Zwischen individuellen Ansprichen und systemischen
Erfordernissen: der Konsum von tierlichen Produkten in der
Ernahrung

Michael Rosenberger

Die Frage der Tiernutzung und der Tiertétung kann man mit Fug und
Recht als die ,Gretchenfrage® der Tierethik bezeichnen. An ihr entziinden
sich hochemotionale Debatten, an ihr scheiden sich die Geister. Auf sie
laufen letztlich alle bisher behandelten Themen dieses Kongresses zu, so
dass hiufig nur nach dem diesbeztiglichen status confessionis einer Person
oder Gruppe gefragt wird. Die Argumente, die zu einer Position fihren,
fallen dabei leicht unter den Tisch, ja sie werden mitunter nur als Schein-
argumente verstanden, die nachtriglich eine bereits feststehende Position
rechtfertigen sollen.

All diesen Dynamiken zum Trotz dirfen wir uns vor der Frage nicht
driicken. In einem biozentrischen Ansatz, wie ich ihn vertrete, geht es da-
bei nicht um die menschliche Lust auf Fleisch oder Milch(-produkte).
Uberhaupt geht es in einem solchen Ansatz nicht primar um individuelle
Interessen einzelner Menschen an der Tiernutzung — die konnten die
Grundbedurfnisse der Tiere nicht so weit aushebeln, dass man sie nutzen
oder gar toten konnte. Die entscheidenden Argumente zu Gunsten einer
Tiernutzung sind — zumindest jenseits einer materialen Anthropozentrik —
okologischer Natur und damit systemische, iberindividuelle Argumente.
Das Knifflige an den Fragen der Nutzung oder des Nutzungsverzichts von
Tieren fiir die menschliche Erndhrung ist in dieser Perspektive, dass sie im
Schnittfeld individueller und systemischer Erfordernisse und Konsequen-
zen liegen. Eine Betrachtung nur unter einer der beiden Dimensionen
kann ihrer Komplexitat nicht gerecht werden.

Mein Beitrag gliedert sich daher in zwei Teile: Zunichst referiere ich
okosystemische Argumente fiir die Legitimitit der Tiernutzung/-tdtung zu
Nahrungszwecken unter bestimmten Bedingungen (1) — hier greife ich
weitgehend auf bereits publizierte Thesen zurtick (vgl. Michael Rosenber-
ger 2015, 183-188 und 2016, 94-98). Eine vertiefte Aufklirung meines Ar-
gumentationsgangs ergibt sich im zweiten Schritt durch Betrachtung aus
der Metaperspektive gerechtigkeitstheoretischer Analysen (2) — hier prisen-
tiere ich Gedanken, die ich zumindest in dieser Deutlichkeit noch nicht

337

- am 13.01.2026, 11:53:38. Op [


https://doi.org/10.5771/9783748907084-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Michael Rosenberger

publiziert habe. Nicht behandeln kann ich aus Zeitgriinden die im Hinter-
grund relevante Verhiltnisbestimmung von Individualwohl und Gemein-
wohl, wie sie im klassischen Gemeinwohlprinzip der christlichen Sozial-
ethik ausgedrickt ist. Dies habe ich andernorts bereits getan (Michael Ro-
senberger 2018) und will hier nur darauf verweisen.

1. Okosystemische Argumente fiir die Tiernutzung

Ethische Uberlegungen setzen an bei realen, vorhandenen Konflikten und
Konkurrenzsituationen um knappe Giiter. John Rawls zahlt diese zu den
~Anwendungsverhiltnissen der Gerechtigkeit® (John Rawls 1975, 148-152,
§22). Und sie bestimmen auch die Frage nach der Tiernutzung und Tierto-
tung. Denn wie alle Tiere lebt der Mensch — ob Vegetarier, Veganer oder
nicht — von der Totung anderer Lebewesen. Will er leben, ist er gezwun-
gen, Gewalt gegen andere Lebewesen anzuwenden. ,An einem spiteren,
aber durchaus bestimmten Punke ist auch der Vegetarier riicksichtslos ge-
gen das Leben, das ihn nahren soll. [...] Nur tot kann das andere Wesen
den Menschen erndhren (Gottfried Bachl 2008, 35). Oder etwas salopper
formuliert:

»Die Idee, dass es eine Erndhrungsweise gibt, die niemandem schadet,
ja, die den Tod vollig ausklammert und nur immer wieder neues Le-
ben schafft, ist eine Illusion. Dies gilt selbst fiir eine vegane Ernih-
rungsweise. [...] Selbst eine fruktarische Diit [...] ist keine Ausnahme.
[...] Die Nahrungskette ist nicht politisch korrekt. Sie folgt einer eben-
so einfachen wie genialen Logik: Tod und Leben sind keine Wider-
spriiche, sie erginzen einander” (Theresa Bauerlein 2011, 29-30).

Der Mensch kann versuchen, mit einem Minimum an Gewalt gegentber
den Lebewesen auszukommen und diese ehrlich zu rechtfertigen. Er kann
ihr aber nicht gianzlich ausweichen. Das spricht prima facie im Sinne der
Ubelminimierung fir den Vegetarismus, aber nicht prinzipiell, sondern
nur tendenziell. Zwischen vegetarischer und nichtvegetarischer Erndhrung
lasst sich — selbst wenn man die zahlreichen direkt durch Ackerbau (Bo-
denbearbeitung, Spritz- und Dingemittel, Erntemaschinen) getoteten Tie-
re einmal auflen vor ldsst — nur ein relativer bzw. gradueller Unterschied
machen. Denn auch Pflanzen sind hochst komplexe Lebewesen, deren
Kommunikation und ,Intelligenz® erst in den letzten Jahren zu erforschen

338

- am 13.01.2026, 11:53:39. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748907084-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zwischen individuellen Anspriichen und systemischen Erfordernissen

begonnen wird.! Schon die ersten Ergebnisse sind faszinierend und stellen
den tiefen Graben zwischen Pflanzen und Tieren in Frage, den wir in den
letzten Jahrhunderten ziehen. Als Vertreter einer biozentrischen Position
ist fir mich klar, dass Pflanzen ebenso Mitgeschopfe des Menschen sind
wie Tiere und deshalb in eine ethische Gesamtbetrachtung einbezogen
werden mussen.

Der springende Punkt einer ethischen Gesamtbetrachtung ist aber (im-
mer!), dass die Betrachtung individueller Beziehungen zwischen Mensch
und Tier erganzt wird durch die Betrachtung der systemischen Wechsel-
wirkungen. Handelnde und behandelte Individuen sind Teil eines grofe-
ren Ganzen. Die systemische Betrachtungsweise siecht Mensch und Tier als
Teil der 6kologischen Kreislaufe und Wechselbezichungen. Folgende Ge-
sichtspunkte stechen heraus:

1) Der 6kologische Landbau, der zweifelsohne die einzige nachhaltige
und damit auch den (Wild-)Tieren dienliche Weise der Landwirtschaft dar-
stellt, kann keinen Acker ohne den natiirlichen Diinger aus dem Mist sei-
nes Viehs bewirtschaften. Bisher gibt es kein erprobtes Konzept des 6kolo-
gischen Landbaus, das ohne Tiernutzung auskommt. Denn eine Kreislauf-
wirtschaft braucht das Wechselspiel von Boden und Tieren: Die Tiere er-
nihren sich von dem, was auf den Boden des Okohofs wichst, und ihr
Mist dient als Diingemittel, das dem Boden die wesentlichen Stoffe wieder
zurickgibt.

2) Global betrachtet sind viele landwirtschaftlich nutzbaren Flichen
nicht zum Lebensmittelanbau fir den Menschen, wohl aber zum Futter-
mittelanbau fiir das Vieh geeignet — man denke an Almen und Flachen in
Steillage, an Feuchtwiesen und andere nicht beackerbare Boden. Einschla-
gigen Rechnungen zufolge sind 69 Prozent aller weltweit landwirtschaft-
lich nutzbaren Flichen Weideflachen, 28 Prozent Ackerflachen und drei
Prozent Dauerkulturen. Wiirde man die Wezdefldchen unbewirtschaftet las-
sen, wire ein erheblicher Verlust an Nahrungsmitteln fiir den menschli-
chen Verzehr die Folge. Tiere mussen nicht mit Getreide und anderen Fut-
termitteln vom Acker gefiittert werden, die die Menge menschlicher Le-
bensmittel reduzieren — im Gegenteil: ,,Grass-fed beef* ist gestiinder und
schmeckt besser. Wiirden die Weiden aber nicht genutzt, wiirde sich

1 Einen guten Uberblick dazu und zu den ethischen Konsequenzen fiir die Interakti-
on zwischen Mensch und Pflanze findet sich auf der Homepage des Forschungs-
projekts ,New Directions in Plant Ethics“ der Universitit Wien (Prof.in Angela
Kallhoft): https://plantethics.univie.ac.at/ (abgerufen am 15.10.2019).

339

- am 13.01.2026, 11:53:38. Op [


https://plantethics.univie.ac.at
https://doi.org/10.5771/9783748907084-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://plantethics.univie.ac.at

Michael Rosenberger

zwangslaufig der Nutzungsdruck auf bisher nicht genutzte Naturgebiete erho-
hen — zum Schaden der dort lebenden Wildtiere.

3) Die Nichtbewirtschaftung von Weiden wiirde auch einen enormen
Verlust an Biodiversitit verursachen. Denn nachhaltig genutzte Weidefla-
chen und Miahwiesen tragen in hochstem Mafle zur Vielfalt von Arten und
Biotopen bei. Fiir Europa hat man in der Fauna-Flora-Habitat-Richtlinie
92/43/EWG im Jahr 1992 etwa 200 verschiedene erhaltenswerte Lebens-
raumtypen aufgelistet. Davon sind etwa 30 Prozent nur durch nachhaltige
Tierhaltung erhaltbar, die zusammengerechnet die Hilfte aller Flichen
ausmachen (Rainer Luick 2014, 147). Auf ihnen leben ungezihlte Tiere,
die sonst keinen Lebensraum hatten. — Wohlgemerkt geht es in all meinen
Uberlegungen zur Beweidung um (aufs Ganze gesehen) nachhaltige For-
men. Die Diingung von Wiesen und Weiden mit Giille und der nachfol-
gend hiufigere Schnitt sind Intensivierungsmaffnahmen, die zur Verar-
mung der Biodiversitit fiihren. Sie gilt es mittelfristig zu eliminieren.

4) Eine ganzjahrige nachhaltige Weidehaltung von Milchkiihen ist zu-
gleich klimavertriglicher als die Stallhaltung. Das ergab ein Forschungspro-
jekt des amerikanischen Landwirtschaftsministeriums an der Universitit
Pennsylvania (United States Department of Agriculture [USDA] 2011).
Obwohl die Kithe auf der Weide nur 6000 Kilogramm Milch pro Jahr er-
zeugen, wihrend es ihre Artgenossinnen in der Stallhaltung auf 10.000 Ki-
logramm bringen, sind die Emissionen der Treibhausgase Methan, von
Stickoxiden und Kohlendioxid pro Kilogramm Milch in ganzjahriger Wei-
dehaltung um acht Prozent niedriger als in intensiver Stallhaltung. Die
Ammoniakemissionen pro Kilogramm Milch fallen sogar um 30 Prozent
geringer aus, der Kohlendioxid-Ausstoff um sechs Prozent.

5) Schlielich erhoht die nachhaltige Weidehaltung auch die Boden-
Sfruchtbarkeit — ein Schlisselfaktor zukunftsfihiger Landwirtschaft. Wih-
rend die Uberweidung von Boden zur Bodenerosion fiihrt, hat die Unter-
weidung kurzfristig die Verbuschung und langfristig die Bewaldung zur
Folge. Doch ,die weltweit fruchtbarsten Boden [...] sind ehemalige Step-
penbdden® (Anita Idel 2014, 154), also Boden, die lange Zeit nachhaltig
beweidet wurden. Und daraus folgt in 6kosystemischer Perspektive: ,,Gras
braucht die Graser” (Anita Idel 2014, 153). — Natiirlich kdnnte man (gegen
die vegane, aber im Sinne der vegetarischen Option) versuchen, diese Fli-
chen ausschlieflich fir Milchvieh zu nutzen. Dann kénnte man aber die
mannlichen Tiere, die es ja ebenfalls gibt, nicht mehr brauchen. Und da ist
es womoglich doch besser, mittels Zweinutzungsrassen beide Geschlechter
zu nutzen und nicht die eine Halfte der Nachkommen gleich zu schlach-
ten.

340

- am 13.01.2026, 11:53:39. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748907084-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zwischen individuellen Anspriichen und systemischen Erfordernissen

6) Eine weitere 6kosystemisch wichtige Komponente ist die Jagd. Jagd-
bare Tiere haben heute in den Industrielindern kaum noch natiirliche
Fressfeinde und vermehren sich selbst ohne menschliche Fiitterung oft so
stark, dass sie sogar in einer sehr naturnahen Forstwirtschaft die Baumbe-
stinde gefahrden. Jagd reguliert die Tierbestinde — wenn sie sachgerecht
und waidgerecht ausgetbt wird. Das dient jenen Tieren, die nicht geschos-
sen werden, denn sie finden dann ein besseres Nahrungsangebot. Natir-
lich, in der realen Praxis des Jagens liegt manches im Argen. Das ist aber
kein prinzipielles Argument gegen die Jagd, sondern eher eines fiir eine re-
flektierte Jagdethik (Michael Rosenberger 2008 und 2019).

7) Schlielich ist auch an die Fischerei zu denken: Uber 70 Prozent der
Erdoberfliche sind Wasser, der grofte Teil davon Meere. Sie speichern
einen Grofteil der Sonnenenergie, die auf die Erde trifft. Diese Speiche-
rung erfolgt aber (neben der thermischen Speicherung) vor allem in Tie-
ren, nicht so sehr in Pflanzen wie auf der Landflache. Zwar sind derzeit et-
wa ein Drittel der 450 befischten Arten in den Weltmeeren tiberfischt und
nur sieben Prozent ,unterfischt“ (Food and Agriculture Organization
2018) — aber kénnen wir ohne Fischfang auskommen, wenn wir die
Menschheit erndhren wollen? Ganz nebenbei profitieren von nachhalti-
gem Fischfang auch viele Meerestiere, mitunter sogar die Fische der be-
fischten Art selbst.

Beide Betrachtungsweisen, die tierethisch-individuelle wie die 6kono-
misch-6kologisch-systemische, verhindern in ihrer Verbindung wenigstens
nach heutigem Kenntnis- und Moglichkeitsstand eine generelle Ableh-
nung der Tiernutzung und Tiertdtung. Die konkrete Art und Weise unse-
rer Tierwirtschaft stellen sie aber gewaltig in Frage. Denn der Grofteil der
Viehwirtschaft ist keine nachhaltige Weidewirtschaft, der GrofSteil der
Landwirtschaft kein Okolandbau und der Grofteil der Fischerei weit weg
von nachhaltiger Nutzung.

Was ergibt sich daraus an Forderungen fiir den Konsum tierlicher Pro-
dukte zu Nahrungszwecken (Michael Rosenberger 2015, 197-206)? Wollen
wir die gesamte Nutztierhaltung als nachhaltige Weidehaltung gestalten
sowie Jagd und Fischfang ebenfalls nachhaltig betreiben, bedarf es nach
tbereinstimmender Schatzung der meisten Fachleute in den Industrielin-
dern ungefihr einer Viertelung des Fleischverzehrs: 15 Kilogramm netto
bzw. 20 Kilogramm brutto (,Fleischverbrauch®) statt 60 bzw. 80 Kilo-
gramm pro Kopf und Jahr. Analog miisste auch der Konsum von Milch-
produkten und Eiern deutlich zuriickgefahren werden. Biozentrisch-6kolo-
gisch argumentierende TierschiitzerInnen und tiberzeugte VeganerInnen
konnen also noch lange einen gemeinsamen Weg gehen, ehe die Debatte
eines kompletten Verzichts auf die Tiernutzung politisch relevant wird.

341

- am 13.01.2026, 11:53:38. Op [


https://doi.org/10.5771/9783748907084-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Michael Rosenberger

Im Kontext einer theologischen Ethik konnen drei Elemente der alten
spirituellen Tradition der Kirche den Weg zur Viertelung des Konsums
tierlicher Produkte unterstiitzen:

1) Die Tradition fleischfreier Wochentage und Zeiten als rituelles Zeichen
des Bemiihens um Mifigung (Michael Rosenberger 2016, 128-132). Es
scheint mir paradox, dass die Initiative fir einen fleischfreien Wochentag
in den meisten Landern von der Umweltbewegung, nicht von den Kirchen
ausging. Erst recht ist die Bedeutung des Begriffs ,,Karneval“ — ,Fleisch, le-
be wohl“ — in Vergessenheit geraten. Dabei ging es die lingste Zeit der Kir-
chengeschichte vierzig Tage ohne Fleisch, wie tberhaupt noch bis ins 19.
Jahrhundert etwa die Halfte aller Tage des Kirchenjahres gebotene Absti-
nenztage waren.

2) Eine Tradition des frithen Monchtums war es, die vegetarische/vegane
Lebensweise eng mit Ehelosigkeit und Armut verbunden zu sehen. Auf heu-
te Gbertragen verdient sie daher den Status eines evangelischen Rates (Mi-
chael Rosenberger 2016, 98-101 und 136-141): Denen ans Herz gelegt, de-
nen das Charisma dafiir geschenkt ist, mit dem Anspruch auf Hochschat-
zung durch alle anderen, weil darin ein Wesenszug des Evangeliums und
ein Vorgeschmack auf den Himmel deutlich wird.

3) Die Eucharistie — das zentrale Sakrament des Christentums — ist eine
vegane Speise. Dabei waren ihre Beschrinkung auf Brot und Wein und der
Verzicht auf tierliche Lebensmittel keineswegs zwingend, sondern kristalli-
sierten sich nach einem langeren Prozess des Suchens und Ausprobierens
heraus. Sobald die Eucharistie aber in eine ,fleischlastige® Kultur imple-
mentiert wird, gewinnt sie den Charakter eines Gegensymbols. Sie hinter-
fragt, ob Fleisch wirklich unverzichtbarer Bestandteil eines guten Essens
sein muss.

Was sich aus 6kologisch-biozentrischer Perspektive als absolut geboten
erweist, kann also nahtlos an die normativen Traditionen des Christen-
tums fiir den Konsum tierlicher Produkte anknipfen. Die Begriindung ist
teilweise eine andere, aber das Ergebnis ist dasselbe.

2. Die Betrachtung aus der Metaperspektive von John Rawls

Nun argumentiere ich wie z. B. auch Mark Rowlands in meiner Tierethik
stark mit der Gerechtigkeitstheorie von John Rawls. Die These von Martha
Nussbaum, Rawls’ Gerechtigkeitstheorie eigne sich prinzipiell nicht zur
Begrindung einer Tierethik (Martha Nussbaum 2010), teile ich nicht und
ebenso wenig die Kritik von Daniel Loewe 2008 an Mark Rowlands (vgl.
Michael Rosenberger 2015, 135-143). Vielmehr nehme ich Rawls’ eigene

342

- am 13.01.2026, 11:53:39. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748907084-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zwischen individuellen Anspriichen und systemischen Erfordernissen

Aussage ernst, dass seine Theorie der Gerechtigkeit prinzipiell auf Tiere er-
weiterbar sei (John Rawls 1975, 556).

2.1 Die Theorie der Gerechtigkett als Institutionenethik

In einer bestimmten Weise scheint mir der Rawls’sche Ansatz fiir die Ent-
wicklung einer Tierethik sogar besser geeignet als die meisten anderen
Normtheorien. Denn die Tierethik steht wie gezeigt im Spannungsfeld in-
dividueller und systemischer Erfordernisse. Und genau auf dieses Span-
nungsfeld richtet eine Institutionenethik wie die von John Rawls besonde-
re Aufmerksamkeit — anders als die Diskursethik von Jurgen Habermas,
dessen ,gattungsethische* Uberlegungen der jiingeren Zeit als nachtragli-
cher Reparaturversuch genau dieser Schwachstelle gelesen werden konnen.
Rawls’ Institutionenethik darf nicht dem moralischen Individualismus zu-
gerechnet werden (vgl. dazu den Beitrag von Herwig Grimm in diesem
Band).2

Es war Rawls’ erstes Aha-Erlebnis auf dem Weg seiner Theoriebildung,
dass an die Stelle einer isolierten Betrachtung einzelner Handlungen oder
Normen die holistische Betrachtung von Regeln innerhalb der Regelsyste-
me, in die sie eingebettet sind, treten muss. So formuliert er es bereits 1955
in seinem bertthmten, noch utilitaristisch grundierten Aufsatz ,,Two Con-
cepts of Rules“. In der Theorie der Gerechtigkeit wird daraus zwei Jahr-
zehnte spiter die grundlegende Option, das Materialobjekt auf gerechte In-
stitutionen zu fokussieren (John Rawls 1975, 23-27, § 2). Institutionen sind
Regelsysteme. Die Parteien im Urzustand konnen keine einzelnen Regeln
wihlen, sondern nur Pakete in sich konsistenter Regelsysteme, eben Insti-
tutionen. Das verhindert das Rosinenpicken, was fiir die tierethische Kon-
kretion einschneidende Folgen hat.3

2 Klassische Normtheorien kranken meines Erachtens hiufig an einer Unterbelich-
tung der systemischen Aspekte fir die Normbegriindung. Normen stehen unter-
einander in Zusammenhang — eine isolierte Betrachtung und Begriindung einer
Einzelnorm wird diesem Zusammenhang nicht gerecht.

3 Martin M. Lintner 2017, 125 behauptet von der Rawls’schen Gerechtigkeitstheorie:
»In Bezug auf die Tierethik jedoch wiirde dieser Ansatz, konsequent weiterge-
dacht, zu einem absoluten Verbot der Totung von Tieren fithren. Auf der individu-
alethischen Ebene ist nimlich davon auszugehen, dass kein Lebewesen im fiktiven
Urzustand unter dem ,Schleier des Nichtwissens® [...] der eigenen Tétung zustim-
men wiirde.“ Wie die folgenden Uberlegungen zeigen sollen, wire Lintners These
richtig, wenn es Rawls um gerechte Einzelnormen und nicht um gerechte Institu-
tionen ginge.

343

- am 13.01.2026, 11:53:38. Op [


https://doi.org/10.5771/9783748907084-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Michael Rosenberger

2.2 Gerechtigkeit heifSt nicht Vollkommenbeit

Eine zweite Grundeinsicht der Gerechtigkeitstheorie ist die, dass es in
Normtheorien um Gerechtigkeit geht und nicht um Perfektion. Rawls hat
dieser Frage einen eigenen Paragrafen seines Werks gewidmet (John Rawls
1975, 360-367, § 50). Er reflektiert darin, ohne das ausdricklich zu sagen,
den Unterschied zwischen Normethik und Tugendethik. Tugendethik
zielt auf das Optimum. Das griechische Substantiv dpetn leitet sich vom
Adjektiv dpiotov, besser, ab, dem Komparativ von ayaov, gut. dpetr ist al-
so diejenige Eigenschaft, durch die etwas ,besser” oder ,bestens®, ,opti-
mal® ist. Normen der Gerechtigkeit hingegen geben sich mit weniger zu-
frieden, so Rawls, weil sie zwischen unterschiedlichen Vorstellungen des
Optimums vermitteln massen.

2.3 Gerechtigkeit und individuelle ,Grundfretheiten®

Nun kommt in der Rawls’schen Gerechtigkeitstheorie allen Vertragspartei-
en eine Liste von Grundfreiheiten zu, die so umfangreich ist, wie das mit
dem gleichen System der Grundfreiheiten fiir alle anderen kompatibel ist
(John Rawls 1975, 81-86). Diese Grundfreiheiten sind in der lexikalischen
Ordnung der Gerechtigkeitsgrundsitze den Fragen wirtschaftlicher Un-
gleichheit vorgeordnet und konnen nicht gegen diese abgewogen werden
(John Rawls 1975, 62-63 und 81-86). Insofern ist die Frage, die Kurt Reme-
le aufwirft*, durchaus von zentraler Bedeutung: Mussen nicht die Tiere
Grundrechte besitzen, die wie die Menschenrechte konkreten Gliterabwa-
gungen vorgeordnet sind, also nur gegen die Grundrechte anderer Tiere
einschlieflich des Menschen abgewogen werden diirfen? Dabei durfte es
ziemlich gleich sein, ob man hier juristische oder moralische Rechte
meint. Solange man nicht rechtspositivistisch argumentiert, miisste eine
hohe Konkordanz der Argumentation bestehen.

Folgende Uberlegungen scheinen mir zur Beantwortung dieser Frage re-
levant:

1) Menschenrechte sind Rechtsanspriiche von Menschen gegeniiber Men-
schen — sie funktionieren zunachst einmal innerhalb einer einzelnen Spezi-
es: Fur ,Menschenrechte ist zunachst nur definitorisch, dass sie strikt allen
Menschen zukommen. Ob es Griinde gibt, gleichartige Rechte auch Tieren

4 Vgl. den Beitrag von Kurt Remele im vorliegenden Band.

344

- am 13.01.2026, 11:53:39. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748907084-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zwischen individuellen Anspriichen und systemischen Erfordernissen

zuzusprechen, ist eine andere Frage® (Andreas Wildt 1998, 136; vgl. Saskia
Stucki 2016, 342).

2) Eine Speziesethik (bei Habermas biologisch unprizise ,,Gattungsethik®
genannt) ist noch lange kein Speziesismus. Dieser bedeutet per definitionem
die Abwertung anderer Spezies (wie Rassismus die Abwertung anderer
Rassen und Sexismus die Abwertung des anderen Geschlechts). Eine Spe-
ziesethik, die zwischen Menschenrechten und Rechten anderer Tiere un-
terscheidet, wertet die nichtmenschlichen Spezies keineswegs automatisch
ab. Denn Menschenrechte werden nicht mit einem hoheren Wert der
Menschen begriindet, ja tiberhaupt nicht mit Werten, sondern bestenfalls
mit der Wiirde. Nach Immanuel Kant ist die Wiirde aber gerade das, was
keinen Preis hat, also nicht verrechenbar und nicht vergleichbar ist. Sie er-
schlieft sich nicht aus einem Werturteil und erst recht nicht aus bestimm-
ten Eigenschaften, die zwangslaufig nicht alle Menschen hitten. Vielmehr
begriinden sich Menschenwiirde und Menschenrechte aus Erwigungen
zur Stabilitit und Symmetrie eines Beziehungsgeftiges innerhalb der Spezi-
es Mensch, wie dies die ,Gattungsethik® von Habermas deutlich macht
(Jurgen Habermas 2001). Eine Speziesethik, die die Menschenrechte von
Grundrechten fir Tiere unterscheidet, wertet also die Tiere nicht ab, son-
dern erkennt nur an, dass es innerartlich andere und hohere Erfordernisse
fir die Stabilitat von Beziehungsgefiigen gibt als artibergreifend.

3) ,Mensch® ist eine Speziesbezeichnung, , Tier* nicht. Von Menschen-
rechten auf Grundrechte fiir Tiere zu schliefen, ist daher ein duferst kom-
plexer Vorgang, der zusitzliche Annahmen braucht. Denn Tierrechte sol-
len Rechte der Tiere aller Spezies einzig und allein gegeniiber dem Men-
schen sein, also nur einer Spezies gegeniiber und noch dazu einer fir die
meisten Tiere fremden. Das macht die Forderung von Grundrechten fiir
Tiere nicht unmoglich — sie braucht aber einen viel lingeren Anlauf als
den Verweis auf Menschenrechte. Eine sehr sorgfaltige und fiir mich ein-
leuchtende Argumentation liefert Saskia Stucki (2016, 333-394; vgl. auch
Anne Peters 2019, 129-132). Ich selber habe mich in vorangehenden Publi-
kationen in Rawls’scher Terminologie fir ,,Grundfreiheiten® fiir Tiere aus-
gesprochen (Michael Rosenberger 2015, 141-142) — das meint genau das,
was Stucki und Peters ,,Grundrechte® fiir Tiere nennen. Werden solche an-
erkannt, ergeben sich viel strengere Rechtfertigungspflichten fir den
menschlichen Umgang mit Tieren als im geltenden Tierschutzrecht (Sas-
kia Stucki 2016, 358; Anne Peters 2019, 130).

4) Welchen rechtssystematischen Stellenwert haben aber solche Grund-
rechte der Tiere? An Kurt Remeles Uberlegung ist zutreffend, dass Men-
schenrechte (und analog dann auch Grundrechte der Tiere) nicht gegen
untergeordnete Individual- oder Kollektivrechte wie z. B. wirtschaftliche

345

- am 13.01.2026, 11:53:38. Op [


https://doi.org/10.5771/9783748907084-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Michael Rosenberger

Vorteile abgewogen werden diirfen. Wohl aber werden sie gegeneinander
abgewogen, denn sie stehen nicht selten miteinander im Konflikt bzw. zu-
einander in Konkurrenz. Zudem — und das ist noch bedeutsamer — werden
Menschenrechte auch gegen iibergeordnete Aspekte des Gemeinwobls abgewo-
gen. Dabei meint Gemeinwohl nicht die Summe des Einzelwohls der Indi-
viduen, sondern dessen strukturelle, systemische Moglichkeitsbedingung
(vgl. Karlheinz Ruhstorfer 2012, 263; Valentin Zsifkovits 2012, 83).
»Grundrechte weisen zwar eine erhohte Eingriffsresistenz auf, gewihren
allerdings [...] keinen absoluten Schutz, sondern konnen im Interesse der
Allgemeinheit oder zum Schutz von Grundrechten Dritter unter Einhal-
tung bestimmter Voraussetzungen eingeschrinkt werden® (Saskia Stucki
2016, 356).

S) Der Erbalt des Okosystems ist genau eine solche Moglichkeitsbedingung
des Einzelwobls: Gerat das Okosystem aus der Balance, werden viele in ihm
lebende Wesen zugrunde gehen. Folgerichtig nennt auch Saskia Stucki
>sUmwelt- und Artenschutz als legitime Begriindung fir eine Einschrin-
kung menschlicher wie tierlicher Grundrechte zu Gunsten des offentli-
chen Interesses (Saskia Stucki 2016, 358). Ethisch wie juristisch halte ich es
fir geboten (!), fir den Erhalt des Lebenshauses der Erde manche Grund-
rechte der Tiere (und auch manche der Menschen!) zu overrulen. Konkre-
te Beispiele habe ich im ersten Unterkapitel angefiihrt.

2.4 Die Theorie der Gerechtigkeit als Institutionenvergleich

Nach Rawls werden sich die Parteien im Urzustand in verschiedene Insti-
tutionen desselben Typs — und das wiren in unserem Fall Tierhaltungssys-
teme — mit all ihrer Kreativitit und Phantasie fiktional hineinversetzen. Sie
werden die Institutionen vergleichen und schliefSlich eine unter mehreren
gerechten wihlen.’ Dabei miissen sie nicht alle denkbaren Institutionen in
eine lineare Reihung bringen. Wohl aber missen sie durch ihren Ver-
gleich beurteilen, ob sie diese im Groflen und Ganzen fiir gerecht oder fir
ungerecht halten, also fiir wihlbar oder nicht wihlbar. Hauptkriterium ist

5 Mark Rowlands 22009, 174 fithrt dasselbe Gedankenexperiment durch. Allerdings
bietet er nur zwei Alternativen an: Eine Welt mit und eine Welt ohne industrielle
Massentierhaltung. In diesem Fall, so seine These, werden die Individuen im
Rawls’schen Urzustand die Welt ohne industrielle Massentierhaltung wihlen. Bis
hierhin stimme ich Rowlands zu. Dann allerdings schliefSt er daraus, dass Tierhal-
tung und Tiertotung generell ethisch abzulehnen seien. Dieser Schluss ist voreilig:
Tertium datur!

346

- am 13.01.2026, 11:53:39. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748907084-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zwischen individuellen Anspriichen und systemischen Erfordernissen

dabei nach Rawls das maximum minimorum (John Rawls 1975, 174-18S,
§26), d. h. eine relativ ginstige Situation der im jeweiligen Haltungssys-
tem am schlechtesten gestellten Tiere. Wie also konnte ein solcher Institu-
tionenvergleich sehr vereinfacht aussehen?

1) Die Trennlinie zwischen ungerechten und gerechten Tierhaltungssys-
temen, also gleichsam der ,,Nullpunkt®, ist die Nichtexistenz des betreffenden
Tieres: Wenn ein Haltungssystem so beschaffen ist, dass die Parteien im Ur-
zustand die Nichtexistenz verniinftigerweise dem Leben als Tier in diesem
System vorziehen wiirden, muss das System als (mehr oder weniger, aber
eben doch) ungerecht bezeichnet werden. Wenn ein Haltungssystem so
beschaffen ist, dass die Parteien im Urzustand ein Leben als Tier in diesem
System verniinftigerweise der Nichtexistenz vorziehen wiirden, kann das
System als (mehr oder weniger, aber eben doch) gerecht bezeichnet wer-
den.

2) Ein erstes, namlich das urspriingliche ,,Haltungssystem® aller Tiere ist
das Leben in freier, vom Menschen nicht beeinflusster Wildbabhn. In den meis-
ten Weltregionen ist diese heutzutage verschwunden, weil der Mensch die
Okosysteme beeinflusst — wir reden vom ,,Anthropozin® —, aber es dient
als eine heuristisch fruchtbare und grundsitzlich vorstellbare Fiktion. Fiir
die theologische Ethik ist diese , Tierhaltungsform Gottes“ eindeutig unter
die lebenswerten, ,gerechten“ Systeme einzuordnen, da wir an einen ge-
rechten Schopfer glauben (wohl wissend, dass gottliche und menschliche
Gerechtigkeit nicht univok verstanden werden diirfen). Dabei miissen wir
nicht wie Gottfried Wilhelm Leibniz annehmen, dass es sich um die beste
aller moglichen Welten handelt. Es gentigt, dass sie ,,gerecht® ist, d. h. (bei
aller Offenheit der Theodizeefrage!) fiir alle Individuen im Groffen und
Ganzen lebenswert. Diese These wird allerdings schnell auf eine harte Pro-
be gestellt, wenn wir das Tierhaltungssystem Gottes an den am schlechtes-
ten gestellten Individuen messen: Da ist das Adlerjunge, das von seinem
Bruder oder seiner Schwester solange gehackt und maltratiert und bei der
Fitterung durch die Eltern abgedringt wird, bis es elend verhungert; die
junge Gamse, die bereits in ihren ersten Lebenstagen von einem Fressfeind
gejagt und verspeist wird; der alte Wolf, der in einem wochenlangen Rin-
gen immer schwicher wird und einsam verendet. Wohlgemerkt: Auch das
stirkere, iberlebende Adlerjunge, der Fressfeind der Gimse und das Rudel
des Wolfes haben es schwer und sichern gerade mal so ihr eigenes Uberle-
ben — man kann hier keineswegs von ausbeuterischem Verhalten reden.
Aber wir sollten uns doch von naiver Harmonie verabschieden, wenn wir
tber die freie Wildbahn reden. Diese Uberlegung verscharft sich noch,
wenn wir berticksichtigen, dass etwa die Hilfte der erstjahrigen Gamsen
im Winter umkommt — durch Lawinen, nicht durch Fressfeinde. Die Rede

347

- am 13.01.2026, 11:53:38. Op [


https://doi.org/10.5771/9783748907084-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Michael Rosenberger

von der Gutheit der Schopfung, biblisch in Gen 1 grundgelegt, ist eine ex-
trem steile Glaubensaussage.

3) Die Massen- oder Intensivtierhaltung hingegen missen wir eindeutig
auf der Seite ungerechter Tierhaltungssysteme verorten. Zu viele, um nicht
zu sagen: fast alle Guter werden den Tieren genommen, damit der Nutzen
fir den Menschen maximiert wird. Allen guten Absichten der einschlagi-
gen EU-Verordnungen zum Trotz gibt es keinerlei fairen Ausgleich zwi-
schen Mensch und Tier und bei weitem keine Maximin-Losung der Giter-
verteilung. Die Grundrechte der Tiere werden dem Gott des Geldes geop-
fert.

4) Schwieriger ist die Einordnung der Tierbaltung nach EU-Bio-Verord-
nung oder den strengeren Richtlinien der Okolandwirtschafts-Verbinde: Zwei-
felsohne ist sie deutlich besser als die Massentierhaltung. Aber darf sie
schon als gerecht gelten? Es bleibt jedenfalls noch viel Luft nach oben,
wenn man die Ausgaben der Menschen anderer Industrielinder fir Le-
bensmittel mit den 6sterreichischen oder deutschen vergleicht.

5) Relativ eindeutig gerecht zu sein scheint mir aber eine konsequent
artgerechte und nachbaltige (und wo von den klimatischen Gegebenheiten
her moglich, ganzjahrige) Freilandhaltung. In diesem leider sehr seltenen
Haltungssystem gibt der Bauer dem Tier eine sichere, vor Fressfeinden ge-
schiitzte Weide mit ausreichend gutem Futter, eine stabile und geeignete
soziale Gruppe, einen abwechslungsreichen Lebensraum, achtet auf die Be-
durfnisse des Tieres in Gesundheit und Krankheit — bis zum Moment der
Schlachtung auf der Weide oder dem Bauernhof, die schneller und sanfter
ablduft als das langsame, oft qualvolle Verenden eines alten Wildtieres.
Eine solche Haltungsform halte ich, wie leicht zu erkennen ist, fiir mindes-
tens gleichwertig mit der ,Haltungsform Gottes®, der freien Wildbahn.
Die vernunftigen Vertragsparteien im Urzustand wirden sie jederzeit wih-
len kénnen.

NEU-
UNGERECHT TRAL GERECHT

Okoverbinde-
Tierhaltung?

|
O o E
= a0

=P 2
S 2 ('2
= b
g g 8
> = =
ok S
O & z

Freie Wildbahn
Nachhaltige
Freilandhaltung

348

- am 13.01.2026, 11:53:39. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748907084-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zwischen individuellen Anspriichen und systemischen Erfordernissen

Uber einzelne Aspekte meiner Einordnung mag man gerne diskutieren.
Aber dass es Systeme der Tiernutzung einschliefSlich der Tiertoétung geben
kann, die ahnlich ,gerecht” sind wie die freie Wildbahn und die die Res-
sourcen der Erde halbwegs fair zwischen menschlichen und nichtmenschli-
chen Tieren verteilen, scheint mir nicht zu bezweifeln. Freilich: Das tber-
wiltigende Gros der Tierhaltung in den Industrielindern erfillt diese Ge-
rechtigkeitsstandards nicht. Das liegt an den Lobbygruppen der ,,Produzen-
tlnnen“ ebenso wie an der Politik. Es liegt aber auch an den Verbraucherln-
nen, die moglichst billige Lebensmittel kaufen wollen. Den Mehrpreis einer
Tierhaltung nach EU-Bio-Verordnung schitzt man auf zehn bis finfzehn
Prozent, nach den Richtlinien der Okolandwirtschaftsverbinde auf 20 bis 30
Prozent und einer konsequenten nachhaltigen Freilandhaltung auf etwa 100
Prozent. Wenn jemand wie eingangs vorgeschlagen nur noch ein Viertel der
tierlichen Produkte konsumiert, bleiben in der Geldborse unterm Strich also
selbst in der teuersten Variante 50 Prozent des Geldes fiir tierliche Lebens-
mittel abrig. Und zugleich verliert die Gretchenfrage der Tierethik ,Wie
haltst du’s mit dem Toten?” einen GrofSteil ihrer Scharfe.

Literatur

Bachl, Gottfried 2008, eucharistie. macht und lust des verzehrens, St. Ottilien.

Béuerlein, Theresa 2011, Fleisch essen, Tiere lieben. Wo Vegetarier sich irren und
was Fleischesser besser machen konnen, Miinchen.

Food and Agriculture Organization 2018, The State of World Fisheries and Aqua-
culture 2018 — Meeting the sustainable development goals, Rom.

Habermas, Jiirgen 2001, Die Zukunft der menschlichen Natur, Frankfurt a. M.

Idel, Anita 2014, Die Kuh ist kein Klima-Killer. Zur Co-Evolution von Gras und
Grasern und ihrer Bedeutung fiir die Potenziale nachhaltiger Land- und Weide-
wirtschaft, in: Voget-Kleschin, Lieske/Bossert, Leonie/Ott, Konrad (Hg.) 2014,
Nachhaltige Lebensstile. Welchen Beitrag kann ein bewusster Fleischkonsum zu
mehr Naturschutz, Klimaschutz und Gesundheit leisten?, Weimar/Lahn,
151-160.

Lintner, Martin M. 2017, Der Mensch und das liebe Vieh. Ethische Fragen im Um-
gang mit Tieren. Mit Beitragen von Christoph J. Amor und Markus Moling,
Innsbruck.

Loewe, Daniel 2008, Inclusién De Animales No-humanos En Un Marco De Argu-
mentacién Contractual, in: Veritas 53, 145-162.

Luick, Rainer 2014, Fleischgenuss und Landschaftsgestaltung, in: Voget-Kleschin,
Lieske/Bossert, Leonie/Ott, Konrad (Hg.) 2014, Nachhaltige Lebensstile. Wel-
chen Beitrag kann ein bewusster Fleischkonsum zu mehr Naturschutz, Klima-
schutz und Gesundheit leisten?, Weimar/Lahn, 134-150.

349

- am 13.01.2026, 11:53:38. Op [


https://doi.org/10.5771/9783748907084-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Michael Rosenberger

Nussbaum, Martha 2010, Die Grenzen der Gerechtigkeit. Behinderung, Nationali-
tat und Spezieszugehorigkeit, Frankfurt a. M.

Peters, Anne 2019, Die Rechtsstellung von Tieren. Status quo und Weiterentwick-
lung, in: Diehl, Elke/Tuider, Jens (Hg.) 2019, Haben Tiere Rechte? Aspekte und
Dimensionen der Mensch-Tier-Beziechung, Bonn, 122-134.

Rawls, John 1955, Two Concepts of Rules, in: The Philosophical Review 64, 3-32
(deutsch in: Hoffe, Otfried [Hg.] 21992, Einfuhrung in die utilitaristische Ethik,
Tibingen, 135-166).

Rawls, John 1975, Eine Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt a. M.

Rohrs, Manfred/Sambraus, Hans Hinrich 1998, Tierhaltung, in: Lexikon der Bio-
ethik 3, 539-554.

Rosenberger, Michael 2008, ,,Waid-Gerechtigkeit®. Grundziige einer christlichen
Ethik der Jagd, in: Lehr- und Forschungsanstalt fiir Land- und Forstwirtschaft
(Hg.) 2008, Jagd und Jager im Visier — Perspektiven fiir die Freizeitjagd in unse-
rer Gesellschaft, Irdning, 5-14.

Rosenberger, Michael 2015, Der Traum vom Frieden zwischen Mensch und Tier.
Eine christliche Tierethik, Miinchen.

Rosenberger, Michael 2016, Wie viel Tier darfs sein? Die Frage ethisch korrekter
Erndhrung aus christlicher Sicht, Wiirzburg.

Rosenberger, Michael 2018, Uber individualethische Denkformen hinaus.
(Tier-)Gerechtigkeit im Spannungsfeld individualistischer und systemischer Be-
grindungen, in: Tierstudien 13, 124-135.

Rosenberger, Michael 2019, Allem Wild dienen. Uberlegungen zu einer aus tier-
ethischer Sicht vertretbaren Jagd, in: Diehl, Elke/Tuider, Jens (Hg.) 2019, Haben
Tiere Rechte? Aspekte und Dimensionen der Mensch-Tier-Beziehung, Bonn,
271-278.

Rowlands, Mark 2002, Animals Like Us, London.

Rowlands, Mark 22009, Animal Rights. Moral Theory and Practice, New York.

Ruhstorfer, Karlheinz 2012, Systematische Theologie Modul 3, Paderborn.

Schmitz, Friederike 2015, Vertragstheorie, in: Petrus, Klaus/Ferrari, Arianna (Hg.)
2015, Lexikon der Mensch/Tier-Beziechungen, Bielefeld, 413-415.

Stucki, Saskia 2016, Grundrechte fir Tiere. Eine Kritik des geltenden Tierschutz-
rechts und rechtstheoretische Grundlegung von Tierrechten im Rahmen einer
Neupositionierung des Tieres als Rechtssubjekt, Baden-Baden.

United States Department of Agriculture (USDA) 2011, Putting Dairy Cows Out to
Pasture. An Environmental Plus, in: Agricultural Research magazine May/June
2011, http://agresearchmag.ars.usda.gov/2011/may/cows (abgerufen am
15.10.2019).

Wildt, Andreas 1998, Menschenrechte und moralische Rechte, in: Gosepath, Ste-
fan/Lohmann, Georg (Hg.) 1998, Philosophie der Menschenrechte, Frank-
furt a. M., 124-145.

Zsifkovits, Valentin 2012, Orientierungen fir eine humane Welt, Wien/Berlin.

350

- am 13.01.2026, 11:53:39. [ —


http://agresearchmag.ars.usda.gov/2011/may/cows
https://doi.org/10.5771/9783748907084-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://agresearchmag.ars.usda.gov/2011/may/cows

	1. Ökosystemische Argumente für die Tiernutzung
	2. Die Betrachtung aus der Metaperspektive von John Rawls
	2.1 Die Theorie der Gerechtigkeit als Institutionenethik
	2.2 Gerechtigkeit heißt nicht Vollkommenheit
	2.3 Gerechtigkeit und individuelle „Grundfreiheiten“
	2.4 Die Theorie der Gerechtigkeit als Institutionenvergleich

	Literatur

