742

durchgefiihrt. Er kam dabei zu dem Schluss, dass die
Jukagiren nicht zur ural-altaischen Sprachfamilie geho-
ren, denn im Unterschied zu dieser fehlt im Jukagirischen
die Vokalharmonie. Interessant ist ebenso seine Feststel-
lung, dass es eine Hochsprache des Jukagirischen neben
den zahlreichen Dialekten gab. Hier fertigte der Forscher
ein Worterverzeichnis und Notizen zur Lautlehre, Wort-
bildung und Phraseologie an. Mehr noch, Jochelson sam-
melte auch Texte aus dem Volksgut der Jukagiren wie
Mirchen, Sagen, Schamanenlieder und Sprichworter. An-
hand dieser Sammlung stellte er einen Vergleich der un-
terschiedlichen Dialekte an.

Nach Jochelson waren die Jukagiren die autochtho-
ne Bevolkerung Nordostsibiriens, ihre ethnografische
Zersplitterung ist durch die von Stiden aus Zentralasien
und der Amur-Region vordringenden Jakuten und Tun-
gusen bedingt worden. Urspriinglich lebten die Jukagi-
ren vom Fischfang und waren auch hervorragende Hun-
deziichter, unter dem Einfluss der Tungusen iibernahmen
sie von diesen erst die Rentierzucht. Im Gegensatz zu den
Tschuktschen, die an den Kiisten Nordostsibiriens lebten,
bewohnten die Jukagiren die Flusstiler im Landesinne-
ren. Wie auch andere Volker des sibirischen Nordostens
untergliederten sich die Jukagiren in Gruppen. Jede ter-
ritoriale Gruppe nannte sich nach einem Fluss. Bemer-
kenswert waren auch die topografischen Kenntnisse der
Jukagiren, auf die Jochelson wihrend seiner Expedition
angewiesen war. Die Jukagiren fertigten Karten von ihren
Wanderungsziigen an und besallen eine klare Vorstellung
von geografischen Entfernungen und Himmelsrichtungen.

Typisch war auch die Arbeitsteilung der Geschlechter:
Wihrend die Ménner zur Jagd gingen, waren die Frauen
die Hiiterinnen des héuslichen Herdes, sie verteilten das
Fleisch der erlegten Tiere. Der ranghdchste Mann in der
Gruppe war der beste Jéger, seine Ehefrau, die ranghdchs-
te Frau, war diejenige, die die Zubereitung der Nahrung
anordnete. Jochelson berichtet, dass mit der Ankunft der
Russen die Jagd als reiner Fleischerwerb in den Hinter-
grund gedringt wurde. Die Jukagiren mussten Pelztribu-
te an den russischen Staat entrichten, viele Jager gingen
dazu iiber, Pelze gegen russische Nahrungs- und Genuss-
mittel wie Tabak einzutauschen. Auch eine andere Verin-
derung war zu beobachten: vormals wurden bei der Jagd
Pfeil und Bogen eingesetzt, unter russischer Kolonial-
herrschaft kamen verstidrkt Schusswaffen zum Einsatz.
Jochelson berichtet, dass die Tributzahlungen an die rus-
sischen Kolonialherren eine wirtschaftliche Belastung fiir
die jukagirischen Gemeinschaften darstellten, da Fisch-
fang und Jagd angesichts der harten klimatischen Bedin-
gungen unregelméBige Ertrige abwarfen, was insgesamt
zu wiederkehrenden Hungersnoten unter der indigenen
Bevolkerung und zu ihrer Dezimierung fiihrte. Als Jo-
chelson seine Expedition durchfiihrte, lebten nur noch
700 Jukagiren in Nordostsibirien. Es war — wie Jochel-
son zu Recht feststellte — eine vom Aussterben bedroh-
te Ethnie. Diese Entwicklung wurde von einem weiteren
Faktor beeinflusst. Mit der Ankunft der Russen kamen
auch die Epidemien — Jochelson nennt hier vor allem die
Blattern, die von der indigenen Bevolkerung als “boser
Geist” der Russen bezeichnet wurde. Eine andere Krank-

Rezensionen

heit, die Lepra, war schon vor Ankunft der Russen be-
kannt. Bei Seuchen wurden die Befallenen isoliert. Zum
Krankheitsleiden kam so noch die soziale Isolation hin-
zu, wie Jochelson zu Recht bemerkte. Eine Behandlung
der Krankheiten fand erst im Zuge der wissenschaftlichen
Expedition statt, als eine — wenn auch rudimentire — me-
dizinische Versorgung durch den russischen Staat bereit-
gestellt wurde.

Insgesamt bietet der Band einen ausgezeichneten Ein-
blick in das Leben und Werk Waldemar Jochelsons und
dokumentiert die Anfinge moderner ethnologischer Feld-
forschung in Nordostsibirien. Eva-Maria Stolberg

Kalny, Eva: Soziale Bewegungen in Guatemala. Eine
kritische Theoriediskussion. Frankfurt: Campus Verlag,
2017. 354 pp. ISBN 978-3-593-50626-5. Preis: € 45,00

Diese umfangreiche und gut dokumentierte Arbeit von
Eva Kalny ist endlich der gelungene Versuch, die vielen
widerspriichlichen Interpretationsmuster zu den “sozialen
Bewegungen” im groften Land Zentralamerikas zusam-
menzufiihren und im ersten Teil des Buches eine detail-
reiche “genaue Beschreibung” der zahlreichen Organisa-
tionsformen in jeweils chronologischer Folge auch lesbar
darzulegen.

Die Hauptstringe sind Frauenbewegungen, indigene
Bewegungen und die Querschnittskategorie der “Kamp-
fe um den Zugang zu Ressourcen”, welche von den tra-
ditionellen Gewerkschaften bis zu den lokal fokussierten
Umweltbewegungen reichen. Dabei ist die kenntnisreiche
Sozialgeschichte dieser immer wieder sich neu artikulie-
renden und regional sehr unterschiedlichen Bewegungen
das Kernstiick des Buches und zeigt zugleich, wie sehr die-
se im Kampf gegen einen gewalttitigen und als illegitim
wahrgenommenen Staat miteinander verwoben sind und
sich scharfkantigen soziologischen Kategorien entziehen.

Die vielfdltigen Erscheinungsformen und sich oft
iiberschneidenden Aktionsmuster dieser sozialen Bewe-
gungen werden im zweiten Teil des Buches im Dialog
mit drei recht unterschiedlichen Theorieansitzen analy-
siert, welche gemeinsam die Dynamiken derselben erhel-
len und erkldren sollen.

Beim “Ressourcenmobilisierungsansatz” spielt die in
Guatemala immer latent vorhandene Protestbereitschaft,
die in kurzer Zeit sehr viele Menschen mobilisieren kann,
eine entscheidende Rolle. Dabei wird der Begrift “Res-
source” so weit gefasst, dass er an Kohédrenz verliert und
geradezu beliebig einsetzbar ist. Dem gegeniiber bietet
der Ansatz der Analyse “politischer Gelegenheitsstruktu-
ren” den Vorteil, gezielt auf Verdnderungen der Machtver-
hiltnisse einzugehen, die neue und opportune Handlungs-
moglichkeiten fiir organisierte soziale Akteure ergeben.
Im dritten, etwas geheimnisvoll als “Framingansatz” be-
zeichneten, analytischen Dispositiv geht es um die Mobi-
lisierung von Menschen, bei denen auch Emotionen und
moralisch begriindete Prinzipien eine Rolle spielen, die
zur gemeinsamen Interpretation von Ursachen, Folgen
und Losungsmoglichkeiten eines gravierenden Problems
dienen und oft auch rasch voriibergehende Identititen
schaffen, die kollektives Handeln fordert. Die Zusam-

Anthropos 113.2018

1P 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:03:54. © Inhak.
Inhalts Im fr oder

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-742

Rezensionen

menfithrung der drei erwéhnten theoretischen Ansitze
dient der Autorin, einige gut dokumentierte Fallbeispie-
le heranzuziehen und einer aufschlussreichen Analyse zu
unterziehen.

Weniger Beachtung finden die massiven Interventio-
nen der internationalen Entwicklungszusammenarbeit,
die seit den Friedensverhandlungen zur Beendigung des
bewaffneten Konfliktes der 80er Jahre die Bevolkerung
Guatemalas nachdriicklich beeinflusst hat und zeitwei-
se zum 0konomischen Generator der “Zivilgesellschaft”
wurde. Ebenso kommen die Organisationsformen des
lokalen Widerstands der indigenen Gemeinden zu kurz,
meist gegen die Parzellierung des kommunalen Landbe-
sitzes und zur Verteidigung der commons, also der Ge-
meindewilder oder Wasserquellen gerichtet, die im Wes-
ten, Norden und Osten des Landes grenziiberschreitend
mobilisieren und den Nationalstaat dort treffen, wo er be-
sonders verwundbar ist.

Insgesamt ist die Arbeit, die nur selten die fiir deut-
sche Habilitationsschriften typische Sprodigkeit zeigt, ein
gelungenes Kompendium zum Versténdnis der sozialen
Bewegungen in Guatemala, in all den Facetten und Wi-
derspriichen dieses extrem fragmentierten zentralameri-
kanischen Landes, das auch immer wieder das personli-
che langfristige Engagement der Autorin durchscheinen
lasst. Hoffentlich wird das Werk auch bald auf Spanisch
vielen interessierten Leserinnen und Lesern zur Verfii-
gung stehen! Georg Griinberg

Keeler, Ward: The Traffic in Hierarchy. Masculini-
ty and Its Others in Buddhist Burma. Honolulu: Univer-
sity of Hawai‘i Press, 2017. 333 pp. ISBN 978-0-8248-
6594-8. Price: $ 65.00

Ward Keeler’s book opens with three common situ-
ations that will seem familiar to people who have spent
time in Burma: First, the heavy and seemingly chaotic
traffic on the roads; second, the fleeting interactions be-
tween tea shop workers and customers; and third, the pub-
lic dhamma talks of monks, attended by large crowds of
devout laypeople. Keeler’s book is an anthropological in-
vestigation of social hierarchies in Burma. The starting
point for his line of argument is that people in Burma un-
derstand all social relations as hierarchical in nature. This
hierarchy is structured through a certain value that serves
as criterion to rank oneself and others in the hierarchy.
Keeler revisits Louis Dumont (1966) to develop his the-
ory of hierarchy in Burma. In Dumont’s work on India,
the value that structured the hierarchy was purity. While
being critical of Dumont’s rather orientalist endeavour to
portray India’s hierarchical system as the polar opposite
of societies in the West, Keeler generally credits him for
attending to hierarchies organized through criteria other
than power. Being preoccupied with ideas of power, Kee-
ler argues, can prevent us from noticing other values that
might structure hierarchical arrangements — to “alterna-
tive hierarchies,” as Keeler puts it.

While Keeler makes clear that there may be various,
sometimes contradictory values at play in any society, he
identifies one overarching value as of special importance

Anthropos 113.2018

743

for the Burmese case: autonomy. The degree of autono-
my one enjoys defines one’s respective social standing.
Autonomy marks the upper end of the hierarchical order,
so to speak, while autonomy’s opposite — attachment or
interdependence — constitutes the lower end. Within this
hierarchical structure, people in Burma negotiate their
conflicting desires for autonomy and freedom, on the one
hand, and interpersonal connectedness, on the other hand.
Even the most autonomous of people — say, high-rank-
ing monks — remain ultimately embedded in a web of so-
cial relations, interdependencies, and obligations. Each
person faces limitations, but also responsibilities and op-
portunities according to his or her respective standing.
Keeler refers to people’s understanding of Theravada
Buddhism, where the ultimate goal is to reach a state of
complete autonomy from all worldly demands and suffer-
ings (nibbana). While reaching nibbana remains a rather
abstract idea for most people who strive for being reborn
in a better state in this world instead of leaving the cycle
of rebirths, the value of autonomy nevertheless manifests
in society in many ways, as Keeler illustrates.

While the title of the book emphasizes gender, Keeler
investigates hierarchies in a range of other contexts, in-
cluding conversations, spiritual practices, monk-lay re-
lationships, and even playfully applies his ideas to street
traffic. He makes clear that within the hierarchical struc-
ture, there is always room for manoeuvre (as when mo-
torbike riders overtake the bigger cars on a red traffic light
to find a place in the front), as well as considerable degree
of cooperation between people with different positions in
the hierarchy. Traffic on the roads, for example, may be
more hierarchical, but it is also much more interactional
than, for instance, in Germany, e.g., by constant use of
horns to indicate when a driver attempts to overtake, or
to indicate a good moment for overtaking to a faster ve-
hicle behind oneself.

In the first chapters of the book, Keeler takes the read-
er to a monastery in Mandalay. He provides detailed eth-
nographic accounts of the organization of everyday life
on the compound and shows how hierarchies manifest in
use usage of time, space, and authority to give orders. He
also addresses the relationships between monks and lay
people. Monks, perceived to be in spiritually superior po-
sition, enjoy significantly more respect than even the most
powerful of lay people. This, according to Keeler, is also
linked to the higher degree of autonomy they achieved.
The admiration and respect for autonomy is generally
linked to a perceived agony, even suffering, that comes
with social demands and obligations. Monks are able to
withdraw from many such demands — e.g., those stem-
ming from marriage. Through their practice, they are also
able to resist other worldly desires and refrain, for exam-
ple, from eating anything after noon and from all sexual
activities. The ultimate (and highly admired) example for
achieving autonomy would be the forest monk who medi-
tates alone in the forest, without depending on the laity for
material support and detached from worldly needs. Some
forest monks are even said to live without food for a pe-
riod of time. Generally, however, monks stay connected
to the laity through a range of interdependencies. Keeler

1P 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:03:54. © Inhak.
Inhalts Im fr oder

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-742

