
742 Rezensionen

Anthropos  113.2018

durchgeführt. Er kam dabei zu dem Schluss, dass die 
Jukagiren nicht zur ural-altaischen Sprachfamilie gehö-
ren, denn im Unterschied zu dieser fehlt im Jukagirischen 
die Vokalharmonie. Interessant ist ebenso seine Feststel-
lung, dass es eine Hochsprache des Jukagirischen neben 
den zahlreichen Dialekten gab. Hier fertigte der Forscher 
ein Wörterverzeichnis und Notizen zur Lautlehre, Wort-
bildung und Phraseologie an. Mehr noch, Jochelson sam-
melte auch Texte aus dem Volksgut der Jukagiren wie 
Märchen, Sagen, Schamanenlieder und Sprichwörter. An-
hand dieser Sammlung stellte er einen Vergleich der un-
terschiedlichen Dialekte an. 

Nach Jochelson waren die Jukagiren die autochtho-
ne Bevölkerung Nordostsibiriens, ihre ethnografische 
Zersplitterung ist durch die von Süden aus Zentralasien 
und der Amur-Region vordringenden Jakuten und Tun-
gusen bedingt worden. Ursprünglich lebten die Jukagi-
ren vom Fischfang und waren auch hervorragende Hun-
dezüchter, unter dem Einfluss der Tungusen übernahmen 
sie von diesen erst die Rentierzucht. Im Gegensatz zu den 
Tschuktschen, die an den Küsten Nordostsibiriens lebten, 
bewohnten die Jukagiren die Flusstäler im Landesinne-
ren. Wie auch andere Völker des sibirischen Nordostens 
untergliederten sich die Jukagiren in Gruppen. Jede ter-
ritoriale Gruppe nannte sich nach einem Fluss. Bemer-
kenswert waren auch die topografischen Kenntnisse der 
Jukagiren, auf die Jochelson während seiner Expedition 
angewiesen war. Die Jukagiren fertigten Karten von ihren 
Wanderungszügen an und besaßen eine klare Vorstellung 
von geografischen Entfernungen und Himmelsrichtungen.

Typisch war auch die Arbeitsteilung der Geschlechter: 
Während die Männer zur Jagd gingen, waren die Frauen 
die Hüterinnen des häuslichen Herdes, sie verteilten das 
Fleisch der erlegten Tiere. Der ranghöchste Mann in der 
Gruppe war der beste Jäger, seine Ehefrau, die ranghöchs-
te Frau, war diejenige, die die Zubereitung der Nahrung 
anordnete. Jochelson berichtet, dass mit der Ankunft der 
Russen die Jagd als reiner Fleischerwerb in den Hinter-
grund gedrängt wurde. Die Jukagiren mussten Pelztribu-
te an den russischen Staat entrichten, viele Jäger gingen 
dazu über, Pelze gegen russische Nahrungs- und Genuss-
mittel wie Tabak einzutauschen. Auch eine andere Verän-
derung war zu beobachten: vormals wurden bei der Jagd 
Pfeil und Bogen eingesetzt, unter russischer Kolonial-
herrschaft kamen verstärkt Schusswaffen zum Einsatz. 
Jochelson berichtet, dass die Tributzahlungen an die rus-
sischen Kolonialherren eine wirtschaftliche Belastung für 
die jukagirischen Gemeinschaften darstellten, da Fisch-
fang und Jagd angesichts der harten klimatischen Bedin-
gungen unregelmäßige Erträge abwarfen, was insgesamt 
zu wiederkehrenden Hungersnöten unter der indigenen 
Bevölkerung und zu ihrer Dezimierung führte. Als Jo-
chelson seine Expedition durchführte, lebten nur noch 
700 Jukagiren in Nordostsibirien. Es war – wie Jochel-
son zu Recht feststellte – eine vom Aussterben bedroh-
te Ethnie. Diese Entwicklung wurde von einem weiteren 
Faktor beeinflusst. Mit der Ankunft der Russen kamen 
auch die Epidemien – Jochelson nennt hier vor allem die 
Blattern, die von der indigenen Bevölkerung als “böser 
Geist” der Russen bezeichnet wurde. Eine andere Krank-

heit, die Lepra, war schon vor Ankunft der Russen be-
kannt. Bei Seuchen wurden die Befallenen isoliert. Zum 
Krankheitsleiden kam so noch die soziale Isolation hin-
zu, wie Jochelson zu Recht bemerkte. Eine Behandlung 
der Krankheiten fand erst im Zuge der wissenschaftlichen 
Expedition statt, als eine – wenn auch rudimentäre – me-
dizinische Versorgung durch den russischen Staat bereit-
gestellt wurde. 

Insgesamt bietet der Band einen ausgezeichneten Ein-
blick in das Leben und Werk Waldemar Jochelsons und 
dokumentiert die Anfänge moderner ethnologischer Feld-
forschung in Nordostsibirien.  Eva-Maria Stolberg 

Kalny, Eva: Soziale Bewegungen in Guatemala. Eine 
kritische Theoriediskussion. Frankfurt: Campus Verlag, 
2017. 354 pp. ISBN 978-3-593-50626-5. Preis: € 45,00

Diese umfangreiche und gut dokumentierte Arbeit von 
Eva Kalny ist endlich der gelungene Versuch, die vielen 
widersprüchlichen Interpretationsmuster zu den “sozialen 
Bewegungen” im größten Land Zentralamerikas zusam-
menzuführen und im ersten Teil des Buches eine detail-
reiche “genaue Beschreibung” der zahlreichen Organisa-
tionsformen in jeweils chronologischer Folge auch lesbar 
darzulegen. 

Die Hauptstränge sind Frauenbewegungen, indigene 
Bewegungen und die Querschnittskategorie der “Kämp-
fe um den Zugang zu Ressourcen”, welche von den tra-
ditionellen Gewerkschaften bis zu den lokal fokussierten 
Umweltbewegungen reichen. Dabei ist die kenntnisreiche 
Sozialgeschichte dieser immer wieder sich neu artikulie-
renden und regional sehr unterschiedlichen Bewegungen 
das Kernstück des Buches und zeigt zugleich, wie sehr die-
se im Kampf gegen einen gewalttätigen und als illegitim 
wahrgenommenen Staat miteinander verwoben sind und 
sich scharfkantigen soziologischen Kategorien entziehen. 

Die vielfältigen Erscheinungsformen und sich oft 
überschneidenden Aktionsmuster dieser sozialen Bewe-
gungen werden im zweiten Teil des Buches im Dialog 
mit drei recht unterschiedlichen Theorieansätzen analy-
siert, welche gemeinsam die Dynamiken derselben erhel-
len und erklären sollen. 

Beim “Ressourcenmobilisierungsansatz” spielt die in 
Guatemala immer latent vorhandene Protestbereitschaft, 
die in kurzer Zeit sehr viele Menschen mobilisieren kann, 
eine entscheidende Rolle. Dabei wird der Begriff “Res-
source” so weit gefasst, dass er an Kohärenz verliert und 
geradezu beliebig einsetzbar ist. Dem gegenüber bietet 
der Ansatz der Analyse “politischer Gelegenheitsstruktu-
ren” den Vorteil, gezielt auf Veränderungen der Machtver-
hältnisse einzugehen, die neue und opportune Handlungs-
möglichkeiten für organisierte soziale Akteure ergeben. 
Im dritten, etwas geheimnisvoll als “Framingansatz” be-
zeichneten, analytischen Dispositiv geht es um die Mobi-
lisierung von Menschen, bei denen auch Emotionen und 
moralisch begründete Prinzipien eine Rolle spielen, die 
zur gemeinsamen Interpretation von Ursachen, Folgen 
und Lösungsmöglichkeiten eines gravierenden Problems 
dienen und oft auch rasch vorübergehende Identitäten 
schaffen, die kollektives Handeln fordert. Die Zusam-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-742 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:03:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-742


Rezensionen

Anthropos  113.2018

743

menführung der drei erwähnten theoretischen Ansätze 
dient der Autorin, einige gut dokumentierte Fallbeispie-
le heranzuziehen und einer aufschlussreichen Analyse zu 
unterziehen.

Weniger Beachtung finden die massiven Interventio
nen der internationalen Entwicklungszusammenarbeit, 
die seit den Friedensverhandlungen zur Beendigung des 
bewaffneten Konfliktes der 80er Jahre die Bevölkerung 
Guatemalas nachdrücklich beeinflusst hat und zeitwei-
se zum ökonomischen Generator der “Zivilgesellschaft” 
wurde. Ebenso kommen die Organisationsformen des 
lokalen Widerstands der indigenen Gemeinden zu kurz, 
meist gegen die Parzellierung des kommunalen Landbe-
sitzes und zur Verteidigung der commons, also der Ge-
meindewälder oder Wasserquellen gerichtet, die im Wes-
ten, Norden und Osten des Landes grenzüberschreitend 
mobilisieren und den Nationalstaat dort treffen, wo er be-
sonders verwundbar ist. 

Insgesamt ist die Arbeit, die nur selten die für deut-
sche Habilitationsschriften typische Sprödigkeit zeigt, ein 
gelungenes Kompendium zum Verständnis der sozialen 
Bewegungen in Guatemala, in all den Facetten und Wi-
dersprüchen dieses extrem fragmentierten zentralameri-
kanischen Landes, das auch immer wieder das persönli-
che langfristige Engagement der Autorin durchscheinen 
lässt. Hoffentlich wird das Werk auch bald auf Spanisch 
vielen interessierten Leserinnen und Lesern zur Verfü-
gung stehen!  Georg Grünberg 

Keeler, Ward: The Traffic in Hierarchy. Masculini-
ty and Its Others in Buddhist Burma. Honolulu: Univer-
sity of Hawai‘i Press, 2017. 333 pp. ISBN 978-0-8248-
6594-8. Price: $ 65.00 

Ward Keeler’s book opens with three common situ-
ations that will seem familiar to people who have spent 
time in Burma: First, the heavy and seemingly chaotic 
traffic on the roads; second, the fleeting interactions be-
tween tea shop workers and customers; and third, the pub-
lic dhamma talks of monks, attended by large crowds of 
devout laypeople. Keeler’s book is an anthropological in-
vestigation of social hierarchies in Burma. The starting 
point for his line of argument is that people in Burma un-
derstand all social relations as hierarchical in nature. This 
hierarchy is structured through a certain value that serves 
as criterion to rank oneself and others in the hierarchy. 
Keeler revisits Louis Dumont (1966) to develop his the-
ory of hierarchy in Burma. In Dumont’s work on India, 
the value that structured the hierarchy was purity. While 
being critical of Dumont’s rather orientalist endeavour to 
portray India’s hierarchical system as the polar opposite 
of societies in the West, Keeler generally credits him for 
attending to hierarchies organized through criteria other 
than power. Being preoccupied with ideas of power, Kee-
ler argues, can prevent us from noticing other values that 
might structure hierarchical arrangements – to “alterna-
tive hierarchies,” as Keeler puts it. 

While Keeler makes clear that there may be various, 
sometimes contradictory values at play in any society, he 
identifies one overarching value as of special importance 

for the Burmese case: autonomy. The degree of autono-
my one enjoys defines one’s respective social standing. 
Autonomy marks the upper end of the hierarchical order, 
so to speak, while autonomy’s opposite – attachment or 
interdependence – constitutes the lower end. Within this 
hierarchical structure, people in Burma negotiate their 
conflicting desires for autonomy and freedom, on the one 
hand, and interpersonal connectedness, on the other hand. 
Even the most autonomous of people – say, high-rank-
ing monks – remain ultimately embedded in a web of so-
cial relations, interdependencies, and obligations. Each 
person faces limitations, but also responsibilities and op-
portunities according to his or her respective standing. 
Keeler refers to people’s understanding of Theravada 
Buddhism, where the ultimate goal is to reach a state of 
complete autonomy from all worldly demands and suffer-
ings (nibbāna). While reaching nibbāna remains a rather 
abstract idea for most people who strive for being reborn 
in a better state in this world instead of leaving the cycle 
of rebirths, the value of autonomy nevertheless manifests 
in society in many ways, as Keeler illustrates. 

While the title of the book emphasizes gender, Keeler 
investigates hierarchies in a range of other contexts, in-
cluding conversations, spiritual practices, monk–lay re-
lationships, and even playfully applies his ideas to street 
traffic. He makes clear that within the hierarchical struc-
ture, there is always room for manoeuvre (as when mo-
torbike riders overtake the bigger cars on a red traffic light 
to find a place in the front), as well as considerable degree 
of cooperation between people with different positions in 
the hierarchy. Traffic on the roads, for example, may be 
more hierarchical, but it is also much more interactional 
than, for instance, in Germany, e.g., by constant use of 
horns to indicate when a driver attempts to overtake, or 
to indicate a good moment for overtaking to a faster ve-
hicle behind oneself. 

In the first chapters of the book, Keeler takes the read-
er to a monastery in Mandalay. He provides detailed eth-
nographic accounts of the organization of everyday life 
on the compound and shows how hierarchies manifest in 
use usage of time, space, and authority to give orders. He 
also addresses the relationships between monks and lay 
people. Monks, perceived to be in spiritually superior po-
sition, enjoy significantly more respect than even the most 
powerful of lay people. This, according to Keeler, is also 
linked to the higher degree of autonomy they achieved. 
The admiration and respect for autonomy is generally 
linked to a perceived agony, even suffering, that comes 
with social demands and obligations. Monks are able to 
withdraw from many such demands – e.g., those stem-
ming from marriage. Through their practice, they are also 
able to resist other worldly desires and refrain, for exam-
ple, from eating anything after noon and from all sexual 
activities. The ultimate (and highly admired) example for 
achieving autonomy would be the forest monk who medi-
tates alone in the forest, without depending on the laity for 
material support and detached from worldly needs. Some 
forest monks are even said to live without food for a pe-
riod of time. Generally, however, monks stay connected 
to the laity through a range of interdependencies. Keeler 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-742 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:03:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-742

