Muslimische Zugiinge zu religioser Pluralitit in 6ffentlichen Schulen

Rotraud Wielandt

1 Zur praktischen Relevanz des Themas

An einer Grundschule in Berlin-Neukdlln, die gegenwartig von ca. 600 Schiilerinnen und
Schiilern aus 30 verschiedenen Nationalititen besucht wird, davon 83 % mit Migrationshinter-
grund,! lduft seit 2007 ein Projekt zum interreligiosen und interkulturellen Lernen. In klassen-
ibergreifenden Gruppen, die nach Moglichkeit aus jiidischen, christlichen, muslimischen und
konfessionslosen Schiilern zusammengestellt werden, beschiftigen sich samtliche Viertklassler
ein Jahr lang in zwei Wochenstunden mit dem Judentum, dem evangelischen und katholischen
Christentum, dem Islam und der ,humanistischen Weltanschauung®™ im Sinne des Schulfaches
Lebenskunde.?

Die Religionslehrerin, auf deren Initiative das Projekt zuriickgeht, hat in einer Fachzeitschrift
dartiber berichtet. Wie sie ausfiihrt, wurde es begonnen, um unerfreulichen Entwicklungen ent-
gegenzuwirken: Unter anderem hatten ihr Schiiler geklagt, dass Klassenkameraden ihnen ge-
geniiber ,,Christ™ als Schimpfwort benutzten. Einmal waren Kinder weinend zu ihr gekommen,
nachdem sie von muslimischen Mitschiilern aus dem Klassenzimmer verwiesen worden waren,
weil sie sich angeschickt hatten, dort im Ramadan ihre Pausenbrote zu essen.?

Ein Hochschullehrer hat das Projekt in einem Tagungsvortrag kritisch diskutiert.* Er merkte
an, mit ihm und anderen Projekten der interreligiosen Bildung werde die Behandlung von
Schulproblemen wie den geschilderten moglicherweise vorschnell auf eine falsche Ebene ge-
schoben, und zwar, wie er sich ausdriickte, im Sinne einer ,,Religiosierung® und ,,Pddagogisie-
rung“ von Konflikten, die in Wahrheit primér rechtlicher Natur seien: Wenn z.B. muslimische
Schiiler nichtmuslimische aus dem Klassenzimmer verwiesen hétten, weil letztere dort im Ra-
madan ihre Pausenbrote essen wollten, ,,dann miisste ja zundchst einmal disziplinarisch auf
diese Schiilerinnen und Schiiler eingewirkt werden, damit sie ein solches Verhalten unterlassen,
und die der Klasse verwiesenen Schiilerinnen und Schiiler miissten in ihren Rechten geschiitzt
werden.*d

1 Selbstdarstellung der Schule auf ihrer Homepage https://regenbogen-grundschule.de/ueber-uns/wir-stellen-
uns-vor (letzter Zugriff am 31.12.2017).

2 Projektbeschreibung ebd. unter https:/regenbogen-grundschule.de/besondere-angebote/priil (letzter Zugriff
am 31.12.2017).

3 Schickle, R., PRiiL - Projektarbeit in der Regenbogenschule, ZeitspRUng — Zeitschrift fiir den Religionsun-
terricht in Berlin und Brandenburg 2011 (1), S. 19.

4 Willems, J., »Pluralititsfihigkeit« als Bildungsziel? Einige Uberlegungen zur interreligiésen Bildung in der
Migrationsgesellschaft, in: Ernstfall Schule. Die Rolle der Religionen in der Einwanderungsgesellschaft.
Fachtagung der Evangelischen Akademie zu Berlin, der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD) und
des Comenius-Instituts. Berlin 22. November 2016 (epd-Dokumentation Nr.24, Frankfurt a.M. 2017),
S.25-31.

5 Vgl. Willems (Anm. 4), S.29. — Der Projektbericht der Lehrerin berechtigt nicht zu dem Schluss, sie habe
das nicht getan. Er enthélt keine Angaben zu den von ihr ergriffenen Sofortmafnahmen.

RdJB 1/2018, DOI: 10.5771/0034-1312-2018-1-57

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:16:50. geschitzter Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0034-1312-2018-1-57

58 Rotraud Wielandt

Zweifellos muss dem Recht Geltung verschafft werden. Doch allein mit Disziplinarmafnah-
men, die auf dessen Durchsetzung zielen, wird man dem Kern des Problems, das sich in dem
geschilderten Verhalten muslimischer Schiiler manifestiert, nicht beikommen koénnen: Die
Schiiler haben bestimmte Vorstellungen davon mitgebracht, wie Nichtmuslime zu beurteilen
und nach Gottes Willen zu behandeln sind; aufgrund ihrer fiihlten sie sich dazu berechtigt, An-
dersgldubigen und Andersdenkenden im Klassenzimmer die Einhaltung der islamischen Fas-
tenvorschriften aufzuzwingen oder aber sie aus diesem auszuschlieen, wenn das nicht gelingt.
Damit sie kiinftig ihre nichtmuslimischen Mitschiiler mit moglichst groBer Sicherheit als
gleichberechtigt achten, statt ihnen gegeniiber einen vermeintlichen Vorrang fiir ihre eigenen
religiosen Uberzeugungen zu beanspruchen, bedarf es einer Korrektur dieser Vorstellungen.
Dasselbe wiirde analog auch fiir andere Fille gelten, in denen Schiiler, gleich welcher Konfes-
sion, offenkundig als selbstverstindlich voraussetzen, dass sie ihre Vorstellungen von den Er-
fordernissen des wahren Glaubens andersgldubigen Klassenkameraden — oder auch andersden-
kenden Mitschiilern, die ihrer eigenen Religion angehdren — aufzwingen diirfen oder gar miis-
sen. Zu der notigen Korrektur kann unter anderem eine interreligidse Bildung beitragen, die
eine genauere Kenntnis der Uberzeugungen und der Lebensweise Andersgliubiger vermittelt
und damit mehr Empathie fiir sie weckt, aber auch ein Religionsunterricht, der den Schiilern
ein neues Verstindnis dessen ermdglicht, was ihre eigene Religion iiber andere Religionen lehrt
und fiir den Umgang mit deren Anhédngern und mit religiosem Dissens im Allgemeinen gebie-
tet.

An welchen Punkten der Versuch einer solchen Korrektur primér ansetzen muss, wenn es um
muslimische Schiiler geht, 14sst sich nur abschitzen, wenn man weil3, welche Zugénge zu reli-
gioser Pluralitit im Islam traditionell am weitesten verbreitet sind und woher sie kommen. Die
Aussicht, dass sie gelingt, steigt, wenn man den Schiilern Alternativmodelle des Verstiandnisses
religioser Pluralitit und der Gestaltung des Verhéltnisses zwischen Muslimen und Andersgléu-
bigen zur Kenntnis bringen kann, die es ohne Preisgabe des Glaubens an die koranische Offen-
barung ermdéglichen, ein von wechselseitigem Respekt bestimmtes und gleichberechtigtes Zu-
sammenleben in religioser Pluralitit zu bejahen. Solche Alternativmodelle, die den Schiilern
als DenkanstoBe angeboten werden konnen, haben muslimische Gelehrte in jlingerer Vergan-
genheit bereits entwickelt. Darum sollen im Folgenden sowohl die traditionellen Zuginge als
auch einige wichtige neue in den Blick genommen werden.

2 Religiose Pluralitit im Koran und im islamischen Recht

Der Koran spielt in der religidsen Sozialisierung muslimischer Heranwachsender innerhalb wie
auBlerhalb der Familie eine zentrale Rolle; deshalb ist davon auszugehen, dass die koranischen
Aussagen tiber Nichtmuslime auch heute noch derjenige Faktor aus der islamischen Tradition
sind, der die Art und Weise, wie Muslime die Situation des Zusammenlebens in religios plura-
len Kontexten interpretieren, am meisten prigt. Aufler dem Koran beeinflussen auch die Rege-
lungen des klassischen islamischen Rechts fiir die Gestaltung des Verhéltnisses zwischen Mus-
limen und Andersgldubigen im islamisch regierten Staat noch immer die Vorstellungen der gro-
Ben Mehrzahl der Muslime davon, wie mit religids pluralen Situationen umzugehen ist. Sie ha-
ben die Lebensbedingungen von Muslimen weit mehr als ein Jahrtausend lang geprégt; deshalb
wirken sie in deren Rechtsbewusstsein bis heute auch dort noch fort, wo die Scharia — wie in
der Tiirkei — aulerhalb des Bereichs der Kultvorschriften offiziell nicht mehr in Geltung steht

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:16:50. geschitzter Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0034-1312-2018-1-57

Muslimische Zugédnge zu religidser Pluralitét in 6ffentlichen Schulen 59

oder wo sie — wie etwa in der européischen und amerikanischen Diaspora — nie geltendes Recht
war. Vor diesem Hintergrund verdienen hier der Koran und das in der Scharia transportierte
Bild von der gottgewollten Ordnung der Verhéltnisse auf Erden besondere Aufmerksamkeit.

Die Pluralitit der im Koran vorkommenden Religionen beschréinkt sich, sieht man von der
Religion der heute nicht mehr existierenden Hauptgegner Muhammads, der polytheistischen
Heiden seiner Vaterstadt Mekka und der Arabischen Halbinsel, ab, fast ganz auf Islam, Juden-
tum und Christentum. Erwéhnt werden lediglich noch dreimal (Sure 2:62; 5:69; 22:17) die ,,Sa-
bier, mit denen wahrscheinlich die monotheistische Taufergemeinschaft der Mandéer im stid-
lichen Irak gemeint war, und einmal (Sure 22:17) die ,,Magier", d.h. die Zoroastrier.

Uber den Glauben und das Verhalten der altarabischen Heiden enthilt der Koran nur auBeror-
dentlich negative Aussagen. Da nach Sure 4:48 der Polytheismus die denkbar grofite Siinde ist,
die einzige, die Gott niemals vergibt, kiindigen zudem zahlreiche Koranverse an, dass sie alle-
samt auf ewig in die Holle kommen werden. Dennoch enthalten Korantexte aus Muhammads
mekkanischer Zeit keine Aufforderungen zu gewaltsamem Vorgehen gegen sie, und zwar wohl
nicht nur, weil der Prophet vor der Hidschra noch nicht iber die dafiir nétigen Machtmittel ver-
fligte: In Mekka ist der Grundton der Auseinandersetzung mit den Heiden, aber auch sonstigen
Andersglaubigen trotz Klarheit in der Sache insgesamt noch nicht aggressiv. Fiir den Umgang
mit ihnen ergeht hier die an den Propheten gerichtete Anweisung: ,,(...) disputiere mit ihnen
auf eine moglichst gute Art™ (Sure 16:125). Von denen, die die Botschaft des Propheten ableh-
nen, soll Muhammad sich nach Sure 109:6 lediglich mit den Worten distanzieren: ,,Ihr habt eu-
re Religion und ich die meine.“ Damit ist die Moglichkeit eines Zusammenlebens von gleich
zu gleich trotz Religionsverschiedenheit noch nicht in Frage gestellt.

Nachdem Muhammad mit der Hidschra im Jahr 622 zum Oberhaupt des kleinen Stadtstaats
von Medina geworden war, kam es zu einer Serie kriegerischer Konflikte zwischen den um ihn
gescharten Muslimen und den heidnischen Mekkanern. Bei diesen Anldssen rief der Koran nun
zum bewaffneten Kampf gegen sie auf. Ein Passus, der erst im Jahr vor dem Tode des Prophe-
ten verkiindet wurde, proklamierte schlielich den allgemeinen Religionskrieg gegen die Hei-
den, soweit sie Muhammad und dessen Anhéngern nicht noch durch befristete Vertrdge verbun-
den waren, und zwar mit dem erklirten Ziel, sie zu bekehren oder bei Verweigerung zu ver-
nichten — bis hin zu der Devise ,,(...) totet die Heiden, wo immer ihr sie findet (Sure 9:1-5,
Zitat Vers 5).

Was die Beurteilung von Juden und Christen und die Anweisungen fiir das Verhalten ihnen
gegeniiber betrifft, so sind deutliche Unterschiede zwischen mekkanischen Korantexten und
dem grofBten Teil der medinensischen erkennbar. Zwar grenzt schon die frithmekkanische Sure
112 den von Muhammad verkiindeten Eingottglauben gegen abweichende Anschauungen der
Christen ab; in Texten aus mekkanischer Zeit wird aber noch kein Anspruch auf Herrschaft der
Muslime iiber sie und die Juden erhoben. Auch noch in Muhammads frither medinensischer
Verkiindigung ist nicht gleich von einer gottgewollten innerweltlichen Vorrangstellung der
Muslime vor Juden und Christen die Rede. Einen akuten Anlass, sich zu Christen politisch ins
Verhiltnis zu setzen, hatten der Prophet und seine Anhinger in Medina zunichst ohnehin nicht,
denn dort gab es seinerzeit wie in Mekka keine ortsansissigen Christen. Anders stand es mit
den Juden: Sie stellten in Medina, organisiert in drei Stimmen, einen grofen Bevolkerungsan-
teil. Die medinensischen Juden hat Muhammad noch bis ins zweite Jahr nach der Hidschra als
gleichberechtigte Mitglieder des von ihm geleiteten Gemeinwesens betrachtet, wie die auf sie
bezogenen Bestimmungen in einem Dokument zeigen, das im Deutschen herkdmmlicherweise

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:16:50. geschitzter Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0034-1312-2018-1-57

60 Rotraud Wielandt

als ,,Gemeindeordnung von Medina“, im Englischen meist als ,,Constitution of Medina®“ be-
zeichnet wird, das aber, da beides die Sache nicht trifft, hier neutraler ,,Charta von Medina“
genannt werden soll.®

Dass Muhammad den Juden zunichst einmal einen gleichberechtigten Status einrdumte, er-
klart sich aus dem koranischen Bild der Religionsgeschichte, das schon in mekkanischen Tex-
ten greifbar ist. Thm zufolge hat Gott den verschiedenen Volkern der Erde, um sie auf den rech-
ten Weg zu leiten, immer wieder Propheten gesandt. Der wesentliche Inhalt der geoffenbarten
Botschaften war dabei bis auf bestimmte situationsbezogene Rechtsbestimmungen immer der-
selbe, den auch Muhammad — als ,,Siegel der Propheten® der letzte in ihrer Reihe und zugleich
der Bestitigter aller friiheren Prophetien — verkiindet hat: der Monotheismus islamischen Ge-
priages und die mit ihm verbundenen religidsen und ethischen Grundforderungen. Mose und
Jesus waren Propheten, die wie Muhammad je eine heilige Schrift geoffenbart bekamen, Mose
eine namens ,,Thora* und Jesus eine namens ,,Evangelium®.

Aufgrund dieser Primissen erwartete Muhammad von den medinensischen Juden, dass sie
die Identitit seiner Verkiindigung mit dem Inhalt ihrer eigenen heiligen Schrift erkennen, folg-
lich auch den goéttlichen Ursprung seiner Botschaft anerkennen und der von ihm verkiindeten
Religion beitreten wiirden. Doch musste er erfahren, dass sie dazu keineswegs bereit waren,
vielmehr an ihrem angestammten Glauben festhielten. Der Koran erklirt diesen Verlauf damit,
dass die Juden ihr Offenbarungsbuch teilweise vergessen (Sure 5:13), vor allem aber nachtrig-
lich ,,verdreht®, d.h. dessen Text verfilscht hitten (Sure 2:75; 4:46; 5:13 und 41) und folglich
die inhaltliche Ubereinstimmung ihrer Thora mit Muhammads Verkiindigung nicht mehr kennt-
lich sei. Die Verweigerung der Juden veranlasste den Propheten dazu, mit ihnen zu brechen;
zwei ihrer Stdimme, die nun in seinen Augen einen politischen Unsicherheitsfaktor darstellten,
lieB er spiter aus Medina vertreiben, den dritten durch Totung aller Méanner und Versklavung
aller Frauen und Kinder eliminieren.

Die Tiefe von Muhammads Enttiduschung iiber die Juden spiegelt sich auch in medinensi-
schen Korantexten: Die Juden haben dort eine wesentlich schlechtere Presse als die Christen.
Wihrend Sure 5:82 von den Christen sagt, sie seien ,,diejenigen, die den Gldubigen in Liebe
am néchsten stehen, (...) weil es unter ihnen Priester und Monche gibt, und weil sie nicht
hochmiitig sind.“, werden ,,die Juden und die Heiden* dort als diejenigen identifiziert, ,,die sich
den Glaubigen gegeniiber am meisten feindlich zeigen®. Auch sonst hiufen sich auBerordent-
lich negative Kennzeichnungen der Juden. So wird ihnen z.B. vorgeworfen, nicht nur die Pro-
phetie Muhammads negiert, sondern im Verlauf der Geschichte immer wieder ,,die Zeichen
Gottes“, d.h. die an sie ergangenen Offenbarungen geleugnet und Propheten getdtet zu haben
(z.B. Sure 2:61; 3:21, 112, 181; 4:155). Gott gegeniiber fallen die Juden, so wird erklért, durch
starrsinnige Unbelehrbarkeit auf: Thnen wurde die Thora auferlegt; sie wollten oder konnten sie
aber nicht tragen — ,,wie ein Esel, der Biicher tragt.“ (Sure 62:5). Weiter werden die Juden als
chronisch vertragsbriichig und verrdterisch charakterisiert (Sure 2:93 und 100; 5:13). Nach
Darstellung des Koran versuchen sie immer wieder, Krieg anzuzetteln, und richten {iberall Un-

6 Es handelt sich um einen Vertragstext mit ausdriicklicher Nennung der Autorschaft Muhammads, der die
nach Medina ausgewanderten Muslime und die in Medina ansdssigen muslimischen und jiidischen Stam-
mesgruppen zu Mitgliedern ein und derselben Gemeinschaft erklért, ihre wechselseitigen Rechtsanspriiche
und Loyalitéitspflichten regelt und den Propheten zur obersten Entscheidungsinstanz bei Streitigkeiten zwi-
schen ihnen erklirt. Uber das Dokument s. v.a. Lecker, M., The ,,Constitution of Medina“,Muhammad’s
First Legal Document, Princeton 2004.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:16:50. geschitzter Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0034-1312-2018-1-57

Muslimische Zugédnge zu religidser Pluralitét in 6ffentlichen Schulen 61

heil an (Sure 5:64). Sie halten sich fiir die alleinigen Freunde Gottes und meinen, nur ihnen sei
ein Platz im Jenseits reserviert (Sure 62:6; 2:94); dabei kleben sie aber mehr am diesseitigen
Leben als die Heiden (Sure 2:96). Trotz eines ausdriicklichen gottlichen Verbots nehmen sie
Wucherzins und bringen andere betriigerisch um ihr Vermogen (Sure 4:161). Durch all diese
Verhaltensweisen haben sie sich den Zorn Gottes zugezogen, er selbst hat sie der Erniedrigung
und Verelendung preisgegeben (z.B. Sure 2:61; 3:112).7

Den Juden wird in medinensischen Korantexten sogar wie den Christen Polytheismus zur
Last gelegt: Nun wird nicht mehr nur der Glaube der Christen an die Trinitdt und insbesondere
an die Gottessohnschaft Jesu, gegen den sich schon die frithmekkanische Sure 112 gewandt
hatte, als ,,Beigesellung®, d.h. Polytheismus zuriickgewiesen (z.B. Sure 4:171; 5:73), sondern
auch der Vorwurf erhoben, die Juden hitten ‘Uzayr — gemeint ist wahrscheinlich der Prophet
Esra — vergottlicht (Sure 9:30). Zusitzlich wird noch erklért, die Juden hétten sich ihre Rabbi-
ner und die Christen ihre Monche an Gottes Statt zu Herren genommen (Sure 9:31). Die Chris-
ten traf jedoch anders als die Juden im Koran noch nicht der Vorwurf der Verdrehung ihrer ei-
genen heiligen Schrift; dieser ist erst spiter — belegbar seit Ende des 8. Jahrhunderts — auf sie
ausgeweitet worden. Thnen wurde freilich wie den Juden vorgeworfen, einen Teil der empfan-
genen Offenbarung vergessen zu haben (Sure 5:14).

Ein einzelner Koranvers, der nach der islamischen Tradition aus frither medinensischer Zeit
stammt, scheint seinem Wortsinn nach die Moglichkeit zu bejahen, dass Anhénger der élteren
monotheistischen Religionen das ewige Heil erlangen: ,,Diejenigen, die glauben, [d.h. die Mus-
lime] und diejenigen, die dem Judentum angehdren, und die Christen und die Sabier, wer im-
mer an Gott und den Jiingsten Tag glaubt und tut, was recht ist, denen steht bei ihrem Herrn ihr
Lohn zu, und sie brauchen [sc. vor dem Jiingsten Gericht] keine Angst zu haben, und sie wer-
den nicht traurig sein.* (Sure 2:62; fast wortlich ebenso 5:69). In der gesamten élteren exegeti-
sche Tradition des Islam wurde jedoch mit unterschiedlichen Begriindungen die Auffassung
vertreten, mit diesem Vers sei gemeint, dass die genannten Angehdrigen nichtislamischer Reli-
gionsgemeinschaften nur dann, wenn sie aufler an Gott und den Jiingsten Tag auch an die Pro-
phetie Muhammads glaubten — was ihren Ubertritt zum Islam bedeuten wiirde —, Aussicht auf
das ewige Heil hétten; erst seit dem 20. Jahrhundert sind einige Korankommentatoren zuguns-
ten eines inklusivistischen Heilsverstindnisses von dieser Deutung abgewichen.® An anderen
Stellen (Sure 98:6; 2:105) rechnet der Koran Juden und Christen ausdriicklich den Ungléubi-
gen zu, die die ewige Hollenstrafe zu gewértigen haben, wenn sie sich nicht doch noch zum
Islam bekehren.

Sure 3:19 stellt klar: ,,Die Religion ist bei Gott der Islam.” Nach traditionellem muslimi-
schem Verstindnis heifit dies, dass Judentum und Christentum, seit mit der Offenbarung des
Koran die islamische Religion auf den Plan getreten ist, in Gottes Augen keine legitimen reli-
gidsen Optionen mehr sind und damit inhaltlich gesehen eigentlich ihre Existenzberechtigung
verloren haben. Dieser Aussage steht jedoch eine andere aus Sure 5:48 gegentiber, die die Fort-
dauer der Existenz von Judentum und Christentum auf Gottes eigenen Willen zuriickfiihrt, ihr

7 Im Hadith (der Uberlieferung der dem Propheten zugeschriebenen Ausspriiche und vorbildhaften Verhal-
tensweisen), der zweiten normativen Textquelle des Islam neben dem Koran, werden diese negativen Kenn-
zeichnungen der Juden zum Teil noch iiberboten und durch die Vorhersage ergénzt, dass die Muslime die
Juden vor dem Jiingsten Tag in einem grofen Endkampf vollstdndig vernichten werden. Dazu Vajda, G.,
Juifs et musulmans selon le hadit, Journal Asiatique 229, 1937, S. 57-127.

8 Dazu McAuliffe, J.D., Qur’anic Christians: An analysis of classical and modern exegesis, Cambridge usw.
1991 (Nachdruck 2007), S. 98-128 und unten in Abschnitt 4.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:16:50. geschitzter Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0034-1312-2018-1-57

62 Rotraud Wielandt

sogar einen positiven Sinn zuschreibt und die Muslime dessen versichert, dass sie die Entschei-
dung dariiber, wer im Besitz der religiosen Wahrheit ist, getrost dem gottlichen Gericht am
Jiingsten Tag tiberlassen konnen: ,,(...) wenn Gott gewollt hitte, hitte er euch [d.h. die Juden,
Christen und Muslime] zu einer einzigen Gemeinschaft (umma) gemacht. Aber er wollte euch
[sc. so] in dem, was er euch [sc. an Offenbarung] gegeben hat, auf die Probe stellen. Wetteifert
nun in den guten Dingen! Zu Gott werdet ihr dereinst zuriickkehren. Und dann wird er euch
Kunde geben iiber das, woriiber ihr uneins wart. Daran, dass die Entscheidung Gottes zwi-
schen den drei Religionen zugunsten des Islam ausgehen wird, hat allerdings schon der der An-
fang desselben Verses jeden moglichen Zweifel ausgerdumt, indem er den Koran als ,,Schrift
mit der Wahrheit™ kennzeichnete.

Was die Gestaltung der Beziehungen zu Juden und Christen im Diesseits betrifft, so wies Su-
re 5:51 zwar die Muslime an, sie sich nicht zu Freunden nehmen. Doch blieben Juden und
Christen aus koranischer und darum auch islamischer Perspektive immer ,,Leute des Buches®,
d.h. Empfanger gottlicher Offenbarungsschriften, auch wenn sie deren authentischer Lehre
mittlerweile untreu geworden waren. Deshalb wurde fiir den Umgang mit ihnen in Sure 9:29
gegen Ende von Muhammads Wirken die noch vergleichsweise schonende Richtlinie erlassen,
die Muslime sollten sie so lange bekdmpfen, bis sie ,,kleinlaut aus der Hand Tribut entrichten®.

Sie ist die Basis der sogenannten dimma, des vom islamischen Recht vorgesehenen, ge-
schiitzten Sonderstatus der Angehorigen der beiden dlteren Offenbarungsreligionen, der es die-
sen erlaubt, gegen Entrichtung einer pro Kopf erhobenen Sondersteuer unter der Herrschaft der
Muslime als Landesbewohner minderen Rechts weiter ihre Religion einschlieflich des zu die-
ser gehorenden Familien- und Erbrechts zu praktizieren. Das frithmedinensische Wort aus Sure
2:256 ,Es gibt keinen Zwang in der Religion.“, das von heutigen muslimischen Interpreten
meist als Beleg fiir die von ihnen geglaubte Verankerung der Religionsfreiheit schon im Koran
benutzt wird, zog also nicht die Anerkennung eines allgemeinen und gleichen Menschenrechts
auf Religionsfreiheit im modernen Sinne nach sich, das politische und gesellschaftliche Diskri-
minierung aus Griinden der Religionszugehdrigkeit verbieten wiirde. Tatsachlich genossen Ju-
den und Christen im Anschluss an Sure 9:29 unter muslimischer Herrschaft ein Maf3 an Sicher-
heit und religidser Toleranz, das Nichtchristen im christlich regierten Europa noch fiir viele
Jahrhunderte entbehren mussten; dennoch waren sie, solange und wo immer das islamische
Recht auf sie angewandt wurde, Staatsangehorige zweiter Klasse, die z.B. wichtige Amter
nicht bekleiden und nicht auf Pferden, sondern nur auf Eseln reiten durften, eine sie unterschei-
dende Kleidung tragen mussten, Gotteshduser nicht neu bauen, sondern nur vorhandene repa-
rieren durften und auBerhalb derselben und ihrer eigenen Friedhofe weder gottesdienstliche
Handlungen vornehmen noch religiése Symbole zeigen noch auch in ihrem Habitus 6ffentlich
gegen islamische Vorschriften verstoen durften.

Allerdings hat die islamische Mystik schon seit vielen Jahrhunderten bei Muslimen die Ten-
denz, sich dort, wo sie herrschten, gemél den Vorgaben der Scharia von den andersglaubigen
Schutzbefohlenen minderen Rechts klar abzugrenzen und auf diese herabzusehen, spiirbar ab-
gemildert, besonders in ihrer pantheistischen Spielart, die um das Jahr 1200 in den Vordergrund
trat. Sie sieht in der ganzen Schopfung, also auch in Menschen anderer Religionszugehorigkeit,
eine Manifestation des einen Gottes, der sich in seinen Geschdpfen spiegeln und selbst lieben
will. Von daher hat sie eine weitherzige Humanitét gefordert, die bis zur Annahme der Gleich-
wertigkeit aller religidsen Bekenntnisse vor Gott reichen kann. Uber die Sufiorden hat diese
Form der islamischen Mystik die muslimische Breitenfrommigkeit maBgeblich mitgeprégt.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:16:50. geschitzter Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0034-1312-2018-1-57

Muslimische Zugénge zu religidser Pluralitét in 6ffentlichen Schulen 63

Auch wenn sie in jiingster Vergangenheit vor allem in groBeren Stiddten durch den rigoros lega-
listischen, auf besonders strikte Abgrenzung von den ,,Unglaubigen‘ bedachten Frommigkeits-
typ der Islamisten und wahhabitisch beeinflussten Salafisten teilweise verdrangt worden ist, be-
stimmt sie das Denken und Empfinden nicht weniger Muslime bis heute.

3 Der Einfluss politischer Rahmenbedingungen der jiingeren Vergangenheit auf
den Zugang von Muslimen zu religioser Pluralitit

Wenn es um mogliche Auswirkungen der politischen Rahmenbedingungen der jiingeren Ver-
gangenheit auf die Vorstellungen muslimischer Schiilerinnen und Schiiler Deutschlands von
Andersglaubigen und dem gebotenen Umgang mit ihnen geht, ist vor allem an den Einfluss
von Gegebenheiten auf drei verschiedenen Ebenen zu denken: derjenigen der internationalen
Politik, derjenigen der innenpolitischen Zustdnden in den Herkunftsldndern der Familien und
derjenigen der deutschen Innenpolitik. In welchem Umfang solche Auswirkungen tatséchlich
vorliegen, konnte nur mit Hilfe von Studien der empirischen Sozialforschung ermittelt werden,
die noch ausstehen. Der islamwissenschaftliche Forschungsstands ermdglicht jedoch bereits
Aussagen dariiber, wie sich bestimmte neuere Entwicklungen der internationalen Politik und
die innenpolitischen Zustdnde in islamischen Landern auf die Anschauungen der zahlreichen
muslimischen Autoren ausgewirkt haben, die sich seit dem frithen 20. Jahrhundert in Biichern
oder Artikeln tiber Andersgldubige, insbesondere Juden und Christen, und den gebotenen Um-
gang mit ihnen duflerten. Da damit gerechnet werden muss, dass sich diese politischen Fakto-
ren durch Vermittlung von Eltern oder anderen Bezugspersonen auf entsprechende Vorstell-
ungen muslimischer Schiiler Deutschlands in derselben Richtung ausgewirkt haben, soll hier
wenigstens in groflen Ziigen skizziert werden, was sich in Verdffentlichungen muslimischer
Verfasser beziiglich ihrer Auswirkungen beobachten ldsst.

Generell ist zu konstatieren: Einige politische Entwicklungen, die die muslimische Bevolke-
rung von Ldndern des Nahen und Mittleren Ostens wie auch Nordafrikas heftig und zum Teil
langfristig mit der politischen und militérischen Ubermacht als christlich oder ,,westlich* wahr-
genommener Staaten konfrontierten und von ihr als demiitigende Ubergriffe auf traditionell is-
lamisches Territorium erlebt wurden, haben im islamischen Schrifttum die Neigung, iiber die
Andersglaubigen in Kategorien der Korantexte aus spiterer medinensischer Zeit und des isla-
mischen Rechts zu denken, eher verfestigt als vermindert, und sie haben bei vielen von ihnen
die in spdten koranischen Textpartien und in der islamischen Rechtstradition ohnehin schon
wichtig genommene Frage, welche Religion iiber welche herrschen darf oder muss, noch mehr
ins Zentrum der Aufmerksamkeit geriickt — auf Kosten des Interesses an der Erkundung von
Maoglichkeiten gleichstufiger interreligioser Begegnung und Kooperation.

Das gilt — unter den gegebenen Voraussetzungen verstindlicherweise — zundchst einmal fiir
die Errichtung der Kolonialherrschaft traditionell christlicher Méchte iiber fast alle islamischen
Lénder im 19. und 20. Jahrhundert: Viele Jahrhunderte lang hatten die meisten Muslime Juden
und Christen nur als minderberechtigte Schutzbefohlene ihres eigenen Staates gekannt, der
nach islamischem Recht geordnet war. Deshalb war ihnen bislang die Vorstellung selbstver-
standlich gewesen, dass es ihr Recht sei, iiber die Anhénger der beiden dlteren monotheisti-
schen Offenbarungsreligionen zu herrschen und auf sie herabzusehen. Zudem war es nach tra-
ditioneller islamischer Anschauung der historische Auftrag der Muslime, iiberall auf der Welt,
wo sie das konnten, ,,das Wort Gottes an die oberste Stelle zu bringen (i la’ kalimat Allah),

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:16:50. geschitzter Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0034-1312-2018-1-57

64 Rotraud Wielandt

d.h. die Geltung der Scharia durchzusetzen; damit war auch der Eroberungsdschihad begriindet
worden, denn dies war nur dort moglich, wo Muslime herrschten. Also schien das Herrschen
nach Gottes Willen ihre Sache zu sein, nicht etwa die der Juden oder Christen. Im Kolonialzeit-
alter kehrte sich dieses Verhéltnis auf einmal um, was bei vielen Muslimen eine tiefe Verlet-
zung ihres religiosen Selbstwertgefiihls und bei etlichen von ihnen auch ein iiberschieSendes
Selbstbehauptungsbediirfnis gegeniiber ,,westlichen* Andersgldubigen hervorrief. Das Osmani-
sche Reich wurde zwar nie kolonisiert, aber die riesigen territorialen Verluste, die es seit dem
frithen 19. Jahrhundert hinnehmen musste, weil es der militarischen Ubermacht von herkdmm-
licherweise als christlich betrachteten Staaten des modernen Europa und dem Streben christli-
cher Balkanvolker nach nationaler Selbstbestimmung nicht mehr standhalten konnte, hinterlie-
Ben bei nicht wenigen Tiirken eine dhnliche Krankung und die Tendenz zu einer dhnlichen Re-
aktion. Als Folge davon ist heutzutage in der islamischen Welt weithin das Stereotyp vom
grundsitzlich islamfeindlichen ,,Westen* im Schwange, der die Muslime dominieren, fremdbe-
stimmen und schédigen, will, obwohl es eigentlich sie sind, die das Sagen haben und mehr als
alle anderen prosperieren miissten.

Die Konfrontation mit dem erkldrtermaflen jiidischen Staat Israel fiihrte iiberdies dazu, dass
im islamischen Schrifttum seit Mitte des 20. Jahrhunderts wieder kriftig auf die extrem negati-
ve Darstellung der Juden in medinensischen Korantexten zuriickgegriffen wird. Sie dient dort
nun héufig der Rechtfertigung eines vom ungeldsten Paléstinaproblem gendhrten Judenhasses.
Selbst einige prominente muslimische Gelehrte haben Biicher voller iibelster Hetztiraden ver-
fasst, in denen sie die koranischen Vorwiirfe gegen die Juden noch mit antijiidischen Klischees
aus dem traditionellen Arsenal des europdischen Antisemitismus anreicherten und zu demons-
trieren versuchten, dass die Umstédnde der Griindung Israels und dessen Politik ja nur bestati-
gen, was der Koran schon immer iiber die Juden gesagt hat. Einschldgig hervorgetreten ist z.B.
Muhammad Sayyid Tantawi, der von 1996 bis 2010 Scheich al-Azhar war, also der hochste
muslimische Wiirdentriiger Agyptens und eine weit iiber dessen Landesgrenzen hinaus geach-
tete religiose Autoritit.”?

Was die innenpolitischen Verhéltnisse islamischer Lander angeht, so waren sie in jlingerer
Vergangenheit meist wenig dazu angetan, Muslimen ein gleichberechtigtes Miteinander mit
Anhingern anderer Religionen, insbesondere Juden und Christen, erfahrbar zu machen. Die Sa-
kularitit des Staates, ohne die es keine wirkliche Gleichheit der Biirger aller Bekenntnisse ge-
ben kann, ist bisher in keinem von ihnen verwirklicht, auch nicht in der Tiirkei, in der sich un-
geachtet des deklarierten Verfassungsprinzips des Laizismus eine Art von sunnitischem Staats-
kirchentum herausgebildet hat. Die Anhénger des seit den 1970er Jahren erstarkten Islamismus
lehnen tiberall aulerhalb der Tiirkei den sékularen Staat offen ab und bekdmpfen dessen musli-
mische Befiirworter. In fast allen Ladndern der islamischen Welt — nur nicht in der Tirkei, in
Syrien, im Libanon und in Indonesien — ist der Islam als Staatsreligion in der Verfassung ver-
ankert, haufig gleichzeitig mit dem Prinzip der Religionsfreiheit. In der Realitdt bedeutet dies
eine staatlich abgesicherte gesellschaftliche Dominanz der Muslime und mehr Bewegungsfrei-
heit und Ressourcen fiir sie als fiir Angehorige anderer Religionen. Das &uf3ert sich z.B. darin,

9 Er hatte seine akademische Karriere mit einer in diesem Stil gehaltenen volumindsen Dissertation zum The-
ma ,,Die Kinder Israel im ehrwiirdigen Koran und in der Sunna“ gemacht, die erstmals 1969 im Druck er-
schien und bis in die jiingste Vergangenheit hinein mehrfach neu aufgelegt wurde. Zum Einfluss des Palésti-
nakonflikts auf das Bild des Judentums bei Muslimen néheres bei Wielandt, R., Das Judentum in der Dar-
stellung zeitgendssischer muslimischer Autoren, CIBEDO-Beitrdge 2015 (1), S. 8-10.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:16:50. geschitzter Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0034-1312-2018-1-57

Muslimische Zugédnge zu religidser Pluralitét in 6ffentlichen Schulen 65

dass Muslime problemlos Moscheen bauen koénnen oder solche vom Staat gebaut bekommen,
wiahrend Christen fiir Kirchenbauten eine Sondergenehmigung brauchen, dass an staatlichen
Schulen — auch denen Agyptens, wo es eine groBe christliche Minderheit gibt — nur islamischer
Religionsunterricht erteilt wird, aber kein christlicher und dass muslimische Glaubenspropa-
ganda gegeniiber Christen wohlgelitten, christliche Mission dagegen meist verboten ist. Wo es
kein Gesetz gibt, das sie verbietet, wird sie dennoch oft als Storung der 6ffentlichen Ordnung
gerichtlich verfolgt. Die Diskriminierungen, die frither mit dem Schutzbefohlenenstatus fiir die
,.Leute des Buches* verbunden waren, dauern also in milderer Form an, auch wenn er rechtlich
langst abgeschafft ist. Zudem benutzen in fast allen Landern der islamischen Welt die Staats-
fiihrungen den Islam immer wieder einmal als nationale Einigungsideologie, indem sie gezielt
an die religiosen Gefiihle der muslimischen Bevdlkerungsmehrheit appellieren, um deren Un-
terstiitzung fiir eigene politische oder militdrische Vorhaben zu gewinnen; !0 auf ortliche religio-
se Minderheiten wird dabei keine Riicksicht genommen.

Speziell in der Republik Tiirkei bestehen wegen der Umstédnde von deren Griindung noch be-
sondere Vorbehalte gegen eine gleichberechtigte Stellung von Christen: Das tiirkische Staatsge-
biet ist nach Ende des 1. Weltkriegs unter Fiihrung von Mustafa Kemal (Atatiirk) und dessen
Mitstreitern unter groBen Miihen durch einen nationalen Befreiungskampf aus der Restmasse
des Osmanischen Reiches gerettet worden, nachdem Armeen GroBbritanniens, Frankreichs,
Italiens, vor allem aber Griechenlands auf der Grundlage des Friedensvertrags von Sévres
(1920) jeweils einen Teil Anatoliens an sich gerissen hatten — in einer Situation, in der noch
mehr als eine Million orthodoxe Griechen im Lande lebten, die mit den Besatzern hétten kolla-
borieren konnen. Derselbe Vertrag, dessen Wirksamwerden man schlie8lich verhindern konnte,
hatte aber auch den Anschluss der dstlichsten Provinzen Anatoliens an Armenien vorgesehen.
Die traumatische Erinnerung daran hilt in der Tiirkei bis heute die Befiirchtung wach, Christen
zur Gefahr fiir die nationale Einheit werden, und verstiarkt dort die Tendenz, im 6ffentlichen
Raum ein ausschlieBlich islamisches Wir-Gefiihl zu pflegen. Auch der religiosen Minderheit
der Aleviten, die nach Schitzungen 15-25 % der Bevolkerung ausmachen, gesteht der tiirkische
Staat nicht die gleichen Entfaltungsmoglichkeiten und Partizipationsrechte zu wie den sunniti-
schen Mehrheitsmuslimen. Dass ein solches religionspolitisches Gesamtklima nicht gerade
eine positive Einstellung zu religidser Pluralitit fordert, liegt auf der Hand. Es ist nicht auszu-
schlieBen, dass es iiber die DITIB-Moscheen, die ja personell vom staatlich-tiirkischen Prisidi-
um fiir Religiose Angelegenheiten abhéngig sind, auch auf tiirkische Muslime in Deutschland
einwirkt.

Allerdings sind vor allem auf internationaler Ebene auch solche Entwicklungen zu verzeich-
nen, die die Akzeptanz des Ideals gleichberechtigten Zusammenlebens in religidser Pluralitét
gefordert haben, wie sich an Schriften muslimischer Autoren ablesen lisst. Zu nennen ist hier
vor allem die fortschreitende Globalisierung: Durch immer leichteren und dichteren Austausch
von Informationen iiber weite geographische Distanzen und frithere Religionsgrenzen hinweg,
wachsende Mobilitét und immer mehr personliche Kontakte mit Nichtmuslimen, zu denen auch
die groBen Migrations- und Fluchtbewegungen der jiingsten Vergangenheit beitrugen, hatten
und haben zeitgenossische Muslime — Weltoffenheit und Weitherzigkeit aller beteiligten Seiten

10 Dass in tiirkischen Moscheen auf Weisung des staatlichen Présidiums fiir Religiose Angelegenheiten die
auf Geheill von Prisident Erdogan im Januar 2018 begonnene Invasion im nordsyrischen Distrikt Afrin
als Dschihad dargestellt und mit entsprechenden Gebeten und Koranrezitationen begleitet wurde, war ei-
nes der jlingsten Beispiele dafiir.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:16:50. geschitzter Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0034-1312-2018-1-57

66 Rotraud Wielandt

vorausgesetzt — viel mehr Gelegenheit als solche fritherer Zeiten, auch positive Erfahrungen
mit Andersglédubigen zu machen und in ihnen schétzenswerte Mitmenschen zu entdecken, die
keine anderen Grundbediirfnisse haben als sie selbst. Zudem ist unter Muslimen wie unter An-
hiangern anderer Religionen das Bewusstsein globaler Risiken wie z.B. der Gefahren des Ein-
satzes von Massenvernichtungswaffen, der Umweltzerstérung, des Klimawandels oder des wu-
chernden internationalen Terrorismus gewachsen, die nur durch eine gemeinsame Anstrengung
aller Gutwilligen tiber die Religionsgrenzen hinweg eingeddmmt werden konnen. Wachst aber
die Einsicht in die Notwendigkeit einer solchen Kooperation, die auf die ethischen Potenziale
aller Beteiligten angewiesen ist, dann erscheint eine pauschale Abgrenzung gegen Andersglau-
bige zunehmend anachronistisch.!!

Der héufiger gewordene personliche Einblick von Bewohnern islamischer Lénder oder mus-
limischen Migranten in europdische und nordamerikanische Lebensverhiltnisse hat — trotz ent-
gegengesetzter Tendenzen, die vor allem bei einem Teil der Islamisten zu beobachten sind —
auch fiir die Verbreitung demokratischer Ideale und des Menschenrechtsdenken in die islami-
sche Welt hinein gesorgt. Sie haben dort heutzutage vielerorts mutige Fiirsprecher. Abgesehen
davon ist ein erheblicher Teil der Muslime der européischen und amerikanischen Diaspora mit
den sdkularen demokratischen Staaten, in denen sie leben, voll identifiziert. Unter diesen Um-
stinden konnte es nicht ausbleiben, dass inzwischen prominente muslimische Autoren mit der
Forderung nach voller Religionsfreiheit und Gleichberechtigung auch fiir Nichtmuslime in isla-
mischen Landern hervorgetreten sind.

In jiingster Vergangenheit hat unter Intellektuellen islamischer Landern nicht zuletzt das Ent-
setzen dariiber, was der sogenannte Islamische Staat mit der fiir ihn typischen Kombination
von extremem Heilsexklusivismus mit ebenso extremer Brutalitit unter Berufung den religio-
sen Minderheiten mehrerer islamischer Lander angetan hat, aber auch dariiber, was Terroristen,
die in seinem Auftrag oder aus Sympathie fiir ihn handelten, unter Berufung auf den Islam dort
und im ,,Westen* an Blutbddern unter unschuldigen Zivilisten angerichtet haben und wie sich
all dies auf den weltweiten Ruf des Islam ausgewirkt hat, ein neues Nachdenken dariiber aus-
gelost, welche Art des Umgangs mit Andersgldubigen und Andersdenkenden unter heutigen
Bedingungen islamisch zu rechtfertigen ist.!2

Vor diesem Hintergrund haben etliche muslimische Gelehrte Ansétze zu einem neuen Ver-
stindnis des Koran gesucht und gefunden, die es ermdglichen, ein friedliches und gleichbe-
rechtigtes Miteinander in religids pluraler Gesellschaft als genuin islamisch zu bejahen. Sie
sind mit ihren Positionen bisher eine Minderheit unter ihren Standesgenossen, aber eine, auf
der die Hoffnungen nicht weniger ruhen.

11 Auch geméBigten Islamisten, wie bereits vor mehr als 25 Jahren der Schlusspassus eines vielbeachteten
Memorandums eines dgyptischen Vertreters dieser Denkrichtung gezeigt hat (4bii [-Magd, A.K., Ru’ya
islamiya mu‘asira — i‘lan mabadi’, Kairo 1412d. H. = 1991, S. 48-50).

12 Besonders deutlich erkennbar in der Prdambel der ,,Erkldrung von Marrakesch®, in der ausfiihrlich auf
diesen Entstehungsgrund des Dokuments eingegangen wird; zu ihr s.u. Abschnitt 4.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:16:50. geschitzter Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0034-1312-2018-1-57

Muslimische Zugénge zu religidser Pluralitét in 6ffentlichen Schulen 67

4 Neue Ansitze muslimischer Denker zur Begriindung gleichberechtigten Zu-
sammenlebens in religioser Pluralitit

Die Hauptschwierigkeit fiir die Entwicklung solcher Ansédtze liegt im Umgang mit den Vorga-
ben der in medinensischer Zeit verkiindeten Korantexte, die nicht nur die Heiden, sondern auch
die Juden sehr negativ kennzeichnen, Abgrenzung gegen Juden und Christen fordern und
schlieBlich deren Unterwerfung unter die Herrschaft der Muslime anordnen. Dieses Problem
lasst sich auf intellektuell redliche Weise nicht einfach durch selektives Zitieren von pluralitits-
freundlichen Koranversen 16sen, obwohl das im interreligiosen Dialog nicht selten versucht
wird; denn jedem derartigen Vers kann man sofort mehrere andere entgegengehalten, die, was
die Charakteristik Andersglaubiger und das gebotene Verhalten ihnen gegeniiber betrifft, eine
ganz andere Sprache sprechen.

Der 1985 unter Numeiri wegen angeblicher Apostasie hingerichtete sudanesische Mystiker
Mahmud Muhammad Taha, der das Oberhaupt der fiir Demokratie und Menschenrechte eintre-
tenden Reformbewegung der Republikanischen Briider war, hat eine kithne These vertreten, die
es ermdglicht, samtliche aus heutiger Perspektive problematisch erscheinenden Aussagen me-
dinensischer Korantexte auf einen Schlag als nicht mehr giiltig zu erkldren: Seiner Auffassung
nach ist die grundlegende, von Gott eigentlich intendierte und bleibend verbindliche gottliche
Botschaft nur im mekkanischen Teil des Koran enthalten; dessen medinensischer Teil besteht
in Ausfiihrungsbestimmungen von lediglich temporédrer Geltung, die Gott speziell fiir den
Stadtstaat von Medina zusitzlich geoffenbart hat, nachdem sich gezeigt hatte, dass die dort un-
ter Fiihrung des Propheten versammelten Glaubigen noch nicht in der Lage waren, den in Mek-
ka geoffenbarten eigentlichen Islam zu verstehen und in die Tat umzusetzen.!? Legt man dieses
Denkmodell zugrunde — das den exemplarischen Charakters des zu Lebzeiten des Propheten in
Medina verwirklichten Islam verneint und sich damit gegen den weitaus grofiten Teil der alte-
ren islamischen Tradition, vor allem aber gegen das von zeitgendssischen Islamisten vertretene
Ideal der Riickkehr zu den vermeintlich idealen urislamischen Zustidnden stellt —, dann muss
auch an der Normativitdt derjenigen medinensischen Korantexte nicht mehr festgehalten wer-
den, die es erschweren, ein gleichberechtigtes Zusammenleben der Anhénger der drei grofen
monotheistischen Religionen zu bejahen.

Fiir die allermeisten Muslime ist eine so weitgehende Zuriicknahme des Geltungsanspruchs
des medinensischen Teils des Koran allerdings bis heute nicht vorstellbar. Doch auch ohne sie
lassen sich die problematischen Aussagen medinensischer Korantexte entschirfen, und zwar
mit Hilfe einer Hermeneutik, die diese historisch kontextualisiert. Diesen Weg haben mehrere
namhafte muslimische Gelehrte bereits beschritten.!* Sie erlaubt es z.B., die negativen Kenn-
zeichnungen der Juden in medinensischen Korantexten als nur auf die jiidischen Zeitgenossen
Muhammads in Medina zutreffend zu verstehen, statt sie als zeitlos giiltige Aussagen iiber die
Juden und das Judentum im Allgemeinen zu lesen. Damit ist wenigstens das Verhéltnis von

13 Zum Verhiltnis zwischen mekkanischem und medinensischem Koran bei Taha s. v.a. Mahmoud, M.A.,
Quest for Divinity: A Critical Examination of the Thought of Mahmud Muhammad Taha, Syracuse 2007,
S. 143-146.

14 Kurze Uberblicke iiber solche hermeneutischen Ansitze bieten Pink, J., Striving for a New Exegesis of
the Qur’an, in: Schmidtke, S. (Hrsg.), The Oxford Handbook of Islamic Theology, Oxford 2016,
S.779-783 (ohne Beriicksichtigung tiirkischer Theologen) und Korner, F., Revisionist Koran Herme-
neutics in Contemporary Turkish University Theology: Rethinking Islam, Wiirzburg 2005, S. 224-227.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:16:50. geschitzter Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0034-1312-2018-1-57

68 Rotraud Wielandt

Muslimen zu heutigen Juden von koranischen Vorwiirfen entlastet, die es empfindlich triilben
konnen, wenn man sie fiir ewig wahr hélt.

Die Verfasser der ,,Erkldrung von Marrakesch®, des Abschlussdokuments einer internationa-
len Konferenz, zu der sich rund 300 muslimische Gelehrte und Politiker auf eine marokkani-
sche Initiative hin Ende Januar 2016 versammelt hatten, gingen mit der historischen Kontext-
ualisierung noch weiter: Sie stuften die in Sure 9:29 grundgelegte dimma, die Schutzherrschaft
der Muslime iiber Juden und Christen, als durch partikulire Zeitumstéinde gegen Ende von Mu-
hammads Wirken bedingt und damit nicht mehr verbindlich ein und pléddierten fiir die Riick-
kehr der heutigen Muslime zum Denkmodell der Charta von Medina, die die Juden noch als
gleichberechtigte Angehorige des Gemeinwesens betrachtet und behandelt hatte.!> Zuvor hat-
ten auch schon der tunesische Religionsphilosoph Mohamed Talbi (1921-2017) und der aus Af-
ghanistan stammende Gelehrte Mohammad Hashim Kamali (geb. 1944), ein renommierter Ex-
perte fiir Recht und Rechtsphilosophie des Islam, der lange an der International Islamic Univer-
sity of Malaysia gelehrt hat, die Charta von Medina als den authentischen Ausdruck des nach
ihrer Interpretation vom Koran vorgegebenen Ideals politisch gleichberechtigten Zusammenle-
bens von Menschen unterschiedlicher Religionszugehérigkeit herausgestellt.'©

Talbi und Kamali erwédhnten das Faktum nicht, dass auch die dimma eine koranische Basis
hat, setzten sich allerdings in ausdriicklicher Ablehnung des Toleranzbegriffs, der von Musli-
men traditionell mit dieser Institution verbunden wird,!” fiir die volle biirgerliche Gleichbe-
rechtigung und Religionsfreiheit der Nichtmuslime ein, und zwar unter anderem mit Argumen-
ten der theologischen Anthropologie. Sie bemiihten sich exegetisch um den Nachweis, dass
Gott dem Koran zufolge alle Menschen mit gleicher Wiirde und Freiheit ausgestattet hat.!8 Tal-
bi arbeitete insbesondere den Gedanken heraus, dass Gott nach Ausweis des Koran gerade des-
halb die Freiheit des Menschen will, weil er den Glauben von ihm will und Glaube seiner Na-
tur nach nur freiwillig moglich ist.!® Wenn aber Gott alle Menschen gleichermaBen gewiirdigt
und frei gewollt hat, dann muss, so folgerten 7a/bi und Kamali, auch die gottgewollte staatliche
Ordnung so beschaffen sein, dass sie allen Biirgern den gleichen Freiraum dafiir bietet, im Ein-
klang mit ihrer in freier Entscheidung gewéhlten Religion oder Weltanschauung zu leben.

Die Verfasser der ,,Erkldrung von Marrakesch® begriindeten ihr Pladoyer dafiir, vom Denk-
modell der dimma Abschied zu nehmen und im Bewusstsein der Muslime das Ideal gleichbe-
rechtigter Staatsbiirgerschaft fiir Angehdrige der verschiedenen Religionen zu verankern, in
erster Linie mit der Lehre von den ,Intentionen der gottlichen Gesetzgebung®™ (magdsid

15 at-Talibt (Talbi), M., ‘lyal Allah: Afkar gadida f1 ‘alagat al-muslim bi-nafsihT wa-bi-1-agarin, Tunis 1992,
S. 176-177; ungekiirzter Text der Erkldrung von Marrakesch unter dem Titel ,,I'1an Marakus li-huqiiq
al-aqalliyat ad-diniya fi I-‘alam al-islami (27.01.2016), veroffentlicht auf der Website des marokkanischen
Religionsministeriums, www.habous.gov.ma/....html [nach dem Slash Titel der Erklarung in arabischen
Lettern] (letzter Zugriff am 05.02.2018).

16 Kamali, M.H., Diversity and Pluralism: A Qur’anic Perspective, Islam and Civilisational Renewal 1 (1),
2009, S. 28, 45.

17 Vgl. at-Talibt (Talbi) (Anm. 15), S. 95; vgl. Kamali (Anm. 16), S. 28.

18 Vgl. at-Talibr (Talbi) (Anm. 15), S. und Kamali (Anm. 16), S. 31, 36. — Diese Position, die auch noch an-
dere vertreten, ist aus dem Koran tatsdchlich gut begriindbar. S. dazu Wielandt, R., Menschenwiirde und
Freiheit in der Reflexion zeitgendssischer muslimischer Denker, in: Schwartldnder, J. (Hrsg.), Freiheit der
Religion — Christentum und Islam unter dem Anspruch der Menschenrechte, Mainz 1993, S. 179-209.

19 Talbi, M., Religionsfreiheit — eine muslimische Perspektive, in: Schwartldnder, J. (Hrsg.) (wie in
Anm. 18), S. 56-59. Zu Talbis Konzept der Konvivenz in religioser Pluralitét s. auch Nettler, R., Mohamed
Talbi's Theory of Religious Pluralism: A Modernist Islamic Outlook, Maghreb Review 24 (3-4), 1999,
S. 98-107.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:16:50. geschitzter Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0034-1312-2018-1-57

Muslimische Zugénge zu religidser Pluralitét in 6ffentlichen Schulen 69

assart‘a), die in der malikitischen Rechtsschule, der in den Maghrebstaaten vorherrschenden
Richtung der islamischen Jurisprudenz, den hochsten Entwicklungsstand erreicht und die grof3-
te praktische Bedeutung erlangt hat.? Sie beruht auf der schon im 14. Jahrhundert von dem
andalusischen Rechtsgelehrten as-Satibi formulierten Theorie, der zufolge der Wille des gottli-
chen Gesetzgebers nicht notwendig dann erfiillt ist, wenn die einzelnen Vorschriften des Koran
und der Scharia wortlich befolgt sind, sondern vielmehr dann, wenn die hinter diesen stehen-
den leitenden Intentionen der gottlichen Gesetzgebung verwirklicht werden, da Einzelvor-
schriften nur Mittel zu deren Verwirklichung sind, die sich mit dem Wandel der sozialen und
kulturellen Verhiltnisse als nicht mehr zweckmaBig erweisen kdnnen. Auf dieser Basis argu-
mentieren die Verfasser der Erklarung wie folgt: Da der Koran von der gleichen Wiirde aller
Menschen ausgeht und ihnen allen Religionsfreiheit zugesteht, muss es eine leitende Intention
der gottlichen Gesetzgebung sein, sicherzustellen, dass alle Staatsangehoérigen unabhéngig von
ihrer Religionszugehorigkeit gleichberechtigt und in Freiheit zusammenleben konnen. Die kurz
nach der Hidschra eingefiihrte Charta von Medina gewahrleistete genau dies. Nur weil sie dann
voriibergehend wegen besonderer Umsténde nicht umsetzbar war, wurde mit Sure 9:29 als Mit-
tel zur temporidren Sicherung eines geordneten Zusammenlebens von Muslimen und Angehdri-
gen der dlteren Offenbarungsreligionen die dimma eingefiihrt. Inzwischen ist diese jedoch fiir
die Gewihrleistung des offentlichen Friedens in islamischen Landern nicht mehr nétig und so-
gar kontraproduktiv; denn sie entspricht dem Rechtsempfinden heutiger Menschen nicht?! und
ist noch dazu durch Extremisten missbrauchbar.

Wie vertrigt es sich nun aber mit dem Wort: ,,Die Religion ist bei Gott der Islam.* aus Sure
3:19, wenn es Muslime, obwohl sie auch anders konnten, akzeptieren, dass Juden und Christen
ihre Religion vollkommen gleichberechtigt mit den Anhéngern des Islam leben? Verschiedene
muslimische Intellektuelle haben diese Schwierigkeit ausgerdumt, indem sie entgegen der tra-
ditionellen Interpretation erklérten, das Wort ,,Islam* sei in diesem Koranvers nicht als Termi-
nus fiir die so bezeichnete Religion gebraucht worden, sondern in seinem urspriinglichen Wort-
sinn ,,Ergebung®. Gemeint sei hier, dass der Kern jeder wahren Religion in Gottergebenheit be-
stehe. Diese sei aber auch bei frommen Juden und Christen vorhanden. Insofern seien also auch
deren Religionen im Kern wahr und in Gottes Augen wertvoll. Mit dieser Deutung ist insbe-

20 Zuvor hatte auch schon der Tunesier 7al/bi mit seiner Forderung nach Riickkehr zu den Prinzipien der
Charta von Medina kurz auf diese Lehre Bezug genommen; vgl. at-Talibr (Talbi) (Anm. 15), S. 177.

21 Der Gesichtspunkt, dass eine Rechtsordnung dem Rechtsempfinden der Menschen entsprechen muss, um
durchsetzbar zu sein, und dass deshalb im Zweifelsfall um des von Gott gewollten friedlichen und geord-
neten Zusammenlebens der Menschen willen koranische Rechtssitze nicht anzuwenden sind, wo sie mit
dem Rechtsbewusstsein der Gesellschaft kollidieren, hat im Denken der malikitischen Rechtsschule spezi-
ell auf dem Boden Marokkos grofles Gewicht erlangt, und zwar aufgrund der Erfahrung, dass die Berber,
die dort etwa die Hélfte der Bevolkerung stellen, trotz Bekehrung zum Islam in wichtigen Punkten nicht
von ihrem iiberkommenen Gewohnheitsrecht abzubringen waren.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:16:50. geschitzter Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0034-1312-2018-1-57

70 Rotraud Wielandt

sondere der indonesische Theologe Nurcholish Madjid (1939-2005) bekannt geworden;*? auch
Mohammad Hashim Kamali hat sie seinen Glaubensgenossen nahegelegt.??

Die Annahme, dass auch Nichtmuslime das ewige Heil erlangen konnen, ist an sich keine
zwingende Voraussetzung fiir die Bejahung friedlichen und gleichberechtigten Zusammenle-
bens in einer religids pluralen Situation; dafiir geniigt es grundsitzlich, mit Sure 5:48 zu glau-
ben, dass die fortbestehende Pluralitdt der Religionen gottgewollt und fiir den Wetteifer in gu-
ten Werken zu nutzen ist und dass nicht Menschen iiber die Religion Andersglédubiger zu rich-
ten haben, sondern Gott am Jiingsten Tag. So haben denn auch muslimische Autoren der jiings-
ten Vergangenheit, die demonstrieren wollten, dass der Islam grundsétzlich religidser Pluralitét
freundlich gegeniiberstehe, die Leitgedanken gerade dieser Koranstelle nachdriicklich hervor-
gehoben.?* Dennoch werden ein respektvoller Umgang mit Andersglidubigen und die Bereit-
schaft zu konstruktiver Zusammenarbeit mit ihnen wahrscheinlicher, wenn man es nicht fiir
ausgemacht hilt, dass sie allesamt kiinftige Holleninsassen sind. Noch geht die Mehrheit der
muslimischen Theologen und mit ihr wahrscheinlich auch ein Grofiteil des breiteren muslimi-
schen Publikums davon aus, dass Juden und Christen unweigerlich auf ewig in die Holle kom-
men. Doch einige prominente muslimische Gelehrte, vornehmlich solche, die mit Gedankengut
der islamischen Mystik vertraut waren, zugleich aber unter dem Einfluss der europdischen Auf-
klarung mit andersgldubigen Intellektuellen auf der Basis einer gemeinsamen Rationalitdt und
Humanitét universalistischen Zuschnitts zu verkehren wiinschten, konnten es sich nicht mehr
vorstellen, in Juden oder Christen lauter Hollenkandidaten vor sich zu haben. Und so haben sie
die Frage, ob diese Andersgldaubigen ungeachtet der Koranstellen, aufgrund deren sie als solche
zu betrachten sind, nicht doch ins Paradies kommen koénnen, neu gestellt und positiv entschie-
den. Das taten unter anderen der Agypter Muhammad ‘Abduh (1849-1905) und der Iraner
Muhammad Husayn Tabataba't (1903-1981) in ihren Kommentaren zu der oben erwihnten
Stelle in Sure 6:62,% die traditionell gegenteilig interpretiert worden war, des Weiteren der
Tiirke zmirli Ismail Hakki (1869—1946), der Kazan-Tatare Musa Carullah Bigiyef (1873-1949)
und in jlingster Vergangenheit der Tiirke Siileyman Ates (geb. 1933) sowohl mit koranexegeti-

22 Ausfithrungen Madjids zu diesem Vers in der Anthologie Donohue, J.J./Esposito, J.L. (Hrsg.), Islam in
Transition: Muslim Perspectives, 2. Aufl. Oxford und New York 2007, S.291-292. Ausziige aus seinen
Schriften, die sein Gesamtverstindnis religioser Pluralitdt zeigen, das er u.a. auf die bekannte Formel der
,,verschiedenen Wege zu der einen Wahrheit* gebracht hat, ebd. S. 488-500 und in mehreren anderen eng-
lischsprachigen Anthologien, z.B. in: Fealy, G./Hooker, V. (Hrsg.), Voices of Islam in Southeast Asia: A
Sourcebook, Singapur 2006, S. 453-456 und in: McAuliffe, J. (Hrsg.), The Norton Anthology of World
Religions: Islam, New York 2015, S. 632-638.

23 Vgl. Kamali (Anm. 16), S.37-38; auf diese Deutungsmoglichkeit weisen auch hin Aslan, A., Religious
Pluralism in Islam, Journal of Islamic Thought and Civilisation, 1 (2), 2011, S. 39-40 und Aydin, M., Reli-
gious Pluralism: A Challenge for Muslims — A Theological Evaluation, Journal of Ecumenical Studies 38,
2001, Abschnitt III, online ohne Seitenzahlen unter https://www.questia.com/read/1G1-98313413/reli-
gious-pluralism-a-challenge-for-muslims-a-theological (letzter Zugriff am 15.02.2018).

24 S. z.B. Kamali (Anm. 16), S. 34-35; Aslan (Anm. 23), S. 36; Ayoub, M.M., The Qur’an and Religious Plu-
ralism, in: Boase, R. (Hrsg.), Islam and Global Dialogue: Religious Pluralism and the Pursuit of Peace,
Burlington u.a. 2005, S. 276-277.

25 ,,(...) und diejenigen, die dem Judentum angehoren, und die Christen und die Sabier, wer immer an Gott
und den Jiingsten Tag glaubt und tut, was recht ist, denen steht bei ihrem Herrn ihr Lohn zu (...)*; s.o.
Abschnitt 2.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:16:50. geschitzter Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0034-1312-2018-1-57

Muslimische Zugénge zu religidser Pluralitét in 6ffentlichen Schulen 71

schen als auch mit systematisch-theologischen Begriindungen.?® Mehreren von ihnen brachte
es heftige Proteste aus dem konservativen Lager ein, dass sie Gott 6ffentlich fiir barmherzig
genug erklirten, um auch Juden und Christen nicht ausnahmslos oder nicht auf ewig in der
Holle schmoren zu lassen; sie blieben aber dabei.

5 Schlussfolgerungen

Wie die voranstehenden Ausfithrungen gezeigt haben, sind die Einschitzungen von Juden und
Christen, die die meisten medinensischen Korantexte nahelegen, und die in diesen und im klas-
sischen islamischen Recht enthaltenen Anweisungen dafiir, wie Muslime ihr Verhéltnis zu die-
sen Andersgldubigen gestalten sollen, in ihrem bisher vorherrschenden traditionellen Verstiand-
nis wenig geeignet, Menschen islamischen Glaubens fiir das Ideal gleichberechtigten und re-
spektvollen Zusammenlebens in einer Situation religioser Pluralitit zu erwérmen. Es gibt aber
moderne muslimische Interpretationen dieser Vorgaben, die es ermdglichen, sich zu einem sol-
chen Miteinander ohne Preisgabe des Glaubens an den géttlichen Ursprung und die Normativi-
tit des Koran positiv einzustellen. Bei dieser Sachlage héngt fiir die Mdglichkeit muslimischer
Schiiler, ein solches Ordnungsmuster in der Schule und dariiber hinaus wertzuschitzen und
mitzutragen, viel davon ab, welche Art von koranexegetischer Hermeneutik die Lehrkrifte, die
den islamischen Religionsunterricht erteilen, vertreten und ob sie mit neueren Interpretations-
ansétzen vertraut sind und diese zu erkldren vermogen. Deshalb sollte aufmerksam beobachtet
werden, welche Art von Koranexegese an den islamisch-theologischen Fachvertretungen deut-
scher Hochschulen betrieben wird und ob diese die angehenden Religionslehrkréfte zur Rezep-
tion und Weitervermittlung von pluralititsbejahenden Neuansitzen befahigt. Da die vier groB-
ten islamischen Verbidnde Deutschlands bisher alle konservativ bis traditionalistisch ausgerich-
tet sind, wird auflerdem darauf zu achten sein, dass deren Einfluss auf die Selektion von Lehr-
stuhlanwértern und Religionslehrern nicht Glaubensgenossen, die modernere Ansétze vertre-
ten, zugunsten eines traditionellen Standards ausfiltert. Im Interesse eines friedlichen, von
wechselseitigem Respekt und der Anerkennung gleicher Rechte aller getragenen Miteinanders
in religids pluralen Klassen und dariiber hinaus darf muslimischen Lehramtsstudierenden und
Schiilern die heutige innerislamische Pluralitiat der Koranverstindnisse nicht vorenthalten wer-
den.

Verf.: Prof. Dr. Rotraud Wielandt, Otto-Friedrich-Universitit Bamberg, Fakultit Geistes- und
Kulturwissenschaften, Lehrstuhl Islamwissenschaft, An der Universitdt 11, 96047 Bamberg, E-
Mail: rotraud . wielandt@uni-bamberg.de

26 Niheres dazu bei Pink, J., Sunnitischer Tafsir in der modernen islamischen Welt, Leiden 2011, S. 244-245
und bei Wielandt, R., Main Trends of Islamic Theological Thought from the Late Nineteenth Century to
Present Times, in: Schmidtke, S. (Hrsg.), The Oxford Handbook of Islamic Theology, Oxford 2016,
S. 731-32 (jeweils mit Belegen aus den Werken der genannten Gelehrten und Literaturangaben).

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:16:50. geschitzter Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0034-1312-2018-1-57

	1 Zur praktischen Relevanz des Themas
	2 Religiöse Pluralität im Koran und im islamischen Recht
	3 Der Einfluss politischer Rahmenbedingungen der jüngeren Vergangenheit auf den Zugang von Muslimen zu religiöser Pluralität
	4 Neue Ansätze muslimischer Denker zur Begründung gleichberechtigten Zusammenlebens in religiöser Pluralität
	5 Schlussfolgerungen

