
Muslimische Zugänge zu religiöser Pluralität in öffentlichen Schulen

Rotraud Wielandt

Zur praktischen Relevanz des Themas

An einer Grundschule in Berlin-Neukölln, die gegenwärtig von ca. 600 Schülerinnen und
Schülern aus 30 verschiedenen Nationalitäten besucht wird, davon 83 % mit Migrationshinter-
grund,1 läuft seit 2007 ein Projekt zum interreligiösen und interkulturellen Lernen. In klassen-
übergreifenden Gruppen, die nach Möglichkeit aus jüdischen, christlichen, muslimischen und
konfessionslosen Schülern zusammengestellt werden, beschäftigen sich sämtliche Viertklässler
ein Jahr lang in zwei Wochenstunden mit dem Judentum, dem evangelischen und katholischen
Christentum, dem Islam und der „humanistischen Weltanschauung“ im Sinne des Schulfaches
Lebenskunde.2

Die Religionslehrerin, auf deren Initiative das Projekt zurückgeht, hat in einer Fachzeitschrift
darüber berichtet. Wie sie ausführt, wurde es begonnen, um unerfreulichen Entwicklungen ent-
gegenzuwirken: Unter anderem hatten ihr Schüler geklagt, dass Klassenkameraden ihnen ge-
genüber „Christ“ als Schimpfwort benutzten. Einmal waren Kinder weinend zu ihr gekommen,
nachdem sie von muslimischen Mitschülern aus dem Klassenzimmer verwiesen worden waren,
weil sie sich angeschickt hatten, dort im Ramadan ihre Pausenbrote zu essen.3

Ein Hochschullehrer hat das Projekt in einem Tagungsvortrag kritisch diskutiert.4 Er merkte
an, mit ihm und anderen Projekten der interreligiösen Bildung werde die Behandlung von
Schulproblemen wie den geschilderten möglicherweise vorschnell auf eine falsche Ebene ge-
schoben, und zwar, wie er sich ausdrückte, im Sinne einer „Religiosierung“ und „Pädagogisie-
rung“ von Konflikten, die in Wahrheit primär rechtlicher Natur seien: Wenn z.B. muslimische
Schüler nichtmuslimische aus dem Klassenzimmer verwiesen hätten, weil letztere dort im Ra-
madan ihre Pausenbrote essen wollten, „dann müsste ja zunächst einmal disziplinarisch auf
diese Schülerinnen und Schüler eingewirkt werden, damit sie ein solches Verhalten unterlassen,
und die der Klasse verwiesenen Schülerinnen und Schüler müssten in ihren Rechten geschützt
werden.“5

1

1 Selbstdarstellung der Schule auf ihrer Homepage https://regenbogen-grundschule.de/ueber-uns/wir-stellen-
uns-vor (letzter Zugriff am 31.12.2017).

2 Projektbeschreibung ebd. unter https://regenbogen-grundschule.de/besondere-angebote/priil (letzter Zugriff
am 31.12.2017).

3 Schickle, R., PRiiL - Projektarbeit in der Regenbogenschule, ZeitspRUng – Zeitschrift für den Religionsun-
terricht in Berlin und Brandenburg 2011 (1), S. 19.

4 Willems, J., »Pluralitätsfähigkeit« als Bildungsziel? Einige Überlegungen zur interreligiösen Bildung in der
Migrationsgesellschaft, in: Ernstfall Schule. Die Rolle der Religionen in der Einwanderungsgesellschaft.
Fachtagung der Evangelischen Akademie zu Berlin, der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD) und
des Comenius-Instituts. Berlin 22. November 2016 (epd-Dokumentation Nr. 24, Frankfurt a.M. 2017),
S. 25-31.

5 Vgl. Willems (Anm. 4), S. 29. – Der Projektbericht der Lehrerin berechtigt nicht zu dem Schluss, sie habe
das nicht getan. Er enthält keine Angaben zu den von ihr ergriffenen Sofortmaßnahmen.

RdJB 1/2018, DOI: 10.5771/0034-1312-2018-1-57

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2018-1-57 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:16:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2018-1-57


Zweifellos muss dem Recht Geltung verschafft werden. Doch allein mit Disziplinarmaßnah-
men, die auf dessen Durchsetzung zielen, wird man dem Kern des Problems, das sich in dem
geschilderten Verhalten muslimischer Schüler manifestiert, nicht beikommen können: Die
Schüler haben bestimmte Vorstellungen davon mitgebracht, wie Nichtmuslime zu beurteilen
und nach Gottes Willen zu behandeln sind; aufgrund ihrer fühlten sie sich dazu berechtigt, An-
dersgläubigen und Andersdenkenden im Klassenzimmer die Einhaltung der islamischen Fas-
tenvorschriften aufzuzwingen oder aber sie aus diesem auszuschließen, wenn das nicht gelingt.
Damit sie künftig ihre nichtmuslimischen Mitschüler mit möglichst großer Sicherheit als
gleichberechtigt achten, statt ihnen gegenüber einen vermeintlichen Vorrang für ihre eigenen
religiösen Überzeugungen zu beanspruchen, bedarf es einer Korrektur dieser Vorstellungen.
Dasselbe würde analog auch für andere Fälle gelten, in denen Schüler, gleich welcher Konfes-
sion, offenkundig als selbstverständlich voraussetzen, dass sie ihre Vorstellungen von den Er-
fordernissen des wahren Glaubens andersgläubigen Klassenkameraden – oder auch andersden-
kenden Mitschülern, die ihrer eigenen Religion angehören – aufzwingen dürfen oder gar müs-
sen. Zu der nötigen Korrektur kann unter anderem eine interreligiöse Bildung beitragen, die
eine genauere Kenntnis der Überzeugungen und der Lebensweise Andersgläubiger vermittelt
und damit mehr Empathie für sie weckt, aber auch ein Religionsunterricht, der den Schülern
ein neues Verständnis dessen ermöglicht, was ihre eigene Religion über andere Religionen lehrt
und für den Umgang mit deren Anhängern und mit religiösem Dissens im Allgemeinen gebie-
tet.

An welchen Punkten der Versuch einer solchen Korrektur primär ansetzen muss, wenn es um
muslimische Schüler geht, lässt sich nur abschätzen, wenn man weiß, welche Zugänge zu reli-
giöser Pluralität im Islam traditionell am weitesten verbreitet sind und woher sie kommen. Die
Aussicht, dass sie gelingt, steigt, wenn man den Schülern Alternativmodelle des Verständnisses
religiöser Pluralität und der Gestaltung des Verhältnisses zwischen Muslimen und Andersgläu-
bigen zur Kenntnis bringen kann, die es ohne Preisgabe des Glaubens an die koranische Offen-
barung ermöglichen, ein von wechselseitigem Respekt bestimmtes und gleichberechtigtes Zu-
sammenleben in religiöser Pluralität zu bejahen. Solche Alternativmodelle, die den Schülern
als Denkanstöße angeboten werden können, haben muslimische Gelehrte in jüngerer Vergan-
genheit bereits entwickelt. Darum sollen im Folgenden sowohl die traditionellen Zugänge als
auch einige wichtige neue in den Blick genommen werden.

Religiöse Pluralität im Koran und im islamischen Recht

Der Koran spielt in der religiösen Sozialisierung muslimischer Heranwachsender innerhalb wie
außerhalb der Familie eine zentrale Rolle; deshalb ist davon auszugehen, dass die koranischen
Aussagen über Nichtmuslime auch heute noch derjenige Faktor aus der islamischen Tradition
sind, der die Art und Weise, wie Muslime die Situation des Zusammenlebens in religiös plura-
len Kontexten interpretieren, am meisten prägt. Außer dem Koran beeinflussen auch die Rege-
lungen des klassischen islamischen Rechts für die Gestaltung des Verhältnisses zwischen Mus-
limen und Andersgläubigen im islamisch regierten Staat noch immer die Vorstellungen der gro-
ßen Mehrzahl der Muslime davon, wie mit religiös pluralen Situationen umzugehen ist. Sie ha-
ben die Lebensbedingungen von Muslimen weit mehr als ein Jahrtausend lang geprägt; deshalb
wirken sie in deren Rechtsbewusstsein bis heute auch dort noch fort, wo die Scharia – wie in
der Türkei – außerhalb des Bereichs der Kultvorschriften offiziell nicht mehr in Geltung steht

2

58 Rotraud Wielandt

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2018-1-57 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:16:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2018-1-57


oder wo sie – wie etwa in der europäischen und amerikanischen Diaspora – nie geltendes Recht
war. Vor diesem Hintergrund verdienen hier der Koran und das in der Scharia transportierte
Bild von der gottgewollten Ordnung der Verhältnisse auf Erden besondere Aufmerksamkeit.

Die Pluralität der im Koran vorkommenden Religionen beschränkt sich, sieht man von der
Religion der heute nicht mehr existierenden Hauptgegner Muhammads, der polytheistischen
Heiden seiner Vaterstadt Mekka und der Arabischen Halbinsel, ab, fast ganz auf Islam, Juden-
tum und Christentum. Erwähnt werden lediglich noch dreimal (Sure 2:62; 5:69; 22:17) die „Sa-
bier“, mit denen wahrscheinlich die monotheistische Täufergemeinschaft der Mandäer im süd-
lichen Irak gemeint war, und einmal (Sure 22:17) die „Magier“, d.h. die Zoroastrier.

Über den Glauben und das Verhalten der altarabischen Heiden enthält der Koran nur außeror-
dentlich negative Aussagen. Da nach Sure 4:48 der Polytheismus die denkbar größte Sünde ist,
die einzige, die Gott niemals vergibt, kündigen zudem zahlreiche Koranverse an, dass sie alle-
samt auf ewig in die Hölle kommen werden. Dennoch enthalten Korantexte aus Muhammads
mekkanischer Zeit keine Aufforderungen zu gewaltsamem Vorgehen gegen sie, und zwar wohl
nicht nur, weil der Prophet vor der Hidschra noch nicht über die dafür nötigen Machtmittel ver-
fügte: In Mekka ist der Grundton der Auseinandersetzung mit den Heiden, aber auch sonstigen
Andersgläubigen trotz Klarheit in der Sache insgesamt noch nicht aggressiv. Für den Umgang
mit ihnen ergeht hier die an den Propheten gerichtete Anweisung: „(…) disputiere mit ihnen
auf eine möglichst gute Art“ (Sure 16:125). Von denen, die die Botschaft des Propheten ableh-
nen, soll Muhammad sich nach Sure 109:6 lediglich mit den Worten distanzieren: „Ihr habt eu-
re Religion und ich die meine.“ Damit ist die Möglichkeit eines Zusammenlebens von gleich
zu gleich trotz Religionsverschiedenheit noch nicht in Frage gestellt.

Nachdem Muhammad mit der Hidschra im Jahr 622 zum Oberhaupt des kleinen Stadtstaats
von Medina geworden war, kam es zu einer Serie kriegerischer Konflikte zwischen den um ihn
gescharten Muslimen und den heidnischen Mekkanern. Bei diesen Anlässen rief der Koran nun
zum bewaffneten Kampf gegen sie auf. Ein Passus, der erst im Jahr vor dem Tode des Prophe-
ten verkündet wurde, proklamierte schließlich den allgemeinen Religionskrieg gegen die Hei-
den, soweit sie Muhammad und dessen Anhängern nicht noch durch befristete Verträge verbun-
den waren, und zwar mit dem erklärten Ziel, sie zu bekehren oder bei Verweigerung zu ver-
nichten – bis hin zu der Devise „(…) tötet die Heiden, wo immer ihr sie findet“ (Sure 9:1-5,
Zitat Vers 5).

Was die Beurteilung von Juden und Christen und die Anweisungen für das Verhalten ihnen
gegenüber betrifft, so sind deutliche Unterschiede zwischen mekkanischen Korantexten und
dem größten Teil der medinensischen erkennbar. Zwar grenzt schon die frühmekkanische Sure
112 den von Muhammad verkündeten Eingottglauben gegen abweichende Anschauungen der
Christen ab; in Texten aus mekkanischer Zeit wird aber noch kein Anspruch auf Herrschaft der
Muslime über sie und die Juden erhoben. Auch noch in Muhammads früher medinensischer
Verkündigung ist nicht gleich von einer gottgewollten innerweltlichen Vorrangstellung der
Muslime vor Juden und Christen die Rede. Einen akuten Anlass, sich zu Christen politisch ins
Verhältnis zu setzen, hatten der Prophet und seine Anhänger in Medina zunächst ohnehin nicht,
denn dort gab es seinerzeit wie in Mekka keine ortsansässigen Christen. Anders stand es mit
den Juden: Sie stellten in Medina, organisiert in drei Stämmen, einen großen Bevölkerungsan-
teil. Die medinensischen Juden hat Muhammad noch bis ins zweite Jahr nach der Hidschra als
gleichberechtigte Mitglieder des von ihm geleiteten Gemeinwesens betrachtet, wie die auf sie
bezogenen Bestimmungen in einem Dokument zeigen, das im Deutschen herkömmlicherweise

Muslimische Zugänge zu religiöser Pluralität in öffentlichen Schulen 59

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2018-1-57 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:16:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2018-1-57


als „Gemeindeordnung von Medina“, im Englischen meist als „Constitution of Medina“ be-
zeichnet wird, das aber, da beides die Sache nicht trifft, hier neutraler „Charta von Medina“
genannt werden soll.6

Dass Muhammad den Juden zunächst einmal einen gleichberechtigten Status einräumte, er-
klärt sich aus dem koranischen Bild der Religionsgeschichte, das schon in mekkanischen Tex-
ten greifbar ist. Ihm zufolge hat Gott den verschiedenen Völkern der Erde, um sie auf den rech-
ten Weg zu leiten, immer wieder Propheten gesandt. Der wesentliche Inhalt der geoffenbarten
Botschaften war dabei bis auf bestimmte situationsbezogene Rechtsbestimmungen immer der-
selbe, den auch Muhammad – als „Siegel der Propheten“ der letzte in ihrer Reihe und zugleich
der Bestätigter aller früheren Prophetien – verkündet hat: der Monotheismus islamischen Ge-
präges und die mit ihm verbundenen religiösen und ethischen Grundforderungen. Mose und
Jesus waren Propheten, die wie Muhammad je eine heilige Schrift geoffenbart bekamen, Mose
eine namens „Thora“ und Jesus eine namens „Evangelium“.

Aufgrund dieser Prämissen erwartete Muhammad von den medinensischen Juden, dass sie
die Identität seiner Verkündigung mit dem Inhalt ihrer eigenen heiligen Schrift erkennen, folg-
lich auch den göttlichen Ursprung seiner Botschaft anerkennen und der von ihm verkündeten
Religion beitreten würden. Doch musste er erfahren, dass sie dazu keineswegs bereit waren,
vielmehr an ihrem angestammten Glauben festhielten. Der Koran erklärt diesen Verlauf damit,
dass die Juden ihr Offenbarungsbuch teilweise vergessen (Sure 5:13), vor allem aber nachträg-
lich „verdreht“, d.h. dessen Text verfälscht hätten (Sure 2:75; 4:46; 5:13 und 41) und folglich
die inhaltliche Übereinstimmung ihrer Thora mit Muhammads Verkündigung nicht mehr kennt-
lich sei. Die Verweigerung der Juden veranlasste den Propheten dazu, mit ihnen zu brechen;
zwei ihrer Stämme, die nun in seinen Augen einen politischen Unsicherheitsfaktor darstellten,
ließ er später aus Medina vertreiben, den dritten durch Tötung aller Männer und Versklavung
aller Frauen und Kinder eliminieren.

Die Tiefe von Muhammads Enttäuschung über die Juden spiegelt sich auch in medinensi-
schen Korantexten: Die Juden haben dort eine wesentlich schlechtere Presse als die Christen.
Während Sure 5:82 von den Christen sagt, sie seien „diejenigen, die den Gläubigen in Liebe
am nächsten stehen, (…) weil es unter ihnen Priester und Mönche gibt, und weil sie nicht
hochmütig sind.“, werden „die Juden und die Heiden“ dort als diejenigen identifiziert, „die sich
den Gläubigen gegenüber am meisten feindlich zeigen“. Auch sonst häufen sich außerordent-
lich negative Kennzeichnungen der Juden. So wird ihnen z.B. vorgeworfen, nicht nur die Pro-
phetie Muhammads negiert, sondern im Verlauf der Geschichte immer wieder „die Zeichen
Gottes“, d.h. die an sie ergangenen Offenbarungen geleugnet und Propheten getötet zu haben
(z.B. Sure 2:61; 3:21, 112, 181; 4:155). Gott gegenüber fallen die Juden, so wird erklärt, durch
starrsinnige Unbelehrbarkeit auf: Ihnen wurde die Thora auferlegt; sie wollten oder konnten sie
aber nicht tragen – „wie ein Esel, der Bücher trägt.“ (Sure 62:5). Weiter werden die Juden als
chronisch vertragsbrüchig und verräterisch charakterisiert (Sure 2:93 und 100; 5:13). Nach
Darstellung des Koran versuchen sie immer wieder, Krieg anzuzetteln, und richten überall Un-

6 Es handelt sich um einen Vertragstext mit ausdrücklicher Nennung der Autorschaft Muhammads, der die
nach Medina ausgewanderten Muslime und die in Medina ansässigen muslimischen und jüdischen Stam-
mesgruppen zu Mitgliedern ein und derselben Gemeinschaft erklärt, ihre wechselseitigen Rechtsansprüche
und Loyalitätspflichten regelt und den Propheten zur obersten Entscheidungsinstanz bei Streitigkeiten zwi-
schen ihnen erklärt. Über das Dokument s. v.a. Lecker, M., The „Constitution of Medina“,Muḥammad’s
First Legal Document, Princeton 2004.

60 Rotraud Wielandt

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2018-1-57 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:16:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2018-1-57


heil an (Sure 5:64). Sie halten sich für die alleinigen Freunde Gottes und meinen, nur ihnen sei
ein Platz im Jenseits reserviert (Sure 62:6; 2:94); dabei kleben sie aber mehr am diesseitigen
Leben als die Heiden (Sure 2:96). Trotz eines ausdrücklichen göttlichen Verbots nehmen sie
Wucherzins und bringen andere betrügerisch um ihr Vermögen (Sure 4:161). Durch all diese
Verhaltensweisen haben sie sich den Zorn Gottes zugezogen, er selbst hat sie der Erniedrigung
und Verelendung preisgegeben (z.B. Sure 2:61; 3:112).7

Den Juden wird in medinensischen Korantexten sogar wie den Christen Polytheismus zur
Last gelegt: Nun wird nicht mehr nur der Glaube der Christen an die Trinität und insbesondere
an die Gottessohnschaft Jesu, gegen den sich schon die frühmekkanische Sure 112 gewandt
hatte, als „Beigesellung“, d.h. Polytheismus zurückgewiesen (z.B. Sure 4:171; 5:73), sondern
auch der Vorwurf erhoben, die Juden hätten ʿUzayr – gemeint ist wahrscheinlich der Prophet
Esra – vergöttlicht (Sure 9:30). Zusätzlich wird noch erklärt, die Juden hätten sich ihre Rabbi-
ner und die Christen ihre Mönche an Gottes Statt zu Herren genommen (Sure 9:31). Die Chris-
ten traf jedoch anders als die Juden im Koran noch nicht der Vorwurf der Verdrehung ihrer ei-
genen heiligen Schrift; dieser ist erst später – belegbar seit Ende des 8. Jahrhunderts – auf sie
ausgeweitet worden. Ihnen wurde freilich wie den Juden vorgeworfen, einen Teil der empfan-
genen Offenbarung vergessen zu haben (Sure 5:14).

Ein einzelner Koranvers, der nach der islamischen Tradition aus früher medinensischer Zeit
stammt, scheint seinem Wortsinn nach die Möglichkeit zu bejahen, dass Anhänger der älteren
monotheistischen Religionen das ewige Heil erlangen: „Diejenigen, die glauben, [d.h. die Mus-
lime] und diejenigen, die dem Judentum angehören, und die Christen und die Sabier, wer im-
mer an Gott und den Jüngsten Tag glaubt und tut, was recht ist, denen steht bei ihrem Herrn ihr
Lohn zu, und sie brauchen [sc. vor dem Jüngsten Gericht] keine Angst zu haben, und sie wer-
den nicht traurig sein.“ (Sure 2:62; fast wörtlich ebenso 5:69). In der gesamten älteren exegeti-
sche Tradition des Islam wurde jedoch mit unterschiedlichen Begründungen die Auffassung
vertreten, mit diesem Vers sei gemeint, dass die genannten Angehörigen nichtislamischer Reli-
gionsgemeinschaften nur dann, wenn sie außer an Gott und den Jüngsten Tag auch an die Pro-
phetie Muhammads glaubten – was ihren Übertritt zum Islam bedeuten würde –, Aussicht auf
das ewige Heil hätten; erst seit dem 20. Jahrhundert sind einige Korankommentatoren zuguns-
ten eines inklusivistischen Heilsverständnisses von dieser Deutung abgewichen.8 An anderen
Stellen (Sure 98:6; 2:105) rechnet der Koran Juden und Christen ausdrücklich den Ungläubi-
gen zu, die die ewige Höllenstrafe zu gewärtigen haben, wenn sie sich nicht doch noch zum
Islam bekehren.

Sure 3:19 stellt klar: „Die Religion ist bei Gott der Islam.“ Nach traditionellem muslimi-
schem Verständnis heißt dies, dass Judentum und Christentum, seit mit der Offenbarung des
Koran die islamische Religion auf den Plan getreten ist, in Gottes Augen keine legitimen reli-
giösen Optionen mehr sind und damit inhaltlich gesehen eigentlich ihre Existenzberechtigung
verloren haben. Dieser Aussage steht jedoch eine andere aus Sure 5:48 gegenüber, die die Fort-
dauer der Existenz von Judentum und Christentum auf Gottes eigenen Willen zurückführt, ihr

7 Im Hadith (der Überlieferung der dem Propheten zugeschriebenen Aussprüche und vorbildhaften Verhal-
tensweisen), der zweiten normativen Textquelle des Islam neben dem Koran, werden diese negativen Kenn-
zeichnungen der Juden zum Teil noch überboten und durch die Vorhersage ergänzt, dass die Muslime die
Juden vor dem Jüngsten Tag in einem großen Endkampf vollständig vernichten werden. Dazu Vajda, G.,
Juifs et musulmans selon le hadit, Journal Asiatique 229, 1937, S. 57‑127.

8 Dazu McAuliffe, J.D., Qurʾānic Christians: An analysis of classical and modern exegesis, Cambridge usw.
1991 (Nachdruck 2007), S. 98‑128 und unten in Abschnitt 4.

Muslimische Zugänge zu religiöser Pluralität in öffentlichen Schulen 61

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2018-1-57 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:16:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2018-1-57


sogar einen positiven Sinn zuschreibt und die Muslime dessen versichert, dass sie die Entschei-
dung darüber, wer im Besitz der religiösen Wahrheit ist, getrost dem göttlichen Gericht am
Jüngsten Tag überlassen können: „(…) wenn Gott gewollt hätte, hätte er euch [d.h. die Juden,
Christen und Muslime] zu einer einzigen Gemeinschaft (umma) gemacht. Aber er wollte euch
[sc. so] in dem, was er euch [sc. an Offenbarung] gegeben hat, auf die Probe stellen. Wetteifert
nun in den guten Dingen! Zu Gott werdet ihr dereinst zurückkehren. Und dann wird er euch
Kunde geben über das, worüber ihr uneins wart.“ Daran, dass die Entscheidung Gottes zwi-
schen den drei Religionen zugunsten des Islam ausgehen wird, hat allerdings schon der der An-
fang desselben Verses jeden möglichen Zweifel ausgeräumt, indem er den Koran als „Schrift
mit der Wahrheit“ kennzeichnete.

Was die Gestaltung der Beziehungen zu Juden und Christen im Diesseits betrifft, so wies Su-
re 5:51 zwar die Muslime an, sie sich nicht zu Freunden nehmen. Doch blieben Juden und
Christen aus koranischer und darum auch islamischer Perspektive immer „Leute des Buches“,
d.h. Empfänger göttlicher Offenbarungsschriften, auch wenn sie deren authentischer Lehre
mittlerweile untreu geworden waren. Deshalb wurde für den Umgang mit ihnen in Sure 9:29
gegen Ende von Muhammads Wirken die noch vergleichsweise schonende Richtlinie erlassen,
die Muslime sollten sie so lange bekämpfen, bis sie „kleinlaut aus der Hand Tribut entrichten“.

Sie ist die Basis der sogenannten ḏimma, des vom islamischen Recht vorgesehenen, ge-
schützten Sonderstatus der Angehörigen der beiden älteren Offenbarungsreligionen, der es die-
sen erlaubt, gegen Entrichtung einer pro Kopf erhobenen Sondersteuer unter der Herrschaft der
Muslime als Landesbewohner minderen Rechts weiter ihre Religion einschließlich des zu die-
ser gehörenden Familien- und Erbrechts zu praktizieren. Das frühmedinensische Wort aus Sure
2:256 „Es gibt keinen Zwang in der Religion.“, das von heutigen muslimischen Interpreten
meist als Beleg für die von ihnen geglaubte Verankerung der Religionsfreiheit schon im Koran
benutzt wird, zog also nicht die Anerkennung eines allgemeinen und gleichen Menschenrechts
auf Religionsfreiheit im modernen Sinne nach sich, das politische und gesellschaftliche Diskri-
minierung aus Gründen der Religionszugehörigkeit verbieten würde. Tatsächlich genossen Ju-
den und Christen im Anschluss an Sure 9:29 unter muslimischer Herrschaft ein Maß an Sicher-
heit und religiöser Toleranz, das Nichtchristen im christlich regierten Europa noch für viele
Jahrhunderte entbehren mussten; dennoch waren sie, solange und wo immer das islamische
Recht auf sie angewandt wurde, Staatsangehörige zweiter Klasse, die z.B. wichtige Ämter
nicht bekleiden und nicht auf Pferden, sondern nur auf Eseln reiten durften, eine sie unterschei-
dende Kleidung tragen mussten, Gotteshäuser nicht neu bauen, sondern nur vorhandene repa-
rieren durften und außerhalb derselben und ihrer eigenen Friedhöfe weder gottesdienstliche
Handlungen vornehmen noch religiöse Symbole zeigen noch auch in ihrem Habitus öffentlich
gegen islamische Vorschriften verstoßen durften.

Allerdings hat die islamische Mystik schon seit vielen Jahrhunderten bei Muslimen die Ten-
denz, sich dort, wo sie herrschten, gemäß den Vorgaben der Scharia von den andersgläubigen
Schutzbefohlenen minderen Rechts klar abzugrenzen und auf diese herabzusehen, spürbar ab-
gemildert, besonders in ihrer pantheistischen Spielart, die um das Jahr 1200 in den Vordergrund
trat. Sie sieht in der ganzen Schöpfung, also auch in Menschen anderer Religionszugehörigkeit,
eine Manifestation des einen Gottes, der sich in seinen Geschöpfen spiegeln und selbst lieben
will. Von daher hat sie eine weitherzige Humanität gefördert, die bis zur Annahme der Gleich-
wertigkeit aller religiösen Bekenntnisse vor Gott reichen kann. Über die Sufiorden hat diese
Form der islamischen Mystik die muslimische Breitenfrömmigkeit maßgeblich mitgeprägt.

62 Rotraud Wielandt

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2018-1-57 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:16:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2018-1-57


Auch wenn sie in jüngster Vergangenheit vor allem in größeren Städten durch den rigoros lega-
listischen, auf besonders strikte Abgrenzung von den „Ungläubigen“ bedachten Frömmigkeits-
typ der Islamisten und wahhabitisch beeinflussten Salafisten teilweise verdrängt worden ist, be-
stimmt sie das Denken und Empfinden nicht weniger Muslime bis heute.

Der Einfluss politischer Rahmenbedingungen der jüngeren Vergangenheit auf
den Zugang von Muslimen zu religiöser Pluralität

Wenn es um mögliche Auswirkungen der politischen Rahmenbedingungen der jüngeren Ver-
gangenheit auf die Vorstellungen muslimischer Schülerinnen und Schüler Deutschlands von
Andersgläubigen und dem gebotenen Umgang mit ihnen geht, ist vor allem an den Einfluss
von Gegebenheiten auf drei verschiedenen Ebenen zu denken: derjenigen der internationalen
Politik, derjenigen der innenpolitischen Zuständen in den Herkunftsländern der Familien und
derjenigen der deutschen Innenpolitik. In welchem Umfang solche Auswirkungen tatsächlich
vorliegen, könnte nur mit Hilfe von Studien der empirischen Sozialforschung ermittelt werden,
die noch ausstehen. Der islamwissenschaftliche Forschungsstands ermöglicht jedoch bereits
Aussagen darüber, wie sich bestimmte neuere Entwicklungen der internationalen Politik und
die innenpolitischen Zustände in islamischen Ländern auf die Anschauungen der zahlreichen
muslimischen Autoren ausgewirkt haben, die sich seit dem frühen 20. Jahrhundert in Büchern
oder Artikeln über Andersgläubige, insbesondere Juden und Christen, und den gebotenen Um-
gang mit ihnen äußerten. Da damit gerechnet werden muss, dass sich diese politischen Fakto-
ren durch Vermittlung von Eltern oder anderen Bezugspersonen auf entsprechende Vorstell-
ungen muslimischer Schüler Deutschlands in derselben Richtung ausgewirkt haben, soll hier
wenigstens in großen Zügen skizziert werden, was sich in Veröffentlichungen muslimischer
Verfasser bezüglich ihrer Auswirkungen beobachten lässt.

Generell ist zu konstatieren: Einige politische Entwicklungen, die die muslimische Bevölke-
rung von Ländern des Nahen und Mittleren Ostens wie auch Nordafrikas heftig und zum Teil
langfristig mit der politischen und militärischen Übermacht als christlich oder „westlich“ wahr-
genommener Staaten konfrontierten und von ihr als demütigende Übergriffe auf traditionell is-
lamisches Territorium erlebt wurden, haben im islamischen Schrifttum die Neigung, über die
Andersgläubigen in Kategorien der Korantexte aus späterer medinensischer Zeit und des isla-
mischen Rechts zu denken, eher verfestigt als vermindert, und sie haben bei vielen von ihnen
die in späten koranischen Textpartien und in der islamischen Rechtstradition ohnehin schon
wichtig genommene Frage, welche Religion über welche herrschen darf oder muss, noch mehr
ins Zentrum der Aufmerksamkeit gerückt – auf Kosten des Interesses an der Erkundung von
Möglichkeiten gleichstufiger interreligiöser Begegnung und Kooperation.

Das gilt – unter den gegebenen Voraussetzungen verständlicherweise – zunächst einmal für
die Errichtung der Kolonialherrschaft traditionell christlicher Mächte über fast alle islamischen
Länder im 19. und 20. Jahrhundert: Viele Jahrhunderte lang hatten die meisten Muslime Juden
und Christen nur als minderberechtigte Schutzbefohlene ihres eigenen Staates gekannt, der
nach islamischem Recht geordnet war. Deshalb war ihnen bislang die Vorstellung selbstver-
ständlich gewesen, dass es ihr Recht sei, über die Anhänger der beiden älteren monotheisti-
schen Offenbarungsreligionen zu herrschen und auf sie herabzusehen. Zudem war es nach tra-
ditioneller islamischer Anschauung der historische Auftrag der Muslime, überall auf der Welt,
wo sie das konnten, „das Wort Gottes an die oberste Stelle zu bringen“ (iʿlāʾ kalimat Allāh),

3

Muslimische Zugänge zu religiöser Pluralität in öffentlichen Schulen 63

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2018-1-57 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:16:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2018-1-57


d.h. die Geltung der Scharia durchzusetzen; damit war auch der Eroberungsdschihad begründet
worden, denn dies war nur dort möglich, wo Muslime herrschten. Also schien das Herrschen
nach Gottes Willen ihre Sache zu sein, nicht etwa die der Juden oder Christen. Im Kolonialzeit-
alter kehrte sich dieses Verhältnis auf einmal um, was bei vielen Muslimen eine tiefe Verlet-
zung ihres religiösen Selbstwertgefühls und bei etlichen von ihnen auch ein überschießendes
Selbstbehauptungsbedürfnis gegenüber „westlichen“ Andersgläubigen hervorrief. Das Osmani-
sche Reich wurde zwar nie kolonisiert, aber die riesigen territorialen Verluste, die es seit dem
frühen 19. Jahrhundert hinnehmen musste, weil es der militärischen Übermacht von herkömm-
licherweise als christlich betrachteten Staaten des modernen Europa und dem Streben christli-
cher Balkanvölker nach nationaler Selbstbestimmung nicht mehr standhalten konnte, hinterlie-
ßen bei nicht wenigen Türken eine ähnliche Kränkung und die Tendenz zu einer ähnlichen Re-
aktion. Als Folge davon ist heutzutage in der islamischen Welt weithin das Stereotyp vom
grundsätzlich islamfeindlichen „Westen“ im Schwange, der die Muslime dominieren, fremdbe-
stimmen und schädigen, will, obwohl es eigentlich sie sind, die das Sagen haben und mehr als
alle anderen prosperieren müssten.

Die Konfrontation mit dem erklärtermaßen jüdischen Staat Israel führte überdies dazu, dass
im islamischen Schrifttum seit Mitte des 20. Jahrhunderts wieder kräftig auf die extrem negati-
ve Darstellung der Juden in medinensischen Korantexten zurückgegriffen wird. Sie dient dort
nun häufig der Rechtfertigung eines vom ungelösten Palästinaproblem genährten Judenhasses.
Selbst einige prominente muslimische Gelehrte haben Bücher voller übelster Hetztiraden ver-
fasst, in denen sie die koranischen Vorwürfe gegen die Juden noch mit antijüdischen Klischees
aus dem traditionellen Arsenal des europäischen Antisemitismus anreicherten und zu demons-
trieren versuchten, dass die Umstände der Gründung Israels und dessen Politik ja nur bestäti-
gen, was der Koran schon immer über die Juden gesagt hat. Einschlägig hervorgetreten ist z.B.
Muḥammad Sayyid Ṭanṭāwī, der von 1996 bis 2010 Scheich al-Azhar war, also der höchste
muslimische Würdenträger Ägyptens und eine weit über dessen Landesgrenzen hinaus geach-
tete religiöse Autorität.9

Was die innenpolitischen Verhältnisse islamischer Länder angeht, so waren sie in jüngerer
Vergangenheit meist wenig dazu angetan, Muslimen ein gleichberechtigtes Miteinander mit
Anhängern anderer Religionen, insbesondere Juden und Christen, erfahrbar zu machen. Die Sä-
kularität des Staates, ohne die es keine wirkliche Gleichheit der Bürger aller Bekenntnisse ge-
ben kann, ist bisher in keinem von ihnen verwirklicht, auch nicht in der Türkei, in der sich un-
geachtet des deklarierten Verfassungsprinzips des Laizismus eine Art von sunnitischem Staats-
kirchentum herausgebildet hat. Die Anhänger des seit den 1970er Jahren erstarkten Islamismus
lehnen überall außerhalb der Türkei den säkularen Staat offen ab und bekämpfen dessen musli-
mische Befürworter. In fast allen Ländern der islamischen Welt – nur nicht in der Türkei, in
Syrien, im Libanon und in Indonesien – ist der Islam als Staatsreligion in der Verfassung ver-
ankert, häufig gleichzeitig mit dem Prinzip der Religionsfreiheit. In der Realität bedeutet dies
eine staatlich abgesicherte gesellschaftliche Dominanz der Muslime und mehr Bewegungsfrei-
heit und Ressourcen für sie als für Angehörige anderer Religionen. Das äußert sich z.B. darin,

9 Er hatte seine akademische Karriere mit einer in diesem Stil gehaltenen voluminösen Dissertation zum The-
ma „Die Kinder Israel im ehrwürdigen Koran und in der Sunna“ gemacht, die erstmals 1969 im Druck er-
schien und bis in die jüngste Vergangenheit hinein mehrfach neu aufgelegt wurde. Zum Einfluss des Palästi-
nakonflikts auf das Bild des Judentums bei Muslimen näheres bei Wielandt, R., Das Judentum in der Dar-
stellung zeitgenössischer muslimischer Autoren, CIBEDO-Beiträge 2015 (1), S. 8-10.

64 Rotraud Wielandt

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2018-1-57 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:16:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2018-1-57


dass Muslime problemlos Moscheen bauen können oder solche vom Staat gebaut bekommen,
während Christen für Kirchenbauten eine Sondergenehmigung brauchen, dass an staatlichen
Schulen – auch denen Ägyptens, wo es eine große christliche Minderheit gibt – nur islamischer
Religionsunterricht erteilt wird, aber kein christlicher und dass muslimische Glaubenspropa-
ganda gegenüber Christen wohlgelitten, christliche Mission dagegen meist verboten ist. Wo es
kein Gesetz gibt, das sie verbietet, wird sie dennoch oft als Störung der öffentlichen Ordnung
gerichtlich verfolgt. Die Diskriminierungen, die früher mit dem Schutzbefohlenenstatus für die
„Leute des Buches“ verbunden waren, dauern also in milderer Form an, auch wenn er rechtlich
längst abgeschafft ist. Zudem benutzen in fast allen Ländern der islamischen Welt die Staats-
führungen den Islam immer wieder einmal als nationale Einigungsideologie, indem sie gezielt
an die religiösen Gefühle der muslimischen Bevölkerungsmehrheit appellieren, um deren Un-
terstützung für eigene politische oder militärische Vorhaben zu gewinnen;10 auf örtliche religiö-
se Minderheiten wird dabei keine Rücksicht genommen.

Speziell in der Republik Türkei bestehen wegen der Umstände von deren Gründung noch be-
sondere Vorbehalte gegen eine gleichberechtigte Stellung von Christen: Das türkische Staatsge-
biet ist nach Ende des 1. Weltkriegs unter Führung von Mustafa Kemal (Atatürk) und dessen
Mitstreitern unter großen Mühen durch einen nationalen Befreiungskampf aus der Restmasse
des Osmanischen Reiches gerettet worden, nachdem Armeen Großbritanniens, Frankreichs,
Italiens, vor allem aber Griechenlands auf der Grundlage des Friedensvertrags von Sèvres
(1920) jeweils einen Teil Anatoliens an sich gerissen hatten – in einer Situation, in der noch
mehr als eine Million orthodoxe Griechen im Lande lebten, die mit den Besatzern hätten kolla-
borieren können. Derselbe Vertrag, dessen Wirksamwerden man schließlich verhindern konnte,
hatte aber auch den Anschluss der östlichsten Provinzen Anatoliens an Armenien vorgesehen.
Die traumatische Erinnerung daran hält in der Türkei bis heute die Befürchtung wach, Christen
zur Gefahr für die nationale Einheit werden, und verstärkt dort die Tendenz, im öffentlichen
Raum ein ausschließlich islamisches Wir‑Gefühl zu pflegen. Auch der religiösen Minderheit
der Aleviten, die nach Schätzungen 15‑25 % der Bevölkerung ausmachen, gesteht der türkische
Staat nicht die gleichen Entfaltungsmöglichkeiten und Partizipationsrechte zu wie den sunniti-
schen Mehrheitsmuslimen. Dass ein solches religionspolitisches Gesamtklima nicht gerade
eine positive Einstellung zu religiöser Pluralität fördert, liegt auf der Hand. Es ist nicht auszu-
schließen, dass es über die DİTİB‑Moscheen, die ja personell vom staatlich-türkischen Präsidi-
um für Religiöse Angelegenheiten abhängig sind, auch auf türkische Muslime in Deutschland
einwirkt.

Allerdings sind vor allem auf internationaler Ebene auch solche Entwicklungen zu verzeich-
nen, die die Akzeptanz des Ideals gleichberechtigten Zusammenlebens in religiöser Pluralität
gefördert haben, wie sich an Schriften muslimischer Autoren ablesen lässt. Zu nennen ist hier
vor allem die fortschreitende Globalisierung: Durch immer leichteren und dichteren Austausch
von Informationen über weite geographische Distanzen und frühere Religionsgrenzen hinweg,
wachsende Mobilität und immer mehr persönliche Kontakte mit Nichtmuslimen, zu denen auch
die großen Migrations- und Fluchtbewegungen der jüngsten Vergangenheit beitrugen, hatten
und haben zeitgenössische Muslime – Weltoffenheit und Weitherzigkeit aller beteiligten Seiten

10 Dass in türkischen Moscheen auf Weisung des staatlichen Präsidiums für Religiöse Angelegenheiten die
auf Geheiß von Präsident Erdoğan im Januar 2018 begonnene Invasion im nordsyrischen Distrikt Afrin
als Dschihad dargestellt und mit entsprechenden Gebeten und Koranrezitationen begleitet wurde, war ei-
nes der jüngsten Beispiele dafür.

Muslimische Zugänge zu religiöser Pluralität in öffentlichen Schulen 65

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2018-1-57 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:16:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2018-1-57


vorausgesetzt – viel mehr Gelegenheit als solche früherer Zeiten, auch positive Erfahrungen
mit Andersgläubigen zu machen und in ihnen schätzenswerte Mitmenschen zu entdecken, die
keine anderen Grundbedürfnisse haben als sie selbst. Zudem ist unter Muslimen wie unter An-
hängern anderer Religionen das Bewusstsein globaler Risiken wie z.B. der Gefahren des Ein-
satzes von Massenvernichtungswaffen, der Umweltzerstörung, des Klimawandels oder des wu-
chernden internationalen Terrorismus gewachsen, die nur durch eine gemeinsame Anstrengung
aller Gutwilligen über die Religionsgrenzen hinweg eingedämmt werden können. Wächst aber
die Einsicht in die Notwendigkeit einer solchen Kooperation, die auf die ethischen Potenziale
aller Beteiligten angewiesen ist, dann erscheint eine pauschale Abgrenzung gegen Andersgläu-
bige zunehmend anachronistisch.11

Der häufiger gewordene persönliche Einblick von Bewohnern islamischer Länder oder mus-
limischen Migranten in europäische und nordamerikanische Lebensverhältnisse hat – trotz ent-
gegengesetzter Tendenzen, die vor allem bei einem Teil der Islamisten zu beobachten sind –
auch für die Verbreitung demokratischer Ideale und des Menschenrechtsdenken in die islami-
sche Welt hinein gesorgt. Sie haben dort heutzutage vielerorts mutige Fürsprecher. Abgesehen
davon ist ein erheblicher Teil der Muslime der europäischen und amerikanischen Diaspora mit
den säkularen demokratischen Staaten, in denen sie leben, voll identifiziert. Unter diesen Um-
ständen konnte es nicht ausbleiben, dass inzwischen prominente muslimische Autoren mit der
Forderung nach voller Religionsfreiheit und Gleichberechtigung auch für Nichtmuslime in isla-
mischen Ländern hervorgetreten sind.

In jüngster Vergangenheit hat unter Intellektuellen islamischer Ländern nicht zuletzt das Ent-
setzen darüber, was der sogenannte Islamische Staat mit der für ihn typischen Kombination
von extremem Heilsexklusivismus mit ebenso extremer Brutalität unter Berufung den religiö-
sen Minderheiten mehrerer islamischer Länder angetan hat, aber auch darüber, was Terroristen,
die in seinem Auftrag oder aus Sympathie für ihn handelten, unter Berufung auf den Islam dort
und im „Westen“ an Blutbädern unter unschuldigen Zivilisten angerichtet haben und wie sich
all dies auf den weltweiten Ruf des Islam ausgewirkt hat, ein neues Nachdenken darüber aus-
gelöst, welche Art des Umgangs mit Andersgläubigen und Andersdenkenden unter heutigen
Bedingungen islamisch zu rechtfertigen ist.12

Vor diesem Hintergrund haben etliche muslimische Gelehrte Ansätze zu einem neuen Ver-
ständnis des Koran gesucht und gefunden, die es ermöglichen, ein friedliches und gleichbe-
rechtigtes Miteinander in religiös pluraler Gesellschaft als genuin islamisch zu bejahen. Sie
sind mit ihren Positionen bisher eine Minderheit unter ihren Standesgenossen, aber eine, auf
der die Hoffnungen nicht weniger ruhen.

11 Auch gemäßigten Islamisten, wie bereits vor mehr als 25 Jahren der Schlusspassus eines vielbeachteten
Memorandums eines ägyptischen Vertreters dieser Denkrichtung gezeigt hat (Abū l‑Maǧd, A.K., Ruʾya
islāmīya muʿāṣira – iʿlān mabādiʾ, Kairo 1412 d. H. = 1991, S. 48–50).

12 Besonders deutlich erkennbar in der Präambel der „Erklärung von Marrakesch“, in der ausführlich auf
diesen Entstehungsgrund des Dokuments eingegangen wird; zu ihr s.u. Abschnitt 4.

66 Rotraud Wielandt

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2018-1-57 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:16:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2018-1-57


Neue Ansätze muslimischer Denker zur Begründung gleichberechtigten Zu-
sammenlebens in religiöser Pluralität

Die Hauptschwierigkeit für die Entwicklung solcher Ansätze liegt im Umgang mit den Vorga-
ben der in medinensischer Zeit verkündeten Korantexte, die nicht nur die Heiden, sondern auch
die Juden sehr negativ kennzeichnen, Abgrenzung gegen Juden und Christen fordern und
schließlich deren Unterwerfung unter die Herrschaft der Muslime anordnen. Dieses Problem
lässt sich auf intellektuell redliche Weise nicht einfach durch selektives Zitieren von pluralitäts-
freundlichen Koranversen lösen, obwohl das im interreligiösen Dialog nicht selten versucht
wird; denn jedem derartigen Vers kann man sofort mehrere andere entgegengehalten, die, was
die Charakteristik Andersgläubiger und das gebotene Verhalten ihnen gegenüber betrifft, eine
ganz andere Sprache sprechen.

Der 1985 unter Numeiri wegen angeblicher Apostasie hingerichtete sudanesische Mystiker
Maḥmūd Muḥammad Ṭāhā, der das Oberhaupt der für Demokratie und Menschenrechte eintre-
tenden Reformbewegung der Republikanischen Brüder war, hat eine kühne These vertreten, die
es ermöglicht, sämtliche aus heutiger Perspektive problematisch erscheinenden Aussagen me-
dinensischer Korantexte auf einen Schlag als nicht mehr gültig zu erklären: Seiner Auffassung
nach ist die grundlegende, von Gott eigentlich intendierte und bleibend verbindliche göttliche
Botschaft nur im mekkanischen Teil des Koran enthalten; dessen medinensischer Teil besteht
in Ausführungsbestimmungen von lediglich temporärer Geltung, die Gott speziell für den
Stadtstaat von Medina zusätzlich geoffenbart hat, nachdem sich gezeigt hatte, dass die dort un-
ter Führung des Propheten versammelten Gläubigen noch nicht in der Lage waren, den in Mek-
ka geoffenbarten eigentlichen Islam zu verstehen und in die Tat umzusetzen.13 Legt man dieses
Denkmodell zugrunde – das den exemplarischen Charakters des zu Lebzeiten des Propheten in
Medina verwirklichten Islam verneint und sich damit gegen den weitaus größten Teil der älte-
ren islamischen Tradition, vor allem aber gegen das von zeitgenössischen Islamisten vertretene
Ideal der Rückkehr zu den vermeintlich idealen urislamischen Zuständen stellt –, dann muss
auch an der Normativität derjenigen medinensischen Korantexte nicht mehr festgehalten wer-
den, die es erschweren, ein gleichberechtigtes Zusammenleben der Anhänger der drei großen
monotheistischen Religionen zu bejahen.

Für die allermeisten Muslime ist eine so weitgehende Zurücknahme des Geltungsanspruchs
des medinensischen Teils des Koran allerdings bis heute nicht vorstellbar. Doch auch ohne sie
lassen sich die problematischen Aussagen medinensischer Korantexte entschärfen, und zwar
mit Hilfe einer Hermeneutik, die diese historisch kontextualisiert. Diesen Weg haben mehrere
namhafte muslimische Gelehrte bereits beschritten.14 Sie erlaubt es z.B., die negativen Kenn-
zeichnungen der Juden in medinensischen Korantexten als nur auf die jüdischen Zeitgenossen
Muhammads in Medina zutreffend zu verstehen, statt sie als zeitlos gültige Aussagen über die
Juden und das Judentum im Allgemeinen zu lesen. Damit ist wenigstens das Verhältnis von

4

13 Zum Verhältnis zwischen mekkanischem und medinensischem Koran bei Ṭāhā s. v.a. Mahmoud, M.A.,
Quest for Divinity: A Critical Examination of the Thought of Mahmud Muhammad Taha, Syracuse 2007,
S. 143‑146.

14 Kurze Überblicke über solche hermeneutischen Ansätze bieten Pink, J., Striving for a New Exegesis of
the Qurʾān, in: Schmidtke, S. (Hrsg.), The Oxford Handbook of Islamic Theology, Oxford 2016,
S. 779‑783 (ohne Berücksichtigung türkischer Theologen) und Körner, F., Revisionist Koran Herme-
neutics in Contemporary Turkish University Theology: Rethinking Islam, Würzburg 2005, S. 224‑227.

Muslimische Zugänge zu religiöser Pluralität in öffentlichen Schulen 67

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2018-1-57 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:16:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2018-1-57


Muslimen zu heutigen Juden von koranischen Vorwürfen entlastet, die es empfindlich trüben
können, wenn man sie für ewig wahr hält.

Die Verfasser der „Erklärung von Marrakesch“, des Abschlussdokuments einer internationa-
len Konferenz, zu der sich rund 300 muslimische Gelehrte und Politiker auf eine marokkani-
sche Initiative hin Ende Januar 2016 versammelt hatten, gingen mit der historischen Kontext-
ualisierung noch weiter: Sie stuften die in Sure 9:29 grundgelegte ḏimma, die Schutzherrschaft
der Muslime über Juden und Christen, als durch partikuläre Zeitumstände gegen Ende von Mu-
hammads Wirken bedingt und damit nicht mehr verbindlich ein und plädierten für die Rück-
kehr der heutigen Muslime zum Denkmodell der Charta von Medina, die die Juden noch als
gleichberechtigte Angehörige des Gemeinwesens betrachtet und behandelt hatte.15 Zuvor hat-
ten auch schon der tunesische Religionsphilosoph Mohamed Talbi (1921‑2017) und der aus Af-
ghanistan stammende Gelehrte Mohammad Hashim Kamali (geb. 1944), ein renommierter Ex-
perte für Recht und Rechtsphilosophie des Islam, der lange an der International Islamic Univer-
sity of Malaysia gelehrt hat, die Charta von Medina als den authentischen Ausdruck des nach
ihrer Interpretation vom Koran vorgegebenen Ideals politisch gleichberechtigten Zusammenle-
bens von Menschen unterschiedlicher Religionszugehörigkeit herausgestellt.16

Talbi und Kamali erwähnten das Faktum nicht, dass auch die ḏimma eine koranische Basis
hat, setzten sich allerdings in ausdrücklicher Ablehnung des Toleranzbegriffs, der von Musli-
men traditionell mit dieser Institution verbunden wird,17 für die volle bürgerliche Gleichbe-
rechtigung und Religionsfreiheit der Nichtmuslime ein, und zwar unter anderem mit Argumen-
ten der theologischen Anthropologie. Sie bemühten sich exegetisch um den Nachweis, dass
Gott dem Koran zufolge alle Menschen mit gleicher Würde und Freiheit ausgestattet hat.18 Tal-
bi arbeitete insbesondere den Gedanken heraus, dass Gott nach Ausweis des Koran gerade des-
halb die Freiheit des Menschen will, weil er den Glauben von ihm will und Glaube seiner Na-
tur nach nur freiwillig möglich ist.19 Wenn aber Gott alle Menschen gleichermaßen gewürdigt
und frei gewollt hat, dann muss, so folgerten Talbi und Kamali, auch die gottgewollte staatliche
Ordnung so beschaffen sein, dass sie allen Bürgern den gleichen Freiraum dafür bietet, im Ein-
klang mit ihrer in freier Entscheidung gewählten Religion oder Weltanschauung zu leben.

Die Verfasser der „Erklärung von Marrakesch“ begründeten ihr Plädoyer dafür, vom Denk-
modell der ḏimma Abschied zu nehmen und im Bewusstsein der Muslime das Ideal gleichbe-
rechtigter Staatsbürgerschaft für Angehörige der verschiedenen Religionen zu verankern, in
erster Linie mit der Lehre von den „Intentionen der göttlichen Gesetzgebung“ (maqāṣid

15 aṭ‑Ṭālibī (Talbi), M., ʿIyāl Allāh: Afkār ǧadīda fī ʿalāqat al‑muslim bi-nafsihī wa-bi-l-ā¿arīn, Tunis 1992,
S. 176‑177; ungekürzter Text der Erklärung von Marrakesch unter dem Titel „Iʿlān Marākuš li-ḥuqūq
al‑aqallīyāt ad‑dīnīya fī l‑ʿālam al‑islāmī (27.01.2016), veröffentlicht auf der Website des marokkanischen
Religionsministeriums, www.habous.gov.ma/....html [nach dem Slash Titel der Erklärung in arabischen
Lettern] (letzter Zugriff am 05.02.2018).

16 Kamali, M.H., Diversity and Pluralism: A Qurʾānic Perspective, Islam and Civilisational Renewal 1 (1),
2009, S. 28, 45.

17 Vgl. aṭ‑Ṭālibī (Talbi) (Anm. 15), S. 95; vgl. Kamali (Anm. 16), S. 28.
18 Vgl. aṭ‑Ṭālibī (Talbi) (Anm. 15), S. und Kamali (Anm. 16), S. 31, 36. – Diese Position, die auch noch an-

dere vertreten, ist aus dem Koran tatsächlich gut begründbar. S. dazu Wielandt, R., Menschenwürde und
Freiheit in der Reflexion zeitgenössischer muslimischer Denker, in: Schwartländer, J. (Hrsg.), Freiheit der
Religion – Christentum und Islam unter dem Anspruch der Menschenrechte, Mainz 1993, S. 179‑209.

19 Talbi, M., Religionsfreiheit – eine muslimische Perspektive, in: Schwartländer, J. (Hrsg.) (wie in
Anm. 18), S. 56‑59. Zu Talbis Konzept der Konvivenz in religiöser Pluralität s. auch Nettler, R., Mohamed
Talbi's Theory of Religious Pluralism: A Modernist Islamic Outlook, Maghreb Review 24 (3-4), 1999,
S. 98‑107.

68 Rotraud Wielandt

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2018-1-57 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:16:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2018-1-57


aš‑šarīʿa), die in der malikitischen Rechtsschule, der in den Maghrebstaaten vorherrschenden
Richtung der islamischen Jurisprudenz, den höchsten Entwicklungsstand erreicht und die größ-
te praktische Bedeutung erlangt hat.20 Sie beruht auf der schon im 14. Jahrhundert von dem
andalusischen Rechtsgelehrten aš‑Šāṭibī formulierten Theorie, der zufolge der Wille des göttli-
chen Gesetzgebers nicht notwendig dann erfüllt ist, wenn die einzelnen Vorschriften des Koran
und der Scharia wörtlich befolgt sind, sondern vielmehr dann, wenn die hinter diesen stehen-
den leitenden Intentionen der göttlichen Gesetzgebung verwirklicht werden, da Einzelvor-
schriften nur Mittel zu deren Verwirklichung sind, die sich mit dem Wandel der sozialen und
kulturellen Verhältnisse als nicht mehr zweckmäßig erweisen können. Auf dieser Basis argu-
mentieren die Verfasser der Erklärung wie folgt: Da der Koran von der gleichen Würde aller
Menschen ausgeht und ihnen allen Religionsfreiheit zugesteht, muss es eine leitende Intention
der göttlichen Gesetzgebung sein, sicherzustellen, dass alle Staatsangehörigen unabhängig von
ihrer Religionszugehörigkeit gleichberechtigt und in Freiheit zusammenleben können. Die kurz
nach der Hidschra eingeführte Charta von Medina gewährleistete genau dies. Nur weil sie dann
vorübergehend wegen besonderer Umstände nicht umsetzbar war, wurde mit Sure 9:29 als Mit-
tel zur temporären Sicherung eines geordneten Zusammenlebens von Muslimen und Angehöri-
gen der älteren Offenbarungsreligionen die ḏimma eingeführt. Inzwischen ist diese jedoch für
die Gewährleistung des öffentlichen Friedens in islamischen Ländern nicht mehr nötig und so-
gar kontraproduktiv; denn sie entspricht dem Rechtsempfinden heutiger Menschen nicht21 und
ist noch dazu durch Extremisten missbrauchbar.

Wie verträgt es sich nun aber mit dem Wort: „Die Religion ist bei Gott der Islam.“ aus Sure
3:19, wenn es Muslime, obwohl sie auch anders könnten, akzeptieren, dass Juden und Christen
ihre Religion vollkommen gleichberechtigt mit den Anhängern des Islam leben? Verschiedene
muslimische Intellektuelle haben diese Schwierigkeit ausgeräumt, indem sie entgegen der tra-
ditionellen Interpretation erklärten, das Wort „Islam“ sei in diesem Koranvers nicht als Termi-
nus für die so bezeichnete Religion gebraucht worden, sondern in seinem ursprünglichen Wort-
sinn „Ergebung“. Gemeint sei hier, dass der Kern jeder wahren Religion in Gottergebenheit be-
stehe. Diese sei aber auch bei frommen Juden und Christen vorhanden. Insofern seien also auch
deren Religionen im Kern wahr und in Gottes Augen wertvoll. Mit dieser Deutung ist insbe-

20 Zuvor hatte auch schon der Tunesier Talbi mit seiner Forderung nach Rückkehr zu den Prinzipien der
Charta von Medina kurz auf diese Lehre Bezug genommen; vgl. aṭ‑Ṭālibī (Talbi) (Anm. 15), S. 177.

21 Der Gesichtspunkt, dass eine Rechtsordnung dem Rechtsempfinden der Menschen entsprechen muss, um
durchsetzbar zu sein, und dass deshalb im Zweifelsfall um des von Gott gewollten friedlichen und geord-
neten Zusammenlebens der Menschen willen koranische Rechtssätze nicht anzuwenden sind, wo sie mit
dem Rechtsbewusstsein der Gesellschaft kollidieren, hat im Denken der malikitischen Rechtsschule spezi-
ell auf dem Boden Marokkos großes Gewicht erlangt, und zwar aufgrund der Erfahrung, dass die Berber,
die dort etwa die Hälfte der Bevölkerung stellen, trotz Bekehrung zum Islam in wichtigen Punkten nicht
von ihrem überkommenen Gewohnheitsrecht abzubringen waren.

Muslimische Zugänge zu religiöser Pluralität in öffentlichen Schulen 69

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2018-1-57 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:16:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2018-1-57


sondere der indonesische Theologe Nurcholish Madjid (1939‑2005) bekannt geworden;22 auch
Mohammad Hashim Kamali hat sie seinen Glaubensgenossen nahegelegt.23

Die Annahme, dass auch Nichtmuslime das ewige Heil erlangen können, ist an sich keine
zwingende Voraussetzung für die Bejahung friedlichen und gleichberechtigten Zusammenle-
bens in einer religiös pluralen Situation; dafür genügt es grundsätzlich, mit Sure 5:48 zu glau-
ben, dass die fortbestehende Pluralität der Religionen gottgewollt und für den Wetteifer in gu-
ten Werken zu nutzen ist und dass nicht Menschen über die Religion Andersgläubiger zu rich-
ten haben, sondern Gott am Jüngsten Tag. So haben denn auch muslimische Autoren der jüngs-
ten Vergangenheit, die demonstrieren wollten, dass der Islam grundsätzlich religiöser Pluralität
freundlich gegenüberstehe, die Leitgedanken gerade dieser Koranstelle nachdrücklich hervor-
gehoben.24 Dennoch werden ein respektvoller Umgang mit Andersgläubigen und die Bereit-
schaft zu konstruktiver Zusammenarbeit mit ihnen wahrscheinlicher, wenn man es nicht für
ausgemacht hält, dass sie allesamt künftige Hölleninsassen sind. Noch geht die Mehrheit der
muslimischen Theologen und mit ihr wahrscheinlich auch ein Großteil des breiteren muslimi-
schen Publikums davon aus, dass Juden und Christen unweigerlich auf ewig in die Hölle kom-
men. Doch einige prominente muslimische Gelehrte, vornehmlich solche, die mit Gedankengut
der islamischen Mystik vertraut waren, zugleich aber unter dem Einfluss der europäischen Auf-
klärung mit andersgläubigen Intellektuellen auf der Basis einer gemeinsamen Rationalität und
Humanität universalistischen Zuschnitts zu verkehren wünschten, konnten es sich nicht mehr
vorstellen, in Juden oder Christen lauter Höllenkandidaten vor sich zu haben. Und so haben sie
die Frage, ob diese Andersgläubigen ungeachtet der Koranstellen, aufgrund deren sie als solche
zu betrachten sind, nicht doch ins Paradies kommen können, neu gestellt und positiv entschie-
den. Das taten unter anderen der Ägypter Muḥammad ʿAbduh (1849‑1905) und der Iraner
Muḥammad Ḥusayn Ṭabāṭabāʾī (1903‑1981) in ihren Kommentaren zu der oben erwähnten
Stelle in Sure 6:62,25 die traditionell gegenteilig interpretiert worden war, des Weiteren der
Türke İzmirli İsmail Hakkı (1869–1946), der Kazan-Tatare Musa Carullah Bigiyef (1873‑1949)
und in jüngster Vergangenheit der Türke Süleyman Ateş (geb. 1933) sowohl mit koranexegeti-

22 Ausführungen Madjids zu diesem Vers in der Anthologie Donohue, J.J./Esposito, J.L. (Hrsg.), Islam in
Transition: Muslim Perspectives, 2. Aufl. Oxford und New York 2007, S. 291-292. Auszüge aus seinen
Schriften, die sein Gesamtverständnis religiöser Pluralität zeigen, das er u.a. auf die bekannte Formel der
„verschiedenen Wege zu der einen Wahrheit“ gebracht hat, ebd. S. 488-500 und in mehreren anderen eng-
lischsprachigen Anthologien, z.B. in: Fealy, G./Hooker, V. (Hrsg.), Voices of Islam in Southeast Asia: A
Sourcebook, Singapur 2006, S. 453-456 und in: McAuliffe, J. (Hrsg.), The Norton Anthology of World
Religions: Islam, New York 2015, S. 632‑638.

23 Vgl. Kamali (Anm. 16), S. 37‑38; auf diese Deutungsmöglichkeit weisen auch hin Aslan, A., Religious
Pluralism in Islam, Journal of Islamic Thought and Civilisation, 1 (2), 2011, S. 39-40 und Aydin, M., Reli-
gious Pluralism: A Challenge for Muslims – A Theological Evaluation, Journal of Ecumenical Studies 38,
2001, Abschnitt III, online ohne Seitenzahlen unter https://www.questia.com/read/1G1-98313413/reli-
gious-pluralism-a-challenge-for-muslims-a-theological (letzter Zugriff am 15.02.2018).

24 S. z.B. Kamali (Anm. 16), S. 34‑35; Aslan (Anm. 23), S. 36; Ayoub, M.M., The Qur’an and Religious Plu-
ralism, in: Boase, R. (Hrsg.), Islam and Global Dialogue: Religious Pluralism and the Pursuit of Peace,
Burlington u.a. 2005, S. 276-277.

25 „(…) und diejenigen, die dem Judentum angehören, und die Christen und die Sabier, wer immer an Gott
und den Jüngsten Tag glaubt und tut, was recht ist, denen steht bei ihrem Herrn ihr Lohn zu (…)“; s.o.
Abschnitt 2.

70 Rotraud Wielandt

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2018-1-57 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:16:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2018-1-57


schen als auch mit systematisch-theologischen Begründungen.26 Mehreren von ihnen brachte
es heftige Proteste aus dem konservativen Lager ein, dass sie Gott öffentlich für barmherzig
genug erklärten, um auch Juden und Christen nicht ausnahmslos oder nicht auf ewig in der
Hölle schmoren zu lassen; sie blieben aber dabei.

Schlussfolgerungen

Wie die voranstehenden Ausführungen gezeigt haben, sind die Einschätzungen von Juden und
Christen, die die meisten medinensischen Korantexte nahelegen, und die in diesen und im klas-
sischen islamischen Recht enthaltenen Anweisungen dafür, wie Muslime ihr Verhältnis zu die-
sen Andersgläubigen gestalten sollen, in ihrem bisher vorherrschenden traditionellen Verständ-
nis wenig geeignet, Menschen islamischen Glaubens für das Ideal gleichberechtigten und re-
spektvollen Zusammenlebens in einer Situation religiöser Pluralität zu erwärmen. Es gibt aber
moderne muslimische Interpretationen dieser Vorgaben, die es ermöglichen, sich zu einem sol-
chen Miteinander ohne Preisgabe des Glaubens an den göttlichen Ursprung und die Normativi-
tät des Koran positiv einzustellen. Bei dieser Sachlage hängt für die Möglichkeit muslimischer
Schüler, ein solches Ordnungsmuster in der Schule und darüber hinaus wertzuschätzen und
mitzutragen, viel davon ab, welche Art von koranexegetischer Hermeneutik die Lehrkräfte, die
den islamischen Religionsunterricht erteilen, vertreten und ob sie mit neueren Interpretations-
ansätzen vertraut sind und diese zu erklären vermögen. Deshalb sollte aufmerksam beobachtet
werden, welche Art von Koranexegese an den islamisch-theologischen Fachvertretungen deut-
scher Hochschulen betrieben wird und ob diese die angehenden Religionslehrkräfte zur Rezep-
tion und Weitervermittlung von pluralitätsbejahenden Neuansätzen befähigt. Da die vier größ-
ten islamischen Verbände Deutschlands bisher alle konservativ bis traditionalistisch ausgerich-
tet sind, wird außerdem darauf zu achten sein, dass deren Einfluss auf die Selektion von Lehr-
stuhlanwärtern und Religionslehrern nicht Glaubensgenossen, die modernere Ansätze vertre-
ten, zugunsten eines traditionellen Standards ausfiltert. Im Interesse eines friedlichen, von
wechselseitigem Respekt und der Anerkennung gleicher Rechte aller getragenen Miteinanders
in religiös pluralen Klassen und darüber hinaus darf muslimischen Lehramtsstudierenden und
Schülern die heutige innerislamische Pluralität der Koranverständnisse nicht vorenthalten wer-
den.

Verf.: Prof. Dr. Rotraud Wielandt, Otto-Friedrich-Universität Bamberg, Fakultät Geistes- und
Kulturwissenschaften, Lehrstuhl Islamwissenschaft, An der Universität 11, 96047 Bamberg, E-
Mail: rotraud.wielandt@uni-bamberg.de

5

26 Näheres dazu bei Pink, J., Sunnitischer Tafsīr in der modernen islamischen Welt, Leiden 2011, S. 244‑245
und bei Wielandt, R., Main Trends of Islamic Theological Thought from the Late Nineteenth Century to
Present Times, in: Schmidtke, S. (Hrsg.), The Oxford Handbook of Islamic Theology, Oxford 2016,
S. 731-32 (jeweils mit Belegen aus den Werken der genannten Gelehrten und Literaturangaben).

Muslimische Zugänge zu religiöser Pluralität in öffentlichen Schulen 71

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2018-1-57 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:16:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2018-1-57

	1 Zur praktischen Relevanz des Themas
	2 Religiöse Pluralität im Koran und im islamischen Recht
	3 Der Einfluss politischer Rahmenbedingungen der jüngeren Vergangenheit auf den Zugang von Muslimen zu religiöser Pluralität
	4 Neue Ansätze muslimischer Denker zur Begründung gleichberechtigten Zusammenlebens in religiöser Pluralität
	5 Schlussfolgerungen

