
 

zfwu 13/3 (2012), 297–316 297 

Unternehmen und Konsumenten in Verantwortungsgemein-
schaft jenseits des Konsumismus* 

Nachhaltigkeit erfordert, das Zusammenwirken zwischen Produzieren 
und Konsumieren neu zu denken 

IRENE ANTONI-KOMAR, CHRISTIAN LAUTERMANN UND REINHARD 

PFRIEM** 

Um das Verhältnis von Unternehmens- und Konsumentenethik näher zu bestimmen, 
schlägt dieser Beitrag vor, das Zusammenwirken von Produzieren und Konsumieren 
unter dem Gesichtspunkt der Befähigung zur gemeinsamen Verantwortungsübernah-
me für eine nachhaltige Entwicklung neu zu konzipieren.  

Schlagwörter: Konsumismus, Nachhaltiger Konsum, Capability-Ansatz, Kulturelle 
Kompetenzen, Ethik des guten Lebens, Verantwortungsgemeinschaften 

Companies and consumers in communities of responsibility beyond consumer-
ism: Sustainability requires rethinking the interaction between producing and 
consuming 

Starting with the problems of consumerism we argue that the goal of sustainable development requires 
a reconceptualization of the interaction between companies and consumers. The culture of consumer-
ism, even if it was maximum resource-efficient, can neither be sustainable nor contribute to a good life 
as long as consumption is augmented permanently. We suggest that the spiral of consumerism can only 
be broken if companies and consumers engage in communities of responsibility. To this end, instead of 
further focusing only on (constantly new) needs, the relevance of capabilities to a good life needs to 
become center-stage. Companies and consumers can achieve this end together, if the companies develop 
the cultural competences necessary to enable consumers’ capabilities – taking into account the ecological 
and social boundaries to freedom. 

________________________ 
*  Beitrag eingereicht am 04.04.2012; nach doppelt verdecktem Gutachterverfahren überarbeitete 

Fassung angenommen am 10.09.2012. 
**  Dr. Irene Antoni-Komar, Department für Wirtschafts- und Rechtswissenschaften/Carl von 

Ossietzky Universität Oldenburg, Ammerländer Heerstr. 114-188, D-26129 Oldenburg, Tel.: 
+49-(0)441-7984457, Fax: +49-(0)441-798194457, E-Mail: irene.antoni.komar@uni-olden-
burg.de, Forschungsschwerpunkte: Nachhaltigkeits-orientierte Unternehmensführung. 

 Dr. Christian Lautermann, Department für Wirtschafts- und Rechtswissenschaften/Carl von 
Ossietzky Universität Oldenburg, Ammerländer Heerstr. 114-188, D-26129 Oldenburg, Tel.: 
+49-(0)441-7984457, Fax: +49-(0)441-798194457, E-Mail: christian.lautermann@uni-olden-
burg.de, Forschungsschwerpunkte: Nachhaltigkeits-orientierte Unternehmensführung. 

 Prof. Dr. Reinhard Pfriem, Department für Wirtschafts- und Rechtswissenschaften/Carl von 
Ossietzky Universität Oldenburg, Ammerländer Heerstr. 114-188, D-26129 Oldenburg, Tel.: 
+49-(0)441-7984457, Fax: +49-(0)441-798194457, E-Mail: reinhard.pfriem@uni-oldenburg.de, 
Forschungsschwerpunkte: Nachhaltigkeits-orientierte Unternehmensführung. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-297 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-297


 

298  

Keywords: Consumerism, Sustainable Consumption, Capabilities, Cultural Competences, Ethics of 
Good Life, Communities of Responsibility 

1. Einleitung 

Unternehmen wie Konsumenten agieren in den frühindustrialisierten Ländern und 
nicht nur dort auf der Basis von Handlungslogiken und -routinen, die historisch über 
kulturelle Entwicklungen zu rekonstruieren sind. So wird, durch die Aufklärung ge-
stützt, seit Beginn der industriekapitalistischen Entwicklung bis heute als dominantes 
zivilisatorisches Narrativ der kontinuierliche Fortschritt der Menschheit propagiert. 
Für die Ökonomie hat sich dabei die Vorstellung maximaler Versorgung mit materiel-
len Gütern und Dienstleistungen mittels ständigen wirtschaftlichen Wachstums in 
Verbindung mit kontinuierlichen technischen Innovationen als der Fortschrittsmaß-
stab durchgesetzt, wobei diejenigen wirtschaftlichen Handlungen als die besten ange-
sehen werden, welche das größtmögliche Glück für die größtmögliche Zahl bereitstel-
len (vgl. Hutcheson 2004 [1725]: 125).  
Wenn wir angesichts des heutigen Ausmaßes menschlicher (Selbst-)Zerstörung von 
der gemeinsamen Übernahme von Verantwortung durch Unternehmen und Konsu-
menten sprechen, dann wird dies nicht gelingen durch Appelle an die Einsicht, bislang 
für gut befundene Handlungsmuster aufzugeben, sondern eher durch das Erkunden 
und Erfahren der Attraktivität alternativer Handlungsmuster, die nicht unerhebliche 
Brüche mit den bisherigen darstellen. Wenn der Begriff der Verantwortung nicht nur 
auf die intendierten, sondern auch auf die nichtintendierten Folgen menschlicher 
Handlungen gerichtet ist, dann ist es von besonderem Gewicht, dass Akteure weniger 
externen Anreizen oder Verpflichtungen folgen, sondern die Möglichkeit haben, Fä-
higkeiten zur (auch radikalen) Neuorientierung ihrer Handlungsmuster zu entwickeln. 
Diese Fähigkeiten entstehen und bewähren sich nur in einer gemeinsam praktizierten 
Verantwortung der ökonomischen Interaktionspartner und nicht einseitig im Rahmen 
von Unternehmens- oder Konsumentenethik. 
Im Folgenden wird die Bedeutung einer Verantwortungsgemeinschaft zwischen Un-
ternehmen und Konsumenten für eine nachhaltige Entwicklung skizziert und dafür 
ein theoretisches Konzept entwickelt, das u.a. unter Bezugnahme auf Amartya Sen die 
Möglichkeit von Unternehmen aufzeigt, zu den Verwirklichungschancen (capabilities) 
ihrer Kunden und damit zu einem guten Leben beizutragen. Vor dem (2) Problemhin-
tergrund der nicht-nachhaltigen Konsumgesellschaft setzen wir uns (3) mit den Gren-
zen eines ökonomisch motivierten Bedürfniskonzeptes auseinander und stellen (4) 
neuere Entwicklungen für ein nachhaltigkeitsorientiertes Zusammenwirken von Pro-
duzieren und Konsumieren vor. Über die kritische Reflexion dieser Entwicklungen 
lässt sich (5) ein theoretisches Konzept von Unternehmens- und Konsumentenethik 
anschließen, das den Blick auf die Kontingenz der Trennung dieser beiden Seiten zu 
öffnen vermag. 

2. Problemhintergrund: nicht-nachhaltige Konsumgesellschaft 

Aus den Belastbarkeitsgrenzen des Erdsystems (planetary boundaries; vgl. Rockström 
2009) ergeben sich laut Gutachten des WBGU 2011 (Wissenschaftlicher Beirat der 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-297 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-297


 

zfwu 13/3 (2012), 297–316 299 

Bundesregierung Globale Umweltveränderungen) zentrale Anforderungen, um eine 
irreversible Schädigung der Weltökosysteme und deren Auswirkungen auf die 
Menschheit abzuwenden. Zur Gestaltung klimaverträglicher Gesellschaften bedarf es 
einer „Große[n] Transformation, die in eine Weltwirtschaft und -gesellschaft führt, die 
innerhalb der Grenzen des Erdsystems Wohlstand, Stabilität und Demokratie sichern 
kann“ (WBGU 2011: 87). Neben der Veränderung des High-carbon-Paradigmas in tech-
nologischer Hinsicht ist es in erster Linie der kulturelle Umbau von westlich geprägten 
Lebensstilen und Konsummustern, der eine zentrale Herausforderung darstellt. Dabei 
handelt es sich um nichtlineare Prozesse, die ko-evolutionär, multidimensional und 
dynamisch verlaufen (vgl. Grin et al. 2010). Neben den unüberschaubaren Eigendy-
namiken von selbstgesteuerten Prozessen können jedoch solche spezifischen Ak-
teurskonstellationen den Verlauf beeinflussen, die über attraktive Narrative resp. Leit-
bilder verfügen. Vorherrschend war in den vergangenen 200 Jahren ein Wohlstands-
modell der unbegrenzten Verfügbarkeit fossiler Energieträger und anderer Ressour-
cen. Nicht zuletzt aus diesem Narrativ eines kontinuierlichen Wirtschaftswachstums 
resultieren als Folgen die Übersteigerung des Konsums in Konsumismus1 und Weg-
werfgesellschaft (vgl. Bauman 2009; Reller/Holdinghausen 2011). 
Diese am quantitativen Wachstum ausgerichtete Wirtschaftsweise „produziert“ zur 
Aufrechterhaltung von Überfluss fortwährend Bedürfnisse mit weitreichenden Folgen 
für die Gesellschaft (vgl. Gronemeyer 2009). Neben der ökologischen Ausbeutung 
endlicher Ressourcen steht die subjektive Überforderung der Menschen, sich in einer 
unendlichen Spirale der Bedürfnissteigerung auf der Suche nach dem (unerreichbaren) 
Glück zu bewegen. Bauman identifiziert einen wesentlichen Treiber des Konsumis-
mus in der ständigen Zunahme und Intensivierung von Wünschen, womit die baldige 
Ersetzung der Objekte impliziert sei. Die Ära der ‚inhärenten Obsoleszenz‘ der auf 
dem Markt angebotenen Waren bringe einen atemberaubenden Aufstieg der Abfallbe-
seitigungsindustrie mit sich (Bauman 2009: 44f.), denn unstillbare Bedürfnisse sind mit 
sofortigem Konsum und sofortigem symbolischen Verschleiß sowie Entsorgung sei-
ner Objekte untrennbar verknüpft. In einer Gesellschaft, die Orientierung und Ge-
borgenheit nicht mehr länger über traditionale Beziehungen zu geben vermag, führen 
menschliche Wünsche und Sehnsüchte zu einer – häufig diffusen – Suche nach Identi-
tät und Anerkennung, deren Erfüllung primär von Waren erwartet wird (vgl. Illouz 
2003). Die Wünsche und Sehnsüchte tragen mit sich die Angst vor sozialer Exklusion 
– durch Marketing und Werbung in Bildern und Texten wird dies mittlerweile gezielt 
angesprochen (vgl. Bosch 2010; Slater 1997; Reckwitz 2006). Dieser „mentale Kapita-
lismus“ (Franck 1998) durchdringt und beherrscht unsere moderne Lebenswelt, 
schreibt sich tief in die sozialen Praktiken ein und schafft psychische Abhängigkeiten. 
So prägen Spannung und Unruhe die zeitgenössische Konsumexistenz, deren gehetz-
tes Leben in der „hurried society“ (Bertman 1998: 126) häufig in Überforderung 
mündet. 

________________________ 
1  Unter Konsumismus verstehen wir in sowohl struktureller wie kultureller Perspektive ökonomi-

sche Verhältnisse, unter denen sich Akte des Kaufens und Verkaufens insofern verselbständigt 
haben, als die Frage der Bedürftigkeit (in vorgängiger ökonomischer Terminologie auch: des 
Nutzens) gar nicht mehr gestellt wird. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-297 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-297


 

300  

Von Alain Ehrenberg als „Das erschöpfte Selbst“ (2004) und Byung-Chul Han als 
„Müdigkeitsgesellschaft“ (2010) charakterisiert, entsteht menschliches Leiden heute 
nicht mehr wie in der Vergangenheit aus einer Überfülle an Verboten und einem 
Mangel an selbstbestimmten Wahlmöglichkeiten, sondern aus einer Multioptionalität 
(Gross 1994), die zu der paradoxen Situation führt, dass wir immer unglücklicher wer-
den, je mehr (Konsum-)Optionen uns zur Auswahl stehen (Schwartz 2006). Überfluss 
und Überforderung offenbaren die Risiken der ökonomisch motivierten Bedürfnisori-
entierung, deren erforderliche Transformation Erik Assadourian drastisch beschreibt:  

„Es erfordert nichts Geringeres als eine umfassende Umwälzung der 
herrschenden kulturellen Muster, wenn man den Zusammenbruch der menschli-
chen Zivilisation verhindern will. Diese notwendige Umwälzung würde den Kon-
sumismus, das kulturelle Leitbild, das Menschen Sinn, Zufriedenheit und gesell-
schaftliche Akzeptanz in dem suchen lässt, was sie konsumieren – ausmustern und 
zu einem Tabu erklären und an seine Stelle ein neues, kulturelles Rahmenwerk set-
zen, dessen Kern Nachhaltigkeit wäre.“ (Worldwatch Institute 2010: 33f.)  

Wie könnte ein solches „neues, kulturelles Rahmenwerk“ aussehen? Wir schlagen vor, 
das postfossile2 Modell einer zukunftsfähigen Gesellschaft auf das Konzept des guten 
Lebens zu gründen, aufbauend auf den „Möglichkeiten oder umfassenden Fähigkeiten 
(capabilities) von Menschen, ein Leben führen zu können, für das sie sich mit guten 
Gründen entscheiden konnten, und das die Grundlagen der Selbstachtung nicht in 
Frage stellt“ (Sen 2000: 29). In modernen Wirtschaftsgesellschaften ist dieses Konzept 
nicht ohne die Marktakteure der anbietenden Unternehmen und nachfragenden Kon-
sumenten zu diskutieren. Mit Blick auf das rekursive – d.h. das aufeinander bezogene 
und aufeinander zurückwirkende – Zusammenspiel von Unternehmen und Konsu-
menten steht folgende Fragestellung im Fokus: Wie können Unternehmen und Kon-
sumenten ihrer gemeinsamen Verantwortung für eine nachhaltige Entwicklung ge-
recht werden, d.h. ihre Handlungsorientierungen und -muster so umstellen, dass im 
Ergebnis mehr Nachhaltigkeit herauskommt als heute noch selbst bei vielen, die sich 
Nachhaltigkeit sehr ausdrücklich auf ihre Fahnen schreiben? 
Vor dem Hintergrund der weiterhin wachsenden Konsumorientierung und vielfältiger 
Rebound-Effekte hat sich eine nur technologisch orientierte „Bewältigung“ von Res-
sourcenknappheit, -schonung und -erneuerbarkeit als völlig unzureichend erwiesen. 
Das liegt unter anderem daran, dass in solchen Ansätzen Bedürfnisse in ihrer Bedeu-
tung für das gute Leben nicht weiter reflektiert werden. Daher geht es als Nächstes 
darum, die Grenzen eines ökonomisch motivierten Bedürfniskonzeptes3 zu erkennen, 
um dann den Weg zu einer nachhaltigkeitsorientierten Neubestimmung des Zusam-
________________________ 
2  Wenn wir hier von „postfossil“ sprechen, verweisen wir damit auf ein anthropologisches Grund-

problem, das in diesem Text nicht weiter behandelt werden kann. Auch Kriege, Zerstörungen, 
Vernichtung von Biodiversität u.a. können ja in einer bestimmten Lesart als das Ausleben 
menschlicher Freiheiten verstanden werden. Unser Insistieren auf Nachhaltigkeit als Rahmen 
verantwortungsvoller Freiheitsausübung markiert in anderen Worten das klassische Erfordernis 
der Ergänzung von „Freiheit wovon“ durch „Freiheit wozu“. 

3  Von Motivation lässt sich sprechen, weil sich die der industriekapitalistischen Wirtschaftsweise 
inhärente Logik der Selbstverwertung des Werts als Handlungslogik auch subjektiv niederschlägt: 
als Motivation, möglichst alle Bedürfnisse zu solchen zu machen, die kommerzialisiert werden, al-
so der kapitalistischen Tauschlogik unterworfen werden können. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-297 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-297


 

zfwu 13/3 (2012), 297–316 301 

menwirkens zwischen Produktion und Konsum zu identifizieren und darauf aufbau-
end die Bewahrung, Entwicklung und Überlieferung von menschlichen Fähigkeiten 
gegenwärtiger und zukünftiger Generationen in die Analyse zu integrieren.  

3. Grenzen eines ökonomisch motivierten Bedürfniskonzeptes angesichts 
des Ziels einer nachhaltigen Entwicklung 

Die ökonomische Theorie lässt seit Langem die kritische Reflexion von Bedürfnissen 
verschwinden hinter einem Begriff von Präferenzen, die als subjektive Vorlieben als 
gegeben angenommen werden und die von den Wirtschaftswissenschaften nicht in 
Frage zu stellen seien. In diesem Sinne lautet das Verdikt: „De gustibus non est dispu-
tandum“ (so der Titel von Becker/Stigler 1977) und formulierte Gary Becker ein Jahr 
zuvor in seinem Economic Approach to Human Behavior apodiktisch: „Menschliches 
Verhalten heißt, dass die Beteiligten (1) das für sie Nützliche maximieren, (2) eine 
stabile Menge von Präferenzen ausbilden und (3) auf einer Vielzahl von Märkten eine 
optimale Menge von Informationen und anderen Inputs sammeln“ (Becker 1982: 14).  
Die Dynamisierung von Bedürfnissen4 als auf ein Wirtschaftsgut konkretisierten sub-
jektiven Bedürfnissen ins Unersättliche wird auf diese Weise theoretisch verdrängt, 
dient aber gleichwohl der Rechtfertigung kontinuierlicher Produktions- und Absatz-
steigerungen (vgl. Gronemeyer 2009). Solcherart ökonomisch motivierte Bedürfnis-
konzepte stehen in einem krassen Widerspruch zur Herausforderung einer nachhalti-
gen Entwicklung. Denn dass die Wirtschafts-, Arbeits- und Lebensmodelle entwickel-
ter Industriegesellschaften so umgestaltet werden müssen, dass sie auf einem begrenz-
ten Planeten global übertragbar sind, ohne dauerhafte Schäden anzurichten, ist der 
Kerngedanke der regulativen Idee nachhaltiger Entwicklung. 
Die Brundtland-Kommission nimmt die Folgen einer auf Bedürfnis- und Produkti-
onssteigerung basierten wirtschaftlichen Praxis auf, indem sie als zentrale Vorausset-
zung nachhaltiger Entwicklung neben der Befriedigung gegenwärtiger auch die Be-
rücksichtigung der Bedürfnisse zukünftiger Generationen einfordert: “Sustainable 
development is a development that meets the needs of the present without compro-
mising the ability of future generations to meet their own needs” (UN WCED 1987: 
o.S.). Das mit Nachhaltigkeit in inter- und intragenerationaler Perspektive verbundene 
Gerechtigkeitspostulat integriert die Problematik des grenzenlosen Wachstums und 
Überflusses ebenso wie die damit einhergehende Ressourcenverknappung. An anderer 
Stelle des Berichts wird außerdem hervorgehoben, dass Bedürfnisse in Bezug zur Er-
füllung der Sehnsucht aller Menschen nach dem guten Leben gesetzt werden müssen: 
“Sustainable development requires meeting the basic needs of all and extending to all 
the opportunity to satisfy their aspirations for a better life.” (UN WCED 1987: o.S.).5  
________________________ 
4  Auf diese Problematik der „Verselbständigung von Wachstumsorientierungen“ hat der Philosoph 

Friedrich Kambartel schon 1975 hingewiesen, indem er die Unterscheidung zwischen Bedürfnis-
sen und Bedarfen vorgenommen hat (Kambartel 1975: 111), auf die wir hier aber nicht weiter 
eingehen können. 

5  Die Differenz zwischen „better life“ und „gutes Leben“ lässt sich hier vor dem Hintergrund des 
Brundtlandberichts verstehen, der auf eine Verbesserung der Lebensqualität in von Armut be-
troffenen Ländern abhebt, während der Ausdruck „gutes Leben“ sich besser auf die Überflussge-
sellschaft beziehen lässt. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-297 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-297


 

302  

Zwei wichtige Referenzpunkte lassen sich daraus für eine nachhaltigkeitsorientierte 
Neukonzeption des Zusammenwirkens zwischen Unternehmen und Konsumenten 
ableiten:  
� das Postulat der inter- und intragenerationalen Gerechtigkeit und damit die 

Infragestellung von ökonomischen Bedürfniskonzepten, die mit der Beseiti-
gung von Mangelzuständen und der tendenziellen Unersättlichkeit von Bedürf-
nissen argumentieren, 

� die Perspektive des guten Lebens, das nicht in der vordergründigen Bereitstel-
lung von Konsumangeboten und konsumistischer Selbstverwirklichung zu er-
reichen ist, sondern bei dem die materielle Versorgung eingebettet ist in die 
Bewahrung, Entwicklung und Überlieferung menschlicher Fähigkeiten gegen-
wärtiger und zukünftiger Generationen. 

Kopfmüller et al. (2001) haben das Gerechtigkeitspostulat mit den Begriffen von Si-
cherung der menschlichen Existenz, Erhaltung des gesellschaftlichen Produktivpoten-
tials und Bewahrung der Entwicklungs- und Handlungsmöglichkeiten der Gesellschaft 
definiert. Diese gesellschaftlichen Entwicklungs- und Handlungsmöglichkeiten bein-
halten jedoch außerdem eine dynamische Perspektive des guten Lebens als Befriedi-
gung der menschlichen Sehnsüchte, in Freiheit ein gelingendes Leben gestalten zu 
können. Mit dieser Freiheit so umzugehen, dass nachhaltige Entwicklung möglich ist, 
bedarf offenkundig erheblicher Korrekturen an den historisch gewachsenen Wirt-
schafts-, Arbeits-, Konsum- und Lebensweisen. Insofern blicken wir im Hinblick auf 
eine zukunftsfähige Gesellschaft und Wirtschaftsweise nicht mehr primär auf Res-
sourcen- und Beständekonzepte (vgl. Faber/Manstetten 2007), auf technologisch 
motivierte Effizienzstrategien oder ökologischen Systemerhalt, sondern auf das kultu-
relle Narrativ des „guten Lebens“ und die Bedingungen seiner Ermöglichung. Wirt-
schaftsakteure stehen aus diesem Grund vor der Herausforderung, technologische 
und ökologische Strategien nachhaltiger Entwicklung durch die Gestaltung eines kul-
turellen Übergangs zu erweitern. Kultureller Übergang bedeutet für Unternehmen, 
kulturelle Kompetenzen auszubilden, um diejenigen ambivalenten kulturellen Prozesse 
in den Blick zu nehmen, die Treiber heutiger Wirtschaftsgesellschaften sind und einer 
nachhaltigen Entwicklung durch Überforderung von natürlichen und soziopsycholo-
gischen Ressourcen im Wege stehen. Wenn Unternehmen ihre Strategien so ausrich-
ten, dass die negativen Seiten dieser Prozesse nicht weiter befördert werden, leisten sie 
damit einen Beitrag, die Konsumorientierung in eine Orientierung für ein gutes Leben 
– heute und morgen – zu transformieren. Im folgenden Abschnitt wird erörtert, wie 
eine Verantwortung für das gute Leben heute und in Zukunft zwischen Unternehmen 
und Konsumenten sinnvollerweise verortet werden kann. 

4. Von der geteilten Verantwortung für nachhaltigen Konsum zu Verantwor-
tungsgemeinschaften für nachhaltige Produktions-Konsum-
Zusammenhänge 

Der Gegenstand der weiteren Überlegungen ist somit die fundamentale ökonomische 
Interaktionsbeziehung zwischen Unternehmen und Konsumenten hinsichtlich eines 
möglichen Ausweges aus der Konsumismusfalle zwischen ökologischer Nicht-
Nachhaltigkeit und soziopsychologischer Überforderung. Nachdem die Debatte über 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-297 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-297


 

zfwu 13/3 (2012), 297–316 303 

Unternehmensethik und speziell über nachhaltigkeitsorientiertes Unternehmertum in 
den letzten Jahren zunehmend um eine Debatte über Konsumentenethik und die 
Frage nach einem nachhaltigen Konsum ergänzt wurde, stellt sich heute die Frage, in 
welchem Verhältnis die populär gewordene „Corporate Social Responsibility“ zu der 
nicht minder wichtigen „Consumer Social Responsibility“ steht (vgl. Heid-
brink/Schmidt 2011). Eine häufiger vorgeschlagene Antwort darauf ist die Formel 
einer geteilten Verantwortung („shared responsibility“, nach May 1992). In Bezug auf das 
Ziel eines nachhaltigen Konsums besteht mit der Idee einer Teilung der Verantwor-
tung zwischen zahlreichen beteiligten Akteuren – neben den Unternehmen und Kon-
sumenten insbesondere den verbraucherpolitischen Institutionen des Staates, den 
Medien sowie Umwelt- und Verbraucherverbänden – die inhärente Gefahr, dass in 
diesem komplexen arbeitsteiligen Akteursgeflecht die Verantwortung wechselseitig 
zu(rück)gewiesen oder weitergereicht wird (vgl. etwa Belz/Bilharz 2007: 38; Lamla 
2011: 108f.) und damit als Ergebnis nicht mehr als eine „organisierte Unverantwort-
lichkeit“ (Beck 1988) übrig bleibt. Aber selbst für die hier betrachtete, weniger kom-
plexe, weil bilaterale Beziehung zwischen Unternehmen und Konsumenten ist das 
Problem einer geteilten Verantwortung nicht so einfach zu lösen. Denn etwa in Form 
der durchaus nahe liegenden Frage “Just where does corporate responsibility end and 
consumer responsibility begin?” (Mueller 2007) offenbart sich ein verbreiteter Fehler 
im Umgang mit Verantwortung: die Annahme, man könne Verantwortung buchstäb-
lich wie einen Kuchen zwischen den beteiligten Akteuren aufteilen (dazu kritisch Ma-
ring 2001: 117ff.). Die immer beliebter werdende Methode der Ermittlung ökologi-
scher Fußabdrücke (von Produkten, Produzenten, Konsumenten und Nationen) wird 
mithin ausdrücklich dazu gebraucht, eine geteilte Produzenten- und Konsumenten-
Verantwortung entlang der gesamten Wertschöpfungskette zu erheben und auf diese 
Weise sich wechselseitig ausschließende Anteile der Verantwortung zu ermitteln, die 
zwischen allen Akteuren in einer Ökonomie geteilt werden (vgl. Lenzen et al. 2007). 
Die Bestimmung der eigenen CO2-Bilanz beispielsweise mag als Handlungsorientie-
rung für verantwortungsbewusste Akteure sicherlich hilfreich sein. Aber als (alleinige) 
Kriterien der Verantwortungsbestimmung sind akteursbezogene Bilanzierungen und 
Zuteilungen problematisch. 
Die ursprüngliche Vorstellung einer „geteilten“ Verantwortung nach May (1992) soll 
sich von einer kollektiven Verantwortung gerade dadurch abgrenzen, dass jedes Indi-
viduum persönlich für einen Anteil an bestimmten Ergebnissen verantwortlich ist, 
wobei die Verantwortung auf eingetretene negative Handlungsfolgen oder Risiken 
bezogen wird (vgl. Young 2006: 122). Abgesehen von den Komplexitätsproblemen 
einer kausalen Zuordnung solcher Folgen zu einzelnen Akteuren, drohen insbesonde-
re zwei Aspekte des „shared-responsibility“-Konzeptes eine weiterführende ethische 
Auseinandersetzung mit dem Thema „nachhaltiger Konsum“ zu behindern: der retro-
spektive Fokus allein auf negative Handlungsfolgen sowie das statische Verständnis 
isolierter Verantwortungssubjekte. Statt einzelne Konsumenten für erfolgte Handlun-
gen, die nicht umweltfreundlich waren, verantwortlich zu machen, hält es Fahlquist 
(2009) für zielführender, Individuen eine prospektive Verantwortung für eine umwelt-
freundliche Lebensweise zuzuschreiben, die sich statt auf Verursachung und Schuld 
vielmehr auf die spezifischen Kapazitäten und Ressourcen der Akteure stützen sollte. 
Mächtigen Akteuren wie großen Unternehmen fällt dann bezüglich des Ziels eines 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-297 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-297


 

304  

nachhaltigen Konsums eine besondere prospektive Verantwortung zu, die insbeson-
dere darin bestehen kann, Möglichkeiten und Bedingungen für Konsumenten zu er-
zeugen, sich auf verantwortungsvolle Weise zu verhalten (vgl. Fahlquist 2009). Er-
kennt man die unterschiedlichen Handlungsvoraussetzungen heterogener Akteure an, 
so muss ferner die Perspektive von einer gegebenen Menge von Einzelverantwortun-
gen hinüber schwenken zu den möglichen Wegen, wie Akteurskonstellationen ihre 
Verantwortungen gemeinsam besser wahrnehmen können, etwa indem sie auf die Ver-
wirklichung gemeinsamer (Nachhaltigkeits-)Ziele und Werte hinarbeiten. Statt einer 
geteilten Verantwortung, wo die Verantwortungskomponenten für einen nachhaltigen 
Konsum zwischen den Akteuren aufgeteilt werden, würde das Bild einer Verantwor-
tungsgemeinschaft aus Interaktionspartnern des Produzierens und Konsumierens es bes-
ser erlauben, der Verantwortung als dynamischem Prozess der Verständigung gerecht 
zu werden und dem Zusammenwirken der Akteure auf die Spur zu kommen. Das Bild 
einer heterogenen Verantwortungsgemeinschaft wirft schließlich die Frage auf, wie 
sich die Akteure mit ihren spezifischen Rollen, Kapazitäten und Ressourcen innerhalb 
dieser Gemeinschaft möglichst gut gegenseitig dabei unterstützen können, die gemein-
same Verantwortung wahrzunehmen. Bevor wir dies als eigenen konzeptionellen Vor-
schlag im nächsten Abschnitt weiter vertiefen, ist zunächst zu schauen, wie bestehen-
de Konzepte sowie empirische Phänomene der Produzenten-Konsumenten-Inter-
aktion im Lichte einer Verantwortung für eine nachhaltige Entwicklung erscheinen. 
Seit Toffler (1983) wird eine zunehmende Intensität und Qualität der Produzenten-
Konsumenten-Interaktion bis hin zu ihrer Integration häufig über die hybride Figur 
des „Prosumenten“ charakterisiert. Im letzten Jahrzehnt sind im Zuge neuer Prakti-
ken, die insbesondere durch das Internet möglich geworden sind, verwandte Konzep-
te hinzugekommen, etwa das für Unternehmen produktive Potenzial des „arbeitenden 
Kunden“ (Voß/Rieder 2005), die Netzwerke „sozialer Produktion“ (Benkler 2006), 
die globale offene „Massenkollaboration“ der „Wikinomics“ (Tapscott/Williams 
2006) und die „Interaktive Wertschöpfung“ (Reichwald/Piller 2006), die auch als das 
„neue Paradigma“ der „Open Innovation“ (Chesbrough et al. 2007) verkündet wird. 
Unter Nachhaltigkeitsgesichtspunkten sind solche Konzepte vor allem in Form der 
Frage aufgegriffen worden, wie „Nachhaltigkeitsinnovationen durch Nutzerintegrati-
on“ (Belz et al. 2011; vgl. auch schon Fichter 2005) herbeigeführt werden können. 
Das veränderte Verhältnis zwischen Unternehmen und Konsumenten hin zu hybriden 
Formen des „Prosuming“ lässt sich besonders anschaulich am Beispiel des Online-
Marktplatzes eBay analysieren (vgl. Blättel-Mink et al. 2011). Die Nachhaltigkeitsrele-
vanz wird dabei in erster Linie in der Nutzungsdauerverlängerung von Gebrauchsgü-
tern durch deren Weiterverkauf über elektronische Gebrauchtwarenmärkte gesehen 
(vgl. auch schon Paech 2005). Aus verschiedenen Gründen, die vor allem etwas mit 
dem Konsumismusphänomen zu tun haben, erscheint die Hoffnung auf spürbare 
Nachhaltigkeitseffekte durch eine mögliche umweltbewusste Bewegung professionel-
ler Prosumenten, die über eBay zu einer erhöhten Nutzungsdauer beitragen, jedoch 
eher naiv. 
Als leblose institutionelle Innovation, die quasi mit „unsichtbarer Hand“, also ohne 
explizite strategische Anstrengungen Nachhaltigkeitsfortschritte herbeiführt (vgl. Fich-
ter 2009: 148f.), wird das Modell „Online-Gebrauchtwarenmarkt“ die Hoffnungen 
nicht erfüllen können. Denn der durchaus befähigungsorientierte Ansatz von eBay, es 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-297 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-297


 

zfwu 13/3 (2012), 297–316 305 

Menschen etwa durch Trainings zu ermöglichen, ihre eigenen Geschäfte (v.a. als 
Händler materieller Produkte) aufzubauen (vgl. Blättel-Mink et al. 2011: 354), steigert 
blind das Handelsvolumen und damit letztlich die negativen Umweltauswirkungen, 
solange die Befähigungsbemühungen nicht auch Nachhaltigkeitserwägungen folgen, 
die über die Förderung reiner Marktkompetenzen hinausgehen. Wie der Konsumis-
mus, etwa in Form von Schnäppchenjägerei, nicht nur einer nachhaltigen Entwicklung 
entgegensteht, sondern sogar – scheinbar paradox – den (nutzen- oder sinnstiftenden) 
Konsum reduziert, hat Rosa (2011) herausgestellt, indem er erklärt hat, wie es zu der 
heutigen „Verwechslung von Kauf und Konsum“ kommen konnte: „Weil durch das 
Kaufen sich immer Optionenräume erweitern lassen und weil der Kaufakt fast keine 
Zeitressourcen bindet, kaufen wir immer mehr Dinge, während wir die Realkon-
sumtion kaum zu steigern vermögen.“ (Rosa 2011: 127) Das heißt: Auch wenn immer 
mehr gebrauchte Bücher, Elektrogeräte oder Möbel ge- und verkauft werden – gerade 
weil es tendenziell immer mehr Gebrauchsgüter sind, die wir erwerben – bleibt immer 
weniger Zeit, sie auch tatsächlich zu nutzen. Somit beschränkt sich der Konsumge-
nuss zunehmend auf die reine Vorfreude. Eine tatsächliche Nutzung, gar eine Intensi-
vierung oder Verlängerung der Nutzung und damit eine „echte“ Bedürfnisbefriedi-
gung bzw. Wertschöpfung wird eher unwahrscheinlicher. Das paradoxe Ergebnis: 
„Weil es zu zeitaufwendig ist, Shakespeare zu lesen oder Mozart zu hören, kaufen wir 
stattdessen Goethe und Beethoven noch dazu“ (Rosa 2011: 130). 
Diese Kaufspirale zu durchbrechen und sich vom konsumistischen „Lifestyle of 
health and sustainability“ hin zu einem Lebensstil der „Voluntary Simplicity“ (vgl. 
etwa Doherty/Etzioni 2003) fortzubewegen, also nicht nur „Alternativen im Kon-
sum“, sondern auch „Alternativen zum Konsum“ (Pfriem 2011: 317ff.) zu suchen, ist 
jedoch für gehetzte und überforderte Individuen in einer beschleunigten Überflussge-
sellschaft keine Aufgabe, die kraft bloßen Umdenkens bzw. Appelle an das Verant-
wortungsbewusstsein realisiert werden kann. Der Wechsel zum „einfachen Leben“ ist 
nicht einfach. Denn ein nachhaltiger Konsum, der durch eine freiwillige Reduktion 
des materiellen Verbrauchs und des Energieverbrauchs sowie durch einen Zugewinn 
an Zeit und Muße eine höhere Lebensqualität zu erzeugen versucht, sieht sich be-
trächtlichen strukturellen und kulturellen Hindernissen ausgesetzt, die von einzelnen 
Individuen nicht ohne enorme Anstrengungen überwunden werden können (vgl. Ale-
xander 2012). Aber im Sinne einer Verantwortungsgemeinschaft für einen nachhalti-
gen Konsum jenseits des Konsumismus könnte eine solche „qualitative Konsumstei-
gerung durch quantitativen Kaufverzicht“ (Rosa 2011: 130) über neue Kooperations- 
und Integrationsformen zwischen Konsumenten und Unternehmen befördert werden.  
In jüngster Zeit breiten sich immer mehr interessante Ansätze aus, die auf Nachhaltig-
keit in konkreten Bedürfnisfeldern zielen, indem sie gemeinschaftsorientierte Verbin-
dungen zwischen Produktion und Konsum herstellen. Die bekanntesten sind vermut-
lich die neu entstehenden Energiegenossenschaften und Gemeinschaftshöfe (sog. 
Community-supported Agriculture). Letztere können als eine ethisch motivierte Kon-
sumbewegung verstanden werden, bei der ökonomische, ideologische und kulturelle 
Faktoren zu einer neuartigen Erfahrung der „Bezauberung“ zusammenfließen 
(Thompson/Coskuner-Balli 2007). Wie sich solche neuen Ansätze im Rahmen einer 
nachhaltigkeitsorientierten Unternehmens- und Konsumentenethik des guten Lebens 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-297 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-297


 

306  

beschreiben und bewerten lassen, soll mit einigen konzeptionellen Überlegungen im 
folgenden Abschnitt angesprochen werden. 

5. Capabilities fördern und Verantwortungsgemeinschaften ermöglichen 

Die Verantwortung für eine nachhaltige Entwicklung bedeutet für Konsumenten und 
Unternehmen im Kern, dass erstere nachhaltige Lebensstile und letztere nachhaltige 
Wirtschaftsweisen entwickeln, also die menschliche Selbstentfaltung durch Konsum 
(und darüber hinaus) sowie die Her- und Bereitstellung ökonomischer Leistungen mit 
Rücksicht auf andere Erdenbewohner und zukünftige Generationen zu erfolgen ha-
ben. Wird diese Verantwortung jedoch alleine als Eigenleistung isolierter Verantwor-
tungssubjekte verstanden, verschärfen sich die erwähnten Probleme der Überforde-
rung und der gegenseitigen Schuldzuweisung (vgl. Williams 2008: 467f.). Die Idee der 
Verantwortungsgemeinschaft versucht, diese Kluft zu überbrücken, indem die unter-
schiedlichen Motivationen, Ressourcen und Kompetenzen der Akteure als Potential 
für eine wechselseitige Befähigung verstanden werden. Das bedeutet, auf partner-
schaftliche Weise der jeweils anderen Seite dabei zu helfen, mehr oder besser als allei-
ne die Verantwortung für eine nachhaltige Entwicklung in ihrer spezifischen ökono-
mischen Rolle auszufüllen (vgl. Abb. 1): Auf der einen Seite können Unternehmen 
Konsumenten zu nachhaltigeren Konsummustern und Lebensstilen befähigen, indem 
sie etwa als (interaktionsorientierte) Instandhalter, Reparaturdienstleister, Renovierer, 
Umgestalter, Dienstleistungsprovider, Intermediäre und Designer die Nutzungsdauer 
und Nutzungsintensität materieller Produkte erhöhen helfen (vgl. Paech 2012: 133f.). 
Dabei ist entscheidend, dass die Nutzungsgewohnheiten, die Lebensumstände, die 
Fähigkeiten und die Wunschvorstellungen der Konsumenten in die Geschäftsmodelle 
und Strategien der Unternehmen integriert werden. Auf der anderen Seite können 
Konsumenten Unternehmen zu nachhaltigeren Wirtschaftsweisen befähigen, indem 
sie auf eine konstruktive Weise aktiv werden und den Unternehmen beispielsweise 
durch längerfristige, kumulierte Abnahmegarantien bestimmte Risiken nehmen oder 
sich in deren Leistungserstellung mit ihren spezifischen Kompetenzen einbringen. 
 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-297 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-297


zfwu 13/3 (2012), 297–316 307 

 
Abbildung 1: Verantwortungsgemeinschaft für nachhaltige Entwicklung 

(eigene Darstellung) 

Der Begriff „Befähigung“ würde alleine und allgemein gebraucht allerdings schon 
zahlreiche bestehende Nachhaltigkeitspraktiken umfassen, die angesichts des Konsu-
mismusproblems offenbar nicht ausreichen. Treffen etwa spezialisierte Handelsunter-
nehmen eine glaubwürdig an Nachhaltigkeitskriterien geprüfte Vorauswahl für ihr 
gesamtes Sortiment oder geben Hersteller technischer Güter Hinweise für einen Res-
sourcen schonenden, Lebensdauer verlängernden Gebrauch, so „befähigen“ sie Kon-
sumenten dazu, besser mit den Schwierigkeiten einer verantwortungsvollen Produkt-
wahl bzw. -benutzung zurecht zu kommen. Mit dem Begriff „Gemeinschaft“ soll 
qualitativ darüber hinausgegangen werden. Zunächst soll damit eine besondere Ver-
bundenheit, Intensität und Dauerhaftigkeit in der anzustrebenden Interaktionsbezie-
hung zwischen Unternehmen und Konsumenten ausgedrückt werden. Dies kann 
schließlich zu einer Auflösung und Umdeutung der klassischen Rollenverteilung füh-
ren. Unternehmen verstehen dann Konsumenten nicht mehr nur als passive Käu-
fer/Nachfrager mit manipulierbaren Bedürfnissen, sondern als tätige Menschen mit 
komplexen Wünschen und Möglichkeiten, ihre Leben zu gestalten; und Konsumenten 
verstehen Unternehmen nicht mehr nur als Verkäufer/Anbieter von Konsumoptio-
nen, sondern als Ermöglicher ihrer komplexen Verwirklichungschancen für ein gelin-
gendes Leben. Um diese neue Perspektive auf die Rolle und das Aufgabenfeld von 

Konsumenten Unternehmen

Die Verantwortung der Akteure 
für die eigene Entwicklung als 
Verantwortungssubjekte:

Verantwortungs-
volle menschliche 
Entfaltung beim 

Konsum

Partnerschaftliche Befähigung 
der anderen Seite, mehr/besser 
Verantwortung zu übernehmen:

Entwicklung einer 
gesellschaftlich 

verantwortlichen 
Organisation

K U

Befähigung der Unter-
nehmen durch konstruktiven 
Verbraucheraktivismus

K U

Befähigung der Konsumenten 
durch integrierende Strategien und 

Geschäftsmodelle 

Verantwortungsgemeinschaft

nachhaltige 
Lebensstile

nachhaltige 
Wirtschaftsweisen

für

nachhaltige Entwicklung

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-297 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-297


 

308  

Unternehmen und Konsumenten theoretisch zu fundieren, wollen wir einige Grund-
konzepte des Capability Approach (CA) nach Amartya Sen aufgreifen und für unseren 
Kontext fruchtbar machen. 
„Gutes Leben“ als Sinn des Wirtschaftens impliziert dem CA zufolge einen funda-
mentalen Perspektivwechsel von einer quantitativen zu einer qualitativen Argumenta-
tion menschlichen Wohlbefindens, von den zwanghaft auf Steigerung hin organisier-
ten Bedürfnissen auf die freiheitlich angelegten Fähigkeiten. Statt das Einkommen, die 
Verfügungsgewalt über Konsumgüter und den daraus resultierenden Nutzen als Be-
wertungsmaßstäbe für ein gutes Leben heranzuziehen (vgl. Clark 2005; siehe auch 
„Income-Happiness Paradox“6; Easterlin 1974; Kahneman et al. 2006), plädiert Sen 
vielmehr dafür, auf die erreichte Lebensweise und die in Freiheit (im Gegensatz zu 
Zwang) getroffene Entscheidung dafür zu setzen: “The ‘good life’ is partly a life of 
genuine choice, and not one in which the person is forced into a particular life – how-
ever rich it might be in other respects” (Sen 1996: 59). 
Menschliches Wohlbefinden (well-being) hängt dann davon ab, was ein Mensch tut oder 
ist – seinen erreichten Funktionen (achieved functionings) –, und von dem, was ein 
Mensch zu tun oder zu sein in der Lage ist (doings and beings) – der Menge seiner Ver-
wirklichungschancen (capabilities) (vgl. Leßmann 2011). Funktionen reichen dabei von 
elementaren Tätigkeiten wie wohlgenährt sein, essen und trinken bis hin zu komple-
xen Funktionen wie am gesellschaftlichen Leben teilnehmen und sich selbst achten 
(vgl. Sen 1999: 75). Die Bestimmungsfaktoren der Verwirklichungschancen lassen sich 
unterteilen in individuelle Potentiale (materielle Ressourcen, wie Einkommen und 
Güterausstattung, sowie die persönlichen Umwandlungsfaktoren: z.B. Bildungsstand, 
Gesundheit, Behinderungen, Alter, Geschlecht) und instrumentelle Freiheiten (gesell-
schaftlich bedingte Chancen) (vgl. Volkert 2005: 121f.; siehe auch Layard 2008). Auch 
für Sen gibt es „hervorragende Gründe, nicht Mittel und Zwecke zu verwechseln und 
nicht Einkommen und Vermögen für sich genommen als wichtig anzusehen, sondern 
sie abhängig davon zu bewerten, ob und wie viel sie dazu beitragen, dass Menschen 
ein gutes und lebenswertes Leben verwirklichen können“ (Sen 2010: 254). Sen formu-
liert sogar ausdrücklich einen „Gegensatz zwischen Einschätzungen, die vom Nutzen 
oder Besitz ausgehen, und dem von Freiheit ausgehenden Capability-Ansatz“ (Sen 
2010: 259). 
Unternehmen sind in diesem Konstrukt mit einer ganz besonderen Aufgabe konfron-
tiert: Mit ihren Produkten und Dienstleistungen tragen sie zur Verknüpfung der in-
strumentellen Freiheiten und individuellen Potentiale bei, indem sie die dafür notwen-
dige Güterausstattung bereitstellen, von der u.a. die Verwirklichungschancen der Men-
schen (nicht mehr primär Konsumenten!) abhängig sind. Güter sind also Mittel für 
Verwirklichungschancen von Menschen.  
Für eine gemeinsame Übernahme von Verantwortung ist es deshalb von besonderer 
Bedeutung, nicht nur auf das persönliche Wohlbefinden zu blicken, sondern das Kon-
zept des guten Lebens – heute und morgen – zu reflektieren. Hier greift Sens Vor-
schlag von „agency“, der Menschen nicht als passive Rezipienten oder unbeteiligte 
________________________ 
6  Wachsender Wohlstand ist nicht notwendig mit wachsender Zufriedenheit verbunden (vgl. auch 

Jackson 2011: 58ff.). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-297 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-297


 

zfwu 13/3 (2012), 297–316 309 

Zuschauer sehen möchte: “[Agency means] what a person can do in line with his or 
her conception of the good” (Sen 1985: 206). Agency erwächst also aus dem, was eine 
Person für gut oder richtig hält und dabei nicht nur das persönliche Wohlbefinden, 
sondern auch in ethischer Hinsicht das gute Leben im Blick hat (vgl. Crocker 1998). 
Fundamental ist jedoch auch hier die Freiheit, dies überhaupt tun zu können:  

“[Agency is] a person’s ability to pursue and realize goals that he or she values […] 
the opposite of a person with agency is someone who is forced, oppressed or pas-
sive.” (Alkire 2005: 3) 

Dabei geht es nicht darum, zu objektivieren und universalistisch festzulegen, was das 
gute Leben für alle Menschen sei (vgl. Di Giulio et al. 2010), sondern dieses als einen 
pluralistischen Prozess der freiheitlichen Befähigung im jeweiligen kulturellen Kontext 
– mit dem Ziel der Zukunftsfähigkeit aller – zu fassen. Eine weiterführende Konzep-
tion des guten Lebens hin zu nachhaltiger Entwicklung ist bei Sen jedoch nicht ange-
legt. Zwar orientiert er in einem Kapitelabschnitt seines neueren Buches über mehrere 
Seiten auf „Nachhaltige Entwicklung und Umwelt“ (Sen 2010: 275ff.), jedoch ohne 
dass daraus zusätzliche Erkenntnisse für den Nachhaltigkeitsdiskurs generiert werden 
könnten. Vielleicht lässt sich die Zurückhaltung von Sen (ohne dies hier vertiefen zu 
können) auch durch den Befund von Scholtes erklären: „Sens Konzeption baut nicht 
auf einem systematischen Gesellschaftskonzept oder -begriff auf.“ (Scholtes 2007: 
141) In einem erweiterten Verständnis des Capability Approach, das nachhaltige Ent-
wicklung integriert, berufen sich Rauschmayer et al. (2011) auf Alkire (2002), wenn sie 
Bedürfnisse als “the most fundamental dimensions of human flourishing” definieren 
und weiter ausführen: 

“Actions intended to meet these needs require no further explanation or justifica-
tion, and a heightened awareness of needs being met is accompanied by positive 
emotions (and a decrease in negative emotions).” (Rauschmayer et al. 2011: 2) 

Rauschmeyer et al. (2011) schlagen vor, die eher liberale Position Amartya Sens, was 
jeweils unter Lebensqualität zu verstehen sei, durch den Einsatz von nachhaltigkeits-
orientierten Strategien zu transformieren: “Strategies are selected within a capability 
set based on values that are linked to the cultural background of an individual” 
(Rauschmayer et al. 2011: 11).  
Der Verweis auf den kulturellen Hintergrund lässt es als zielführend erscheinen, den 
Capability Approach mit wachstumskritischen kultur- und evolutionstheoretischen 
Überlegungen zu verknüpfen. Denn gerade die Bezüge zur Kultur als „real world“ 
(Boulding 1972: 268) dürfen nicht aus den Augen verloren werden, wenn es um die 
Zukunftsfähigkeit von Gesellschaften geht. Diese Verwirklichungschancen sind be-
stimmt durch verantwortungsvolle Wahrnehmung von Freiheitsgraden in einer post-
fossilen Gesellschaft, in der nach Jackson (2011) auch die Grenzen der Freiheit mitge-
dacht werden müssen:  

„In einer begrenzten Welt sind bestimmte Freiheiten entweder unmöglich – oder 
sie sind unmoralisch. Dazu gehören zum Beispiel die Freiheit, unbegrenzt materi-
elle Güter anzuhäufen; die Freiheit, durch Konsumgüter sein soziales Ansehen zu 
steigern und dazu Kinderarbeit in der Wertschöpfungskette in Kauf zu nehmen; 
die Freiheit, sinnvolle Arbeit auf Kosten des Zusammenbruchs der Artenvielfalt 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-297 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-297


 

310  

zu finden; oder die Freiheit, am gesellschaftlichen Leben in einer Form teilzuneh-
men, die auf Kosten kommender Generationen geht“ (Jackson 2011: 62). 

Die erforderliche Transformation vom Konsumismus hin zu einer nachhaltigkeitsori-
entierten Neuausrichtung des Zusammenwirkens von Produzieren und Konsumieren 
kann nur gelingen, wenn die sozialen Praktiken nicht als zusammenhangslose Freihei-
ten für alles Mögliche, sondern als eine „Reihe beschränkter Möglichkeiten für ein 
gutes Leben innerhalb klar definierter Grenzen“ (Jackson 2011: 63) der endlichen 
ökologischen Ressourcen, der zunehmenden Weltbevölkerung und sozialer Gerech-
tigkeit interpretiert werden. In diesem Sinne bilden capabilities als Verwirklichungs-
chancen für das Wohlergehen, agency als zielgerichtetes menschliches Handeln im Hin-
blick auf die Konzeption des guten Lebens sowie strategy als Verstärkung dessen im 
Hinblick auf eine nachhaltige Entwicklung nicht nur wesentliche Kategorien für indi-
viduelles Handeln, sondern sind ebenso relevant für Unternehmen. In diesem Sinne 
adressieren wir Verantwortung ausdrücklich nicht nur an Individuen, sondern auch an 
Organisationen. Sen betont, dass „es ein signifikanter Fehler wäre, den Befähigungs-
ansatz als methodologischen Individualismus zu bezeichnen“ (Sen 2010: 272). Es 
scheint uns allerdings zu vereinfachend, wenn er – ohne weitere theoretische Erläute-
rungen dazu – formuliert: „Natürlich ist es kein Problem, sich Befähigungen von 
Gruppen vorzustellen“ (Sen 2010: 271). 
Um die beschriebenen Herausforderungen erfolgreich zu bewältigen, sind die bereit-
zustellenden Verwirklichungschancen derjenigen, die bislang nur als Kunden (und 
nicht als tätige, zu eigenständigem Handeln befähigte Menschen!) erfasst wurden, an 
die Ausbildung kultureller Kompetenzen im Strategischen Management von Unter-
nehmen zu koppeln. Joutsenvirta und Uusitalo (2009) definieren cultural competence von 
Unternehmen als Sensitivität gegenüber dem sozialen Umfeld und kulturellen Wandel 
sowie als Fähigkeit, dieses Wissen in eine verantwortungsvolle Unternehmenspraxis zu 
transferieren. In Erweiterung dazu sehen Antoni-Komar et al. (2010) kulturelle Kom-
petenzen sowohl in der Interaktion zwischen Unternehmen und Konsumenten ange-
legt, wie auch an multiple, ambivalente und sich gegenseitig verstärkende kulturelle 
Prozesse rekursiv und interdependent gekoppelt, die partiell einer nachhaltigen Ent-
wicklung der Gesellschaft entgegenwirken können. So bilden kulturelle Prozesse (wie 
z.B. Technisierung, Beschleunigung, Subjektivierung, Verwissenschaftlichung, Mediali-
sierung), die sich im Zuge der Modernisierung herausgebildet haben, Barrieren bzw. 
begrenzen Verwirklichungschancen, indem das implizite Versprechen der Entlastung 
(Technisierung und Beschleunigung), des Erlebens (Subjektivierung) und der Er-
kenntnis (Verwissenschaftlichung, Medialisierung) häufig gegenteilige Effekte hervor-
ruft: Denn gleichzeitig geht von den temporalen Pfaden eine Dynamik der Steigerung 
aus, die zu Entmündigung, Überforderung, Kompetenz- und Orientierungsverlusten 
sowie Entfremdung der Menschen führen kann. Die Frage der Unternehmensethik 
wird mit der Entwicklung von kulturellen Kompetenzen als praktischem, kontextbe-
zogenem Wissen im Strategischen Management verbunden, das sich in kritischer Be-
zugnahme zu gesellschaftlichen Entwicklungen ausbildet und die Wirkungen der zur 
Verfügung gestellten Güter und Dienstleistungen auf die Verwirklichungschancen der 
Menschen in die unternehmensstrategische Ausrichtung integriert. Im Zusammenwir-
ken des Produzierens und Konsumierens entstehen so Verantwortungsgemeinschaf-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-297 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-297


 

zfwu 13/3 (2012), 297–316 311 

ten, die sich in der Zeit bewähren müssen „als Erprobung der eigenen Vorstellungen, 
Erwartungen und Handlungsmaximen in der Begegnung mit den Ansprüchen der 
anderen“ (Gelhard 2011: 141). Ein solcher kritischer Kompetenz- und Befähigungs-
begriff zielt nicht auf die Erfüllung des angeblich Erwarteten oder auf die Schaffung 
eines zukünftigen Bedarfs, sondern auf die Begegnung, die auch Konflikte erträgt und 
dazu Antworten findet (vgl. Gelhard 2011: 144). Vor diesem Hintergrund bemisst sich 
die Verantwortung eines Unternehmens an seiner qualitativen Kooperations- und 
Entwicklungsfähigkeit und der Ermöglichung von Verwirklichungschancen der Men-
schen. Umgekehrt ist es an den Menschen, ihre Verwirklichungschancen verantwor-
tungsvoll wahrzunehmen und jenseits des Konsumismus auf das Ziel des guten Le-
bens zu richten. 

6. Fazit und Ausblick 

Wir haben gesehen, dass der Problemhintergrund des Konsumismus mit seinen 
(selbst-)zerstörerischen Konsequenzen zwischen ökologischer Nicht-Nachhaltigkeit 
und soziopsychologischer Überforderung eine konzeptionelle Neuausrichtung der 
ökonomischen Interaktion nahe legt. Weder Appelle an die Eigenverantwortung der 
Akteure noch äußere Anreize oder Verpflichtungen bieten hier den erfolgverspre-
chenden Rahmen für die Herausforderung einer gesellschaftlichen Transformation in 
Richtung Nachhaltigkeit. Um das Produzieren und Konsumieren nachhaltiger zu ma-
chen, erscheint es unumgänglich, dass Fähigkeiten zum Ausbrechen aus den Pfadab-
hängigkeiten eines Narrativs kontinuierlichen Wirtschaftswachstums und dem daraus 
resultierenden Konsumismus entwickelt und gefördert werden. Nachdem die Idee 
einer Verantwortungsgemeinschaft zwischen Unternehmen und Konsumenten, die 
sich wechselseitig zu mehr Verantwortung befähigen, als Auswegperspektive konzep-
tionell vorgestellt wurde, drängt sich die Frage auf: Wie kann sich der Übergang zu der 
postulierten Kooperations- und Entwicklungsfähigkeit konkret vollziehen?  
Der Blick in die jüngere Geschichte erfolgreicher nachhaltigkeitsorientierter Verände-
rungsbestrebungen lehrt uns, dass diese zunächst als soziale Bewegungen daherkom-
men und sich dann erst daraus wirtschaftliche Unternehmen entwickeln. Insbesondere 
für die Ernährungswirtschaft lässt sich der Prozess „von der Bewegung zur Branche“ 
(Thomas/Groß 2005) gut nachvollziehen, also wie innerhalb der letzten Jahrzehnte 
eine Welle erfolgreicher Unternehmen aus einem diffus motivierten Sammelbecken 
von Initiativen der ökologischen Landwirtschaft hervorgegangen ist. Ähnliches gilt 
auch für die Energiewirtschaft, wo die Umweltbewegung maßgeblich die Entstehung 
der Windenergiebranche beeinflusst hat, indem sie unternehmerische Gelegenheiten 
überhaupt erst bewusst gemacht hat (vgl. Sine/Lee 2009). Bezeichnenderweise sind es 
diese beiden Wirtschaftssektoren, in denen zurzeit Initiativen entstehen, die passende 
Beispiele für die hiesige Idee von Verantwortungsgemeinschaften darstellen. Im Ener-
giebereich sind es nicht nur die bereits erwähnten Energiegenossenschaften als solche, 
sondern alle diejenigen Unternehmen, die auf unterschiedliche Weise Menschen dau-
erhaft dazu befähigen, ihre Energieversorgung selbstbestimmt, dezentral und erneuer-
bar zu organisieren. Und im Ernährungsbereich stellt sich die Frage, wieso neben den 
vorgestellten Gemeinschaftshöfen (CSA) die neue Bewegung urbaner Landwirtschaft 
(vgl. Müller 2011) eigentlich eine reine „Bürgerangelegenheit“ sein muss, also warum 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-297 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-297


 

312  

Unternehmen nicht als Befähiger und Unterstützer an den Zielen des Urban Garde-
ning mitwirken können? Ein phantastisches Beispiel dafür ist das Projekt „Urban 
Farmers“ aus der Schweiz, das durch eine Kombination aus Fischzucht und Ge-
wächshaus auf städtischen Dächern nicht einfach nur eine technische Lösung zur 
nachhaltigen lokalen Lebensmittelproduktion anbietet, sondern auch Vorstellungen 
kooperativer nachbarschaftlicher Netze von Produktion und Konsum in das Konzept 
integriert. Schließlich finden sich in weiteren Bereichen Ansätze neuer produktiver 
Bewegungen mit hohem Nachhaltigkeitspotential. Juliet Schor verweist insbesondere 
auf die neuen Gemeinschaftswerkstätten, so genannte Fab Labs, die nicht nur high-
tech-orientierte Räume der lokalen Produktion und Reparatur darstellen, sondern im 
Sinne des Befähigungsgedankens auch als Zentren der Entwicklung von Fertigkeiten 
fungieren (vgl. Schor 2010: 121f.). 
Die hier vorgeschlagene Vorstellung von Verantwortungsgemeinschaften ist sicherlich 
nicht von jedem beliebigen Unternehmen umzusetzen, stellt sie doch nicht nur stren-
ge Anforderungen an die Kooperationsfähigkeit und -bereitschaft, sondern tangiert 
auch das grundlegende Selbstverständnis eines Unternehmens. Aber es ist auch kein 
Zufall, dass infolge der jüngeren Krisenerscheinungen nicht mehr nur die Produkti-
onsweisen bestehender Unternehmen auf ihre Nachhaltigkeit hin in Frage gestellt 
werden, sondern dass erstmals (oder wieder?) die ökonomischen Organisationen 
selbst zum Gegenstand der Transformationsbewegungen geworden sind. Doch letzt-
lich ist es für jeden gesellschaftlichen Akteur eine unternehmerische Aufgabe im besten 
Sinne, seine Wünsche, seine Fähigkeiten und seine Chancen auf kreative und koopera-
tive Weise auszuschöpfen. 

Literaturverzeichnis  

Alexander, S. (2012): Degrowth Implies Voluntary Simplicity: Overcoming Barriers to Sustaina-
ble Consumption, Simplicity Institute Report, 12b. 

Alkire, S. (2002): Dimensions of Human Development, in: World Development, Vol. 30/No. 
2, 181–205. 

Alkire, S. (2005): Capability and Functionings: Definition and Justification, in: Human Devel-
opment and Capability Association Briefing Note. 

Antoni-Komar, I./Lautermann, C./Pfriem, R. (2010): Kulturelle Kompetenzen. Interaktionsöko-
nomische Erweiterungsperspektiven für den Competence-based View des Strategischen 
Managements, in: Stephan, M./Kerber, W./Kessler, T./Lingenfelder, M. (Hrsg.): 25 
Jahre ressourcen- und kompetenzorientierte Forschung. Der kompetenzbasierte Ansatz 
auf dem Weg zum Schlüsselparadigma in der Managementforschung, Wiesbaden: Gab-
ler, 465–489. 

Bauman, Z. (2009): Leben als Konsum, Hamburg: Hamburger Edition. 
Beck, U. (1988): Gegengifte. Die organisierte Unverantwortlichkeit, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 
Becker, G. S. (1982): Der ökonomische Ansatz zur Erklärung menschlichen Verhaltens, Tübin-

gen: Mohr/ Siebeck. 
Becker, G. S./Stigler, G. J. (1982): De Gustibus Non Est Disputandum, in: American Economic 

Review, Vol. 67/No. 2, 76–90. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-297 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-297


 

zfwu 13/3 (2012), 297–316 313 

Belz, F.-M./Bilharz, M. (2007): Nachhaltiger Konsum, geteilte Verantwortung und Verbrau-
cherpolitik: Grundlagen, in: Belz, F.-M./Karg, G./Witt, D. (Hrsg.): Nachhaltiger Kon-
sum und Verbraucherpolitik im 21. Jahrhundert, Marburg: Metropolis, 21–52. 

Benkler, Y. (2006): The Wealth of Networks. How Social Production Transforms Markets and 
Freedom, New Haven: Yale University Press. 

Bertman, S. (1998): Hyperculture. The Human Cost of Speed, Westport: Praeger. 
Blättel-Mink, B./Clausen, J./Dalichau, D. (2011): Neue Akteure in Online-Märkten des Ge-

brauchtwarenhandels. Chancen für nachhaltigen Konsum am Beispiel eBay, in: Defila, 
R./Di Giulio, A./Kaufmann-Hayoz, R. (Hrsg.): Wesen und Wege nachhaltigen Kon-
sums. Ergebnisse aus dem Themenschwerpunkt „Vom Wissen zum Handeln – neue 
Wege zum nachhaltigen Konsum“, München: Oekom (Ergebnisse sozial-ökologischer 
Forschung, 13), 349–362. 

Bosch, A. (2010): Identität und Konsum in der Spätmoderne, in: Bosch, A. (Hrsg.): Konsum 
und Exklusion. Eine Kultursoziologie der Dinge, Bielefeld: Transcript, 163–184. 

Boulding, K. E. (1972): Toward the Development of a Cultural Economics, in: Social Science 
Quarterly, Vol. 53/No. 2, 267–284. 

Chesbrough, H. W./Vanhaverbeke, W./West, J. (2007): Open Innovation. Researching a New 
Paradigm, Oxford: Oxford University Press. 

Clark, D. A. (2005): The Capability Approach: Its Development, Critiques and Recent Ad-
vances, Oxford. Link: http://www.gprg.org/pubs/workingpapers/pdfs/gprg-wps-
032.pdf (zuletzt abgerufen am 03.12.2012). 

Crocker, D. A. (1998): Consumption, Well-Being and Capability, in: Crocker, D. A./Linden, T. 
(Ed.): Ethics of Consumption. The Good Life, Justice and Global Stewardship, Lan-
ham, Md: Rowman & Littlefield, 366–390. 

Di Giulio, A./Defila, R./Kaufmann-Hayoz, R. (2010): Gutes Leben, Bedürfnisse und nachhaltiger 
Konsum, in: Umweltpsychologie, Jg. 14/Heft 2, 10–29. 

Doherty, D./Etzioni, A. (Hrsg.) (2003): Voluntary simplicity. Responding to consumer culture, 
Lanham Md.: Rowman & Littlefield. 

Easterlin, R. A. (1974): Does Economic Growth Improve the Human Lot?, in: David, P. 
A./Reder, M. W. (Ed.): Nations and Households in Economic Growth: Essays in 
Honor of Moses Abramovitz, New York: Academic Press Inc. 

Ehrenberg, A. (2004): Das erschöpfte Selbst: Depression und Gesellschaft in der Gegenwart, 
Frankfurt a.M.: Campus. 

Faber, M./Manstetten, R. (2007): Was ist Wirtschaft? Von der Politischen Ökonomie zur Ökolo-
gischen Ökonomie, Freiburg: Alber. 

Fahlquist, J. (2009): Moral Responsibility for Environmental Problems – Individual or Institu-
tional?, in: Journal of Agricultural and Environmental Ethics, Vol. 22/No. 2, 109–124. 

Fichter, K. (2009): Verantwortung durch schöpferische Zerstörung, in: Antoni-Komar, 
I./Beermann, M./Lautermann, C./Müller, J./Paech, N./Schattke, H./Schneidewind, 
U./Schulz, R. (Hrsg.): Neue Konzepte der Ökonomik. Unternehmen zwischen Nach-
haltigkeit, Kultur und Ethik. Festschrift für Reinhard Pfriem zum 60. Geburtstag, Mar-
burg: Metropolis, 143–162. 

Franck, G. (1998): Ökonomie der Aufmerksamkeit. Ein Entwurf, München: Carl Hanser. 
Gronemeyer, M. (2009): Die Macht der Bedürfnisse. Überfluss und Knappheit. 2. Aufl. Darm-

stadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft. 
Gelhard, A. (2011): Kritik der Kompetenz, Zürich: Diaphanes. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-297 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-297


 

314  

Grin, J./Rotmans, J./Schot, J. (2010): Transitions to Sustainable Development. New Directions in 
the Study of Long Term Transformative Change, London: Routledge. 

Gross, P. (1994): Die Multioptionsgesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 
Han, B.-C. (2010): Müdigkeitsgesellschaft, Berlin: Matthes & Seitz. 
Heidbrink, L./Schmidt, I. (2011): Das Prinzip der Konsumentenverantwortung – Grundlagen, 

Bedingungen und Umsetzungen verantwortlichen Konsums, in: Heidbrink, 
L./Schmidt, I./Ahaus, B. (Hrsg.): Die Verantwortung des Konsumenten. Über das 
Verhältnis von Markt, Moral und Konsum, Frankfurt a.M.: Campus, 25–56. 

Hutcheson, F. (2004, orig. 1725): An Inquire into the Original of our Ideas of Beauty and Virtue, 
edited with an Introduction by Wolfgang Leidhold, Indianapolis: Liberty Fund. 

Illouz, E. (2003): Der Konsum der Romantik. Liebe und die kulturellen Widersprüche des 
Kapitalismus. Frankfurt a.M.: Campus. 

Jackson, T. (2011): Wohlstand ohne Wachstum. Leben und Wirtschaften in einer endlichen 
Welt, München: oekom. 

Joutsenvirta, M./Uusitalo, L. (2009): Cultural competences: An important resource in the indus-
try-NGO Dialog, in: Journal of Business Ethics, Vol. 91/No. 3, 379–390. 

Kahnemann, D./Krueger, A. B./Schkade, D./Schwarz, N./Stone, A. A. (2006): Would You Be 
Happier If You Were Richer? A Focusing Illusion, CEPS Working Paper No. 125, May 
2006. Link: www.princeton.edu/~ceps/workingpapers/125krueger.pdf (zuletzt abgeru-
fen am 02.12.2012). 

Kambartel, F. (1975): Bemerkungen zum normativen Fundament in der Ökonomie, in: Mittel-
straß, J. (Hrsg.): Methodologische Probleme einer normativ-kritischen Gesellschafts-
theorie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Kopfmüller, J./Brandl, V./Jörissen, J./Paetau, M./Banse, G./Coenen, R./Grunwald, A. (2001): Nach-
haltige Entwicklung integrativ betrachtet. Konstitutive Elemente, Regeln, Indikatoren, 
Berlin: Edition Sigma. 

Lamla, J. (2011): Verbraucherdemokratie: Ein Zwischenbericht zur Politik der Konsumgesell-
schaft, in: Heidbrink, L./Schmidt, I./Ahaus, B. (Hrsg.): Die Verantwortung des Kon-
sumenten. Über das Verhältnis von Markt, Moral und Konsum, Frankfurt a. M.: Cam-
pus, 93–112. 

Layard, R. (2008): Die glückliche Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Campus. 
Lenzen, M./Murray, J./Sack, F./Wiedmann, T. (2007): Shared producer and consumer responsi-

bility – Theory and practice, in: Ecological Economics, Vol. 61/No. 1, 27–42. 
Leßmann, O. (2011): Verwirklichungschancen und Entscheidungskompetenz, in: Sedmak, 

C./Babic, B./Bauer, R./Posch, C. (Hrsg.): Der Capability-Approach in sozialwissen-
schaftlichen Kontexten. Überlegungen zur Anschlussfähigkeit eines entwicklungspoliti-
schen Konzepts, Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, 53–73. 

Maring, M. (2001): Kollektive und korporative Verantwortung. Begriffs- und Fallstudien aus 
Wirtschaft, Technik und Alltag, Münster, Hamburg: Lit (Forum Humanität u. Ethik, 2). 

May, L. (1992): Sharing responsibility, Chicago: University of Chicago Press. 
Mueller, B. (2007): Just where does corporate responsibility end and consumer responsibility 

begin? The case of marketing food to kids around the globe, in: International Journal of 
Advertising, Vol. 26/No. 4, 561–564. 

Müller, C. (Hrsg.) (2011): Urban gardening. Über die Rückkehr der Gärten in die Stadt, Mün-
chen: oekom. 

Paech, N. (2012): Befreiung vom Überfluss. Auf dem Weg in die Postwachstumsökonomie, 
München: oekom. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-297 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-297


 

zfwu 13/3 (2012), 297–316 315 

Paech, N. (2005): eBay: Institutionelle Innovationen im Konsumbereich, in: Fichter, K./Paech, 
N./Pfriem, R. (Hrsg.): Nachhaltige Zukunftsmärkte. Orientierungen für unternehmeri-
sche Innovationsprozesse im 21. Jahrhundert, Marburg: Metropolis (Theorie der Un-
ternehmung, 29), 203–236. 

Pfriem, R. (2007): Unsere mögliche Moral heißt kulturelle Bildung. Unternehmensethik für das 
21. Jahrhundert, Marburg: Metropolis. 

Pfriem, R. (2011): Jenseits des Konsums – Die Tätigkeitsgesellschaft als nachhaltige Perspektive, 
in: Heidbrink, L./Schmidt, I./Ahaus, B. (Hrsg.): Die Verantwortung des Konsumenten. 
Über das Verhältnis von Markt, Moral und Konsum, Frankfurt a.M.: Campus, 305–324. 

Rauschmayer, F./Omann, I./Frühmann, J. (Ed.) (2011): Sustainable Development. Capabilities, 
needs, and well-being, London: Routledge. 

Reckwitz, A. (2006): Das Subjekt des Konsums in der Kultur der Moderne. Der kulturelle 
Wandel der Konsumtion, in: Rehberg, K.-S. (Hrsg): Soziale Ungleichheit – kulturelle 
Unterschiede, Frankfurt a.M.: Campus, 424–436. 

Reichwald, R./Piller, F. (2006): Interaktive Wertschöpfung. Open Innovation, Individualisierung 
und neue Formen der Arbeitsteilung, Wiesbaden: Gabler. 

Reller, A./Holdinghausen, H. (2011): Wir konsumieren uns zu Tode. Warum wir unseren Lebens-
stil ändern müssen, wenn wir überleben wollen, Frankfurt a.M.: Westend-Verlag. 

Rockström, J. et al (2009): Planetary Boundaries: Exploring the Safe Operating Space for Hu-
manity, in: Ecology and Society, Vol. 14/No. 2. Link: http://www.ecologyand 
society.org/vol14/iss2/art32/ (zuletzt abgerufen am 03.02.2012). 

Rosa, H. (2001): Über die Verwechslung von Kauf und Konsum. Paradoxien der spätmodernen 
Konsumkultur, in: Heidbrink, L./Schmidt, I./Ahaus, B. (Hrsg.): Die Verantwortung 
des Konsumenten. Über das Verhältnis von Markt, Moral und Konsum, Frankfurt 
a.M.: Campus, 115–132. 

Scholtes, F. (2007): Umweltherrschaft und Freiheit. Naturbewertung im Anschluss an Amartya 
K. Sen, Bielefeld: transcript. 

Schor, J. B. (2010): Plenitude. The New Economics of True Wealth, New York: Penguin Press. 
Schwartz, B. (2006): Anleitung zur Unzufriedenheit. Warum weniger glücklicher macht, Berlin: 

Ullstein. 
Sen, A. K. (1985): Commodities and Capabilities, Amsterdam: North-Holland. 
Sen, A. K. (1996): On the Foundations of Welfare Economics: Utility, Capability and Practical 

Reason, in: Farina, F./Hahn, F./Vannucci, S. (Ed..): Ethics, Rationality and Economic 
Behaviour, Oxford: Oxford University Press, 50–65. 

Sen, A. K. (1999): Development as Freedom, Oxford: Oxford University Press. 
Sen, A. K. (2000): Ökonomie für den Menschen. Wege zur Gerechtigkeit und Solidarität in der 

Marktwirtschaft, München, Wien: Hanser. 
Sen, A. K. (2010): Die Idee der Gerechtigkeit, München: Beck. 
Sine, W. D./Lee, B. H. (2009): Tilting at Windmills? The Environmental Movement and the 

Emergence of the U.S. Wind Energy Sector, in: Administrative Science Quarterly, Vol. 
54/No. 1, 123–155. 

Slater, D. (1997): Consumer Culture and Modernity, Cambridge: Blackwell Publishing. 
Tapscott, D./Williams, A. D. (2006): Wikinomics. How Mass Collaboration Changes Everything, 

New York: Portfolio. 
Thomas, F./Groß, D. (2005): Von der Bewegung zur Branche. Der Öko-Landbau und seine 

sozialen und regionalen Ziele – Eine Diskussion über Anspruch, Realität und Perspek-
tiven, in: Kritischer Agrarbericht 2005, 61–70. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-297 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-297


 

316  

Thompson, C. J./Coskuner-Balli, G. (2007): Enchanting Ethical Consumerism. The case of Commu-
nity Supported Agriculture, in: Journal of Consumer Culture, Vol. 7/No. 3, 275–303. 

Toffler, A. (1983): Die dritte Welle – Zukunftschance. Perspektiven für die Gesellschaft des 21. 
Jahrhunderts, München: Goldmann. 

UN WCED, United Nations World Commission on Environment and Development (1987): Our com-
mon Future. Link: http://www.un-documents.net/wced-ocf.htm (zuletzt abgerufen am 
03.12.2012). 

Volkert, J. (2005): Armut und Reichtum an Verwirklichungschancen. Amartya Sens Capability-
Konzept als Grundlage der Armuts- und Reichtumsberichterstattung, Wiesbaden: VS 
Verlag für Sozialwissenschaften. 

Voß, G. G./Rieder, K. (2005): Der arbeitende Kunde. Wenn Konsumenten zu unbezahlten 
Mitarbeitern werden, Frankfurt a.M.: Campus. 

WBGU (Hrsg.) (2011): Welt im Wandel: Gesellschaftsvertrag für eine Große Transformation. 
Hauptgutachten 2011, Berlin. 

Worldwatch Institute (Hrsg.) (2010): Zur Lage der Welt 2010. Einfach besser leben – Nachhaltig-
keit als neuer Lebensstil, München: oekom. 

Williams, G. (2008): Responsibility as a Virtue, in: Ethical Theory and Moral Practice, Vol. 
11/No. 4, 455–470. 

Young, I. M. (2006): Responsibility and Global Justice: A Social Connection Model, in: Social 
Philosophy and Policy, Vol. 23/No. 1, 102–130. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-297 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-297

