Konzepte sozialer Freiheit

Nicole J. Saam

Worin besteht soziale Freiheit? Gibt es Freiheiten, die die Philosophie, die An-
thropologie, die politische Theorie, die Rechtswissenschaft und die Theologie
in ihren langen und intensiven Auseinandersetzungen mit dem Freiheitsbe-
griff gleichsam tibersehen haben? Diese Schliisselfrage stellt sich fiir eine So-
ziologie, die sich als »a >science of unfreedomc first and foremost«' entwickelt
habe, oder in den Worten Babbies: »Surrendered freedom is the substance of soci-
ety«*. Denn, wenn Individuen als frei beschrieben werden, etwa von der Phi-
losophie, wieso zeigt ihr Handeln dann gewisse Regelmifigkeiten? Weil — so
argumentieren bereits die Klassiker der Soziologie — Klassen, Macht, Herr-
schaft, Autoritit, aber auch die Sozialisation, Ideologien, Kultur und Erzie-
hung eine Form von duflerem oder internalisiertem Zwang auf die Individuen
ausiiben, der ihre Willens- und Handlungsfreiheit beschranke. Fiir Durkheim,
Marx, Weber, Foucault, Bourdieu und Archer erscheint Freiheit daher eher als
soziale Fiktion. Die Sozialstruktur stelle — ganz im Sinne der Philosophie - ein
dufleres Hindernis dar, das es Individuen verunmogliche oder sie zumindest
darin einschrinke, »to live one’s own« life«*. Wenn manche Sozialtheoretiker,
wie etwa Habermas, Giddens oder Searle herausarbeiten, dass die Sozialstruk-
tur Freiheit nicht nur einschrinkt, sondern auch erméglicht, dann impliziert
dies nicht, dass sie Konzepte sozialer Freiheit entwickeln. Auch Sozialtheore-
tiker, die das Spezifische (post-)moderner Freiheit zu bestimmen suchen, so
etwa Bauman*, Wagner® und Prisching®, entwickeln nicht notwendigerweise

-

Bauman: Freedom, S. 5.

Babbie: What is Society? S. 46; Herv. i.O.

Aakvaag: Institutional Differentiation and Individual Freedom, S. 352.
Bauman: Freedom.

Wagner: Soziologie der Moderne; Wagner: The Question of Freedom.

a1 AW N

Prisching: Die spaitmoderne Unmoglichkeit der authentischen Person.

- am 14.02.2026, 09:4124.


https://doi.org/10.14361/9783839461884-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Akzentuierungen der Freiheit: negativ, positiv, sozial, radikaldemokratisch

ein (explizites) Konzept sozialer Freiheit. Insgesamt wurde eine genuin soziale
Freiheit aufgrund komplementirer Blickverengungen oft iibersehen.

Vor diesem Hintergrund lassen sich vier Bedingungen fiir die Entwicklung
eines Konzepts sozialer Freiheit formulieren: Es setzt erstens eine gewisse kri-
tische Distanz gegeniiber klassischen und modernen sozialtheoretischen Po-
sitionen voraus, die Freiheit als soziale Fiktion betrachten. Zweitens muss be-
stimmt werden, was das genuin »Soziale« an der Freiheit meint. Ein sozio-
logisch aufgeklirtes Konzept sozialer Freiheit wird drittens Freiheit nicht als
Gegenbegrift zu den Begriffen Notwendigkeit, Kontingenz, Zwang oder Bin-
dung bestimmen, denn ein gewisses Maf} an Determiniertheit (z.B. sozialer
Schichtzugehorigkeit oder guten Griinden folgend), an doppelter Kontingenz,
an von auflen erzwungenem Handeln (z.B. durch Befehl) und an durch sozia-
le Bindungen zumindest mitbestimmtem Handeln kennzeichnet jede Gesell-
schaft.” Schlieflich muss ein Konzept sozialer Freiheit mitdenken, dass etwa
der jeweilige Zwang und die jeweiligen Bindungen historisch kontingent sind
und Freiheit daher immer relativ zu einer bestimmten Gesellschafts- bzw. So-
zialordnung verstanden werden muss. Dies umfasst eine Antwort auf die Fra-
ge, in welcher Gesellschaft wir leben.

Im Lichte dieser Voraussetzungen sollen Konzepte als »diinn« bezeichnet
werden, die auf mehrere dieser Bedingungen nicht oder kaum eingehen.® Im
Folgenden werden nur »dicke« Konzepte sozialer Freiheit vorgestellt.

Sozialphilosophische und -theoretische Konzepte sozialer Freiheit
Nechegelianische soziale Freiheit

Die von Axel Honneth® entwickelte neohegelianische Freiheitstheorie enthilt
explizit ein Konzept sozialer Freiheit, das von ihm neben ein Konzept negati-
ver (Hobbes) und ein Konzept reflexiver (Kant, Rousseau) Freiheit gestellt wird.
»Sozial« an seiner Auffassung von Freiheit sei, dass er »eine bestimmte Insti-
tution der gesellschaftlichen Wirklichkeit [...] als Medium und Vollzugsbedin-

7 Zur sozialtheoretischen Verhiltnisbestimmung der Freiheit zu ihren Gegenbegriffen
Notwendigkeit, Kontingenz, Bindung und Zwang vgl. Kartner: Die Freiheit der Sozio-
logie.

Z.B. Oppenheim: Social Freedom and Its Parameters.
9 Honneth: Das Recht der Freiheit; Honneth: Die Armut unserer Freiheit.

- am 14.02.2026, 09:4124.


https://doi.org/10.14361/9783839461884-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nicole J. Saam: Konzepte sozialer Freiheit

gung von Freiheit«’® betrachte. Die Institutionen der politischen Sphire, der
Marktwirtschaft und der personlichen Beziehungen (Liebe, Freundschaft) er-
offneten Freiheiten, die nur dann verwirklicht werden kénnten, wenn das In-
dividuum in Kooperation mit anderen handele. Dies setze die Ubernahme ei-
ner Wir-Perspektive voraus, die mit Hegel als »Bei-Sich-Selbst-Sein im An-
deren«' beschrieben wird. Die Absichten und Wiinsche des anderen wiirden
dabei als Ermoglichungsbedingung — nicht als Grenze — der eigenen Absich-
ten und Wiinsche wahrgenommen. Soziale Freiheit bedeute den »komplette[n]
Wegfall all der Hindernisse, die die Absichten der anderen Mitsubjekte im All-
gemeinen fir mich bilden«™. Unter dieser Bedingung sei soziale Realitit »frei
von jeder Heteronomie und jedem Zwang«®. Das Konzept bezeichne eine nor-
mative Idee, die einen Zustand beschreibt, in dem die Individuen sich wech-
selseitig anerkennen und in der Verwirklichung ihrer Freiheit unterstiitzen.
Honneth diagnostiziert mit Verweis auf Verrechtlichung und Okonomi-
sierung eine Zunahme »nur »negativ« verstandener Freiheit in westeuropii-
schen Gesellschaften.” Sein Konzept sozialer Freiheit beruhe auf einer nor-
mativen Rekonstruktion, einer Freilegung normativer Grundideen, die in der
sozialen Praxis westeuropiischer Gesellschaften wirksam seien — zu erkennen
etwa in Kimpfen um Anerkennung. So sei eine zeitgemafie Gesellschaftskritik
moglich, verstanden als Freilegung vorhandener Praktiken und Kriterien der
Verwirklichung sozialer Freiheit, als Vorausentwurf nicht ausgeschépfter Ent-
wicklungspfade und als Aufweis von Praxispotenzialen.'® Honneth diagnosti-
ziert, dass wir unter einer Armut an Freiheit leben: Es sei bislang nicht gelun-
gen die Prinzipien sozialer Freiheit dort zu realisieren, wo sie am dringlichs-
ten erforderlich seien.” In Honneths normativer Rekonstruktion ist dies zum
einen die Marktsphire, die als Ort sozialer Freiheit — und weniger im Sinne
der Klassiker als Ort negativer Freiheit — gedacht wird. Im Freiheitsverspre-
chen der Moderne sei die Grundidee wirksam, dass sich die Marktteilnehmer
gegenseitig Freiheit ermdglichen. Auch die Familie sei eine freiheitsverwirk-
lichende Institution. In der Liebe und in Freundschaftsbeziehungen wiirden

10 Honneth: Das Recht der Freiheit, S. 81.

n Ebd., S. 85.

12 Honneth: Die Armut unserer Freiheit, S. 161.

13 Honneth: Das Recht der Freiheit, S. 84.

14 Honneth: Die Armut unserer Freiheit, S. 161.

15 Busen/Herzog: Die Rekonstruktion der Freiheit. S. 278f.
16  Honneth: Das Recht der Freiheit, S. 27.

17 Honneth: Die Armut unserer Freiheit, S. 7.

- am 14.02.2026, 09:4124.

137


https://doi.org/10.14361/9783839461884-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Akzentuierungen der Freiheit: negativ, positiv, sozial, radikaldemokratisch

»dank einer unterstellten >Wir«-Perspektive die Pline oder Ziele des Anderen
von vorneherein als intrinsischer Bestandteil in die Bestimmung der reigenenc
Willensabsichten einbezogen«'®. In der demokratischen Willensbildung miis-
se das Individuum sich in die Uberzeugungen anderer Personen hineinverset-
zen, »um {iberhaupt nur seine eigenen Absichten formulieren zu kénnen«”,
und diese Uberzeugungen als mogliche Korrekturinstanzen in einem koope-
rativen Unterfangen akzeptieren, »das der Suche nach einem gemeinsamen
Guten dient«*°.

Honneths Konzept sozialer Freiheit hat — neben Aspekten, die die Verhilt-
nisbestimmung zu seiner intersubjektiven Anerkennungstheorie betreffen
— vielfiltige Kritik auf sich gezogen: Es beriicksichtige nur Beziehungen
gegenseitiger Anerkennung sowie drei Institutionen der Gesellschaft.** Und
es beruhe auf einer stilisierten und teleologischen Rekonstruktion, die die
Konflikthaftigkeit der historischen Prozesse sowie Macht und Unterdriickung
als Aspekte sozialer Beziehungen — auch zwischen den Geschlechtern und
in Freundschaftsbeziehungen - ausblende, Subjekte und ihr Handeln auf
die Rolleniibernahme verkiirze sowie in Bezug auf die Verwirklichung in der
Marktwirtschaft einseitig, wenn nicht unrealistisch sei.”*

Relationale Autonomie

Die feministische und kommunitaristische Kritik am philosophischen Au-
tonomiebegriff, dessen philosophisches Verstindnis sei iiberzogen indivi-
dualistisch und Ausdruck einer androzentrischen symbolischen Ordnung,
hat das Konzept der relationalen Autonomie® hervorgebracht, das, in fun-
damentalem Sinne die Sozialitit des Menschen einschliefRend, als Konzept
sozialer Freiheit in diesem Beitrag Aufnahme finden soll, auch wenn mit
der Dimension der Selbstbestimmung (synonym: Autonomie) nur eine Di-
mension von Freiheit* herausgegriffen wird. Das Adjektiv »relational« wird

18 Ebd, S.145.

19  Ebd., S.143.

20 Ebd, S.143.

21 Aakvaag: Out of the Doll's House.

22 Browne: Critical Social Theory; Jitten: Is the Market a Sphere of Social Freedom?
23 Mackenzie/Stoljar: Relational Autonomy.

24 Vgl. Ceuss: Auffassungen der Freiheit.

- am 14.02.2026, 09:4124.


https://doi.org/10.14361/9783839461884-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nicole J. Saam: Konzepte sozialer Freiheit

dabei als Synonym zu »sozial« aufgefasst (»relational< or >social«™). Relatio-
nale Autonomie gilt als Sammelbegriff (»umbrella term«*®) fiir verschiedene
Autonomiekonzepte, die sich darin einig sind, Menschen als soziale Wesen
aufzufassen (»social embeddedness«), die zudem durch soziale Strukturen
wie Klasse, Geschlecht, Ethnizitit und Rasse beeinflusst sind, jedoch uneinig
sind, ob diese Merkmale autonomieerméglichend oder -begrenzend wirken.
In der Debatte zwischen konstitutiven und kausalen Theorien relationaler
Autonomie bleibt umstritten, welche der sozialen Merkmale als definierend
(Konstitutionsbedingungen) fiir relationale Autonomie und welche als ur-
sachlich (Ermoglichungs- bzw. Hintergrundbedingungen) in Zusammenhang
mit relationaler Autonomie stehend gelten sollen.”” Lesarten relationaler Au-
tonomie umfassen so beispielsweise die Forderungen, dass Entscheidungen
nicht unter kontrollierenden sozialen Zwingen stehen und nicht auf einem
Mangel an Selbstvertrauen oder Selbstwertschitzung basieren diirfen, sowie
die Forderung, Handelnde zum Treffen autonomer Entscheidungen zu befi-
higen (z.B. durch Dialoge, im Rahmen pidagogischer und psychologischer
Interventionen). Umstritten ist, ob bestimmte soziale Fihigkeiten (z.B. Bezie-
hungsfihigkeit) oder ein bestimmter sozialer Status (z.B. bestimmte soziale
Beziehungen, soziale Kontexte) als konstitutiv gelten miissen. Am weites-
ten gehen Forderungen, Individuen nicht linger als Entititen aufzufassen,
sondern als Andere-in-Beziehung: »relationships past, present, realized and
sought, are constitutive of the self«*®. Als Dilemma der Theoriebildung wird
diskutiert, dass Handelnde nicht mehr als autonom gelten diirfen, wenn die
sozialen Fahigkeiten oder Beziehungen, von denen das Konzept relationaler
Autonomie ausgeht, nicht (mehr) vorhanden sind.

Die praktische Anwendung des Konzepts der relationalen Autonomie — es
ist das einzige der hier besprochenen Konzepte sozialer Freiheit, das in der so-
zialen Praxis regelmiRig zur Anwendung kommt, etwa in der Medizinethik,
der Erziehung, Pflege und im Recht - darf als umstritten gelten. In der Medi-
zinethik diene der Verweis auf relationale Autonomie vielfach dazu, die Gel-
tung des Prinzips der Patientenautonomie einzuschrinken, etwa in dem Sin-
ne, dass die autonome Entscheidung nur von der Familie oder einer bestimm-

25  Christman: Relational Autonomy, Liberal Individualism, and the Social Constitution of
Selves, S.147.

26  Mackenzie/Stoljar: Relational Autonomy, S. 4.

27  Mackenzie: Feminist Conceptions of Autonomy.

28  Whitbeck: A Different Reality, S. 62.

- am 14.02.2026, 09:4124.

139


https://doi.org/10.14361/9783839461884-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Akzentuierungen der Freiheit: negativ, positiv, sozial, radikaldemokratisch

ten Gemeinschaft getroffen werde. Damit werde die Substanz der Autonomie
in Frage gestellt.”” Die von Ach & Schéne-Seifert vorgeschlagene Unterschei-
dung zwischen einer »beziehungssensitiven Prizisierung«*® und einer »rela-
tionalen Revision«* des Autonomiekonzepts vermag die Auseinandersetzun-
gen um relationale Theorien der Autonomie mit ihren unterschiedlichen Stof3-
richtungen kenntlich zu machen. Auf die Bedeutung der sozialen Kontexte fir
ein Autonomiekonzept der Sozialpolitik weist etwa die empirische Studie von
Globisch, die herausarbeitet, dass Arbeitslose deshalb (vermeidbare) Autono-
mieverluste erleiden, weil staatliche Arbeitsmarktpolitik die Relationalitit der
Autonomie verkennt.*” Als beziehungssensitiv diirfen auch Forderungen an
das Recht gelten, personale Beziehungen mit den Mitteln des Rechts aktiv zu
fordern sowie beziehungstypischen Autonomiegefihrdungen mehr Aufmerk-
sambkeit zu widmen.*

Neoweberianische soziale Freiheit

Gunnar C. Aakvaag arbeitet seit mehreren Jahren an der Entwicklung eines
deskriptiven Konzepts sozialer Freiheit, wobei zwei Aufsitze aus den Jahren
2015 und 2016 als zentral betrachtet werden konnen, die jedoch kein geschlos-
senes Bild einer reifen theoretischen Konzeption bieten, sondern theoretische
Schritte eines Suchenden markieren, der einen fruchtbaren Weg einzuschla-
gen scheint.

Als »social« freedom proper«** charakterisiert Aakvaag zunichst ein von
ihm fir moderne westliche Gesellschaften vorgeschlagenes Konzept substan-
zieller Freiheit. Soziale Praktiken, institutionalisierte Formen des Handelns
und Lebens, lieferten — auch wenn sie die Freiheit offensichtlich oft ein-
schrinkten® - die »Substanz« der Freiheit: das, woraus Individuen wihlen
konnten. Nur dank institutioneller Differenzierung — und hier argumen-
tiert er differenzierungstheoretisch, bezieht sich auf Durkheim, Luhmann
und Parsons, jedoch unter Vermeidung systemtheoretischer Konzepte —

29  Birnbacher: Autonomie, S. 11.

30  Ach/Schéne-Seifert: Relationale Autonomie, S. 57.

31 Ebd,S.57.

32 Globisch: Relationale Autonomie und Sozialpolitik.

33 Rothel: Autonomie als Bezugspunkt fiir eine Kritik der rechtlichen Regulierung des Zu-
gangs zu reproduktiven Verfahren.

34  Aakvaag: Institutional Differentiation and Individual Freedom, S. 352.

35 Ebd., S.354.

- am 14.02.2026, 09:4124.


https://doi.org/10.14361/9783839461884-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nicole J. Saam: Konzepte sozialer Freiheit

stiinden den Individuen eine Vielzahl an Handlungsméglichkeiten, Lebens-
stilen, Identititen und normativen Prinzipien zur Auswahl. Diese Aspekte der
Sozialstruktur engten die Individuen also nicht ein, sie erméglichten indivi-
duelle Freiheit — verstanden als vierdimensionales Konzept der Abwesenheit
externer Hindernisse, der Entscheidungsfreiheit, der Selbstbeherrschung
und der Selbstverwirklichung. Honneths Konzept sozialer Freiheit erfasse
in keiner Weise die Vielfalt der Institutionen in gegenwirtigen westlichen
Gesellschaften. Er konne die Bedeutung der institutionellen Differenzierung
fiir individuelle Freiheit daher nicht vollumfinglich erfassen.*® Sozialtheore-
tiker hitten die Auswirkungen institutioneller Differenzierung aus diversen
Blickwinkeln analysiert, jedoch nicht wirklich aus der Perspektive der Frei-
heit, und Schichtungstheoretiker wie Marx, Weber, Bourdieu oder Foucault
hitten mit ihrem einseitigen Blick die Sozialstruktur mit der Einschrinkung
individueller Freiheit verbunden. Institutionen wie die Wirtschaft, die Poli-
tik, die Familie, das Recht, die Wissenschaft, die Bildung, die Religion, die
Medien, das Gesundheitssystem, das Militir, die Kunst, der Sport oder die
Zivilgesellschaft gestatteten es den Individuen, eine Vielzahl von Rollen zu
iibernehmen: »[institutional differentiation] makes thousands of new catego-
ries of actions available«*” und »roles provide institutionally enabled lifestyle
opportunities«*®, Mitglieder moderner Gesellschaften seien im Gegensatz zu
Menschen, die in vormodernen Gesellschaften lebten, deren Handlungsmég-
lichkeiten weitgehend durch nur eine Institution bestimmt seien, beispiels-
weise die Kaste oder den Stamm, nicht in derselben Weise durch ihre sozialen
Institutionen begrenzt: »members of [institutionally differentiated] societies
are not locked in by social institutions«*®. Da ihnen so viele Institutionen
und Rollen offen stiinden, gebe es sogar die Mdglichkeit, eine Institution zu
verlassen und Rollen aufzugeben. Die institutionelle Differenzierung erleich-
tere nicht nur die Uberwindung externer Hindernisse, sie erleichtere und
unterstittze die Freiheit unserer Entscheidungen, unsere Selbstbeherrschung
und Selbstverwirklichung. Die Freiheit der Entscheidungen sei mit einer Last
verbunden (die auch Beck und andere*® herausgearbeitet haben): »in [insti-
tutionally differentiated] societies, such choices force themselves upon us all

36 Ebd,S. 344.

37 Ebd., S. 348.

38  Aakvaag: Institutional Differentiation and Individual Freedom, S. 348.
39 Ebd,S.348.

40  Beck (Hg.): Kinder der Freiheit.

- am 14.02.2026, 09:4124.

141


https://doi.org/10.14361/9783839461884-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Akzentuierungen der Freiheit: negativ, positiv, sozial, radikaldemokratisch

the time due to the many objectively available alternatives we confront«*.
Wie Searle betone, brichten Institutionen Verpflichtungen mit sich, die un-
sere Selbstbeherrschung férderten. Zugleich forderten die Moglichkeiten der
Spezialisierung unsere Selbstverwirklichung: »[institutionally differentiated]
societies provide us with many expert roles, with complex tasks that provide
opportunities for developing our potential and powers«**. Diese msocial<
freedom proper«, die auf der Vielfalt der Institutionen beruhe, sei bisher
iibersehen worden. Nur sie ermégliche in Verbindung mit Freiheitsrechten
und Fihigkeiten (»capabilities«*) »to live >one’s ownc life«**.

In der Tat haben die oben beschriebenen klassischen soziologischen Blick-
verengungen dazu gefithrt, dass die institutionelle Vielfalt westlicher Gesell-
schaften zwar als Multioptionsgesellschaft® theoretisiert, dabeijedoch aufan-
dere Aspekte als Freiheit abgehoben wurde: Der Blick auf die Wahlmaglichkei-
ten wurde auf kapitalistische Arbeitsmarkte verengt, Méglichkeiten und Op-
tionen der Selbstverwirklichung als neoliberale Zumutungen gewendet und
als Ursache von Pathologien der Moderne — von Anomie - kritisiert.* Aakvaag
hat also einen Punkt. Als wenig anschlussfihig muss jedoch seine Qualifizie-
rung dieser Freiheit als »substanziell« bezeichnet werden.

Mit seiner nachfolgenden theoretischen Grundlegung fiir ein Positiv-
summenmodell sozialer Freiheit, scheint es nunmehr moglich, Aakvaags
Konzept sozialer Freiheit als (neo-)weberianisch zu bezeichnen. Max Weber
habe nicht nur eine Vielzahl moderner institutioneller Sphiren beschrieben
- hier kniipft Aakvaag unmittelbar an die 2015 ausgearbeitete Konzepti-
on an — sondern auch eine grofie Sensitivitit fur die Vielfalt (»bewildering
multitude«*’) von Arten sozialer Beziehungen gezeigt. Weber konne zwei
Prinzipien beitragen, die Aakvaags Konzept sozialer Freiheit als weberianisch
auszeichneten: »the multi-relational [...] and the multi-institutional character of
social freedom«*®. Dieses Konzept sozialer Freiheit hebe hervor, dass soziale
Beziehungen nicht nur individuelle Freiheit beschrinken, sondern vielfach
erst ermdglichen, indem sie »3duflere« (objektive) Handlungsgelegenheiten

41 Aakvaag: Institutional Differentiation and Individual Freedom, S. 349.
42 Ebd,S. 351.

43 Aakvaag bezieht sich auf Sen: The Idea of Justice.

44  Aakvaag: Institutional Differentiation and Individual Freedom: S. 352.
45  Gross: Die Multioptionsgesellschaft.

46  Willig: Self-Realization Options.

47  Aakvaag: Out of the Doll’s House, S. 347.

48 Ebd., S.347; Herv.i.0.

- am 14.02.2026, 09:4124.


https://doi.org/10.14361/9783839461884-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nicole J. Saam: Konzepte sozialer Freiheit

schaffen und »innere« (subjektive) Merkmale der Person formen und stabili-
sieren, wie Identitit, Praferenzen, Werte und die Fihigkeit zu entscheiden.
Als Beispiele nennt Aakvaag soziale Beziehungen, die sozial ambivalente
Situationen, kollektive Ressourcen, neue Handlungsalternativen, neue Iden-
tititen oder etwa die Fahigkeit zur Rollendistanz herstellen. Die Verbindung
einer Vielfalt von Institutionen mit einer Vielfalt sozialer Beziehungen in der
Moderne kénne erkliren, wie und warum individuelle Freiheit in westlichen
Gesellschaften ein Massenphinomen und nicht mehr ein Privileg der Eliten
sei.

Um Missverstindnisse zu vermeiden und die soziologische Rezeption die-
ses vielversprechenden Konzepts zu erleichtern, wird Aakvaags Konzept so-
zialer Freiheit hier als neoweberianisch eingefiihrt. Weber selbst hat, wie auch
Aakvaag klarstellt, nie eine Soziologie der Freiheit konzipiert.

Was ist die Sichtweise der Subjekte selbst? Mit dieser Frage beschiftigten
sich die vorgenannten Positionen nicht. Merkmale sozialer Freiheit wurden
aus theoretischen Perspektiven hergeleitet und postuliert, und die Konzepte
wurden abhingig von der jeweiligen Theorie mehr oder weniger normativ auf-
gefasst. Was die Individuen unter Freiheit verstehen, blieb daher in den bisher
vorgestellten Konzepten sozialer Freiheit unerschlossen. Im Folgenden wird
ein empirisch fundiertes Konzept sozialer Freiheit vorgestellt.

Ein empirisch-sozialwissenschaftliches Konzept sozialer Freiheit
Disziplinierte Freiheit

Das Konzept der disziplinierten Freiheit* beriicksichtigt einerseits die Frei-
heitskonstruktionen erster Ordnung der Subjekte im Feld der Freizeit — eine
Sichtweise, die Freizeit mit Freiheit von Arbeit, Hausarbeit und von anderen
Pflichten verbindet sowie mit Freiheit zu selbstbestimmtem Handeln, mit Zeit
fiir das Selbst. Andererseits reflektiert das Adjektiv »diszipliniert«, dass — aus
sozialwissenschaftlicher Sicht — eine spezifische gesellschaftlich bedingte,
weitgehende, aber nicht vollstindige Illusion von sozialer Freiheit vorliegt.
Shir-Wise zeigte, dass mehrere Diskurse die Freiheitskonstruktionen der
Befragten aus der gehobenen israelischen Mittelschicht pragen. Die freie Zeit
sei nicht so frei wie die Subjekte es wahrnehmen, sie sei durch kulturelle

49  Shir-Wise: Disciplined Freedom; Shir-Wise: Time, Freedom and the Self.

- am 14.02.2026, 09:4124.

143


https://doi.org/10.14361/9783839461884-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M

Akzentuierungen der Freiheit: negativ, positiv, sozial, radikaldemokratisch

Krifte limitiert. Letztlich konne von einer disziplinierten Freizeit gesprochen
werden, da die Mittelschichtangehérigen die Werte der Arbeit, wie sie etwa
Max Weber in »Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus« be-
schrieben hat, und die Werte der Selbstverwirklichung, wie sie Eva Illouz*° als
therapeutisches Ethos beschrieben hat, auf die Freizeit iibertragen. Es zeigte
sich, dass die Befragten danach strebten, die Freizeit produktiv zu nutzen: Es
gelte, die kurze wertvolle Zeit der Freizeit — ob im Sport, im Kosmetiksalon
oder bei der Kultivierung des Geistes oder der Psyche — effektiv und effizient
zu nutzen, sorgsam zu planen und zu gestalten. Die freie Zeit werde als Selbst-
Projekt angelegt, gekennzeichnet durch Selbstdisziplin, Zeitoptimierung und
Multitasking, Selbstoptimierung und Leistungsstreben, Selbstverwirklichung
und Selbstverbesserung. Ein bemerkenswertes Beschiftigtsein (»conspicuous
busyness«™) kennzeichne die Selbstbeschreibungen des Freizeitverhaltens
dieser Mittelschichtangehorigen. Das therapeutische Selbst erscheine dabei
als Teil eines gemanagten Selbst, auf das das Selbst-Projekt ausgerichtet
sei. Durch Diskurse vermittelte, internalisierte kulturelle Ideale prigten die
Freiheitskonstruktion. Der liberale Diskurs des Individualismus fordere das
Gefiihl von Freiheit und Autonomie. Er betone die Bedeutung individuellen
Handelns, die personliche Verantwortung und Selbstbeherrschung als Mit-
tel und Ziel der Selbstverwirklichung. Das Gefiihl, im Rahmen des Selbst-
Projektes der Freizeit stindig selbst zu handeln, erzeuge bei den Individuen
die Wahrnehmung »that their >free< time is a matter of free choice«’*. Aus
soziologischer Perspektive schligt Shir-Wise daher das Konzept der diszipli-
nierten Freiheit fir diese Freiheitskonstruktion der israelischen Mittelschicht
vor: »Free time, it seems, is as much discipline as it is freedom«®. Sie sei
nicht schlicht als Illusion von Freiheit aufzufassen, denn die Individuen
zeigten sich zu einer Form von Widerstand als Ausdruck von Freiheit fihig
- sie mobilisierten verschiedene, auch widerspriichliche kulturelle Skripte,
um die Bedeutungen zum Ausdruck zu bringen, die sie ihrer freien Zeit
zuschrieben.>*

Dem Konzept disziplinierter Freiheit haftet etwas Widerspriichliches
an. Aber der Widerspruch ldsst sich erkliren - ohne ihn aufzuldsen: In der

50 lllouz: Saving the Modern Soul.

51 Shir-Wise: Disciplined Freedom, S. 1670.

52 Ebd., S.1689.

53 Ebd., S.1689.

54  Shir-Wise: Time, Freedom and the Self, S. 329-331.

- am 14.02.2026, 09:4124.


https://doi.org/10.14361/9783839461884-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nicole J. Saam: Konzepte sozialer Freiheit

Konstruktion erster Ordnung dominiert die Freiheit, in der Rekonstrukti-
on zweiter Ordnung die Disziplinierung. Das Konzept der disziplinierten
Freiheit konserviert die Sichtweise der Subjekte und tiberwindet sie zugleich.

Schlussbetrachtung

»Being free and unfree at the same time is perhaps the most common of our
experiences. [..] No doubt, it is one of the most profound puzzles of the hu-
man condition which sociology attempts to unravel.«*®

Genuin soziale Freiheit sollte nicht linger tibersehen werden. Sie kann als
normative Idee handlungsleitend werden. Sie kennzeichnet auch — wenn man
die klassischen soziologischen Blickverengungen hinterfragt — soziales Han-
deln: etwa, wenn die Sozialitit oder die Sozialstruktur freiheitsermoglichend
wirkt oder im scheinbar widerspriichlichen Fall, wenn auf die Handeln-
den einerseits verborgene soziale Zwinge freiheitsbeschrinkend wirken, sie
andererseits ausgedehnte Wahlmaglichkeiten fiir sich wahrnehmen.

Mit vier Thesen mochte ich iiber das zuvor Gesagte hinausweisen: (1) Als
Wertbegriffe stehen die vorgestellten sozialphilosophischen Konzepte sozialer
Freiheit in der Tradition androzentrischer, normativ iiberfrachteter und iiber-
fordernder philosophischer Konzeptionen oder sie befinden sich mitten in ei-
ner Positionsbestimmung, die dariiber hinausweisen will, und sie spiegeln da-
bei beide den Wertewandel in westlichen Gesellschaften in je eigener Weise.
(2) Fiir die Sozialtheorie stellt es eine anhaltende Herausforderung dar, Riu-
me sozialer Freiheit als solche wahrzunehmen, zu beschreiben und theoretisch
zu fassen. Es mangelt ihr bisher an begrifflicher Prizision und vielfach auch
am Willen soziale Freiheit — und nicht nur Erscheinungsformen des Neolibe-
ralismus — ernst zu nehmen. (3) Empirische Ordnungen sozialer Freiheit las-
sen sich als spezifische, historisch und kulturell kontingente Kombinationen
von Freiheiten von und Freiheiten zu konzeptualisieren — beispielsweise wur-
de ein zweites, konzeptionell vergleichsweise diinn ausgearbeitetes Konzept
disziplinierter Freiheit in der Religionssoziologie fiir die monastische Lebens-
weise vorgeschlagen®. Die Bedeutungen dieser symbolischen Ordnungen fiir

55  Bauman: Thinking Sociologically, S. 20.
56  Hilleryetal.: Towards a Sociology of Freedom; Dudley/Hillery: Freedom and Monastery
Life.

- am 14.02.2026, 09:4124.

145


https://doi.org/10.14361/9783839461884-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Akzentuierungen der Freiheit: negativ, positiv, sozial, radikaldemokratisch

die Subjekte herauszuarbeiten, ist Aufgabe empirischer Sozialforschung. Es
gibt eine Fiille empirisch fundierter Konzepte sozialer Freiheit zu erschliefRen,
die die Soziologie bisher nicht in den Blick genommen hat. (4) Soziale Frei-
heiten wurden vielen Menschen in der Corona-Krise erst bewusst — in dem
Moment, in dem sie ihre alltigliche Selbstverstindlichkeit verloren, beispiels-
weise durch Kontaktverbote. Soziale Freiheitsordnungen waren starken staat-
lichen Eingriffen ausgesetzt, ohne dass die Soziologie Gesellschaft und Politik
die Bedeutung dieser Freiheitsverluste vermitteln konnte. Dies sollte nachge-
holt werden, um die gesellschaftlichen und politischen Folgen der Pandemie
besser verstehen zu kénnen: Dazu ist eine klare Unterscheidung zwischen po-
litischen Freiheiten, sozialen Freiheiten und Freiheitsrechten notwendig.

Literatur

Aakvaag, Gunnar C.: »Institutional Differentiation and Individual Freedoms,
in: Acta Sociologica 58, Nr. 4 (2015), S. 343-356, siehe https://doi.org/10.117
7/0001699315578741

Aakvaag, Gunnar C.:»Out of the Doll's House. From Zero-Sum to Positive-Sum
Social Freedom, in: Distinktion: Journal of Social Theory 17, Nr. 3 (2016),
S. 337354, siehe https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023

Ach, Johann S./Schéne-Seifert, Bettina: »Relationale Autonomie: Eine kriti-
sche Analysex, in: Claudia Wiesemann/Alfred Simon (Hg.), Patientenau-
tonomie: Theoretische Grundlagen, praktische Anwendungen, Miinster
2013, S. 42—60, siehe https://doi.org/10.30965/9783897859661_005

Babbie, Earl R.: What is Society? Thousand Oaks, CA 1994.

Bauman, Zygmunt: Freedom, Milton Keynes 1988.

Bauman, Zygmunt: Thinking Sociologically, Oxford 1990.

Beck, Ulrich (Hg.): Kinder der Freiheit, Frankfurt a.M. 1997.

Birnbacher, Dieter: »Autonomie — Konzepte und Konflikte«, in: Annette
Riedel/Sonja Lehmeyer (Hg.), Ethik im Gesundheitswesen, Berlin 2021,
S.1-16, siehe https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1

Browne, Craig: Critical Social Theory, Los Angeles 2017.

Busen, Andreas/Herzog, Lisa: »Die Rekonstruktion der Freiheit. Ein Gesprich
mit Axel Honneth, Andreas Busen, Lisa Herzog, in: Zeitschrift fiir Politi-
sche Theorie 3, Nr. 2 (2012), S. 271-2.86.

Christman, John: »Relational Autonomy, Liberal Individualism, and the Social
Constitution of Selvesc, in: Philosophical Studies 117 (2004), S. 143—-164.

- am 14.02.2026, 09:4124.


https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.14361/9783839461884-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1

Nicole J. Saam: Konzepte sozialer Freiheit

Drerup, Johannes: »Soziorelationale Autonomie, liberaler Individualismus
und die Haltlosigkeit des modernen Selbst, in: Norbert Ricken/Rita Ca-
sale/Christiane Thompson (Hg.), Die Sozialitit der Individualisierung, Pa-
derborn 2016, S. 127-160, siehe https://doi.org/10.30965/9783657783762._0
08

Dudley, Charles J./Hillery, George A. Jr.: »Freedom and Monastery Life, in:
Journal for the Scientific Study of Religion 18, Nr. 1(1979), S. 18—28, siehe
https://doi.org/10.2307/1385374

Geuss, Raymond: »Auffassungen der Freiheitc, in: Zeitschrift fiir philosophi-
sche Forschung 49 (1995), S. 1-14.

Globisch, Claudia: »Relationale Autonomie und Sozialpolitik — eine Soziologie
der Kritike, in: Ulf Bohmann/Stefanie Borner/Diana Lindner/Jorg Ober-
thiir/André Stiegler (Hg.), Praktiken der Selbstbestimmung: Zwischen
subjektivem Anspruch und institutionellem Funktionserfordernis, Wies-
baden 2018, S. 57-87, siehe https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3

Gross, Peter: Die Multioptionsgesellschaft, Frankfurt a.M. 1994.

Hillery, George A. Jr./Dudley, Charles J./Morrow, Paula C.: »Towards a Sociol-
ogy of Freedomg, in: Social Forces 55 (1977), S. 685—700.

Honneth, Axel: Das Recht der Freiheit. Grundriss einer demokratischen Sitt-
lichkeit, Berlin 2011.

Honneth, Axel: Die Armut unserer Freiheit. Aufsitze 2012—2019, Berlin 2020.

Illouz, Eva: Saving the Modern Soul: Therapy, Emotions, and the Culture of
Self-Help, Berkeley 2008.

Jutten, Timo: »Is the Market a Sphere of Social Freedom?«, in: Critical Horizons
16, Nr. 2 (2015), S. 187—-203.

Kirtner, Jurit: Die Freiheit der Soziologie. Der Grundbegriff der Moderne und
die soziologische Theoriebildung, Weilerswist 2016.

Mackenzie, Catriona: »Feminist Conceptions of Autonomy, in: Ann Garry/
Serene J. Khader/Alison Stone (Hg.), The Routledge Companion to Femi-
nist Philosophy, London 2017, S. 515-527.

Mackenzie, Catriona/Stoljar, Natalie (Hg.): Relational Autonomy. Feminist
Perspectives on Autonomy, Agency and Social Self, Oxford 2000.

Oppenheim, Felix E.: »Social Freedom and Its Parameters, in: Journal of The-
oretical Politics 7, Nr. 4 (1995), S. 403-420.

Prisching, Manfred: »Die spitmoderne Unmdoglichkeit der authentischen Per-
son, in: Michael Hofer/Christian Rofner (Hg.), Zwischen Illusion und
Ideal: Authentizitit als Anspruch und Versprechen. Interdisziplinire An-

- am 14.02.2026, 09:4124.


https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.14361/9783839461884-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3

148

Akzentuierungen der Freiheit: negativ, positiv, sozial, radikaldemokratisch

niherungen an Wirkmacht und Deutungskraft eines strittigen Begriffs,
Regensburg 2019, S. 29-42.

Rothel, Anne: »Autonomie als Bezugspunkt fiir eine Kritik der rechtlichen Re-
gulierung des Zugangs zu reproduktiven Verfahrenc, in: Susanne Baer/Ute
Sacksofsky (Hg.), Autonomie im Recht — Geschlechtertheoretisch vermes-
sen, Baden-Baden 2018, S. 215-228, siehe https://doi.org/10.5771/9783845
290386-215

Sen, Amartya: The Idea of Justice, London 2009.

Shir-Wise, Michelle: »Disciplined Freedom: The Productive Self and Con-
spicuous Busyness in >Free< Timex, in: Time & Society 28, Nr. 4 (2019),
S. 1668-1694.

Shir-Wise, Michelle: Time, Freedom and the Self. The Cultural Construction of
»Free« Time, Cham, Schweiz 2019.

Wagner, Peter: Soziologie der Moderne. Freiheit und Disziplin, Frankfurta.M.
1995.

Wagner, Peter: »The Question of Freedom: Social and Political Progress Under
Conditions of Modernity, in: Revue Internationale De Philosophie 71, Nr.
281 (2017), S. 281-297.

Whitbeck, Caroline: »A Different Reality: Feminist Ontology«, in: Ann Garry/
Marilyn Pearsall (Hg.), Women, Knowledge and Reality, London 1989,
S. 51-76.

Willig, Rasmus: »Self-Realization Options: Contemporary Marching Order
in the Pursuit of Recognition, in: Acta Sociologica 52, Nr. 4 (2009),
S. 350-364.

- am 14.02.2026, 09:4124.


https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.14361/9783839461884-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215

