
Konzepte sozialer Freiheit

Nicole J. Saam

Worin besteht soziale Freiheit? Gibt es Freiheiten, die die Philosophie, die An-

thropologie, die politische Theorie, die Rechtswissenschaft und die Theologie

in ihren langen und intensiven Auseinandersetzungen mit dem Freiheitsbe-

griff gleichsam übersehen haben? Diese Schlüsselfrage stellt sich für eine So-

ziologie, die sich als »a ›science of unfreedom‹ first and foremost«1 entwickelt

habe, oder in den Worten Babbies: »Surrendered freedom is the substance of soci-

ety«2. Denn, wenn Individuen als frei beschrieben werden, etwa von der Phi-

losophie, wieso zeigt ihr Handeln dann gewisse Regelmäßigkeiten? Weil – so

argumentieren bereits die Klassiker der Soziologie – Klassen, Macht, Herr-

schaft, Autorität, aber auch die Sozialisation, Ideologien, Kultur und Erzie-

hung eine Form von äußerem oder internalisiertem Zwang auf die Individuen

ausüben, der ihreWillens- undHandlungsfreiheit beschränkt. FürDurkheim,

Marx,Weber, Foucault, Bourdieu und Archer erscheint Freiheit daher eher als

soziale Fiktion.Die Sozialstruktur stelle –ganz imSinne der Philosophie –ein

äußeres Hindernis dar, das es Individuen verunmögliche oder sie zumindest

darin einschränke, »to live ›one’s own‹ life«3. Wennmanche Sozialtheoretiker,

wie etwaHabermas,Giddens oder Searle herausarbeiten,dass die Sozialstruk-

tur Freiheit nicht nur einschränkt, sondern auch ermöglicht, dann impliziert

dies nicht, dass sie Konzepte sozialer Freiheit entwickeln. Auch Sozialtheore-

tiker, die das Spezifische (post-)moderner Freiheit zu bestimmen suchen, so

etwa Bauman4, Wagner5 und Prisching6, entwickeln nicht notwendigerweise

1 Bauman: Freedom, S. 5.

2 Babbie: What is Society? S. 46; Herv. i.O.

3 Aakvaag: Institutional Differentiation and Individual Freedom, S. 352.

4 Bauman: Freedom.

5 Wagner: Soziologie der Moderne; Wagner: The Question of Freedom.

6 Prisching: Die spätmoderne Unmöglichkeit der authentischen Person.

https://doi.org/10.14361/9783839461884-012 - am 14.02.2026, 09:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Akzentuierungen der Freiheit: negativ, positiv, sozial, radikaldemokratisch

ein (explizites) Konzept sozialer Freiheit. Insgesamt wurde eine genuin soziale

Freiheit aufgrund komplementärer Blickverengungen oft übersehen.

Vor diesemHintergrund lassen sich vier Bedingungen für die Entwicklung

einesKonzepts sozialer Freiheit formulieren: Es setzt erstens eine gewisse kri-

tische Distanz gegenüber klassischen und modernen sozialtheoretischen Po-

sitionen voraus, die Freiheit als soziale Fiktion betrachten. Zweitens muss be-

stimmt werden, was das genuin »Soziale« an der Freiheit meint. Ein sozio-

logisch aufgeklärtes Konzept sozialer Freiheit wird drittens Freiheit nicht als

Gegenbegriff zu den Begriffen Notwendigkeit, Kontingenz, Zwang oder Bin-

dung bestimmen, denn ein gewisses Maß an Determiniertheit (z.B. sozialer

Schichtzugehörigkeit oder gutenGründen folgend), an doppelter Kontingenz,

an von außen erzwungenemHandeln (z.B. durch Befehl) und an durch sozia-

le Bindungen zumindest mitbestimmtem Handeln kennzeichnet jede Gesell-

schaft.7 Schließlich muss ein Konzept sozialer Freiheit mitdenken, dass etwa

der jeweilige Zwang und die jeweiligen Bindungen historisch kontingent sind

und Freiheit daher immer relativ zu einer bestimmten Gesellschafts- bzw. So-

zialordnung verstanden werdenmuss. Dies umfasst eine Antwort auf die Fra-

ge, in welcher Gesellschaft wir leben.

Im Lichte dieser Voraussetzungen sollen Konzepte als »dünn« bezeichnet

werden, die auf mehrere dieser Bedingungen nicht oder kaum eingehen.8 Im

Folgenden werden nur »dicke« Konzepte sozialer Freiheit vorgestellt.

Sozialphilosophische und -theoretische Konzepte sozialer Freiheit

Neohegelianische soziale Freiheit

Die von Axel Honneth9 entwickelte neohegelianische Freiheitstheorie enthält

explizit ein Konzept sozialer Freiheit, das von ihm neben ein Konzept negati-

ver (Hobbes) undeinKonzept reflexiver (Kant,Rousseau) Freiheit gestelltwird.

›Sozial‹ an seiner Auffassung von Freiheit sei, dass er »eine bestimmte Insti-

tution der gesellschaftlichenWirklichkeit […] als Medium und Vollzugsbedin-

7 Zur sozialtheoretischen Verhältnisbestimmung der Freiheit zu ihren Gegenbegriffen

Notwendigkeit, Kontingenz, Bindung und Zwang vgl. Kärtner: Die Freiheit der Sozio-

logie.

8 Z.B. Oppenheim: Social Freedom and Its Parameters.

9 Honneth: Das Recht der Freiheit; Honneth: Die Armut unserer Freiheit.

https://doi.org/10.14361/9783839461884-012 - am 14.02.2026, 09:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicole J. Saam: Konzepte sozialer Freiheit 137

gung von Freiheit«10 betrachte. Die Institutionen der politischen Sphäre, der

Marktwirtschaft und der persönlichen Beziehungen (Liebe, Freundschaft) er-

öffneten Freiheiten, die nur dann verwirklicht werden könnten, wenn das In-

dividuum in Kooperation mit anderen handele. Dies setze die Übernahme ei-

ner Wir-Perspektive voraus, die mit Hegel als »Bei-Sich-Selbst-Sein im An-

deren«11 beschrieben wird. Die Absichten und Wünsche des anderen würden

dabei als Ermöglichungsbedingung – nicht als Grenze – der eigenen Absich-

tenundWünschewahrgenommen.SozialeFreiheit bedeuteden»komplette[n]

Wegfall all der Hindernisse, die die Absichten der anderenMitsubjekte im All-

gemeinen fürmich bilden«12. Unter dieser Bedingung sei soziale Realität »frei

von jederHeteronomie und jedemZwang«13.Das Konzept bezeichne eine nor-

mative Idee, die einen Zustand beschreibt, in dem die Individuen sich wech-

selseitig anerkennen und in der Verwirklichung ihrer Freiheit unterstützen.

Honneth diagnostiziert mit Verweis auf Verrechtlichung und Ökonomi-

sierung eine Zunahme »nur ›negativ‹«14 verstandener Freiheit in westeuropäi-

schen Gesellschaften.15 Sein Konzept sozialer Freiheit beruhe auf einer nor-

mativen Rekonstruktion, einer Freilegung normativer Grundideen, die in der

sozialen PraxiswesteuropäischerGesellschaftenwirksam seien–zu erkennen

etwa inKämpfen umAnerkennung.So sei eine zeitgemäßeGesellschaftskritik

möglich, verstanden als Freilegung vorhandener Praktiken und Kriterien der

Verwirklichung sozialer Freiheit, als Vorausentwurf nicht ausgeschöpfter Ent-

wicklungspfade und als Aufweis von Praxispotenzialen.16 Honneth diagnosti-

ziert, dass wir unter einer Armut an Freiheit leben: Es sei bislang nicht gelun-

gen die Prinzipien sozialer Freiheit dort zu realisieren, wo sie am dringlichs-

ten erforderlich seien.17 In Honneths normativer Rekonstruktion ist dies zum

einen die Marktsphäre, die als Ort sozialer Freiheit – und weniger im Sinne

der Klassiker als Ort negativer Freiheit – gedacht wird. Im Freiheitsverspre-

chen der Moderne sei die Grundidee wirksam, dass sich die Marktteilnehmer

gegenseitig Freiheit ermöglichen. Auch die Familie sei eine freiheitsverwirk-

lichende Institution. In der Liebe und in Freundschaftsbeziehungen würden

10 Honneth: Das Recht der Freiheit, S. 81.

11 Ebd., S. 85.

12 Honneth: Die Armut unserer Freiheit, S. 161.

13 Honneth: Das Recht der Freiheit, S. 84.

14 Honneth: Die Armut unserer Freiheit, S. 161.

15 Busen/Herzog: Die Rekonstruktion der Freiheit. S. 278f.

16 Honneth: Das Recht der Freiheit, S. 27.

17 Honneth: Die Armut unserer Freiheit, S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839461884-012 - am 14.02.2026, 09:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Akzentuierungen der Freiheit: negativ, positiv, sozial, radikaldemokratisch

»dank einer unterstellten ›Wir‹-Perspektive die Pläne oder Ziele des Anderen

von vorneherein als intrinsischer Bestandteil in die Bestimmung der ›eigenen‹

Willensabsichten einbezogen«18. In der demokratischenWillensbildungmüs-

se das Individuum sich in die Überzeugungen anderer Personen hineinverset-

zen, »um überhaupt nur seine eigenen Absichten formulieren zu können«19,

und diese Überzeugungen als mögliche Korrekturinstanzen in einem koope-

rativen Unterfangen akzeptieren, »das der Suche nach einem gemeinsamen

Guten dient«20.

Honneths Konzept sozialer Freiheit hat –neben Aspekten, die die Verhält-

nisbestimmung zu seiner intersubjektiven Anerkennungstheorie betreffen

– vielfältige Kritik auf sich gezogen: Es berücksichtige nur Beziehungen

gegenseitiger Anerkennung sowie drei Institutionen der Gesellschaft.21 Und

es beruhe auf einer stilisierten und teleologischen Rekonstruktion, die die

Konflikthaftigkeit der historischen Prozesse sowieMacht undUnterdrückung

als Aspekte sozialer Beziehungen – auch zwischen den Geschlechtern und

in Freundschaftsbeziehungen – ausblende, Subjekte und ihr Handeln auf

die Rollenübernahme verkürze sowie in Bezug auf die Verwirklichung in der

Marktwirtschaft einseitig, wenn nicht unrealistisch sei.22

Relationale Autonomie

Die feministische und kommunitaristische Kritik am philosophischen Au-

tonomiebegriff, dessen philosophisches Verständnis sei überzogen indivi-

dualistisch und Ausdruck einer androzentrischen symbolischen Ordnung,

hat das Konzept der relationalen Autonomie23 hervorgebracht, das, in fun-

damentalem Sinne die Sozialität des Menschen einschließend, als Konzept

sozialer Freiheit in diesem Beitrag Aufnahme finden soll, auch wenn mit

der Dimension der Selbstbestimmung (synonym: Autonomie) nur eine Di-

mension von Freiheit24 herausgegriffen wird. Das Adjektiv »relational« wird

18 Ebd., S. 145.

19 Ebd., S. 143.

20 Ebd., S. 143.

21 Aakvaag: Out of the Doll’s House.

22 Browne: Critical Social Theory; Jütten: Is the Market a Sphere of Social Freedom?

23 Mackenzie/Stoljar: Relational Autonomy.

24 Vgl. Geuss: Auffassungen der Freiheit.

https://doi.org/10.14361/9783839461884-012 - am 14.02.2026, 09:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicole J. Saam: Konzepte sozialer Freiheit 139

dabei als Synonym zu »sozial« aufgefasst (»›relational‹ or ›social‹«25). Relatio-

nale Autonomie gilt als Sammelbegriff (»umbrella term«26) für verschiedene

Autonomiekonzepte, die sich darin einig sind, Menschen als soziale Wesen

aufzufassen (»social embeddedness«), die zudem durch soziale Strukturen

wie Klasse, Geschlecht, Ethnizität und Rasse beeinflusst sind, jedoch uneinig

sind, ob diese Merkmale autonomieermöglichend oder -begrenzend wirken.

In der Debatte zwischen konstitutiven und kausalen Theorien relationaler

Autonomie bleibt umstritten, welche der sozialen Merkmale als definierend

(Konstitutionsbedingungen) für relationale Autonomie und welche als ur-

sächlich (Ermöglichungs- bzw.Hintergrundbedingungen) in Zusammenhang

mit relationaler Autonomie stehend gelten sollen.27 Lesarten relationaler Au-

tonomie umfassen so beispielsweise die Forderungen, dass Entscheidungen

nicht unter kontrollierenden sozialen Zwängen stehen und nicht auf einem

Mangel an Selbstvertrauen oder Selbstwertschätzung basieren dürfen, sowie

die Forderung, Handelnde zum Treffen autonomer Entscheidungen zu befä-

higen (z.B. durch Dialoge, im Rahmen pädagogischer und psychologischer

Interventionen).Umstritten ist, ob bestimmte soziale Fähigkeiten (z.B. Bezie-

hungsfähigkeit) oder ein bestimmter sozialer Status (z.B. bestimmte soziale

Beziehungen, soziale Kontexte) als konstitutiv gelten müssen. Am weites-

ten gehen Forderungen, Individuen nicht länger als Entitäten aufzufassen,

sondern als Andere-in-Beziehung: »relationships past, present, realized and

sought, are constitutive of the self«28. Als Dilemma der Theoriebildung wird

diskutiert, dass Handelnde nicht mehr als autonom gelten dürfen, wenn die

sozialen Fähigkeiten oder Beziehungen, von denen das Konzept relationaler

Autonomie ausgeht, nicht (mehr) vorhanden sind.

Die praktische Anwendung des Konzepts der relationalen Autonomie – es

ist das einzige der hier besprochenenKonzepte sozialer Freiheit, das in der so-

zialen Praxis regelmäßig zur Anwendung kommt, etwa in der Medizinethik,

der Erziehung, Pflege und im Recht – darf als umstritten gelten. In der Medi-

zinethik diene der Verweis auf relationale Autonomie vielfach dazu, die Gel-

tung des Prinzips der Patientenautonomie einzuschränken, etwa in dem Sin-

ne, dass die autonome Entscheidung nur von der Familie oder einer bestimm-

25 Christman: Relational Autonomy, Liberal Individualism, and the Social Constitution of

Selves, S. 147.

26 Mackenzie/Stoljar: Relational Autonomy, S. 4.

27 Mackenzie: Feminist Conceptions of Autonomy.

28 Whitbeck: A Different Reality, S. 62.

https://doi.org/10.14361/9783839461884-012 - am 14.02.2026, 09:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Akzentuierungen der Freiheit: negativ, positiv, sozial, radikaldemokratisch

ten Gemeinschaft getroffen werde. Damit werde die Substanz der Autonomie

in Frage gestellt.29 Die von Ach & Schöne-Seifert vorgeschlagene Unterschei-

dung zwischen einer »beziehungssensitiven Präzisierung«30 und einer »rela-

tionalen Revision«31 des Autonomiekonzepts vermag die Auseinandersetzun-

genumrelationaleTheorien der Autonomiemit ihrenunterschiedlichenStoß-

richtungen kenntlich zumachen. Auf die Bedeutung der sozialen Kontexte für

ein Autonomiekonzept der Sozialpolitik weist etwa die empirische Studie von

Globisch, die herausarbeitet, dass Arbeitslose deshalb (vermeidbare) Autono-

mieverluste erleiden,weil staatliche Arbeitsmarktpolitik die Relationalität der

Autonomie verkennt.32 Als beziehungssensitiv dürfen auch Forderungen an

das Recht gelten, personale Beziehungen mit den Mitteln des Rechts aktiv zu

fördern sowie beziehungstypischen Autonomiegefährdungenmehr Aufmerk-

samkeit zu widmen.33

Neoweberianische soziale Freiheit

Gunnar C. Aakvaag arbeitet seit mehreren Jahren an der Entwicklung eines

deskriptiven Konzepts sozialer Freiheit, wobei zwei Aufsätze aus den Jahren

2015 und 2016 als zentral betrachtet werden können, die jedoch kein geschlos-

senes Bild einer reifen theoretischen Konzeption bieten, sondern theoretische

Schritte eines Suchenden markieren, der einen fruchtbaren Weg einzuschla-

gen scheint.

Als »›social‹ freedom proper«34 charakterisiert Aakvaag zunächst ein von

ihm für moderne westliche Gesellschaften vorgeschlagenes Konzept substan-

zieller Freiheit. Soziale Praktiken, institutionalisierte Formen des Handelns

und Lebens, lieferten – auch wenn sie die Freiheit offensichtlich oft ein-

schränkten35 – die »Substanz« der Freiheit: das, woraus Individuen wählen

könnten. Nur dank institutioneller Differenzierung – und hier argumen-

tiert er differenzierungstheoretisch, bezieht sich auf Durkheim, Luhmann

und Parsons, jedoch unter Vermeidung systemtheoretischer Konzepte –

29 Birnbacher: Autonomie, S. 11.

30 Ach/Schöne-Seifert: Relationale Autonomie, S. 57.

31 Ebd, S. 57.

32 Globisch: Relationale Autonomie und Sozialpolitik.

33 Röthel: Autonomie als Bezugspunkt für eine Kritik der rechtlichen Regulierung des Zu-

gangs zu reproduktiven Verfahren.

34 Aakvaag: Institutional Differentiation and Individual Freedom, S. 352.

35 Ebd., S. 354.

https://doi.org/10.14361/9783839461884-012 - am 14.02.2026, 09:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicole J. Saam: Konzepte sozialer Freiheit 141

stünden den Individuen eine Vielzahl an Handlungsmöglichkeiten, Lebens-

stilen, Identitäten und normativen Prinzipien zur Auswahl.Diese Aspekte der

Sozialstruktur engten die Individuen also nicht ein, sie ermöglichten indivi-

duelle Freiheit – verstanden als vierdimensionales Konzept der Abwesenheit

externer Hindernisse, der Entscheidungsfreiheit, der Selbstbeherrschung

und der Selbstverwirklichung. Honneths Konzept sozialer Freiheit erfasse

in keiner Weise die Vielfalt der Institutionen in gegenwärtigen westlichen

Gesellschaften. Er könne die Bedeutung der institutionellen Differenzierung

für individuelle Freiheit daher nicht vollumfänglich erfassen.36 Sozialtheore-

tiker hätten die Auswirkungen institutioneller Differenzierung aus diversen

Blickwinkeln analysiert, jedoch nicht wirklich aus der Perspektive der Frei-

heit, und Schichtungstheoretiker wie Marx, Weber, Bourdieu oder Foucault

hätten mit ihrem einseitigen Blick die Sozialstruktur mit der Einschränkung

individueller Freiheit verbunden. Institutionen wie die Wirtschaft, die Poli-

tik, die Familie, das Recht, die Wissenschaft, die Bildung, die Religion, die

Medien, das Gesundheitssystem, das Militär, die Kunst, der Sport oder die

Zivilgesellschaft gestatteten es den Individuen, eine Vielzahl von Rollen zu

übernehmen: »[institutional differentiation] makes thousands of new catego-

ries of actions available«37 und »roles provide institutionally enabled lifestyle

opportunities«38. Mitglieder moderner Gesellschaften seien im Gegensatz zu

Menschen, die in vormodernen Gesellschaften lebten, deren Handlungsmög-

lichkeiten weitgehend durch nur eine Institution bestimmt seien, beispiels-

weise die Kaste oder den Stamm, nicht in derselbenWeise durch ihre sozialen

Institutionen begrenzt: »members of [institutionally differentiated] societies

are not locked in by social institutions«39. Da ihnen so viele Institutionen

und Rollen offen stünden, gebe es sogar die Möglichkeit, eine Institution zu

verlassen und Rollen aufzugeben. Die institutionelle Differenzierung erleich-

tere nicht nur die Überwindung externer Hindernisse, sie erleichtere und

unterstütze die Freiheit unserer Entscheidungen, unsere Selbstbeherrschung

und Selbstverwirklichung. Die Freiheit der Entscheidungen sei mit einer Last

verbunden (die auch Beck und andere40 herausgearbeitet haben): »in [insti-

tutionally differentiated] societies, such choices force themselves upon us all

36 Ebd., S. 344.

37 Ebd., S. 348.

38 Aakvaag: Institutional Differentiation and Individual Freedom, S. 348.

39 Ebd., S. 348.

40 Beck (Hg.): Kinder der Freiheit.

https://doi.org/10.14361/9783839461884-012 - am 14.02.2026, 09:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Akzentuierungen der Freiheit: negativ, positiv, sozial, radikaldemokratisch

the time due to the many objectively available alternatives we confront«41.

Wie Searle betone, brächten Institutionen Verpflichtungen mit sich, die un-

sere Selbstbeherrschung förderten. Zugleich förderten die Möglichkeiten der

Spezialisierung unsere Selbstverwirklichung: »[institutionally differentiated]

societies provide us with many expert roles, with complex tasks that provide

opportunities for developing our potential and powers«42. Diese »›social‹

freedom proper«, die auf der Vielfalt der Institutionen beruhe, sei bisher

übersehen worden. Nur sie ermögliche in Verbindung mit Freiheitsrechten

und Fähigkeiten (»capabilities«43) »to live ›one’s own‹ life«44.

In der Tat haben die oben beschriebenen klassischen soziologischen Blick-

verengungen dazu geführt, dass die institutionelle Vielfalt westlicher Gesell-

schaftenzwaralsMultioptionsgesellschaft45 theoretisiert,dabei jedochauf an-

dere Aspekte als Freiheit abgehobenwurde:Der Blick auf dieWahlmöglichkei-

ten wurde auf kapitalistische Arbeitsmärkte verengt, Möglichkeiten und Op-

tionen der Selbstverwirklichung als neoliberale Zumutungen gewendet und

alsUrsache vonPathologien derModerne–vonAnomie–kritisiert.46 Aakvaag

hat also einen Punkt. Als wenig anschlussfähig muss jedoch seine Qualifizie-

rung dieser Freiheit als »substanziell« bezeichnet werden.

Mit seiner nachfolgenden theoretischen Grundlegung für ein Positiv-

summenmodell sozialer Freiheit, scheint es nunmehr möglich, Aakvaags

Konzept sozialer Freiheit als (neo-)weberianisch zu bezeichnen. Max Weber

habe nicht nur eine Vielzahl moderner institutioneller Sphären beschrieben

– hier knüpft Aakvaag unmittelbar an die 2015 ausgearbeitete Konzepti-

on an – sondern auch eine große Sensitivität für die Vielfalt (»bewildering

multitude«47) von Arten sozialer Beziehungen gezeigt. Weber könne zwei

Prinzipien beitragen, die Aakvaags Konzept sozialer Freiheit als weberianisch

auszeichneten: »the multi-relational […] and the multi-institutional character of

social freedom«48. Dieses Konzept sozialer Freiheit hebe hervor, dass soziale

Beziehungen nicht nur individuelle Freiheit beschränken, sondern vielfach

erst ermöglichen, indem sie »äußere« (objektive) Handlungsgelegenheiten

41 Aakvaag: Institutional Differentiation and Individual Freedom, S. 349.

42 Ebd., S. 351.

43 Aakvaag bezieht sich auf Sen: The Idea of Justice.

44 Aakvaag: Institutional Differentiation and Individual Freedom: S. 352.

45 Gross: Die Multioptionsgesellschaft.

46 Willig: Self-Realization Options.

47 Aakvaag: Out of the Doll’s House, S. 347.

48 Ebd., S. 347; Herv. i.O.

https://doi.org/10.14361/9783839461884-012 - am 14.02.2026, 09:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicole J. Saam: Konzepte sozialer Freiheit 143

schaffen und »innere« (subjektive) Merkmale der Person formen und stabili-

sieren, wie Identität, Präferenzen, Werte und die Fähigkeit zu entscheiden.

Als Beispiele nennt Aakvaag soziale Beziehungen, die sozial ambivalente

Situationen, kollektive Ressourcen, neue Handlungsalternativen, neue Iden-

titäten oder etwa die Fähigkeit zur Rollendistanz herstellen. Die Verbindung

einer Vielfalt von Institutionen mit einer Vielfalt sozialer Beziehungen in der

Moderne könne erklären, wie und warum individuelle Freiheit in westlichen

Gesellschaften ein Massenphänomen und nicht mehr ein Privileg der Eliten

sei.

UmMissverständnisse zu vermeiden und die soziologische Rezeption die-

ses vielversprechenden Konzepts zu erleichtern, wird Aakvaags Konzept so-

zialer Freiheit hier als neoweberianisch eingeführt.Weber selbst hat, wie auch

Aakvaag klarstellt, nie eine Soziologie der Freiheit konzipiert.

Was ist die Sichtweise der Subjekte selbst? Mit dieser Frage beschäftigten

sich die vorgenannten Positionen nicht. Merkmale sozialer Freiheit wurden

aus theoretischen Perspektiven hergeleitet und postuliert, und die Konzepte

wurden abhängig vonder jeweiligenTheoriemehr oderweniger normativ auf-

gefasst.Was die Individuen unter Freiheit verstehen, blieb daher in den bisher

vorgestellten Konzepten sozialer Freiheit unerschlossen. Im Folgenden wird

ein empirisch fundiertes Konzept sozialer Freiheit vorgestellt.

Ein empirisch-sozialwissenschaftliches Konzept sozialer Freiheit

Disziplinierte Freiheit

Das Konzept der disziplinierten Freiheit49 berücksichtigt einerseits die Frei-

heitskonstruktionen erster Ordnung der Subjekte im Feld der Freizeit – eine

Sichtweise, die Freizeit mit Freiheit von Arbeit, Hausarbeit und von anderen

Pflichten verbindet sowiemit Freiheit zu selbstbestimmtemHandeln,mit Zeit

für das Selbst. Andererseits reflektiert das Adjektiv »diszipliniert«, dass – aus

sozialwissenschaftlicher Sicht – eine spezifische gesellschaftlich bedingte,

weitgehende, aber nicht vollständige Illusion von sozialer Freiheit vorliegt.

Shir-Wise zeigte, dass mehrere Diskurse die Freiheitskonstruktionen der

Befragten aus der gehobenen israelischenMittelschicht prägen. Die freie Zeit

sei nicht so frei wie die Subjekte es wahrnehmen, sie sei durch kulturelle

49 Shir-Wise: Disciplined Freedom; Shir-Wise: Time, Freedom and the Self.

https://doi.org/10.14361/9783839461884-012 - am 14.02.2026, 09:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Akzentuierungen der Freiheit: negativ, positiv, sozial, radikaldemokratisch

Kräfte limitiert. Letztlich könne von einer disziplinierten Freizeit gesprochen

werden, da die Mittelschichtangehörigen die Werte der Arbeit, wie sie etwa

MaxWeber in »Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus« be-

schrieben hat, und dieWerte der Selbstverwirklichung,wie sie Eva Illouz50 als

therapeutisches Ethos beschrieben hat, auf die Freizeit übertragen. Es zeigte

sich, dass die Befragten danach strebten, die Freizeit produktiv zu nutzen: Es

gelte, die kurze wertvolle Zeit der Freizeit – ob im Sport, im Kosmetiksalon

oder bei der Kultivierung des Geistes oder der Psyche – effektiv und effizient

zu nutzen, sorgsamzuplanenund zu gestalten.Die freie Zeitwerde als Selbst-

Projekt angelegt, gekennzeichnet durch Selbstdisziplin, Zeitoptimierung und

Multitasking, Selbstoptimierung und Leistungsstreben, Selbstverwirklichung

und Selbstverbesserung. Ein bemerkenswertes Beschäftigtsein (»conspicuous

busyness«51) kennzeichne die Selbstbeschreibungen des Freizeitverhaltens

dieser Mittelschichtangehörigen. Das therapeutische Selbst erscheine dabei

als Teil eines gemanagten Selbst, auf das das Selbst-Projekt ausgerichtet

sei. Durch Diskurse vermittelte, internalisierte kulturelle Ideale prägten die

Freiheitskonstruktion. Der liberale Diskurs des Individualismus fördere das

Gefühl von Freiheit und Autonomie. Er betone die Bedeutung individuellen

Handelns, die persönliche Verantwortung und Selbstbeherrschung als Mit-

tel und Ziel der Selbstverwirklichung. Das Gefühl, im Rahmen des Selbst-

Projektes der Freizeit ständig selbst zu handeln, erzeuge bei den Individuen

die Wahrnehmung »that their ›free‹ time is a matter of free choice«52. Aus

soziologischer Perspektive schlägt Shir-Wise daher das Konzept der diszipli-

nierten Freiheit für diese Freiheitskonstruktion der israelischenMittelschicht

vor: »Free time, it seems, is as much discipline as it is freedom«53. Sie sei

nicht schlicht als Illusion von Freiheit aufzufassen, denn die Individuen

zeigten sich zu einer Form von Widerstand als Ausdruck von Freiheit fähig

– sie mobilisierten verschiedene, auch widersprüchliche kulturelle Skripte,

um die Bedeutungen zum Ausdruck zu bringen, die sie ihrer freien Zeit

zuschrieben.54

Dem Konzept disziplinierter Freiheit haftet etwas Widersprüchliches

an. Aber der Widerspruch lässt sich erklären – ohne ihn aufzulösen: In der

50 Illouz: Saving the Modern Soul.

51 Shir-Wise: Disciplined Freedom, S. 1670.

52 Ebd., S. 1689.

53 Ebd., S. 1689.

54 Shir-Wise: Time, Freedom and the Self, S. 329–331.

https://doi.org/10.14361/9783839461884-012 - am 14.02.2026, 09:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicole J. Saam: Konzepte sozialer Freiheit 145

Konstruktion erster Ordnung dominiert die Freiheit, in der Rekonstrukti-

on zweiter Ordnung die Disziplinierung. Das Konzept der disziplinierten

Freiheit konserviert die Sichtweise der Subjekte und überwindet sie zugleich.

Schlussbetrachtung

»Being free and unfree at the same time is perhaps themost common of our

experiences. […] No doubt, it is one of the most profound puzzles of the hu-

man condition which sociology attempts to unravel.«55

Genuin soziale Freiheit sollte nicht länger übersehen werden. Sie kann als

normative Idee handlungsleitendwerden. Sie kennzeichnet auch –wennman

die klassischen soziologischen Blickverengungen hinterfragt – soziales Han-

deln: etwa, wenn die Sozialität oder die Sozialstruktur freiheitsermöglichend

wirkt oder im scheinbar widersprüchlichen Fall, wenn auf die Handeln-

den einerseits verborgene soziale Zwänge freiheitsbeschränkend wirken, sie

andererseits ausgedehnteWahlmöglichkeiten für sich wahrnehmen.

Mit vier Thesen möchte ich über das zuvor Gesagte hinausweisen: (1) Als

Wertbegriffe stehendie vorgestellten sozialphilosophischenKonzepte sozialer

Freiheit in der Tradition androzentrischer, normativ überfrachteter und über-

fordernder philosophischer Konzeptionen oder sie befinden sichmitten in ei-

ner Positionsbestimmung,die darüber hinausweisenwill, und sie spiegeln da-

bei beide den Wertewandel in westlichen Gesellschaften in je eigener Weise.

(2) Für die Sozialtheorie stellt es eine anhaltende Herausforderung dar, Räu-

me sozialer Freiheit als solche wahrzunehmen, zu beschreiben und theoretisch

zu fassen. Es mangelt ihr bisher an begrifflicher Präzision und vielfach auch

amWillen soziale Freiheit – und nicht nur Erscheinungsformen des Neolibe-

ralismus – ernst zu nehmen. (3) Empirische Ordnungen sozialer Freiheit las-

sen sich als spezifische, historisch und kulturell kontingente Kombinationen

von Freiheiten von und Freiheiten zu konzeptualisieren – beispielsweise wur-

de ein zweites, konzeptionell vergleichsweise dünn ausgearbeitetes Konzept

disziplinierter Freiheit in der Religionssoziologie für diemonastische Lebens-

weise vorgeschlagen56. Die Bedeutungen dieser symbolischen Ordnungen für

55 Bauman: Thinking Sociologically, S. 20.

56 Hillery et al.: Towards a Sociology of Freedom;Dudley/Hillery: FreedomandMonastery

Life.

https://doi.org/10.14361/9783839461884-012 - am 14.02.2026, 09:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Akzentuierungen der Freiheit: negativ, positiv, sozial, radikaldemokratisch

die Subjekte herauszuarbeiten, ist Aufgabe empirischer Sozialforschung. Es

gibt eine Fülle empirisch fundierter Konzepte sozialer Freiheit zu erschließen,

die die Soziologie bisher nicht in den Blick genommen hat. (4) Soziale Frei-

heiten wurden vielen Menschen in der Corona-Krise erst bewusst – in dem

Moment, in dem sie ihre alltägliche Selbstverständlichkeit verloren, beispiels-

weise durch Kontaktverbote. Soziale Freiheitsordnungenwaren starken staat-

lichen Eingriffen ausgesetzt, ohne dass die Soziologie Gesellschaft und Politik

die Bedeutung dieser Freiheitsverluste vermitteln konnte. Dies sollte nachge-

holt werden, um die gesellschaftlichen und politischen Folgen der Pandemie

besser verstehen zu können: Dazu ist eine klare Unterscheidung zwischen po-

litischen Freiheiten, sozialen Freiheiten und Freiheitsrechten notwendig.

Literatur

Aakvaag, Gunnar C.: »Institutional Differentiation and Individual Freedom«,

in: Acta Sociologica 58, Nr. 4 (2015), S. 343–356, siehe https://doi.org/10.117

7/0001699315578741

Aakvaag,GunnarC.: »Out of theDoll’sHouse.FromZero-SumtoPositive-Sum

Social Freedom«, in: Distinktion: Journal of Social Theory 17, Nr. 3 (2016),

S. 337–354, siehe https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023

Ach, Johann S./Schöne-Seifert, Bettina: »Relationale Autonomie: Eine kriti-

sche Analyse«, in: Claudia Wiesemann/Alfred Simon (Hg.), Patientenau-

tonomie: Theoretische Grundlagen, praktische Anwendungen, Münster

2013, S. 42–60, siehe https://doi.org/10.30965/9783897859661_005

Babbie, Earl R.: What is Society?Thousand Oaks, CA 1994.

Bauman, Zygmunt: Freedom,Milton Keynes 1988.

Bauman, Zygmunt:Thinking Sociologically, Oxford 1990.

Beck, Ulrich (Hg.): Kinder der Freiheit, Frankfurt a.M. 1997.

Birnbacher, Dieter: »Autonomie – Konzepte und Konflikte«, in: Annette

Riedel/Sonja Lehmeyer (Hg.), Ethik im Gesundheitswesen, Berlin 2021,

S. 1–16, siehe https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1

Browne, Craig: Critical Social Theory, Los Angeles 2017.

Busen, Andreas/Herzog, Lisa: »Die Rekonstruktion der Freiheit. Ein Gespräch

mit Axel Honneth, Andreas Busen, Lisa Herzog«, in: Zeitschrift für Politi-

scheTheorie 3, Nr. 2 (2012), S. 271–286.

Christman, John: »Relational Autonomy, Liberal Individualism, and the Social

Constitution of Selves«, in: Philosophical Studies 117 (2004), S. 143–164.

https://doi.org/10.14361/9783839461884-012 - am 14.02.2026, 09:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.14361/9783839461884-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1177/0001699315578741
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.1080/1600910X.2016.1211023
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.30965/9783897859661_005
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1
https://doi.org/10.1007/978-3-662-58685-3_74-1


Nicole J. Saam: Konzepte sozialer Freiheit 147

Drerup, Johannes: »Soziorelationale Autonomie, liberaler Individualismus

und die Haltlosigkeit des modernen Selbst«, in: Norbert Ricken/Rita Ca-

sale/ChristianeThompson (Hg.),Die Sozialität der Individualisierung,Pa-

derborn 2016, S. 127–160, siehe https://doi.org/10.30965/9783657783762_0

08

Dudley, Charles J./Hillery, George A. Jr.: »Freedom and Monastery Life«, in:

Journal for the Scientific Study of Religion 18, Nr. 1 (1979), S. 18–28, siehe

https://doi.org/10.2307/1385374

Geuss, Raymond: »Auffassungen der Freiheit«, in: Zeitschrift für philosophi-

sche Forschung 49 (1995), S. 1–14.

Globisch, Claudia: »Relationale Autonomie und Sozialpolitik – eine Soziologie

der Kritik«, in: Ulf Bohmann/Stefanie Börner/Diana Lindner/Jörg Ober-

thür/André Stiegler (Hg.), Praktiken der Selbstbestimmung: Zwischen

subjektivem Anspruch und institutionellem Funktionserfordernis, Wies-

baden 2018, S. 57–87, siehe https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3

Gross, Peter: Die Multioptionsgesellschaft, Frankfurt a.M. 1994.

Hillery, George A. Jr./Dudley, Charles J./Morrow, Paula C.: »Towards a Sociol-

ogy of Freedom«, in: Social Forces 55 (1977), S. 685–700.

Honneth, Axel: Das Recht der Freiheit. Grundriss einer demokratischen Sitt-

lichkeit, Berlin 2011.

Honneth, Axel: Die Armut unserer Freiheit. Aufsätze 2012–2019, Berlin 2020.

Illouz, Eva: Saving the Modern Soul: Therapy, Emotions, and the Culture of

Self-Help, Berkeley 2008.

Jütten,Timo: »Is theMarket aSphere of Social Freedom?«, in:CriticalHorizons

16, Nr. 2 (2015), S. 187–203.

Kärtner, Jurit: Die Freiheit der Soziologie. Der Grundbegriff der Moderne und

die soziologischeTheoriebildung,Weilerswist 2016.

Mackenzie, Catriona: »Feminist Conceptions of Autonomy«, in: Ann Garry/

Serene J. Khader/Alison Stone (Hg.), The Routledge Companion to Femi-

nist Philosophy, London 2017, S. 515–527.

Mackenzie, Catriona/Stoljar, Natalie (Hg.): Relational Autonomy. Feminist

Perspectives on Autonomy, Agency and Social Self, Oxford 2000.

Oppenheim, Felix E.: »Social Freedom and Its Parameters«, in: Journal ofThe-

oretical Politics 7, Nr. 4 (1995), S. 403–420.

Prisching,Manfred: »Die spätmoderne Unmöglichkeit der authentischen Per-

son«, in: Michael Hofer/Christian Rößner (Hg.), Zwischen Illusion und

Ideal: Authentizität als Anspruch und Versprechen. Interdisziplinäre An-

https://doi.org/10.14361/9783839461884-012 - am 14.02.2026, 09:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.14361/9783839461884-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.30965/9783657783762_008
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.2307/1385374
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14987-1_3


148 Akzentuierungen der Freiheit: negativ, positiv, sozial, radikaldemokratisch

näherungen an Wirkmacht und Deutungskraft eines strittigen Begriffs,

Regensburg 2019, S. 29–42.

Röthel, Anne: »Autonomie als Bezugspunkt für eine Kritik der rechtlichen Re-

gulierungdesZugangs zu reproduktivenVerfahren«, in: SusanneBaer/Ute

Sacksofsky (Hg.), Autonomie im Recht –Geschlechtertheoretisch vermes-

sen, Baden-Baden 2018, S. 215–228, siehe https://doi.org/10.5771/9783845

290386-215

Sen, Amartya:The Idea of Justice, London 2009.

Shir-Wise, Michelle: »Disciplined Freedom: The Productive Self and Con-

spicuous Busyness in ›Free‹ Time«, in: Time & Society 28, Nr. 4 (2019),

S. 1668–1694.

Shir-Wise,Michelle: Time, Freedom and the Self.TheCultural Construction of

»Free« Time, Cham, Schweiz 2019.

Wagner, Peter: Soziologie derModerne. Freiheit undDisziplin, Frankfurt a.M.

1995.

Wagner, Peter: »The Question of Freedom: Social and Political Progress Under

Conditions of Modernity«, in: Revue Internationale De Philosophie 71, Nr.

281 (2017), S. 281–297.

Whitbeck, Caroline: »A Different Reality: Feminist Ontology«, in: Ann Garry/

Marilyn Pearsall (Hg.), Women, Knowledge and Reality, London 1989,

S. 51–76.

Willig, Rasmus: »Self-Realization Options: Contemporary Marching Order

in the Pursuit of Recognition«, in: Acta Sociologica 52, Nr. 4 (2009),

S. 350–364.

https://doi.org/10.14361/9783839461884-012 - am 14.02.2026, 09:41:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.14361/9783839461884-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215
https://doi.org/10.5771/9783845290386-215

