
204 Politik als ästhetische Praxis

Damit kommen im Geschmacksurteil noch einmal jene beiden Aspekte

reflektierender Urteile zusammen, die Riha betont hatte: Erstens han-

delt es sich um ein (selbst-)reflexives Urteil, das mit dem Horizont der

Erkenntnis überhaupt auf unsere Erkenntnisbedingungen, und damit

auch auf unsere Weise die Welt wahrzunehmen und zu erkennen, re-

flektiert. Das ästhetische Urteil gibt uns so die Möglichkeit unsere ko-

gnitive Verfasstheit zu spüren, die – wie mit Riha gezeigt – immer um

ein Moment der Unverfügbarkeit (des Dinges an sich) strukturiert bzw.

der Negativität gekennzeichnet ist. Die ästhetische Unterbrechung, je-

ner lustvolle Zustand, in dem wir weilen ist dabei zugleich der Ort in-

tersubjektiver Kommunikation. Denn diese Reflexion auf die Erkennt-

nisbedingungen ist verbunden mit der Setzung einer kommunikativen

Gemeinschaft.304 Diese Gemeinschaft des sensus communis wird jedoch

von keiner letzten Grundlage verbürgt, sie ist Aufgabe und Einheits-

punkt einer ästhetischen Gemeinschaft. Somit ist das ästhetische Ur-

teil der Anspruch auf eine zu konstituierende Kommunikationsgemein-

schaft, indem es ein unterbrechendes und eröffnendes Element ein-

führt. Welcher Art diese öffnende Arbeit des ästhetischen Urteils ist,

soll im folgenden Abschnitt diskutiert werden.

4.3 Ästhetik als Ausdruck menschlicher Unbestimmtheit

In einem letzten Abschnitt geht es noch einmal um die Frage, wie Kant

mit der Kritik der Urteilskraft sein kritisches Geschäft abschließt. Zur

Erinnerung: Kants drängende Frage beim Verfassen der dritten Kri-

tik war, wie sich die Einheit der Vernunft denken ließe, insbesonde-

re mit Blick auf die Frage, wie Freiheit in der Welt realisierbar ist.305

304 Für Kulenkampff wird die Überführung derNormenterminologie (Gemeinsinn)

in »Erkenntnis überhaupt« von Kant nicht sichergestellt. Da sie sich nicht ge-

genseitig in ihrer Begründung stützen, ist es nur konsequent, »das bestehender

Voraussetzung mit dem Faktum des Urteils« zu begründen. Vgl. Kulenkampff

1994, 111.

305 Vgl. Krämling 1985, 37. Vgl. dazu auch Kapitel 4.1. dieser Arbeit.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-011 - am 14.02.2026, 07:57:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Was ist ein ästhetisches Urteil? 205

Der gesuchte Übergang zwischen Natur und Freiheit ließe sich im An-

schluss an Kant – und dabei seine Überlegungen zur Ethikotheologie

auslassend306 – auch so verstehen: Der Übergang zwischen Natur und

Freiheit ist dann gegeben, wenn in der Sinnlichkeit, d.h. innerhalb der

Natur ein Moment des Nicht-Sinnlichen, d.i. ein Moment der Frei-

heit (der Unbestimmtheit oder auch der Negativität) aufgezeigt wer-

den kann. Dazu soll noch einmal der Lebensbegriff aufgegriffen wer-

den. Denn mit der Frage nach der Einheit der Vernunft ist zugleich

die Frage nach der Einheit der dritten Kritik verbunden. Deren Ein-

heit, so die hier verfolgte Interpretation, lässt sich über den Begriff der

Lebendigkeit verstehen, insofern dieser das Leben nicht auf seine bio-

logische Bedeutung reduziert, sondern eher als eine Vitalität versteht,

die auch das geistige Leben umfasst.307 In der Überkreuzung von te-

leologischer Naturbetrachtung und ästhetischem Urteil soll dann das

ästhetisch, reflektierende Urteil als eine Operation verstanden werden,

die eine Lebendigkeit des Menschen als freies, unbestimmtes Wesen

ausdrückt und damit jenem Heterogenen des Sinnlichen – der Freiheit

– Ausdruck verleiht.

Die differenzielle Stellung des Menschen in der Natur

Nachdem Kant sich im zweiten Teil der Kritik der Urteilskraft, in der Kri-

tik der teleologischen Urteilskraftmit der Frage nach der Möglichkeit einer

teleologischen Betrachtung der Natur, genauer mit der Frage nach der

lebendigen, organischen Natur beschäftigt hat, entwickelt er in deren

Methodenteil ein System der Natur, an dessen Spitze er den Menschen

verortet. Das System der Natur entsteht durch die spezifisch teleolo-

gische Perspektive der Zweckmäßigkeit, und betrachtet man die Natur

306 In einer textnahen Lektüre leistet die Ethikotheologie, d.h. der moralische Got-

tesbeweis jene gesuchte überbrückende Funktion zwischenNatur und Freiheit.

Vgl. hierzu Höffe 2018a, 18f.

307 Vgl. Makkreel, Rudolf: Einbildungskraft und Interpretation. Die hermeneutische

Tragweite von Kants Kritik der Urteilskraft. Paderborn/München 1997, 117.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-011 - am 14.02.2026, 07:57:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Politik als ästhetische Praxis

in dieser Hinsicht, dann zeigt sich eine Hierarchie der Zwecke, an des-

sen Spitze ein letzter Zweck – der Mensch – steht. Der Mensch ist, wie

Kant schreibt, »der letzte Zweck der Schöpfung hier auf Erden, weil

er das einzige Wesen auf derselben ist, welches sich einen Begriff von

Zwecken machen und aus einem Aggregat von zweckmäßig gebildeten

Dingen durch seine Vernunft ein System der Zwecke machen kann.«308

D.h. die Hierarchie der Zwecke findet im Menschen ihr ›natürliches‹

Ende bzw. »ihre qualitative Spitze«309, weil im Menschen die Zweck-

mäßigkeit reflexiv und praktisch wird, insofern der Mensch selbst fä-

hig ist, sich Zwecke zu setzen.310 Doch bleibt Kant nicht bei der Be-

stimmung des Menschen als letzten Zweck stehen, vielmehr behauptet

er, dass der Mensch nicht nur letzter Zweck, sondern darüber hinaus

auch Endzweck sei. Der Endzweck zeichnet sich gegenüber dem letzten

Zweck durch seine Selbstgenügsamkeit aus. Mit anderen Worten, der

Mensch ist Endzweck, weil er sich selbst Zwecke setzen kann und weil

er sich selbst genug ist. Um jedoch nicht nur letzter Zweck, sondern

Endzweck zu sein, muss Mensch die Natur verlassen, er kann nicht im

»Horizont der Natur«311 verbleiben. Um diesen Austritt aus der Natur

zu verstehen, muss man sich genauer fragen, um was für einen Zweck

es sich eigentlich handelt, der durch seine Verknüpfung mit der Natur

gefördert werden soll.312 Für Kant entscheidet sich dies zwischen den

Alternativen der Glückseligkeit und der Kultur. Doch »solange man den

Menschen als Naturding betrachtet und dessen letzten Zweck in der

Glückseligkeit sieht, bleibt der Mensch ›immer nur Glied in der Kette

der Naturzwecke‹«313 und damit aber nicht Zweck an sich. Kant schließt

daher die Glückseligkeit aus.314 Vielmehr ist es die Kultur – nicht als

308 KU, 426f.

309 Höffe, Otfried: Der Mensch als Endzweck. (§§ 82-84). In: Ders. 2018, 273-290,

hier 284. (kurz: Höffe 2018b)

310 Vgl. Höffe 2018b, 284.

311 Höffe 2018b, 285.

312 Vgl. KU, 429f.

313 Höffe 2018b, 284.

314 Vgl. KU, 430.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-011 - am 14.02.2026, 07:57:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Was ist ein ästhetisches Urteil? 207

kollektive Lebensform oder als Gegenstück zur Natur, sondern die Kul-

tur in ihrer Bedeutung, die Anlagen eines Menschen zur Entfaltung zu

bringen315 –, welche durch die Natur gefördert werden soll und so den

Menschen darauf vorbereitet, Endzweck zu sein oder wie Kant schreibt,

der »Hervorbringung der Tauglichkeit eines vernünftigesWesens zu be-

liebigen Zwecken überhaupt«316 zu dienen.

Damit ergibt sich für den Menschen jedoch eine paradoxe, diffe-

rentielle Stellung in einem teleologischen System der Natur. Denn ei-

nerseits soll der Mensch abschließendes Glied in einem hierarchischen

System der Natur sein, doch zugleich kann er diese Stelle nur einneh-

men, indem er sich auf sein außernatürliches, sein noumenales Wesen

besinnt. Oder anders gesagt: »DerMensch ist dasjenige der natürlichen

Wesen, das nicht nur natürlich ist, sondern das in seinem natürlichen

Wesen nicht-natürlich ist.«317

Ästhetische Lebendigkeit

Was bedeutet diese differenzielle Stellung des Menschen innerhalb der

Natur? Und wie kann sich der Mensch seiner herausragenden Stellung

gewahr werden und ihr Ausdruck verleihen? Dazu schreibt Jan Völker:

»Der Mensch kann über die Eigentümlichkeit des Verstandes seine

Besonderheit in der Natur denken. Sein Leben besteht in der nou-

menalen Unterscheidung von Noumenon und Natur, darin, zu unter-

scheiden, dass er als Tier lebt und darüber hinaus als ideelles Prinzip.

315 Vgl. Höffe 2018b, 282.

316 Vgl. KU, 431. Für die Entfaltung der Kultur gibt Kant zwei Eigenschaften an: Ge-

schicklichkeit undDisziplin. DesWeiteren fördert eine bürgerlicheGesellschaft

sowie ein weltbürgerliches Ganzes die Entwicklung der Kultur. Vgl. KU, 432f.

Der vorbereitende Charakter der Kultur tritt auch in folgender Passage zuta-

ge: »Schöne Kunst undWissenschaften, die durch eine Lust, die sich allgemein

mitteilen läßt, unddurchGeschliffenheit undVerfeinerung für dieGesellschaft,

wenn gleich denMenschen nicht sittlich besser, doch gesittet machen […].« KU,

433.

317 Völker 2011a, 242.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-011 - am 14.02.2026, 07:57:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Politik als ästhetische Praxis

Es geht […] darum, dass die Eintragung der Besonderheit des orga-

nischen Lebens in die Natur durch Kant ein besonderes Denken des

Besonderen, das allein dem Menschen eignet, der allein sich im Äs-

thetischen als Besonderheit der Natur darzustellen vermag, eröffnet.

Das Ästhetische ist die Konsequenz der Besonderheit des Menschen

in der Natur.«318

Doch wie genau lässt sich das Ästhetische als Konsequenz und Aus-

druck der Besonderheit des Menschen in der Natur denken? Jan Völker

macht nun den Vorschlag, jenen Akt der differentiellen Positionierung

des Menschen, als nicht-natürlich, wie einen Akt imModus des unend-

lichen Urteils zu verstehen.

Exkurs: Was ist ein unendliches Urteil?

Das unendliche Urteil ermöglicht in der Kritik der reinen Vernunft die

Frage der Existenz (aus dem Nichts), welche Kant bereits in seinen

Frühschriften beschäftigte, transzendental einzuholen. An denGrenzen

dermenschlichen, transzendental begrenzten Erkenntnis, d.h. dort, wo

die Vernunft über die Verstandeserkenntnis hinausdrängt, ergeben sich

widersprüchliche Aussagen, über deren Wahrheit sich mit dem Ver-

stand nicht entscheiden lässt. Ohne hier genauer auf die Darstellung

dieser Antinomien und ihrer Lösung eingehen zu wollen, sei lediglich

darauf hingewiesen, dass in ihrer Auflösung das unendliche Urteil eine

zentrale Rolle einnimmt.319 Dabei interessiert hier vor allem ein Aspekt,

nämlich wie durch das unendliche Urteil eine Sphäre der Unbestimmt-

heit innerhalb der Existenz gesetzt wird. Was also ist das unendliche

Urteil?

Ein unendliches Urteil bezeichnet eine Aussage der Struktur »a ist

nicht-b«. Formallogisch gesehen handelt es sich um ein affirmatives

Urteil, d.h. das Subjekt wird durch ein Prädikat bestimmt, seine Exis-

tenz gesetzt: »a ist [nicht-b].« Weil die Bestimmung durch das Prä-

318 Ebd., 167.

319 Vgl. McLaughlin, Peter: Kants Kritik der teleologischen Urteilskraft. Bonn 1989, 49-

69. Das unendliche Urteil führt zu einer anderen Art des Widerspruchs.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-011 - am 14.02.2026, 07:57:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Was ist ein ästhetisches Urteil? 209

dikat jedoch negativ ist, entsteht die Merkwürdigkeit, dass das Urteil

eher eine Grenzziehung als eine Bestimmung ist. Das Subjekt wird in

der Aussage von der Sphäre des Prädikats b abgesetzt. Zugleich ist da-

mit noch recht wenig über das Subjekt ausgesagt, denn es bleiben un-

endlich viele Bestimmungen jenseits von b denkbar. So ließe sich auch

sagen, dass das Subjekt im unendlichen Urteil unbestimmt bestimmt

wird; oder anders, dass sich eine Unbestimmtheit in das Subjekt selbst

einschreibt.320 »Das unendliche Urteil zirkelt eine Schwelle des Über-

gangs ab, in ihm wird eine im Endlichen gelagerte Struktur an eine

innere Unendlichkeit verwiesen.«321 Es zeigt sich, inwiefern das un-

endliche Urteil auf eine bestimmteWeise die Existenz tangiert: Es setzt

Existenz in der Verneinung. Damit geht die Negation des unendlichen

Urteils über die Negation des negativen Urteils (»a ist nicht b«) hinaus,

es sagt mehr als zum Widerspruch notwendig wäre: Es sagt Existenz

aus. Existenz ist daher nicht dem Urteil vorausgehend, sondern wird

durch das Urteil gesetzt.322

»Das unendliche Urteil führt so eine Bestimmung im Unbestimmten

durch: Es bestimmt ein Subjekt (denn es spricht ihm ein Prädikat zu)

und lässt es zugleich in seinem Umfang unbestimmt, da es das Sub-

jekt in einer unendlichen Klasse einreiht. Andererseits trägt sich diese

Unbestimmtheit in das Subjekt selbst ein, denn eswird insofern etwas

über das Subjekt gesagt, als an ihmetwas negiert wird. […] Das unend-

liche Urteil gibt limitative Grenzbegriffe, indem es Unendlichkeit als

Grenze markiert.«323

Wenn man diesen Gedanken des ästhetischen Urteils als unendliches

Urteil aufnimmt, dann lassen sich zum einen die vier Urteilsmomente

jeweils in ihrem unendlichen Charakter darstellen – das ästhetische Ur-

teil ist nicht-interessiert, nicht-begrifflich, nicht-zweckhaft und nicht-

320 Vgl. Völker 2011a, 101f.

321 Ebd., 102.

322 Das unendliche Urteil gehört damit auch nicht mehr zum Bereich der formalen

Logik, sondern der transzendentalen Logik.

323 Völker 2011a, 101.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-011 - am 14.02.2026, 07:57:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Politik als ästhetische Praxis

objektiv. Der Mensch würde also seiner differentiellen Position in der

Natur durch ästhetische Urteilsakte im Modus des unendlichen Urteils

gewahr. Sein Leben ist das nicht-tierische Leben, aber zugleich als sinn-

liches Wesen, das nicht-geistige Leben. Damit eröffnet sich dem Men-

schen eine Freiheit zwischen einer rein tierischen und rein vernünfti-

gen Natur.

»Subjektiv existiert er [der Mensch] in Ausdrücken seiner Unbe-

stimmtheit, oder, im Modus des unendlichen Urteils: Der lebendige

Mensch ist unbestimmt, er existiert in seiner Unbestimmtheit. Weil

ihn eine Unbestimmtheit auszeichnet, eröffnet sich die Möglichkeit

des Ausdrucks dieser Unbestimmtheit in der Kunst.«324

Zum anderen lässt sich die Unbestimmtheit, welche das unendliche Ur-

teil setzt, im Lustcharakter ästhetischer Urteile feststellen.Denn die äs-

thetische Lust wurde von Kant als frei charakterisiert. Es ist eine Lust,

die gerade in der Unterbrechung der bestimmenden Erkenntnis ein-

setzt und so einen Moment der Selbstreflexion ermöglicht. Der ästhe-

tisch Urteilende weilt in diesem unbestimmten Zustand und zugleich

erfährt er dieses Lustgefühl als »Lebensgefühl«325, als »Gefühl des Le-

bens«326 oder als eine »Beförderung des Lebens«327. Damit würde das

ästhetische Urteil aber einen anderen Freiheitsbegriff hervorbringen,

als ihn die praktische Philosophie voraussetzt. Die Freiheit des ästhe-

tischen Urteils bestände in der Unbestimmtheit des menschlichen Le-

bens in der Natur. Und diese Unbestimmtheit ist es letztlich auch, die

in einem Rancières’schen Verständnis der Demokratie zugrunde liegt.

Die Unbestimmtheit des Menschen in der Natur, die sich durch das

ästhetische Urteil ausdrückt, umfasst neben der Idee der Lebendigkeit

zugleich die Idee einer Gemeinschaftlichkeit. Denn im Geschmacksur-

teil zeigt sich ein ›wir‹, das über den Begriff des sensus communis eine ge-

324 Ebd., 225.

325 KU, 204.

326 Ebd., 277.

327 Ebd., 244.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-011 - am 14.02.2026, 07:57:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Was ist ein ästhetisches Urteil? 211

meinschaftliche, intersubjektive Welt zu eröffnen vermag. Und so kann

man Kant auch verstehen, wenn er schreibt:

»Die Propädeutik zu aller schönen Kunst […] scheint nicht in Vorschrif-

ten, sondern in der Kultur der Gemütskräfte durch diejenigen Vor-

kenntnisse zu liegen, welche man humanoria nennt: vermutlich weil

Humanität einerseits das allgemeine Teilnehmungsgefühl, anderer-

seits das Vermögen, sich innigst und allgemein mitteilen zu können;

welche Eigenschaft zusammen verbunden die der Menschheit ange-

messene Geselligkeit ausmachen, wodurch sie sich von der tierischen

Eingeschränktheit unterscheidet.«328

Mit Blick auf die eingangs gestellte Frage, wie sich das Verhältnis von

Verstand und Ästhetikmit Kant verstehen lässt, wurde gezeigt, dass die

Ästhetik einen unverzichtbaren Platz innerhalb der menschlichen Ver-

nunft einnimmt. Sie ist nicht das Unvernünftige, sondern besitzt mit

dem apriorischen Prinzip der Zweckmäßigkeit ohne Zweck ihre eigene

Rationalität. Durch die Ästhetik findet dabei nicht zuletzt die Sinnlich-

keit ihren Platz innerhalb der Vernunft. Dabei übernimmt die Ästhe-

tik innerhalb solch eines umfassenden Verständnisses der menschli-

chen Vernunft, zwei Funktionen: erstens stellt sie einen Übergang zwi-

schen den Bereichen der Natur und der Freiheit her, indem sie ein

Moment der Unbestimmtheit in das menschliche Leben einführt und

damit welteröffnend wirkt. Zweitens richtet sie den Menschen auf ei-

ne (kommunikative) Gemeinschaft aus. Beide Funktionen, ebenso wie

das Einholen der Sinnlichkeit, erscheinen mir für ein radikaldemokra-

tisches Projekt von enormer Bedeutung. Zugleich bleibt fraglich, wie

man sich ästhetisches Urteilen und Handeln in der Politik selbst vor-

stellen soll. Daher soll im folgenden Kapitel die Skizze einer politisch-

ästhetischen Praxis entworfen werden.

328 Ebd., 355.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-011 - am 14.02.2026, 07:57:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839464328-011 - am 14.02.2026, 07:57:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

