Meditation

Michael Utsch

Das Bediirfnis nach meditativer Entspannung, einem besseren Kontakt
zum eigenen Korper und vertiefter Selbstwahrnehmung hat deutlich zuge-
nommen. Zahlreiche Krankenkassen {ibernehmen mittlerweile die Kosten
fiir meditative Stressbewiltigungsprogramme wie beispielsweise das Auto-
gene Training, Yoga-Kurse oder achtsamkeitsbasierte Verfahren. Meditation
als korperorientiertes Entspannungsverfahren dient der Gesundheit. Es
existieren gesicherte Erkenntnisse dariiber, dass durch Meditation herbei-
gefiihrte Entspannungszustinde das Immunsystem stirken und die Belast-
barkeit des Herz-Kreislauf-Systems erhohen (Vaitl 2012).

Immer mehr Kliniken nehmen weltanschaulich neutrale Meditations-
techniken als festen Bestandteil in ihr Therapieprogramm auf und erzielen
damit beachtliche Erfolge. Yoga zéhlt heute zu den am meisten genutzten
und am besten untersuchten Verfahren der Komplementirmedizin. Aus
einem esoterischen Modetrend ist ein bewéhrter Weg zur Verhaltensande-
rung entstanden, den in Deutschland 16 Millionen Anwender regelmaf3ig
eintiben (Cramer 2017). Wahrend es in den USA im Jahr 2012 etwa 20
Millionen Yoga-Praktizierende gab, hat sich diese Zahl heute verdoppelt.
Dieses Gebiet ist auch okonomisch interessant: Die Ausgaben von Prak-
tizierenden fiir Kursgebithren und Ausstattung stieg in dem genannten
Zeitraum von 10 auf 16 Milliarden US-Dollar pro Jahr an.

Was ist und wozu dient Meditation?

Nach den gesellschaftlichen Umbriichen Ende der 1960er Jahre ist der
Begriff Meditation zu einem der geldufigsten Worter der religiésen Sprache
geworden. Wortgeschichtlich geht er auf das Messen zuriick: Meditative
Verfahren sind Ubungsmethoden, um fiir sich das ,rechte Ma}“ zu finden.
Meditative Entspannungs- und Versenkungstechniken unterstiitzen den
Einzelnen dabei, immer wieder neu die spirituelle Grundfrage ,Was will
ich?“ zu beantworten. Viele benutzen Meditation dazu, eine hohere Selbst-
sicherheit, mehr Durchsetzungskraft und inneren Frieden zu erlangen.

161

- am 24.01.2026, 13:01:56. Op


https://doi.org/10.5771/9783748947806-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Utsch

Zunichst ist Meditation immer ein bewusstes, absichtliches Heraustre-
ten aus dem Tagesgeschehen. Um sich angesichts von tausenden Entschei-
dungsméglichkeiten nicht zu verzetteln, kann das Hineinhorchen in sich
selbst manches klarer machen — zunichst einmal die eigene Zerrissenheit
und Unruhe. Alle Gedanken, Gefiihle, Fragen und Sorgen schweigen, wenn
es gelingt, den ,reinen” Augenblick - ohne Bewertung! - wahrzunehmen
und schdtzen zu lernen.

Um die typischerweise auftretende Unruhe zu bewiltigen, die sich im
Regelfall zu Beginn des Ubens einstellt, wurden unterschiedliche Metho-
den wie die Atembeobachtung, bestimmte Bewegungsabldufe und Vorstel-
lungsiibungen entwickelt. Sobald regelméfiig geiibt wird, verandern sich
die Wahrnehmung und Erfahrung des eigenen Korpers und der Umwelt.
Grundsitzliches Ziel der Meditation ist es, Kdrper und Geist in Harmonie
miteinander zu bringen. Besonders Achtsamkeitsiibungen haben sich dafiir
bewihrt.

Achtsamkeit zwischen Trend und Haltung

Seit 50 Jahren ist das Interesse am Thema Achtsamkeit in der Psychothe-
rapie stindig angewachsen. Bei einer Experten-Befragung renommierter
amerikanischer Psychotherapieforscher wurden die achtsamkeitsbasierten
Verfahren als zukunftsweisend und als die potenziell wirksamsten unter al-
len therapeutischen Methoden eingeschitzt (Norcross u. a. 2013). Achtsam-
keitsbasierte Verfahren sind mittlerweile auch in Deutschland als ,dritte
Welle der Verhaltenstherapie® fest in die psychotherapeutische Versorgung
integriert.

Seit den 1970er Jahren haben sich auch in den christlichen Einkehr-
hdusern asiatische Versenkungsmethoden wie Yoga, Zen und Achtsambkeit
ausgebreitet. Diese schleichende Entwicklung bedeutete einen Bruch mit
der Tradition, weil diese Methoden nicht an die christlich-kontemplative
Tradition der biblischen Betrachtung (lectio divina) ankniipften. Im Zen-
trum stehen nun verdnderte Korper- und Bewusstseinszustinde, indem
zeitgendssische Trends der Korperkultur und der Transpersonalen Psycho-
logie aufgegriffen und buddhistische und neuhinduistische Elemente hin-
zugefiigt werden. Dadurch hat die Meditationspraxis in Bezug auf die Kor-
perhaltung, Atmung und Entspannung wesentliche Neuerungen erfahren.
Mittlerweile haben die Achtsamkeitsmethoden die in die Jahre gekomme-
ne Meditationsbewegung abgeldst (Baier 2009). Meditative Versenkung ist

162

- am 24.01.2026, 13:01:56. Op


https://doi.org/10.5771/9783748947806-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Meditation

heute nicht mehr an einen Kirchenraum gebunden, sondern findet haufiger
im Fitness-Studio, im Wald oder beim heimischen Workout vor dem eige-
nen Tablet statt.

Durch die Ausbreitung 6stlicher Meditationspraktiken haben sich auch
die Inhalte verdndert. Eine Studie der Universitdt Aachen belegt, dass fort-
geschrittene Praktiker christlicher Meditation hauptséchlich nichtchristli-
che Formen wie Zen oder Achtsamkeit {iben. Eine Religionsforscherin
befragte Christinnen und Christen, die entweder mehrjihrige Ubungser-
fahrungen in einer ostlichen Meditationsform (Zen, Vipassana, Achtsam-
keit) hatten oder eine christliche Meditationsform (hauptsachlich nach
der Wiirzburger Schule der Kontemplation, einige das Herzensgebet) prak-
tizierten (Meuthrath 2017). Die Auswertung der 762 Interviews ergab, dass
sich die christliche Identitdt und das Menschen- und Gottesbild der Befrag-
ten durch die stliche Meditationspraxis deutlich verdndert hat.

Achtsamkeitsiibungen konnen einseitig kognitive Meditationsformen
sinnvoll erweitern und ausgleichen. Allerdings wird oft tibersehen, dass
der Buddhismus den Menschen génzlich anders definiert als die westliche
Psychologie. Weil es bei Achtsamkeit nicht nur um die Wahrnehmungs-
verfeinerung, sondern auch um Haltung und Absicht geht, miissen die
anthropologischen Vorentscheidungen des buddhistischen Welt- und Men-
schenbildes reflektiert und berticksichtigt werden.

Anbieter von Achtsamkeitsverfahren behaupten oft die weltanschauliche
Neutralitdt dieser Methode. Schaut man aber genauer hin, ist eine Zweiglei-
sigkeit zu erkennen. Meistens wird mit Blick auf Krankenkassen nach au-
Ben hin ein verhaltensmedizinisches, weltanschaulich neutrales Programm
verkauft, das nach innen jedoch eindeutig auf buddhistischer Psychologie
und Philosophie basiert. Die achtsame Wahrnehmung des Augenblicks will
begriffliche Konstrukte tiberwinden und die Wirklichkeit erkennen, ,wie
sie ist* Das spirituelle Ziel, den leidvollen Kreislauf des Lebens zu tiberwin-
den, steht damit im Gegensatz zu Achtsamkeitsiibungen im Gesundheits-
kontext, wo funktional Stress reduziert und Krisen tiberwunden werden
sollen.

Manchmal wird die achtsame Versenkung in der buddhistischen Tradi-
tion mit der kontemplativen Herzensruhe im Christentum gleichgesetzt.
Unter der Voraussetzung eines mystischen Kerns aller Religionen wird von
einem vergleichbaren Erleben ausgegangen. Dabei verschwimmen jedoch
wichtige Unterschiede, weil beide Wege von jeweils verschiedenen Pramis-
sen ausgehen (Utsch 2017).

163

- am 24.01.2026, 13:01:56. Op


https://doi.org/10.5771/9783748947806-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Utsch

Eine klassische Methode zur Wahrnehmung der Gegenwart Gottes ist die
geistliche Lesung (lectio divina). Dieser in der monastischen Theologie ent-
wickelte Schulungsweg verfahrt in der Abfolge von lectio (Schriftlesung),
meditatio (bedenken), oratio (Gebet) und contemplatio (Herzensruhe). Um
in den Zustand der vom Geist Gottes ,eingegossenen Beschauung® oder
Herzensruhe zu gelangen, sind die genannten drei vorbereitenden Schritte
unverzichtbar. In der buddhistischen Achtsamkeit geht es um die Befreiung
des Menschen von der Ich-Anhaftung, in der christlichen Meditation um
die Vorbereitung auf die Begegnung mit Gott.

Die Vernachlissigung der christlichen Kontemplation in wissenschaftlichen
Publikationen

Meditativ orientierte Therapiemethoden haben zunehmend Eingang in die
Fachdiskussionen gefunden. Auffillig ist, dass dabei christliche Methoden
bis vor kurzem kaum vorkommen, obwohl bemerkenswerte Vorarbeiten
vorliegen (Thomas 1973). In einem aktuellen Fachbuch iiber Spiritualitit in
der Psychotherapie werden vier Hauptstromungen fiir spirituelle Heilansét-
ze mit ihren Ritualen vorgestellt: schamanische, buddhistische, Quanten-
heilungs- und hawaiianische Heilrituale (Brentrup / Kupitz 2015). Warum
die deutschen Autoren allerdings die christlichen Meditationsschulen nicht
beriicksichtigt haben, ist unverstandlich.

Erstaunt bemerkt auch Vaitl (2012, 296) in seinem Lehrbuch tiber ver-
dnderte Bewusstseinszustinde, dass die in christlichen Traditionen veran-
kerten Meditations- und Kontemplationsformen wissenschaftlich fast gar
nicht untersucht worden seien. Ein Grund dafiir mag sein, dass das thera-
peutische Erbe des Christentums wenig bekannt ist, worauf die falsche Be-
hauptung eines renommierten Meditationsforschers hindeutet: ,Wédhrend
im Hinduismus und Buddhismus und manchen Formen des Taoismus
Meditationstechniken eine zentrale Rolle spielen, ist Meditation im Islam
sowie im Christen- und Judentum eher eine Randerscheinung® (Sedlmeier
2016, 45). Diese Einschatzung verwundert angesichts der reichhaltigen und
differenzierten jiidischen, christlichen und islamischen Gebetstheologien
und -praktiken. Auch in den abrahamitischen Religionen bilden Meditati-
on, Kontemplation und das Gebet elementare, unverzichtbare Saulen der
Glaubenspraxis und sind keinesfalls eine Randerscheinung!

In der christlichen Tradition haben sich tiber Jahrhunderte verschiedene
Ubungswege der geschulten Aufmerksamkeit fiir die unsichtbare Gegen-

164

- am 24.01.2026, 13:01:56. Op


https://doi.org/10.5771/9783748947806-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Meditation

wart Gottes herausgebildet (Dahlgriin 2009). Sowohl in der Ost- als auch
der Westkirche wurden Weisen des Gebets und der Kontemplation kul-
tiviert, aus denen sich unterschiedliche Schulen christlicher Gottesbegeg-
nung wie das Herzensgebet, die ignatianischen Exerzitien, das betrachtende
Gebet oder das Korpergebet (Storch / Jager / Klockner 2021) entwickelt
haben. Es ist an der Zeit, dass die bewdhrten christlichen Ansdtze der
Kontemplation und Meditation in der Psychologie stirker beriicksichtigt
werden - in den USA gibt es dazu bereits Forschungsprojekte und entspre-
chende integrative Weiterbildungen.

Auch hierzulande werden deshalb Techniken zur Forderung christlicher
Tugenden wie Mitgefiihl, Vergebung und Dankbarkeit und die Nutzung
kontemplativer Methoden neuerdings intensiv beforscht (Handrock / Bau-
mann 2017; Freund / Lehr 2020).

Spirituelle Ubungsformen und sikularisierte Techniken

Religionen verfiigen {iber ein reichhaltiges therapeutisches Erbe. Daraus
wurden sékularisierte Techniken abgeleitet, die Einzug in wissenschaftlich
abgesicherte Behandlungen gefunden haben. Ein renommierter Psychiater
hat eine sékularisierte Form ignatianischer Meditationspraxis als therapeu-
tisches Hilfsmittel zur Entscheidungsfindung in einer Fachzeitschrift vorge-
stellt und mit zahlreichen Fallbeispielen untermauert (Plante 2017). Aus
religionswissenschaftlicher Sicht kdnnen drei verbreitete meditative Thera-
pietechniken religiosen Traditionen zugeordnet werden:

Religion | Spirituelle Ubungsform | Sikularisierte Technik
Hinduis- |Yoga Autogenes Training
mus

Buddhis- |Zen Achtsambkeitsverfahren
mus

Christen- | Gebet Vergebungsmanuale
tum

Drei verschiedene Meditationsziele

Manche Meditationsangebote gehen iiber den Bereich der verbesserten
Selbstwahrnehmung, der korperlichen Entspannung und mentalen Samm-

165

- am 24.01.2026, 13:01:56. Op


https://doi.org/10.5771/9783748947806-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Utsch

lung hinaus. Sie sind mit einer weltanschaulichen Theorie verbunden,
die lehrt, dass etwas Gottliches im Menschen vorhanden ist, das man in
dieser Ruhephase in sich entdecken konne: ein ,kosmisches Bewusstsein
das ,hohere (wahre) Selbst“ oder die ,,All-Einheit* von Welt und Gott.
Grundsitzlich konnen Meditationen ihrem Anspruch und Ziel nach in drei
Gruppen unterteilt werden, die nun kurz vorgestellt werden:

1. Meditation als Entspannungsmittel: Das heutzutage hdufig anzutref-
fende Stresssymptom, das nachweislich Ursache vieler Krankheiten und
Todesfille ist, kann durch Meditation verandert werden. Eine verbreitete
korperliche Ausdrucksform von Stress und seelischen Konflikten sind Mus-
kelverspannungen. Mittlerweile gibt es viele Bewegungsangebote, deren
Entspannungsiibungen einfach erlernbar sind und sich zur gezielten Ei-
genbehandlung eignen. In Einrichtungen der Erwachsenenbildung werden
Verfahren angeboten, bei denen gesunde Bewegungsabliufe reflektiert und
gezielt eingelibt werden. Korper-Meditationen, die sich als Gymnastik ver-
stehen, kénnen in Form bestimmter Yoga-Ubungen oder anderer ferndstli-
cher Bewegungskiinste wie Tai-Chi dazu beitragen, Verspannungszustinde
und Schmerzsymptome zu lindern.

Wihrend das Autogene Training oder die Hypnotherapie an der Einbil-
dungskraft des Menschen ansetzen, weil sie mit autosuggestiven Merksit-
zen wie ,der ganze Korper ist warm und schwer® arbeiten, verwenden kor-
perorientierte Meditationsverfahren konkrete Haltungen und Bewegungs-
abfolgen, um eine bessere Korperwahrnehmung und damit eine Entspan-
nung herbeizufiihren. Grundgedanke beider Ansitze ist, dass Kérper und
Seele zusammengehoren. Ein entspannter Korper wirkt sich auch auf die
Psyche aus und kann seine Harmonie auf das seelische Befinden {iibertra-
gen.

2. Meditation als Konzentrationshilfe: Neben der korperbezogenen An-
wendung kann die Meditation auch zur Verdnderung der seelischen Be-
findlichkeit eingesetzt werden. Der Weg von innerer Unruhe zur menta-
len Sammlung verlduft iber Fantasiereisen, autosuggestive Formeln oder
Wahrnehmungsiibungen. Psychologische Studien haben herausgefunden,
dass Belastungen nicht in erster Linie durch duflere Umweltfaktoren entste-
hen, sondern die innere Einstellung, d. h. die Wahrnehmung und Bewer-
tung eines Ereignisses den entscheidenden Einfluss darauf nimmt. Diese
kognitiven Muster stehen meist im Zusammenhang mit negativen Gefiihlen
wie Angst, Uberforderung, Hilflosigkeit, Arger oder Wut, denen sich die
meisten Menschen ausgeliefert fithlen. Diese Gefiithle konnen durch die
Konzentration auf gesunde Korperabldufe verandert werden. Bei seelischen

166

- am 24.01.2026, 13:01:56. Op


https://doi.org/10.5771/9783748947806-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Meditation

Funktionsstérungen oder neurotischen Erkrankungen zeigt Meditation al-
lerdings wenig Wirkung, weil sie an die Voraussetzung der psychischen
Gesundheit gebunden ist.

In der heute iiblichen, oft engmaschigen Terminplanung kann die per-
sonliche Zufriedenheit und Leistungsfahigkeit gesteigert werden, wenn
man sich regelmaflig einer den persdnlichen Voraussetzungen und Bediirf-
nissen angemessenen Meditationstechnik widmet. Ob dabei mit Bewegung,
Korperhaltungen, Atemtechniken oder Vorstellungen gearbeitet wird, ist
nebensichlich. Solange Entspannung und Konzentration im Mittelpunkt
stehen, sind die unterschiedlichen Techniken als wirkungsvolle Hilfsmittel
einzustufen.

Problematisch werden Meditationsiibungen, wenn sie mit ihrer Methode
weltanschauliche Inhalte vermitteln. Wenn z. B. in einer Ubung dazu ange-
leitet wird, sich auf das innere, geistige ,Dritte Auge“ zu konzentrieren, das
sich angeblich zwischen den Augenbrauen befindet, ist Skepsis angebracht.
Hier wird Meditation als Weg zur Bewusstseinserweiterung angesehen,
was nur im Zusammenhang mit bestimmten weltanschaulichen Lehren zu
verstehen ist. Erst unter bestimmten Glaubensvoraussetzungen - z. B. der
Chakrenlehre, der Kundalini-Energie oder der Reinkarnationslehre - erge-
ben derartige Meditationsformen Sinn. Deshalb ist eine klare Unterschei-
dung zwischen Meditation als Entspannungs- und Konzentrationsmittel
und Meditation als weltanschaulich begriindeter Bewusstseinserweiterung
zu treffen.

3. Meditation als Weg zur Bewusstseinserweiterung: Seit vielen Jahren
wichst die Zahl der Menschen, die Meditation zur Forderung ihrer spi-
rituellen Entwicklung einsetzen. Nach dem Erreichen materieller Ziele
suchen sie nach einer anderen Dimension, die den persénlichen Erfolg
Ubersteigt und das Individuelle in ein Ganzes einbindet. Die Verbindung
psychologischer und spiritueller Elemente zu einem ganzheitlichen Erfah-
rungsweg scheint einem tiefen Bediirfnis unserer Zeit zu entsprechen. In
engem Kontakt zum eigenen Korper, zu den Gefiihlen und zum Kosmos
zu stehen - dieser innige Wunsch nach Zugehorigkeit ist religioser Natur
und entspricht der Sehnsucht nach einer Wiedergeburt. Ob ein ,gottlicher
Wesenskern durch Meditation entdeckt werden kann, ist aber keine Frage
der Technik, sondern einer bestimmten weltanschaulichen Voraussetzung —
in diesem Fall der Gleichsetzung des menschlichen Selbst mit Gott.

Bei diesem dritten Typus wird Meditation wieder zuriickgefithrt zu
ihren Wurzeln. Urspriinglich wurden derartige Techniken namlich zur
Erreichung religidser Ziele entwickelt. Diese Ziele sollten aber zu Beginn

167

- am 24.01.2026, 13:01:56. Op


https://doi.org/10.5771/9783748947806-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Utsch

eines Kurses offengelegt werden. Sonst gerdt Meditation zu einer einsamen,
verzweifelten und unendlichen Suche nach dem eigenen Selbst. Fraglich ist
beispielsweise, ob sich die Teilnehmerinnen und Teilnehmer an bewusst-
seinserweiternden Meditationen iiber das Ziel der Ich-Auflésung im Klaren
sind. Kann das Personlichkeitsideal der ostlichen Kultur ohne Weiteres mit
der Identitat und dem Selbstverstindnis eines westlichen Ichs in Einklang
gebracht werden? Es gibt Anzeichen dafiir, dass hier im Westen sozialisierte
Menschen wegen der stirkeren Ich-Entwicklung und der schirferen Ab-
grenzung zu ihrer Umwelt durch diese Meditationsformen eher geschadigt
werden.

Die weltanschauliche Deutung von Meditationserfahrungen

Kann ein Christ buddhistisch meditieren? Obwohl zunehmend auch ande-
re weltanschauliche Meditationstechniken bewusst von Christen verwendet
werden, entsteht eine grundsitzliche Spannung durch die unterschiedliche
Verortung der Transzendenz®: Wiahrend beispielsweise der Buddhist davon
iberzeugt ist, dass das Licht der Erleuchtung eine unserem Geist selbst
immanente Eigenschaft ist, geht die christliche Gottesvorstellung von einer
uniiberbriickbaren Trennung zwischen Gott und Mensch aus, die nur
durch den Glauben iiberwunden werden kann.

Es ist eine Frage des Menschenbildes, ob aufwithlende Meditationserfah-
rungen wirklich die Selbstheilungskrifte des Ubenden wecken. Kénnen
die intensiven Erlebnisse, die durch manche Meditationstechniken hervor-
gerufen werden, tatsdchlich in einer Sitzung verarbeitet werden? Neben
der medizinischen Kritik an derartig massiven Eingriffen in das vegetative
Kérpergeschehen hingt eine gelungene Ubung sehr von der personlichen
Belastbarkeit des Teilnehmers ab. Wenn eine labile Person in einer Krisen-
phase ihres Lebens Hilfe durch bewusstseinserweiternde Meditationsfor-
men sucht, sind Schidigungen nicht auszuschlief3en.

Immer ist es ratsam, sich iiber die eigenen Motive und Ziele bei einer
Ubung klar zu werden und den Leiter auch dazu zu befragen. Vermag
die Methode das zu leisten, was ich benétige? Wird hierbei korperliche
Entspannung und seelische Sammlung vermittelt, oder werden Inhalte und
Entwicklungsziele vorausgesetzt, die an eine bestimmte weltanschauliche
Orientierung gebunden sind? Grundsitzlich ist Skepsis dort angebracht,
wo weltanschauliche Voraussetzungen durch den Leiter der Meditation
nicht offengelegt werden. Transparenz ist auf diesem Markt, auf dem

168

- am 24.01.2026, 13:01:56. Op


https://doi.org/10.5771/9783748947806-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Meditation

sich Therapie und Religion zunehmend mischen, unverzichtbar. Erst auf
Grundlage von umfassenden Informationen - auch iiber den weltanschau-
lichen Hintergrund und Anspruch - kénnen sich Ubende vor unliebsamen
Uberraschungen schiitzen.

Literatur

Baier, Karl (2009): Meditation und Moderne, 2 Bde., Wiirzburg.

Brentrup, Martin / Kupitz, Gaby (2015): Rituale und Spiritualitdt in der Psychotherapie,
Gottingen.

Cramer, Holger (2017): Wo und wie wirkt Yoga? Eine wissenschaftliche Bestandaufnah-
me, in: Deutsche Medizinische Wochenschrift 142, 1925 - 1929.

Dahlgriin, Corinna (2009): Christliche Spiritualitit. Formen und Traditionen der Suche
nach Gott, Berlin.

Freund, Henning / Lehr, Dirk (2020): Dankbarkeit in der Psychotherapie. Ressource
und Herausforderung. Gottingen.

Handrock, Anke / Baumann, Maike (2017): Vergeben und Loslassen in Psychotherapie
und Coaching, Weinheim.

Meuthrath, Annette (2017): Meditation - eine Herausforderung fiir den christlichen
Glauben?, in: MDEZW 4, 140 - 147.

Norcross, John C. / Pfund, Rory A. / / Prochaska, James O. (2013): Psychotherapy in
2022: A Delphi poll on its future, in: Professional Psychology: Research and Practice,
44 363 - 370.

Ott, Ulrich (2010): Meditation fiir Skeptiker. Ein Neurowissenschaftler erklirt den Weg
zum Selbst, Miinchen.

Plante, Thomas (2017): The 4 Ds: Using Ignatian spirituality in secular psychotherapy
and beyond, in: Spirituality in Clinical Practice 4, 74 - 79.

Sedlmeier, Peter (2016): Die Kraft der Meditation. Was die Wissenschaft dariiber weifs,
Hamburg.

Storch, Maja / Jager, Eva Maria / Klockner, Stefan (2021): Spirituelles Embodiment.
Stimme und Korper als Schliissel zu unserem wahren Selbst, Miinchen.

Thomas, Klaus (1973): Meditation in Forschung und Erfahrung, in weltweiter Beobach-
tung und praktischer Anleitung, Stuttgart.

Utsch, Michael (2017): Christliche Aufmerksamkeit oder buddhistische Achtsamkeit?
Notwendige Unterscheidungen, in: MDEZW 4, 134 - 139.

Vaitl, Dieter (2012): Meditation, in: ders., Verdnderte Bewusstseinszustinde, Stuttgart,
294 - 328.

169

- am 24.01.2026, 13:01:56. Op


https://doi.org/10.5771/9783748947806-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 24.01.2026, 13:01:56.


https://doi.org/10.5771/9783748947806-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Was ist und wozu dient Meditation?
	Achtsamkeit zwischen Trend und Haltung
	Die Vernachlässigung der christlichen Kontemplation in wissenschaftlichen Publikationen
	Spirituelle Übungsformen und säkularisierte Techniken
	Drei verschiedene Meditationsziele
	Die weltanschauliche Deutung von Meditationserfahrungen

