Einleitung: Faszinosum Gewalt

Don Fernando, dieser géttliche Held, stand jetzt den Riicken an die Kirche gelehnt;
in der Linken hielt er die Kinder, in der Rechten das Schwert. Mit jedem Hiebe
wetterstrahlte er einen zu Boden; ein Lowe wehrt sich nicht besser. Sieben Blut-
hunde lagen tot vor ihm, der First der satanischen Rotte selbst war verwundet.
Doch Meister Pedrillo ruhte nicht eher, als bis er der Kinder eines bei den Beinen
von seiner Brust gerissen, und, hochher im Kreise geschwungen, an eines Kirch-
pfeilers Ecke zerschmettert hatte. Hierauf ward es still, und alles entfernte sich.
Don Fernando, als er seinen kleinen Juan vor sich liegen sah, mit aus dem Hirne
vorquellenden Mark, hob, voll namenlosen Schmerzes, seine Augen gen Himmel.
Heinrich von Kleist: Das Erdbeben in Chili (1807)

The Englishmen remained where they stood, watching the spectacle as it ap-
proached. Neither dread nor horror touched them now, just an awe that rooted
them to the spot. They knew this was a sight they could never hope to see again;
this was the apex—after this there was only common experience. Better to stay
then, though every step brought death nearer, better to stay and see the sight
while it was still there to be seen. And if it killed them, this monster, then at
least they would have glimpsed a miracle, known this terrible majesty for a brief
moment. It seemed a fair exchange. Popolac was within two steps of the cottage.
They could see the complexities of its structure quite clearly. The faces of the
citizens were becoming detailed: white, sweat-wet, and content in their weari-
ness. Some hung dead from their harnesses, their legs swinging back and forth
like the hanged. Others, children particularly, had ceased to obey their training,
and had relaxed their positions, so that the form of the body was degenerating,
beginning to seethe with the boils of rebellious cells. Yet it still walked, each step
anincalculable effort of coordination and strength. Boom—The step that trod the
cottage came sooner than they thought. Mick saw the leg raised; saw the faces of
the people in the shin and ankle and foot—they were as big as he was now—all
huge men chosen to take the full weight of this great creation. Many were dead.

1

KLEIST: Samtliche Werke und Briefe, S. 158.



https://doi.org/10.14361/9783839460368-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Schweigen der Gewalt

The bottom of the foot, he could see, was a jigsaw of crushed and bloody bodies,
pressed to death under the weight of their fellow citizens.?
Clive Barker: In the hills, the cities (1984)

Zwei Passagen aus zwei Erzihlungen, die fast zwei Jahrhunderte auseinanderlie-
gen. Beide sind drastisch in ihren Darstellungen, die durchdrungen sind von Ge-
walt, und beide lassen den verstorten Leser beunruhigt mit den geschilderten Sze-
nen allein zuriick. Erschrocken, angewidert oder fasziniert verfolgen wir die Aus-
fihrungen der Grausambkeiten.

Dennoch trennt auf den ersten Blick die beiden Zitate mehr, als sie verbindet.
Einzig die Gewalt scheint eine Gemeinsambkeit zu sein. Der erste Text entsteht im
deutschsprachigen Raum zu einer Zeit, als die Befreiungskriege gegen Napoleon
bevorstehen und er wird lose der Romantik zugerechnet. Der zweite Text ist Teil
der aktuellen Popkultur und entsteht vor dem Hintergrund des Kalten Krieges.
Heinrich von Kleists Novelle ist bereits seit Langem Teil des literarischen Kanons,
Clive Barkers Erzihlung wird vielleicht niemals in diesen aufgenommen werden.
Wahrend sich in Kleists Erzdhlung die Eskalation der Gewalt aus der Handlung
entwickelt, verkehrt Barkers Erzihlung das Verhiltnis ins Gegenteil und lisst die
Darstellung zum Anlass der Handlung werden: Seine beiden Protagonisten sto-
Ben im damaligen Jugoslawien auf zwei abgelegene Dorfer, in denen ein seltsa-
mer Kult praktiziert wird. In regelmifligen Zeitabstinden kommt es zum Kampf
zwischen den beiden Siedlungen, der hochgradig ritualisiert abliuft. Die gesam-
te Dorfgemeinschaft versucht mithilfe von Seilen und Akrobatik einen Riesen aus
menschlichen Kdrpern zu formen, der dann gegen seinen Kontrahenten aus dem
Nachbardorf antritt. Den Hauptteil der Erzdhlung nimmt die Darstellung des gro-
tesken Kampfes ein. Die Motivation der Handlung, die das Ereignis hervorbringt,
ist absurd, die detaillierte Schilderung der Grausambkeiten ihr eigentliches Ziel.
Der Gegenstand der Erzihlung ist die Faszination des Augenblickes. Das Schauen
und Miterleben des Ereignisses ist die zentrale Erfahrung, nach der alles andere
verblasst — »after this there was only common experience«. Hierfiir riskieren und
opfern schliefilich die Protagonisten ihr Leben, denn am Ende werden beide von
dem Riesen aus menschlichen Korpern zermalmt. Wenn das geschilderte Ereig-
nis ttberhaupt einen Zweck erfiillt, dann ist es der, den Figuren den Grund zum
Verharren und zum Staunen zu geben. Sie sind gebannt von dem Augenblick und
der Augenblick wird zur absoluten Erfahrung. Das Grausame zu erblicken ist das
Risiko des Todes wert.

Aber auch Kleists Erzihlung legt den Blick auf das Absurde frei. Bereits der
Ausgangspunkt der gesamten Handlung seiner Erzihlung, das Erdbeben, ist ange-
lehnt an jenes Erdbeben von Lissabon, das zum Anlass fiir die erbitterten Debatten

2 BARKER: Books of Blood. Bd. 1, S.162.



https://doi.org/10.14361/9783839460368-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung: Faszinosum Gewalt

um das Theodizee-Problem wurde, die sich ebenfalls in den Text mit eingeschrie-
ben haben.? Kleist illustriert jene Erfahrung, die zum berechtigten Zweifel an der
>besten aller moglichen Welten« fithrt: die als sinnlos empfundene Gewalt. Auf dem
Hohepunkt dieser bricht die Handlung ab. Der Held, der mit seiner abschlieRenden
ikonischen Geste auf den Himmel verweist, bleibt zuriickgelassen im »namenlosen
Schmerz«. Das Erdbeben in Chili fasziniert deshalb bis heute durch seine kompro-
misslose Konsequenz, mit der der Ausgang der Ereignisse in der Absurditit be-
lassen wird. Sie unterliuft auf narrativer Ebene damit die Moglichkeit einer zu-
friedenstellenden Erklirung der Gewalt fiir den Handlungsverlauf. Sie sperrt sich,
lisst sich nicht einhegen in ein sinnvolles Ganzes.*

Kleist unterscheidet in gute und bése Gewalt, denn die Gewalt des Don Fernan-
do, der ein »gottlicher Held« ist und folglich seine Gegner »wetterstrahltec, ist eine
gute, und die Gewalt der »Bluthunde« und der »satanischen Rotte« kann nur eine
schlechte sein. Letztere setzt sich jedoch durch: Der Mord an dem Kind ist unge-
recht und ziellos, da seine Eltern nicht einmal die sind, auf die sich anfangs die Wut
des Mobs richtete. Es ist das Opfer einer blindwiitigen Tat, motiviert durch eine
Verwechslung, schlimmer noch: durch einen Rausch. Die schlimmste Form der Ge-
walt aber ist die als sinnlos empfundene Gewalt, jene, die sich jeglicher Erklirung
entzieht. Sie ist deshalb die schlimmste Form, weil durch sie hindurchscheint, was
der Mensch in einer friedlichen Umgebung nicht wahrhaben mochte, nimlich dass
die Gewalt zu jederzeit prisent und dem Menschen inhirent ist; dass sie hervor-
brechen kann von einem Moment auf den nichsten. Sie ist kein Ausnahmefall und
sie benotigt keine Begriindung. Zur Beruhigung rationalisiert man sie, entwickelt
Analyseschemata, aber letztlich versagen alle Versuche, sie ganz als Folge einer Ur-
sache erkliren zu wollen.” Kulturelle Erklirungsmuster, soziologische Ansitze und
politische Strategieerwigungen verschleiern, kaschieren und negieren diesen As-
pekt, der, einmal benannt, das Ende des rationalen Zugriffs bedeutet: »Absolute
Gewalt bedarf keiner Rechtfertigung. Sie wire nicht absolut, wenn sie an Griinde
gebunden wire.«® So Wolfgang Sofskys pointierte Aussage in seinem Essay Traktat
iiber die Gewalt tiber jenes Unsagbare, was er fitr den Urgrund der Gewalt hilt.

Auch Barker nihert sich dem Wesen der Gewalt, jedoch aus einer ginzlich an-
deren Perspektive. Die Gewalt bei Barker ist weder gut noch bose. Gewalt entsteht

3 LIEBRAND: Das Erdbeben in Chili, S. 114f. und 118.

4 Wellbery (Semiotische Anmerkungen zu Kleists Das Erdbeben in Chili, S. 84-87) vergleicht mo-
dellhaft drei mégliche Lesarten und zeigt, dass das Wesentliche fiir alle drei Varianten der
radikale Bruch durch die »schiere Gewalt«ist. Dieser Bruch fiihrt zu einer»Problematisierung
des Narrativenc.

5 BABEROWSKI: Gewalt verstehen, S. s5ff.

6 SOFsKY: Traktat tber die Gewalt, S. 53.



https://doi.org/10.14361/9783839460368-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Schweigen der Gewalt

aus der Notwendigkeit des Rituals heraus.” Die Opfer der Gewalt sind auch Opfer
fiir die Gemeinschaft. Aber der Ausgang des Kampfes der beiden aus Menschen ge-
machten Riesen hat keinerlei Konsequenzen fiir die Dorfer. Im gegebenen Werte-
horizont der Erzihlung ist die Gewalt ganz von einer ethischen Bewertung befreit.
Im Zentrum steht das Faszinosum. Seine Beobachter werden vom Anblick in seinen
Bann gezogen. Sie wenden sich angesichts der Greul nicht angewidert ab, sondern
erhohen das Gesehene zu einer erhabenen Erfahrung. Der Text thematisiert damit
das komplexe Beziehungsverhiltnis von Schaulust und Gewalt. Die Ergriffenheit
des Beobachters® als dsthetische Empfindung, die das Grausame zum Objekt der
Betrachtung werden lisst, enthebt das Dargestellte seiner moralischen und damit
auch seiner empathischen Abhingigkeiten. Ohne diese Verschiebung verbleibt das
Schauen in einem moralischen Diskurs verhaftet und die Darstellung der Gewalt
sowie das Lustgefithl der Rezeption nihert den Betrachter dem Titer an.® Auch
Barkers Gewalt fehlt jegliche Rechtfertigung und doch ist der Tenor ein anderer.
Nicht Verzweiflung entsteht bei den Protagonisten, zumal sie von der Gewalt nicht
affiziert sind, sondern Faszination.

Barkers Erzdhlung ist als Allegorie auf den Kommunismus nach dem Ende der
Tito-Ara im ehemaligen Jugoslawien gelesen worden. Die beiden Riesen stehen in
dieser Lesart fiir den Verlust der Individualitit in einem Regime, das darauf ausge-
richtet ist, jeden Einzelnen zu einem Teil eines Ganzen zu machen und somit das
Allgemeine tiber das Individuelle zu stellen. Der Kampf dient einzig dem Zweck,
die Effizienz des Systems zu beweisen.'® So schliissig die Interpretation auch ist,
ihr entgeht ein entscheidender Aspekt: Mit der Uberfiithrung der Erzihlung ins Al-
legorische wird sie um jenes Element beraubt, was ihre Literarizitit ausmacht —
ihre Absurditit.

Damit verkommt die Darstellung zum billigen Schock, die Darstellung um der
Darstellung willen ist nicht mehr Zweck, sondern leerer Effekt. An dieser Soll-
bruchstelle des dsthetischen Diskurses liegt der Umkipppunkt von Kunst zu Ge-

7 Bezeichnenderweise istauch das Ende von Kleists Erzahlung als>Siindenbockritual<gedeutet
worden. — Vgl. LIEBRAND: Das Erdbeben in Chili, S.118.

8 Mit Nennung der mannlichen Funktionsbezeichnung istin diesem Buch, sofern nicht anders
gekennzeichnet, immer auch die weibliche Form mitgemeint.

9 Sofsky: Traktat Gber die Gewalt, S.109ff. Gerade in letzter Zeit wieder vermehrt lasst sich
dieses Verhiltnis an den Diskussionen tber Schaulustige (»Gaffer«) ablesen, die letztlich
dazu gefiihrt haben, dass im Mai 2017 ein Cesetzesentwurf im deutschen Bundesrat ver-
abschiedet wurde, der das Filmen und Fotografieren als Straftat wertet, die mit bis zu
zwei Jahren Freiheitsentzug geahndet werden kann. www.bundesrat.de/SharedDocs/druck-
sachen/2016/0201-0300/226-16(B).pdf?__blob=publicationFile&v=5.

10  GOMEL: »Rotting Timex, S. 403.

1 Dies illustriert S.T. Joshis Literaturkritik (The Modern Weird Tale, S.119). Indem er Gomels In-
terpretation folgt, spricht er zugleich Clive Barker ab, eine gelungene Ceschichte geschaffen
zu haben. Gerade die Unbegreiflichkeit des Horrors wird auch fir Joshi zum entscheidenden



https://doi.org/10.14361/9783839460368-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung: Faszinosum Gewalt

waltverherrlichung. Ein schmaler Grat, der den Kern der Problematik vieler Ab-
handlungen iiber die Wirkung von medialer Gewalt bildet: die Lust am Zur-Schau-
Gestellten, das Partizipieren an der Gewaltausiibung und seine stellvertretende
Ausfithrung als Wunschbefriedigung. All diese Dinge berithren die Frage nach ei-
ner isthetischen Gewalt in dem Moment, wo ihr das Asthetische abgesprochen
wird. Barkers Gewalt ist >unnétig« fur die Handlung. Entzieht man ihr auch ih-
ren literarischen Wert, tritt das Charakteristische an ihr zutage. Es ist das >Zuviel
der Darstellung. Es ist dieses Verhiltnis, das auch Karl Heinz Bohrer herausstellt,
wenn er eine Szene in Flauberts Salambo beschreibt und anmerkt, dass sich die
geschilderten Gewaltszenarien eben nicht mehr allegorisch auflésen lassen: »Die
wahrnehmbare Welt ist in dieser semantischen Form reduziert auf sinnliche Vor-
ginge ohne Sinn aufler dem einen, daf? sie die dsthetisch-emotionale Imagination
evozieren.«'> Auch bei Kleist wire fiir den Handlungsverlauf ausreichend, dass ein
kleines Kind getdtet wird. Es ist nicht notig, dass der Kérper »zerschmettert« wird
und er am Ende am Boden liegt »mit aus dem Hirne vorquellende[m] Mark«.

Es entsteht also eine Kluft, so auch meine Vermutung, zwischen einer narrati-
ven Funktion eines Ereignisses und ihrer Darstellung. Diese Kluft ist Ziel meines
Beschreibungsversuches. Aus diesem Abgrund starrt die Sinnlosigkeit der darge-
brachten Gewalt uns entgegen, die woméglich in das Asthetische iiberfithrt wird
oder aber sogar ihren eigentlichen Kern darstellt. Denn das Asthetische, wird es
als absolut verstanden, konstituiert sich durch seinen Selbstzweck. Seine Begriin-
dung ist ausschlieRlich seine Existenz und hierbei nihert es sich jenem Aspekt der
Gewalt an, der wie oben erwihnt aus unserer Kultur ausgeschlossen bleiben soll.

Offensichtlich aber ist Gewalt nicht automatisch isthetisch, weil sie durch das
Medium Text kodiert wird, wie sich im Falle von Barkers Erzihlung gezeigt hat.
Auch die Einbettung in den Diskurs der Kunst hilft zwar der Rechtfertigung ihres
Vorhandenseins, allerdings findet damit die Zuordnung zum Asthetischen quasi
iiber seinen 4sthetischen Kontext statt. Zugegeben, es stellt eine verlockende Mog-
lichkeit der Definition dar, witrde man festlegen, dass wenn Gewalt in Literatur
vorkommyt, sie damit auch dsthetisch kodiert ist. Dies witrde aber die Kategorie
einer isthetischen Darstellung obsolet werden lassen, denn dann wire per se alles
einmal in diesen Kontext Gestellte dsthetisch. Karl Heinz Bohrer fithrt deshalb den
Aspekt der Sinnverweigerung an. Die Gewalt selbst und nicht die sie umgebende
Erzihlung verweigert sich einer letztendlich zufriedenstellenden Deutung. Das ist
die hinreichende Bedingung fiir das Asthetische. An Barkers Text zeigt sich, dass
dies zumindest fiir den Diskurs »Literatur« zutrifft. Der Gewalt in der Erzihlung

Bewertungskriterium, die nicht mehr gegeben ist, wenn man die Erzihlung als politische
Satire versteht.
12 BOHRER: Imaginationen des Bosen, S. 27.



https://doi.org/10.14361/9783839460368-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Schweigen der Gewalt

wird ihr dsthetischer und literarischer Wert in dem Moment abgesprochen, wo
eine Sinngebung stattfindet.

Was bedeutet es aber, wenn ein Textterm sich dem Sinn verweigert? Handelt
es sich hierbei nicht vielmehr um eine subjektive Erfahrung des Lesers? Ist die-
ses Phinomen intersubjektiv itberhaupt beschreib-, geschweige denn vermittelbar?
Die Frage, die sich deshalb hier anschlief3t, ist, ob das Dargestellte, die Darstellung
und der Ort der Darstellung in ein derartiges Bedingungsverhiltnis treten konnen,
dass sich das spezifisch Asthetische an ihnen zeigen lisst. Das Asthetische aber, das
als Absolutes auf sich selbst gerichtet ist, verweist auf nichts mehr anderes. Um das
Asthetische der Gewalt zu zeigen, miisste plausibel veranschaulicht werden, dass
ihre Darstellung nur auf sich selbst gerichtet ist und nichts aufderhalb des Werkes
symbolisiert. Denn in dem Moment, wo sich die Gewalt ihrer Einhegung in den
Diskurs des Niitzlichen und Ethischen entzieht, legt sie zugleich ihr Wesen frei
und sie ist ganz Kunst.

Natiirlich ist der Absolutheitsanspruch, und das soll nicht iibergangen werden,
ein historischer, der seit Langem schon der Kritik ausgesetzt ist. Auch die Folge der
daraus resultierenden Betrachtung - fiir die Gewalt hier in Bezug auf das Schone
und das Schreckliche — hat keine iiberzeitliche Giiltigkeit, sondern ist im Gegen-
teil sehr der Gegenwart geschuldet.” Es ist ein modisches Thema und birgt des-
halb viele Gefahren, allen voran die der Belanglosigkeit, die vielleicht die grofite
fir die literaturwissenschaftliche Beschiftigung darstellt. Wenn Michel Wievior-
kas Analysen zum Verhiltnis der Gewalt in Frankreich stimmen und wenn diese
auf den deutschsprachigen Raum tibertragbar sind, dann hat sich in den intellek-
tuellen Kreisen ein verindertes Verhiltnis zur Gewalt etabliert. Das neue Verhilt-
nis ist ganz entschieden von Ablehnung geprigt. Doch dieses Verhiltnis resultiert
nicht, wie vielleicht anzunehmen wire, aus den Erfahrungen zweier Massenver-
nichtungskriege, das Umdenken setzt spiter ein. Erst Anfang der 1970er-Jahre ist
fiir Wieviorka wirklich eine Abkehr von der Legitimation der Gewalt als Mittel zum
(guten) Zweck zu erkennen. Aber auch sie ist bereits wieder im Verschwinden be-
griffen, denn durch die extreme Erschiitterung der 6ffentlichen Wahrnehmung be-
dingt durch den globalen Terror und die gewaltsamen Gegenaktionen ergibt sich
erneut eine neu entflammte Diskussion um die Legitimation der Gewalt." Der
Terror selbst und seine Gewaltexzesse finden ihren Widerhall in der kontempo-
riren Popliteratur, die mit ihren isthetischen Mitteln reagiert. Dies fithrt aber -
nach dem Ende der Narration — vor allem zu einer Reprisentation als Tableau, als
Archiv, ohne zwangsliufig eine Aussage produzieren zu wollen oder politisch Stel-
lung zu beziehen.” Gewalt ist in der Populirkultur allgegenwirtig und durch alle

13 Vgl. GROEBNER: Schock, Abscheu, schickes Thema, S. 72.
14 Vgl. WIEVIORKA: Die Gewalt, S. 61-78.
15 Vgl. WERBER: Der Teppich des Sterbens, S. 65f.



https://doi.org/10.14361/9783839460368-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung: Faszinosum Gewalt

Medien realisiert. Gleichzeitig changiert die Diskussion itber Gewalt zwischen den
Extrempunkten der absoluten Negation dieser bis hin zur ihrer Uberbewertung.'®
Dem gesamten Spektrum liegt zudem hiufig die Idee zugrunde, dass die Gewalt
ein vormodernes, zivilisationsbedrohendes, menschheitsgeschichtlich konstantes
Phinomen ist.}” Also ist zunichst festzuhalten, dass meine Faszination fiir die Ge-
walt nicht vom historischen Material initialisiert worden ist, sondern von der mich
umgebenden aktuellen Kultur.!® Ebenso ist dabei zu beachten, dass meine Vorstel-
lungen und Bewertungen sich nie ganz von diesem Horizont 16sen werden kénnen.
Dennoch ist es mein Ziel, einen historisch sensibilisierten Beitrag zur Analyse und
Bewertung der Asthetisierung von Gewalt zu leisten. Was ebenfalls in allererster
Linie bedeutet, keine moralische Wertung in Bezug aufihre Darstellung vorzuneh-
men.

Die Darstellungskultur der Gewalt, wie sie sich heute etabliert hat, resultiert
aber aus einer historischen Entwicklungslinie. Wenn Das Erdbeben in Chili und In
the hills, the cities Etappen einer Genealogie sind, dann liegt die Wiener Moderne
zeitlich auf halbem Wege zwischen den beiden. Dass Gewalt vollwertiges Element
der Kunst und damit >kunstfihig« wird, ist kein trivialer Prozess. Es ist die Moder-
ne, die von der Forschung als Beginn jener Entwicklung angesehen wird, in dessen
Verlauf Teile als zur Kunst befihigt hinzugenommen werden, die in davorliegen-
den Epochen davon ausgeschlossen waren.”® Das meint nicht, dass Gewalt zuvor
nicht Thema der Literatur oder der bildenden Kiinste war, sondern es bedeutet,
dass ihr die Eigenschaft des Schénen oder Erhabenen grundsitzlich abgesprochen
wurde. In einem iiber mehrere Jahrhunderte dauernden Prozess lockert sich die
strikte Haltung, respektive weil sich die Begriffe des Schonen und des Erhabenen
ebenfalls dndern. Es gilt deshalb, wenigstens ausschnittsweise den Weg nachzu-
vollziehen, auf dem die Gewalt mit unter die >schénen Dinge« gelangt und der in
seinem vorliufigen Extrempunkt, nimlich der selbstreferenziellen Autonomieis-
thetik, miindet.?° Zudem ist es nétig zu begreifen, welche Konsequenzen daraus
fur die Darstellung der Gewalt resultieren und wie sie sich am Textmaterial auf-
zeigen und beschreiben lassen konnen.

Was die dsthetische Kodierung angeht, erscheint unter den Modernen die Wie-
ner Moderne als besonders pridestiniert. Denn sie ist es, der die dsthetische Uber-
formung der Wirklichkeit bis zum Eskapismus nachgesagt wird, wihrend z.B. die

16 Wobei Alfred Hirsch (Notwendige und unvermeidliche Gewalt?, S. 56) meint, dass es eine
Sigle der Moderne sei, dass sich Gewalt angefangen bei Hobbes vom Thema zum Problem
wandele.

17 www.bpb.de/apuz/26643/gewalt-in-modernen-gesellschaften-zwischen-ausblendung-und-
dramatisierung?p=all#fr-footnodeid1.

18  JAGER: Der Mensch und die Gewalt, S. 301.

19 KIESEL: Geschichte der literarischen Moderne, S. 102ff.

20  Vgl. FAHNDERS: Avantgarde und Moderne 1890-1933, S. 3.

17


https://doi.org/10.14361/9783839460368-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Schweigen der Gewalt

Berliner Moderne dem Naturalismus nahesteht und fiir ihre Poetologie iiber wei-
te Bereiche das Diktum von Arno Holz, Kunst sei Natur weniger X, gilt.*! In Wien
hingegen bestimmt der Asthetizismus zeitweilig nicht nur die Kunst, sondern auch
das Leben und Selbstverstindnis des Kiinstlers. Die Idee, dass Kunst auf ihre Art
die Natur abbildet, also der Mimesisgedanke, der sich iber den Imitationsbegriff
zur Nachbildung wandelt, verkehrt sich im Asthetizismus zumindest teilweise ins
Gegenteil.?* Kunst bildet nicht mehr Natur nach, sie verindert, iiberformt und
korrigiert sie. Sie schafft sich ihre eigene Natur, ihre eigene Wirklichkeit - so zu-
mindest formuliert sich der ambitionierte Impetus in vielen poetologischen Refle-
xionen der Jung-Wiener Autoren. Gewalt aber besitzt wie die Sexualitit auch eine
enorme existenzielle Kraft, weshalb an ihr, ebenso wie am Tod, eine isthetische
Uberformung - méglicherweise permanent - scheitern muss. An diesen Verwer-
fungslinien offenbaren sich Macht und Ohnmacht der Kultur zugleich.

Aufgrund der Komplexitit und Ambivalenz der vorliegenden Literatur kon-
nen nur exemplarische Einzeluntersuchungen vorgenommen werden, die gar nicht
den Anspruch erheben kénnen, ein allgemeingiiltiges Prinzip innerhalb der Jung-
Wiener Literatur, geschweige denn der Wiener Moderne an sich zutage zu férdern.
Es wire auch angesichts der vielen literaturwissenschaftlichen Darstellungen die-
ser Epoche, die sich trotz ihres Umfangs fortwihrend um Differenzierung, statt
um Subsumierung bemiihen, ein Verkennen des Charakters des Untersuchungs-
gegenstandes sowie der bisherigen Forschungsergebnisse.?? Es ist aber auch nicht
Ziel, bestehende Forschungsergebnisse in der Hinsicht zu korrigieren, dass das
Thema Gewalt in der aktuellen Forschungsliteratur iibersehen worden sei, wenn-
gleich es allerdings tatsichlich im Hinblick auf die Wiener Moderne eher unterre-
prisentiert ist. Ziel ist es aber, mit der Hinwendung zur Gewaltdarstellung einer
Verwerfungslinie zu folgen, der vielleicht damals noch nicht die Relevanz zuteil-
geworden ist, wie sie sie in heutiger Zeit besitzt, an deren Reprisentationen aber
sich nichtsdestotrotz jene entscheidenden Momente bereits manifestieren, die fiir
unsere heutige Kultur von zentraler Bedeutung sind. Gewalt ist jedoch kein be-
stimmendes Thema in den kanonischen Erzahlungen. Deshalb wihle ich wie schon
andere vor mir, die sich mit dhnlichen Schwierigkeiten angesichts der Literatur der
Moderne konfrontiert sahen, den Weg der qualitativen Einzeluntersuchung weni-
ger kanonischer Texte kanonischer Autoren in der Hoffnung, vor allem neue Aspek-
te veranschaulichen zu kénnen und nicht Ergebnisse zu bestitigen. Ein Autor fehlt
freilich hier unter den kanonischen Autoren, und das ist Hugo von Hofmannsthal.

21 BEUTIN: Deutsche Literaturgeschichte, S. 344.

22 Bereits die Romantik hatte den Nachahmungsgedanken fallen gelassen und der Kunst bzw.
dem Genie selbstschaffendes Potenzial zuerkannt. Natur wird nicht mehr abgebildet, son-
dern erweitert. —Vgl. PETERSEN: Mimesis — Imitatio — Nachahmung, S. 231f.

23 Vgl. LoreNz: Wiener Moderne, S. 5.



https://doi.org/10.14361/9783839460368-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung: Faszinosum Gewalt

Er fehlt allerdings nicht, weil seine Erzihlungen nicht ergiebig fiir eine Untersu-
chung der Gewaltdarstellung wiren, sondern im Gegenteil, weil sie zu ergiebig
sind. Hofmannsthals Gewaltdarstellungen zu analysieren, hitte entweder bedeu-
tet, den Schwerpunkt der Arbeit von einem ausgewogenen Verhiltnis unter den
Autoren zu einem auf einen Autor fokussierten Verhiltnis zu verschieben. Oder es
hitte bedeutet, die Komplexitit der Gewalt bei Hofmannsthal zugunsten der Ba-
lance zu vernachlissigen. Beides empfand ich als unbefriedigend, weshalb ich mich
entschieden habe, diesen bewusst auszusparen und mich damit zu begniigen, hier
auf ein weiteres Forschungsdesiderat zu verweisen.

Zum Schluss des Beginns gilt es meinerseits jedoch noch einen wichtigen Zwei-
fel zu formulieren. In den vielen Arbeiten, die sich mit Gewalt in ihren unterschied-
lichen Formen und Reprisentationen auseinandersetzen, liegt hiufig der Fokus
auf einem Phinomen im Speziellen — nimlich der sinnlosen Gewalt. Zumindest in
puncto Asthetik méchte ich zeigen, dass, wenn man versucht, sich diesem Phino-
men zu nihern und es analytisch zu fassen, es sich permanent dem Zugriff ent-
zieht. Es liegt moglicherweise in der Natur des Gegenstandes, der hier analysiert
werden soll, oder auch am Zugriff selbst. Doch der Zweifel bleibt, dass es sich bei
der sinnlosen Gewalt, die bei der Auseinandersetzung mit ihren Darstellungen ei-
ne entscheidende Rolle einnimmt, um ein sinnentleertes Objekt im Zentrum des
Diskurses handelt.

19


https://doi.org/10.14361/9783839460368-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

0:13;



https://doi.org/10.14361/9783839460368-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

