
Einleitung: Faszinosum Gewalt

DonFernando, dieser göttlicheHeld, stand jetzt denRücken andieKirche gelehnt;

in der Linken hielt er die Kinder, in der Rechten das Schwert. Mit jedem Hiebe

wetterstrahlte er einen zu Boden; ein Löwe wehrt sich nicht besser. Sieben Blut-

hunde lagen tot vor ihm, der Fürst der satanischen Rotte selbst war verwundet.

Doch Meister Pedrillo ruhte nicht eher, als bis er der Kinder eines bei den Beinen

von seiner Brust gerissen, und, hochher im Kreise geschwungen, an eines Kirch-

pfeilers Ecke zerschmettert hatte. Hierauf ward es still, und alles entfernte sich.

Don Fernando, als er seinen kleinen Juan vor sich liegen sah, mit aus dem Hirne

vorquellendenMark, hob, voll namenlosen Schmerzes, seineAugen genHimmel.1

Heinrich von Kleist: Das Erdbeben in Chili (1807)

 

The Englishmen remained where they stood, watching the spectacle as it ap-

proached. Neither dread nor horror touched them now, just an awe that rooted

them to the spot. They knew this was a sight they could never hope to see again;

this was the apex—after this there was only common experience. Better to stay

then, though every step brought death nearer, better to stay and see the sight

while it was still there to be seen. And if it killed them, this monster, then at

least they would have glimpsed a miracle, known this terrible majesty for a brief

moment. It seemed a fair exchange. Popolac was within two steps of the cottage.

They could see the complexities of its structure quite clearly. The faces of the

citizens were becoming detailed: white, sweat-wet, and content in their weari-

ness. Some hung dead from their harnesses, their legs swinging back and forth

like the hanged. Others, children particularly, had ceased to obey their training,

and had relaxed their positions, so that the form of the body was degenerating,

beginning to seethe with the boils of rebellious cells. Yet it still walked, each step

an incalculable effort of coordination and strength. Boom—The step that trod the

cottage came sooner than they thought. Mick saw the leg raised; saw the faces of

the people in the shin and ankle and foot—they were as big as he was now—all

huge men chosen to take the full weight of this great creation. Many were dead.

1 Kleist: Sämtliche Werke und Briefe, S. 158.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-002 - am 13.02.2026, 20:13:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Das Schweigen der Gewalt

The bottom of the foot, he could see, was a jigsaw of crushed and bloody bodies,

pressed to death under the weight of their fellow citizens.2

Clive Barker: In the hills, the cities (1984)

Zwei Passagen aus zwei Erzählungen, die fast zwei Jahrhunderte auseinanderlie-

gen. Beide sind drastisch in ihren Darstellungen, die durchdrungen sind von Ge-

walt, und beide lassen den verstörten Leser beunruhigt mit den geschilderten Sze-

nen allein zurück. Erschrocken, angewidert oder fasziniert verfolgen wir die Aus-

führungen der Grausamkeiten.

Dennoch trennt auf den ersten Blick die beiden Zitate mehr, als sie verbindet.

Einzig die Gewalt scheint eine Gemeinsamkeit zu sein. Der erste Text entsteht im

deutschsprachigen Raum zu einer Zeit, als die Befreiungskriege gegen Napoleon

bevorstehen und er wird lose der Romantik zugerechnet. Der zweite Text ist Teil

der aktuellen Popkultur und entsteht vor dem Hintergrund des Kalten Krieges.

Heinrich von Kleists Novelle ist bereits seit Langem Teil des literarischen Kanons,

Clive Barkers Erzählung wird vielleicht niemals in diesen aufgenommen werden.

Während sich in Kleists Erzählung die Eskalation der Gewalt aus der Handlung

entwickelt, verkehrt Barkers Erzählung das Verhältnis ins Gegenteil und lässt die

Darstellung zum Anlass der Handlung werden: Seine beiden Protagonisten sto-

ßen im damaligen Jugoslawien auf zwei abgelegene Dörfer, in denen ein seltsa-

mer Kult praktiziert wird. In regelmäßigen Zeitabständen kommt es zum Kampf

zwischen den beiden Siedlungen, der hochgradig ritualisiert abläuft. Die gesam-

te Dorfgemeinschaft versucht mithilfe von Seilen und Akrobatik einen Riesen aus

menschlichen Körpern zu formen, der dann gegen seinen Kontrahenten aus dem

Nachbardorf antritt. Den Hauptteil der Erzählung nimmt die Darstellung des gro-

tesken Kampfes ein. Die Motivation der Handlung, die das Ereignis hervorbringt,

ist absurd, die detaillierte Schilderung der Grausamkeiten ihr eigentliches Ziel.

Der Gegenstand der Erzählung ist die Faszination des Augenblickes. Das Schauen

und Miterleben des Ereignisses ist die zentrale Erfahrung, nach der alles andere

verblasst – »after this there was only common experience«. Hierfür riskieren und

opfern schließlich die Protagonisten ihr Leben, denn am Ende werden beide von

dem Riesen aus menschlichen Körpern zermalmt. Wenn das geschilderte Ereig-

nis überhaupt einen Zweck erfüllt, dann ist es der, den Figuren den Grund zum

Verharren und zum Staunen zu geben. Sie sind gebannt von dem Augenblick und

der Augenblick wird zur absoluten Erfahrung. Das Grausame zu erblicken ist das

Risiko des Todes wert.

Aber auch Kleists Erzählung legt den Blick auf das Absurde frei. Bereits der

Ausgangspunkt der gesamten Handlung seiner Erzählung, das Erdbeben, ist ange-

lehnt an jenes Erdbeben von Lissabon, das zum Anlass für die erbitterten Debatten

2 Barker: Books of Blood. Bd. 1, S. 162.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-002 - am 13.02.2026, 20:13:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung: Faszinosum Gewalt 13

um das Theodizee-Problem wurde, die sich ebenfalls in den Text mit eingeschrie-

ben haben.3 Kleist illustriert jene Erfahrung, die zum berechtigten Zweifel an der

›besten aller möglichenWelten‹ führt: die als sinnlos empfundene Gewalt. Auf dem

Höhepunkt dieser bricht dieHandlung ab.DerHeld, dermit seiner abschließenden

ikonischen Geste auf den Himmel verweist, bleibt zurückgelassen im »namenlosen

Schmerz«. Das Erdbeben in Chili fasziniert deshalb bis heute durch seine kompro-

misslose Konsequenz, mit der der Ausgang der Ereignisse in der Absurdität be-

lassen wird. Sie unterläuft auf narrativer Ebene damit die Möglichkeit einer zu-

friedenstellenden Erklärung der Gewalt für den Handlungsverlauf. Sie sperrt sich,

lässt sich nicht einhegen in ein sinnvolles Ganzes.4

Kleist unterscheidet in gute und böse Gewalt, denn die Gewalt des Don Fernan-

do, der ein »göttlicher Held« ist und folglich seine Gegner »wetterstrahlte«, ist eine

gute, und die Gewalt der »Bluthunde« und der »satanischen Rotte« kann nur eine

schlechte sein. Letztere setzt sich jedoch durch: Der Mord an dem Kind ist unge-

recht und ziellos, da seine Eltern nicht einmal die sind, auf die sich anfangs dieWut

des Mobs richtete. Es ist das Opfer einer blindwütigen Tat, motiviert durch eine

Verwechslung, schlimmer noch: durch einen Rausch. Die schlimmste Form der Ge-

walt aber ist die als sinnlos empfundene Gewalt, jene, die sich jeglicher Erklärung

entzieht. Sie ist deshalb die schlimmste Form, weil durch sie hindurchscheint, was

der Mensch in einer friedlichen Umgebung nicht wahrhabenmöchte, nämlich dass

die Gewalt zu jederzeit präsent und dem Menschen inhärent ist; dass sie hervor-

brechen kann von einemMoment auf den nächsten. Sie ist kein Ausnahmefall und

sie benötigt keine Begründung. Zur Beruhigung rationalisiert man sie, entwickelt

Analyseschemata, aber letztlich versagen alle Versuche, sie ganz als Folge einer Ur-

sache erklären zu wollen.5 Kulturelle Erklärungsmuster, soziologische Ansätze und

politische Strategieerwägungen verschleiern, kaschieren und negieren diesen As-

pekt, der, einmal benannt, das Ende des rationalen Zugriffs bedeutet: »Absolute

Gewalt bedarf keiner Rechtfertigung. Sie wäre nicht absolut, wenn sie an Gründe

gebunden wäre.«6 SoWolfgang Sofskys pointierte Aussage in seinem Essay Traktat

über die Gewalt über jenes Unsagbare, was er für den Urgrund der Gewalt hält.

Auch Barker nähert sich demWesen der Gewalt, jedoch aus einer gänzlich an-

deren Perspektive. Die Gewalt bei Barker ist weder gut noch böse. Gewalt entsteht

3 Liebrand: Das Erdbeben in Chili, S. 114f. und 118.

4 Wellbery (Semiotische Anmerkungen zu KleistsDas Erdbeben in Chili, S. 84-87) vergleichtmo-

dellhaft drei mögliche Lesarten und zeigt, dass das Wesentliche für alle drei Varianten der

radikale Bruch durch die »schiere Gewalt« ist. Dieser Bruch führt zu einer »Problematisierung

des Narrativen«.

5 Baberowski: Gewalt verstehen, S. 5ff.

6 Sofsky: Traktat über die Gewalt, S. 53.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-002 - am 13.02.2026, 20:13:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Das Schweigen der Gewalt

aus der Notwendigkeit des Rituals heraus.7 Die Opfer der Gewalt sind auch Opfer

für die Gemeinschaft. Aber der Ausgang des Kampfes der beiden ausMenschen ge-

machten Riesen hat keinerlei Konsequenzen für die Dörfer. Im gegebenen Werte-

horizont der Erzählung ist die Gewalt ganz von einer ethischen Bewertung befreit.

ImZentrum steht das Faszinosum.Seine Beobachter werden vomAnblick in seinen

Bann gezogen. Sie wenden sich angesichts der Greul nicht angewidert ab, sondern

erhöhen das Gesehene zu einer erhabenen Erfahrung. Der Text thematisiert damit

das komplexe Beziehungsverhältnis von Schaulust und Gewalt. Die Ergriffenheit

des Beobachters8 als ästhetische Empfindung, die das Grausame zum Objekt der

Betrachtung werden lässt, enthebt das Dargestellte seiner moralischen und damit

auch seiner empathischen Abhängigkeiten. Ohne diese Verschiebung verbleibt das

Schauen in einem moralischen Diskurs verhaftet und die Darstellung der Gewalt

sowie das Lustgefühl der Rezeption nähert den Betrachter dem Täter an.9 Auch

Barkers Gewalt fehlt jegliche Rechtfertigung und doch ist der Tenor ein anderer.

Nicht Verzweiflung entsteht bei den Protagonisten, zumal sie von der Gewalt nicht

affiziert sind, sondern Faszination.

Barkers Erzählung ist als Allegorie auf den Kommunismus nach dem Ende der

Tito-Ära im ehemaligen Jugoslawien gelesen worden. Die beiden Riesen stehen in

dieser Lesart für den Verlust der Individualität in einem Regime, das darauf ausge-

richtet ist, jeden Einzelnen zu einem Teil eines Ganzen zu machen und somit das

Allgemeine über das Individuelle zu stellen. Der Kampf dient einzig dem Zweck,

die Effizienz des Systems zu beweisen.10 So schlüssig die Interpretation auch ist,

ihr entgeht ein entscheidender Aspekt: Mit der Überführung der Erzählung ins Al-

legorische wird sie um jenes Element beraubt, was ihre Literarizität ausmacht –

ihre Absurdität.

Damit verkommt die Darstellung zum billigen Schock, die Darstellung um der

Darstellung willen ist nicht mehr Zweck, sondern leerer Effekt.11 An dieser Soll-

bruchstelle des ästhetischen Diskurses liegt der Umkipppunkt von Kunst zu Ge-

7 Bezeichnenderweise ist auch das Ende vonKleists Erzählung als ›Sündenbockritual‹ gedeutet

worden. – Vgl. Liebrand: Das Erdbeben in Chili, S. 118.

8 Mit Nennung der männlichen Funktionsbezeichnung ist in diesem Buch, sofern nicht anders

gekennzeichnet, immer auch die weibliche Form mitgemeint.

9 Sofsky: Traktat über die Gewalt, S. 109ff. Gerade in letzter Zeit wieder vermehrt lässt sich

dieses Verhältnis an den Diskussionen über Schaulustige (»Gaffer«) ablesen, die letztlich

dazu geführt haben, dass im Mai 2017 ein Gesetzesentwurf im deutschen Bundesrat ver-

abschiedet wurde, der das Filmen und Fotografieren als Straftat wertet, die mit bis zu

zwei Jahren Freiheitsentzug geahndet werden kann. www.bundesrat.de/SharedDocs/druck-

sachen/2016/0201-0300/226-16(B).pdf?__blob=publicationFile&v=5.

10 Gomel: »Rotting Time«, S. 403.

11 Dies illustriert S.T. Joshis Literaturkritik (The ModernWeird Tale, S. 119). Indem er Gomels In-

terpretation folgt, spricht er zugleich Clive Barker ab, eine gelungene Geschichte geschaffen

zu haben. Gerade die Unbegreiflichkeit des Horrors wird auch für Joshi zum entscheidenden

https://doi.org/10.14361/9783839460368-002 - am 13.02.2026, 20:13:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung: Faszinosum Gewalt 15

waltverherrlichung. Ein schmaler Grat, der den Kern der Problematik vieler Ab-

handlungen über die Wirkung von medialer Gewalt bildet: die Lust am Zur-Schau-

Gestellten, das Partizipieren an der Gewaltausübung und seine stellvertretende

Ausführung als Wunschbefriedigung. All diese Dinge berühren die Frage nach ei-

ner ästhetischen Gewalt in dem Moment, wo ihr das Ästhetische abgesprochen

wird. Barkers Gewalt ist ›unnötig‹ für die Handlung. Entzieht man ihr auch ih-

ren literarischen Wert, tritt das Charakteristische an ihr zutage. Es ist das ›Zuviel‹

der Darstellung. Es ist dieses Verhältnis, das auch Karl Heinz Bohrer herausstellt,

wenn er eine Szene in Flauberts Salambo beschreibt und anmerkt, dass sich die

geschilderten Gewaltszenarien eben nicht mehr allegorisch auflösen lassen: »Die

wahrnehmbare Welt ist in dieser semantischen Form reduziert auf sinnliche Vor-

gänge ohne Sinn außer dem einen, daß sie die ästhetisch-emotionale Imagination

evozieren.«12 Auch bei Kleist wäre für den Handlungsverlauf ausreichend, dass ein

kleines Kind getötet wird. Es ist nicht nötig, dass der Körper »zerschmettert« wird

und er am Ende am Boden liegt »mit aus dem Hirne vorquellende[m] Mark«.

Es entsteht also eine Kluft, so auch meine Vermutung, zwischen einer narrati-

ven Funktion eines Ereignisses und ihrer Darstellung. Diese Kluft ist Ziel meines

Beschreibungsversuches. Aus diesem Abgrund starrt die Sinnlosigkeit der darge-

brachten Gewalt uns entgegen, die womöglich in das Ästhetische überführt wird

oder aber sogar ihren eigentlichen Kern darstellt. Denn das Ästhetische, wird es

als absolut verstanden, konstituiert sich durch seinen Selbstzweck. Seine Begrün-

dung ist ausschließlich seine Existenz und hierbei nähert es sich jenem Aspekt der

Gewalt an, der wie oben erwähnt aus unserer Kultur ausgeschlossen bleiben soll.

Offensichtlich aber ist Gewalt nicht automatisch ästhetisch, weil sie durch das

Medium Text kodiert wird, wie sich im Falle von Barkers Erzählung gezeigt hat.

Auch die Einbettung in den Diskurs der Kunst hilft zwar der Rechtfertigung ihres

Vorhandenseins, allerdings findet damit die Zuordnung zum Ästhetischen quasi

über seinen ästhetischen Kontext statt. Zugegeben, es stellt eine verlockende Mög-

lichkeit der Definition dar, würde man festlegen, dass wenn Gewalt in Literatur

vorkommt, sie damit auch ästhetisch kodiert ist. Dies würde aber die Kategorie

einer ästhetischen Darstellung obsolet werden lassen, denn dann wäre per se alles

einmal in diesen Kontext Gestellte ästhetisch. Karl Heinz Bohrer führt deshalb den

Aspekt der Sinnverweigerung an. Die Gewalt selbst und nicht die sie umgebende

Erzählung verweigert sich einer letztendlich zufriedenstellenden Deutung. Das ist

die hinreichende Bedingung für das Ästhetische. An Barkers Text zeigt sich, dass

dies zumindest für den Diskurs »Literatur« zutrifft. Der Gewalt in der Erzählung

Bewertungskriterium, die nicht mehr gegeben ist, wenn man die Erzählung als politische

Satire versteht.

12 Bohrer: Imaginationen des Bösen, S. 27.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-002 - am 13.02.2026, 20:13:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Das Schweigen der Gewalt

wird ihr ästhetischer und literarischer Wert in dem Moment abgesprochen, wo

eine Sinngebung stattfindet.

Was bedeutet es aber, wenn ein Textterm sich dem Sinn verweigert? Handelt

es sich hierbei nicht vielmehr um eine subjektive Erfahrung des Lesers? Ist die-

ses Phänomen intersubjektiv überhaupt beschreib-, geschweige denn vermittelbar?

Die Frage, die sich deshalb hier anschließt, ist, ob das Dargestellte, die Darstellung

und der Ort der Darstellung in ein derartiges Bedingungsverhältnis treten können,

dass sich das spezifisch Ästhetische an ihnen zeigen lässt.Das Ästhetische aber, das

als Absolutes auf sich selbst gerichtet ist, verweist auf nichtsmehr anderes. Um das

Ästhetische der Gewalt zu zeigen, müsste plausibel veranschaulicht werden, dass

ihre Darstellung nur auf sich selbst gerichtet ist und nichts außerhalb des Werkes

symbolisiert. Denn in dem Moment, wo sich die Gewalt ihrer Einhegung in den

Diskurs des Nützlichen und Ethischen entzieht, legt sie zugleich ihr Wesen frei

und sie ist ganz Kunst.

Natürlich ist der Absolutheitsanspruch, und das soll nicht übergangen werden,

ein historischer, der seit Langem schon der Kritik ausgesetzt ist. Auch die Folge der

daraus resultierenden Betrachtung – für die Gewalt hier in Bezug auf das Schöne

und das Schreckliche – hat keine überzeitliche Gültigkeit, sondern ist im Gegen-

teil sehr der Gegenwart geschuldet.13 Es ist ein modisches Thema und birgt des-

halb viele Gefahren, allen voran die der Belanglosigkeit, die vielleicht die größte

für die literaturwissenschaftliche Beschäftigung darstellt. Wenn Michel Wievior-

kas Analysen zum Verhältnis der Gewalt in Frankreich stimmen und wenn diese

auf den deutschsprachigen Raum übertragbar sind, dann hat sich in den intellek-

tuellen Kreisen ein verändertes Verhältnis zur Gewalt etabliert. Das neue Verhält-

nis ist ganz entschieden von Ablehnung geprägt. Doch dieses Verhältnis resultiert

nicht, wie vielleicht anzunehmen wäre, aus den Erfahrungen zweier Massenver-

nichtungskriege, das Umdenken setzt später ein. Erst Anfang der 1970er-Jahre ist

fürWieviorka wirklich eine Abkehr von der Legitimation der Gewalt als Mittel zum

(guten) Zweck zu erkennen. Aber auch sie ist bereits wieder im Verschwinden be-

griffen, denn durch die extreme Erschütterung der öffentlichenWahrnehmung be-

dingt durch den globalen Terror und die gewaltsamen Gegenaktionen ergibt sich

erneut eine neu entflammte Diskussion um die Legitimation der Gewalt.14 Der

Terror selbst und seine Gewaltexzesse finden ihren Widerhall in der kontempo-

rären Popliteratur, die mit ihren ästhetischen Mitteln reagiert. Dies führt aber –

nach dem Ende der Narration – vor allem zu einer Repräsentation als Tableau, als

Archiv, ohne zwangsläufig eine Aussage produzieren zu wollen oder politisch Stel-

lung zu beziehen.15 Gewalt ist in der Populärkultur allgegenwärtig und durch alle

13 Vgl. Groebner: Schock, Abscheu, schickes Thema, S. 72.

14 Vgl. Wieviorka: Die Gewalt, S. 61-78.

15 Vgl. Werber: Der Teppich des Sterbens, S. 65f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-002 - am 13.02.2026, 20:13:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung: Faszinosum Gewalt 17

Medien realisiert. Gleichzeitig changiert die Diskussion über Gewalt zwischen den

Extrempunkten der absoluten Negation dieser bis hin zur ihrer Überbewertung.16

Dem gesamten Spektrum liegt zudem häufig die Idee zugrunde, dass die Gewalt

ein vormodernes, zivilisationsbedrohendes, menschheitsgeschichtlich konstantes

Phänomen ist.17 Also ist zunächst festzuhalten, dass meine Faszination für die Ge-

walt nicht vom historischen Material initialisiert worden ist, sondern von der mich

umgebenden aktuellen Kultur.18 Ebenso ist dabei zu beachten, dass meine Vorstel-

lungen und Bewertungen sich nie ganz von diesemHorizont lösen werden können.

Dennoch ist es mein Ziel, einen historisch sensibilisierten Beitrag zur Analyse und

Bewertung der Ästhetisierung von Gewalt zu leisten. Was ebenfalls in allererster

Linie bedeutet, keine moralischeWertung in Bezug auf ihre Darstellung vorzuneh-

men.

Die Darstellungskultur der Gewalt, wie sie sich heute etabliert hat, resultiert

aber aus einer historischen Entwicklungslinie. Wenn Das Erdbeben in Chili und In

the hills, the cities Etappen einer Genealogie sind, dann liegt die Wiener Moderne

zeitlich auf halbem Wege zwischen den beiden. Dass Gewalt vollwertiges Element

der Kunst und damit ›kunstfähig‹ wird, ist kein trivialer Prozess. Es ist die Moder-

ne, die von der Forschung als Beginn jener Entwicklung angesehen wird, in dessen

Verlauf Teile als zur Kunst befähigt hinzugenommen werden, die in davorliegen-

den Epochen davon ausgeschlossen waren.19 Das meint nicht, dass Gewalt zuvor

nicht Thema der Literatur oder der bildenden Künste war, sondern es bedeutet,

dass ihr die Eigenschaft des Schönen oder Erhabenen grundsätzlich abgesprochen

wurde. In einem über mehrere Jahrhunderte dauernden Prozess lockert sich die

strikte Haltung, respektive weil sich die Begriffe des Schönen und des Erhabenen

ebenfalls ändern. Es gilt deshalb, wenigstens ausschnittsweise den Weg nachzu-

vollziehen, auf dem die Gewalt mit unter die ›schönen Dinge‹ gelangt und der in

seinem vorläufigen Extrempunkt, nämlich der selbstreferenziellen Autonomieäs-

thetik, mündet.20 Zudem ist es nötig zu begreifen, welche Konsequenzen daraus

für die Darstellung der Gewalt resultieren und wie sie sich am Textmaterial auf-

zeigen und beschreiben lassen können.

Was die ästhetische Kodierung angeht, erscheint unter denModernen dieWie-

ner Moderne als besonders prädestiniert. Denn sie ist es, der die ästhetische Über-

formung der Wirklichkeit bis zum Eskapismus nachgesagt wird, während z.B. die

16 Wobei Alfred Hirsch (Notwendige und unvermeidliche Gewalt?, S. 56) meint, dass es eine

Sigle der Moderne sei, dass sich Gewalt angefangen bei Hobbes vom Thema zum Problem

wandele.

17 www.bpb.de/apuz/26643/gewalt-in-modernen-gesellschaften-zwischen-ausblendung-und-

dramatisierung?p=all#fr-footnodeid1.

18 Jäger: Der Mensch und die Gewalt, S. 301.

19 Kiesel: Geschichte der literarischen Moderne, S. 102ff.

20 Vgl. Fähnders: Avantgarde und Moderne 1890-1933, S. 3.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-002 - am 13.02.2026, 20:13:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Das Schweigen der Gewalt

Berliner Moderne dem Naturalismus nahesteht und für ihre Poetologie über wei-

te Bereiche das Diktum von Arno Holz, Kunst sei Natur weniger X, gilt.21 In Wien

hingegen bestimmt der Ästhetizismus zeitweilig nicht nur die Kunst, sondern auch

das Leben und Selbstverständnis des Künstlers. Die Idee, dass Kunst auf ihre Art

die Natur abbildet, also der Mimesisgedanke, der sich über den Imitationsbegriff

zur Nachbildung wandelt, verkehrt sich im Ästhetizismus zumindest teilweise ins

Gegenteil.22 Kunst bildet nicht mehr Natur nach, sie verändert, überformt und

korrigiert sie. Sie schafft sich ihre eigene Natur, ihre eigene Wirklichkeit – so zu-

mindest formuliert sich der ambitionierte Impetus in vielen poetologischen Refle-

xionen der Jung-Wiener Autoren. Gewalt aber besitzt wie die Sexualität auch eine

enorme existenzielle Kraft, weshalb an ihr, ebenso wie am Tod, eine ästhetische

Überformung – möglicherweise permanent – scheitern muss. An diesen Verwer-

fungslinien offenbaren sich Macht und Ohnmacht der Kultur zugleich.

Aufgrund der Komplexität und Ambivalenz der vorliegenden Literatur kön-

nen nur exemplarische Einzeluntersuchungen vorgenommenwerden, die gar nicht

den Anspruch erheben können, ein allgemeingültiges Prinzip innerhalb der Jung-

Wiener Literatur, geschweige denn derWiener Moderne an sich zutage zu fördern.

Es wäre auch angesichts der vielen literaturwissenschaftlichen Darstellungen die-

ser Epoche, die sich trotz ihres Umfangs fortwährend um Differenzierung, statt

um Subsumierung bemühen, ein Verkennen des Charakters des Untersuchungs-

gegenstandes sowie der bisherigen Forschungsergebnisse.23 Es ist aber auch nicht

Ziel, bestehende Forschungsergebnisse in der Hinsicht zu korrigieren, dass das

Thema Gewalt in der aktuellen Forschungsliteratur übersehen worden sei, wenn-

gleich es allerdings tatsächlich im Hinblick auf die Wiener Moderne eher unterre-

präsentiert ist. Ziel ist es aber, mit der Hinwendung zur Gewaltdarstellung einer

Verwerfungslinie zu folgen, der vielleicht damals noch nicht die Relevanz zuteil-

geworden ist, wie sie sie in heutiger Zeit besitzt, an deren Repräsentationen aber

sich nichtsdestotrotz jene entscheidenden Momente bereits manifestieren, die für

unsere heutige Kultur von zentraler Bedeutung sind. Gewalt ist jedoch kein be-

stimmendesThema in den kanonischen Erzählungen. Deshalb wähle ich wie schon

andere vormir, die sichmit ähnlichen Schwierigkeiten angesichts der Literatur der

Moderne konfrontiert sahen, den Weg der qualitativen Einzeluntersuchung weni-

ger kanonischer Texte kanonischer Autoren in der Hoffnung, vor allem neue Aspek-

te veranschaulichen zu können und nicht Ergebnisse zu bestätigen. Ein Autor fehlt

freilich hier unter den kanonischen Autoren, und das ist Hugo von Hofmannsthal.

21 Beutin: Deutsche Literaturgeschichte, S. 344.

22 Bereits die Romantik hatte den Nachahmungsgedanken fallen gelassen und der Kunst bzw.

dem Genie selbstschaffendes Potenzial zuerkannt. Natur wird nicht mehr abgebildet, son-

dern erweitert. – Vgl. Petersen: Mimesis – Imitatio – Nachahmung, S. 231f.

23 Vgl. Lorenz: Wiener Moderne, S. 5.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-002 - am 13.02.2026, 20:13:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung: Faszinosum Gewalt 19

Er fehlt allerdings nicht, weil seine Erzählungen nicht ergiebig für eine Untersu-

chung der Gewaltdarstellung wären, sondern im Gegenteil, weil sie zu ergiebig

sind. Hofmannsthals Gewaltdarstellungen zu analysieren, hätte entweder bedeu-

tet, den Schwerpunkt der Arbeit von einem ausgewogenen Verhältnis unter den

Autoren zu einem auf einen Autor fokussierten Verhältnis zu verschieben. Oder es

hätte bedeutet, die Komplexität der Gewalt bei Hofmannsthal zugunsten der Ba-

lance zu vernachlässigen.Beides empfand ich als unbefriedigend,weshalb ichmich

entschieden habe, diesen bewusst auszusparen und mich damit zu begnügen, hier

auf ein weiteres Forschungsdesiderat zu verweisen.

ZumSchluss des Beginns gilt esmeinerseits jedoch noch einenwichtigen Zwei-

fel zu formulieren. In den vielen Arbeiten, die sichmit Gewalt in ihren unterschied-

lichen Formen und Repräsentationen auseinandersetzen, liegt häufig der Fokus

auf einem Phänomen im Speziellen – nämlich der sinnlosen Gewalt. Zumindest in

puncto Ästhetik möchte ich zeigen, dass, wenn man versucht, sich diesem Phäno-

men zu nähern und es analytisch zu fassen, es sich permanent dem Zugriff ent-

zieht. Es liegt möglicherweise in der Natur des Gegenstandes, der hier analysiert

werden soll, oder auch am Zugriff selbst. Doch der Zweifel bleibt, dass es sich bei

der sinnlosen Gewalt, die bei der Auseinandersetzung mit ihren Darstellungen ei-

ne entscheidende Rolle einnimmt, um ein sinnentleertes Objekt im Zentrum des

Diskurses handelt.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-002 - am 13.02.2026, 20:13:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460368-002 - am 13.02.2026, 20:13:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

