Réponse

Réponse a la critique de Julien Bauer. — Le compte-
rendu fort critique de Julien Bauer (de Jacques Gutwirth,
La renaissance du hassidisme. Paris 2004. Cf. Anthropos
100.2005: 264—-265) m’a étonné et décu car je considere
que ses petits livres, “Les juifs hassidiques” (Paris
1994) et “La nourriture cacher” (Paris 1996), auxquels
d’ailleurs je me réfere a de nombreuses reprises dans
mon ouvrage, sont trés substantiels et intelligents.

Tout d’abord la plupart des reproches de détail de
Bauer concernent des notes et non le texte lui-méme.
Ainsi je n’aurais pas dit que la mise en oeuvre de
la prescription du shatnés — ne pas mélanger des
matieres végétales et animales, par exemple lin et laine
dans un vétement — n’est pas limitée aux hassidim.
Pourtant dans ma note je déclare bien qu’il s’agit d’une
prescription biblique (Lévitique 19:19, Deutéronome
22:9-11) ce qui sous-entend qu’elle est obligatoire
pour tout juif observant. Deuxieéme critique discutable:
j’ai affirmé, toujours en note, que glatt cacher, mot a
mot, dans un premier sens, “cacher lisse” s’applique au
type de couteau utilisé dans I’abattage rituel alors qu’il
s’agirait, selon le compte-rendu de Bauer, “de 1’absence
totale d’aspérité dans les poumons de 1’animal”. Dans
son propre petit livre sur la nourriture cacher (p.15)
Bauer rappelle que le couteau de 1’abatteur rituel doit
“posséder une lame au fil parfait” et un peu plus loin que
les poumons de I’animal doivent étre “en bon état” (14—
15); il ne dit pas qu’ils doivent étre totalement lisses. Par
contre tout spécialiste sait que la question des couteaux
ultra-lisses utilisés par les hassidim fut au coeur des
controverses entre ceux-ci et les orthodoxes classiques
(voir Bauer lui-méme p. 46).

Autre note mise en question par Bauer: j’ai affirmé
que la coutume séfarade de la mimouna, repas apres la
cloture de la Paque, féte qui oblige les juifs observants a
huit jours d’interdiction absolue d’aliments avec levain,
comportait en Afrique du Nord la présence amicale des
voisins arabes qui concouraient au retour a une alimen-
tation “normale” avec force baklava, couscous, etc. J’ai
dit que ce commensalisme avait certainement contribué
(je souligne ce que j’avais écrit dans mon livre) au
rejet de cette coutume décrétée par les hassidim. Les
raisons religieuses avancées par Bauer existent, mais
il suffit de lire I’excellent article d’Albert Suissa, “Ma
mimouna & moi” (dans la revue Ariel 1998: 105) pour
comprendre combien cette coutume était ancrée dans
une intense symbiose judéo-arabe; il écrit: “seul le goy,
le musulman en I’occurrence, pouvait procéder a I’entrée
du hamets, [levain], tabou de la Paque, dans les foyers
juifs”. Bauer affirme que ma supposition concernant
le rejet par les Loubavitcher de “ce commensalisme
avec les musulmans” releve de I’acrobatie intellectuelle.
Pourtant Laurence Podselver, bonne observatrice des
hassidim de Loubavitch en France, signale dans “Le
mouvement Lubavitch: déracinement et réinsertion des
séfarades” (Pardeés 1986/3: 67) que le rejet par Lou-
bavitch de cette coutume, au nom d’un manquement
aux lois de la Paque, veut aussi signifier que le re-
noncement a cette coutume est lié a la survie méme
du groupe. Il y a donc bien une raison sociologique

Anthropos 100.2005

untersagt,

649

a ce rejet ... Mon analyse n’est donc nullement sau-
grenue.

J’ajouterai encore un commentaire sur une autre
critique, & mon avis accessoire: j’ai négligé de men-
tionner 1’existence d’écoles orthodoxes non hassidiques
présentes a Paris avant celles de Loubavitch. Je donne
volontiers acte a Bauer de ce correctif, mais de 1a a me
taxer de “révisionnisme”, terme qui en histoire concerne
habituellement des phénomenes autrement importants
(notamment négation du génocide nazi), il y a tout de
méme une exagération assez étonnante.

Mais venons en a une critique plus fondamentale; je
présenterais certes un nombre considérable de données,
mais sans “. .. que le lecteur ne sache quelle est leur uti-
lité, d’autant plus que les comparaisons sont impossibles
en raison de leur aspect fragmentaire”. Bauer semble
ignorer ce que représente une démarche d’ethnologue.
Celui-ci tente de décrire et si possible d’analyser les
groupes qu’il décrit. C’est ce que j’ai fait et, grace a
mes chapitres monographiques pour les lieux majeurs
d’implantation hassidique, le lecteur peut se faire une
idée de la diversité du mouvement. Pour présenter des
groupes de type varié, avec a une extrémité le groupe le
plus replié sur lui-méme — 1’ensemble de Méa Shearim
a Jérusalem — et a I’autre extréme les Loubavitcher mo-
dernistes de Crown Heights a Brooklyn, je me suis servi
des matériaux, les miens et ceux venant d’autres sources,
ce qui m’a permis de montrer leurs divers modes
d’existence et de fonctionnement. Que ces descriptions
présentent des lacunes, j’en suis bien d’accord, mais
comment faire autrement faute de certaines données?
Devais-je attendre qu’une nuée de thésards (financés par
qui?) abordent chacun les divers groupes et fournissent
les éléments que je puisse alors homogénéiser? C’était
renoncer a toute présentation de 1’ensemble hassidique;
or je pense que celle-ci, a la fois modulée et globale,
fait oeuvre utile et comme le reconnait Bauer dans
son compte-rendu donne “... une idée de ce qu’est la
vie hassidique aujourd’hui”. N’est-ce pas la 1’objectif
d’un travail d’ethnologue ou d’anthropologue social et
culturel? Par ailleurs, chacune de mes descriptions du
hassidisme a Anvers, New York, Jérusalem, Bné Brak ou
Paris, comporte des analyses et des comparaisons entre
les divers groupes et situation. Enfin, je reprends celles-
ci et les étend sur divers sujets supplémentaires (dont la
question du renouveau spirituel chez les hassidim) dans
un chapitre final, “vision d’ensemble”, chapitre qui fait
donc le point sur le mouvement et le met en contexte
historique et sociologique. La encore Bauer me reproche
de n’aborder qu’en quelques pages les raisons de la
renaissance hassidique (pp.191-215). Un chapitre de
25 pages de synthese pour un texte de 218 pages (plus
les notes, etc.) me parait tout de méme une proportion
plus que respectable.

Reste une autre critique majeure, celle qui concerne
I’attitude des hassidim envers le sionisme et 1’Etat
d’Isragl. Jaurais fait la part belle a I’opposition au
sionisme d’un seul groupe, Satmar. Or, le hassidisme
de Satmar est I'un des plus nombreux du mouvement
hassidique — plusieurs dizaines de milliers d’adeptes —

216.73.216:11, am 12.01.2026, 03:27:41. © Urheberrechtlich geschtzter Inhalt.
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-649

