Artefakte als Gegenstande religioser Bildung
Religionspadagogische Kartierungen

Claudia Gdrtner

Zu meinen frithen Kindheitserinnerungen gehort das Gestalten der Weihnachts-
krippe. Die Familienkrippe ist ein Erbstiick, die dltesten Gipsfiguren entstammen
dem Beginn des 20. Jahrhunderts und wurden sukzessive erginzt. Ochs und Esel
wurden erst in den 1960er Jahren gekauft und sind entsprechend der Wirtschafts-
wunder-Asthetik ganz aus Plastik. In den 1970er Jahren wurde der Stall neu gebaut,
das verwendete Styropor bildet ungewdhnlich gutisolierte Stallwinde. Jahr fiir Jahr
zog ich bereits im Herbst mit meinem Vater in den Wald, um Moos zu sammeln,
das einen immergriinen Stallboden darstellte. Doch damit nicht genug: Ich bastelte
zusitzliche Krippenfiguren aus Rupfenpuppen mit bayrischer Tracht — und einige
Jahrzehnte spiter erginzte meine Tochter die Krippe mit Schafen aus Salzteig und
Engeln aus Erdnussschalen. Am Hohepunkt der Krippeneuphorie hatten wir sieben
Jesuskinder in diversen Behausungen und gefiihlt hundert Schafe, von denen mehr
als eins verloren ging.

Warum schildere ich diese Erinnerungen? Hierin verdichten sich zentrale Merk-
male von Artefakten als Gegenstinde religiéser Bildung, die im weiteren Verlauf
des Beitrags systematisch entfaltet werden: Artefakte unterstiitzen die Erinnerung
durch ihre anschauliche, teils haptische oder olfaktorische Struktur. Gerade im Be-
reich frithkindlicher religiéser Erziehung sind Artefakte wichtige Objekte, durch die
Kinder angeregt werden, im wortlichen Sinne mit Religion umzugehen. Entspre-
chend werden biblische Figuren erstellt und Geschichten hiermit erzihlt. Artefak-
te regen aber auch dazu an, weitergestaltet, transformiert oder neu angeordnet zu
werden. Nicht die ehrfiirchtige Betrachtung der alten Krippenfiguren, sondern das
Erstellen, Anordnen und Neugestalten weckt die Begeisterung fiir die Krippe. Dabei
werden die Figuren transformiert und in andere dsthetische Gestalten und Materia-
lien aberfithrt. Sie sind somit Erinnerung an biblische Erzihlungen und religiése
Traditionen, aber fungieren zugleich als deren Aktualisierung und Fortschreibung.
Dabei sind dsthetische und religiése Praktiken untrennbar miteinander verbunden.
Ob die Krippenerstellung einer dsthetischen bzw. religiésen Motivation oder einer
familidren Traditionsbewahrung entspringt, lisst sich in diesem Beispiel kaum ent-
scheiden. Gerade diese Mehrdimensionalitit von Artefakten macht es lohnenswert,

- am 14.02.2026, 06:34:02.



https://doi.org/10.14361/9783839463123-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Religidse Objekte

systematisch nach ihrem Beitrag fiir religiése Bildung zu fragen. Im Folgenden wer-
den daher die Bedeutungen von Artefakten in vier Kategorien entfaltet. Dabei be-
schranke ich mich angesichts der Breite des Artefaktbegriffs auf zwei- und drei-
dimensionale Kunstwerke bzw. Bilder." Diese Begrenzung liegt fachlich nahe, da
die Relevanz von Artefakten bislang in der Religionspidagogik nur ansatzweise er-
forschtist,” wohingegen der religionspidagogische Einsatz von Bildern deutlich in-
tensiver reflektiert wird. Ziel des Beitrags ist es daher, anhand der vier Kategorien
das Feld einer religiosen Bilddidaktik zu kartographieren und auf dieser Grundlage
abschlieRend den Blick erneut auf Artefakte im Allgemeinen auszuweiten.

1. Glaubensvermittlung, Erinnerung und Spiritualitat

Das einleitende biografische Beispiel zeigt, wie Kinder tiber die Krippengestaltung
die Weihnachtserzihlung kennenlernen und nachhaltig erinnern. In der Geschich-
te des Christentums ist diese Funktion von Artefakten bereits frith im Horizont der
Bilderlehre reflektiert worden. Gregor der Grof3e (um 540-604) schreibt Bildern ei-
ne dreifache Funktion zu: Demnach dienen Bilder erstens der Belehrung. Sie sind
dabei insbesondere fiir die Illiterati hilfreich und unterstiitzen die Lehre und Pre-
digt. Zweitens fordern sie die Erinnerung an die Heilsgeschichte, da sich die Ge-
schichten durch die bildliche Vergegenwirtigung besonders nachhaltig einpragen.
Bilder wecken drittens Emotionen, berithren Seele und Herz und begiinstigen die
Andacht und Meditation.? Auch nach den 790/791 am Hofe Karls des Grof3en ver-
fassten Libri Carolini besitzen Bilder eine Erinnerungsfunktion (memoria) und Be-
deutung fir die Ausschmiickung (ornamentum) des Kirchenraums.* Damit stehen

1 Vgl. zur nicht unumstrittenen historischen Abgrenzung von Bild und Kunst Hans Belting: Bild
und Kult. Eine Geschichte des Bildes vor dem Zeitalter der Kunst, Miinchen1990. Ich verwen-
de im weiteren Verlauf weitgehend den Oberbegriff des Bildes.

2 Vgl. Themenheft»Religiose Dinge, in: KatBl 6/2017; Biittner, Gerhard/Mendl, Hans/Reis, Oli-
ver/Roose, Hanna (Hg.): Religion lernen. Jahrbuch fiir konstruktivistische Religionsdidaktik,
Bd. 10: Praxis des RU, Babenhausen 2019; Brieden, Norbert/Biittner, Gerhard/Mendl, Hans/
Reis, Oliver/Roose, Hanna (Hg.): Religionsunterricht beobachten. Praktiken — Artefakte — Ak-
teure, Ostfildern 2022.

3 Vgl.Greg. M. Ep XII1 Ad Serenum Massiliensem Episcopum (Patrologia Latina 77,1128); Lange,
Giinter: Bild und Wort. Die katechetische Funktion des Bildes in der griechischen Theologie
des sechsten bis neunten Jahrhunderts, Paderborn 21999.

4 Vgl. Libri Carolini Il, hg. v. Bastgen, Hubert, MGH. Conc II. Suppl., Hannover/Leipzig 1924,
S. 27.87-89; vgl. auch Haendler, Gert: Epochen karolingischer Theologie. Eine Untersuchung
berdie karolingischen Gutachten zum byzantinischen Bilderstreit, Berlin1958; Schade, Her-
bert: Die Libri Carolini und ihre Stellung zum Bild, in: ZKTh 79 (1957), S. 69-78; Jeck, Udo Rein-
hold: Libri Carolini, in: Flasch, Kurt (Hg.): Hauptwerke der Philosophie. Mittelalter, Stuttgart
1998, S. 32—-59.

- am 14.02.2026, 06:34:02.



https://doi.org/10.14361/9783839463123-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Gartner: Artefakte als Gegenstande religidser Bildung

die Libri Carolini zwar in der Tradition von Gregor dem Grof3en, weisen aber insge-
samt den Bildern eine eher untergeordnete Funktion zu.’ Wichtige mittelalterliche
Theologen wie Thomas von Aquin® oder Durandus’ unterstreichen die didaktische
Funktion von Gregors Bildbegriff. In dieser Perspektive vermitteln Bilder religio-
ses Wissen, stiften religiose Identitit und tragen zur Glaubensweitergabe bei. Auch
Luther maf Bildern eine didaktische und mnemonische Funktion bei.? Dieses Bild-
verstindnis pragt bis heute Teile der Katechese und Religionspidagogik, wenn Bil-
der oder andere religiose Artefakte als Medium zur Vermittlung und Erinnerung
religiéser Themen und Inhalte verstanden werden. Bilder sind in diesem Verstind-
nis als ancilla theologiae der Theologie resp. Kirche untergeordnet und bleiben dies
bis weit in das 20. Jahrhundert hinein. Einen besonderen Ort besitzen Bilder daher
in illustrierten Katechismen.® Der Einsatz von Bildern zielt hier vor allem auf die
Unterweisung in die christliche Lehre, will den Heranwachsenden ein Grundwissen
vermitteln und in die Sprache der Kirche einfithren. Dazu setzen die Katechismen
wie auch entsprechende Lehrtafeln auf die gute Einpriagsamkeit und die Motiva-
tionskraft von Bildern. Diese werden als besonders kindgerecht betrachtet, da sie
die Intelligenz der Heranwachsenden durch die Augen fesseln, die Gemiiter durch
ausdrucksstarke Bilder bewegen und so Lernprozesse initiieren sollen.’® Die Aus-
wahl und der Einsatz der Bilder wird entsprechend ihrer katechetischen Funktion
differenziert reflektiert: So wird teils eine vereinfachte bildnerische Formsprache
fiir jiingere Kinder ausgewihlt, die (emotionale) Bedeutung der Farbigkeit bedacht
oder die Mehrdimensionalitit von Bildern am Ende einer katechetischen Einheit
zur Sammlung des Erlernten eingesetzt.” An das Lernen mit Bildern wird somit die
Hoffnung gekniipft, dass »wenn die mit Mithe auf ihre Hirne plakatierten, abstrak-
ten Definitionen des Katechismus getrocknet und abgeldst sein werden, [den Kin-
dern] am Grund der Seele einige segensreiche Visionen [bleiben], die wir dort zu-

5 Vgl. Stock, Alex: Keine Kunst. Aspekte der Bildtheologie, Paderborn 1996, S. 31.

6 Vgl. Thomas von Aquin: comment. in Sent. Lib3 dist9, q1art 2.

7 Vgl. Faupel-Drevs, Kirstin: Vom rechten Cebrauch der Bilder im liturgischen Raum: Mittel-
alterliche Funktionsbestimmungen bildender Kunst im Rationale divinorum officiorum des
Durandus von Mende (1230/1—1296), Leiden/Boston/Kdln 1999.

8 Vgl. Lentes, Thomas: Zwischen Adiaphora und Artefakt. Bildbestreitung in der Reformati-
on, in: Hoeps, Reinhard (Hg.): Handbuch der Bildtheologie, Bd. 1, Bild-Konflikte, Paderborn
2007, S. 213—-241, hier S. 220f.

9 Saint-Martin, Isabelle: Formen und Funktionen des Bildes im Katechismus, in: Hoeps, Rein-
hard (Hg.): Handbuch der Bildtheologie, Bd. 2, Funktionen des Bildes im Christentum, Pa-
derborn 2020, S. 236-273.

10 Vgl. Girtner, Claudia: Religionsunterricht in Deutschland, in: Hoeps, Reinhard (Hg.): Hand-
buch der Bildtheologie, Bd. 2, Funktionen des Bildes im Christentum, Paderborn 2020,
S. 273-291.

11 Vgl . Saint-Martin: Formen und Funktionen.

- am 14.02.2026, 06:34:02.



https://doi.org/10.14361/9783839463123-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Religidse Objekte

riickgelegt haben«*. Dieser starke Fokus auf die Glaubensweitergabe wird ab Mitte
des 20. Jh.s nach und nach auf breitere didaktische Zielvorstellungen ausgeweitet.
Entsprechend treten die stark im Dienste der Katechese stehenden Funktionszu-
schreibungen der Bilder zuriick und es finden auch autonomere Bildwerke sowohl
in der Katechese als auch im Religionsunterricht Verwendung (vgl. Kap. 3).”

Neben ihrer Bedeutung fiir Verkiindigung und Katechese sind Bilder und Ar-
tefakte auch seit Anbeginn fiir Spiritualitit, Andacht und Meditation relevant. Mit
Gregor dem GrofRen gesprochen, sollen sie Emotionen erwecken, Seele und Herz be-
rithren sowie Andacht und Meditation begiinstigen. Insbesondere seit dem 13. Jahr-
hundert entwickelt sich hieraus eine dominante, auf individuelle Spiritualitit (de-
votio) zielende Bilderpraxis, die mit dem persénlichen Andachtsbild eine vielfiltige
Bildproduktion hervorbrachte.”* Auch der Kirchenraum besafs vermehrt Bildwerke,
die der persénlichen Andacht oder spezifischen Andachts- und Gebetsformen dien-
ten, wie Kreuzwegstationen, Marienstatuen oder Bilder mit Ablassfunktion wie die
sog. Gregorsmesse.” Die reformatorische Bilderkritik ist auch eine Reaktion auf
diese vermehrte Bilderpraxis im Kirchenraum.’® Das Andachtsbild fand zudem in
der hiuslichen Erziehung seinen Ort. Es diente »dem mystischen Erleben ebenso
wie der pragmatischen Frommigkeit und der hiuslichen Erziehung der Kinder. In
dieser zeitgebundenen Frommigkeit wurde der Erwerb eines privaten Andachtsbil-
des zu einem Akt symbolischer Pflichterfilllung. Der Besitzer erwarb in der »Haus-
ikone« nicht nur ein Instrument der Andacht, sondern auch ein Zertifikat der from-
men Gesinnung, die er vor ihr praktizieren sollte. Die Bilder wurden zu dufleren
Garanten einer inneren Haltung.«”

Heute finden in - vornehmlich katholischen und orthodoxen — Gottesdiens-
ten, teils auch in Katechese und Religionsunterricht, Bilder als spirituelle Impulse
Verwendung. Inwiefern Bilder diese Funktion jedoch tatsichlich (noch) ausfiillen

12 Abtes Thellier de Poncheville, in: Congrés diocésain de Paris, 1907, S. 398 zit. n. Saint-Martin,
Isabelle: Druckgraphische Auflagenwerke. Das Beispiel der katechetischen Bilder zwischen
dem19.und dem Anfangdes20.]hd., in: Hoeps, Reinhard (Hg.): Handbuch der Bildtheologie,
Bd. 3, Zwischen Zeichen und Priasenz, Paderborn 2014, S. 534—567, hier S. 565.

13 Vgl. C. Gartner: Religionsunterricht in Deutschland; Dies.: Asthetisches Lernen. Eine Religi-
onsdidaktik zur Christologie in der gymnasialen Oberstufe, Freiburg/Basel/Wien 2011; Bur-
richter, Rita/Gartner, Claudia: Mit Bildern lernen. Eine Bilddidaktik fiir den Religionsunter-
richt, Miinchen 2014.

14 Vgl. Belting, Hans: Das Bild und sein Publikum im Mittelalter. Form und Funktion frither Bild-
tafeln der Passion, Berlin 22000; Ders.: Bild und Kult, S. 457-509; vgl. zum nicht unumstritte-
nen Begriff des Andachtsbildes Schade, Karl: Andachtsbild. Die Geschichte eines kunsthisto-
rischen Begriffs, Weimar 1996.

15 Vgl. Gormans, Andreas/Lentes, Thomas (Hg.): Das Bild der Erscheinung. Die Gregorsmesse
im Mittelalter, Berlin 2007.

16 Vgl. T. Lentes: Zwischen Adiaphora und Artefakt.

17 H. Belting: Bild und Kult, S. 459.

- am 14.02.2026, 06:34:02.



https://doi.org/10.14361/9783839463123-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Gartner: Artefakte als Gegenstande religidser Bildung

konnen, ist bislang empirisch kaum erforscht. Einzelne Studien deuten jedoch
darauf hin, dass oftmals Gliubige in Bildern weniger neue Inspiration fiir ihren
Glauben suchen, als vielmehr anhand von Bildern biblische Szenen oder Glau-

bensinhalte wiederentdecken wollen. Gemeindemitglieder erwarten in diesem
Sinne von Bildern, dass diese zur Tradierung von und der Vergewisserung iiber
Glaubensinhalte beitragen.™

2.

Religids relevante (neue) Erfahrungen

Anlisslich der Einweihung seines Altarbildes »Menschwerdung« erinnert sich der in
der DDR geborene Maler Michael Triegel an Weihnachten:

»Ich verbinde (ibrigens eine wunderbare Erinnerung an den Erfurter Dom mit
Weihnachten. [..] Ich musste als junger Mann noch Wehrdienst bei der NVA
leisten. Damals wurde ich geschliffen, erniedrigt, musste Gasmasken tragen. Ich
fiihlte mich gefangen in dieser kollektiven, kleinbiirgerlichen Welt. Zu Weihnach-
ten nach Hause zu kommen und erst einmal die Mitternachtsmesse in diesem
Dom zu erleben, die Grofie dieses Raumes, das war unheimlich befreiend. Gera-
de wenn man das Piefige, Kleinbiirgerliche dieses NVA-Apparates erlebt hat. In
diesem Dom war ich plétzlich umgeben von Schénheit und Sinn — inmitten von
einem Land, das mir sinnlos erschien. [...] Das Cefiihl, zu Weihnachten in dieser
Kathedrale zu sitzen, riss mich empor. Von diesem Moment an wollte ich glauben.
Ich fiihlte eine starke innere Sehnsucht danach. Ich fragte mich natirlich auch,
wieso ich mich nach Religiositat sehnte. War das ein verdriangter Vaterkomplex,
die Sehnsucht nach Aufgehobenheit und Celiebtsein? Es ist mir letztlich auch
egal, aus welchen Quellen sich das gespeist hat. Die Sehnsucht zu glauben war
da, und sie war stark. Aber noch fand ich keinen Weg. [..]

Ein Weihnachten werde ich nie vergessen: als unsere Tochter das erste Mal im
Korbchen unter dem Weihnachtsbaum lag. Es hat mich unglaublich beriihrt, dass
das, was vorher eine abstrakte Idee war — ein Leben wird geboren —, auf einmal
real war. (Holt einen Bildband.) Sehen Sie das Bild hier? Das ist unsere Elisabeth.
Ich habe sie spater auf Stroh liegend gemalt. Das finde ich bei vielen der alten
Meister in den Weihnachtsbildern so schon: Es ist ein existenzialistisches Gewor-
fensein in die Welt. Nicht kuschelig aufgehoben, sondern auf Stroh und nacktem
Stein. Und dahinter ist die Dunkelheit. Das ist fiir mich Weihnachten.«"

Vgl. Gartner, Claudia: Uber die Wirkung von Kunst am Lernort >Gemeindec. Einblicke in eine
qualitativ-empirische Studie, in: Theo-web 9 (2010), S. 264—277.

Triegel, Michael: So malt man Weihnachten! Merle Schmalenbach, ZEIT Nr. 53/2017, https://w
ww.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg (Zugriff 28.6.2021).

- am 14.02.2026, 06:34:02.



https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://doi.org/10.14361/9783839463123-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg

n2

Religidse Objekte

Bilder bzw. der Kirchenraum in seiner dsthetischen Gestalt sind fiir den Maler Orte
der religiosen Erfahrung und Sinnstiftung geworden. Hier werden ihm Kontrast-
erfahrungen zu seinem Alltagsleben ermdglicht. Der Kirchenraum mit seinen Ob-
jekten wirkt wie ein Speicher religidser Narrationen und Bilder, der fiir Triegel zur
Quelle neuer Erfahrungen wird. Die christliche Ikonografie, hier die Weihnachtsbil-
der, bilden fiir ihn eine Sprache und Form, um diese Erfahrungen zum Ausdruck zu
bringen. Bei Triegel wird deutlich, wie ein religiés kaum sozialisiertes Subjekt an-
hand von Artefakten, insbesondere durch ihre dsthetische Qualitit, neue, teils auch
irritierende Erfahrungen macht, die im Horizont christlicher Traditionen (neu) ge-
deutet werden.

Bilddidaktisch wird eine solche Erfahrungs- und Subjektorientierung ins-
besondere seit den 1970er Jahren aufgegriffen. Katholischerseits wird dies im
Horizont der Korrelationsdidaktik niher ausdifferenziert. Die Korrelationsdidak-
tik wurde spitestens seit der Witrzburger Synode der deutschen Bischofskonferenz
entwickelt, ohne dass dieses religionsdidaktische Prinzip explizit in dem Synoden-
beschluss mit dem Begriff »Korrelation« benannt wird. Demnach soll der Glaube
»im Kontext des Lebens vollziehbar, und das Leben soll im Licht des Glaubens ver-
stehbar werden« (Synodenbeschluss 2.4.2). Tradierte Glaubenserfahrungen und die
Erfahrungen der Schiiler*innen werden hierbei kritisch miteinander in Beziehung
gesetzt. Korrelation bedeutet somit eine Orientierung an der christlichen Botschaft
und zugleich an den Schiiler*innen. Korrelationsdidaktik geht davon aus, dass sich
Gott den Menschen in ihrer — auch individuellen — Geschichte erfahrbar macht.
Diese Erfahrungen wahrzunehmen und im Lichte des Glaubens zu reflektieren,
stellt daher ein Grundanliegen einer korrelativ ausgerichteten Religionspidagogik
dar. An der sich in Folge rasant entwickelnden Korrelationsdidaktik wurde ab den
1990er Jahren viel Kritik gedufSert.*® Fiir die Bilddidaktik ist dabei insbesondere
bedeutsam, dass die Korrelation von Lebenswelt und christlicher Tradition aus
theologischen, hermeneutischen und pidagogischen Griinden nicht didaktisierbar
ist. Das Beispiel von Michael Triegel zeigt, dass Korrelation »geschieht«, dass es
ein unverfiigbares Geschehen ist, fir das das Subjekt empfinglich sein muss. Re-
ligionsdidaktisch kénnen somit nur Deutungsangebote gemacht werden, die das
lernende Subjekt annehmen oder auch ablehnen kann. Durch den fortschreiten-
den christlichen Traditionsverlust wird aber auch deutlich, dass Heranwachsende
oftmals gar keine religiés relevanten Erfahrungen mehr besitzen, die im Lichte
christlicher Tradition gedeutet werden koénnen. Diesbeziiglich wird Bildern kon-

20  Vgl. Hilger, Georg/Reilly, George (Hg.): Religionsunterricht im Abseits?, Miinchen 1993; Eng-
lert, Rudolf: Korrelation(sdidaktik). Bilanz und Perspektiven, in: RpB 38 (1996), S. 3—18; Bitter,
Gottfried: »Pladoyer fiir eine zeitgemafe Korrelationsdidaktik. Sieben friedfertige Thesenc,
in: Lebendige Katechese 18 (1996), S. 1-8.

- am 14.02.2026, 06:34:02.



https://doi.org/10.14361/9783839463123-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Gartner: Artefakte als Gegenstande religidser Bildung

zeptionell zugetraut, wie bei Triegel entsprechende Erfahrungen zu initiieren, die
dann korrelativ aufgegriffen werden kénnen.

(Korrelative) Religionsdidaktik geht davon aus, dass sich der christliche Glaube
kontextuell stets neu bewihren und artikulieren muss. Bilder besitzen durch ihre
Mehrdeutigkeit in dieser Hinsicht besonderes Potenzial. Didaktisch gewendet,
sollen Bilder Schiiler*innen ermdglichen, (neue) Erfahrungen mit der Tradition
zu machen und den christlichen Glauben in der Auseinandersetzung mit Bildern
(kritisch) fortzuschreiben.* Auch historische Bilder setzen hiernach Erfahrungen
frei, die zeitgendssische Betrachter*innen jeweils kontextuell erschlieRen und
deuten kénnen. In den letzten Jahrzehnten werden jedoch verstirkt auch moder-
ne und zeitgendssische Bildwerke aufgegriffen (vgl. Kap. 3), die nicht dezidiert
im christlichen Horizont entstanden sind und als Quelle von existenzieller Sinn-
und Wirklichkeitsdeutung betrachtet werden. Dabei werden Bilder »besonders
geschitzt, insofern in ihnen existenzielle Fragen zur Anschauung kommen, die im
Kontext einer Korrelationsdidaktik als fundamentalanthropologische Herausforde-
rung des christlichen Glaubens gelten«**. Die Funktion dieser Werke in religiésen
Bildungsprozessen liegt daher primir darin, »Erfahrungsprozesse zu ermoglichen,
zu begleiten und zu reflektieren«*. Sie werden als verdichteter Ausdruck von Sinn-,
Welt- und Lebenserfahrung verstanden. Das eigene Leben und der eigene Glaube
konnen dann im religiésen bzw. dsthetischen Horizont (neu) wahrgenommen und
gedeutet werden.

21 Vgl. R. Burrichter/C. Gartner: Mit Bildern lernen, S. 108-157.

22 Burrichter, Rita: >sDu sollst dir ein Bild machen<—religioses Lernen heute im Horizont dsthe-
tischen Lernens, in: Vorst, Claudia u.a. (Hg.): Asthetisches Lernen — Fachdidaktische Grund-
fragen und praxisorientierte Konzepte im interdisziplindren Kontext von Lehrerbildung und
Schule, Frankfurt a.M. u.a. 2008, S. 99119, hier: S.106.

23 Burrichter, Rita: Theologische Kunstvermittlung — fundamentaldidaktische Uberlegungen,
in: Jahrbuch fiir Religionspadagogik 13 (1997), S. 163—186, hier S.173.

- am 14.02.2026, 06:34:02.



https://doi.org/10.14361/9783839463123-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

N4 Religidse Objekte

3. Locus theologicus - neue theologische Erkenntnisse

Abb. 1: Michael Triegel, Menschwerdung, 2017

In seinem Werk »Menschwerdung«, das Michael Triegel 2017 fiir einen Altar an-
gefertigt hat, orientiert sich der Kiinstler in Malstil und Motivik an den Alten Meis-
tern. In diesem Bild, wie auch in zahlreichen anderen seiner Werke, kombiniert er
tradierte religiése Motive teils ratselhaft neu miteinander. In »Menschwerdung« ir-
ritiert vor allem der Kranz aus Totenschideln, der in der oberen rechten Bildhilf-
te um einen Embryo kreist. Zudem lisst das Jesuskind die Anmut mittelalterlicher
Darstellungen vermissen, wie Triegel in einem Interview erliutert:

- am 14.02.2026, 06:34:02.


https://doi.org/10.14361/9783839463123-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Gartner: Artefakte als Gegenstande religidser Bildung

»Triegel: Auch das Jesuskind auf meinem Bild ist kein idealisiertes Baby: Es ist ma-
ger, mit aufgebldhtem Bauchlein, Armen und Beinen wie ein Hiahnchen. So se-
hen Neugeborene nun mal aus. Ich wollte keinen Putten-Jesus malen —mit dicken
Schenkeln, seligem Lacheln und roten Backen. Als ich nach einem Modell gesucht
habe, habe ich bewusst keine erzkatholische bayerische Familie gefragt. Fiir die
wadre es vielleicht das Grofite, wenn man ihr Kind als Herrn und Heiland malen
wiirde.

Frage: Wen haben Sie stattdessen gefragt?

Triegel: Ich habe das Kind meines Friseurs genommen. Er kennt sich ironischer-
weise nicht mit dem Christentum aus. Jeder kann berufen werden. Das Unerwar-
tete, das Ambivalente, das Spiel machen fir mich den Reiz der Kunst aus, selbst
bei heiligen Themen, die so neu gesehen werden kénnen.«**

Durch die Zusammenschau von Geburt und Tod unterstreicht der Kiinstler die
theologisch notwendige Verkniipfung von Weihnachten und Ostern und irritiert
damit zugleich die Weihnachtsidylle, die in zeitgendssischen Wahrnehmungen
oftmals vorherrscht. In diesen Irritationen, in den Unterbrechungen von Wahr-
nehmungsmustern und neuen Anordnungen von Tradiertem liegt fiir Triegel das
(religiése) Potenzial seiner Kunst.

Dass Bilder zu einer Quelle von religidser bzw. theologischer Erkenntnis werden
konnen, lasst sich theologiegeschichtlich an Melchior Cano (1509-1560) exemplifi-
zieren. Cano fithrt zehn theologische »Orte« oder »Wohnsitze« (»loci theologici«) an,
aus denen heraus Theologie getrieben werden kann.* »Es sind nicht nur Orte, aus
denen theologische Erkenntnis zu schopfen ist, sondern lebendige und aktive Tri-
gerschaften, in denen sich Erkenntnis ereignet oder ereignet hat.«** Dabei unter-
scheidet Cano zwischen den »eigentlichen« theologischen Erkenntnisorten, wie Hei-
lige Schrift, die Traditionen Christi und der Apostel oder die katholische Kirche, und
den aus anderen Bereichen »ausgeliehenen« Erkenntnisorten, wie z.B. die menschli-
che Vernunft, Philosophen oder die menschliche Geschichte.?” Obwohl sich zu Zei-
ten Melchior Canos Bilder katholischerseits grofiter Beliebtheit erfreuten* und auf

24  Triegel, Michael: So malt man Weihnachten.

25  Vgl. Melchior Cano: De locis theologicis libri duodecim, Léwen 1569; Kérner, Bernhard: Mel-
chior Cano. De locis theologicis. Ein Beitrag zur theologischen Erkenntnislehre, Graz 1994.

26  Seckler, Max: Die ekklesiologische Bedeutung des Systems dersloci theologicic. Erkenntnis-
theoretische Katholizitat und strukturale Weisheit, in: Baier, Walter u.a. (Hg.): Weisheit Got-
tes—Weisheit der Welt; Bd. 1: FSJosef Kardinal Ratzinger, St. Ottilien 1987, S. 37-65, hier S. 57.

27 Vgl. M. Cano: locis theologicis, S. 4f.

28  Vgl. Hecht, Christian: Katholische Bildertheologie im Zeitalter von Gegenreformation und
Barock. Studien zu Traktaten von Johannes Molanus, Gabriele Paleotti und anderen Autoren,
Berlin 1997; Ganz, David/Henkel, Georg: Kritik und Modernisierung. Der katholische Bildkult
des konfessionellen Zeitalters, in: Hoeps, Reinhard (Hg.): Handbuch der Bildtheologie, Bd. 1,
Bild-Konflikte, Paderborn 2007, S. 262—285.

- am 14.02.2026, 06:34:02.



https://doi.org/10.14361/9783839463123-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Religidse Objekte

reformatorischer Seite zum Teil erbittert bekimpft wurden,? zihlt er Bilder nicht
zu den eigentlichen theologischen Orten. Der erstarkende Dialog zwischen (auto-
nomer) Kunst und Theologie in den letzten Jahrzehnten hat jedoch immer wieder
Kunst als eben einen solchen theologischen Ort qualifiziert, wobei die »locus«-Leh-
rezueiner einflussreichen Denkfigur wurde,* die auch fiir die Bilddidaktik relevant
geworden ist.

Waren Bilder itber Jahrhunderte hinweg zumeist Mittel der Unterweisung,
durch die Gliubige in die kirchliche Lehre eingefithrt werden sollten (Kap. 1), so
wurde ab Mitte des 20. Jahrhunderts verstirkt der Eigenwert von Bildern beriick-
sichtigt. In den 1960er Jahren sind es die Verdienste von Lieselotte Corbach® und
Ingrid Riedel*?, zu einer »neue[n] Wiirdigung von Bildern der Kunst«* beizutragen,
wobei auch bei ihnen trotz des starken Dialogs mit der Kunstgeschichte und -di-
daktik letztlich die Auseinandersetzung mit Bildern der Einfithrung in den Glauben
diente, wohinter die Eigenstindigkeit des Werkes zuriicktrat.>* Wird hier die Kunst
bereits in Ansitzen zur »Partnerin der Theologie«*, so stellen seit Ende der 1970er
Jahre vor allem die Arbeiten von Giinter Lange und Alex Stock die Eigenstindigkeit
und -wertigkeit von Bildern heraus, die hierdurch gerade gewinnbringend fiir den
RU sind.*® Wenn auch die Autoren nicht immer umfassend religiése Bildungspro-
zesse oder eine Bilddidaktik anzielen, so tragen die Arbeiten doch entscheidend

29 Vgl. T. Lentes: Zwischen Adiaphora und Artefakt, S. 213—241.

30  Vgl. Stock, Alex: Ist die bildende Kunst ein locus theologicus?, in: Ders. (Hg.): Wozu Bilder im
Christentum. Beitrage zur theologischen Kunsttheorie, St. Ottilien 1990, S. 175—-181.

31 Vgl. Corbach, Lieselotte: Vom Sehen zum Horen — Kunstwerke im Religionsunterricht, Got-
tingen 1965; Dies.: Vom Sehen zum Héren — Neue Folge: Biblische Kunstwerke zum Thema
»Der Andere«, Gottingen 1976.

32 Vgl Riedel, Ingrid: Bildinterpretation —Zum Umgang mit Bildern in Schule, Jugend- und Ge-
meindearbeit (Hilfsbiicher fiir den kirchlichen Unterricht 14), Miinchen 1969.

33 lange, Giinter: Asthetische Bildung im Horizont religionspadagogischer Reflexion, in: Zie-
bertz, Hans-Georg/Simon, Werner (Hg.): Bilanz der Religionspadagogik, Diisseldorf 1995,
S.339-350, hier S. 341.

34 Vgl. Doedens, Folkert: Bildende Kunst und Religionsunterricht — Theoretische Grundlagen
der Praxis (Religionspddagogische Praxis 4), Stuttgart/Miinchen 1972, S. 14f.; Kiinne, Micha-
el: Bildbetrachtung im Wandel — Kunstwerke und Photos unter bilddidaktischen Aspekten
in Konzeptionen westdeutscher evangelischer Religionspddagogik 19451996, Miinster 1999,
S.35.

35 M. Kiinne: Bildbetrachtung, S. 49.

36  Vgl.Lange, Giinter: Das Bild als Medium der Glaubensvermittlung, in: Schulz, Hans-Joachum/
Speigl,Jakob (Hg.): Bild und Symbol —glaubensstiftende Impulse, Wiirzburg 1988, S. 164—184,
hier S. 167—172; Lange, Giinter: Umgang mit Kunst, in: Adam, Gottfried/Lachmann, Rainer
(Hg.): Methodisches Kompendium fiir den Religionsunterricht, Géttingen 1993, S. 247—261;
Stock, Alex: Bilder besprechen — Eine praktische Hilfe zu Bildanalyse und Bilddidaktik, Miin-
chen1984; Ders./Wichelhaus, Manfred: Bildtheologie und Bilddidaktik —Studien zur religio-
sen Bildwelt, Dusseldorf1981.

- am 14.02.2026, 06:34:02.



https://doi.org/10.14361/9783839463123-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Gartner: Artefakte als Gegenstande religidser Bildung

dazu bei, dass Bilder isthetisch, kunstwissenschaftlich und -historisch sowie
(bild-)theologisch erschlossen und zu einer eigenen Erkenntnisquelle fir Theologie
und fiir religiose Bildungsprozesse werden. Diese Ansitze bilden das Fundament
fiir zeitgendssische bilddidaktische Ansitze,” mit denen zahllose Bildwerke fiir
religiose Bildung erschlossen® sowie religionspidagogische Lerngegenstinde und
-bereiche aus einer bildtheologischen Perspektive aufgearbeitet worden sind.* Der
Umgang mit Bildern trigt somit nicht nur zur Tradierung des Christentums bei,
sondern auch zu dessen lebendiger Fortschreibung, zur Vertiefung und Gewinnung
neuer (theologischer) Erkenntnisse.

4. Gesellschafts- und Kontextorientierung

Die einleitend geschilderten biografischen Erinnerungen veranschaulichen, dass
die Krippendarstellungen stark historisch und gesellschaftlich geprigt sind: Die
Materialien dndern sich, die Anordnung und der Umgang variiert iiber die Jahr-
zehnte. Auch die Sammlung historischer, zeitgenossischer und internationaler
Krippen im ehemaligen »Krippenmuseumc« in Telgte, das jetzt den Namen »REL-
GIO - Westfilisches Museum fiir religiése Kultur« tragt, verdeutlicht, wie stark
gesellschaftliche Kontexte die jeweiligen Krippendarstellungen prigen. Gott will
unter den Menschen sein, zu allen Zeiten, in allen Nationen und Kulturen — in dieser
theologischen Perspektive lassen sich die Krippen deuten. Die Transformation von
Weihnachtsdarstellungen ist ein jahrhundertealtes Phinomen. Bereits die ersten
Krippenspiele, die in der franziskanischen Frommigkeit ihren Ursprung fanden,
sind als eine Form der Reinszenierung der biblischen Geschichte und zugleich als
eine interpretative Aktualisierung zu betrachten, die z.B. die neutestamentlichen
Geburtserzihlungen durch Ochs und Esel erginzen und damit alttestamentliche
Verweise setzen. Auch in der populiren Kultur werden Krippendarstellungen und
-spiele vielfiltig variiert und teils bis zur Unkenntlichkeit von der christlichen
Botschaft entfernt.*® Entsprechend sind politische und ideologische Instrumenta-
lisierungen von Krippendarstellungen immer wieder aufzudecken.*

Bilder und Artefakte sind daher auch ein Spiegel ihrer jeweiligen Zeit. Kiinst-
ler*innen werden in diesem Sinne als »Seismografen« der Gegenwart betrachtet.**

37  Vgl. C. Gértner: Religionsunterricht in Deutschland, S. 281-28s.

38  Vgl. R. Burrichter/C. Gartner: Mit Bildern lernen.

39 Vgl. C. Gartner: Asthetisches Lernen.

40 Vgl. Gartner, Claudia: Weihnachten — ein enttraditionalisiertes Fest. Festtagsbrauche als An-
lass zu dsthetisch orientiertem religiésen Lernen, in: Notizblock 52 (2012), S. 3-7.

41 Vgl. Breuer, Judith/Breuer, Rita: Von wegen Heilige Nacht. Das Weihnachtsfest in der politi-
schen Propaganda, Miilheim 2000.

42 Vgl. C. Lange: Umgang mit Kunst, S. 256.

- am 14.02.2026, 06:34:02.

n7


https://doi.org/10.14361/9783839463123-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n8

Religidse Objekte

Fiir religiése Bildung kénnen Bilder daher zu einer Art »Fremdprophetie«*® werden,
die christlichen Traditionen und Glaubensinhalte hinterfragen und ggf. verschiitte-
te oder neue Potenziale des christlichen Glaubens ansichtig machen. Bilder dienen
so zur (religiésen) Wahrnehmung der (sikularen) Gegenwartskultur bzw. zur Refle-
xion der in ihnen enthaltenen Deutungskultur.** Die wechselseitige ErschlieRung
von Bildern im christlichen Horizont bzw. von christlicher Tradition im Horizont
zeitgendssischer, kiinstlerischer Weltdeutung obliegt den Betrachter*innen — mit
offenem Ausgang. Bildern wird hier eine Erkenntnisfunktion zugemessen, die nicht
nur zu einer wechselseitigen Erschliefung fithren, sondern letztlich auch zur Fort-
schreibung von Theologie und Religion beitragen kann, wenn die Lernenden zu sol-
chen Deutungs-, Reflexions- und Fortschreibungsprozessen bereit und fihig sind.*

Abb. 2: Judith Samen, 0.T. (Wickelkind), C-Print/
Diaplex, 2001

43 G.lange: Umgang mit Kunst, S. 257.

44 Vgl. Mertin, Andreas/Wendt, Karin: Mit zeitgendssischer Kunst unterrichten — Religion —
Ethik — Philosophie, Gottingen 2004, S. 5.

45  Vgl. R. Burrichter/C. Gartner: Mit Bildern lernen, S. 56-76.

- am 14.02.2026, 06:34:02.


https://doi.org/10.14361/9783839463123-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Gartner: Artefakte als Gegenstande religidser Bildung 119

Religionspadagogisch wird gegenwirtig diese Gesellschafts- und Kontextori-
entierung aufgegriffen und vor allem in drei Bereichen ausdifferenziert. Erstens
wird Gegenwartskunst angesichts des zunehmenden Traditionsabbruchs auf ihre
religiose Relevanz und auf christliche Spuren hin untersucht. In dieser Perspektive
kann z.B. die Fotografie von Judith Samen (Abb. 2) im Horizont der Weihnachts-
botschaft gedeutet werden, auch wenn die Kinstlerin die Strohhalme in der Hand
des Sauglings nicht intentional als religiose Referenz auf eine Krippendarstellung
inszeniert haben will.*

Abb. 3: Persische Buchillustration

Zweitens wird eine interreligidse Perspektivierung eingenommen und nach
dem Potenzial von Bildern fiir interreligiése Lernprozesse gefragt.*’ Im Hinblick

46  Vgl. R. Burrichter/C. Girtner: Mit Bildern lernen, S. 122—125.
47  Vgl. Gartner, Claudia: Interreligioses Lernen mit Bildern. Schwerpunkt Islam. Einfach Religi-
on. Interpretationen. Unterrichtsmodelle, Paderborn 2015.

- am 14.02.2026, 06:34:02.


https://doi.org/10.14361/9783839463123-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Religidse Objekte

auf die Weihnachtsthematik kénnen christliche Bilder z.B. mit islamischen Mi-
niaturdarstellungen von der Geburt des Propheten Jesu verglichen werden. Jesus
kommt bekanntlich im Koran nicht in einer Krippe in Bethlehem, sondern in einem
entlegenen Ort (Sure 19,22) zur Welt. Entsprechende Miniaturen zeigen Maria mit
Kind unter einer Dattelpalme (Abb. 3).

Und drittens wird dariiber hinaus in den Debatten um eine inklusive Religions-
didaktik Bildern in besonderem Mafe die Fihigkeit zugemessen, als ein nicht ver-
bales Medium auch lernschwichere Schiiller*innen sinnlich-dsthetische Lernwege
zu erdffnen.”® In dieser dreifachen Perspektive wird gegenwirtig beim Einsatz von
Bildern in religidsen Bildungsprozessen der religiésen, kulturellen, kognitiven und
sozialen Heterogenitit der lernenden Subjekte Rechnung getragen.

Ausblick: Artefakte in religiosen Bildungsprozessen

Wie die Ausfithrungen aufgezeigt haben, sind die Bedeutungs- und Funktions-
zuschreibungen an Bildern in religiésen Bildungsprozessen vielfiltig und reichen
teilweise weit in die Geschichte des Christentums zuriick. Dabei wird ein Span-
nungsfeld deutlich, das sich zwischen der Einfithrung in die Glaubensgemeinschaft
bzw. die Vermittlung von christlicher Tradition und deren kritischen Fortschrei-
bung bzw. Transformation aufspannt. In dieses Spannfeld lassen sich auch die
zentralen Begrifflichkeiten dieses Sammelbandes »Erinnern« und (neu) »Anord-
nen« verorten.

Angesichts der Bedeutung von Bildern ist jedoch erstaunlich, dass deren Funk-
tion und Wirkung in religiésen Bildungsprozessen empirisch noch weitgehend un-
erforscht sind.*’ Die spirlich vorliegenden Ergebnisse deuten darauf hin, dass oft-
mals das bildtheologische Potenzial von Bildern in den konkreten Lernprozessen
nicht ausreichend erschlossen werden kann. Es ist daher — auch im Hinblick auf
das Netzwerk »Gegenstinde religioser Bildung und Praxis: Funktion und Gebrauch
von materiellen Objekten und Artefakten in exemplarischen Rdumen« — weiterfith-
rend, konkrete Aushandlungsprozesse zwischen lernenden Subjekten und Bildern

48  Vgl.Gartner, Claudia: Gemeinsamer Lerngegenstand in heterogenen Lerngruppen des Religi-
onsunterrichts? Lernpotenzial und -hiirden von Kunst, in: Lindner, Heike/Tautz, Monika (Hg.):
Heterogenitat und Inklusion. Herausforderungen fiir die Religionspadagogik, Berlin 2018,
S.195-216; Dies.: Performative and Experiential Approaches to Artin Religious Education. An
Empirical Project Based on Educational Design Research, in: Riegel, Ulrich/Leven, Eva-Maria/
Fleming, Daniel (Hg.): Religious Experience and Experiencing Religion in Religious Educati-
on, Miinster/New York 2018, S. 191-210.

49  Vgl. erste Ansatze hierzu in Brenne, Andreas/Gartner, Claudia (Hg.): Kunst und Religionsun-
terricht — Funktion und Wirkung. Entwicklung und Erprobung empirischer Verfahren, Stutt-
gart 2015.

- am 14.02.2026, 06:34:02.



https://doi.org/10.14361/9783839463123-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Gartner: Artefakte als Gegenstande religidser Bildung

in den Blick zu nehmen, um hierbei Gelingensbedingungen und Lernhiirden zu ent-
decken.

Dariiber hinaus st es erforderlich, zwischen (religiéser) Kunst, (religiosem) Bild
und (religiésem) Artefakt differenzierter zu unterscheiden, als dies im vorliegen-
den Beitrag unternommen wurde. Denn z.B. die einleitend vorgestellten Krippen-
figuren stehen zwar thematisch im Zusammenhang zu den Fotografien von Michael
Triegel oder Judith Samen. Sie konnen auch als Neuanordnungen und Transforma-
tionen von Weihnachtsdarstellungen gedeutet werden. Aber dennoch sind Triegels
und Samens Arbeiten als Kunst, die gebastelten Krippenfiguren als Bastelei oder
Kunsthandwerk zu betrachten. Was verbinden und was unterscheiden diese Kate-
gorien? Inwiefern sind die Unterschiede bzw. Gemeinsambkeiten fiir religiése Bil-
dung und Praxis relevant? Eindeutige Grenzziehungen erscheinen kaum maglich.
Nur angedeutet werden kann hier, dass diesbeziiglich das Verstindnis von dsthe-
tischen Objekten, wie es Martin Seel entfaltet hat, weiterfithrend sein kann. Seel
betrachtet die semantische und syntaktische Dichte, Gedringtheit und Kompakt-
heit als konstitutiv fiir dsthetische Objekte.*° Dicht sind Werke, wenn die einzelnen
sinnbildenden Elemente nicht voneinander abgrenzbar sind. Vielmehr sind sie po-
lysem und lassen sich semantisch nicht eindeutig auflosen. Gedringtheit entsteht,
wenn auf einer itberschaubaren Fliche, in einem beschrinkten Raum durch die spe-
zifische Gestaltung ein hohes Maf? an semantischer Fiille erzeugt wird. Als kompakt
wiederum bezeichnet Seel Objekte, bei denen es auf eine besonders genaue, indivi-
duelle Ausfithrung ankommt. Ein Werk muss prizise so und nicht anders sein. Die-
se Merkmale sind nach Seel jedoch relativ. Sie konnen in Werken mehr oder weniger
deutlich werden. Deshalb fithrt er den Begriff der »Minusform« als theoretischen
Begriffein, der keine Wertung im Sinne eines »besser« oder »schlechter« impliziert,
sondern lediglich auf den Unterschied hinweisen will, dass spezifische Eigenschaf-
ten in einigen Werken deutlicher als in anderen hervortreten. So ist z.B. Triegels
»Menschwerdung« dichter, gedringter und kompakter als die gebastelten Krippen-
figuren, die weder polysem noch dsthetisch besonders gezielt gestaltet sind. Sie stel-
len — mit Seel - eine »Minusform«im Vergleich zu Kunstwerken dar. Durch das Kon-
strukt der »Minusform« entzieht sich Seel dem Versuch, eine deutliche Unterschei-
dung von Kunst und Nicht-Kunst vorzunehmen. Vielmehr betont er die Gradualitit
kinstlerischer Eigenschaften von dsthetischen Objekten und bietet ein begriffliches
Instrumentarium, um diese Objekte differenziert beschreiben und wahrnehmen zu
konnen. Eine solche Gradualitit kann sowohlim Hinblick auf religiose Bildungspro-
zesse als auch im Hinblick auf das Verstindnis von Artefakten weiterfithrend sein.

50 Vgl. Seel, Martin: Asthetik des Erscheinens, Miinchen/Wien 2000, S. 262ff.

- am 14.02.2026, 06:34:02.



https://doi.org/10.14361/9783839463123-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 14.02.2026, 06:34:02.



https://doi.org/10.14361/9783839463123-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

