
Artefakte als Gegenstände religiöser Bildung

Religionspädagogische Kartierungen

Claudia Gärtner

Zu meinen frühen Kindheitserinnerungen gehört das Gestalten der Weihnachts-

krippe. Die Familienkrippe ist ein Erbstück, die ältesten Gipsfiguren entstammen

dem Beginn des 20. Jahrhunderts und wurden sukzessive ergänzt. Ochs und Esel

wurden erst in den 1960er Jahren gekauft und sind entsprechend der Wirtschafts-

wunder-Ästhetik ganz aus Plastik. In den 1970er Jahrenwurde der Stall neu gebaut,

das verwendete Styropor bildet ungewöhnlich gut isolierte Stallwände. Jahr für Jahr

zog ich bereits im Herbst mit meinem Vater in den Wald, um Moos zu sammeln,

das einen immergrünen Stallboden darstellte.Doch damit nicht genug: Ich bastelte

zusätzliche Krippenfiguren aus Rupfenpuppen mit bayrischer Tracht – und einige

Jahrzehnte später ergänzte meine Tochter die Krippe mit Schafen aus Salzteig und

Engeln aus Erdnussschalen. AmHöhepunkt der Krippeneuphorie hattenwir sieben

Jesuskinder in diversen Behausungen und gefühlt hundert Schafe, von denenmehr

als eins verloren ging.

Warumschildere ichdieseErinnerungen?Hierin verdichten sich zentraleMerk-

male von Artefakten als Gegenstände religiöser Bildung, die im weiteren Verlauf

des Beitrags systematisch entfaltet werden: Artefakte unterstützen die Erinnerung

durch ihre anschauliche, teils haptische oder olfaktorische Struktur. Gerade im Be-

reich frühkindlicher religiöserErziehung sindArtefaktewichtigeObjekte,durchdie

Kinder angeregt werden, im wörtlichen Sinne mit Religion umzugehen. Entspre-

chend werden biblische Figuren erstellt und Geschichten hiermit erzählt. Artefak-

te regen aber auch dazu an, weitergestaltet, transformiert oder neu angeordnet zu

werden. Nicht die ehrfürchtige Betrachtung der alten Krippenfiguren, sondern das

Erstellen,AnordnenundNeugestaltenweckt die Begeisterung für die Krippe.Dabei

werdendie Figuren transformiert und in andere ästhetischeGestalten undMateria-

lien überführt. Sie sind somit Erinnerung an biblische Erzählungen und religiöse

Traditionen, aber fungieren zugleich als deren Aktualisierung und Fortschreibung.

Dabei sind ästhetische und religiöse Praktiken untrennbarmiteinander verbunden.

Ob die Krippenerstellung einer ästhetischen bzw. religiösen Motivation oder einer

familiärenTraditionsbewahrung entspringt, lässt sich in diesemBeispiel kaument-

scheiden.Gerade dieseMehrdimensionalität von Artefaktenmacht es lohnenswert,

https://doi.org/10.14361/9783839463123-007 - am 14.02.2026, 06:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Religiöse Objekte

systematischnach ihremBeitrag für religiöseBildung zu fragen. ImFolgendenwer-

den daher die Bedeutungen von Artefakten in vier Kategorien entfaltet. Dabei be-

schränke ich mich angesichts der Breite des Artefaktbegriffs auf zwei- und drei-

dimensionale Kunstwerke bzw. Bilder.1 Diese Begrenzung liegt fachlich nahe, da

die Relevanz von Artefakten bislang in der Religionspädagogik nur ansatzweise er-

forscht ist,2wohingegender religionspädagogischeEinsatz vonBildern deutlich in-

tensiver reflektiert wird. Ziel des Beitrags ist es daher, anhand der vier Kategorien

das Feld einer religiösen Bilddidaktik zu kartographieren und auf dieser Grundlage

abschließend den Blick erneut auf Artefakte im Allgemeinen auszuweiten.

1. Glaubensvermittlung, Erinnerung und Spiritualität

Das einleitende biografische Beispiel zeigt, wie Kinder über die Krippengestaltung

dieWeihnachtserzählung kennenlernen und nachhaltig erinnern. In der Geschich-

te des Christentums ist diese Funktion von Artefakten bereits früh imHorizont der

Bilderlehre reflektiert worden. Gregor der Große (um 540–604) schreibt Bildern ei-

ne dreifache Funktion zu: Demnach dienen Bilder erstens der Belehrung. Sie sind

dabei insbesondere für die Illiterati hilfreich und unterstützen die Lehre und Pre-

digt. Zweitens fördern sie die Erinnerung an die Heilsgeschichte, da sich die Ge-

schichten durch die bildliche Vergegenwärtigung besonders nachhaltig einprägen.

Bilder wecken drittens Emotionen, berühren Seele und Herz und begünstigen die

Andacht und Meditation.3 Auch nach den 790/791 am Hofe Karls des Großen ver-

fassten Libri Carolini besitzen Bilder eine Erinnerungsfunktion (memoria) und Be-

deutung für die Ausschmückung (ornamentum) des Kirchenraums.4 Damit stehen

1 Vgl. zur nicht unumstrittenen historischenAbgrenzung von Bild undKunstHans Belting: Bild

und Kult. Eine Geschichte des Bildes vor dem Zeitalter der Kunst, München 1990. Ich verwen-

de im weiteren Verlauf weitgehend den Oberbegriff des Bildes.

2 Vgl. Themenheft »Religiöse Dinge«, in: KatBl 6/2017; Büttner, Gerhard/Mendl, Hans/Reis, Oli-

ver/Roose, Hanna (Hg.): Religion lernen. Jahrbuch für konstruktivistische Religionsdidaktik,

Bd. 10: Praxis des RU, Babenhausen 2019; Brieden, Norbert/Büttner, Gerhard/Mendl, Hans/

Reis, Oliver/Roose, Hanna (Hg.): Religionsunterricht beobachten. Praktiken – Artefakte – Ak-

teure, Ostfildern 2022.

3 Vgl. Greg.M. EpXIII Ad SerenumMassiliensemEpiscopum (Patrologia Latina 77, 1128); Lange,

Günter: Bild und Wort. Die katechetische Funktion des Bildes in der griechischen Theologie

des sechsten bis neunten Jahrhunderts, Paderborn 21999.

4 Vgl. Libri Carolini II, hg. v. Bastgen, Hubert, MGH. Conc II. Suppl., Hannover/Leipzig 1924,

S. 27.87-89; vgl. auch Haendler, Gert: Epochen karolingischer Theologie. Eine Untersuchung

über die karolingischenGutachten zumbyzantinischen Bilderstreit, Berlin 1958; Schade, Her-

bert: Die Libri Carolini und ihre Stellung zumBild, in: ZKTh 79 (1957), S. 69–78; Jeck, Udo Rein-

hold: Libri Carolini, in: Flasch, Kurt (Hg.): Hauptwerke der Philosophie. Mittelalter, Stuttgart

1998, S. 32–59.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-007 - am 14.02.2026, 06:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Claudia Gärtner: Artefakte als Gegenstände religiöser Bildung 109

die Libri Carolini zwar in der Tradition vonGregor demGroßen,weisen aber insge-

samt den Bildern eine eher untergeordnete Funktion zu.5Wichtigemittelalterliche

Theologen wie Thomas von Aquin6 oder Durandus7 unterstreichen die didaktische

Funktion von Gregors Bildbegriff. In dieser Perspektive vermitteln Bilder religiö-

sesWissen, stiften religiöse Identität und tragen zur Glaubensweitergabe bei. Auch

LuthermaßBildern eine didaktische undmnemonische Funktion bei.8 Dieses Bild-

verständnis prägt bis heute Teile der Katechese und Religionspädagogik, wenn Bil-

der oder andere religiöse Artefakte als Medium zur Vermittlung und Erinnerung

religiöserThemen und Inhalte verstanden werden. Bilder sind in diesem Verständ-

nis als ancilla theologiae der Theologie resp. Kirche untergeordnet und bleiben dies

bis weit in das 20. Jahrhundert hinein. Einen besonderen Ort besitzen Bilder daher

in illustrierten Katechismen.9 Der Einsatz von Bildern zielt hier vor allem auf die

Unterweisung in die christliche Lehre,will denHeranwachsenden ein Grundwissen

vermitteln und in die Sprache der Kirche einführen. Dazu setzen die Katechismen

wie auch entsprechende Lehrtafeln auf die gute Einprägsamkeit und die Motiva-

tionskraft von Bildern. Diese werden als besonders kindgerecht betrachtet, da sie

die Intelligenz der Heranwachsenden durch die Augen fesseln, die Gemüter durch

ausdrucksstarke Bilder bewegen und so Lernprozesse initiieren sollen.10 Die Aus-

wahl und der Einsatz der Bilder wird entsprechend ihrer katechetischen Funktion

differenziert reflektiert: So wird teils eine vereinfachte bildnerische Formsprache

für jüngere Kinder ausgewählt, die (emotionale) Bedeutung der Farbigkeit bedacht

oder die Mehrdimensionalität von Bildern am Ende einer katechetischen Einheit

zur Sammlung des Erlernten eingesetzt.11 An das Lernenmit Bildernwird somit die

Hoffnung geknüpft, dass »wenn diemit Mühe auf ihre Hirne plakatierten, abstrak-

ten Definitionen des Katechismus getrocknet und abgelöst sein werden, [den Kin-

dern] am Grund der Seele einige segensreiche Visionen [bleiben], die wir dort zu-

5 Vgl. Stock, Alex: Keine Kunst. Aspekte der Bildtheologie, Paderborn 1996, S. 31.

6 Vgl. Thomas von Aquin: comment. in Sent. Lib 3 dist 9, q 1 art 2.

7 Vgl. Faupel-Drevs, Kirstin: Vom rechten Gebrauch der Bilder im liturgischen Raum: Mittel-

alterliche Funktionsbestimmungen bildender Kunst im Rationale divinorum officiorum des

Durandus von Mende (1230/1–1296), Leiden/Boston/Köln 1999.

8 Vgl. Lentes, Thomas: Zwischen Adiaphora und Artefakt. Bildbestreitung in der Reformati-

on, in: Hoeps, Reinhard (Hg.): Handbuch der Bildtheologie, Bd. 1, Bild-Konflikte, Paderborn

2007, S. 213–241, hier S. 220f.

9 Saint-Martin, Isabelle: Formen und Funktionen des Bildes im Katechismus, in: Hoeps, Rein-

hard (Hg.): Handbuch der Bildtheologie, Bd. 2, Funktionen des Bildes im Christentum, Pa-

derborn 2020, S. 236–273.

10 Vgl. Gärtner, Claudia: Religionsunterricht in Deutschland, in: Hoeps, Reinhard (Hg.): Hand-

buch der Bildtheologie, Bd. 2, Funktionen des Bildes im Christentum, Paderborn 2020,

S. 273–291.

11 Vgl. I. Saint-Martin: Formen und Funktionen.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-007 - am 14.02.2026, 06:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Religiöse Objekte

rückgelegt haben«12. Dieser starke Fokus auf die Glaubensweitergabe wird abMitte

des 20. Jh.s nach und nach auf breitere didaktische Zielvorstellungen ausgeweitet.

Entsprechend treten die stark im Dienste der Katechese stehenden Funktionszu-

schreibungen der Bilder zurück und es finden auch autonomere Bildwerke sowohl

in der Katechese als auch im Religionsunterricht Verwendung (vgl. Kap. 3).13

Neben ihrer Bedeutung für Verkündigung und Katechese sind Bilder und Ar-

tefakte auch seit Anbeginn für Spiritualität, Andacht und Meditation relevant. Mit

GregordemGroßengesprochen,sollen sieEmotionenerwecken,SeeleundHerzbe-

rühren sowie Andacht undMeditation begünstigen. Insbesondere seit dem 13. Jahr-

hundert entwickelt sich hieraus eine dominante, auf individuelle Spiritualität (de-

votio) zielende Bilderpraxis, die mit dem persönlichen Andachtsbild eine vielfältige

Bildproduktion hervorbrachte.14 Auch der Kirchenraumbesaß vermehrt Bildwerke,

die der persönlichen Andacht oder spezifischen Andachts- undGebetsformen dien-

ten, wie Kreuzwegstationen,Marienstatuen oder Bildermit Ablassfunktion wie die

sog. Gregorsmesse.15 Die reformatorische Bilderkritik ist auch eine Reaktion auf

diese vermehrte Bilderpraxis im Kirchenraum.16 Das Andachtsbild fand zudem in

der häuslichen Erziehung seinen Ort. Es diente »dem mystischen Erleben ebenso

wie der pragmatischen Frömmigkeit und der häuslichen Erziehung der Kinder. In

dieser zeitgebundenen Frömmigkeit wurde der Erwerb eines privaten Andachtsbil-

des zu einem Akt symbolischer Pflichterfüllung. Der Besitzer erwarb in der ›Haus-

ikone‹ nicht nur ein Instrument der Andacht, sondern auch ein Zertifikat der from-

men Gesinnung, die er vor ihr praktizieren sollte. Die Bilder wurden zu äußeren

Garanten einer inneren Haltung.«17

Heute finden in – vornehmlich katholischen und orthodoxen – Gottesdiens-

ten, teils auch in Katechese und Religionsunterricht, Bilder als spirituelle Impulse

Verwendung. Inwiefern Bilder diese Funktion jedoch tatsächlich (noch) ausfüllen

12 Abtes Thellier de Poncheville, in: Congrès diocésain de Paris, 1907, S. 398 zit. n. Saint-Martin,

Isabelle: Druckgraphische Auflagenwerke. Das Beispiel der katechetischen Bilder zwischen

dem19. unddemAnfangdes 20. Jhd., in:Hoeps, Reinhard (Hg.):Handbuchder Bildtheologie,

Bd. 3, Zwischen Zeichen und Präsenz, Paderborn 2014, S. 534–567, hier S. 565.

13 Vgl. C. Gärtner: Religionsunterricht in Deutschland; Dies.: Ästhetisches Lernen. Eine Religi-

onsdidaktik zur Christologie in der gymnasialen Oberstufe, Freiburg/Basel/Wien 2011; Bur-

richter, Rita/Gärtner, Claudia: Mit Bildern lernen. Eine Bilddidaktik für den Religionsunter-

richt, München 2014.

14 Vgl. Belting, Hans: Das Bild und sein Publikum imMittelalter. Form und Funktion früher Bild-

tafeln der Passion, Berlin 32000; Ders.: Bild und Kult, S. 457–509; vgl. zum nicht unumstritte-

nen Begriff des Andachtsbildes Schade, Karl: Andachtsbild. Die Geschichte eines kunsthisto-

rischen Begriffs, Weimar 1996.

15 Vgl. Gormans, Andreas/Lentes, Thomas (Hg.): Das Bild der Erscheinung. Die Gregorsmesse

im Mittelalter, Berlin 2007.

16 Vgl. T. Lentes: Zwischen Adiaphora und Artefakt.

17 H. Belting: Bild und Kult, S. 459.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-007 - am 14.02.2026, 06:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Claudia Gärtner: Artefakte als Gegenstände religiöser Bildung 111

können, ist bislang empirisch kaum erforscht. Einzelne Studien deuten jedoch

darauf hin, dass oftmals Gläubige in Bildern weniger neue Inspiration für ihren

Glauben suchen, als vielmehr anhand von Bildern biblische Szenen oder Glau-

bensinhalte wiederentdecken wollen. Gemeindemitglieder erwarten in diesem

Sinne von Bildern, dass diese zur Tradierung von und der Vergewisserung über

Glaubensinhalte beitragen.18

2. Religiös relevante (neue) Erfahrungen

Anlässlich der Einweihung seines Altarbildes »Menschwerdung« erinnert sich der in

der DDR geborene Maler Michael Triegel anWeihnachten:

»Ich verbinde übrigens eine wunderbare Erinnerung an den Erfurter Dom mit

Weihnachten. […] Ich musste als junger Mann noch Wehrdienst bei der NVA

leisten. Damals wurde ich geschliffen, erniedrigt, musste Gasmasken tragen. Ich

fühltemich gefangen in dieser kollektiven, kleinbürgerlichenWelt. ZuWeihnach-

ten nach Hause zu kommen und erst einmal die Mitternachtsmesse in diesem

Dom zu erleben, die Größe dieses Raumes, das war unheimlich befreiend. Gera-

de wenn man das Piefige, Kleinbürgerliche dieses NVA-Apparates erlebt hat. In

diesem Dom war ich plötzlich umgeben von Schönheit und Sinn – inmitten von

einem Land, das mir sinnlos erschien. […] Das Gefühl, zu Weihnachten in dieser

Kathedrale zu sitzen, rissmich empor. Von diesemMoment anwollte ich glauben.

Ich fühlte eine starke innere Sehnsucht danach. Ich fragte mich natürlich auch,

wieso ich mich nach Religiosität sehnte. War das ein verdrängter Vaterkomplex,

die Sehnsucht nach Aufgehobenheit und Geliebtsein? Es ist mir letztlich auch

egal, aus welchen Quellen sich das gespeist hat. Die Sehnsucht zu glauben war

da, und sie war stark. Aber noch fand ich keinen Weg. […]

Ein Weihnachten werde ich nie vergessen: als unsere Tochter das erste Mal im

Körbchen unter demWeihnachtsbaum lag. Es hat mich unglaublich berührt, dass

das, was vorher eine abstrakte Idee war – ein Leben wird geboren –, auf einmal

real war. (Holt einen Bildband.) Sehen Sie das Bild hier? Das ist unsere Elisabeth.

Ich habe sie später auf Stroh liegend gemalt. Das finde ich bei vielen der alten

Meister in den Weihnachtsbildern so schön: Es ist ein existenzialistisches Gewor-

fensein in die Welt. Nicht kuschelig aufgehoben, sondern auf Stroh und nacktem

Stein. Und dahinter ist die Dunkelheit. Das ist für mich Weihnachten.«19

18 Vgl. Gärtner, Claudia: Über die Wirkung von Kunst am Lernort ›Gemeinde‹. Einblicke in eine

qualitativ-empirische Studie, in: Theo-web 9 (2010), S. 264–277.

19 Triegel,Michael: SomaltmanWeihnachten!Merle Schmalenbach, ZEITNr. 53/2017, https://w

ww.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg (Zugriff 28.6.2021).

https://doi.org/10.14361/9783839463123-007 - am 14.02.2026, 06:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://doi.org/10.14361/9783839463123-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg
https://www.zeit.de/2017/53/leipziger-maler-michael-triegel-bistum-wuerzburg


112 Religiöse Objekte

Bilder bzw. der Kirchenraum in seiner ästhetischen Gestalt sind für denMaler Orte

der religiösen Erfahrung und Sinnstiftung geworden. Hier werden ihm Kontrast-

erfahrungen zu seinem Alltagsleben ermöglicht. Der Kirchenraum mit seinen Ob-

jekten wirkt wie ein Speicher religiöser Narrationen und Bilder, der für Triegel zur

Quelle neuerErfahrungenwird.Die christliche Ikonografie,hier dieWeihnachtsbil-

der, bilden für ihn eine Sprache und Form, umdiese Erfahrungen zumAusdruck zu

bringen. Bei Triegel wird deutlich, wie ein religiös kaum sozialisiertes Subjekt an-

hand von Artefakten, insbesondere durch ihre ästhetische Qualität, neue, teils auch

irritierende Erfahrungenmacht, die imHorizont christlicher Traditionen (neu) ge-

deutet werden.

Bilddidaktisch wird eine solche Erfahrungs- und Subjektorientierung ins-

besondere seit den 1970er Jahren aufgegriffen. Katholischerseits wird dies im

Horizont der Korrelationsdidaktik näher ausdifferenziert. Die Korrelationsdidak-

tik wurde spätestens seit derWürzburger Synode der deutschen Bischofskonferenz

entwickelt, ohne dass dieses religionsdidaktische Prinzip explizit in dem Synoden-

beschluss mit dem Begriff »Korrelation« benannt wird. Demnach soll der Glaube

»im Kontext des Lebens vollziehbar, und das Leben soll im Licht des Glaubens ver-

stehbarwerden« (Synodenbeschluss 2.4.2). Tradierte Glaubenserfahrungen und die

Erfahrungen der Schüler*innen werden hierbei kritisch miteinander in Beziehung

gesetzt. Korrelation bedeutet somit eine Orientierung an der christlichen Botschaft

und zugleich an den Schüler*innen. Korrelationsdidaktik geht davon aus, dass sich

Gott den Menschen in ihrer – auch individuellen – Geschichte erfahrbar macht.

Diese Erfahrungen wahrzunehmen und im Lichte des Glaubens zu reflektieren,

stellt daher ein Grundanliegen einer korrelativ ausgerichteten Religionspädagogik

dar. An der sich in Folge rasant entwickelnden Korrelationsdidaktik wurde ab den

1990er Jahren viel Kritik geäußert.20 Für die Bilddidaktik ist dabei insbesondere

bedeutsam, dass die Korrelation von Lebenswelt und christlicher Tradition aus

theologischen, hermeneutischen und pädagogischen Gründen nicht didaktisierbar

ist. Das Beispiel von Michael Triegel zeigt, dass Korrelation »geschieht«, dass es

ein unverfügbares Geschehen ist, für das das Subjekt empfänglich sein muss. Re-

ligionsdidaktisch können somit nur Deutungsangebote gemacht werden, die das

lernende Subjekt annehmen oder auch ablehnen kann. Durch den fortschreiten-

den christlichen Traditionsverlust wird aber auch deutlich, dass Heranwachsende

oftmals gar keine religiös relevanten Erfahrungen mehr besitzen, die im Lichte

christlicher Tradition gedeutet werden können. Diesbezüglich wird Bildern kon-

20 Vgl. Hilger, Georg/Reilly, George (Hg.): Religionsunterricht im Abseits?, München 1993; Eng-

lert, Rudolf: Korrelation(sdidaktik). Bilanz und Perspektiven, in: RpB 38 (1996), S. 3–18; Bitter,

Gottfried: »Plädoyer für eine zeitgemäße Korrelationsdidaktik. Sieben friedfertige Thesen«,

in: Lebendige Katechese 18 (1996), S. 1–8.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-007 - am 14.02.2026, 06:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Claudia Gärtner: Artefakte als Gegenstände religiöser Bildung 113

zeptionell zugetraut, wie bei Triegel entsprechende Erfahrungen zu initiieren, die

dann korrelativ aufgegriffen werden können.

(Korrelative) Religionsdidaktik geht davon aus, dass sich der christliche Glaube

kontextuell stets neu bewähren und artikulieren muss. Bilder besitzen durch ihre

Mehrdeutigkeit in dieser Hinsicht besonderes Potenzial. Didaktisch gewendet,

sollen Bilder Schüler*innen ermöglichen, (neue) Erfahrungen mit der Tradition

zu machen und den christlichen Glauben in der Auseinandersetzung mit Bildern

(kritisch) fortzuschreiben.21 Auch historische Bilder setzen hiernach Erfahrungen

frei, die zeitgenössische Betrachter*innen jeweils kontextuell erschließen und

deuten können. In den letzten Jahrzehnten werden jedoch verstärkt auch moder-

ne und zeitgenössische Bildwerke aufgegriffen (vgl. Kap. 3), die nicht dezidiert

im christlichen Horizont entstanden sind und als Quelle von existenzieller Sinn-

und Wirklichkeitsdeutung betrachtet werden. Dabei werden Bilder »besonders

geschätzt, insofern in ihnen existenzielle Fragen zur Anschauung kommen, die im

Kontext einerKorrelationsdidaktik als fundamentalanthropologischeHerausforde-

rung des christlichen Glaubens gelten«22. Die Funktion dieser Werke in religiösen

Bildungsprozessen liegt daher primär darin, »Erfahrungsprozesse zu ermöglichen,

zu begleiten und zu reflektieren«23. Siewerden als verdichteter Ausdruck von Sinn-,

Welt- und Lebenserfahrung verstanden. Das eigene Leben und der eigene Glaube

können dann im religiösen bzw. ästhetischen Horizont (neu) wahrgenommen und

gedeutet werden.

21 Vgl. R. Burrichter/C. Gärtner: Mit Bildern lernen, S. 108–157.

22 Burrichter, Rita: ›Du sollst dir ein Bild machen‹ – religiöses Lernen heute im Horizont ästhe-

tischen Lernens, in: Vorst, Claudia u.a. (Hg.): Ästhetisches Lernen – Fachdidaktische Grund-

fragen und praxisorientierte Konzepte im interdisziplinären Kontext von Lehrerbildung und

Schule, Frankfurt a.M. u.a. 2008, S. 99–119, hier: S. 106.

23 Burrichter, Rita: Theologische Kunstvermittlung – fundamentaldidaktische Überlegungen,

in: Jahrbuch für Religionspädagogik 13 (1997), S. 163–186, hier S. 173.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-007 - am 14.02.2026, 06:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Religiöse Objekte

3. Locus theologicus – neue theologische Erkenntnisse

Abb. 1: Michael Triegel, Menschwerdung, 2017

In seinemWerk »Menschwerdung«, dasMichael Triegel 2017 für einen Altar an-

gefertigt hat, orientiert sich der Künstler in Malstil undMotivik an den AltenMeis-

tern. In diesem Bild, wie auch in zahlreichen anderen seiner Werke, kombiniert er

tradierte religiöseMotive teils rätselhaft neumiteinander. In »Menschwerdung« ir-

ritiert vor allem der Kranz aus Totenschädeln, der in der oberen rechten Bildhälf-

te um einen Embryo kreist. Zudem lässt das Jesuskind die Anmut mittelalterlicher

Darstellungen vermissen, wie Triegel in einem Interview erläutert:

https://doi.org/10.14361/9783839463123-007 - am 14.02.2026, 06:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Claudia Gärtner: Artefakte als Gegenstände religiöser Bildung 115

»Triegel: Auch das Jesuskind aufmeinemBild ist kein idealisiertes Baby: Es istma-

ger, mit aufgeblähtem Bäuchlein, Armen und Beinen wie ein Hähnchen. So se-

henNeugeborene nunmal aus. Ich wollte keinen Putten-Jesusmalen –mit dicken

Schenkeln, seligem Lächeln und roten Backen. Als ich nach einemModell gesucht

habe, habe ich bewusst keine erzkatholische bayerische Familie gefragt. Für die

wäre es vielleicht das Größte, wenn man ihr Kind als Herrn und Heiland malen

würde.

Frage: Wen haben Sie stattdessen gefragt?

Triegel: Ich habe das Kind meines Friseurs genommen. Er kennt sich ironischer-

weise nicht mit dem Christentum aus. Jeder kann berufen werden. Das Unerwar-

tete, das Ambivalente, das Spiel machen für mich den Reiz der Kunst aus, selbst

bei heiligen Themen, die so neu gesehen werden können.«24

Durch die Zusammenschau von Geburt und Tod unterstreicht der Künstler die

theologisch notwendige Verknüpfung von Weihnachten und Ostern und irritiert

damit zugleich die Weihnachtsidylle, die in zeitgenössischen Wahrnehmungen

oftmals vorherrscht. In diesen Irritationen, in den Unterbrechungen von Wahr-

nehmungsmustern und neuen Anordnungen von Tradiertem liegt für Triegel das

(religiöse) Potenzial seiner Kunst.

DassBilder zu einerQuelle von religiöser bzw. theologischer Erkenntniswerden

können, lässt sich theologiegeschichtlich an Melchior Cano (1509–1560) exemplifi-

zieren.Cano führt zehn theologische »Orte«oder »Wohnsitze« (»loci theologici«) an,

aus denen heraus Theologie getrieben werden kann.25 »Es sind nicht nur Orte, aus

denen theologische Erkenntnis zu schöpfen ist, sondern lebendige und aktive Trä-

gerschaften, in denen sich Erkenntnis ereignet oder ereignet hat.«26 Dabei unter-

scheidet Cano zwischen den »eigentlichen« theologischen Erkenntnisorten,wie Hei-

lige Schrift,die TraditionenChristi undderApostel oder die katholischeKirche,und

den aus anderen Bereichen »ausgeliehenen« Erkenntnisorten, wie z.B. die menschli-

che Vernunft, Philosophen oder die menschliche Geschichte.27 Obwohl sich zu Zei-

tenMelchior Canos Bilder katholischerseits größter Beliebtheit erfreuten28 und auf

24 Triegel, Michael: So malt manWeihnachten.

25 Vgl. Melchior Cano: De locis theologicis libri duodecim, Löwen 1569; Körner, Bernhard: Mel-

chior Cano. De locis theologicis. Ein Beitrag zur theologischen Erkenntnislehre, Graz 1994.

26 Seckler, Max: Die ekklesiologische Bedeutung des Systems der ›loci theologici‹. Erkenntnis-

theoretische Katholizität und strukturaleWeisheit, in: Baier, Walter u.a. (Hg.): Weisheit Got-

tes –Weisheit derWelt; Bd. 1: FS Josef Kardinal Ratzinger, St. Ottilien 1987, S. 37–65, hier S. 57.

27 Vgl. M. Cano: locis theologicis, S. 4f.

28 Vgl. Hecht, Christian: Katholische Bildertheologie im Zeitalter von Gegenreformation und

Barock. Studien zu Traktaten von JohannesMolanus, Gabriele Paleotti und anderen Autoren,

Berlin 1997; Ganz, David/Henkel, Georg: Kritik undModernisierung. Der katholische Bildkult

des konfessionellen Zeitalters, in: Hoeps, Reinhard (Hg.): Handbuch der Bildtheologie, Bd. 1,

Bild-Konflikte, Paderborn 2007, S. 262–285.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-007 - am 14.02.2026, 06:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Religiöse Objekte

reformatorischer Seite zum Teil erbittert bekämpft wurden,29 zählt er Bilder nicht

zu den eigentlichen theologischen Orten. Der erstarkende Dialog zwischen (auto-

nomer) Kunst und Theologie in den letzten Jahrzehnten hat jedoch immer wieder

Kunst als eben einen solchen theologischen Ort qualifiziert, wobei die »locus«-Leh-

re zueiner einflussreichenDenkfigurwurde,30 die auch fürdieBilddidaktik relevant

geworden ist.

Waren Bilder über Jahrhunderte hinweg zumeist Mittel der Unterweisung,

durch die Gläubige in die kirchliche Lehre eingeführt werden sollten (Kap. 1), so

wurde ab Mitte des 20. Jahrhunderts verstärkt der Eigenwert von Bildern berück-

sichtigt. In den 1960er Jahren sind es die Verdienste von Lieselotte Corbach31 und

IngridRiedel32, zu einer »neue[n]Würdigung vonBildernderKunst«33 beizutragen,

wobei auch bei ihnen trotz des starken Dialogs mit der Kunstgeschichte und -di-

daktik letztlich die Auseinandersetzungmit Bildern der Einführung in denGlauben

diente,wohinter die Eigenständigkeit desWerkes zurücktrat.34Wird hier die Kunst

bereits in Ansätzen zur »Partnerin der Theologie«35, so stellen seit Ende der 1970er

Jahre vor allem die Arbeiten von Günter Lange und Alex Stock die Eigenständigkeit

und -wertigkeit von Bildern heraus, die hierdurch gerade gewinnbringend für den

RU sind.36 Wenn auch die Autoren nicht immer umfassend religiöse Bildungspro-

zesse oder eine Bilddidaktik anzielen, so tragen die Arbeiten doch entscheidend

29 Vgl. T. Lentes: Zwischen Adiaphora und Artefakt, S. 213–241.

30 Vgl. Stock, Alex: Ist die bildende Kunst ein locus theologicus?, in: Ders. (Hg.): Wozu Bilder im

Christentum. Beiträge zur theologischen Kunsttheorie, St. Ottilien 1990, S. 175–181.

31 Vgl. Corbach, Lieselotte: Vom Sehen zum Hören – Kunstwerke im Religionsunterricht, Göt-

tingen 1965; Dies.: Vom Sehen zum Hören – Neue Folge: Biblische Kunstwerke zum Thema

»Der Andere«, Göttingen 1976.

32 Vgl. Riedel, Ingrid: Bildinterpretation – ZumUmgangmit Bildern in Schule, Jugend- und Ge-

meindearbeit (Hilfsbücher für den kirchlichen Unterricht 14), München 1969.

33 Lange, Günter: Ästhetische Bildung im Horizont religionspädagogischer Reflexion, in: Zie-

bertz, Hans-Georg/Simon, Werner (Hg.): Bilanz der Religionspädagogik, Düsseldorf 1995,

S. 339–350, hier S. 341.

34 Vgl. Doedens, Folkert: Bildende Kunst und Religionsunterricht – Theoretische Grundlagen

der Praxis (Religionspädagogische Praxis 4), Stuttgart/München 1972, S. 14f.; Künne, Micha-

el: Bildbetrachtung im Wandel – Kunstwerke und Photos unter bilddidaktischen Aspekten

in Konzeptionenwestdeutscher evangelischer Religionspädagogik 1945–1996, Münster 1999,

S. 35.

35 M. Künne: Bildbetrachtung, S. 49.

36 Vgl. Lange, Günter: Das Bild alsMediumderGlaubensvermittlung, in: Schulz,Hans-Joachum/

Speigl, Jakob (Hg.): Bild undSymbol – glaubensstiftende Impulse,Würzburg 1988, S. 164–184,

hier S. 167–172; Lange, Günter: Umgang mit Kunst, in: Adam, Gottfried/Lachmann, Rainer

(Hg.): Methodisches Kompendium für den Religionsunterricht, Göttingen 1993, S. 247–261;

Stock, Alex: Bilder besprechen – Eine praktische Hilfe zu Bildanalyse und Bilddidaktik, Mün-

chen 1984; Ders./Wichelhaus, Manfred: Bildtheologie und Bilddidaktik – Studien zur religiö-

sen Bildwelt, Düsseldorf 1981.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-007 - am 14.02.2026, 06:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Claudia Gärtner: Artefakte als Gegenstände religiöser Bildung 117

dazu bei, dass Bilder ästhetisch, kunstwissenschaftlich und -historisch sowie

(bild-)theologisch erschlossen und zu einer eigenen Erkenntnisquelle fürTheologie

und für religiöse Bildungsprozesse werden. Diese Ansätze bilden das Fundament

für zeitgenössische bilddidaktische Ansätze,37 mit denen zahllose Bildwerke für

religiöse Bildung erschlossen38 sowie religionspädagogische Lerngegenstände und

-bereiche aus einer bildtheologischen Perspektive aufgearbeitet worden sind.39 Der

Umgang mit Bildern trägt somit nicht nur zur Tradierung des Christentums bei,

sondern auch zu dessen lebendiger Fortschreibung, zur Vertiefung undGewinnung

neuer (theologischer) Erkenntnisse.

4. Gesellschafts- und Kontextorientierung

Die einleitend geschilderten biografischen Erinnerungen veranschaulichen, dass

die Krippendarstellungen stark historisch und gesellschaftlich geprägt sind: Die

Materialien ändern sich, die Anordnung und der Umgang variiert über die Jahr-

zehnte. Auch die Sammlung historischer, zeitgenössischer und internationaler

Krippen im ehemaligen »Krippenmuseum« in Telgte, das jetzt den Namen »RELí-

GIO – Westfälisches Museum für religiöse Kultur« trägt, verdeutlicht, wie stark

gesellschaftliche Kontexte die jeweiligen Krippendarstellungen prägen. Gott will

unter denMenschen sein, zu allenZeiten, in allenNationenundKulturen– indieser

theologischen Perspektive lassen sich die Krippen deuten. Die Transformation von

Weihnachtsdarstellungen ist ein jahrhundertealtes Phänomen. Bereits die ersten

Krippenspiele, die in der franziskanischen Frömmigkeit ihren Ursprung fanden,

sind als eine Form der Reinszenierung der biblischen Geschichte und zugleich als

eine interpretative Aktualisierung zu betrachten, die z.B. die neutestamentlichen

Geburtserzählungen durch Ochs und Esel ergänzen und damit alttestamentliche

Verweise setzen. Auch in der populären Kultur werden Krippendarstellungen und

-spiele vielfältig variiert und teils bis zur Unkenntlichkeit von der christlichen

Botschaft entfernt.40 Entsprechend sind politische und ideologische Instrumenta-

lisierungen von Krippendarstellungen immer wieder aufzudecken.41

Bilder und Artefakte sind daher auch ein Spiegel ihrer jeweiligen Zeit. Künst-

ler*innen werden in diesem Sinne als »Seismografen« der Gegenwart betrachtet.42

37 Vgl. C. Gärtner: Religionsunterricht in Deutschland, S. 281–285.

38 Vgl. R. Burrichter/C. Gärtner: Mit Bildern lernen.

39 Vgl. C. Gärtner: Ästhetisches Lernen.

40 Vgl. Gärtner, Claudia: Weihnachten – ein enttraditionalisiertes Fest. Festtagsbräuche als An-

lass zu ästhetisch orientiertem religiösen Lernen, in: Notizblock 52 (2012), S. 3–7.

41 Vgl. Breuer, Judith/Breuer, Rita: Von wegen Heilige Nacht. Das Weihnachtsfest in der politi-

schen Propaganda, Mülheim 2000.

42 Vgl. G. Lange: Umgang mit Kunst, S. 256.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-007 - am 14.02.2026, 06:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Religiöse Objekte

Für religiöse Bildung könnenBilder daher zu einer Art »Fremdprophetie«43 werden,

die christlichen Traditionen undGlaubensinhalte hinterfragen und ggf. verschütte-

te oder neue Potenziale des christlichen Glaubens ansichtig machen. Bilder dienen

so zur (religiösen)Wahrnehmung der (säkularen) Gegenwartskultur bzw. zur Refle-

xion der in ihnen enthaltenen Deutungskultur.44 Die wechselseitige Erschließung

von Bildern im christlichen Horizont bzw. von christlicher Tradition im Horizont

zeitgenössischer, künstlerischer Weltdeutung obliegt den Betrachter*innen – mit

offenemAusgang.Bildernwirdhier eineErkenntnisfunktion zugemessen,die nicht

nur zu einer wechselseitigen Erschließung führen, sondern letztlich auch zur Fort-

schreibung vonTheologie und Religion beitragen kann,wenn die Lernenden zu sol-

chenDeutungs-,Reflexions-undFortschreibungsprozessenbereit und fähig sind.45

Abb. 2: Judith Samen, o.T. (Wickelkind), C-Print/

Diaplex, 2001

43 G. Lange: Umgang mit Kunst, S. 257.

44 Vgl. Mertin, Andreas/Wendt, Karin: Mit zeitgenössischer Kunst unterrichten – Religion –

Ethik – Philosophie, Göttingen 2004, S. 5.

45 Vgl. R. Burrichter/C. Gärtner: Mit Bildern lernen, S. 56–76.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-007 - am 14.02.2026, 06:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Claudia Gärtner: Artefakte als Gegenstände religiöser Bildung 119

Religionspädagogisch wird gegenwärtig diese Gesellschafts- und Kontextori-

entierung aufgegriffen und vor allem in drei Bereichen ausdifferenziert. Erstens

wird Gegenwartskunst angesichts des zunehmenden Traditionsabbruchs auf ihre

religiöse Relevanz und auf christliche Spuren hin untersucht. In dieser Perspektive

kann z.B. die Fotografie von Judith Samen (Abb. 2) im Horizont der Weihnachts-

botschaft gedeutet werden, auch wenn die Künstlerin die Strohhalme in der Hand

des Säuglings nicht intentional als religiöse Referenz auf eine Krippendarstellung

inszeniert haben will.46

Abb. 3: Persische Buchillustration

Zweitens wird eine interreligiöse Perspektivierung eingenommen und nach

dem Potenzial von Bildern für interreligiöse Lernprozesse gefragt.47 Im Hinblick

46 Vgl. R. Burrichter/C. Gärtner: Mit Bildern lernen, S. 122–125.

47 Vgl. Gärtner, Claudia: Interreligiöses Lernen mit Bildern. Schwerpunkt Islam. Einfach Religi-

on. Interpretationen. Unterrichtsmodelle, Paderborn 2015.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-007 - am 14.02.2026, 06:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Religiöse Objekte

auf die Weihnachtsthematik können christliche Bilder z.B. mit islamischen Mi-

niaturdarstellungen von der Geburt des Propheten Jesu verglichen werden. Jesus

kommt bekanntlich imKoran nicht in einer Krippe in Bethlehem, sondern in einem

entlegenen Ort (Sure 19,22) zur Welt. Entsprechende Miniaturen zeigen Maria mit

Kind unter einer Dattelpalme (Abb. 3).

Und drittens wird darüber hinaus in den Debatten um eine inklusive Religions-

didaktik Bildern in besonderemMaße die Fähigkeit zugemessen, als ein nicht ver-

bales Medium auch lernschwächere Schüler*innen sinnlich-ästhetische Lernwege

zu eröffnen.48 In dieser dreifachen Perspektive wird gegenwärtig beim Einsatz von

Bildern in religiösen Bildungsprozessen der religiösen, kulturellen, kognitiven und

sozialen Heterogenität der lernenden Subjekte Rechnung getragen.

Ausblick: Artefakte in religiösen Bildungsprozessen

Wie die Ausführungen aufgezeigt haben, sind die Bedeutungs- und Funktions-

zuschreibungen an Bildern in religiösen Bildungsprozessen vielfältig und reichen

teilweise weit in die Geschichte des Christentums zurück. Dabei wird ein Span-

nungsfeld deutlich, das sich zwischen der Einführung in dieGlaubensgemeinschaft

bzw. die Vermittlung von christlicher Tradition und deren kritischen Fortschrei-

bung bzw. Transformation aufspannt. In dieses Spannfeld lassen sich auch die

zentralen Begrifflichkeiten dieses Sammelbandes »Erinnern« und (neu) »Anord-

nen« verorten.

Angesichts der Bedeutung von Bildern ist jedoch erstaunlich, dass deren Funk-

tion undWirkung in religiösen Bildungsprozessen empirisch noch weitgehend un-

erforscht sind.49 Die spärlich vorliegenden Ergebnisse deuten darauf hin, dass oft-

mals das bildtheologische Potenzial von Bildern in den konkreten Lernprozessen

nicht ausreichend erschlossen werden kann. Es ist daher – auch im Hinblick auf

das Netzwerk »Gegenstände religiöser Bildung und Praxis: Funktion und Gebrauch

vonmateriellen Objekten und Artefakten in exemplarischen Räumen« –weiterfüh-

rend, konkrete Aushandlungsprozesse zwischen lernenden Subjekten und Bildern

48 Vgl. Gärtner, Claudia: Gemeinsamer Lerngegenstand in heterogenen Lerngruppendes Religi-

onsunterrichts? Lernpotenzial und -hürden vonKunst, in: Lindner, Heike/Tautz,Monika (Hg.):

Heterogenität und Inklusion. Herausforderungen für die Religionspädagogik, Berlin 2018,

S. 195–216; Dies.: Performative and Experiential Approaches to Art in Religious Education. An

Empirical Project Based on Educational Design Research, in: Riegel, Ulrich/Leven, Eva-Maria/

Fleming, Daniel (Hg.): Religious Experience and Experiencing Religion in Religious Educati-

on, Münster/New York 2018, S. 191–210.

49 Vgl. erste Ansätze hierzu in Brenne, Andreas/Gärtner, Claudia (Hg.): Kunst und Religionsun-

terricht – Funktion und Wirkung. Entwicklung und Erprobung empirischer Verfahren, Stutt-

gart 2015.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-007 - am 14.02.2026, 06:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Claudia Gärtner: Artefakte als Gegenstände religiöser Bildung 121

in denBlick zunehmen,umhierbeiGelingensbedingungenundLernhürden zu ent-

decken.

Darüber hinaus ist es erforderlich, zwischen (religiöser) Kunst, (religiösem)Bild

und (religiösem) Artefakt differenzierter zu unterscheiden, als dies im vorliegen-

den Beitrag unternommen wurde. Denn z.B. die einleitend vorgestellten Krippen-

figuren stehen zwar thematisch imZusammenhang zuden Fotografien vonMichael

Triegel oder Judith Samen. Sie können auch als Neuanordnungen und Transforma-

tionen vonWeihnachtsdarstellungen gedeutet werden. Aber dennoch sind Triegels

und Samens Arbeiten als Kunst, die gebastelten Krippenfiguren als Bastelei oder

Kunsthandwerk zu betrachten. Was verbinden und was unterscheiden diese Kate-

gorien? Inwiefern sind die Unterschiede bzw. Gemeinsamkeiten für religiöse Bil-

dung und Praxis relevant? Eindeutige Grenzziehungen erscheinen kaum möglich.

Nur angedeutet werden kann hier, dass diesbezüglich das Verständnis von ästhe-

tischen Objekten, wie es Martin Seel entfaltet hat, weiterführend sein kann. Seel

betrachtet die semantische und syntaktische Dichte, Gedrängtheit und Kompakt-

heit als konstitutiv für ästhetische Objekte.50 Dicht sindWerke,wenn die einzelnen

sinnbildenden Elemente nicht voneinander abgrenzbar sind. Vielmehr sind sie po-

lysem und lassen sich semantisch nicht eindeutig auflösen. Gedrängtheit entsteht,

wenn auf einer überschaubarenFläche, in einembeschränktenRaumdurchdie spe-

zifischeGestaltung ein hohesMaß an semantischer Fülle erzeugtwird.Als kompakt

wiederum bezeichnet Seel Objekte, bei denen es auf eine besonders genaue, indivi-

duelle Ausführung ankommt.EinWerkmuss präzise so und nicht anders sein.Die-

seMerkmale sindnach Seel jedoch relativ. Sie können inWerkenmehr oderweniger

deutlich werden. Deshalb führt er den Begriff der »Minusform« als theoretischen

Begriff ein, der keineWertung imSinne eines »besser« oder »schlechter« impliziert,

sondern lediglich auf den Unterschied hinweisen will, dass spezifische Eigenschaf-

ten in einigen Werken deutlicher als in anderen hervortreten. So ist z.B. Triegels

»Menschwerdung« dichter, gedrängter und kompakter als die gebastelten Krippen-

figuren,diewederpolysemnochästhetischbesondersgezielt gestaltet sind.Sie stel-

len–mitSeel–eine »Minusform« imVergleichzuKunstwerkendar.DurchdasKon-

strukt der »Minusform« entzieht sich Seel demVersuch, eine deutliche Unterschei-

dung vonKunst undNicht-Kunst vorzunehmen.Vielmehr betont er die Gradualität

künstlerischer Eigenschaften von ästhetischenObjekten undbietet ein begriffliches

Instrumentarium,umdieseObjekte differenziert beschreiben undwahrnehmen zu

können.Eine solcheGradualität kann sowohl imHinblick auf religiöseBildungspro-

zesse als auch imHinblick auf das Verständnis von Artefakten weiterführend sein.

50 Vgl. Seel, Martin: Ästhetik des Erscheinens, München/Wien 2000, S. 262ff.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-007 - am 14.02.2026, 06:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839463123-007 - am 14.02.2026, 06:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

