2. Das harte Brot stoischer Tugenden
oder Senecas Attacke gegen die feine Kiiche

VoLLE KOCHVORLESUNGEN UND LEERE PHILOSOPHENSEMINARE

Ein kritisches Nachdenken tiber die philosophische Problematisierung des Es-
sens in der stoischen Ethik fehlt trotz der umfangreichen Literatur zur hellenis-
tisch-romischen Esskultur nahezu vollstindig.! Eine aktuelle Studie zur stoischen
Moraltheorie meint sogar, die Frage nach der kulinarischen Sorge um sich als
unbedeutend fiir den rémischen Stoizismus abtun zu kénnen.? Diese Projektion
unseres ungastrosophischen Zeitgeistes iibersieht die intensive Beschiftigung,
die die stoischen Philosophen den eigentlich fiir unwichtig erachteten Dingen des
Essens in Wahrheit gewidmet haben. Die Stoiker sprechen viel iiber das, was sie
eigentlich fiir nicht der Rede wert halten. In diesem Sinne ist fiir Seneca die Koch-
kunst etwas >Uberfliissiges<: Die bedenkliche Quelle einer blof aus materiellem
Uberfluss erzeugten Unvernunft der Menschen.

Mit diesem Urteil folgt er offensichtlich der platonischen Kritik der Véllerei.
Aber anders als Platons pauschale Verachtung der Kiichenarbeit als kunstloses und
vernunftloses Treiben, setzt sich Seneca intensiv mit der kulinarischen Praxis und
ihrer Asthetik auseinander. Er macht sich keineswegs den unsinnigen Standpunkt
zu Eigen, dass das Kochen keine Wissenschaft sei und die Kiiche sich nicht zu
einer Kunst perfektionieren liefle. Im Gegenteil: Die Kritik des Hauptvertreters
der stoischen Philosophie zielt ausdriicklich auf die Kochschule von Marcus Gavi-
us Apicius, den Reprisentanten des avancierten Standes der kulinarischen Praxis
wihrend der rémischen Kultur. Dieser, so Seneca, sei »als Lehrer der Kochkunst«
aufgetreten und habe »mit seiner Wissenschaft den Zeitgeist angesteckt«.* Nicht
ohne Neid beschwert sich der grofse Denker, dass die Popularitit von Kochbiichern
und Kiichenisthetik weit grofer sei als das 6ffentliche Interesse an akademischer

1 | Vgl. Hadot, Philosophie als Lebensform; Fuhrmann, Seneca und Kaiser Nero; Forschner,
Die stoische Ethik

2 | Vgl. Veyne, Weisheit und Altruismus, 166.

3 | Seneca, Helvia, X,2.

- am 14.02.2026, 09:54:02.


https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

108

Ethik des Essens

Philosophie. Angesichts der sparlich besuchten Vorlesungen eines Kollegen der
philosophischen Fakultit drgert sich Seneca tiber die iiberfiillten Veranstaltungen
der Gourmets und ihrer Schule: »Jede geistige Beschiftigung hort auf, und die
Professoren der freien Kiinste dozieren ohne Publikum vor verlassenen Schulriu-
men; in den Rhetoren- und Philosophenschulen herrscht gihnende Leere: Hin-
gegen, welchen Zulaufs erfreuen sich die feinen Kiichen, wie zahlreich dringt sich
die Jugend um die Feuerstellen der Lebeminner!«*

Auch der frithchristliche Sittenlehrer Clemens von Alexandrien duflert sein
Entsetzen tiber den Kult der Kiiche unter den Studierenden, die mit Begeisterung
zu den experimentellen Vorlesungen und miindlichen Unterweisungen in Sachen
der Kunst und Wissenschaft der Gastronomie pilgern. Pikiert, und bewusst tiber-
zeichnend, berichtet der gestrenge Kirchenvater: »Sie glotzen, mit glithenden Au-
gen und offenen Mdulern und mischen in das Sausen und Brausen von Saucen, die
auf den Ofen brodeln, ihr ungestiimes Freudengeschrei.«’ Uber die Lehrtitigkeit
der Spitzenkoche hinaus besteht das umstrittene Verdienst namentlich des Apicius
insbesondere in der sachkundigen Darstellung und Verschriftlichung der verschie-
denen Kochkiinste der Antike. Apicius versteht sich auf die griechische und die r6-
mische genauso wie auf eine luxuridse oder die einfache Kiiche. Wenn der stoische
Moralist Musonius Rufus tiber das neue Schrifttum von Kochbiichern schimpft,
dann wird er die apicianischen Werke im Sinn gehabt haben. »Ja wir sind in unse-
rer Feinschmeckerei und Schlemmerei so weit gekommen, dass man, wie es mu-
sikalische und medizinische Schriften gibt, auch Kochbiicher verfasst hat, die den
Genuss im Schlunde noch michtig steigern, aber die Gesundheit ruinieren.«®

Mit diesen AuRRerungen befinden wir uns an einer duferst bedenkenswerten
Stelle innerhalb der Genealogie des philosophischen Diskurses des Essens. Fiir
sie lohnt es sich, einen Moment lang inne zu halten, um sich die von Seneca
und seinen gelehrten Kollegen vorgebrachten Befiirchtungen in aller Ruhe zu
Gemiite zu fithren: Die mogliche Ursache fiir das allgemeine Desinteresse an der
akademischen Philosophie, so héren wir, wird von ihren Reprisentanten nicht in
Verbindung gebracht mit den moglicherweise trockenen« Inhalten ihrer Lehre
und der >Ungenief(barkeit< ihrer Biicher. Indes wird man vom gastrosophischen
Standpunkt wohl in Betracht ziehen miissen, dass die Philosophie ihren Reiz
und eine allgemeine Appetitlichkeit vielleicht auch deshalb einbiifét, weil sich ihr
Geist und ihre Vernunft fiir die kulinarischen Dinge und dergleichen angeblich
Vernunftwidrigem zu fein ist. Daher ziehen die gesellschaftliche Offentlichkeit
und der populdre Geschmack nicht grundlos die Vergniigen feiner Kiichen den
(an sich méglichen, aber durch diese iiberhebliche Art vertanen) philosophischen
Gentissen vor und es werden mehr Kochbiicher als Philosophiebiicher gekauft.

4 | Seneca, Uber Ethik, 95. Brief, 23.
5 | Clemens von Alexandrien, in: Revel, Erlesene Mahlzeiten, 41.
6 | Rufus, Wege zum Gliick, 295.

- am 14.02.2026, 09:54:02.


https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Das harte Brot stoischer Tugenden

Bleibt festzuhalten: In der nicht unberechtigten Befiirchtung der Stoiker, dass
ihre Wahrheiten von der Popularitit der Kochkiinste entmachtet wiirden, scheint
sich die Angst eines Platon, sein Geist werde viel zu stark vom wilden Tier in ihm
— vom stindigen Verlangen nach Unvernunft — regiert, noch einmal vergrofert
zu haben. In jedem Fall dominiert das undurchdachte Essen. Und so reagieren
die stoischen Denker nicht vereinnahmend sondern ausgrenzend auf die philo-
sophische Herausforderung durch die feine Kiiche.

EXTRABEILAGE: APICIUS - DER ROMISCHE STARGASTRONOM

Tatsidchlich stammt von Apicius das ilteste erhaltene, vermutlich aus der
Zeit des Tiberius (25 vor bis 42 nach Chr) stammende Kochbuch der
abendlidndischen Kultur. Die erste gedruckte Ausgabe erschien gegen Ende
des 15. Jahrhunderts in Venedig. Sie geht zuriick auf immer wieder kopierte
Manuskripte. Der Titel des Buches wechselte zwischen Ars Magirica (Kunst
des Kochens) oder Apicius culinaris oder De re coquinaria (Uber die Dinge
der Kiiche), der sich schlieRlich durchgesetzt hat” Auch der Autor steht
nicht mit Sicherheit fest, da zahlreiche Minner dieses Namens in Frage
kommen konnten, die als Kenner und Genief3er auf diesem Gebiet bekannt
waren. Die Forschung nimmt heute jedoch an, dass es sich wahrscheinlich
um Marcus Gavius Apicius handelt.® Die uns vorliegende Fassung des Api-
cius-Kochbuchs stammt aus dem vierten nachchristlichen Jahrhundert; sie
stammt folglich nicht von Apicius selber, sondern bildet eine Zusammen-
stellung von Rezepten von verschiedenen Autoren aus verschiedenen Zei-
ten. Das Apicius-Kochbuch wurde also, wie viele Kochbiicher spater auch,
durch Neuauflagen und Anderungen erweitert. Daher verhilt es sich mit
der Autorschaft des apicianischen Schrifttums dhnlich wie mit Hippokrates
und dem Corpus Hippocraticum (ein Problem, mit dem wir es noch zu
tun bekommen werden). Dennoch geht man inzwischen davon aus, dass
ein grofRer Teil, ndmlich 300 der 478 erhaltenen Rezepte, urspriinglich von
Apicius verfasst wurden.’

Der kulturelle Einfluss des Apicius steht im Zusammenhang mit der Tat-
sache, dass in den Jahrhunderten der rémisch-hellenistischen Ara allmih-

7 | Vgl. Apicius, De re coquinaria. Entgegen des heute liblichen Sprachgebrauchs ist daher
das Kulinarische nicht einfach mit dem geschmacklichen Genuss (des bereits fertigen
Essens) gleichzusetzen, sondern systematisch von der Kulinarik als der Zubereitung und
des Kochens, der kulinarischen Praxis zu unterscheiden. Die kulinarischen Dinge sind also
nicht primér (rezeptive) Geschmackssachen, sondern allgemeiner die (produktiven) Dinge
der Kiiche, des Essenmachens.

8 | Vgl. Schmitt-Pantel, Artikel Apicius.

9 | Vgl. Alféldi-Rosenbaum, Das Kochbuch der Romer.

- am 14.02.2026, 09:54:02.

109


https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

10

Ethik des Essens

lich professionelle minnliche Berufskoche aus einst verachteten Sklaven
zu anerkannten und geschitzten Kulturschaffenden aufsteigen. Dennoch
sind mannliche Koche im vorchristlichen Rom selten (im Unterschied
zum klassischen Griechenland). Aufgrund einer den Sabinerinnen ein-
gerdumten Vergiinstigung war die rémische Hausfrau eigentlich von der
Verpflichtung zum Kochen befreit. Urspriinglich kochten deshalb beauf-
sichtigte Sklavinnen. In den einfacheren Stinden, die sich keine Sklaven
leisten konnten, musste die rémische Frau jedoch trotz der gewihrten
Vergiinstigung selbst kochen. Nach einer Ubergangszeit, in der man sich
Mietkdche nahm, wurde es in den reicheren Haushalten jedoch Sitte, einen
eigenen minnlichen Koch zu halten, dessen Preis hiufig hoher war als
der eines gebildeten Verwalters. Bis zum 3. Jahrhundert hat sich im r6-
mischen Reich eine kulinarisch interessierte Offentlichkeit herausgebildet,
an die sich unter anderen der bekannte Publizist und Sammler Athenai-
os aus Naukratis wendet. Dessen Kochbuch mit dem Titel Deipnosophistai
(Abendmahl der Gelehrten) beinhaltet endlose Aufzihlungen ausgefalle-
ner Delikatessen und ist neben dem De re coquinaria des Apicius eines der
wenigen tiberlieferten Kochbiicher und Rezeptsammlungen der Antike.”
Vor diesem kulturellen Hintergrund bringt das alte Rom Spitzenks-
che hervor und bezahlt fiir seine Stargastronomen Zhnlich gut, wie dies
heute bei Spitzensportlern iiblich ist. Der Historiker Sallust bietet fiir
den Koch des Cassius Nomentanus 100.000 Sesterzen, um ihn abzu-
werben. (Zum Vergleich: Ein einfacher Landarbeiter verdiente vier Ses-
terzen pro Tag.) Kochkunsthistoriker haben zu dieser sozial heraus-
ragenden Position der rémischen Starkéche bemerkt: »Da wundert
einen nicht, dass viele dieser Koche als arrogant geschildert wurden. So
wurden sie auch in altgriechischen und altrémischen Theaterstiicken
dargestellt, und ihnliches wird auch aus dem alten China berichtet.«!!
Der philosophisch verfemte Reprisentant der feinen Kiiche Apicius erregt
mit exzessiven Aufwand und symbolischen Luxus einiges Aufsehen in der
romischen Gesellschaft. So soll er extra ein Schiff gechartert haben, um sich
an der Kuste Libyens zu iiberzeugen, ob dort die Meereskrebse wirklich so
grof seien, wie man erzihlt. (Ebd., 58) Zur Charakterisierung der apiciani-
schen Gourmandise wird angefiihrt, dass er in den Augen des rémischen
Schriftstellers Juvenal das Laster der Ausschweifung personifiziere, wih-
rend er fiir Athenaios der feinsinnige Kenner par excellence war; vielen An-
deren galt er als das Paradebeispiel eines verschwenderischen Gastgebers.
In diesem Sinne wird Apicius auch von den christlichen Schriftstellern
Tertullian im 2. Jahrhundert und Appolinaris im 5. Jahrhundert erwihnt."

10 | Vgl. Goody, Cooking, Cuisine and Class, 103.
11 | Diinnebier/von Paczensky, Kulturgeschichte des Essens, 65.
12 | Vgl. Revel, Erlesene Mahlzeiten, 42.

- am 14.02.2026, 09:54:02.


https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Das harte Brot stoischer Tugenden

Die GEBURT DER FEINEN KUCHE

Analysiert man das apicianische Kochbuch nach den philosophischen Grundsit-
zen der darin enthaltenen Kulinarik, fallen der hiufige Einsatz von Saucen, das
viele Mischen von Siifem und Salzigem sowie die reichliche Verwendung von
Gewtirzen und Kriutern auf. So gehort zu jeder Zubereitung fast zwangsldufig
Garum, eine aus kleinen marinierten Fischen bereitete, sehr scharfe und salzige
Gewlirzmischung. Was dariiber hinaus den Gebrauch von Salz jedoch nicht aus-
schlof. Unter den in groRen Mengen verwendeten Kriutern und Gewiirzen, die
in den meisten Kreationen den Geschmack bestimmen, sind Zwiebeln, Kiimmel,
Koriander, Pfeffer, Raute, Flohkraut, Salbei, Kerbel, Schnittlauch, Zimt, Eppich,
Minze, Majoran, Thymian, Schalotten, Binsenwurzel, Dill, Origanum oder Dost,
Alant, Kardamom, Borstengras, Fenchel, Wacholderbeeren, Silphium aus der Cy-
renaica und Liebstockel (Ligusticum), auferdem Meerrettich, Mohnsamen, Boh-
nenkraut, Bergfenchel, Ammi (Khellakraut). Diese Krauter und Gew{irze werden
im Mérser zerstampft und mit Ol, Essig, Honig und Wein geknetet. Oft werden
sie alle zusammen verwendet und die Speisen vor dem Servieren mit dieser Sauce
iibergossen.

Viele Gewiirze wurden aus dem Orient eingefiihrt, was zu der Vermutung ver-
anlasst, dass Apicius die griechische mit der asiatischen Kochkunst auf duflerst
eigentiimliche und neuartige Weise vermischte.”® Die aufwindige Asthetik der api-
cianischen Kulinarik und ihre Technik der geschmacklichen Verfeinerung veran-
schaulicht folgendes Rezept: »Brate Schweinsleber, und reinige sie darauf von al-
lem Hiutigen; vorher jedoch zerreibe Pfeffer, Raute und Fischsiilze [Garum], und
drauf tue deine Leber, und verreibe und mische es eben wie die Fleischkléf3e. Bilde
Klofee daraus, wickele sie mit einzelnen Lorbeerblittern in die Netzhaut, und hin-
ge sie in den Rauch so lange, als dir beliebt. Wenn du sie essen willst, so nimm sie
aus dem Rauch und brate sie von neuem. Wirf sie in einen trockenen Morser, auch
Pfeffer, Liebstockel, Majoran, und zerstof3e es. Giefle etwas Fischstilze daran; tue
gekochte Gehirnlein hinzu, verreibe es fleilig, damit es keine Fladern habe. Wirf
funf Eidotter dazu und treibe es gut zusammen, so dass es einen einzigen Korper
bilde; mische es mit Fischsiilze, schiitte es in eine eherne Pfanne und koche es

13 | Zu diesem interkulturellen Transfer fehlt indessen einschldgige Forschungsliteratur.
Wahrend man sich im alten Rom vorwiegend mit einheimischen Gewiirzen wie Dill, Anis,
Koriander, Feld- oder Kreuzkimmel, Thymian, Bohnenkraut, Liebstockel, Oregano, Fenchel,
Minze, Mohn, Knoblauch, Lauch, Wermut, Alant, Weinraute, Senf sowie Sesam begniigte,
war die Gewirzvielfalt bis zur Kaiserzeit auf unvorstellbare Ausmafe gewachsen: Kein
Fleisch, kein Fisch und keine Sauce wurde ohne den Zusatz mehrerer Gewiirze gegessen. So
kamen spéater auch Petersilie, Majoran, Saturei, Thymbra, Polei, Kerbel, Zimt und schérfere
orientalische Gewlrze wie etwa Pfeffer, Ingwer, und Cardamom hinzu. Heute eher unbekannte
und zum Teil ausgestorbene, damals aber sehr wichtige Gewliirzpflanzen waren Abrotanum,
Amomum, Asafétida, Silphium, Ysop und Betel.

- am 14.02.2026, 09:54:02.

111


https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

12

Ethik des Essens

darin. Wenn es gekocht ist, so schiitte es auf einen reinen Tisch und schneide es in
kleine Wiirfel. Wirf Pfeffer, Liebstdckel und Majoran in einen Mérser und zerstoRRe
es ineinander. Mische alles in einen Breikessel und lasse es darin heif} werden.
Nachdem es heifd geworden, ziehe es hervor, zerarbeite es, binde es und schiitte es
in eine Schiissel. Streue Pfeffer dariiber und trage es auf.«"

Uber diese raffinierten Produktionsmethoden hinaus ist von paradigmati-
scher Bedeutung, dass die apicianische Kochkunst erlaubt, auch Fleisch von Tie-
ren zu verwenden, die sonst nicht gerne verzehrt wurden. Dazu gehort damals
beispielsweise der Kranich mit seinem faulig-ranzigen Eigengeschmack. Auch
aus diesem muffigen Fleisch wird eine leckere Mahlzeit gezaubert.”® Tatséchlich
beruht das l'art pour l'art dieser Verfeinerung auf der Dominanz der Form gegen-
itber dem Inhalt im Primat des Sichtbaren gegeniiber dem Geschmacklichen. Das
fiktive Festessen des Cena Trimalchionis des romischen Satirikers Petronius, auf
das spiter niher einzugehen sein wird, hat diese ornamentale Kiiche am spekta-
kulirsten ausgemalt.'®

Man hat zur Verteidigung des isthetizistischen Kochstils des Apicius, ins-
besondere ihre Vermischungs- und Vermantschungsverfahren, den Hinweis
auf die damaligen Tischsitten vorgebracht: Die liegende Essweise der Rémer sei
der gesellschaftliche Hintergrund fiir die konzeptuelle (kochkiinstlerische) Not-
wendigkeit von zusammengemantschtem und in mundgerechte Formen herge-
stelltem Finger Food gewesen. »Es ist unbequem, tranchieren zu miissen, wenn
man auf den Ellenbogen gestiitzt seitlich liegt. Man musste also die Moglichkeit
haben, alles mit einer Hand zu ergreifen. Das fiithrte dazu, dass allerhand bunte
Gemengsel gekocht wurden und die Haschees dabei eine Hauptrolle spielten.«”
Hier geniigt die Feststellung, dass diese >feine Kiiche< auch noch nach der Ara
des rémischen Imperiums eine stilprigende klassische Giiltigkeit in den mittel-
europiischen Gesellschaften und ihrer Kultur genieflen wird. Mit Blick auf die
Genealogie der kulinarischen Asthetik des Westens gilt darum: »Ohne Zweifel
lag das abendlindische Epizentrum der Kochkunst in Rom.«™®

Uber Jahrhunderte hinweg stellt die apicianische Kochkunst das stilbildende
Paradigma einer guten Kiiche dar. Es wird sich zeigen, dass von einer Kontinuitit
zwischen der rémischen Kochkunst iiber die mittelalterliche Kiiche bis hin zur
modernen franzdsischen Haute Cuisine eines Antoine Caréme und seiner Nach-
folger gesprochen werden kann. In diesem Sinne merkt Friedldnder an, dass »die
Kochkunst der Neronischen Zeit an Raffinement der modernen franzésischen
sehr nahegestanden« habe.” Es wurde sogar behauptet, man kénne bereits in der

14 | Apicius in: Rumohr, Geist der Kochkunst, 33.
15 | Vgl. Hirschfelder, Européische Esskultur, 86.
16 | Vgl. Petronius, Cena Trimalchionis.

17 | Revel, Erlesene Mahlzeiten, 46.

18 | Wanner, Die ehrbare Wollust, 26.

19 | Friedlander, Sittengeschichte Roms, 631.

- am 14.02.2026, 09:54:02.


https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Das harte Brot stoischer Tugenden

spatrémischen Profikiiche ein postmodernes anything goes am Werke sehen, wo-
nach alles mit allem kombiniert wird. »Die Kiiche des Apicius stellt mit ihrem
vielfiltigen Mischmasch eine Art >romische Postmoderne« dar.«*

Die klassische Postmoderne der antiken Grande Cuisine soll man auch darin
erkennen zu kénnen, dass Spuren von Apicius-Rezepten, insbesondere fiir deftige
Mischungen, bis heute in spanischen, italienischen und franzésischen Gerichten
zu finden seien.”! Entsprechend konzipiert der amerikanische Kulturtheoretiker
Mintz die 4sthetische Form der Haute Cuisine als einen internationalen, universel-
len Stil in der Kunst des guten Kochens.” Auch die Werke von avancierten Koch-
kiinstlern der Gegenwart funktionieren nach der Logik eines kulinarischen Asthe-
tizismus. So beméingeln Kritiker beispielsweise an der Kochkunst von Jean-Claude
Bourgueil und seiner Philosophie der GroRen Kiiche?, er wiirde, in der Tradition der
Grande Cuisine eines Paul Bocuse stehend, von Ganseleber, Triiffeln, Kaviar und
dergleichen reprisentativer Asthetik nicht loskommen, sondern ihretwegen mit-
unter die »Textur der Artischocke« zerstoren, statt sich an schonende Garmetho-
den und an das Gute einer saisonalen Variabilitit der Zutaten zu halten.*

Die dsthetischen Prinzipien einer raffinierten Kiiche finden sich seit der romi-
schen Klassik indessen nicht nur weltweit in der luxuridsen Spitzengastronomie;
unterstiitzt durch entsprechende technische Entwicklungen werden sie heute
auch iiber die avancierten Produktionsmethoden der >industriellen Feinkost« glo-
balisiert. In dieser interkulturellen Globalisierung der klassischen GrofRen Kiiche
qua industrieller Grokiiche perfektioniert sich technologisch jenes kulinarische
Paradigma, das bereits bei Apicius‘ >feiner Kiiche< am Werk: Ihre technische
Logik steht fiir einen kulinarischen Stil, der die Substanzen der Rohstoffe und
mithin die substanzielle Wahrheit (und die mégliche Vollwertigkeit) der verwen-
deten Zutaten, bis zur Unkenntlichkeit kunstvoll verfremdet und verfilscht, in-
dem sie diese gegebenenfalls auch minderwertigeren Inhaltsstoffe und fehlende
Geschmacklichkeit kiinstlich substituiert, auf beliebige Weise modifiziert und
maskiert, durch >naturidentische< Aromen supplementiert werden, um zuletzt
auch tiber diesen >raffinierten< Weg den schonen Augenschein eines >feinen Es-
sens< zu verkaufen.

Trotz dieser genealogischen Entwicklung und dieser kulinarischen Verfalls-
geschichte gilt es das gastrosophische Verdienst des Apicius zu wiirdigen. Denn
die heftigen Angriffe seitens der stoischen Moralphilosophen gelten gerade ihm,
weil er die Praxis des angeblich unwichtigen und vernunftwidrigen Essenma-
chens zu einer eigenstindigen Kunst perfektioniert und in der Kiiche eine Asthe-

20 | Schwendter, Arme essen - Reiche speisen, 230.

21 | Vgl. Diinnebier/von Paczensky, Kulturgeschichte des Essens, 60.
22 | Vgl. Mintz, Tasting Food, Tasting Freedom.

23 | Vgl. Bourgueil, Philosophie der Grossen Kiiche.

24 | Vgl. Seitz, Unter Triiffeln.

- am 14.02.2026, 09:54:02.

13


https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

114

Ethik des Essens

tik des kulinarisch Guten und Schénen entwickelt, deren klassische und duflerst
wirkungsmichtige Werke eine gastrosophische Anerkennung verdienen.

EINE S0SSE FUR ALLES

Was Senecas Kritik an der romischen Kochkunst und ihrer »prahlerischen Kii-
che«® erregt, sind zum einen geschmacksisthetische Griinde. Die feine Kiiche
betreibe eine Uberladung durch eine Unmenge an aufgetischten Speisen. »Mehr
soll gleichzeitig auf den Tisch kommen, viele delikat zubereitete Ginge mdogen
sich zu einem Ganzen zusammenschlieffen.« Diese Mafllosigkeit einer tiberfiill-
ten Tafel trigt auRerdem zu einer Wahllosigkeit der Kombinationen bei, deren
Primat nicht im qualitativen Genuss liegt, sondern in der vermischten Zusam-
menstellung von Delikatessen. »Auf einzelne Speisenc, so Senecas Verirgerung,
»hat man schon keinen Appetit mehr: Gemacht wird eine einzige Mischung aus
Leckerbissen.«® Uber diese wahllose Opulenz hinaus st63t der programmatische
Einsatz von kiinstlichen Geschmacksverstirkern, den die raffinierte Kiiche vor
allem in Form des Universalgewiirzes Garum praktiziert, bei dem wahrheitslie-
benden Philosophen auf Degout. Fiir Seneca handelt es sich bei dieser »pikanten
auslindischen Fischsofle« um »kostspielige Jauche aus verdorbenen Fischen,
die dartiber hinaus »durch faulige Salzlake brennende Schmerzen in den Einge-
weiden verursacht«. (Ebd., 25) Der eigentliche dsthetische Mangel dieser Verfei-
nerung beruht Seneca gemif in der Negation der geschmacklichen Differenzen
und der natiirlichen Verschiedenartigkeit der Zutaten. »Zusammen tibergiefe
man, was Ublicherweise gesondert aufgetischt wird, mit einer Sofde; man mache
keinen Unterschied«. (Ebd., 27)

Der Einsatz einer kiinstlichen Aromatisierung ist Bestandteil einer ge-
schmacklichen Veredelung, die sich in den Zubereitungsmethoden in technischer
Form wiederholt. In diesem Zusammenhang kritisiert Seneca den »Mischmasch«
(ebd., 29) der rémischen Haute Cuisine: »Austern, Seeigel, Klappmuscheln, See-
barben serviere man bunt durcheinander und zusammengekochtl« (Ebd., 27)
Durch diese jeden Unterschied gleichmachende Misch-Asthetik werden aus
»grundverschiedenen Naturprodukten« und ihren verschiedenartigen Wirkun-
gen »ungleichartige« und »unausgeglichene Speisen« geschaffen. (Ebd., 19) Weil
dabei alles »gewaltsam durcheinander« gemischt wird, zeigt diese tiberkiinstel-
te Verfeinerungstechnik eine sachliche Beliebigkeit und naturwissenschaftliche
Unkenntnis. Aufgrund einer solchen Zubereitung, die diese Kiiche fiir ihre Krea-
tionen vorzugsweise wihlt, werden die Speisen zu hochverarbeitetem Gemengsel
— zu einer Art schmeichelkiinstlerischer Feinkost, welche angenehm schmeckt
und lecker ist, freilich zu dem Preis, dass es ihr an einem natiirlichen Wohlge-

25 | Seneca, Helvia IX, 10.
26 | Seneca, Uber Ethik, 95. Brief, 27.

- am 14.02.2026, 09:54:02.


https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Das harte Brot stoischer Tugenden

schmack des Essens mangelt. Der Kochkunsttheoretiker Revel bestitigt Senecas
Kritik an der apicianischen Asthetik. »Sie pflegte«, so Revel, »das Nebeneinan-
der, sie hiufte Nahrungsmittel, Diifte und Wiirzen aufeinander, ohne zu wissen,
dass nicht die Menge der Gewtirze und Kriuter zihlt, sondern ihre Verbindung,
und dass die Aromen sich gegenseitig neutralisieren, wenn man alle Gerichte da-
mit iiberschiittet. Sie wusste nicht, wie wichtig es ist, beim Kochen den richtigen
Augenblick abzuwarten, um ein Kraut hinzuzugeben, damit dieses seinen Duft
weitergeben kann.«¥

Auch aus kulturgeschichtlicher Sicht lautet das kritische Urteil, dass die ku-
linarischen Grundsitze der klassischen GrofRen Kiiche dazu fithren, »die wahre
Natur der Einzelbestandteile zu verbergen«.”® Rumohr geht noch einen Schritt
weiter und spricht angesichts des oben zitierten Gerichts (»Brate Schweinsle-
ber...«) von der romischen Haute Cuisine als einer »zerstérenden Kochart«%, die
alles andere als die mimetische Technik einer den Eigengeschmack der Dinge
bewahrenden und ihren nattirlichen Nihrwert schonenden Zubereitung beherr-
sche oder perfektioniere und statt dessen die dsthetizistische Verfeinerung zur
mafgeblichen Produktionsmethode des >guten Kochens«< erhebt.*

Einen »ungeheuren Sittenverfall« beklagt Seneca in seiner Ethik (95. Brief, 29)
angesichts der esskulturellen Implikationen dieses aus seiner Sicht schlechten
Geschmacks. Weitsichtig wird die Befiirchtung ausgesprochen, dass sich dereinst
die Menschen mit vorproduziertem Fertigessen abfiillen lassen werden: »Ich war-
te schon darauf, dass Vorgekautes serviert wird. Das ist ja doch nicht viel anders,
als Muschelschalen und Griten zu entfernen und dem Koch die Arbeit der Zihne
zu tiberlassen.« (Ebd., 28) Spiirbar schlagen diese Formulierungen jenen diit-
moralischen Ton an, welcher die stoische Ernihrungsphilosophie insgesamt cha-
rakterisiert. Ausfiihrlich tadelt Senecas Kritik der grassierenden Esssitten sogar
einzelne Genussmittel und Speisen, deren bedenkliche Wirkungen problemati-
siert werden. Manche leckere Speisepilze werden so zu einem gleichwertigen mo-
ralischen Problem wie andere verwerfliche Dinge. Beispielsweise Champignons.
»Und meinst du, dass jene Champignons, ein kostliches Gift, keine verborgene
Wirkung haben, auch wenn diese nicht sogleich eingetreten ist?« Wir sehen den

27 | Revel, Erlesene Mahlzeiten, 50f.

28 | Hirschfelder, Européaische Esskultur, 86.

29 | Rumobhr, Geist der Kochkunst, 33.

30 | Rumohr weist auf die historische Bedeutung dieser Situation hin: »Als Coelus
Apicius jenes Kochbuch verfertigte, welches allen modernen in der Form und Richtung
zum Muster diente, da war bereits jegliche Spur von Wiirdigung der arthaften, jedem
Nahrungsstoff eigentiimlichen Giite verschwunden; da schien es der Gipfel der Kunst zu
sein, den Charakter jeder Speise durch Mischung und Verarbeitung zu vernichten.« (ebd.,
32) Vor diesem Hintergrund sieht Revel die verschiedenen gastrosophischen »Perioden der
Riickkehrzu den Naturprodukten als Reaktion auf eine schwerverdauliche und komplizierte
Kiiche«. Vgl. Revel, Erlesene Mahlzeiten, 16.

- am 14.02.2026, 09:54:02.

15


https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

u6

Ethik des Essens

Weisheitslehrer sogar das Speiseeis — den »im Sommer genossenen Schnee« —
verurteilen, weil es seiner Meinung nach »zu einer Verhirtung der Leber fiithrt«.
(Ebd., 25) Weiter wird angeschwirzt, dass das geschmacklose Fleisch der Austern
— die auflerdem, wie Seneca hinzufiigt, »mit Unrat gemistet« sind — zu »ekli-
gem Vollegefiihl« verhilft. Selbst Kurzgebratenes kommt nicht zu kurz, und wird
ebenfalls von einem Genussmittel zu einem Mittel des Selbstekels umgedeutet.
»Und denkst du, dass jene noch rohen Fleischstiicke, die man fast direkt aus dem
Feuer heraus in den Mund fiihrt, ohne Schaden erst im Magen geloscht werden?
Wie widerlich und iibelriechend ist demnach das Aufstoffen und wie grofl der
Ekel vor sich selbst bei solchen, die ihren Rausch vom Vortag ausdiinsten? Man
merkt wohl, dass das Genossene verfault, nicht verdaut wird.« (Ebd., 25)

An solchen Malediktionen, die Essen im Medium des philosophischen Begriffs
bewusst schlecht reden, tritt ein neues diskursives Element innerhalb des didtmo-
ralischen Denkens auf, mit dem sich der rhetorisch geschulte Seneca einerseits
von Platons unterschwelligen Bauchreden absetzt und andererseits jenen Diskurs
vorbereitet, dessen sich die christliche Anti-Kulinarik verstirkt bedienen wird.
Im Unterschied zu den christlich-religiésen Anorektikern diffamiert der stoische
Asket doch noch nicht das Essen an sich, sondern nur bestimmte Speisen und
Zubereitungsweisen einer moralisch wie kulinarisch geschmacklosen und diite-
tisch ungesunden Raffinesse. — Vielleicht hat der Rhetorikautor Quintilian diesen
verunglimpfenden Diskurs vor Augen, wenn er Seneca zwar betrichtliche Sach-
kenntnis bescheinigt, zugleich aber bemingelt, dass bei ihm doch Einiges einem
professionellen Urteil nicht standhalte.*!

Jedenfalls gilt festzuhalten, dass sich Senecas Kritik des >guten Essens<haupt-
sichlich gegen die dekadente Uberfeinerung einer abgeschmackten Luxuskiiche
richtet, der es primir um reprisentativen Genuss geht. »Wie bedauernswert sind
doch alle«, beklagt der stoische Didtmoralist die Prasserei und Geltungssucht sei-
ner wohlhabenden Mitbiirger, »deren Gaumen nur noch durch die erlesensten
Gerichte gereizt werden; erlesen aber nicht durch vorziiglichen Wohlgeschmack
oder besonderen Gaumenkitzel, sondern nur weil sie selten und schwer zu be-
schaffen sind.«<*? In dem geschmacklosen Drang zu den feinen Unterschieden
einer symbolischen Distinktion sieht der nachsokratische Sittenkritiker Seneca
eine der wesentlichen Ursachen fiir die kulinarischen Extravaganzen seines Um-
feldes: »Die Verschwender streben danach, ihr Leben fortwihrend zum Gegen-
stand der Gespriche zu machen. Bleibt es verschwiegen, so glauben sie, ihre
Miihe verloren zu haben. Sooft etwas, was sie tun, dem Gerticht entgeht, sind sie
missvergniigt. Es gibt viele, die ihr Vermogen verprassen: Um sich unter diesen
einen Namen zu machen, gentigt es nicht, tippig zu leben, man muss es in auf-

31 | Vgl. Fellmeth, Brot und Politik.
32 | Seneca, Helvia IX, 11.

- am 14.02.2026, 09:54:02.


https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Das harte Brot stoischer Tugenden

fallender Weise tun, eine gewShnliche Verschwendung verursacht in einer so be-
schiftigten Stadt kein Gerede.«*

Gemaif dieser Logik der ostentativen Verausgabung ist lediglich das Exquisite
gut, weil das >kulinarisch Gute« teuer sein muss, aber nicht unbedingt besonders
gut zu schmecken hat. Daher reprisentieren beispielsweise seltene Fische, rare
Vogel oder fettige Murmeltiere kostspielige Delikatessen. Eine Ladung Drosseln,
die sich Metellus Scipio fiir ein Gelage bestellt, kostet mit 6oooo Sesterzen das
125-fache des Jahreslohnes eines Legionirs.** Ein hoch angestellter Mann namens
P. Octavius kauft sich mit der Summe von 5000 Sesterzen fiir eine 4 1/2 Pfund
schwere Seebarbe den Ruhm ein, einen Fisch erstanden zu haben, der nicht nur
dem Kaiser Tiberius, sondern auch seinem Rivalen Apicius zu teuer gewesen sei,
und erlangte damit unter seinesgleichen grofes Ansehen.’® Der Romhistoriker
Friedlinder weist darauf hin, dass die symbolischen Verausgabungen iiber die
reprisentativen Speisedarbietungen hinaus zum gréfleren Teil die finanziellen
Aufwendungen fiir eine prunkvolle Dekoration und fiir Aufsehen erregende Ge-
schenke oder sMitnehmsel< betrafen. (Auf die kulturhistorischen und rechtstheo-
retischen Hintergriinde dieser Okonomie der Gabe wird zuriickzukommen sein.)

So verwundert es zuletzt nicht, wenn Seneca die Ursache des spektakuliren
Freitodes des angefeindeten Esskiinstlers Apicius zum willkommenen Anlass
fur eine moralische Belehrung nimmt, die es »sich lohne, zu kennen«. Nicht
ohne schadenfroher Genugtuung erldutert der Philosoph die angeblichen Hinter-
griinde: So habe sich Apicius, nachdem er hundert Millionen Sesterzen fiir seine
Kiiche ausgegeben, eine Unmenge herrschaftlicher Zuwendungen restlos aufge-
braucht und gewaltige Abgaben des Kapitols in ein paar Gelagen verprasst hatte,
durch driickende Schuldenlast erstmals genétigt gesehen, seine Kassenbiicher zu
studieren. Er habe sich dann errechnet, so Seneca, dass ihm noch zehn Millionen
Sesterzen 1ibrig bleiben wiirden. Weil aber mit zehn Millionen Sesterzen zu le-
ben, fir einen Lebemann und Feinschmecker wie Apicius mit einem Leben am
Rande der Hungersnot gleichbedeutend gewesen wire, sei er durch Gift aus dem
Leben geschieden. Senecas Fazit lautet selbstredend: »Gipfel des Wohllebens:
Sich mit zehn Millionen Sesterzen fiir bettelarm zu halten! Nun glaube noch,
dass es auf die GroRe des Vermogens, nicht des Geistes ankomme.«*®

33 | Senecazitiertin Friedlaender, Sittengeschichte Roms, 630.
34 | Hirschfelder, Européische Esskultur, 88.

35 | Vgl. Friedlaender, Sittengeschichte Roms, 630.

36 | Seneca, Helvia X, 3.

- am 14.02.2026, 09:54:02.

17


https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

u8

Ethik des Essens

LUKULLISCHE VERHALTNISSE UND IHRE FOLGEERSCHEINUNGEN

Fiir den Hauptvertreter der stoischen Philosophie Seneca ist der Lebemann Api-
cius nur eine Ausgeburt der maRlosen Exzesse der rémischen Uberflussgesell-
schaft und ihres alles dominierenden Zwangs zur beispiellosen Uppigkeit und
symbolischen Verschwendung. Wie Platon, so stellt auch er seine philosophische
Reflexion der Kochkunst in einen groferen gesellschaftlichen Zusammenhang.
Aber anders als Platon, erkennt Seneca in dem kulinarischen Asthetizismus der
Kochhochkultur nicht die Ursache der gesellschaftlich vorherrschenden Esskultur,
sondern die Symptomatik ihres schlechten Geschmacks. So hat sich die morali-
sche Verurteilung der kulturellen Dekadenz des Rémischen Imperiums vor allem
am Kulinarischen, an den raffinierten Tafeln und den kultivierten Gaumenfreuden
erregt. Als Beispiel fithrt der Stoiker die dekadenten Exzesse des Kaisers Caligula
(Cajus) an: »Der Kaiser Cajus, den mir die Natur hervorgebracht zu haben scheint,
um zu zeigen, was die hochste Lasterhaftigkeit im hochsten Gliick vermoge, hat
an einem Tage um zehn Millionen Sesterzen gespeist, und obgleich dabei von dem
Erfindungsgeist aller Welt unterstiitzt, fand er doch kaum eine Moglichkeit, die
Abgaben von drei Provinzen zu einer Mahlzeit aufzuwenden.« (Ebd., IX, 1)

Nach der Eroberung Galliens feiert Julius Cisar seinen Triumph, indem er
250.000 rémische Biirger zu einem mehrtigigen Bankett 14dt. Ob Cisar, Cali-
gula, Kaiser Augustus oder der monstros fettleibige und noch junge Elagabal,
Kaiser Tiberius, Claudius, Vitellius Trajan oder der korpulente Maximus, der tig-
lich nicht weniger als vierzig Pfund Fleisch in sich hineinschaufelt usw. — sie alle
verkorpern das geldufige Bild vom kaiserlichen Rom als einer in mafllosem Luxus
schwelgenden Gesellschaft.”

Freilich ist bei der sprichwértlich gewordenen lukullischen Uppigkeit an des-
sen romischen Namensgeber zu erinnern. Lucius Licinius Lucullus, ein etwas il-
terer Zeitgenosse Senecas, inszeniert pompose Gelage und kostspielige Festmah-
le, die allgemeines Aufsehen erregen. Die Tatsache, dass sein Name noch heute
als Synonym fiir kulinarische Verausgabung und tippigen Schmaus gilt, scheint
jedenfalls die Einschitzung zu bestitigen, »er habe sich durch seine Kochkunst
grofere Verdienste erworben als durch seine Eroberungen.«*® Nicht zu Unrecht
wurde auf das bedenkliche Wertesystem der moralischen Verurteilung des Lukul-
lischen hingewiesen: »Seine Morde als Feldherr bleiben regelmiflig unerwihnt,
wenn ihm am Zeug geflickt wird. Allem Anschein nach wiegen Siinden bei Tisch
ungleich schwerer als Siinden auf dem Schlachtfeld. Das bleibt ein hochst be-

37 | Friedlander notiert hier einschrdnkend, dass der Tafelluxus in Rom wahrend der
Periode von Augustus bis Vespasian zwar einen sehr hohen Grad erreicht hatte, jedoch
weder so ausschweifend und ungeheuerlich noch so alltadglich und allgemein gewesen sei,
wie man nach Senecas iibertreibenden AuRerungen zu glauben neigt; vgl. Friedlaender,
Sittengeschichte Roms, 628.

38 | Anthus, Vorlesungen zur Esskunst, 115f.

- am 14.02.2026, 09:54:02.


https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Das harte Brot stoischer Tugenden

denklicher Irrtum der »Moral«.«* Obschon Lucullus, entsprechend seines krie-
gerisch erbeuteten Reichtums, die lukullischen Geniisse bis zu dem exklusiven
Grad eines fiir den durchschnittlichen Biirger unerreichbaren Luxus steigert,
spiegelt sich in seiner Feinschmeckerei gleichwohl die grofRe gesellschaftliche Be-
deutung wider, die das Essen in der rémischen Ara erlangt.

Zwar sieht die gewohnliche Versorgungslage und Alltagskiiche des romischen
Volkes oft nicht mehr vor als Brot oder dicken Mehlbrei (puls), mit ein wenig Ge-
miise, meist preisgiinstigen Kohl (holus) neben Bohnen, Erbsen und Linsen.”
Doch leben die Rémer des ersten nachchristlichen Jahrhunderts — mit zunehmen-
dem Wohlstand — nach den Gebriuchen, die heute allgemein fiir >typisch romischc¢
gelten: Ausgedehnte Ess- und Trink-Gelage (wobei Gelage mitunter nur das da-
mals iibliche Liegen zu Tische meint) werden als wesentliche Praxisformen einer
Lebensisthetik kultiviert, die bei den stoischen Philosophen auf totale Ablehnung
st6Rt und unter den rémischen Satirikern zum bevorzugten Gemeinplatz wird. So
ist mit dem Gastmahl des Trimalchio an die literarische Uberzeichnung der popu-
liren Mahlkultur des antiken Roms zu erinnern, mit der Senecas Zeitgenosse Pe-
tronius das als eine blofle férmliche Verfehlung (von an sich gut geheiflenen Ess-
sitten) persifliert, was gerade von der Sittenstrenge des Stoizismus bekidmpft wird.

Petronius’ Satire beschreibt einen Emporkémmling namens Trimalchio, ein
zu Geld gekommener fritherer Sklave, der aus Renommiersucht ein pomposes
Gastmahl veranstaltet, das weniger durch seinen Wohlgeschmack als durch die
isthetische Raffinesse der dargebotenen Kostlichkeiten spektakulir in Szene ge-
setzt wird. Nach ohnehin schon reichlichen Vorspeisen und Zwischengerichten
wird schlieflich als erste Hauptspeise (caput cenae) eine Platte serviert, »auf der
ein Keiler erster Groflenordnung lag, und zwar mit einer Freiheitsmiitze und so,
dass an seinen Gewehren zwei Kérbchen aus geflochtenem Palmbast hingen, das
eine mit syrischen, das andere mit dgyptischen Datteln gefillt. Rings herum aber
waren winzige, aus Knusperteig bereitete Ferkel so gelegt, als ob sie sich nach den
Zitzen dringten, um anzudeuten, ein Mutterschwein sei aufgetischt.«* Darauf-
hin tritt ein bartiger Riese als Zerleger auf, der mit seinem Hirschfinger »tiichtig
in die Flanke des Tieres st6f3t«, worauf plétzlich Krammetsvogel aus dem Riss
des falschen Keilers hochfliegen. Nach dem rein symbolisch gefiillten Keiler wird
nun ein echtes porcus Troianus aufgetragen, das den ganzen Tisch in Anspruch
nimmt. Der Koch ergreift ein Schlachtmesser und schneitet der Sau in vorsich-
tiger Manipulation »hiiben und dritben den Bauch« auf. Augenblicklich geben
die Ritze einem Druck nach, weiten sich und lassen »Bratwiirste mit Plunzen
hervorkullern«.*

39 | Herrmann, Schlemmermahl und Schlangenfrass, 134.
40 | Vgl. Weeber, Alltag im Alten Rom.

41 | Petronius, Trimalchio, 40, 3ff.

42 | Ebd., 49, 1ff.; vgl. Bahr, Die Sprache des Gastes.

- am 14.02.2026, 09:54:02.

19


https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

120

Ethik des Essens

Der Sinn der satirisch karikierten Erlebnisgastronomie ist offenkundig: Ein
Neureicher, ein Parvenil und Anfinger in der Kunst des Essens prahlt gegen-
iiber seinen zwielichtigen Tafelgdsten mit den ein ums andere Mal aufgetragenen
Leckerbissen und mit einem entsprechenden Ambiente, das einzig und allein
den unkultivierten und letztlich stillosen Geist des Gastgebers Trimalchio wi-
derspiegelt, nur gastronomisierten Reichtum zur Schau stellen zu wollen anstatt
das gemeinschaftliche Mahl als eine unspektakulire Lebenskunst zu zelebrie-
ren. Petronius malt in seinem uippig gestalteten Sittengemilde die lukullischen
Schmausereien seines Milieus nur satirisch aus, insofern stimmt es, zu sagen:
»Die bittere Ironie der Erzihlung zielt ganz eindeutig auf die Halbbildung, die
millionenschwere Kulturlosigkeit und die immer wieder vorkommenden Ausrut-
scher ins Ordinire des Parveniis Trimalchio.«* Aber trotz oder gerade mithilfe
dieser satirischen Ubertreibung lisst Petronius’ Gastmahl-Darstellung indirekt
erkennen, welchen zentralen (gastrosophischen) Stellenwert die rémische Ess-
kultur einer alltagsethischen Mahlpraxis und dem konvivialen Gliicksideal eines
Mahlgemeinschaftslebens beimaf.*

Entgegen dieser populir-poetischen Wertschitzung der kulinarischen Le-
bensfreuden thematisiert Seneca, darin den platonischen und aristotelischen
Ernihrungsdiskurs folgend, die gesellschaftlichen, 6konomischen und medizi-
nischen Folgeerscheinungen dieses Wohllebens. Unter einem dkonomischen Ge-
sichtspunkt spricht der Stoiker die expansive Dynamik des Wirtschaftsprozesses
der ré6mischen Konsumgesellschaft an. »Von tiberall her, so seine philosophisch-
okonomische Kritik, »bringt man zusammen, was nur immer der kecke Gaumen
kennt. Was der durch Leckereien zerriittete Magen kaum vertragen kann, wird
vom entferntesten Ozean herbeigeschafft.«* Tatsichlich kommen bereits um-
weltethische Bedenken gegeniiber der Naturzerstérung zu Wort, wenn der Res-
sourcenhunger im Dienste eines, obschon durch Leckereien zerriitteten, nichts-
destoweniger unersittlichen Magens als Grund fiir den Raubbau an den Wildern
und fiir das riicksichtslose Ausbeuten der Fischbestinde verurteilt wird. Dement-
sprechend ist die grenzenlose Konsumsucht »die Verwiisterin der Landstriche
und des Meeres«.*

Indessen vertieft Senecas Philosophie die umweltethische Problematik dieser
Naturausbeutung nicht weiter. Gleichwohl ist in diesem Zusammenhang an den
romischen Imperialismus zu denken, dessen kriegerischen und weltwirtschaftli-
chen Aktivititen dem rémischen Reich erméglichten, innerhalb der Kiistenregio-
nen des Mittelmeerraums und iiber den ausgedehnten Handel mit iiberseeischen

43 | Fellmeth, Brot und Politik, 97.

44 | Petronius’ Mythogastrosophie dient dem einflussreichsten Renaissance-Schriftstel-
ler Francois Rabelais als Vorbild fiir dessen lippige Schlaraffenlanderzdhlung Gargantua
und Pantagruel.

45 | Seneca, Helvia IX, 10.

46 | Seneca, Uber Ethik, 95. Brief, 15ff.

- am 14.02.2026, 09:54:02.


https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Das harte Brot stoischer Tugenden

Lindern einen kulturellen Transfer von neuartigen Lebensmitteln, Gerichten,
Speisekombinationen, Zubereitungsmethoden entstehen zu lassen und in Gang
zu halten.” Stirker als die dkologischen und wirtschaftlichen Hintergriinde des
gesellschaftlichen Konsumlebens stellt Seneca dessen gesundheitliche Auswir-
kungen in den Mittelpunkt seiner Kritik. »Wie sehr haben Gesundheitsschiden
zugenommenlc, lautet folglich seine diitetische Diagnose. »Das sind die Zinsen,
die wir fiir unsere maf- und riicksichtslose Gier nach Sinnenfreuden zu entrichten
haben.« (Ebd., 23) In Briefen an seinen Freund Lucilius wird moniert: »Uber die
Unzahl der Krankheiten brauchst du dich nicht zu wundern: Zihle die Kéche!l«*

Dennoch scheinen nicht so sehr die vielen Kéche und die tippige Speiseaus-
wahl das Problem zu sein, sondern die raffinierte und hochverarbeitende Zu-
bereitungsart der Nahrungsmittel. Eine ausgekliigelte und zu Genusssucht ver-
fuhrenden Gastronomie, die »tausend Leckerbissen erfunden hat, um die Gier
zu erregen, sorgt fiir »einen zum Platzen vollen Bauch, der sich zum eigenen
Schaden angewohnt hat, mehr aufzunehmen, als ihm gut tut. Die zunehmenden
ernihrungsbedingten Gesundheitsschiden rithren demnach aus der physiologi-
schen Unbekommlichkeit und der trophologischen Minderwertigkeit oder ein-
fach aus der schlechten Verdaulichkeit der Produkte her, die der Qualitit und
der Vollwertigkeit der verwendeten Nahrungsmittel wenig Beachtung schenkt
zugunsten deren schénen Scheins. Ansonsten sei klar, so der philosophische
Erndhrungswissenschaftler Seneca, dass sich ungleichartige Speisen »unmog-
lich vertragen« kénnen und sie, wenn man sie verschlungen habe, wegen ihrer
verschiedenartigen Wirkung »schlecht verdaut« werden. So begriindet er das
Schlechte der vorherrschenden Ernihrungspraktiken, neben ihren 6konomischen
und okologischen Folgen und ihrer kulinarisch-dsthetischen Verfilschungen, mit
den an ihnen ablesbaren Begleiterscheinungen einer physisch schidlichen Uber-
sittigung und Fehlerndhrung. Als empirischen Beleg fiir dieses Urteil bietet er
Befunde ernihrungsbedingter Pathologien und beschreibt deren wechselvollen
Verlauf und vielfiltigen Symptome. (Vgl. ebd., 19)

Die aufgestellte Liste solcher beschwerlichen und leidvollen Dystrophie klingt
wie ein Auszug aus aktuellen Gesundheitsberichten: Innere Geschwiire der Aus-
scheidungsorgane, gichtige Finger wegen Versteifung von Gelenken sowie Lih-
mung empfindungslos gewordener Muskeln oder ihr unausgesetztes Zucken und
Zittern, Magerkeit wegen Magenbeschwerden, Fliissigkeitsansammlung iiberall
in der Haut, Gelbsucht, Schwindelanfille, Blisse weindurchtrinkter Muskeln,
Gesichtsverfirbung, Gewebebrand [Nekrose, Dermitis], Augen- und Ohrenlei-
den und bohrende Schmerzen eines iiberreizten Gehirns. (Vgl. ebd., 16) Mit der
letztgenannten Begleiterscheinung einer schlechten Ernihrung, den bohrenden
Schmerzen eines iiberreizten Gehirns, erwidhnt Seneca eine »Strafe fiir Genuss-
sucht«, auf die auch andere Autoren zu sprechen kommen. So berticksichtigt

47 | Vgl. Weeber, Luxus im alten Rom; Friedlaender, Sittengeschichte Roms, 624ff.
48 | Seneca, Uber Ethik, 95. Brief, 23.

- am 14.02.2026, 09:54:02.

121


https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

122

Ethik des Essens

auch der rémische Arzt Galen den Einfluss des Essens auf die geistige Gesund-
heit.* Die Kenntnis einer gesunden Diit wiirde den Menschen fiir das Leben
daher groflen Nutzen bringen und die Fihigkeiten ihres >hoheren« Seelenteils, die
Verstands- und Einbildungskrifte, verbessern.>

Der Moralist Plutarch geht noch einen Schritt weiter und hebt das physisch-
moralische Kontinuum zwischen unverniinftigen Erndhrungsgewohnheiten und
geistigem Verfall hervor. Daher wirke sich eine schlechte Esskultur physiologisch
entsprechend schlecht auf einen >gesunden Menschenverstand< aus, so dass ein
schlechter Geschmack der Esssitten folglich den moralischen Gesundheitszu-
stand seines Wahrnehmungsvermogens und seiner Erkenntniskrifte beraube.
»Die Sinnesorgane werden nimlich«, so Plutarch, »alle miteinander krank, sie
werden gemeinsam zur Ziigellosigkeit iiberredet und fuir diese gewonnen, wenn
sie das natiirliche Maf nicht mehr einhalten.«*

Die hier von Plutarch, Galen und Seneca geduflerte Beunruhigung, dass fal-
sche Erndhrungspraktiken auch moralische und physische Krankheiten des Geis-
tes mit sich bringen koénnen, kniipft an das (sogar von extremen Rationalisten wie
Platon oder Descartes) eingerdumte Zugestindnis einer irreduziblen Einheit von
menschlichem Geist und dem sich ernihrenden Kérper an. Nicht nur beeinflusst
der Geist den Korper, auch das einverleibte Essen das Denken. Dieses physisch-
moralische Kontinuum zwischen Denken und Essen lisst sich als Indiz fiir den
gastrosophischen Verdacht nehmen, dass eine Fehlernihrung durchaus fiir den
Geist und das Denken schlecht sein kann, und dass sich eine schlechte Ernih-
rungsweise mitunter in einem schlechten Ernihrungsdenken vergeistigt.

49 | Vgl. Wohrle, Studien zur Theorie der antiken Gesundheitslehre, 225.

50 | Der tragische »Fall Nietzsches, die bohrenden Schmerzen seines lberreizten und bis
zur vélligen Demenz erkrankten Gehirns, ist hierfiir das vielleicht nur bekannteste Beispiel
- und seine »Gastrosophie« der bewusste Versuch, diesen leidvollen Zustand durch eine
»Vernunft in der Kiiche« zu verandern (siehe 11.5).

51 | Plutarch, Tischgesprache, 145. Fiir Plutarch ist dieser moralisch-physische Wahnsinn
der Sinne die angebliche Ursache des allgemeinen Verfalls des kulturellen Lebens und
dessen traditioneller Werte: »So zerriittet das erkrankte Gehoér den Sinn fiir musische
Bildung, woraufhin der verweichlichte und entfesselte Sinn nach schimpflichen Geniissen
und weibischem Nervenkitzel begehrt. Auf diese Weise wird der Gesichtssinn dazu
gebracht, sich nicht mehr an Kriegstdnzen, Schattenboxen und kunstvollen Ténzen zu
erfreuen, auch nichtan Skulpturen und Bildern, sondern Mord und Totschlag von Menschen,
Verwundungen und rohe K&mpfe als das wertvollste Schauspiel iberhaupt anzusehen.
So folgen den widergesetzliche Mahlern ziigellose Horstiicke, den schamlosen Melodien
und Liedern aus der Art geschlagene Schauspiele und schlieflich den unkultivierten
Schauspielen eine Unempfindlichkeit und Rohheit gegenlber anderen Menschen.« Vgl.
Plutarch, Zwei Traktate vom Fleischessen.

- am 14.02.2026, 09:54:02.


https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Das harte Brot stoischer Tugenden 123

EXTRABEILAGE: GALENS DIATETIK

Angesichts des hohen Standes an ernihrungsbedingten Zivilisations-
krankheiten wundert es nicht, dass der romische Zeitgeist mit Clau-
dius Galen einen der berithmtesten Arzte hervorgebracht hat. Er gilt
als der namhafteste Nachfolger des Griechen Hippokrates, des antiken
Begriinders der Diitetik, tiber die noch ausfiihrlich (II.2) zu sprechen
sein wird. In Rom wirkend, entwickelt Galen eine Gesundheitslehre, die
Erndhrungsfragen eine wesentliche Bedeutung beimisst, wobei seine
didtetischen Schriften weitestgehend der hippokratischen Schulmedizin
folgen.>? Er systematisiert und erweitert die verschiedenen Stringe der
griechischen Philosophie und Medizin zu einem Gesundheitsverstind-
nis, das auf den Zustand nattirlicher Kérperkrifte und auf die Erhaltung
der gesunden Siftemischungen ausgerichtet ist, was die Kanonisierung
einer siftetheoretischen Medizin vorantreibt.>

Dennoch fiihrt Galen eine grundlegende Neuerung in die medizinische
Diidtetik ein: Als einer leichten und steten Abweichung vom Ideal der
Eukrasie (i.S. eines richtigen Siftehaushalts und rundum gesunden Kor-
perzustandes) riumt er die Moglichkeit einer »gesunden Dyskrasie« ein,
»wenn noch keine Funktion des Kérpers deutlich geschidigt ist.«** Dem-
nach gibt es nicht nur den Zustand entweder einer volligen Gesundheit
oder der manifesten Krankheit; stattdessen und weit wahrscheinlicher
kann sich der gesunde Mensch in einer »neutralen« Kérperverfassung
befinden, eines weder (lat. ne) ganz gesunden noch (lat. utrum) ganz
kranken Zustands. Dieser neutrale Gesundheitsbegriff liegt der moder-
nen Vorstellung des Gesundseins als eines unauffilligen Funktionierens
oder »Schweigens der Organe« zugrunde.’ Bereits Galen definiert also
Gesundheit als einen »Zustand, in dem wir weder Schmerzen leiden
noch im Gebrauch der Lebenskrifte behindert sind.«

Ansonsten treibt der rémische Arzt die Anwendung des humoraltheo-
retischen Schematismus vor. Besonders deutlich wird dies in seiner
Abhandlung Uber die Krifte der Nahrungsmittel, in der die verschiede-
nen Schriften u.a. von Hippokrates, Mnesitheos, Dieuches, Diokles und
Herakleides zusammengetragen werden. Der Autor fiigt der bereits be-
stehenden Diitetik keine nennenswerten neuen Erkenntnisse hinzu,
stattdessen wird der phinomenologische Ansatz der hippokratischen
Trophologie durch taxinomische Anordnungen ersetzt. Die Bedeutung

52 | Vgl. Wohrle, Studien zur Theorie der antiken Gesundheitslehre, 213-248.
53 | Vgl. Bergdolt, Leib und Seele, 107.

54 | Galen, De temperamentis I1,4, 609.

55 | Vgl. Gadamer, Was ist Heilkunst.

56 | Galen, De sanitate tuenda I,5, 18.

- am 14.02.2026, 09:54:02.


https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

124

Ethik des Essens

der einzelnen Nahrungsmittel wird strikt siftetheoretisch bestimmt und
ihre didtische Wertigkeit hinsichtlich der Axiome Feuchtigkeit — Tro-
ckenheit, Wiarme — Kilte, Zihigkeit — Fliissigkeit klassifiziert. In um-
fangreichen Darstellungen geht Galen alle tierischen und pflanzlichen
Nahrungsmittel nach diesem Muster durch.

So wird zum Beispiel Rindfleisch gegeniiber Schweinefleisch als trocke-
ner bezeichnet. Gehirn bilde Schleim und dicke Sifte, ebenso die Leber;
saure Milch sei kalt und mache dicke Sifte, Kise sei scharf und warm.
Hart gekochte Eier seien schwer verdaulich und machen dicke Nahrung.
Honig sei warm, daher gut fiir alte Leute und kalte Mischungen des Kor-
pers. Die besten Speisen hielten die Mitte zwischen den verdiinnenden
und verdickenden Nahrungsmitteln ein, etwa hartes Brot, Fleisch von
Gefltigel, viele Seefische. Gut seien auch Kiirbis, Salat, Baumfriichte,
Gurken dagegen neigen zur Zersetzung im Magen, sie seien feucht, kalt
und schleimig. Alle, deren Blut mehr dunkelgallig ist, brauchten eine
feuchte und warme Nahrung; alle, die bittergalliges (gelbgalliges) Blut
hitten, eine feuchte und kithle Nahrung, die schleimartiges Blut haben,
eine erwirmende und austrocknende Nahrung. Knoblauch, Zwiebeln,
Kresse, Lauch, Senf wiirden die Kérpersifte verdiinnen.”

Auch die humoraltheoretischen Ratschlige von Athenaios spiegeln die
Galensche Diitetik wider: Unter Einbeziehung der vier Jahreszeiten wer-
den fiir den Winter Nahrungsmittel empfohlen, welche »die von Kilte er-
starrten Korperteile erwirmen und die steif gewordenen Sifte 16sen. Die
Getrinke seien Met, Honigwein, alter und wohlriechender Weillwein,
tiberhaupt Substanzen, die Feuchtigkeit anzuziehen vermégen; doch ver-
mindere man die Menge des Getrinks; die trockene Speise sei leicht her-
zustellen, gut gegoren, gut gekocht, rein, und sei mit Fenchel und Ammi
gemischt. Man nehme als Kiichenkriuter Kohl, Spargel, Lauch, zarte ge-
kochte Zwiebel und gekochten Meerrettich; als Fische Felsenfische, die
sich leicht im Korper verteilen; als Fleisch Gefliigel und, neben anderen
Arten, Ziege und Jungschwein; als Saucen solche, die mit Pfeffer, Senf,
Olrauke, Garum und Essig bereitet sind.«*®

Galens Ernihrungsmedizin sorgt dafiir, dass sich die hippokratische
Diitetik in den rémischen Medizinschulen etabliert; sie setzt sich folg-
lich nicht der von Seneca vorgetragenen Kritik am >Reparaturbetrieb« des
zeitgenossischen Gesundheitswesens aus. Der Philosoph Seneca trigt,
dhnlich wie bereits Platon, die wertekonservative Meinung vor, dass in
fritheren Zeiten »kein so aufwendiger drztlicher Apparat, nicht so viele
Instrumente und Arzneibiichsen vonnéten«® gewesen wiren, weil die

57 | Vgl. Rothschuh, Konzepte der Medizin, 196f.
58 | Athenaios zitiert in Foucault, Die Sorge um sich, 137.
59 | Seneca, Uber Ethik, 95. Brief, 19.

- am 14.02.2026, 09:54:02.


https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Das harte Brot stoischer Tugenden

Menschen gesiinder gelebt und gegessen hitten, als sie dies heute tun.
Aber auch der Ernidhrungsexperte Galen vermag mit seiner Gesundheits-
ratschligen wenig Einfluss auf die allgemeinen Lebensgewohnheiten
der Bevolkerung auszuiiben, so dass die medizinische Diidtetik genauso
wenig wie die philosophische Diitmoral der Stoiker die romische Wohl-
standsschicht erreicht, um der grassierenden Unvernunft ihres in vieler-
lei Hinsicht schlechten Essens bessernd entgegenwirken zu kénnen.

PFLICHT UND TUGEND DER UNERSATTLICHKEIT ALS SYNDROM DER
GESELLSCHAFTLICHEN BuLImMIE

Angesichts der gesellschaftlich vorherrschenden schlechten Esssitten bleibt Sene-
ca nur die resignative Feststellung: »So leiden wir eben infolge unseres neuen Le-
bensstils an neuartigen Erkrankungen.« (Ebd.) Die populire Tendenz zur Uber-
sittigung und Fettleibigkeit spiegelt sich im kulturellen Wandel des rémischen
Korperideals wider. Wihrend die griechische Kultur den athletischen Muskelbau
idealisierte, gilt den Rémern Korpulenz und Leibesfiille als ein akzeptabler Zu-
stand des >schonen Kérpers«. Mit anderen Worten, eine gewisse Dicklichkeit stoft
im antiken Rom durchaus auf breite Akzeptanz. Eine gesellschaftliche Mode, die
sich nicht zuletzt aus dem sozialen Distinktionswillen gegentiber den »abgema-
gerten Gestalten und Anhingern einer mysteriosen judischen Sekte, der Chris-
ten«, nihrt.%°

Als eine sicherlich willkommene Rechtfertigung fiir diese Toleranz gegen-
tiber einem dicken Kérper unterbreitet der romische Wissenschaftsautor Celsus
seinem iibergewichtigen Publikum den ungemein erleichternden Gedanke, dass
Verfettung und Fettleibigkeit eine natiirliche Ursache hitten — nimlich in einer
zu schlaffen Haut.®' Folgerichtig sei nicht das eigene und selbst zu verantwor-
tende (und zu verindernde) Verhalten, sondern die von Anderen vorgegebene,
vererbte Veranlagung entscheidend dartiber, ob sich ein Bauch zum Platzen fullt
oder nicht, wenn man mehr in ihn hineinstopft, als er verdaut bekommt. Da-
mit formuliert Celsus ein itiologisches Konzept der Fettsucht (Adipositas oder
Hypertrophie), das auf »endogene Faktoren« verweist und Ubergewicht »eher als
individuell unverschuldet« rechtfertigt. (Ebd.)

Auf diese Weise wird die ebenso individuelle wie kollektive Ernihrungsweise
gegeniiber der Moglichkeit einer gesundheitlichen Problematisierung entmora-
lisiert und nicht nach asketischen Idealen beurteilt. Celsus’ Kollege Galen hilt
dieser unendlichen Leichtigkeit des Dickseins eine andere Logik entgegen, indem
er sich die Position der siftetheoretischen Medizin zu Eigen macht: Bei denk-
bar bester Korperkonstitution »verhilt sich der genau richtig im Fleisch stehende

60 | Didou-Manent/Ky/Robert, Dick oder diinn, 66.
61 | Vgl. Klotter, M&chtiges Fressen, 137.

- am 14.02.2026, 09:54:02.

125


https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

126

Ethik des Essens

Koérper so, dass er [...] die Mitte zwischen Diirre und starkem Fleisch hilt.« Aufker-
dem betont der berithmte Hippokratiker, dass es zur Erhaltung der Gesundheit
darum ginge, gegeniiber »allen Ubertreibungen« eine Ethik der Mahaltung zu
praktizieren.®? So lisst sich sagen, in dem Spannungsverhiltnis zwischen Galens
Didtetik und Senecas Didtmoral des Maflhaltens einerseits und Celsus’ speku-
lativen Biologisierung der Fettsucht andererseits spiegelt sich ein »zweigleisi-
ges Atiologiemodell« der Dickleibigkeit wider, das seit der Spitantike bis in die
Gegenwart das westliche Ernihrungsdenken beherrscht.®®

Im Zusammenhang mit einer diitetischen Problematisierung der Fettsucht
und mit Blick auf die philosophische Genealogie der heutigen >Essstérungen ist
die altrémische Praktik des Essenserbrechens oder Vomierens zu erwihnen, die
kulturelle Analogien zum bulimischen Syndrom der Gegenwart herstellen hilft.
Seneca thematisiert das Ambivalente in der Gewohnheit der Rémer, mit Hilfe
von Brechmitteln ein planmifiiges Erbrechen des Gegessenen hervorzurufen.
Er sieht in dem Einsatz von Vomitiven (wie Federkiel, lauwarmes Wasser oder
Wasser mit Salz) eine medizinisch sinnvolle Méglichkeit, sofern nur gelegentlich
nach einem zu reichlichen Mahl, um gesundheitlich unerwiinschten Folgen oder
Ubelkeit vorzubeugen, erbrochen wird. Ein jeder kennt, meint Seneca, die Min-
gel seiner Leibesbeschaffenheit und Verdauungskrifte; daher erleichtert der Eine
den Magen durch Brechmittel, ein Anderer stirkt ihn durch reichliche Nahrung,
ein Dritter leert und reinigt ihn durch Einschaltung eines Fastens. Friedlinder
weist darauf hin, dass sich Seneca mit seiner physiologischen Rechtfertigung die-
ser Art von situativer Bulimie auf eine lange Tradition stiitzen kann. So hitten
die alten Agypter, nach Herodot die gesiindesten Menschen, in jedem Monat drei
Tage hintereinander Brechmittel und Klistiere eingesetzt, und selbst Hippokrates
empfiehlt das regelmiflige Purgieren auch durch Vomitive. Galen schliefit sich
auch in diesem Punkt seinem groflen Vorginger an und bestitigt Senecas Auf-
fassung, obschon Galen das Erbrechen eher vor als nach der Mahlzeit empfiehlt.®*

Abgesehen von dieser diitetisch legitimen und im Einzelfall gesundheitlich
gebotenen Kombination von Fressen und Brechen prangert Seneca den hiufige-
ren Fall des Missbrauches als offenkundigen Beweis fiir eine Sozialpathologie
einer dekadenten Véllerei und Unersittlichkeit an. Ein bulimisches Symptom,
das den gesellschaftlichen Zwang zu einem sowohl wirtschaftlichen als auch ess-
kulturellen Konsumismus zeige, bei dem »man sich erbricht, um essen zu kén-
nen, und isst, um sich zu erbrechen, und die Speisen, die man aus der ganzen
Welt zusammensucht, nicht einmal der Verdauung wiirdigt.«* Bei dieser, zwar
von den stoischen Philosophen kritisierten, aber von Vielen kulturell praktizier-
ten, affirmativen Bulimie handelt es sich um die List einer Volkskrankheit: Der

62 | Vgl. Galen, De sanitate tuenda |,6.

63 | Klotter, M&chtiges Fressen, 141.

64 | Vgl. Friedlaender, Sittengeschichte Roms, 632.
65 | Seneca, Helvia, IX, 10.

- am 14.02.2026, 09:54:02.


https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Das harte Brot stoischer Tugenden

>Normalitit< einer gesundheitlich schidlichen Ubersittigung im individuellen
Selbstopfer einer essgestorten Existenz. Aber erst das Zusammenspiel von Fress-
und Brechsucht erméglicht jene sozialpathologische Konsumsucht, bei der trotz
leidvoller Ubersittigung ein unersittlicher Hunger fortbesteht. Von Senecas mo-
ralphilosophischem Standpunkt aus zeigt sich in dieser zivilisierten Vollerei das
populire Lebensprinzip und Glicksideal einer falsch erfiillten Essistenz, die blof8
die gesellschaftliche Pflicht zu einem wirtschaftlich notwendigen Konsumzwang
in die Tugend einer solchen Vollerei verkehrt.

Im Sinne dieser sittlichen Verkehrung oder Perversion ist hier vom bulimi-
schen Syndrom eines verfehlten Wohllebens zu sprechen. Indessen sollte im Sit-
tenverfall des alten Roms nur das historisch bekannteste Beispiel fiir eine sol-
che vulgirgastrosophische Anthropophagie gesehen werden; Parallelen zu den
gegenwirtigen Ernihrungsverhiltnissen liegen auf der Hand.®® Fiir den Kontext
der rémischen Gesellschaft insistiert der Historiker Friedlinder allerdings zu-
recht auf eine Einschrinkung der senecaischen Sozialkritik: »Die Auerungen
einiger zum Ubertreiben und Generalisieren geneigter Schriftsteller berechtigen
schwerlich zu dem Glauben, dass die ekelhafte Unsitte des tiglichen Vomierens
mit all ihren schlimmen und widerlichen Folgen auch nur in gréferen Kreisen
allgemein war, selbst in der Zeit der grofiten Schwelgerei, geschweige denn in
einer spiteren.«*

Wihrend in unserer Zeit die sozialpathologischen Strukturen einer fehlgelei-
teten Esskultur als >Essstorungen« ginzlich psychologisiert und individualisiert
werden, indem die kulturellen Hintergriinde, die gesellschaftlichen Zusammen-
hinge und die dkonomischen Zwinge tiblicherweise unthematisiert bleiben,
wird der populire >schlechte Geschmack der Véllerei< in der romischen Antike
nicht nur von Medizinern als unverniinftig problematisiert, sondern eben auch
von Philosophen, wie Seneca und anderen Ethikern und wie vor ihnen schon
Platon und Aristoteles, in den Blick genommen und als ein zentraler Faktor der
moralisch fragwiirdigen, gesellschaftlichen Lebensverhiltnisse reflektiert. Im
Vergleich dazu wird deutlich, in welchem Mafe sich die gegenwirtige Philoso-
phie mit der Unvernunft des vorherrschenden Nahrungsdispositivs abfindet und
sich mit einem schlechten Essen kritiklos zufrieden gibt. Ganz anders verhilt
es sich mit den klassischen Denkern, deren Schriften eine sozialphilosophische
Problematisierung und eine moraltheoretische Sorge um die lebenskiinstlerische
Aufgabe einer verniinftigen Ernihrung deutlich erkennen lassen. Freilich ist
mit Blick auf die kaum wahrgenommene Geschichte (und Aktualitit) des ernih-
rungsphilosophischen Diskurses und dessen diitmoralischen Mainstream zum

66 | Hans Jonas’ Verantwortungsethik aktualisiert die didtmoralische Kritik an der »Vélle-
rei«als »sozialokonomischer Tugend und Pflicht« und mahnt eine »neue Frugalitdtin unsern
Konsumgewohnheiten« durch »Ziigelung der Genussgier« und »Mafigung« an; vgl. Jonas,
Prinzip Verantwortung, 175f.

67 | Friedlaender, Sittengeschichte Roms, 632.

- am 14.02.2026, 09:54:02.

127


https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

128

Ethik des Essens

Stoizismus ein wesentlicher Punkt hervorzuheben: Trotz des philosophischen
Nachdenkens tiber eine verniinftige Esspraxis nutzt Senecas Ernihrungslehre
die mithilfe der angefiihrten kulinarisch-isthetischen, 6kologischen, gesundheit-
lichen und gesellschaftlich-6konomischen Argumenten solide begriindete Kritik
nicht dazu, eine gastrosophische Ethik eines allgemein besseren Essens zu ent-
werfen. Statt diese Chance zu nutzen, schiefdt Seneca (wie Jonas) mit seiner Kritik
der schlechten Esssitten iiber das mogliche Ziel einer Gastrosophie hinaus und
verschreibt sich der gegenteiligen Moral einer nicht weniger gestorten Esspraxis:
Er schreibt das radikalisierte Ideal einer kulinarischen Selbstentsagung und einer
didtmoralischen Magersucht als Gegenrezept zur populiren Véllerei vor.

ANOREKTISCHE MENTALITAT DER STOISCHEN SELBSTENTSAGUNG

Als ursichlicher Grund fuir die grassierende Unvernunft eines schlechten Es-
sens werden die Unbeherrschtheit der Genusslust und die Gier nach kulinari-
schen Vergniigen gegeiflelt. So tadelt Musonius, er habe »nur ganz wenige Men-
schen gesehen, die darauf achteten, wie sie diesen Liisten entgehen konnten.
Sehe ich doch, dass die Meisten nach solchen Leckereien gieren [...] und was ist
denn Schlemmsucht anderes als vollige Unbeherrschtheit gegeniiber Speise und
Trank, wodurch die Menschen das Angenehme in der Nahrung dem Niitzlichen
vorziehen?«®® Mit seinem Urteil, dass einzig das mafvolle Essen ein moralisch
verniinftiges Essen sei, dufert der rémische Moralist vertraute Themen der klas-
sischen Diitphilosophie. Mit seiner Auffassung, »dass Anfang und Grundlage
eines verniinftigen Lebens das MafShalten bei Speise und Trank sei« (ebd., 2779),
wird deren asketisches Ideal aktualisiert. Mit anderen Worten, im Grofien und
Ganzen iibernimmt die romliche Stoizismus die klassische Position einer Tu-
gendlehre des Genussverzichts.

Und doch lisst sich eine gewisse Verschiebung des Schwerpunkts im diét-
moralischen Diskurs des ersten und zweiten Jahrhunderts n. Chr. feststellen. An
einer lebensnahen Begebenheit veranschaulicht Seneca die Logik eines kulinari-
schen Stoizismus, deren alltagspraktische Strategie auch vorsieht, sich mit den
vorherrschenden Vergniigen zu arrangieren. In der Vorbereitungszeit zu dem
alljihrlichen und grofiten rémischen Volksfest, der Saturnalien, einer Feier zu
Ehren des altitalischen Ackerbau-Gottes Saturnus, sieht der Sittenkritiker die
Stadt in fieberhaften Vorfreude, um noch »frohlicher zu speisen und die Toga ab-
zulegen, als diesen Unsitten {iber das ganze Jahr hinweg ohnehin schon gefrént
wird. Seneca fragt sich in einem Brief an seinen Freund, ob es sinnvoll sei, sich
»als einziger der Vergniigungen zu enthalten, wenn die ganze Menschenmenge
ihnen verfallen ist«. Freilich wire es in der Sache das moralisch Richtige, als Zei-
chen der eigenen Festigkeit und sittlichen Seelenstirke »den schmeichelhaften

68 | Musonius, Wege zum Gliick, 281f.

- am 14.02.2026, 09:54:02.


https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Das harte Brot stoischer Tugenden

Verlockungen eines ausschweifenden Lebens« fernzubleiben. Aber noch mehr
sittliche Kraft stellt derjenige unter Beweis, so der romische Politiker, der sich
von der prallen Realitit dieser falschen Verhiltnisse nicht absondert, sondern da-
ran teilnimmt, um zu beweisen, dass man auch »angesichts des trunkenen und
sich erbrechenden Volkes niichtern und enthaltsam« sein kann. Dadurch tut man
»dasselbe, nicht jedoch auf dieselbe Weise«.*

In dieser demonstrativen Enthaltsamkeit zeichnet sich ab, dass unter den
Stoikern die Begriindung und die Bestimmung der geforderten MiRigkeit er-
kennbar anders auszufallen beginnt: An die Stelle einer strategischen Okonomie
der Esslust, die die UbermiRigkeit und Véllerei nicht weniger meidet als den
Mangel und Verzicht (um das besagte bulimische Syndrom zu umgehen), wird
eine anorektische Mentalitit zum Programm. Diese ernihrungsphilosophische
Magersucht verpflichtet die Individuen dazu, ihre kulinarischen Bediirfnisse auf
minimale Anspriiche zuriickzuschrauben. Porphyrios verbindet das stoische Le-
bensideal mit einer freiwilligen Frugalitit und einer tugendhaften Abstinenz, die
sich in einem Geschmack der Notwendigkeit {ibt. »Mit vollem Recht, so der Neo-
platoniker, »schlieit die Vernunft das Viele und Uberfliissige aus und beschrinkt
das Notwendige auf Weniges: Sie will nicht belistigt werden, indem sie mehr
Bediirfnisse hat, sie will nicht mehr Dienerschaft, indem sie Aufwand macht, sie
will nicht essen, um mehr Geniisse zu haben; sie will nicht viel geniefen, um
mehr der Ruhe pflegen zu miissen; sie will nicht fette Mahle halten, um schlaf-
trunkener zu werden; sie will nicht den Leib misten, um die Fesseln nur stirker,
sich selbst aber zum eigenen Berufe trige und schwicher zu machen!«”

Diese genussfeindliche Vernunft zielt weniger auf den Widerstand gegeniiber
der Véllerei durch eine strategische Mdfigung als auf eine alltagskulturelle Ra-
dikalisierung gastrosophischer Selbstentfremdung qua kulinarischer Selbstent-
sagung: der ideellen Reduktion der ethischen Sorge um die richtige Erndhrung
und einer gut erfullten Essistenz auf das didtmoralische Gebot einer beiliufigen
>Befriedigung von Grundbediirfnissen<. So rit Epiktet: »Was den Korper betrifft,
ob es sich um Essen, Trinken, Kleidung, Wohnung oder Bedienung handelt, so
befriedige nur das nackte Bediirfnis; was nur auf dufleren Glanz und Luxus ab-
zielt, das klammere véllig aus.«’* Ahnlich redet auch der rémische Kaiser und phi-
losophische Stoiker Marc Aurel von der »Schwelgerei der Lustlinge« und verliert
ansonsten kaum ein Wort iiber solche unwichtigen und nur zur Selbsterhaltung
notwendigen Dinge wie dem Essen. (Selbst der geistige Hunger, der akademische
»Biicherdurst« fillt fiir Marc Aurel unter die Rubrik der »unnétigen Geniisse«).
Auch Fiir Seneca steht hinsichtlich einer richtigen Haltung gegentiber der Er-
nihrung fest: »Der Korper braucht nur wenig. Er mochte nicht frieren, méchte
durch Nahrungsmittel Hunger und Durst stillen kénnen, alle sonstigen Beduirf-

69 | Seneca, Uber Ethik, 18. Brief, 4.
70 | Porphyrios, Enthaltsamkeit beseelter Wesen, 153f.
71 | Epiktet, Handbiichlein der Moral, 33.

- am 14.02.2026, 09:54:02.

129


https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

130

Ethik des Essens

nisse dienen nur den Lastern, nicht den Bediirfnissen.«’? Die stoische Vernunft
des kulinarischen Minimums und der didtmoralischen Reduktion des Sinns des
Essens auf korperliche Bediirfnisbefriedigung wird von Senecas Ideal einer phi-
losophischen Hungerkunst am deutlichsten ausgesprochen. So stelle ein echter
Stoiker die eigene »Geistesgrofle« auf die Probe, indem er fastet und sich als Be-
weis seiner Enthaltsamkeit in der alltiglichen Lebensfithrung »mit kirglichs-
ter und einfachster Kost« zufrieden gebe — am besten mit einem »harten Stiick
Schwarzbrot«.”® Entsprechend schuldbewusst gesteht Marc Aurel den Genuss von
frisch gebackenem Brot.*

Tatsichlich rit Seneca seinem Freund Lucilius, sich an hartes Brot als einer
genussverachtenden Lebensweise zu gewohnen, um jederzeit auch ohne all die
Bequemlichkeiten und ohne allen Luxus mit dem Wenigsten bestens auskom-
men zu kénnen und die innere Sicherheit zu bewahren. Zur mentalen Einiibung
einer stoischen Magerkiiche empfiehlt er seinem Freund, einige Tage festzulegen,
»an denen Du Dich von Deinem Wohlstand distanzierst und Dich mit dem Mi-
nimum anfreundestx, in der Absicht, »mit der Armut Umgang zu haben«. (Ebd.,
12) Damit diese kulinarische Armut und ernihrungsphilosophische Anorektik
eines vorsitzlichen Hungerns nicht als »Scherz« eines blofl sporadischen Fastens
oder situativen Genussverzichts aufgefasst wird, sondern wirklich als ethische
Form einer alltiglich praktizierten Esskultur Ernst genommen wird, soll diese
Magerkeit an »drei oder vier, bisweilen auch an mehr Tagen« stattfinden. Wenn
man diese Anweisungen erfiillt, dann, beteuert der Philosoph, hat das tiber die
moralische Pflichterfiillung hinaus einen Gesundheitseffekt und auferdem noch
betrichtliche 6konomische Vorteile durch die eingesparten Ausgaben. Wer wollte,
konnte sich mit wenig Geld, mit nur zwei rémischen »As, billig sittigen und
trotzdem guter Dinge sein. Schlieflich wiirde sich der Hedonist Epikur, so Sene-
ca, in einem Brief beziiglich der eigenen Lebensgewohnheiten gegeniiber einem
Nacheiferer seiner Lehre rithmen, »dass er fiir seine Erndhrung keinen ganzen
As benétige, Metrodoros aber, der noch nicht so weit sei, einen ganzen.«

Zweifelsohne wire es ein grobes Missverstidndnis, in Seneca einen Epikureer
zu vermuten. Seine Moraltheorie verweigert sich strikt dem epikureischen Ge-
danken, dass »das Essen den MafSstab fiir ihr Wohlsein abgibt«, wie er in seinen
Ratschligen zu einem »gliicklichen Leben« klarstellt.”> Der rémische Antigast-
rosoph will diesbeziiglich keinerlei Missverstindnisse aufkommen lassen: »Des
Menschen Gliick will ich, nicht des Magens.« (Ebd.) Es ist daher — schon mit
Blick auf die epikureische Gastrosophie (siehe II.3) — an dieser Stelle hervorzu-
heben, dass die Mifigung des Essvergniigens und die Strategie eines billigen

72 | Seneca, Von der Tugend der MaRigung, 277.
73 | Seneca, Uber Ethik, 18. Brief 7.

74 | Vgl. Marc Aurel, Selbstbetrachtungen, IlI, 2.
75 | Seneca, Vom gliickseligen Leben, 9.

- am 14.02.2026, 09:54:02.


https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Das harte Brot stoischer Tugenden

Einkaufens bei den Epikureern und Stoikern nicht denselben Sinn haben.”® Der
wohlhabende Stoiker Seneca tut sich regelmiflig an einem harten Stiick Schwarz-
brot giitlich, nicht um anderntags sich wieder guten Kise wohlschmecken zu las-
sen, wie es der nicht sonderlich begiiterte Hedonist Epikur tut, der auferdem als
Sokratiker weify, dass weder Gutes teuer sein noch aber an gutem Essen gespart
werden muss.” Die argumentative Verschrinkung von Ethik und Okonomie, an
die Seneca denkt, greift einer Moral der Billigkost vor, die darin besteht, freiwillig
schlechter zu essen als nétig, um am Essen Geld zu sparen, weil dieses weniger
wichtig sei als andere Dinge im Leben. Gleichzeitig verteidigt Seneca diese ge-
schmacklose Logik sogar als das eigentliche Gute, als den wahren Genuss: »Eine
solche Kost glaubst Du, reicht nur zur Sittigung aus? Sie ist vielmehr sogar ein
Genuss; ein Genuss allerdings, der nicht oberflichlich und fliichtig oder immer
wieder auf Erneuerung angewiesen ist, sondern ein bestindiger und zuverlissi-
ger.«’® Mit der rhetorischen Strategie, kulinarische Armut und den Geschmack
des Billigen als die Ethik des Essens auszugeben, denken die Philosophen und
spiter erst recht die religiésen Sittenlehrer eines asketischen, mental anorekti-
schen Ernihrungsstils das reale Elend der eigenen Essistenz — theoretisch — weg.
Es muss daher nicht verwundern, wenn noch Kant, der grofse Idealist und Ver-
fechter der menschlichen Wiirde, die buirgerliche Gesellschaft dariiber aufklirt,
dass Hunger der beste Koch sei — und darin dem von ihm hoch geschitzten Sene-
ca nacheifert. (Siehe 1.7)

Die stoische Erndhrungslehre heiflt die funktionelle Sittigung durch hartes
Brot, die einférmige und unvermischte Kost gut. »Freilich«, so schreibt Seneca
in einem Anflug eines Zweifels gegentiber diesem kulinarisch verkiimmerten
Geschmackssinn, »Wasser, Gerstenbrei oder ein Bissen Gerstenbrot sind eine
angenehme Sache«. (Ebd., 10) Doch es bleibt dabei: Die alltigliche Diit einer
freiwilligen gastrosophischen Selbstlosigkeit und die Kultur eines verdringten
Essvergniigens miissen nicht schmecken — und sollen dies auch nicht. Denn ge-
mif der stoischen Tugendlehre soll es in den tiglichen Dingen der Ernihrung
schlechterdings nicht auf Geschmack und eine entsprechend gute Kiiche ankom-
men. Der »h6chste Genuss« sei nicht im kulinarischen Selbstgenuss zu suchen,
sondern im Gegenteil in der philosophischen Magersucht, deren Ideal einer rich-

76 | Vgl. Foucault, Die Sorge um sich, 82.

77 | Die Paradoxie, dass sich Seneca selbst wiederholt auf Epikur beruft, um seine Ernah-
rungslehre zu begriinden, ist ihm selbstverstédndlich nicht entgangen. Zur Rechtfertigung
fiihrt Seneca in einem seiner Briefe (Uber Ethik, 18. Brief, 9) an, dieser »bekannte Meister
des Lebensgenusses« sei seiner Meinung nach in Wahrheit ein vortreffliches Beispiel fiir
eine Praxis der sparsamen Kiiche. Denn Epikur habe sich mit einfacher Ration den Hunger
gestillt, um zu sehen, ob dem Wohl in seiner héchsten Vollendung etwas abgehe, oder wie
viel ihm abgebe, und ob es wert sei, dass man diese abgetane Lust mit groRem Zwang
erkaufe.

78 | Seneca, Uber Ethik, 18. Brief, 12.

- am 14.02.2026, 09:54:02.

131


https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

132

Ethik des Essens

tigen Diit letztlich sogar gesundheitliche Gesichtspunkte egal sind. Denn das
stoische Lebensideal der Ataraxie, der Unerschiitterlichkeit des Gemiits und der
Verachtung des Korpers, fordert eine Gleichgiiltigkeit gegeniiber dem leiblichen
(Wohl-)Leben. Marc Aurel wiederholt die sarkastische Aulerung des friithen Stoi-
kers Chrysipp, der zur Verteidigung seiner Apathie gegeniiber der kérperlichen
Gesundheit einwendet, dass auch »Hippokrates, der so viele Krankheiten geheilt
hatte, selbst krank wurde und starb«.”

Welch ein >Argument<. Ahnlich vertritt auch Seneca, dass Gesundheit oder
Krankheit keine moralischen Giiter sind, die in irgendeiner Form zur Gliickselig-
keit beitragen; sie gehoren zu den unwichtigen Dingen, den indifferentia< oder
media.®® Diese indifferente Haltung gegeniiber dem eigenen Korper, seinem ge-
sundheitlichen Zustand und seiner Bediirftigkeit, erinnert an die rationalistische
Anthropologie Platons, die den Leib letztlich nur als Mittel fiir die vermeintlich
wichtigeren Lebenszwecke betrachtet. Und doch driickt sich hier eine Verschie-
bung der philosophischen Problematisierung der Natur des Menschen aus: Das
stoische Vernunftideal einer richtigen Ernihrung ist moralisch nicht in dem li-
beral (medial) didtetischen Sinne, dass es dem Korper zu seiner Gesundheit ver-
helfen will, sondern in einem rigoros didtmoralischen Sinne, insofern sie dazu
anrit, im Umgang mit den korperlichen Dingen und den Liisten des Gaumens
eine unbedingte Asketik walten zu lassen. Was die magersiichtige Forderung der
stoischen Philosophie hervorruft, ist nicht so sehr die Sorge um das physische
Wohl, es ist die Sorge um die >sinnliche Unbeherrschtheit< und eine >unverniinf-
tige Esslust« per se. Solchen Ess-kapaden wird das asketische Ideal entgegengehal-
ten, jeglichem kulinarischen Vergniigen zu entsagen, indem sich das moralische
Individuum gegeniiber dem alltdglichen Nahrungsgeschehen méglichst gleich-
guiltig (indifferent) und anspruchslos (funktionell) verhilt.

PLUTARCHS TISCHGESPRACH

Dass aber die Radikalisierung der griechischen Didtmoral zu Zeiten von Seneca,
Epiktet und Marc Aurel keineswegs selbstverstindlich ist (im Unterschied zur
spiteren christlichen Haltung gegeniiber den Dingen des Essens), zeigt sich an
der Unentschiedenheit des philosophischen Selbstverstindnisses, wie man am
besten isst. Beispielsweise scheint der romische Moralist Plutarch durchaus an
eine stoische Lebenskunst des Essens zu denken, die von einem streng asketi-
schen Stoizismus abweicht. In den Ausfithrungen seiner Tischgespriche wird ein
lehrreicher Dialog iiber die umstrittene Eindeutigkeit dargestellt, in der die stoi-
sche Ethik um die Allgemeinverbindlichkeit ihrer Auffassung von einer guten
Esskultur ringt: Der griechischen Tradition der Symposion-Literatur entspre-

79 | Aurel, Selbstbetrachtungen, Ill, 3.
80 | Vgl. Uber Ethik, 82. Brief, 10ff.

- am 14.02.2026, 09:54:02.


https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Das harte Brot stoischer Tugenden

chend, lisst der Autor im Rahmen eines Gastmabhls, das sich im Hause des Arztes
Philon abspielt, die Tafelgiste dariiber diskutieren, ob eine verniinftige Erndh-
rungsweise der Praxis eines »einfachen« oder »genussvollen« Essens entspricht.

Ausgangspunkt des Disputs ist der erwartungsgemifle Sachverhalt, dass ein
Gast namens Philinus fiir sich und seinen kleinen Sohn nichts weiter an Speisen
will aufRer »Brot« — um sich symbolisch zugespitzt als Reprisentant der stoischen
Antikulinarik zu erkennen zu geben.®! Mit diesem Wunsch enthilt sich der an-
scheinend erndhrungsbewusste Vater auch der »prichtigen Bewirtung, die der
gastgebende Arzt gerade auftischt, um seinen Freunden etwas Gutes zu tun. Der
Dialog nimmt seinen Lauf dadurch, dass ein anderer Gast, namens Markion, der
von Philinus vertretenen frugalen Ernidhrungsmoral widerspricht. Dieser Marki-
on wendet sich an den Gastgeber mit den Worten: »Wahrlich, sagte er, Philinus
vereitelt dir die ganze Zubereitung, indem er die Géste in Furcht setzt und vom
Genusse abschreckt.« (Ebd., 135) Damit diese genussfeindliche Abschreckung
nicht dazu fithrt, dass sich die Tischgesellschaft sofort auflést, aus Furcht, etwas
Grundfalsches und Verwerfliches zu tun, einigen sich die Giste darauf, diese
Streitfrage erst nach dem gemeinsamen Mahlgenuss auszutragen. — Eine ebenso
quasi-gastrosophische wie strategisch-diitetische Entscheidung, in die Plutarch
bewusst seine Vorstellung von verniinftigen Tischsitten einflieRen lisst.®2

In dem anschlieRenden Tischgesprich beruft sich der strenge Stoiker Phili-
nus zur Begriindung, warum er sich den dargebotenen késtlichen und verfiithre-
rischen Gerichten verweigert und stattdessen vermeintlich einfache und gesunde
Speisen bevorzugt, gerade auf Philon, den Gastgeber. Dieser sollte »als Arzt« — so
Philinus’ provokante Anspielung — selbstverstindlich wissen, worin gutes Essen
besteht, und deshalb auch wissen, dass die dargebotene volle Tafel ihr wider-
spricht. (Es sei denn, und wie sich zeigen wird, steuert Plutarchs Argumentation
auf diese Pointe zu, es wire denkbar, dass eine prichtige Bewirtung durchaus
einen gesundheitlich unbedenklichen Genuss darstellt, so dass der Arzt Philon
seine Giste auf moralisch korrekte Weise prichtig bewirtet um ihres essisten-
ziellen Wohllebens willen.) Der ungnidige Gast moniert die »gemischten und
mannigfaltigen Speisen, womit uns der Koch des Philon durch eine Kunst, die
der seines Herrn so ganz zuwider ist, alldieweil vergiftet hat, indem er vermittelst
der Neuheit und Abwechslung der Gerichte unseren Appetit immer von frischem
erweckte, so dass er von einem zum andern unaufhaltsam fortgehen und zuletzt
alle Schranken der Mifigkeit und Gentigsamkeit {iberschreiten musste.« (Ebd.,
137)

Mit dieser Kritik bringt Philinus die geldufige Verurteilung der Haute Cuisine
a la Apicius vor, die offenbar auch bei diesem Gastmahl zum Einsatz kommt.

81 | Plutarch, Tischgespréche, 4. Buch, 134,

82 | In Plutarchs Regeln zur Erhaltung der Gesundheit ist nachzulesen, dass man wahrend
der Mahlzeiten sich nicht liber allzu schwierige oder erregende Themen unterhalten solle,
auch ermidende Genussmittel seien zu vermeiden.

- am 14.02.2026, 09:54:02.

133


https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

134

Ethik des Essens

Jedenfalls will er unter einer rein kulinarischen Vernunft »keineswegs jene aus
so vielerlei Ingredienzen zusammengesetzten Pasteten, Brithen und Suppen ver-
standen wissen, die freilich ganz tiberfliissig und entbehrlich sind.« (Ebd., 143)
Indessen basiert die vom Stoiker Philinus geiduflerte Kritik an der prisentierten
Kochkunst nicht etwa auf kulinarisch-technischen oder geschmacksisthetischen
Griinden. Entsprechend werden an dem »vielfachen Gemengsel« der prichtigen
Bewirtung keineswegs die kulinarische Uberkiinstelung und der bloR symbo-
lische Geschmack problematisiert. Es werden ausschliefRlich gesundheitsmora-
lische, rein didtetische Einwinde gegen ihre Appetitlichkeit und gleichzeitige
Unverdaulichkeit angesprochen. Als Gegenmodell propagiert Philinus daher die
ungemischte und einférmige Speise, weil sie am wenigsten schmecke und am
leichtesten zu verdauen sei. (Vgl. ebd., 1306)

Die Konzeption des Dialogs zeigt, dass es Plutarch darum geht, diese genuss-
feindliche Position zu hinterfragen. So lisst er Philinus’ Widersacher Markion
sagen, er sehe in einer solchen kulinarischen Asketik nur »die Behauptung ei-
niger Leute, dass man wie die Zikaden von Luft und Tau leben« solle. (Ebd., 135)
Plutarch legt Markion eine Philosophie des Essens in den Mund, bei der die As-
thetik schmackhafter Speisen und die Diidtetik einer gesunden, aber vielfiltigen
Kost eine Einheit bilden, anstatt sich gegenseitig auszuschlieflen. Er beruft sich
fur diese grundbegriffliche Verbindung des Guten mit dem gesundheitlich Niitz-
lichen auf Sokrates als Gewdhrsmann (ebd., 138) und widerspricht implizit der
von Seneca vertretenen Tugendlehre der Stoiker, die das essistenziell Gute kate-
gorisch von der Lust trennt. Freilich lisst sich Plutarch in seiner Kritik an der ku-
linarischen Armut letztlich nicht von der gastrosophischen Geschmackisthetik
der sokratischen Philosophie leiten. (Details dazu in I1.1). Als Begriindung seines
Versuchs, der anorektischen Didtmoral seiner berithmteren Zeitgenossen Sene-
ca, Epiktet und Marc Aurel eine gemifigtere Version entgegen zu halten, reicht
ihm die noch vergleichsweise »iippige« Didtkiiche Platons. Denn immerhin habe
»auch Plato seinen braven und edlen Biirgern die Mannigfaltigkeit der Speisen
verstattet, indem er ihnen Zwiebeln, Oliven, Kohl, Kise und allerhand andere
Gerichte vorsetzt, ja ihnen nicht einmal den Genufl des Konfektes untersagt.«
(Ebd., 143)

Plutarch fiihrt deshalb gegen die Behauptung des Philinus, dass ein aus ver-
schiedenartigen und vermischten Speisen bestehendes Essen schwer verdaulich
sei und dass somit eine abwechslungsreiche und vielseitige Ernihrungsweise
entsprechend ungesund sei, in der Stimme des Markion an: Ganz im Gegenteil
miisse gerade ein so vermischter und aus so vielerlei Teilen zusammengesetzter
Kérper wie der menschliche »den Stoff zu seiner Erhaltung eher aus einer man-
nigfaltigen als aus einer einfachen Materie sammeln« (ebd., 141). Auflerdem reize
die Verschiedenheit der Gerichte den Appetit nicht mehr als alles andere auch,
denn »uberhaupt alles Angenehme lockt uns an und verstirkt unseren Appetit
zum Essen und Trinken.« Grundsitzlich gibt Plutarch zu bedenken, dass eine
gesunde Diit nicht in der absoluten Vermeidung des Vergniigens bestehe, weil

- am 14.02.2026, 09:54:02.


https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Das harte Brot stoischer Tugenden

jede Form der Sittigung mit Lust verbunden sei. »Deswegen machen wir«, ar-
gumentiert der gemifiigte Tischredner, der darin hippokratisches Gedankengut
erkennen lisst, »nicht auch unseren Brei aus grobem Mehl, [deswegen] lassen wir
nicht statt des Spargels wilden Lauch oder Disteln kochen, [deswegen] verban-
nen wir nicht diesen lieblichen uns entgegenduftenden Wein und trinken dafiir
saureren aus einem Fasse, das von einem Schwarm Fliegen umsummt wird.«
(Ebd., 142) So wendet sich Plutarch gegen eine aus diitetischen Griinden radikale
Asketik der kulinarischen Selbstentsagung und widerlegt die von Philinus vorge-
tragene Argumentation mit ihren eigenen Mitteln: Nicht die prichtige Bewirtung
durch mannigfaltige und leckere Speisen sei schlecht, eher das einférmige und
geschmacklose Essen sei ungesund und mithin fithre eine mentale Anorektik
gerade zu einer selbst verschuldeten Fehlernihrung.

Plutarch verteidigt daher die Auffassung, dass es eine vergleichsweise leichte
Sache sei, dem unbekémmlichen Appetit zu widerstehen und dessen Ubermaf
einzuschrinken. Anders aber verhilt es sich mit der Maxime einer andauern-
den Enthaltung und einer Unterdriickung des natiirlichen Appetits: Weit mehr
als zu viel Genusssucht und zu viel lustvoller Appetit wirkt sich zu viel stoische
Moral einer ideellen Magersucht und zu viel Asketik der kulinarischen Armut
schidlich aus. Denn, so Plutarch, wenn der natiirliche Appetit und die Genuss-
lust erst einmal nachlassen und so schwach werden, dass sie ihr Begehrungs-
vermdogen (orexis) und ihre Willenskraft (praxis) verlieren, dann wird es schwer,
diese wiederherzustellen. »Also ist eine vielfache Nahrung weit zutriglicher als
eine einfache«, so die Schlussfolgerung, »weil es leichter ist, der Ausschweifung
der Natur Einhalt zu tun als ihrer Entkriftung abzuhelfen.« (Ebd., 143) Als Fazit
seiner Verteidigungsrede fiir eine platonische Diit erklirt Plutarch »die Meinung
einiger, dass man die Uberladung mehr flichen miisse als den Mangel, fiir falsch
und behaupte gerade das Gegenteil. Denn Uberladung kann nur insofern scha-
den, wenn sie eine Unverdaulichkeit oder Krankheit erzeugt; der Mangel aber,
wenn er auch sonst kein Ubel anrichtet, ist schon an und fiir sich der Natur ganz
zuwider.« (Ebd., 143)®

83 | Plutarchs einflussreicher Ratgeber empfiehlt allerdings, schwere Kost nur mit grofiter
Vorsicht zu geniefen und Fleisch aus tierethischen Griinden mdglichst Gberhaupt nicht.
Milch hingegen wird als gesundes, hochwertiges Nahrungsmittel gerihmt, das die Natur
selbst geschaffen habe. (Vgl. Plutarch, Regeln zur Erhaltung der Gesundheit, Sp. 789)
Aufierdem ist hier an seine ausgeprégte Vorliebe fiir »Seeprodukte« zu erinnern, die der
Vegetarier nicht als Tierfleisch betrachtet. (Vgl. Plutarch, Tischgespréche, 4. Buch, 159f.)
Ahnlich fallt auch die friihchristliche Speiseordnung des Kirchenvaters Clemens von Alex-
andrien aus: »Denn gibt es nichtinnerhalb einer m&Rigen Einfachheit eine Mannigfaltigkeit
von gesunden Speisen: Gemiise, Wurzeln, Oliven, Krduter, Milch, K&se, Obst und allerhand
trockener Nahrungsmittel? - Unter Nahrungsmitteln sind diejenigen vorzuziehen, welche
ohne Anwendung des Feuers unmittelbar genossen werden kdnnen, denn sie sind uns stets
bereit und sind die einfachsten. - Demgemé&s lebte der Apostel Matthdus von Samenkor-

- am 14.02.2026, 09:54:02.

135


https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Ethik des Essens

So weifd sich Plutarchs Theorie des mafdvollen Genusses im Sinne einer >natiir-
lichen Ernihrung< dem stoischen Vernunftbegriff eines >naturgemiflen Lebensc«
eher verpflichtet als alle jene Stoiker, welche das Gebot der kulinarischen Asketik
in Richtung einer erndhrungsphilosophischen Anorektik verschirfen. Und doch
ist auch Plutarch — nicht zuletzt als Platoniker — zu einer tendenziellen Radikali-
sierung der klassischen Didtmoral bereit, die sich mit der Christianisierung der
romischen Kultur weiter verstirkt. In De deo Socratis berichtet Plutarch von einer
Ubung der Entbehrung, bei der man sich zunichst durch intensive sportliche Be-
tatigung Appetit verschafft und sich dann zu Tische setzt, der mit den iippigsten
Speisen beladen ist. Nachdem man sich an dieser >Augenweide« eine Weile >satt
gesehenc hat, iiberlisst man sie den Dienern und begniigt sich selbst mit der diirf-
tigen Kost der Sklaven.®* Mit diesem Ideal einer permissiven Frugalitit, bei der
die Augen nicht mitessen, sondern nur sie — die visuellen Vergniigen an Symbol-
kost — sich sittigen sollen, ndhert sich auch Plutarch letztlich der stoischen Weis-
heitslehre seiner Kollegen wieder an. Man kann in der mentalen Anorexie ihrer
Ernihrungslehre bereits die Vorboten jenes Programms einer »Abtétung des
Fleisches«®, in Verbindung mit symbolischer Zukost, wahrnehmen, welche das
christliche Moralsystem der abendlindischen (Ess-)Kulturgeschichte vermacht
hat. Wenigstens wird es einem schwerfallen, sich von Rumohrs Auffassung tiber-
reden zu lassen, die ethische »Vernachlissigung des Essens« sei nicht »in der
Wirkung stoischer Weisheit« zu suchen.’

Die Weisheit des rémischen Stoizismus hat kaum leugbar ihren Teil zur phi-
losophischen Essstorung der westlichen Kultur beigetragen. — Allerdings nicht
durch ihre gut begriindete Kritik am kulinarischen Asthetizismus der apicia-
nischen Kochkunst und am schlechten Geschmack einer Véllerei. Jedoch, und
umso wirksamer, durch die verschlimmerte Degradierung einer moglichen gas-
trosophischen Lebenspraxis. Die philosophische Verachtung der kulinarischen
Geniisse und sinnlichen Bediirfnisse verdichtet der Didtmoralist Epiktet zu jener
degoutanten Devise fiir alle Lebenslagen — »Halte aus und enthalte dichl« —, die
im Verlauf der unterirdischen Geschichte des abendlindischen Zivilisationspro-
zesses, um mit Adorno und Horkheimer zu sprechen, zu trauriger Geschichts-
michtigkeit gelangte.

nern, hartschaligen Friichten und Gemiise ohne Fleisch. Und Johannes, der die MaRigkeit
im duBersten Grade iibte, af Blattknospen und wilden Honig. - Die blutigen Opfer aber,
glaube ich, wurden nur von den Menschen erfunden, welche einen Vorwand suchten, um
Fleisch zu essen, was sie auch ohne solche Abgotterei hatten haben kdénnen.« Vgl. Clemens
von Alexandrien, Paidagogos II.

84 | Vgl. Plutarch zitiert in Foucault, Die Sorge um sich, 82.

85 | Foucault, Technologien des Selbst, 49.

86 | Vgl. Rumohr, Geist der Kochkunst, 27.

87 | Vgl. Horkheimer/Adorno, Dialektik der Aufklarung, 207.

- am 14.02.2026, 09:54:02.


https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Das harte Brot stoischer Tugenden 137

In dieser substine et abstine Mentalitit schligt die ethische Sorge um das scho-
ne Leben, die vita beata, die Seneca eigentlich lehren will, in ihr reales Gegenteil
um: in die reine Beherrschung, Entsagung und Verarmung des essistenziellen
Selbst. Wenn Aretaios im ersten Jahrhundert n. Chr. den Kérper nur noch als
»Schlamm und Dunkelheit« wahrzunehmen weif3, worin sich die menschliche
Seele und Humanitit verliere, dann verstirkt sich darin bereits spiirbar die von
Foucault beschriebene Tendenz zur sittenstrengen Pathologisierung der »sinn-
lichen Liiste des Fleisches«,® in deren Geiste sich der christliche Moralkodex for-
miert und der Essensgenuss als Stindenpfuhl und Quelle allen Ubels verteufelt
wird.

88 | Vgl. Foucault, Die Sorge um sich, 301.

- am 14.02.2026, 09:54:02.


https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

- am 14.02.2026, 09:54:02.


https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

