
2.	 Das harte Brot stoischer Tugenden 		
	 oder Senecas Attacke gegen die feine Küche

Volle Kochvorlesungen und leere Philosophenseminare

Ein kritisches Nachdenken über die philosophische Problematisierung des Es-
sens in der stoischen Ethik fehlt trotz der umfangreichen Literatur zur hellenis-
tisch-römischen Esskultur nahezu vollständig.1 Eine aktuelle Studie zur stoischen 
Moraltheorie meint sogar, die Frage nach der kulinarischen Sorge um sich als 
unbedeutend für den römischen Stoizismus abtun zu können.2 Diese Projektion 
unseres ungastrosophischen Zeitgeistes übersieht die intensive Beschäftigung, 
die die stoischen Philosophen den eigentlich für unwichtig erachteten Dingen des 
Essens in Wahrheit gewidmet haben. Die Stoiker sprechen viel über das, was sie 
eigentlich für nicht der Rede wert halten. In diesem Sinne ist für Seneca die Koch-
kunst etwas ›Überflüssiges‹: Die bedenkliche Quelle einer bloß aus materiellem 
Überfluss erzeugten Unvernunft der Menschen. 

Mit diesem Urteil folgt er offensichtlich der platonischen Kritik der Völlerei. 
Aber anders als Platons pauschale Verachtung der Küchenarbeit als kunstloses und 
vernunftloses Treiben, setzt sich Seneca intensiv mit der kulinarischen Praxis und 
ihrer Ästhetik auseinander. Er macht sich keineswegs den unsinnigen Standpunkt 
zu Eigen, dass das Kochen keine Wissenschaft sei und die Küche sich nicht zu 
einer Kunst perfektionieren ließe. Im Gegenteil: Die Kritik des Hauptvertreters 
der stoischen Philosophie zielt ausdrücklich auf die Kochschule von Marcus Gavi-
us Apicius, den Repräsentanten des avancierten Standes der kulinarischen Praxis 
während der römischen Kultur. Dieser, so Seneca, sei »als Lehrer der Kochkunst« 
aufgetreten und habe »mit seiner Wissenschaft den Zeitgeist angesteckt«.3 Nicht 
ohne Neid beschwert sich der große Denker, dass die Popularität von Kochbüchern 
und Küchenästhetik weit größer sei als das öffentliche Interesse an akademischer 

1 | Vgl. Hadot, Philosophie als Lebensform; Fuhrmann, Seneca und Kaiser Nero; Forschner, 

Die stoische Ethik

2 | Vgl. Veyne, Weisheit und Altruismus, 166.

3 | Seneca, Helvia, X,2.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens108

Philosophie. Angesichts der spärlich besuchten Vorlesungen eines Kollegen der 
philosophischen Fakultät ärgert sich Seneca über die überfüllten Veranstaltungen 
der Gourmets und ihrer Schule: »Jede geistige Beschäftigung hört auf, und die 
Professoren der freien Künste dozieren ohne Publikum vor verlassenen Schulräu-
men; in den Rhetoren- und Philosophenschulen herrscht gähnende Leere: Hin-
gegen, welchen Zulaufs erfreuen sich die feinen Küchen, wie zahlreich drängt sich 
die Jugend um die Feuerstellen der Lebemänner!«4 

Auch der frühchristliche Sittenlehrer Clemens von Alexandrien äußert sein 
Entsetzen über den Kult der Küche unter den Studierenden, die mit Begeisterung 
zu den experimentellen Vorlesungen und mündlichen Unterweisungen in Sachen 
der Kunst und Wissenschaft der Gastronomie pilgern. Pikiert, und bewusst über-
zeichnend, berichtet der gestrenge Kirchenvater: »Sie glotzen, mit glühenden Au-
gen und offenen Mäulern und mischen in das Sausen und Brausen von Saucen, die 
auf den Öfen brodeln, ihr ungestümes Freudengeschrei.«5 Über die Lehrtätigkeit 
der Spitzenköche hinaus besteht das umstrittene Verdienst namentlich des Apicius 
insbesondere in der sachkundigen Darstellung und Verschriftlichung der verschie-
denen Kochkünste der Antike. Apicius versteht sich auf die griechische und die rö-
mische genauso wie auf eine luxuriöse oder die einfache Küche. Wenn der stoische 
Moralist Musonius Rufus über das neue Schrifttum von Kochbüchern schimpft, 
dann wird er die apicianischen Werke im Sinn gehabt haben. »Ja wir sind in unse-
rer Feinschmeckerei und Schlemmerei so weit gekommen, dass man, wie es mu-
sikalische und medizinische Schriften gibt, auch Kochbücher verfasst hat, die den 
Genuss im Schlunde noch mächtig steigern, aber die Gesundheit ruinieren.«6 

Mit diesen Äußerungen befinden wir uns an einer äußerst bedenkenswerten 
Stelle innerhalb der Genealogie des philosophischen Diskurses des Essens. Für 
sie lohnt es sich, einen Moment lang inne zu halten, um sich die von Seneca 
und seinen gelehrten Kollegen vorgebrachten Befürchtungen in aller Ruhe zu 
Gemüte zu führen: Die mögliche Ursache für das allgemeine Desinteresse an der 
akademischen Philosophie, so hören wir, wird von ihren Repräsentanten nicht in 
Verbindung gebracht mit den möglicherweise ›trockenen‹ Inhalten ihrer Lehre 
und der ›Ungenießbarkeit‹ ihrer Bücher. Indes wird man vom gastrosophischen 
Standpunkt wohl in Betracht ziehen müssen, dass die Philosophie ihren Reiz 
und eine allgemeine Appetitlichkeit vielleicht auch deshalb einbüßt, weil sich ihr 
Geist und ihre Vernunft für die kulinarischen Dinge und dergleichen angeblich 
Vernunftwidrigem zu fein ist. Daher ziehen die gesellschaftliche Öffentlichkeit 
und der populäre Geschmack nicht grundlos die Vergnügen feiner Küchen den 
(an sich möglichen, aber durch diese überhebliche Art vertanen) philosophischen 
Genüssen vor und es werden mehr Kochbücher als Philosophiebücher gekauft. 

4 | Seneca, Über Ethik, 95. Brief, 23.

5 | Clemens von Alexandrien, in: Revel, Erlesene Mahlzeiten, 41.

6 | Rufus, Wege zum Glück, 295.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Das har te Brot stoischer Tugenden 109

Bleibt festzuhalten: In der nicht unberechtigten Befürchtung der Stoiker, dass 
ihre Wahrheiten von der Popularität der Kochkünste entmachtet würden, scheint 
sich die Angst eines Platon, sein Geist werde viel zu stark vom wilden Tier in ihm 
– vom ständigen Verlangen nach Unvernunft – regiert, noch einmal vergrößert 
zu haben. In jedem Fall dominiert das undurchdachte Essen. Und so reagieren 
die stoischen Denker nicht vereinnahmend sondern ausgrenzend auf die philo-
sophische Herausforderung durch die feine Küche.

E x tr abeil age: Apicius – der römische Stargastronom

Tatsächlich stammt von Apicius das älteste erhaltene, vermutlich aus der 
Zeit des Tiberius (25 vor bis 42 nach Chr.) stammende Kochbuch der 
abendländischen Kultur. Die erste gedruckte Ausgabe erschien gegen Ende 
des 15. Jahrhunderts in Venedig. Sie geht zurück auf immer wieder kopierte 
Manuskripte. Der Titel des Buches wechselte zwischen Ars Magirica (Kunst 
des Kochens) oder Apicius culinaris oder De re coquinaria (Über die Dinge 
der Küche), der sich schließlich durchgesetzt hat.7 Auch der Autor steht 
nicht mit Sicherheit fest, da zahlreiche Männer dieses Namens in Frage 
kommen könnten, die als Kenner und Genießer auf diesem Gebiet bekannt 
waren. Die Forschung nimmt heute jedoch an, dass es sich wahrscheinlich 
um Marcus Gavius Apicius handelt.8 Die uns vorliegende Fassung des Api-
cius-Kochbuchs stammt aus dem vierten nachchristlichen Jahrhundert; sie 
stammt folglich nicht von Apicius selber, sondern bildet eine Zusammen-
stellung von Rezepten von verschiedenen Autoren aus verschiedenen Zei-
ten. Das Apicius-Kochbuch wurde also, wie viele Kochbücher später auch, 
durch Neuauflagen und Änderungen erweitert. Daher verhält es sich mit 
der Autorschaft des apicianischen Schrifttums ähnlich wie mit Hippokrates 
und dem Corpus Hippocraticum (ein Problem, mit dem wir es noch zu 
tun bekommen werden). Dennoch geht man inzwischen davon aus, dass 
ein großer Teil, nämlich 300 der 478 erhaltenen Rezepte, ursprünglich von 
Apicius verfasst wurden.9 
Der kulturelle Einfluss des Apicius steht im Zusammenhang mit der Tat-
sache, dass in den Jahrhunderten der römisch-hellenistischen Ära allmäh-

7 | Vgl. Apicius, De re coquinaria. Entgegen des heute üblichen Sprachgebrauchs ist daher 

das Kulinarische nicht einfach mit dem geschmacklichen Genuss (des bereits fer tigen 

Essens) gleichzusetzen, sondern systematisch von der Kulinarik als der Zubereitung und 

des Kochens, der kulinarischen Praxis zu unterscheiden. Die kulinarischen Dinge sind also 

nicht primär (rezeptive) Geschmackssachen, sondern allgemeiner die (produktiven) Dinge 

der Küche, des Essenmachens. 

8 | Vgl. Schmitt-Pantel, Ar tikel Apicius.

9 | Vgl. Alföldi-Rosenbaum, Das Kochbuch der Römer.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens110

lich professionelle männliche Berufsköche aus einst verachteten Sklaven 
zu anerkannten und geschätzten Kulturschaffenden aufsteigen. Dennoch 
sind männliche Köche im vorchristlichen Rom selten (im Unterschied 
zum klassischen Griechenland). Aufgrund einer den Sabinerinnen ein-
geräumten Vergünstigung war die römische Hausfrau eigentlich von der 
Verpflichtung zum Kochen befreit. Ursprünglich kochten deshalb beauf-
sichtigte Sklavinnen. In den einfacheren Ständen, die sich keine Sklaven 
leisten konnten, musste die römische Frau jedoch trotz der gewährten 
Vergünstigung selbst kochen. Nach einer Übergangszeit, in der man sich 
Mietköche nahm, wurde es in den reicheren Haushalten jedoch Sitte, einen 
eigenen männlichen Koch zu halten, dessen Preis häufig höher war als 
der eines gebildeten Verwalters. Bis zum 3. Jahrhundert hat sich im rö-
mischen Reich eine kulinarisch interessierte Öffentlichkeit herausgebildet, 
an die sich unter anderen der bekannte Publizist und Sammler Athenai-
os aus Naukratis wendet. Dessen Kochbuch mit dem Titel Deipnosophistai 
(Abendmahl der Gelehrten) beinhaltet endlose Aufzählungen ausgefalle-
ner Delikatessen und ist neben dem De re coquinaria des Apicius eines der 
wenigen überlieferten Kochbücher und Rezeptsammlungen der Antike.10  
Vor diesem kulturellen Hintergrund bringt das alte Rom Spitzenkö-
che hervor und bezahlt für seine Stargastronomen ähnlich gut, wie dies 
heute bei Spitzensportlern üblich ist. Der Historiker Sallust bietet für 
den Koch des Cassius Nomentanus 100.000 Sesterzen, um ihn abzu-
werben. (Zum Vergleich: Ein einfacher Landarbeiter verdiente vier Ses-
terzen pro Tag.) Kochkunsthistoriker haben zu dieser sozial heraus-
ragenden Position der römischen Starköche bemerkt: »Da wundert 
einen nicht, dass viele dieser Köche als arrogant geschildert wurden. So 
wurden sie auch in altgriechischen und altrömischen Theaterstücken 
dargestellt, und ähnliches wird auch aus dem alten China berichtet.«11 
Der philosophisch verfemte Repräsentant der feinen Küche Apicius erregt 
mit exzessiven Aufwand und symbolischen Luxus einiges Aufsehen in der 
römischen Gesellschaft. So soll er extra ein Schiff gechartert haben, um sich 
an der Küste Libyens zu überzeugen, ob dort die Meereskrebse wirklich so 
groß seien, wie man erzählt. (Ebd., 58) Zur Charakterisierung der apiciani-
schen Gourmandise wird angeführt, dass er in den Augen des römischen 
Schriftstellers Juvenal das Laster der Ausschweifung personifiziere, wäh-
rend er für Athenaios der feinsinnige Kenner par excellence war; vielen An-
deren galt er als das Paradebeispiel eines verschwenderischen Gastgebers. 
In diesem Sinne wird Apicius auch von den christlichen Schriftstellern 
Tertullian im 2. Jahrhundert und Appolinaris im 5. Jahrhundert erwähnt.12

10 | Vgl. Goody, Cooking, Cuisine and Class, 103.

11 | Dünnebier/von Paczensky, Kulturgeschichte des Essens, 65.

12 | Vgl. Revel, Erlesene Mahlzeiten, 42.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Das har te Brot stoischer Tugenden 111

Die Geburt der feinen Küche

Analysiert man das apicianische Kochbuch nach den philosophischen Grundsät-
zen der darin enthaltenen Kulinarik, fallen der häufige Einsatz von Saucen, das 
viele Mischen von Süßem und Salzigem sowie die reichliche Verwendung von 
Gewürzen und Kräutern auf. So gehört zu jeder Zubereitung fast zwangsläufig 
Garum, eine aus kleinen marinierten Fischen bereitete, sehr scharfe und salzige 
Gewürzmischung. Was darüber hinaus den Gebrauch von Salz jedoch nicht aus-
schloß. Unter den in großen Mengen verwendeten Kräutern und Gewürzen, die 
in den meisten Kreationen den Geschmack bestimmen, sind Zwiebeln, Kümmel, 
Koriander, Pfeffer, Raute, Flohkraut, Salbei, Kerbel, Schnittlauch, Zimt, Eppich, 
Minze, Majoran, Thymian, Schalotten, Binsenwurzel, Dill, Origanum oder Dost, 
Alant, Kardamom, Borstengras, Fenchel, Wacholderbeeren, Silphium aus der Cy-
renaica und Liebstöckel (Ligusticum), außerdem Meerrettich, Mohnsamen, Boh-
nenkraut, Bergfenchel, Ammi (Khellakraut). Diese Kräuter und Gewürze werden 
im Mörser zerstampft und mit Öl, Essig, Honig und Wein geknetet. Oft werden 
sie alle zusammen verwendet und die Speisen vor dem Servieren mit dieser Sauce 
übergossen. 

Viele Gewürze wurden aus dem Orient eingeführt, was zu der Vermutung ver-
anlasst, dass Apicius die griechische mit der asiatischen Kochkunst auf äußerst 
eigentümliche und neuartige Weise vermischte.13 Die aufwändige Ästhetik der api-
cianischen Kulinarik und ihre Technik der geschmacklichen Verfeinerung veran-
schaulicht folgendes Rezept: »Brate Schweinsleber, und reinige sie darauf von al-
lem Häutigen; vorher jedoch zerreibe Pfeffer, Raute und Fischsülze [Garum], und 
drauf tue deine Leber, und verreibe und mische es eben wie die Fleischklöße. Bilde 
Klöße daraus, wickele sie mit einzelnen Lorbeerblättern in die Netzhaut, und hän-
ge sie in den Rauch so lange, als dir beliebt. Wenn du sie essen willst, so nimm sie 
aus dem Rauch und brate sie von neuem. Wirf sie in einen trockenen Mörser, auch 
Pfeffer, Liebstöckel, Majoran, und zerstoße es. Gieße etwas Fischsülze daran; tue 
gekochte Gehirnlein hinzu, verreibe es fleißig, damit es keine Fladern habe. Wirf 
fünf Eidotter dazu und treibe es gut zusammen, so dass es einen einzigen Körper 
bilde; mische es mit Fischsülze, schütte es in eine eherne Pfanne und koche es 

13 | Zu diesem interkulturellen Transfer fehlt indessen einschlägige Forschungsliteratur. 

Während man sich im alten Rom vorwiegend mit einheimischen Gewürzen wie Dill, Anis, 

Koriander, Feld- oder Kreuzkümmel, Thymian, Bohnenkraut, Liebstöckel, Oregano, Fenchel, 

Minze, Mohn, Knoblauch, Lauch, Wermut, Alant, Weinraute, Senf sowie Sesam begnügte, 

war die Gewürzvielfalt bis zur Kaiserzeit auf unvorstellbare Ausmaße gewachsen: Kein 

Fleisch, kein Fisch und keine Sauce wurde ohne den Zusatz mehrerer Gewürze gegessen. So 

kamen später auch Petersilie, Majoran, Saturei, Thymbra, Polei, Kerbel, Zimt und schärfere 

orientalische Gewürze wie etwa Pfeffer, Ingwer, und Cardamom hinzu. Heute eher unbekannte 

und zum Teil ausgestorbene, damals aber sehr wichtige Gewürzpflanzen waren Abrotanum, 

Amomum, Asafötida, Silphium, Ysop und Betel.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens112

darin. Wenn es gekocht ist, so schütte es auf einen reinen Tisch und schneide es in 
kleine Würfel. Wirf Pfeffer, Liebstöckel und Majoran in einen Mörser und zerstoße 
es ineinander. Mische alles in einen Breikessel und lasse es darin heiß werden. 
Nachdem es heiß geworden, ziehe es hervor, zerarbeite es, binde es und schütte es 
in eine Schüssel. Streue Pfeffer darüber und trage es auf.«14 

Über diese raffinierten Produktionsmethoden hinaus ist von paradigmati-
scher Bedeutung, dass die apicianische Kochkunst erlaubt, auch Fleisch von Tie-
ren zu verwenden, die sonst nicht gerne verzehrt wurden. Dazu gehört damals 
beispielsweise der Kranich mit seinem faulig-ranzigen Eigengeschmack. Auch 
aus diesem muffigen Fleisch wird eine leckere Mahlzeit gezaubert.15 Tatsächlich 
beruht das l’art pour l’art dieser Verfeinerung auf der Dominanz der Form gegen-
über dem Inhalt im Primat des Sichtbaren gegenüber dem Geschmacklichen. Das 
fiktive Festessen des Cena Trimalchionis des römischen Satirikers Petronius, auf 
das später näher einzugehen sein wird, hat diese ornamentale Küche am spekta-
kulärsten ausgemalt.16 

Man hat zur Verteidigung des ästhetizistischen Kochstils des Apicius, ins-
besondere ihre Vermischungs- und Vermantschungsverfahren, den Hinweis 
auf die damaligen Tischsitten vorgebracht: Die liegende Essweise der Römer sei 
der gesellschaftliche Hintergrund für die konzeptuelle (kochkünstlerische) Not-
wendigkeit von zusammengemantschtem und in mundgerechte Formen herge-
stelltem Finger Food gewesen. »Es ist unbequem, tranchieren zu müssen, wenn 
man auf den Ellenbogen gestützt seitlich liegt. Man musste also die Möglichkeit 
haben, alles mit einer Hand zu ergreifen. Das führte dazu, dass allerhand bunte 
Gemengsel gekocht wurden und die Haschees dabei eine Hauptrolle spielten.«17 
Hier genügt die Feststellung, dass diese ›feine Küche‹ auch noch nach der Ära 
des römischen Imperiums eine stilprägende klassische Gültigkeit in den mittel-
europäischen Gesellschaften und ihrer Kultur genießen wird. Mit Blick auf die 
Genealogie der kulinarischen Ästhetik des Westens gilt darum: »Ohne Zweifel 
lag das abendländische Epizentrum der Kochkunst in Rom.«18 

Über Jahrhunderte hinweg stellt die apicianische Kochkunst das stilbildende 
Paradigma einer guten Küche dar. Es wird sich zeigen, dass von einer Kontinuität 
zwischen der römischen Kochkunst über die mittelalterliche Küche bis hin zur 
modernen französischen Haute Cuisine eines Antoine Carême und seiner Nach-
folger gesprochen werden kann. In diesem Sinne merkt Friedländer an, dass »die 
Kochkunst der Neronischen Zeit an Raffinement der modernen französischen 
sehr nahegestanden« habe.19 Es wurde sogar behauptet, man könne bereits in der 

14 | Apicius in: Rumohr, Geist der Kochkunst, 33.

15 | Vgl. Hirschfelder, Europäische Esskultur, 86.

16 | Vgl. Petronius, Cena Trimalchionis.

17 | Revel, Erlesene Mahlzeiten, 46.

18 | Wanner, Die ehrbare Wollust, 26.

19 | Friedländer, Sittengeschichte Roms, 631.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Das har te Brot stoischer Tugenden 113

spätrömischen Profiküche ein postmodernes anything goes am Werke sehen, wo-
nach alles mit allem kombiniert wird. »Die Küche des Apicius stellt mit ihrem 
vielfältigen Mischmasch eine Art ›römische Postmoderne‹ dar.«20 

Die klassische Postmoderne der antiken Grande Cuisine soll man auch darin 
erkennen zu können, dass Spuren von Apicius-Rezepten, insbesondere für deftige 
Mischungen, bis heute in spanischen, italienischen und französischen Gerichten 
zu finden seien.21 Entsprechend konzipiert der amerikanische Kulturtheoretiker 
Mintz die ästhetische Form der Haute Cuisine als einen internationalen, universel-
len Stil in der Kunst des guten Kochens.22 Auch die Werke von avancierten Koch-
künstlern der Gegenwart funktionieren nach der Logik eines kulinarischen Ästhe-
tizismus. So bemängeln Kritiker beispielsweise an der Kochkunst von Jean-Claude 
Bourgueil und seiner Philosophie der Großen Küche23, er würde, in der Tradition der 
Grande Cuisine eines Paul Bocuse stehend, von Gänseleber, Trüffeln, Kaviar und 
dergleichen repräsentativer Ästhetik nicht loskommen, sondern ihretwegen mit-
unter die »Textur der Artischocke« zerstören, statt sich an schonende Garmetho-
den und an das Gute einer saisonalen Variabilität der Zutaten zu halten.24 

Die ästhetischen Prinzipien einer raffinierten Küche finden sich seit der römi-
schen Klassik indessen nicht nur weltweit in der luxuriösen Spitzengastronomie; 
unterstützt durch entsprechende technische Entwicklungen werden sie heute 
auch über die avancierten Produktionsmethoden der ›industriellen Feinkost‹ glo-
balisiert. In dieser interkulturellen Globalisierung der klassischen Großen Küche 
qua industrieller Großküche perfektioniert sich technologisch jenes kulinarische 
Paradigma, das bereits bei Apicius‘ ›feiner Küche‹ am Werk: Ihre technische 
Logik steht für einen kulinarischen Stil, der die Substanzen der Rohstoffe und 
mithin die substanzielle Wahrheit (und die mögliche Vollwertigkeit) der verwen-
deten Zutaten, bis zur Unkenntlichkeit kunstvoll verfremdet und verfälscht, in-
dem sie diese gegebenenfalls auch minderwertigeren Inhaltsstoffe und fehlende 
Geschmacklichkeit künstlich substituiert, auf beliebige Weise modifiziert und 
maskiert, durch ›naturidentische‹ Aromen supplementiert werden, um zuletzt 
auch über diesen ›raffinierten‹ Weg den schönen Augenschein eines ›feinen Es-
sens‹ zu verkaufen. 

Trotz dieser genealogischen Entwicklung und dieser kulinarischen Verfalls-
geschichte gilt es das gastrosophische Verdienst des Apicius zu würdigen. Denn 
die heftigen Angriffe seitens der stoischen Moralphilosophen gelten gerade ihm, 
weil er die Praxis des angeblich unwichtigen und vernunftwidrigen Essenma-
chens zu einer eigenständigen Kunst perfektioniert und in der Küche eine Ästhe-

20 | Schwendter, Arme essen – Reiche speisen, 230.

21 | Vgl. Dünnebier/von Paczensky, Kulturgeschichte des Essens, 60.

22 | Vgl. Mintz, Tasting Food, Tasting Freedom.

23 | Vgl. Bourgueil, Philosophie der Grossen Küche.

24 | Vgl. Seitz, Unter Trüffeln.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens114

tik des kulinarisch Guten und Schönen entwickelt, deren klassische und äußerst 
wirkungsmächtige Werke eine gastrosophische Anerkennung verdienen.

Eine Sosse für alles

Was Senecas Kritik an der römischen Kochkunst und ihrer »prahlerischen Kü-
che«25 erregt, sind zum einen geschmacksästhetische Gründe. Die feine Küche 
betreibe eine Überladung durch eine Unmenge an aufgetischten Speisen. »Mehr 
soll gleichzeitig auf den Tisch kommen, viele delikat zubereitete Gänge mögen 
sich zu einem Ganzen zusammenschließen.« Diese Maßlosigkeit einer überfüll-
ten Tafel trägt außerdem zu einer Wahllosigkeit der Kombinationen bei, deren 
Primat nicht im qualitativen Genuss liegt, sondern in der vermischten Zusam-
menstellung von Delikatessen. »Auf einzelne Speisen«, so Senecas Verärgerung, 
»hat man schon keinen Appetit mehr: Gemacht wird eine einzige Mischung aus 
Leckerbissen.«26 Über diese wahllose Opulenz hinaus stößt der programmatische 
Einsatz von künstlichen Geschmacksverstärkern, den die raffinierte Küche vor 
allem in Form des Universalgewürzes Garum praktiziert, bei dem wahrheitslie-
benden Philosophen auf Degout. Für Seneca handelt es sich bei dieser »pikanten 
ausländischen Fischsoße« um »kostspielige Jauche aus verdorbenen Fischen«, 
die darüber hinaus »durch faulige Salzlake brennende Schmerzen in den Einge-
weiden verursacht«. (Ebd., 25) Der eigentliche ästhetische Mangel dieser Verfei-
nerung beruht Seneca gemäß in der Negation der geschmacklichen Differenzen 
und der natürlichen Verschiedenartigkeit der Zutaten. »Zusammen übergieße 
man, was üblicherweise gesondert aufgetischt wird, mit einer Soße; man mache 
keinen Unterschied«. (Ebd., 27) 

Der Einsatz einer künstlichen Aromatisierung ist Bestandteil einer ge-
schmacklichen Veredelung, die sich in den Zubereitungsmethoden in technischer 
Form wiederholt. In diesem Zusammenhang kritisiert Seneca den »Mischmasch« 
(ebd., 29) der römischen Haute Cuisine: »Austern, Seeigel, Klappmuscheln, See-
barben serviere man bunt durcheinander und zusammengekocht!« (Ebd., 27) 
Durch diese jeden Unterschied gleichmachende Misch-Ästhetik werden aus 
»grundverschiedenen Naturprodukten« und ihren verschiedenartigen Wirkun-
gen »ungleichartige« und »unausgeglichene Speisen« geschaffen. (Ebd., 19) Weil 
dabei alles »gewaltsam durcheinander« gemischt wird, zeigt diese überkünstel-
te Verfeinerungstechnik eine sachliche Beliebigkeit und naturwissenschaftliche 
Unkenntnis. Aufgrund einer solchen Zubereitung, die diese Küche für ihre Krea-
tionen vorzugsweise wählt, werden die Speisen zu hochverarbeitetem Gemengsel 
– zu einer Art schmeichelkünstlerischer Feinkost, welche angenehm schmeckt 
und lecker ist, freilich zu dem Preis, dass es ihr an einem natürlichen Wohlge-

25 | Seneca, Helvia IX, 10.

26 | Seneca, Über Ethik, 95. Brief, 27.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Das har te Brot stoischer Tugenden 115

schmack des Essens mangelt. Der Kochkunsttheoretiker Revel bestätigt Senecas 
Kritik an der apicianischen Ästhetik. »Sie pflegte«, so Revel, »das Nebeneinan-
der, sie häufte Nahrungsmittel, Düfte und Würzen aufeinander, ohne zu wissen, 
dass nicht die Menge der Gewürze und Kräuter zählt, sondern ihre Verbindung, 
und dass die Aromen sich gegenseitig neutralisieren, wenn man alle Gerichte da-
mit überschüttet. Sie wusste nicht, wie wichtig es ist, beim Kochen den richtigen 
Augenblick abzuwarten, um ein Kraut hinzuzugeben, damit dieses seinen Duft 
weitergeben kann.«27 

Auch aus kulturgeschichtlicher Sicht lautet das kritische Urteil, dass die ku-
linarischen Grundsätze der klassischen Großen Küche dazu führen, »die wahre 
Natur der Einzelbestandteile zu verbergen«.28 Rumohr geht noch einen Schritt 
weiter und spricht angesichts des oben zitierten Gerichts (»Brate Schweinsle-
ber…«) von der römischen Haute Cuisine als einer »zerstörenden Kochart«29, die 
alles andere als die mimetische Technik einer den Eigengeschmack der Dinge 
bewahrenden und ihren natürlichen Nährwert schonenden Zubereitung beherr-
sche oder perfektioniere und statt dessen die ästhetizistische Verfeinerung zur 
maßgeblichen Produktionsmethode des ›guten Kochens‹ erhebt.30 

Einen »ungeheuren Sittenverfall« beklagt Seneca in seiner Ethik (95. Brief, 29) 
angesichts der esskulturellen Implikationen dieses aus seiner Sicht schlechten 
Geschmacks. Weitsichtig wird die Befürchtung ausgesprochen, dass sich dereinst 
die Menschen mit vorproduziertem Fertigessen abfüllen lassen werden: »Ich war-
te schon darauf, dass Vorgekautes serviert wird. Das ist ja doch nicht viel anders, 
als Muschelschalen und Gräten zu entfernen und dem Koch die Arbeit der Zähne 
zu überlassen.« (Ebd., 28) Spürbar schlagen diese Formulierungen jenen diät-
moralischen Ton an, welcher die stoische Ernährungsphilosophie insgesamt cha-
rakterisiert. Ausführlich tadelt Senecas Kritik der grassierenden Esssitten sogar 
einzelne Genussmittel und Speisen, deren bedenkliche Wirkungen problemati-
siert werden. Manche leckere Speisepilze werden so zu einem gleichwertigen mo-
ralischen Problem wie andere verwerfliche Dinge. Beispielsweise Champignons. 
»Und meinst du, dass jene Champignons, ein köstliches Gift, keine verborgene 
Wirkung haben, auch wenn diese nicht sogleich eingetreten ist?« Wir sehen den 

27 | Revel, Erlesene Mahlzeiten, 50f.

28 | Hirschfelder, Europäische Esskultur, 86.

29 | Rumohr, Geist der Kochkunst, 33.

30 | Rumohr weist auf die historische Bedeutung dieser Situation hin: »Als Coelus 

Apicius jenes Kochbuch ver fer tigte, welches allen modernen in der Form und Richtung 

zum Muster diente, da war bereits jegliche Spur von Würdigung der ar thaften, jedem 

Nahrungsstoff eigentümlichen Güte verschwunden; da schien es der Gipfel der Kunst zu 

sein, den Charakter jeder Speise durch Mischung und Verarbeitung zu vernichten.« (ebd., 

32) Vor diesem Hintergrund sieht Revel die verschiedenen gastrosophischen »Perioden der 

Rückkehr zu den Naturprodukten als Reaktion auf eine schwerverdauliche und komplizier te 

Küche«. Vgl. Revel, Erlesene Mahlzeiten, 16.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens116

Weisheitslehrer sogar das Speiseeis – den »im Sommer genossenen Schnee« – 
verurteilen, weil es seiner Meinung nach »zu einer Verhärtung der Leber führt«. 
(Ebd., 25) Weiter wird angeschwärzt, dass das geschmacklose Fleisch der Austern 
– die außerdem, wie Seneca hinzufügt, »mit Unrat gemästet« sind – zu »ekli-
gem Völlegefühl« verhilft. Selbst Kurzgebratenes kommt nicht zu kurz, und wird 
ebenfalls von einem Genussmittel zu einem Mittel des Selbstekels umgedeutet. 
»Und denkst du, dass jene noch rohen Fleischstücke, die man fast direkt aus dem 
Feuer heraus in den Mund führt, ohne Schaden erst im Magen gelöscht werden? 
Wie widerlich und übelriechend ist demnach das Aufstoßen und wie groß der 
Ekel vor sich selbst bei solchen, die ihren Rausch vom Vortag ausdünsten? Man 
merkt wohl, dass das Genossene verfault, nicht verdaut wird.« (Ebd., 25) 

An solchen Malediktionen, die Essen im Medium des philosophischen Begriffs 
bewusst schlecht reden, tritt ein neues diskursives Element innerhalb des diätmo-
ralischen Denkens auf, mit dem sich der rhetorisch geschulte Seneca einerseits 
von Platons unterschwelligen Bauchreden absetzt und andererseits jenen Diskurs 
vorbereitet, dessen sich die christliche Anti-Kulinarik verstärkt bedienen wird. 
Im Unterschied zu den christlich-religiösen Anorektikern diffamiert der stoische 
Asket doch noch nicht das Essen an sich, sondern nur bestimmte Speisen und 
Zubereitungsweisen einer moralisch wie kulinarisch geschmacklosen und diäte-
tisch ungesunden Raffinesse. – Vielleicht hat der Rhetorikautor Quintilian diesen 
verunglimpfenden Diskurs vor Augen, wenn er Seneca zwar beträchtliche Sach-
kenntnis bescheinigt, zugleich aber bemängelt, dass bei ihm doch Einiges einem 
professionellen Urteil nicht standhalte.31 

Jedenfalls gilt festzuhalten, dass sich Senecas Kritik des ›guten Essens‹ haupt-
sächlich gegen die dekadente Überfeinerung einer abgeschmackten Luxusküche 
richtet, der es primär um repräsentativen Genuss geht. »Wie bedauernswert sind 
doch alle«, beklagt der stoische Diätmoralist die Prasserei und Geltungssucht sei-
ner wohlhabenden Mitbürger, »deren Gaumen nur noch durch die erlesensten 
Gerichte gereizt werden; erlesen aber nicht durch vorzüglichen Wohlgeschmack 
oder besonderen Gaumenkitzel, sondern nur weil sie selten und schwer zu be-
schaffen sind.«32 In dem geschmacklosen Drang zu den feinen Unterschieden 
einer symbolischen Distinktion sieht der nachsokratische Sittenkritiker Seneca 
eine der wesentlichen Ursachen für die kulinarischen Extravaganzen seines Um-
feldes: »Die Verschwender streben danach, ihr Leben fortwährend zum Gegen-
stand der Gespräche zu machen. Bleibt es verschwiegen, so glauben sie, ihre 
Mühe verloren zu haben. Sooft etwas, was sie tun, dem Gerücht entgeht, sind sie 
missvergnügt. Es gibt viele, die ihr Vermögen verprassen: Um sich unter diesen 
einen Namen zu machen, genügt es nicht, üppig zu leben, man muss es in auf-

31 | Vgl. Fellmeth, Brot und Politik.

32 | Seneca, Helvia IX, 11.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Das har te Brot stoischer Tugenden 117

fallender Weise tun, eine gewöhnliche Verschwendung verursacht in einer so be-
schäftigten Stadt kein Gerede.«33 

Gemäß dieser Logik der ostentativen Verausgabung ist lediglich das Exquisite 
gut, weil das ›kulinarisch Gute‹ teuer sein muss, aber nicht unbedingt besonders 
gut zu schmecken hat. Daher repräsentieren beispielsweise seltene Fische, rare 
Vögel oder fettige Murmeltiere kostspielige Delikatessen. Eine Ladung Drosseln, 
die sich Metellus Scipio für ein Gelage bestellt, kostet mit 60000 Sesterzen das 
125-fache des Jahreslohnes eines Legionärs.34 Ein hoch angestellter Mann namens 
P. Octavius kauft sich mit der Summe von 5000 Sesterzen für eine 4 1/2 Pfund 
schwere Seebarbe den Ruhm ein, einen Fisch erstanden zu haben, der nicht nur 
dem Kaiser Tiberius, sondern auch seinem Rivalen Apicius zu teuer gewesen sei, 
und erlangte damit unter seinesgleichen großes Ansehen.35 Der Romhistoriker 
Friedländer weist darauf hin, dass die symbolischen Verausgabungen über die 
repräsentativen Speisedarbietungen hinaus zum größeren Teil die finanziellen 
Aufwendungen für eine prunkvolle Dekoration und für Aufsehen erregende Ge-
schenke oder ›Mitnehmsel‹ betrafen. (Auf die kulturhistorischen und rechtstheo-
retischen Hintergründe dieser Ökonomie der Gabe wird zurückzukommen sein.) 

So verwundert es zuletzt nicht, wenn Seneca die Ursache des spektakulären 
Freitodes des angefeindeten Esskünstlers Apicius zum willkommenen Anlass 
für eine moralische Belehrung nimmt, die es »sich lohne, zu kennen«. Nicht 
ohne schadenfroher Genugtuung erläutert der Philosoph die angeblichen Hinter-
gründe: So habe sich Apicius, nachdem er hundert Millionen Sesterzen für seine 
Küche ausgegeben, eine Unmenge herrschaftlicher Zuwendungen restlos aufge-
braucht und gewaltige Abgaben des Kapitols in ein paar Gelagen verprasst hatte, 
durch drückende Schuldenlast erstmals genötigt gesehen, seine Kassenbücher zu 
studieren. Er habe sich dann errechnet, so Seneca, dass ihm noch zehn Millionen 
Sesterzen übrig bleiben würden. Weil aber mit zehn Millionen Sesterzen zu le-
ben, für einen Lebemann und Feinschmecker wie Apicius mit einem Leben am 
Rande der Hungersnot gleichbedeutend gewesen wäre, sei er durch Gift aus dem 
Leben geschieden. Senecas Fazit lautet selbstredend: »Gipfel des Wohllebens: 
Sich mit zehn Millionen Sesterzen für bettelarm zu halten! Nun glaube noch, 
dass es auf die Größe des Vermögens, nicht des Geistes ankomme.«36

33 | Seneca zitier t in Friedlaender, Sittengeschichte Roms, 630.

34 | Hirschfelder, Europäische Esskultur, 88.

35 | Vgl. Friedlaender, Sittengeschichte Roms, 630.

36 | Seneca, Helvia X, 3.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens118

Lukullische Verhältnisse und ihre Folgeerscheinungen

Für den Hauptvertreter der stoischen Philosophie Seneca ist der Lebemann Api-
cius nur eine Ausgeburt der maßlosen Exzesse der römischen Überflussgesell-
schaft und ihres alles dominierenden Zwangs zur beispiellosen Üppigkeit und 
symbolischen Verschwendung. Wie Platon, so stellt auch er seine philosophische 
Reflexion der Kochkunst in einen größeren gesellschaftlichen Zusammenhang. 
Aber anders als Platon, erkennt Seneca in dem kulinarischen Ästhetizismus der 
Kochhochkultur nicht die Ursache der gesellschaftlich vorherrschenden Esskultur, 
sondern die Symptomatik ihres schlechten Geschmacks. So hat sich die morali-
sche Verurteilung der kulturellen Dekadenz des Römischen Imperiums vor allem 
am Kulinarischen, an den raffinierten Tafeln und den kultivierten Gaumenfreuden 
erregt. Als Beispiel führt der Stoiker die dekadenten Exzesse des Kaisers Caligula 
(Cajus) an: »Der Kaiser Cajus, den mir die Natur hervorgebracht zu haben scheint, 
um zu zeigen, was die höchste Lasterhaftigkeit im höchsten Glück vermöge, hat 
an einem Tage um zehn Millionen Sesterzen gespeist, und obgleich dabei von dem 
Erfindungsgeist aller Welt unterstützt, fand er doch kaum eine Möglichkeit, die 
Abgaben von drei Provinzen zu einer Mahlzeit aufzuwenden.« (Ebd., IX, 11) 

Nach der Eroberung Galliens feiert Julius Cäsar seinen Triumph, indem er 
250.000 römische Bürger zu einem mehrtägigen Bankett lädt. Ob Cäsar, Cali-
gula, Kaiser Augustus oder der monströs fettleibige und noch junge Elagabal, 
Kaiser Tiberius, Claudius, Vitellius Trajan oder der korpulente Maximus, der täg-
lich nicht weniger als vierzig Pfund Fleisch in sich hineinschaufelt usw. – sie alle 
verkörpern das geläufige Bild vom kaiserlichen Rom als einer in maßlosem Luxus 
schwelgenden Gesellschaft.37 

Freilich ist bei der sprichwörtlich gewordenen lukullischen Üppigkeit an des-
sen römischen Namensgeber zu erinnern. Lucius Licinius Lucullus, ein etwas äl-
terer Zeitgenosse Senecas, inszeniert pompöse Gelage und kostspielige Festmah-
le, die allgemeines Aufsehen erregen. Die Tatsache, dass sein Name noch heute 
als Synonym für kulinarische Verausgabung und üppigen Schmaus gilt, scheint 
jedenfalls die Einschätzung zu bestätigen, »er habe sich durch seine Kochkunst 
größere Verdienste erworben als durch seine Eroberungen.«38 Nicht zu Unrecht 
wurde auf das bedenkliche Wertesystem der moralischen Verurteilung des Lukul-
lischen hingewiesen: »Seine Morde als Feldherr bleiben regelmäßig unerwähnt, 
wenn ihm am Zeug geflickt wird. Allem Anschein nach wiegen Sünden bei Tisch 
ungleich schwerer als Sünden auf dem Schlachtfeld. Das bleibt ein höchst be-

37 | Friedländer notier t hier einschränkend, dass der Tafelluxus in Rom während der 

Periode von Augustus bis Vespasian zwar einen sehr hohen Grad erreicht hatte, jedoch 

weder so ausschweifend und ungeheuerlich noch so alltäglich und allgemein gewesen sei, 

wie man nach Senecas übertreibenden Äußerungen zu glauben neigt; vgl. Friedlaender, 

Sittengeschichte Roms, 628.

38 | Anthus, Vorlesungen zur Esskunst, 115f.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Das har te Brot stoischer Tugenden 119

denklicher Irrtum der ›Moral‹.«39 Obschon Lucullus, entsprechend seines krie-
gerisch erbeuteten Reichtums, die lukullischen Genüsse bis zu dem exklusiven 
Grad eines für den durchschnittlichen Bürger unerreichbaren Luxus steigert, 
spiegelt sich in seiner Feinschmeckerei gleichwohl die große gesellschaftliche Be-
deutung wider, die das Essen in der römischen Ära erlangt. 

Zwar sieht die gewöhnliche Versorgungslage und Alltagsküche des römischen 
Volkes oft nicht mehr vor als Brot oder dicken Mehlbrei (puls), mit ein wenig Ge-
müse, meist preisgünstigen Kohl (holus) neben Bohnen, Erbsen und Linsen.40 
Doch leben die Römer des ersten nachchristlichen Jahrhunderts – mit zunehmen-
dem Wohlstand – nach den Gebräuchen, die heute allgemein für ›typisch römisch‹ 
gelten: Ausgedehnte Ess- und Trink-Gelage (wobei Gelage mitunter nur das da-
mals übliche Liegen zu Tische meint) werden als wesentliche Praxisformen einer 
Lebensästhetik kultiviert, die bei den stoischen Philosophen auf totale Ablehnung 
stößt und unter den römischen Satirikern zum bevorzugten Gemeinplatz wird. So 
ist mit dem Gastmahl des Trimalchio an die literarische Überzeichnung der popu-
lären Mahlkultur des antiken Roms zu erinnern, mit der Senecas Zeitgenosse Pe-
tronius das als eine bloße förmliche Verfehlung (von an sich gut geheißenen Ess-
sitten) persifliert, was gerade von der Sittenstrenge des Stoizismus bekämpft wird.

Petronius’ Satire beschreibt einen Emporkömmling namens Trimalchio, ein 
zu Geld gekommener früherer Sklave, der aus Renommiersucht ein pompöses 
Gastmahl veranstaltet, das weniger durch seinen Wohlgeschmack als durch die 
ästhetische Raffinesse der dargebotenen Köstlichkeiten spektakulär in Szene ge-
setzt wird. Nach ohnehin schon reichlichen Vorspeisen und Zwischengerichten 
wird schließlich als erste Hauptspeise (caput cenae) eine Platte serviert, »auf der 
ein Keiler erster Größenordnung lag, und zwar mit einer Freiheitsmütze und so, 
dass an seinen Gewehren zwei Körbchen aus geflochtenem Palmbast hingen, das 
eine mit syrischen, das andere mit ägyptischen Datteln gefüllt. Rings herum aber 
waren winzige, aus Knusperteig bereitete Ferkel so gelegt, als ob sie sich nach den 
Zitzen drängten, um anzudeuten, ein Mutterschwein sei aufgetischt.«41 Darauf-
hin tritt ein bärtiger Riese als Zerleger auf, der mit seinem Hirschfänger »tüchtig 
in die Flanke des Tieres stößt«, worauf plötzlich Krammetsvögel aus dem Riss 
des falschen Keilers hochfliegen. Nach dem rein symbolisch gefüllten Keiler wird 
nun ein echtes porcus Troianus aufgetragen, das den ganzen Tisch in Anspruch 
nimmt. Der Koch ergreift ein Schlachtmesser und schneitet der Sau in vorsich-
tiger Manipulation »hüben und drüben den Bauch« auf. Augenblicklich geben 
die Ritze einem Druck nach, weiten sich und lassen »Bratwürste mit Plunzen 
hervorkullern«.42

39 | Herrmann, Schlemmermahl und Schlangenfrass, 134.

40 | Vgl. Weeber, Alltag im Alten Rom.

41 | Petronius, Trimalchio, 40, 3ff.

42 | Ebd., 49, 1ff.; vgl. Bahr, Die Sprache des Gastes.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens120

Der Sinn der satirisch karikierten Erlebnisgastronomie ist offenkundig: Ein 
Neureicher, ein Parvenü und Anfänger in der Kunst des Essens prahlt gegen-
über seinen zwielichtigen Tafelgästen mit den ein ums andere Mal aufgetragenen 
Leckerbissen und mit einem entsprechenden Ambiente, das einzig und allein 
den unkultivierten und letztlich stillosen Geist des Gastgebers Trimalchio wi-
derspiegelt, nur gastronomisierten Reichtum zur Schau stellen zu wollen anstatt 
das gemeinschaftliche Mahl als eine unspektakuläre Lebenskunst zu zelebrie-
ren. Petronius malt in seinem üppig gestalteten Sittengemälde die lukullischen 
Schmausereien seines Milieus nur satirisch aus, insofern stimmt es, zu sagen: 
»Die bittere Ironie der Erzählung zielt ganz eindeutig auf die Halbbildung, die 
millionenschwere Kulturlosigkeit und die immer wieder vorkommenden Ausrut-
scher ins Ordinäre des Parvenüs Trimalchio.«43 Aber trotz oder gerade mithilfe 
dieser satirischen Übertreibung lässt Petronius’ Gastmahl-Darstellung indirekt 
erkennen, welchen zentralen (gastrosophischen) Stellenwert die römische Ess-
kultur einer alltagsethischen Mahlpraxis und dem konvivialen Glücksideal eines 
Mahlgemeinschaftslebens beimaß.44

Entgegen dieser populär-poetischen Wertschätzung der kulinarischen Le-
bensfreuden thematisiert Seneca, darin den platonischen und aristotelischen 
Ernährungsdiskurs folgend, die gesellschaftlichen, ökonomischen und medizi-
nischen Folgeerscheinungen dieses Wohllebens. Unter einem ökonomischen Ge-
sichtspunkt spricht der Stoiker die expansive Dynamik des Wirtschaftsprozesses 
der römischen Konsumgesellschaft an. »Von überall her«, so seine philosophisch-
ökonomische Kritik, »bringt man zusammen, was nur immer der kecke Gaumen 
kennt. Was der durch Leckereien zerrüttete Magen kaum vertragen kann, wird 
vom entferntesten Ozean herbeigeschafft.«45 Tatsächlich kommen bereits um-
weltethische Bedenken gegenüber der Naturzerstörung zu Wort, wenn der Res-
sourcenhunger im Dienste eines, obschon durch Leckereien zerrütteten, nichts-
destoweniger unersättlichen Magens als Grund für den Raubbau an den Wäldern 
und für das rücksichtslose Ausbeuten der Fischbestände verurteilt wird. Dement-
sprechend ist die grenzenlose Konsumsucht »die Verwüsterin der Landstriche 
und des Meeres«.46 

Indessen vertieft Senecas Philosophie die umweltethische Problematik dieser 
Naturausbeutung nicht weiter. Gleichwohl ist in diesem Zusammenhang an den 
römischen Imperialismus zu denken, dessen kriegerischen und weltwirtschaftli-
chen Aktivitäten dem römischen Reich ermöglichten, innerhalb der Küstenregio-
nen des Mittelmeerraums und über den ausgedehnten Handel mit überseeischen 

43 | Fellmeth, Brot und Politik, 97.

44 | Petronius’ Mythogastrosophie dient dem einflussreichsten Renaissance-Schrif tstel-

ler Francois Rabelais als Vorbild für dessen üppige Schlaraffenlanderzählung Gargantua 

und Pantagruel.

45 | Seneca, Helvia IX, 10.

46 | Seneca, Über Ethik, 95. Brief, 15ff.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Das har te Brot stoischer Tugenden 121

Ländern einen kulturellen Transfer von neuartigen Lebensmitteln, Gerichten, 
Speisekombinationen, Zubereitungsmethoden entstehen zu lassen und in Gang 
zu halten.47 Stärker als die ökologischen und wirtschaftlichen Hintergründe des 
gesellschaftlichen Konsumlebens stellt Seneca dessen gesundheitliche Auswir-
kungen in den Mittelpunkt seiner Kritik. »Wie sehr haben Gesundheitsschäden 
zugenommen!«, lautet folglich seine diätetische Diagnose. »Das sind die Zinsen, 
die wir für unsere maß- und rücksichtslose Gier nach Sinnenfreuden zu entrichten 
haben.« (Ebd., 23) In Briefen an seinen Freund Lucilius wird moniert: »Über die 
Unzahl der Krankheiten brauchst du dich nicht zu wundern: Zähle die Köche!«48 

Dennoch scheinen nicht so sehr die vielen Köche und die üppige Speiseaus-
wahl das Problem zu sein, sondern die raffinierte und hochverarbeitende Zu-
bereitungsart der Nahrungsmittel. Eine ausgeklügelte und zu Genusssucht ver-
führenden Gastronomie, die »tausend Leckerbissen erfunden hat, um die Gier 
zu erregen«, sorgt für »einen zum Platzen vollen Bauch«, der sich zum eigenen 
Schaden angewöhnt hat, mehr aufzunehmen, als ihm gut tut. Die zunehmenden 
ernährungsbedingten Gesundheitsschäden rühren demnach aus der physiologi-
schen Unbekömmlichkeit und der trophologischen Minderwertigkeit oder ein-
fach aus der schlechten Verdaulichkeit der Produkte her, die der Qualität und 
der Vollwertigkeit der verwendeten Nahrungsmittel wenig Beachtung schenkt 
zugunsten deren schönen Scheins. Ansonsten sei klar, so der philosophische 
Ernährungswissenschaftler Seneca, dass sich ungleichartige Speisen »unmög-
lich vertragen« können und sie, wenn man sie verschlungen habe, wegen ihrer 
verschiedenartigen Wirkung »schlecht verdaut« werden. So begründet er das 
Schlechte der vorherrschenden Ernährungspraktiken, neben ihren ökonomischen 
und ökologischen Folgen und ihrer kulinarisch-ästhetischen Verfälschungen, mit 
den an ihnen ablesbaren Begleiterscheinungen einer physisch schädlichen Über-
sättigung und Fehlernährung. Als empirischen Beleg für dieses Urteil bietet er 
Befunde ernährungsbedingter Pathologien und beschreibt deren wechselvollen 
Verlauf und vielfältigen Symptome. (Vgl. ebd., 19) 

Die aufgestellte Liste solcher beschwerlichen und leidvollen Dystrophie klingt 
wie ein Auszug aus aktuellen Gesundheitsberichten: Innere Geschwüre der Aus-
scheidungsorgane, gichtige Finger wegen Versteifung von Gelenken sowie Läh-
mung empfindungslos gewordener Muskeln oder ihr unausgesetztes Zucken und 
Zittern, Magerkeit wegen Magenbeschwerden, Flüssigkeitsansammlung überall 
in der Haut, Gelbsucht, Schwindelanfälle, Blässe weindurchtränkter Muskeln, 
Gesichtsverfärbung, Gewebebrand [Nekrose, Dermitis], Augen- und Ohrenlei-
den und bohrende Schmerzen eines überreizten Gehirns. (Vgl. ebd., 16) Mit der 
letztgenannten Begleiterscheinung einer schlechten Ernährung, den bohrenden 
Schmerzen eines überreizten Gehirns, erwähnt Seneca eine »Strafe für Genuss-
sucht«, auf die auch andere Autoren zu sprechen kommen. So berücksichtigt 

47 | Vgl. Weeber, Luxus im alten Rom; Friedlaender, Sittengeschichte Roms, 624ff.

48 | Seneca, Über Ethik, 95. Brief, 23.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens122

auch der römische Arzt Galen den Einfluss des Essens auf die geistige Gesund-
heit.49 Die Kenntnis einer gesunden Diät würde den Menschen für das Leben 
daher großen Nutzen bringen und die Fähigkeiten ihres ›höheren‹ Seelenteils, die 
Verstands- und Einbildungskräfte, verbessern.50 

Der Moralist Plutarch geht noch einen Schritt weiter und hebt das physisch-
moralische Kontinuum zwischen unvernünftigen Ernährungsgewohnheiten und 
geistigem Verfall hervor. Daher wirke sich eine schlechte Esskultur physiologisch 
entsprechend schlecht auf einen ›gesunden Menschenverstand‹ aus, so dass ein 
schlechter Geschmack der Esssitten folglich den moralischen Gesundheitszu-
stand seines Wahrnehmungsvermögens und seiner Erkenntniskräfte beraube. 
»Die Sinnesorgane werden nämlich«, so Plutarch, »alle miteinander krank, sie 
werden gemeinsam zur Zügellosigkeit überredet und für diese gewonnen, wenn 
sie das natürliche Maß nicht mehr einhalten.«51 

Die hier von Plutarch, Galen und Seneca geäußerte Beunruhigung, dass fal-
sche Ernährungspraktiken auch moralische und physische Krankheiten des Geis-
tes mit sich bringen können, knüpft an das (sogar von extremen Rationalisten wie 
Platon oder Descartes) eingeräumte Zugeständnis einer irreduziblen Einheit von 
menschlichem Geist und dem sich ernährenden Körper an. Nicht nur beeinflusst 
der Geist den Körper, auch das einverleibte Essen das Denken. Dieses physisch-
moralische Kontinuum zwischen Denken und Essen lässt sich als Indiz für den 
gastrosophischen Verdacht nehmen, dass eine Fehlernährung durchaus für den 
Geist und das Denken schlecht sein kann, und dass sich eine schlechte Ernäh-
rungsweise mitunter in einem schlechten Ernährungsdenken vergeistigt.

49 | Vgl. Wöhrle, Studien zur Theorie der antiken Gesundheitslehre, 225.

50 | Der tragische ›Fall Nietzsche‹, die bohrenden Schmerzen seines überreizten und bis 

zur völligen Demenz erkrankten Gehirns, ist hier für das vielleicht nur bekannteste Beispiel 

– und seine ›Gastrosophie‹ der bewusste Versuch, diesen leidvollen Zustand durch eine 

»Vernunft in der Küche« zu verändern (siehe II.5). 

51 | Plutarch, Tischgespräche, 145. Für Plutarch ist dieser moralisch-physische Wahnsinn 

der Sinne die angebliche Ursache des allgemeinen Verfalls des kulturellen Lebens und 

dessen traditioneller Werte: »So zerrüttet das erkrankte Gehör den Sinn für musische 

Bildung, woraufhin der verweichlichte und entfesselte Sinn nach schimpflichen Genüssen 

und weibischem Nervenkitzel begehrt. Auf diese Weise wird der Gesichtssinn dazu 

gebracht, sich nicht mehr an Kriegstänzen, Schattenboxen und kunstvollen Tänzen zu 

er freuen, auch nicht an Skulpturen und Bildern, sondern Mord und Totschlag von Menschen, 

Verwundungen und rohe Kämpfe als das wertvollste Schauspiel überhaupt anzusehen. 

So folgen den widergesetzliche Mählern zügellose Hörstücke, den schamlosen Melodien 

und Liedern aus der Ar t geschlagene Schauspiele und schließlich den unkultivier ten 

Schauspielen eine Unempfindlichkeit und Rohheit gegenüber anderen Menschen.« Vgl. 

Plutarch, Zwei Traktate vom Fleischessen.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Das har te Brot stoischer Tugenden 123

E x tr abeil age: Galens Diäte tik

Angesichts des hohen Standes an ernährungsbedingten Zivilisations-
krankheiten wundert es nicht, dass der römische Zeitgeist mit Clau-
dius Galen einen der berühmtesten Ärzte hervorgebracht hat. Er gilt 
als der namhafteste Nachfolger des Griechen Hippokrates, des antiken 
Begründers der Diätetik, über die noch ausführlich (II.2) zu sprechen 
sein wird. In Rom wirkend, entwickelt Galen eine Gesundheitslehre, die 
Ernährungsfragen eine wesentliche Bedeutung beimisst, wobei seine 
diätetischen Schriften weitestgehend der hippokratischen Schulmedizin 
folgen.52 Er systematisiert und erweitert die verschiedenen Stränge der 
griechischen Philosophie und Medizin zu einem Gesundheitsverständ-
nis, das auf den Zustand natürlicher Körperkräfte und auf die Erhaltung 
der gesunden Säftemischungen ausgerichtet ist, was die Kanonisierung 
einer säftetheoretischen Medizin vorantreibt.53 
Dennoch führt Galen eine grundlegende Neuerung in die medizinische 
Diätetik ein: Als einer leichten und steten Abweichung vom Ideal der 
Eukrasie (i.S. eines richtigen Säftehaushalts und rundum gesunden Kör-
perzustandes) räumt er die Möglichkeit einer »gesunden Dyskrasie« ein, 
»wenn noch keine Funktion des Körpers deutlich geschädigt ist.«54 Dem-
nach gibt es nicht nur den Zustand entweder einer völligen Gesundheit 
oder der manifesten Krankheit; stattdessen und weit wahrscheinlicher 
kann sich der gesunde Mensch in einer »neutralen« Körperverfassung 
befinden, eines weder (lat. ne) ganz gesunden noch (lat. utrum) ganz 
kranken Zustands. Dieser neutrale Gesundheitsbegriff liegt der moder-
nen Vorstellung des Gesundseins als eines unauffälligen Funktionierens 
oder »Schweigens der Organe« zugrunde.55 Bereits Galen definiert also 
Gesundheit als einen »Zustand, in dem wir weder Schmerzen leiden 
noch im Gebrauch der Lebenskräfte behindert sind.«56 
Ansonsten treibt der römische Arzt die Anwendung des humoraltheo-
retischen Schematismus vor. Besonders deutlich wird dies in seiner 
Abhandlung Über die Kräfte der Nahrungsmittel, in der die verschiede-
nen Schriften u.a. von Hippokrates, Mnesitheos, Dieuches, Diokles und 
Herakleides zusammengetragen werden. Der Autor fügt der bereits be-
stehenden Diätetik keine nennenswerten neuen Erkenntnisse hinzu, 
stattdessen wird der phänomenologische Ansatz der hippokratischen 
Trophologie durch taxinomische Anordnungen ersetzt. Die Bedeutung 

52 | Vgl. Wöhrle, Studien zur Theorie der antiken Gesundheitslehre, 213-248.

53 | Vgl. Bergdolt, Leib und Seele, 107.

54 | Galen, De temperamentis II,4, 609.

55 | Vgl. Gadamer, Was ist Heilkunst.

56 | Galen, De sanitate tuenda I,5, 18.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens124

der einzelnen Nahrungsmittel wird strikt säftetheoretisch bestimmt und 
ihre diätische Wertigkeit hinsichtlich der Axiome Feuchtigkeit – Tro-
ckenheit, Wärme – Kälte, Zähigkeit – Flüssigkeit klassifiziert. In um-
fangreichen Darstellungen geht Galen alle tierischen und pflanzlichen 
Nahrungsmittel nach diesem Muster durch. 
So wird zum Beispiel Rindfleisch gegenüber Schweinefleisch als trocke-
ner bezeichnet. Gehirn bilde Schleim und dicke Säfte, ebenso die Leber; 
saure Milch sei kalt und mache dicke Säfte, Käse sei scharf und warm. 
Hart gekochte Eier seien schwer verdaulich und machen dicke Nahrung. 
Honig sei warm, daher gut für alte Leute und kalte Mischungen des Kör-
pers. Die besten Speisen hielten die Mitte zwischen den verdünnenden 
und verdickenden Nahrungsmitteln ein, etwa hartes Brot, Fleisch von 
Geflügel, viele Seefische. Gut seien auch Kürbis, Salat, Baumfrüchte, 
Gurken dagegen neigen zur Zersetzung im Magen, sie seien feucht, kalt 
und schleimig. Alle, deren Blut mehr dunkelgallig ist, bräuchten eine 
feuchte und warme Nahrung; alle, die bittergalliges (gelbgalliges) Blut 
hätten, eine feuchte und kühle Nahrung, die schleimartiges Blut haben, 
eine erwärmende und austrocknende Nahrung. Knoblauch, Zwiebeln, 
Kresse, Lauch, Senf würden die Körpersäfte verdünnen.57 
Auch die humoraltheoretischen Ratschläge von Athenaios spiegeln die 
Galensche Diätetik wider: Unter Einbeziehung der vier Jahreszeiten wer-
den für den Winter Nahrungsmittel empfohlen, welche »die von Kälte er-
starrten Körperteile erwärmen und die steif gewordenen Säfte lösen. Die 
Getränke seien Met, Honigwein, alter und wohlriechender Weißwein, 
überhaupt Substanzen, die Feuchtigkeit anzuziehen vermögen; doch ver-
mindere man die Menge des Getränks; die trockene Speise sei leicht her-
zustellen, gut gegoren, gut gekocht, rein, und sei mit Fenchel und Ammi 
gemischt. Man nehme als Küchenkräuter Kohl, Spargel, Lauch, zarte ge-
kochte Zwiebel und gekochten Meerrettich; als Fische Felsenfische, die 
sich leicht im Körper verteilen; als Fleisch Geflügel und, neben anderen 
Arten, Ziege und Jungschwein; als Saucen solche, die mit Pfeffer, Senf, 
Ölrauke, Garum und Essig bereitet sind.«58 
Galens Ernährungsmedizin sorgt dafür, dass sich die hippokratische 
Diätetik in den römischen Medizinschulen etabliert; sie setzt sich folg-
lich nicht der von Seneca vorgetragenen Kritik am ›Reparaturbetrieb‹ des 
zeitgenössischen Gesundheitswesens aus. Der Philosoph Seneca trägt, 
ähnlich wie bereits Platon, die wertekonservative Meinung vor, dass in 
früheren Zeiten »kein so aufwendiger ärztlicher Apparat, nicht so viele 
Instrumente und Arzneibüchsen vonnöten«59 gewesen wären, weil die 

57 | Vgl. Rothschuh, Konzepte der Medizin, 196f.

58 | Athenaios zitier t in Foucault, Die Sorge um sich, 137.

59 | Seneca, Über Ethik, 95. Brief, 19.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Das har te Brot stoischer Tugenden 125

Menschen gesünder gelebt und gegessen hätten, als sie dies heute tun. 
Aber auch der Ernährungsexperte Galen vermag mit seiner Gesundheits-
ratschlägen wenig Einfluss auf die allgemeinen Lebensgewohnheiten 
der Bevölkerung auszuüben, so dass die medizinische Diätetik genauso 
wenig wie die philosophische Diätmoral der Stoiker die römische Wohl-
standsschicht erreicht, um der grassierenden Unvernunft ihres in vieler-
lei Hinsicht schlechten Essens bessernd entgegenwirken zu können. 

Pflicht und Tugend der Unersät tlichkeit als Syndrom der 
gesellschaf tlichen Bulimie

Angesichts der gesellschaftlich vorherrschenden schlechten Esssitten bleibt Sene-
ca nur die resignative Feststellung: »So leiden wir eben infolge unseres neuen Le-
bensstils an neuartigen Erkrankungen.« (Ebd.) Die populäre Tendenz zur Über-
sättigung und Fettleibigkeit spiegelt sich im kulturellen Wandel des römischen 
Körperideals wider. Während die griechische Kultur den athletischen Muskelbau 
idealisierte, gilt den Römern Korpulenz und Leibesfülle als ein akzeptabler Zu-
stand des ›schönen Körpers‹. Mit anderen Worten, eine gewisse Dicklichkeit stößt 
im antiken Rom durchaus auf breite Akzeptanz. Eine gesellschaftliche Mode, die 
sich nicht zuletzt aus dem sozialen Distinktionswillen gegenüber den »abgema-
gerten Gestalten und Anhängern einer mysteriösen jüdischen Sekte, der Chris-
ten«, nährt.60 

Als eine sicherlich willkommene Rechtfertigung für diese Toleranz gegen-
über einem dicken Körper unterbreitet der römische Wissenschaftsautor Celsus 
seinem übergewichtigen Publikum den ungemein erleichternden Gedanke, dass 
Verfettung und Fettleibigkeit eine natürliche Ursache hätten – nämlich in einer 
zu schlaffen Haut.61 Folgerichtig sei nicht das eigene und selbst zu verantwor-
tende (und zu verändernde) Verhalten, sondern die von Anderen vorgegebene, 
vererbte Veranlagung entscheidend darüber, ob sich ein Bauch zum Platzen füllt 
oder nicht, wenn man mehr in ihn hineinstopft, als er verdaut bekommt. Da-
mit formuliert Celsus ein ätiologisches Konzept der Fettsucht (Adipositas oder 
Hypertrophie), das auf »endogene Faktoren« verweist und Übergewicht »eher als 
individuell unverschuldet« rechtfertigt. (Ebd.) 

Auf diese Weise wird die ebenso individuelle wie kollektive Ernährungsweise 
gegenüber der Möglichkeit einer gesundheitlichen Problematisierung entmora-
lisiert und nicht nach asketischen Idealen beurteilt. Celsus’ Kollege Galen hält 
dieser unendlichen Leichtigkeit des Dickseins eine andere Logik entgegen, indem 
er sich die Position der säftetheoretischen Medizin zu Eigen macht: Bei denk-
bar bester Körperkonstitution »verhält sich der genau richtig im Fleisch stehende 

60 | Didou-Manent/Ky/Robert, Dick oder dünn, 66.

61 | Vgl. Klotter, Mächtiges Fressen, 137.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens126

Körper so, dass er […] die Mitte zwischen Dürre und starkem Fleisch hält.« Außer-
dem betont der berühmte Hippokratiker, dass es zur Erhaltung der Gesundheit 
darum ginge, gegenüber »allen Übertreibungen« eine Ethik der Maßhaltung zu 
praktizieren.62 So lässt sich sagen, in dem Spannungsverhältnis zwischen Galens 
Diätetik und Senecas Diätmoral des Maßhaltens einerseits und Celsus’ speku-
lativen Biologisierung der Fettsucht andererseits spiegelt sich ein »zweigleisi-
ges Ätiologiemodell« der Dickleibigkeit wider, das seit der Spätantike bis in die 
Gegenwart das westliche Ernährungsdenken beherrscht.63

Im Zusammenhang mit einer diätetischen Problematisierung der Fettsucht 
und mit Blick auf die philosophische Genealogie der heutigen ›Essstörungen‹ ist 
die altrömische Praktik des Essenserbrechens oder Vomierens zu erwähnen, die 
kulturelle Analogien zum bulimischen Syndrom der Gegenwart herstellen hilft. 
Seneca thematisiert das Ambivalente in der Gewohnheit der Römer, mit Hilfe 
von Brechmitteln ein planmäßiges Erbrechen des Gegessenen hervorzurufen. 
Er sieht in dem Einsatz von Vomitiven (wie Federkiel, lauwarmes Wasser oder 
Wasser mit Salz) eine medizinisch sinnvolle Möglichkeit, sofern nur gelegentlich 
nach einem zu reichlichen Mahl, um gesundheitlich unerwünschten Folgen oder 
Übelkeit vorzubeugen, erbrochen wird. Ein jeder kennt, meint Seneca, die Män-
gel seiner Leibesbeschaffenheit und Verdauungskräfte; daher erleichtert der Eine 
den Magen durch Brechmittel, ein Anderer stärkt ihn durch reichliche Nahrung, 
ein Dritter leert und reinigt ihn durch Einschaltung eines Fastens. Friedländer 
weist darauf hin, dass sich Seneca mit seiner physiologischen Rechtfertigung die-
ser Art von situativer Bulimie auf eine lange Tradition stützen kann. So hätten 
die alten Ägypter, nach Herodot die gesündesten Menschen, in jedem Monat drei 
Tage hintereinander Brechmittel und Klistiere eingesetzt, und selbst Hippokrates 
empfiehlt das regelmäßige Purgieren auch durch Vomitive. Galen schließt sich 
auch in diesem Punkt seinem großen Vorgänger an und bestätigt Senecas Auf-
fassung, obschon Galen das Erbrechen eher vor als nach der Mahlzeit empfiehlt.64 

Abgesehen von dieser diätetisch legitimen und im Einzelfall gesundheitlich 
gebotenen Kombination von Fressen und Brechen prangert Seneca den häufige-
ren Fall des Missbrauches als offenkundigen Beweis für eine Sozialpathologie 
einer dekadenten Völlerei und Unersättlichkeit an. Ein bulimisches Symptom, 
das den gesellschaftlichen Zwang zu einem sowohl wirtschaftlichen als auch ess-
kulturellen Konsumismus zeige, bei dem »man sich erbricht, um essen zu kön-
nen, und isst, um sich zu erbrechen, und die Speisen, die man aus der ganzen 
Welt zusammensucht, nicht einmal der Verdauung würdigt.«65 Bei dieser, zwar 
von den stoischen Philosophen kritisierten, aber von Vielen kulturell praktizier-
ten, affirmativen Bulimie handelt es sich um die List einer Volkskrankheit: Der 

62 | Vgl. Galen, De sanitate tuenda I,6.

63 | Klotter, Mächtiges Fressen, 141.

64 | Vgl. Friedlaender, Sittengeschichte Roms, 632.

65 | Seneca, Helvia, IX, 10.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Das har te Brot stoischer Tugenden 127

›Normalität‹ einer gesundheitlich schädlichen Übersättigung im individuellen 
Selbstopfer einer essgestörten Existenz. Aber erst das Zusammenspiel von Fress- 
und Brechsucht ermöglicht jene sozialpathologische Konsumsucht, bei der trotz 
leidvoller Übersättigung ein unersättlicher Hunger fortbesteht. Von Senecas mo-
ralphilosophischem Standpunkt aus zeigt sich in dieser zivilisierten Völlerei das 
populäre Lebensprinzip und Glücksideal einer falsch erfüllten Essistenz, die bloß 
die gesellschaftliche Pflicht zu einem wirtschaftlich notwendigen Konsumzwang 
in die Tugend einer solchen Völlerei verkehrt. 

Im Sinne dieser sittlichen Verkehrung oder Perversion ist hier vom bulimi-
schen Syndrom eines verfehlten Wohllebens zu sprechen. Indessen sollte im Sit-
tenverfall des alten Roms nur das historisch bekannteste Beispiel für eine sol-
che vulgärgastrosophische Anthropophagie gesehen werden; Parallelen zu den 
gegenwärtigen Ernährungsverhältnissen liegen auf der Hand.66 Für den Kontext 
der römischen Gesellschaft insistiert der Historiker Friedländer allerdings zu-
recht auf eine Einschränkung der senecaischen Sozialkritik: »Die Äußerungen 
einiger zum Übertreiben und Generalisieren geneigter Schriftsteller berechtigen 
schwerlich zu dem Glauben, dass die ekelhafte Unsitte des täglichen Vomierens 
mit all ihren schlimmen und widerlichen Folgen auch nur in größeren Kreisen 
allgemein war, selbst in der Zeit der größten Schwelgerei, geschweige denn in 
einer späteren.«67 

Während in unserer Zeit die sozialpathologischen Strukturen einer fehlgelei-
teten Esskultur als ›Essstörungen‹ gänzlich psychologisiert und individualisiert 
werden, indem die kulturellen Hintergründe, die gesellschaftlichen Zusammen-
hänge und die ökonomischen Zwänge üblicherweise unthematisiert bleiben, 
wird der populäre ›schlechte Geschmack der Völlerei‹ in der römischen Antike 
nicht nur von Medizinern als unvernünftig problematisiert, sondern eben auch 
von Philosophen, wie Seneca und anderen Ethikern und wie vor ihnen schon 
Platon und Aristoteles, in den Blick genommen und als ein zentraler Faktor der 
moralisch fragwürdigen, gesellschaftlichen Lebensverhältnisse reflektiert. Im 
Vergleich dazu wird deutlich, in welchem Maße sich die gegenwärtige Philoso-
phie mit der Unvernunft des vorherrschenden Nahrungsdispositivs abfindet und 
sich mit einem schlechten Essen kritiklos zufrieden gibt. Ganz anders verhält 
es sich mit den klassischen Denkern, deren Schriften eine sozialphilosophische 
Problematisierung und eine moraltheoretische Sorge um die lebenskünstlerische 
Aufgabe einer vernünftigen Ernährung deutlich erkennen lassen. Freilich ist 
mit Blick auf die kaum wahrgenommene Geschichte (und Aktualität) des ernäh-
rungsphilosophischen Diskurses und dessen diätmoralischen Mainstream zum 

66 | Hans Jonas’ Verantwortungsethik aktualisier t die diätmoralische Kritik an der »Völle-

rei« als »sozialökonomischer Tugend und Pflicht« und mahnt eine »neue Frugalität in unsern 

Konsumgewohnheiten« durch »Zügelung der Genussgier« und »Mäßigung« an; vgl. Jonas, 

Prinzip Verantwortung, 175f.

67 | Friedlaender, Sittengeschichte Roms, 632.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens128

Stoizismus ein wesentlicher Punkt hervorzuheben: Trotz des philosophischen 
Nachdenkens über eine vernünftige Esspraxis nutzt Senecas Ernährungslehre 
die mithilfe der angeführten kulinarisch-ästhetischen, ökologischen, gesundheit-
lichen und gesellschaftlich-ökonomischen Argumenten solide begründete Kritik 
nicht dazu, eine gastrosophische Ethik eines allgemein besseren Essens zu ent-
werfen. Statt diese Chance zu nutzen, schießt Seneca (wie Jonas) mit seiner Kritik 
der schlechten Esssitten über das mögliche Ziel einer Gastrosophie hinaus und 
verschreibt sich der gegenteiligen Moral einer nicht weniger gestörten Esspraxis: 
Er schreibt das radikalisierte Ideal einer kulinarischen Selbstentsagung und einer 
diätmoralischen Magersucht als Gegenrezept zur populären Völlerei vor.

Anorek tische Mentalität der stoischen Selbstentsagung

Als ursächlicher Grund für die grassierende Unvernunft eines schlechten Es-
sens werden die Unbeherrschtheit der Genusslust und die Gier nach kulinari-
schen Vergnügen gegeißelt. So tadelt Musonius, er habe »nur ganz wenige Men-
schen gesehen, die darauf achteten, wie sie diesen Lüsten entgehen könnten. 
Sehe ich doch, dass die Meisten nach solchen Leckereien gieren […] und was ist 
denn Schlemmsucht anderes als völlige Unbeherrschtheit gegenüber Speise und 
Trank, wodurch die Menschen das Angenehme in der Nahrung dem Nützlichen 
vorziehen?«68 Mit seinem Urteil, dass einzig das maßvolle Essen ein moralisch 
vernünftiges Essen sei, äußert der römische Moralist vertraute Themen der klas-
sischen Diätphilosophie. Mit seiner Auffassung, »dass Anfang und Grundlage 
eines vernünftigen Lebens das Maßhalten bei Speise und Trank sei« (ebd., 279), 
wird deren asketisches Ideal aktualisiert. Mit anderen Worten, im Großen und 
Ganzen übernimmt die römliche Stoizismus die klassische Position einer Tu-
gendlehre des Genussverzichts. 

Und doch lässt sich eine gewisse Verschiebung des Schwerpunkts im diät-
moralischen Diskurs des ersten und zweiten Jahrhunderts n. Chr. feststellen. An 
einer lebensnahen Begebenheit veranschaulicht Seneca die Logik eines kulinari-
schen Stoizismus, deren alltagspraktische Strategie auch vorsieht, sich mit den 
vorherrschenden Vergnügen zu arrangieren. In der Vorbereitungszeit zu dem 
alljährlichen und größten römischen Volksfest, der Saturnalien, einer Feier zu 
Ehren des altitalischen Ackerbau-Gottes Saturnus, sieht der Sittenkritiker die 
Stadt in fieberhaften Vorfreude, um noch »fröhlicher zu speisen und die Toga ab-
zulegen«, als diesen Unsitten über das ganze Jahr hinweg ohnehin schon gefrönt 
wird. Seneca fragt sich in einem Brief an seinen Freund, ob es sinnvoll sei, sich 
»als einziger der Vergnügungen zu enthalten, wenn die ganze Menschenmenge 
ihnen verfallen ist«. Freilich wäre es in der Sache das moralisch Richtige, als Zei-
chen der eigenen Festigkeit und sittlichen Seelenstärke »den schmeichelhaften 

68 | Musonius, Wege zum Glück, 281f.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Das har te Brot stoischer Tugenden 129

Verlockungen eines ausschweifenden Lebens« fernzubleiben. Aber noch mehr 
sittliche Kraft stellt derjenige unter Beweis, so der römische Politiker, der sich 
von der prallen Realität dieser falschen Verhältnisse nicht absondert, sondern da-
ran teilnimmt, um zu beweisen, dass man auch »angesichts des trunkenen und 
sich erbrechenden Volkes nüchtern und enthaltsam« sein kann. Dadurch tut man 
»dasselbe, nicht jedoch auf dieselbe Weise«.69 

In dieser demonstrativen Enthaltsamkeit zeichnet sich ab, dass unter den 
Stoikern die Begründung und die Bestimmung der geforderten Mäßigkeit er-
kennbar anders auszufallen beginnt: An die Stelle einer strategischen Ökonomie 
der Esslust, die die Übermäßigkeit und Völlerei nicht weniger meidet als den 
Mangel und Verzicht (um das besagte bulimische Syndrom zu umgehen), wird 
eine anorektische Mentalität zum Programm. Diese ernährungsphilosophische 
Magersucht verpflichtet die Individuen dazu, ihre kulinarischen Bedürfnisse auf 
minimale Ansprüche zurückzuschrauben. Porphyrios verbindet das stoische Le-
bensideal mit einer freiwilligen Frugalität und einer tugendhaften Abstinenz, die 
sich in einem Geschmack der Notwendigkeit übt. »Mit vollem Recht«, so der Neo-
platoniker, »schließt die Vernunft das Viele und Überflüssige aus und beschränkt 
das Notwendige auf Weniges: Sie will nicht belästigt werden, indem sie mehr 
Bedürfnisse hat, sie will nicht mehr Dienerschaft, indem sie Aufwand macht, sie 
will nicht essen, um mehr Genüsse zu haben; sie will nicht viel genießen, um 
mehr der Ruhe pflegen zu müssen; sie will nicht fette Mahle halten, um schlaf-
trunkener zu werden; sie will nicht den Leib mästen, um die Fesseln nur stärker, 
sich selbst aber zum eigenen Berufe träge und schwächer zu machen!«70 

Diese genussfeindliche Vernunft zielt weniger auf den Widerstand gegenüber 
der Völlerei durch eine strategische Mäßigung als auf eine alltagskulturelle Ra-
dikalisierung gastrosophischer Selbstentfremdung qua kulinarischer Selbstent-
sagung: der ideellen Reduktion der ethischen Sorge um die richtige Ernährung 
und einer gut erfüllten Essistenz auf das diätmoralische Gebot einer beiläufigen 
›Befriedigung von Grundbedürfnissen‹. So rät Epiktet: »Was den Körper betrifft, 
ob es sich um Essen, Trinken, Kleidung, Wohnung oder Bedienung handelt, so 
befriedige nur das nackte Bedürfnis; was nur auf äußeren Glanz und Luxus ab-
zielt, das klammere völlig aus.«71 Ähnlich redet auch der römische Kaiser und phi-
losophische Stoiker Marc Aurel von der »Schwelgerei der Lüstlinge« und verliert 
ansonsten kaum ein Wort über solche unwichtigen und nur zur Selbsterhaltung 
notwendigen Dinge wie dem Essen. (Selbst der geistige Hunger, der akademische 
»Bücherdurst« fällt für Marc Aurel unter die Rubrik der »unnötigen Genüsse«). 
Auch Für Seneca steht hinsichtlich einer richtigen Haltung gegenüber der Er-
nährung fest: »Der Körper braucht nur wenig. Er möchte nicht frieren, möchte 
durch Nahrungsmittel Hunger und Durst stillen können, alle sonstigen Bedürf-

69 | Seneca, Über Ethik, 18. Brief, 4.

70 | Porphyrios, Enthaltsamkeit beseelter Wesen, 153f.

71 | Epiktet, Handbüchlein der Moral, 33.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens130

nisse dienen nur den Lastern, nicht den Bedürfnissen.«72 Die stoische Vernunft 
des kulinarischen Minimums und der diätmoralischen Reduktion des Sinns des 
Essens auf körperliche Bedürfnisbefriedigung wird von Senecas Ideal einer phi-
losophischen Hungerkunst am deutlichsten ausgesprochen. So stelle ein echter 
Stoiker die eigene »Geistesgröße« auf die Probe, indem er fastet und sich als Be-
weis seiner Enthaltsamkeit in der alltäglichen Lebensführung »mit kärglichs-
ter und einfachster Kost« zufrieden gebe – am besten mit einem »harten Stück 
Schwarzbrot«.73 Entsprechend schuldbewusst gesteht Marc Aurel den Genuss von 
frisch gebackenem Brot.74 

Tatsächlich rät Seneca seinem Freund Lucilius, sich an hartes Brot als einer 
genussverachtenden Lebensweise zu gewöhnen, um jederzeit auch ohne all die 
Bequemlichkeiten und ohne allen Luxus mit dem Wenigsten bestens auskom-
men zu können und die innere Sicherheit zu bewahren. Zur mentalen Einübung 
einer stoischen Magerküche empfiehlt er seinem Freund, einige Tage festzulegen, 
»an denen Du Dich von Deinem Wohlstand distanzierst und Dich mit dem Mi-
nimum anfreundest«, in der Absicht, »mit der Armut Umgang zu haben«. (Ebd., 
12) Damit diese kulinarische Armut und ernährungsphilosophische Anorektik 
eines vorsätzlichen Hungerns nicht als »Scherz« eines bloß sporadischen Fastens 
oder situativen Genussverzichts aufgefasst wird, sondern wirklich als ethische 
Form einer alltäglich praktizierten Esskultur Ernst genommen wird, soll diese 
Magerkeit an »drei oder vier, bisweilen auch an mehr Tagen« stattfinden. Wenn 
man diese Anweisungen erfüllt, dann, beteuert der Philosoph, hat das über die 
moralische Pflichterfüllung hinaus einen Gesundheitseffekt und außerdem noch 
beträchtliche ökonomische Vorteile durch die eingesparten Ausgaben. Wer wollte, 
könnte sich mit wenig Geld, mit nur zwei römischen »As«, billig sättigen und 
trotzdem guter Dinge sein. Schließlich würde sich der Hedonist Epikur, so Sene-
ca, in einem Brief bezüglich der eigenen Lebensgewohnheiten gegenüber einem 
Nacheiferer seiner Lehre rühmen, »dass er für seine Ernährung keinen ganzen 
As benötige, Metrodoros aber, der noch nicht so weit sei, einen ganzen.« 

Zweifelsohne wäre es ein grobes Missverständnis, in Seneca einen Epikureer 
zu vermuten. Seine Moraltheorie verweigert sich strikt dem epikureischen Ge-
danken, dass »das Essen den Maßstab für ihr Wohlsein abgibt«, wie er in seinen 
Ratschlägen zu einem »glücklichen Leben« klarstellt.75 Der römische Antigast-
rosoph will diesbezüglich keinerlei Missverständnisse aufkommen lassen: »Des 
Menschen Glück will ich, nicht des Magens.« (Ebd.) Es ist daher – schon mit 
Blick auf die epikureische Gastrosophie (siehe II.3) – an dieser Stelle hervorzu-
heben, dass die Mäßigung des Essvergnügens und die Strategie eines billigen 

72 | Seneca, Von der Tugend der Mäßigung, 277.

73 | Seneca, Über Ethik, 18. Brief 7.

74 | Vgl. Marc Aurel, Selbstbetrachtungen, III, 2.

75 | Seneca, Vom glückseligen Leben, 9.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Das har te Brot stoischer Tugenden 131

Einkaufens bei den Epikureern und Stoikern nicht denselben Sinn haben.76 Der 
wohlhabende Stoiker Seneca tut sich regelmäßig an einem harten Stück Schwarz-
brot gütlich, nicht um anderntags sich wieder guten Käse wohlschmecken zu las-
sen, wie es der nicht sonderlich begüterte Hedonist Epikur tut, der außerdem als 
Sokratiker weiß, dass weder Gutes teuer sein noch aber an gutem Essen gespart 
werden muss.77 Die argumentative Verschränkung von Ethik und Ökonomie, an 
die Seneca denkt, greift einer Moral der Billigkost vor, die darin besteht, freiwillig 
schlechter zu essen als nötig, um am Essen Geld zu sparen, weil dieses weniger 
wichtig sei als andere Dinge im Leben. Gleichzeitig verteidigt Seneca diese ge-
schmacklose Logik sogar als das eigentliche Gute, als den wahren Genuss: »Eine 
solche Kost glaubst Du, reicht nur zur Sättigung aus? Sie ist vielmehr sogar ein 
Genuss; ein Genuss allerdings, der nicht oberflächlich und flüchtig oder immer 
wieder auf Erneuerung angewiesen ist, sondern ein beständiger und zuverlässi-
ger.«78 Mit der rhetorischen Strategie, kulinarische Armut und den Geschmack 
des Billigen als die Ethik des Essens auszugeben, denken die Philosophen und 
später erst recht die religiösen Sittenlehrer eines asketischen, mental anorekti-
schen Ernährungsstils das reale Elend der eigenen Essistenz – theoretisch – weg. 
Es muss daher nicht verwundern, wenn noch Kant, der große Idealist und Ver-
fechter der menschlichen Würde, die bürgerliche Gesellschaft darüber aufklärt, 
dass Hunger der beste Koch sei – und darin dem von ihm hoch geschätzten Sene-
ca nacheifert. (Siehe I.7) 

Die stoische Ernährungslehre heißt die funktionelle Sättigung durch hartes 
Brot, die einförmige und unvermischte Kost gut. »Freilich«, so schreibt Seneca 
in einem Anflug eines Zweifels gegenüber diesem kulinarisch verkümmerten 
Geschmackssinn, »Wasser, Gerstenbrei oder ein Bissen Gerstenbrot sind eine 
angenehme Sache«. (Ebd., 10) Doch es bleibt dabei: Die alltägliche Diät einer 
freiwilligen gastrosophischen Selbstlosigkeit und die Kultur eines verdrängten 
Essvergnügens müssen nicht schmecken – und sollen dies auch nicht. Denn ge-
mäß der stoischen Tugendlehre soll es in den täglichen Dingen der Ernährung 
schlechterdings nicht auf Geschmack und eine entsprechend gute Küche ankom-
men. Der »höchste Genuss« sei nicht im kulinarischen Selbstgenuss zu suchen, 
sondern im Gegenteil in der philosophischen Magersucht, deren Ideal einer rich-

76 | Vgl. Foucault, Die Sorge um sich, 82.

77 | Die Paradoxie, dass sich Seneca selbst wiederholt auf Epikur beruft, um seine Ernäh-

rungslehre zu begründen, ist ihm selbstverständlich nicht entgangen. Zur Rechtfer tigung 

führt Seneca in einem seiner Briefe (Über Ethik, 18. Brief, 9) an, dieser »bekannte Meister 

des Lebensgenusses« sei seiner Meinung nach in Wahrheit ein vor treffliches Beispiel für 

eine Praxis der sparsamen Küche. Denn Epikur habe sich mit einfacher Ration den Hunger 

gestillt, um zu sehen, ob dem Wohl in seiner höchsten Vollendung etwas abgehe, oder wie 

viel ihm abgebe, und ob es wert sei, dass man diese abgetane Lust mit großem Zwang 

erkaufe.

78 | Seneca, Über Ethik, 18. Brief, 12.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens132

tigen Diät letztlich sogar gesundheitliche Gesichtspunkte egal sind. Denn das 
stoische Lebensideal der Ataraxie, der Unerschütterlichkeit des Gemüts und der 
Verachtung des Körpers, fordert eine Gleichgültigkeit gegenüber dem leiblichen 
(Wohl-)Leben. Marc Aurel wiederholt die sarkastische Äußerung des frühen Stoi-
kers Chrysipp, der zur Verteidigung seiner Apathie gegenüber der körperlichen 
Gesundheit einwendet, dass auch »Hippokrates, der so viele Krankheiten geheilt 
hatte, selbst krank wurde und starb«.79 

Welch ein ›Argument‹. Ähnlich vertritt auch Seneca, dass Gesundheit oder 
Krankheit keine moralischen Güter sind, die in irgendeiner Form zur Glückselig-
keit beitragen; sie gehören zu den unwichtigen Dingen, den indifferentia‹ oder 
media.80 Diese indifferente Haltung gegenüber dem eigenen Körper, seinem ge-
sundheitlichen Zustand und seiner Bedürftigkeit, erinnert an die rationalistische 
Anthropologie Platons, die den Leib letztlich nur als Mittel für die vermeintlich 
wichtigeren Lebenszwecke betrachtet. Und doch drückt sich hier eine Verschie-
bung der philosophischen Problematisierung der Natur des Menschen aus: Das 
stoische Vernunftideal einer richtigen Ernährung ist moralisch nicht in dem li-
beral (medial) diätetischen Sinne, dass es dem Körper zu seiner Gesundheit ver-
helfen will, sondern in einem rigoros diätmoralischen Sinne, insofern sie dazu 
anrät, im Umgang mit den körperlichen Dingen und den Lüsten des Gaumens 
eine unbedingte Asketik walten zu lassen. Was die magersüchtige Forderung der 
stoischen Philosophie hervorruft, ist nicht so sehr die Sorge um das physische 
Wohl, es ist die Sorge um die ›sinnliche Unbeherrschtheit‹ und eine ›unvernünf-
tige Esslust‹ per se. Solchen Ess-kapaden wird das asketische Ideal entgegengehal-
ten, jeglichem kulinarischen Vergnügen zu entsagen, indem sich das moralische 
Individuum gegenüber dem alltäglichen Nahrungsgeschehen möglichst gleich-
gültig (indifferent) und anspruchslos (funktionell) verhält.

Plutarchs Tischgespr äch

Dass aber die Radikalisierung der griechischen Diätmoral zu Zeiten von Seneca, 
Epiktet und Marc Aurel keineswegs selbstverständlich ist (im Unterschied zur 
späteren christlichen Haltung gegenüber den Dingen des Essens), zeigt sich an 
der Unentschiedenheit des philosophischen Selbstverständnisses, wie man am 
besten isst. Beispielsweise scheint der römische Moralist Plutarch durchaus an 
eine stoische Lebenskunst des Essens zu denken, die von einem streng asketi-
schen Stoizismus abweicht. In den Ausführungen seiner Tischgespräche wird ein 
lehrreicher Dialog über die umstrittene Eindeutigkeit dargestellt, in der die stoi-
sche Ethik um die Allgemeinverbindlichkeit ihrer Auffassung von einer guten 
Esskultur ringt: Der griechischen Tradition der Symposion-Literatur entspre-

79 | Aurel, Selbstbetrachtungen, III, 3.

80 | Vgl. Über Ethik, 82. Brief, 10ff.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Das har te Brot stoischer Tugenden 133

chend, lässt der Autor im Rahmen eines Gastmahls, das sich im Hause des Arztes 
Philon abspielt, die Tafelgäste darüber diskutieren, ob eine vernünftige Ernäh-
rungsweise der Praxis eines »einfachen« oder »genussvollen« Essens entspricht. 

Ausgangspunkt des Disputs ist der erwartungsgemäße Sachverhalt, dass ein 
Gast namens Philinus für sich und seinen kleinen Sohn nichts weiter an Speisen 
will außer »Brot« – um sich symbolisch zugespitzt als Repräsentant der stoischen 
Antikulinarik zu erkennen zu geben.81 Mit diesem Wunsch enthält sich der an-
scheinend ernährungsbewusste Vater auch der »prächtigen Bewirtung«, die der 
gastgebende Arzt gerade auftischt, um seinen Freunden etwas Gutes zu tun. Der 
Dialog nimmt seinen Lauf dadurch, dass ein anderer Gast, namens Markion, der 
von Philinus vertretenen frugalen Ernährungsmoral widerspricht. Dieser Marki-
on wendet sich an den Gastgeber mit den Worten: »Wahrlich, sagte er, Philinus 
vereitelt dir die ganze Zubereitung, indem er die Gäste in Furcht setzt und vom 
Genusse abschreckt.« (Ebd., 135) Damit diese genussfeindliche Abschreckung 
nicht dazu führt, dass sich die Tischgesellschaft sofort auflöst, aus Furcht, etwas 
Grundfalsches und Verwerfliches zu tun, einigen sich die Gäste darauf, diese 
Streitfrage erst nach dem gemeinsamen Mahlgenuss auszutragen. – Eine ebenso 
quasi-gastrosophische wie strategisch-diätetische Entscheidung, in die Plutarch 
bewusst seine Vorstellung von vernünftigen Tischsitten einfließen lässt.82 

In dem anschließenden Tischgespräch beruft sich der strenge Stoiker Phili-
nus zur Begründung, warum er sich den dargebotenen köstlichen und verführe-
rischen Gerichten verweigert und stattdessen vermeintlich einfache und gesunde 
Speisen bevorzugt, gerade auf Philon, den Gastgeber. Dieser sollte »als Arzt« – so 
Philinus’ provokante Anspielung – selbstverständlich wissen, worin gutes Essen 
besteht, und deshalb auch wissen, dass die dargebotene volle Tafel ihr wider-
spricht. (Es sei denn, und wie sich zeigen wird, steuert Plutarchs Argumentation 
auf diese Pointe zu, es wäre denkbar, dass eine prächtige Bewirtung durchaus 
einen gesundheitlich unbedenklichen Genuss darstellt, so dass der Arzt Philon 
seine Gäste auf moralisch korrekte Weise prächtig bewirtet um ihres essisten-
ziellen Wohllebens willen.) Der ungnädige Gast moniert die »gemischten und 
mannigfaltigen Speisen, womit uns der Koch des Philon durch eine Kunst, die 
der seines Herrn so ganz zuwider ist, alldieweil vergiftet hat, indem er vermittelst 
der Neuheit und Abwechslung der Gerichte unseren Appetit immer von frischem 
erweckte, so dass er von einem zum andern unaufhaltsam fortgehen und zuletzt 
alle Schranken der Mäßigkeit und Genügsamkeit überschreiten musste.« (Ebd., 
137) 

Mit dieser Kritik bringt Philinus die geläufige Verurteilung der Haute Cuisine 
à la Apicius vor, die offenbar auch bei diesem Gastmahl zum Einsatz kommt. 

81 | Plutarch, Tischgespräche, 4. Buch, 134.

82 | In Plutarchs Regeln zur Erhaltung der Gesundheit ist nachzulesen, dass man während 

der Mahlzeiten sich nicht über allzu schwierige oder erregende Themen unterhalten solle, 

auch ermüdende Genussmittel seien zu vermeiden. 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens134

Jedenfalls will er unter einer rein kulinarischen Vernunft »keineswegs jene aus 
so vielerlei Ingredienzen zusammengesetzten Pasteten, Brühen und Suppen ver-
standen wissen, die freilich ganz überflüssig und entbehrlich sind.« (Ebd., 143) 
Indessen basiert die vom Stoiker Philinus geäußerte Kritik an der präsentierten 
Kochkunst nicht etwa auf kulinarisch-technischen oder geschmacksästhetischen 
Gründen. Entsprechend werden an dem »vielfachen Gemengsel« der prächtigen 
Bewirtung keineswegs die kulinarische Überkünstelung und der bloß symbo-
lische Geschmack problematisiert. Es werden ausschließlich gesundheitsmora-
lische, rein diätetische Einwände gegen ihre Appetitlichkeit und gleichzeitige 
Unverdaulichkeit angesprochen. Als Gegenmodell propagiert Philinus daher die 
ungemischte und einförmige Speise, weil sie am wenigsten schmecke und am 
leichtesten zu verdauen sei. (Vgl. ebd., 136) 

Die Konzeption des Dialogs zeigt, dass es Plutarch darum geht, diese genuss-
feindliche Position zu hinterfragen. So lässt er Philinus’ Widersacher Markion 
sagen, er sehe in einer solchen kulinarischen Asketik nur »die Behauptung ei-
niger Leute, dass man wie die Zikaden von Luft und Tau leben« solle. (Ebd., 135) 
Plutarch legt Markion eine Philosophie des Essens in den Mund, bei der die Äs-
thetik schmackhafter Speisen und die Diätetik einer gesunden, aber vielfältigen 
Kost eine Einheit bilden, anstatt sich gegenseitig auszuschließen. Er beruft sich 
für diese grundbegriffliche Verbindung des Guten mit dem gesundheitlich Nütz-
lichen auf Sokrates als Gewährsmann (ebd., 138) und widerspricht implizit der 
von Seneca vertretenen Tugendlehre der Stoiker, die das essistenziell Gute kate-
gorisch von der Lust trennt. Freilich lässt sich Plutarch in seiner Kritik an der ku-
linarischen Armut letztlich nicht von der gastrosophischen Geschmackästhetik 
der sokratischen Philosophie leiten. (Details dazu in II.1). Als Begründung seines 
Versuchs, der anorektischen Diätmoral seiner berühmteren Zeitgenossen Sene-
ca, Epiktet und Marc Aurel eine gemäßigtere Version entgegen zu halten, reicht 
ihm die noch vergleichsweise ›üppige‹ Diätküche Platons. Denn immerhin habe 
»auch Plato seinen braven und edlen Bürgern die Mannigfaltigkeit der Speisen 
verstattet, indem er ihnen Zwiebeln, Oliven, Kohl, Käse und allerhand andere 
Gerichte vorsetzt, ja ihnen nicht einmal den Genuß des Konfektes untersagt.« 
(Ebd., 143) 

Plutarch führt deshalb gegen die Behauptung des Philinus, dass ein aus ver-
schiedenartigen und vermischten Speisen bestehendes Essen schwer verdaulich 
sei und dass somit eine abwechslungsreiche und vielseitige Ernährungsweise 
entsprechend ungesund sei, in der Stimme des Markion an: Ganz im Gegenteil 
müsse gerade ein so vermischter und aus so vielerlei Teilen zusammengesetzter 
Körper wie der menschliche »den Stoff zu seiner Erhaltung eher aus einer man-
nigfaltigen als aus einer einfachen Materie sammeln« (ebd., 141). Außerdem reize 
die Verschiedenheit der Gerichte den Appetit nicht mehr als alles andere auch, 
denn »überhaupt alles Angenehme lockt uns an und verstärkt unseren Appetit 
zum Essen und Trinken.« Grundsätzlich gibt Plutarch zu bedenken, dass eine 
gesunde Diät nicht in der absoluten Vermeidung des Vergnügens bestehe, weil 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Das har te Brot stoischer Tugenden 135

jede Form der Sättigung mit Lust verbunden sei. »Deswegen machen wir«, ar-
gumentiert der gemäßigte Tischredner, der darin hippokratisches Gedankengut 
erkennen lässt, »nicht auch unseren Brei aus grobem Mehl, [deswegen] lassen wir 
nicht statt des Spargels wilden Lauch oder Disteln kochen, [deswegen] verban-
nen wir nicht diesen lieblichen uns entgegenduftenden Wein und trinken dafür 
saureren aus einem Fasse, das von einem Schwarm Fliegen umsummt wird.« 
(Ebd., 142) So wendet sich Plutarch gegen eine aus diätetischen Gründen radikale 
Asketik der kulinarischen Selbstentsagung und widerlegt die von Philinus vorge-
tragene Argumentation mit ihren eigenen Mitteln: Nicht die prächtige Bewirtung 
durch mannigfaltige und leckere Speisen sei schlecht, eher das einförmige und 
geschmacklose Essen sei ungesund und mithin führe eine mentale Anorektik 
gerade zu einer selbst verschuldeten Fehlernährung. 

Plutarch verteidigt daher die Auffassung, dass es eine vergleichsweise leichte 
Sache sei, dem unbekömmlichen Appetit zu widerstehen und dessen Übermaß 
einzuschränken. Anders aber verhält es sich mit der Maxime einer andauern-
den Enthaltung und einer Unterdrückung des natürlichen Appetits: Weit mehr 
als zu viel Genusssucht und zu viel lustvoller Appetit wirkt sich zu viel stoische 
Moral einer ideellen Magersucht und zu viel Asketik der kulinarischen Armut 
schädlich aus. Denn, so Plutarch, wenn der natürliche Appetit und die Genuss-
lust erst einmal nachlassen und so schwach werden, dass sie ihr Begehrungs-
vermögen (orexis) und ihre Willenskraft (praxis) verlieren, dann wird es schwer, 
diese wiederherzustellen. »Also ist eine vielfache Nahrung weit zuträglicher als 
eine einfache«, so die Schlussfolgerung, »weil es leichter ist, der Ausschweifung 
der Natur Einhalt zu tun als ihrer Entkräftung abzuhelfen.« (Ebd., 143) Als Fazit 
seiner Verteidigungsrede für eine platonische Diät erklärt Plutarch »die Meinung 
einiger, dass man die Überladung mehr fliehen müsse als den Mangel, für falsch 
und behaupte gerade das Gegenteil. Denn Überladung kann nur insofern scha-
den, wenn sie eine Unverdaulichkeit oder Krankheit erzeugt; der Mangel aber, 
wenn er auch sonst kein Übel anrichtet, ist schon an und für sich der Natur ganz 
zuwider.« (Ebd., 143)83 

83 | Plutarchs einflussreicher Ratgeber empfiehlt allerdings, schwere Kost nur mit größter 

Vorsicht zu genießen und Fleisch aus tierethischen Gründen möglichst überhaupt nicht. 

Milch hingegen wird als gesundes, hochwertiges Nahrungsmittel gerühmt, das die Natur 

selbst geschaffen habe. (Vgl. Plutarch, Regeln zur Erhaltung der Gesundheit, Sp. 789) 

Außerdem ist hier an seine ausgeprägte Vorliebe für »Seeprodukte« zu erinnern, die der 

Vegetarier nicht als Tier fleisch betrachtet. (Vgl. Plutarch, Tischgespräche, 4. Buch, 159f.) 

Ähnlich fällt auch die frühchristliche Speiseordnung des Kirchenvaters Clemens von Alex-

andrien aus: »Denn gibt es nicht innerhalb einer mäßigen Einfachheit eine Mannigfaltigkeit 

von gesunden Speisen: Gemüse, Wurzeln, Oliven, Kräuter, Milch, Käse, Obst und allerhand 

trockener Nahrungsmittel? – Unter Nahrungsmitteln sind diejenigen vorzuziehen, welche 

ohne Anwendung des Feuers unmittelbar genossen werden können, denn sie sind uns stets 

bereit und sind die einfachsten. – Demgemäß lebte der Apostel Matthäus von Samenkör-

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens136

So weiß sich Plutarchs Theorie des maßvollen Genusses im Sinne einer ›natür-
lichen Ernährung‹ dem stoischen Vernunftbegriff eines ›naturgemäßen Lebens‹ 
eher verpflichtet als alle jene Stoiker, welche das Gebot der kulinarischen Asketik 
in Richtung einer ernährungsphilosophischen Anorektik verschärfen. Und doch 
ist auch Plutarch – nicht zuletzt als Platoniker – zu einer tendenziellen Radikali-
sierung der klassischen Diätmoral bereit, die sich mit der Christianisierung der 
römischen Kultur weiter verstärkt. In De deo Socratis berichtet Plutarch von einer 
Übung der Entbehrung, bei der man sich zunächst durch intensive sportliche Be-
tätigung Appetit verschafft und sich dann zu Tische setzt, der mit den üppigsten 
Speisen beladen ist. Nachdem man sich an dieser ›Augenweide‹ eine Weile ›satt 
gesehen‹ hat, überlässt man sie den Dienern und begnügt sich selbst mit der dürf-
tigen Kost der Sklaven.84 Mit diesem Ideal einer permissiven Frugalität, bei der 
die Augen nicht mitessen, sondern nur sie – die visuellen Vergnügen an Symbol-
kost – sich sättigen sollen, nähert sich auch Plutarch letztlich der stoischen Weis-
heitslehre seiner Kollegen wieder an. Man kann in der mentalen Anorexie ihrer 
Ernährungslehre bereits die Vorboten jenes Programms einer »Abtötung des 
Fleisches«85, in Verbindung mit symbolischer Zukost, wahrnehmen, welche das 
christliche Moralsystem der abendländischen (Ess-)Kulturgeschichte vermacht 
hat. Wenigstens wird es einem schwerfallen, sich von Rumohrs Auffassung über-
reden zu lassen, die ethische »Vernachlässigung des Essens« sei nicht »in der 
Wirkung stoischer Weisheit« zu suchen.86 

Die Weisheit des römischen Stoizismus hat kaum leugbar ihren Teil zur phi-
losophischen Essstörung der westlichen Kultur beigetragen. – Allerdings nicht 
durch ihre gut begründete Kritik am kulinarischen Ästhetizismus der apicia-
nischen Kochkunst und am schlechten Geschmack einer Völlerei. Jedoch, und 
umso wirksamer, durch die verschlimmerte Degradierung einer möglichen gas-
trosophischen Lebenspraxis. Die philosophische Verachtung der kulinarischen 
Genüsse und sinnlichen Bedürfnisse verdichtet der Diätmoralist Epiktet zu jener 
degoutanten Devise für alle Lebenslagen – »Halte aus und enthalte dich!« –, die 
im Verlauf der unterirdischen Geschichte des abendländischen Zivilisationspro-
zesses, um mit Adorno und Horkheimer zu sprechen, zu trauriger Geschichts-
mächtigkeit gelangte.87 

nern, hartschaligen Früchten und Gemüse ohne Fleisch. Und Johannes, der die Mäßigkeit 

im äußersten Grade übte, aß Blattknospen und wilden Honig. – Die blutigen Opfer aber, 

glaube ich, wurden nur von den Menschen er funden, welche einen Vorwand suchten, um 

Fleisch zu essen, was sie auch ohne solche Abgötterei hätten haben können.« Vgl. Clemens 

von Alexandrien, Paidagogos II.

84 | Vgl. Plutarch zitier t in Foucault, Die Sorge um sich, 82.

85 | Foucault, Technologien des Selbst, 49.

86 | Vgl. Rumohr, Geist der Kochkunst, 27.

87 | Vgl. Horkheimer/Adorno, Dialektik der Aufklärung, 207.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Das har te Brot stoischer Tugenden 137

In dieser substine et abstine Mentalität schlägt die ethische Sorge um das schö-
ne Leben, die vita beata, die Seneca eigentlich lehren will, in ihr reales Gegenteil 
um: in die reine Beherrschung, Entsagung und Verarmung des essistenziellen 
Selbst. Wenn Aretaios im ersten Jahrhundert n. Chr. den Körper nur noch als 
»Schlamm und Dunkelheit« wahrzunehmen weiß, worin sich die menschliche 
Seele und Humanität verliere, dann verstärkt sich darin bereits spürbar die von 
Foucault beschriebene Tendenz zur sittenstrengen Pathologisierung der »sinn-
lichen Lüste des Fleisches«,88 in deren Geiste sich der christliche Moralkodex for-
miert und der Essensgenuss als Sündenpfuhl und Quelle allen Übels verteufelt 
wird. 

88 | Vgl. Foucault, Die Sorge um sich, 301.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839434369-004 - am 14.02.2026, 09:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

