
74 Paradoxa über Politik und Theater

II.3 Wie denken Sie darüber? Diderot und die Illusionen
der anderen

Der Fremde wußte nicht, was er davon denken sollte, daß offensichtlich kluge

Männer – zumindest nach ihremWesen, ihremAlter und der ihnen von allen

Seiten bezeugten Hochachtung zu urteilen – kaltblütig derartigen Unsinn

äußerten.113

In einer äußerst bemerkenswerten, da in vielerlei Hinsicht die Literatur der

Moderne antizipierenden kurzen Erzählung, die ebenfalls weitgehend als

Dialog gestaltet ist, verbindet Diderot virtuos Reisebericht, Fremdheitser-

fahrung und Autoritätskritik zu einer Parabel, die sich liest, als sei sie ein

Vorläufer der Romane von Franz Kafka.

Der Text endetmit der titelgebenden und gleichsam an die Leserin gerich-

teten Frage: »Wie denken Sie darüber?«114 Diese überraschendeWendung am

Schluss ist es, die eine ›dekonstruktive‹ Lektüre des Textes, wie sie etwa Mar-

co Baschera zum Paradox vorgelegt hat, geradezu heraufbeschwört. Dort wie-

derum heißt es in Bezug auf das rhetorische Mittel der Apostrophe115: »Der

Leser wird durch diese Anrede zu einer Figur des Textes, zu einem Zuschau-

er. […] Das erzählende ›Ich‹ bildet mit dem Leser zusammen eine Gemein-

schaft, vor deren Augen die erzählte Szene sich abspielt. […] Es fordert den

113 Denis Diderot:Wie denken Sie darüber?, in: ders.: Erzählungen und Gespräche, übers. von

Katharina Scheinfuß und mit einer Einführung von Victor Klemperer, Leipzig 1953,

S. 39-44. Hier S. 41. (Hervorh. S. Sch.)

114 Ebd. S. 44. In einer früheren deutschen Ausgabe lautet der Titel »Was halten Sie da-

von?«. Vgl. Denis Diderot:Was halten Sie davon?, in: ders.: Die Romane und Erzählungen,

Band II, übertragen von Hans Jacob und Else Hollander, mit einer Einführung von Otto

Flake, Potsdam/Berlin 1920, S. 1-6.

115 Dass die Anrede des Lesers streng genommenkeine oder nicht immer eineApostrophe

ist, sondern nur als solche ›empfunden‹ wird, vernachlässigen wir hier, da der ›Überra-

schungseffekt‹ an der hier behandelten Stelle offenkundig ist. Vgl. Gerd Ueding, Bernd

Steinbrink (Hg.): Grundriss der Rhetorik: Geschichte – Technik – Methode, Stuttgart 2005,

S. 323: »In der Literatur ist die direkte Anrede des Lesers an sich keine apostrophe; sie

wird jedoch als apostrophe empfunden, weil es überraschend (nicht gewöhnlich, nicht

normal) ist, wenn sich der Autor vom größeren, allgemeineren Publikum abzuwenden

scheint, um den Lesenden persönlich anzusprechen.«

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 75

›Leser-Zuschauer‹ auf, seinen aktiven Beitrag an der Entstehung von Sinn zu

leisten.«116

Diese Grenzüberschreitung erfolgt in der vorliegenden Erzählung noch

deutlicher als im Paradox, insofern der Text von der an die Leserin gerich-

teten Frage buchstäblich eingeklammert wird. Das Nachdenken und Urtei-

len über den erzählten Sachverhalt wird in Diderots Erzählung explizit der

Leserin überantwortet, doch wird dies erst am Ende deutlich, da die gleich-

lautende Überschrift zunächst auch auf eine Figurenrede verweisen könnte.

Jedoch, so heißt es in der Geschichte von dem Mann, der sich »an das Ufer

einer fremden Welt verschlagen«117 sieht: »Der Fremde wußte nicht, was er

davon denken sollte […].«118 Er wusste nicht, was er denken sollte, der Lese-

rin hingegen wird die Frage nach dem Wie des Denkens gestellt und damit

das Augenmerk vom nicht definierten Inhalt des Gedachten hin zu dessen –

ebenfalls undefinierter – Form gelenkt. Darüber hinaus wird die Verwirrung

des Fremden von einem von ihm wahrgenommenen, jedoch nicht benennba-

ren gesellschaftlichen Imperativ, einem von ihm gleichsam intuitiv erfassten

›Dispositiv‹119 hervorgerufen, denn »er wusste nicht, was er denken sollte«120.

Damit wird nicht zuletzt auf die mögliche Diskrepanz zwischen dem,was ge-

dacht werden soll, und dem, was eine konkrete Person, hier unser Fremder,

tatsächlich denkt, verwiesen.

Der von den Bewohnern der fremden Welt geäußerte ›Unsinn‹ zeichnet

sich dann auch vor allem deshalb als solcher aus, weil er der Leserin durch

die Augen des Fremden präsentiert wird. Dieser wundert sich darüber, dass

sich die Männer, die ihm begegnen, auf einen Geist als höchste Autorität be-

rufen und damit eine Metaphysik und religiöse Unterwerfung etablieren, die

er als Fremder offenbar nicht nachzuvollziehen in der Lage ist. Warum, das

erfahren wir nicht, doch sehen wir die ihm gänzlich fremde Welt aus sei-

ner von Verwirrung und Verwunderung geprägten Perspektive, in welche sich

zugleich Angst und Spott mischen. Erst am Ende wird die Leserin auch von

dieser vermittelnden Perspektive distanziert und von einem sich nun in den

116 Marco Baschera: Das dramatische Denken. Studien zur Beziehung von Theorie und Theater

anhand von I. Kants »Kritik der reinen Vernunft« und D. Diderots »Paradoxe sur le comédien«,

Heidelberg 1989, S. 50.

117 Diderot:Wie denken Sie darüber?, S. 39.

118 Ebd. S. 41.

119 Vgl. zu diesemBegriff Michel Foucault:Dispositive derMacht.Über Sexualität,Wissen und

Wahrheit, Berlin 1978.

120 Diderot:Wie denken Sie darüber?, S. 41. (Hervorh. S. Sch.)

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Paradoxa über Politik und Theater

Vordergrund drängenden Erzähler auf sich selbst zurückgeworfen:Wie denken

Sie darüber?

Der von Baschera in Bezug auf Diderots Paradox ins Spiel gebrachte

›Leser-Zuschauer‹ ist nicht bloß aufgefordert, einen aktiven Beitrag zur

Entstehung von Sinn zu leisten, sondern wird, wenn wir ihn uns auch für

diese Erzählung leihen, hier explizit damit konfrontiert, dass er selbst für

die Sinnentstehung sogar absolut notwendig ist. Rancières emanzipierter

Zuschauer, so lässt sich folgern, findet sich bei Diderot bereits als emanzi-

pierter Leser respektive emanzipierte Leserin und wird hier als solche von

ihm auch explizit thematisiert und favorisiert. Ob ein Text ›Sinn‹ hat, so lässt

sich Diderots Textstrategie rezeptionsästhetisch theoretisieren, entscheidet

letztlich die Leserin. Sie ist somit keine bloße Konsumentin, die dem Darge-

botenen ausgeliefert ist, sondern übt eine nicht zu unterschätzende Macht

aus, ist in dieser Hinsicht frei, sich ihres eigenen Verstandes zu bedienen,

das Sinnangebot mitunter auch zurückzuweisen.

Die drei Greise in Diderots Erzählung, auf welche der Fremde trifft, ver-

suchen gleichwohl, diesen vom Gegenteil zu überzeugen, nämlich von seiner

eigenen Unfreiheit:

»Sie sind nicht frei«, fuhr der Greis fort, »welch entsetzliche Lästerung! Be-

mühen Sie sich, diesen Irrtum rasch zu überwinden …« – »Lassen Sie ihn

reden«, raunte ihm sein Kollege zu, »und hüten Sie sich, an die Freiheit zu

glauben, denn damit würden Sie an der großen Güte des Geistes Zweifel äu-

ßern …«

»Im übrigen«, fuhr der erste mit bescheidener und schmeichlerischer Miene

fort, »bevor wir weiter gehen, sollen Sie wissen, daß man mich Hochwür-

den nennt. So hat es der gütige Geist befohlen, der mich eingesetzt hat,

die Durchführung seiner Gesetze zu überwachen. Im ganzen Land ist nur

ein Mann über uns drei gesetzt, deshalb hat ihn der höchste Geist den Die-

ner der Diener genannt, denn der höchste Geist ist voller Gerechtigkeit und

Weisheit und ist unfehlbar in seinem Urteil.«121

Auf diese Passage folgt die Verwirrung und Unschlüssigkeit des Fremden, die

der Erzähler mit der Beurteilung des Gesagten als ›Unsinn‹ erklärt. Wir er-

lauben uns hier als gedankliche Parenthese, diese Passage in die Gegenwart

zu übersetzen: Der ›gütige Geist‹ wäre dann nicht etwa mit einem Gott oder

121 Ebd. S. 40f.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 77

einer anderen tatsächlich religiösen Autoritätsinstanz zu substituieren, son-

dern mit dem allgegenwärtigen sogenannten ›freien Markt‹, mithin – noch

immer – mit Adam Smiths ›unsichtbarer Hand des Marktes‹.122

An der Passage aus Diderots Erzählung ist jedoch die explizite Verneinung

der Freiheit bemerkenswert. Die drei Greise erteilen der Vorstellung der Frei-

heit eine klare Absage und zeigen ihre autoritäre Haltung dadurch ganz offen,

obgleich sie den Fremden sehr höflich und zuvorkommend behandeln. Die-

sem bleibt schließlich keine andereWahl, als sich vordergründig, wie er selbst

behauptet, an seine neue Umgebung anzupassen, denn »[d]ie Unmöglichkeit,

die Insel zu verlassen, brachte ihn zu dem Entschluß, im großen ganzen so

zu handeln wie die anderen, obgleich er sich im Grunde nicht entschließen

konnte, ein Wort von all dem zu glauben, was man ihm als Glaubensregeln

erzählt hatte.«123

122 Es sei an dieser Stelle auch ausdrücklich auf die für unseren Zusammenhang recht auf-

schlussreiche Tatsache hingewiesen, dass das Bild der ›unsichtbaren Hand‹ in Smith‹

Werk an zwei prominenten Stellen auftritt, nämlich in der Theory of Moral Sentiments

und in An Inquiry into the Nature and Causes of the Wealth of Nations. Vgl. Adam Smith:

Theorie der ethischen Gefühle, auf der Grundlage der Übersetzung vonWalther Eckstein

neu hg. vonHorst D. Brandt, Hamburg 2010, S. 296: »Von einer unsichtbarenHandwer-

den sie [d.h. die Reichen, S. Sch.] dahin geführt, beinahedie gleicheVerteilungder zum

Leben notwendigen Güter zu verwirklichen, die zustandegekommen wäre, wenn die

Erde zu gleichen Teilen unter alle ihre Bewohner verteilt worden wäre; und so fördern

sie, ohne es zu beabsichtigen, ja ohne es zu wissen, das Interesse der Gesellschaft und

gewähren die Mittel zur Vermehrung der Gattung.« Sowie Adam Smith: Untersuchung

über Wesen und Ursachen des Reichtums der Völker, übers. von Monika Streissler, hg. und

eingel. von ErichW. Streissler, Tübingen 2012, S. 467: »Wenn er [d. i. der Unternehmer,

S. Sch.] die heimische Erwerbstätigkeit der ausländischen vorzieht, denkt er nur an sei-

ne eigene Sicherheit; undwenn er diese Erwerbstätigkeit so ausrichtet, daß die größte

Wertschöpfung erfolgt, denkt er nur an seinen eigenen Vorteil, und dabei wird er, wie

in vielen anderen Fällen auch, von einer unsichtbaren Hand geleitet, einem Zweck zu

dienen, der nicht in seiner Absicht lag.« Bezüglich einer Kritik des heutigen ökonomi-

schen Mainstreams, der sich noch immer auf dieses Bild beruft, und bezüglich dessen

weitreichendem Einfluss sei ferner auf Silja Graupes einschlägige Studie zum ideo-

logischen und manipulativen Gehalt ökonomischer Standard-Lehrbücher verwiesen:

Silja Graupe: Beeinflussung und Manipulation in der ökonomischen Bildung. Hintergründe

und Beispiele, hg. vom FGW – Forschungsinstitut für gesellschaftliche Weiterentwick-

lung e. V., Düsseldorf 2017.www.fgw-nrw.de/fileadmin/user_upload/NOED-Studie-05-

Graupe-A1-komplett-Web.pdf (zuletzt aufgerufen am 3.9.2020).

123 Diderot:Wie denken Sie darüber?, S. 43.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Paradoxa über Politik und Theater

Genau an diesem Punkt, also im Moment der scheinbaren gelungenen

Assimilation, wird er allerdings im Zustand eines »träumerischen Nachden-

kens« an das gegenüberliegende Ufer getrieben, wo er – »vielleicht«, wie es

heißt – doch noch jenen höchsten Geist trifft, an den er eigentlich gar nicht

glaubt. An dieser Stelle gibt sich der Erzähler nun selbst als ein unzuverläs-

siger zu erkennen, »[d]enn trotz all meiner genauen Kenntnis der Geschichte

der Entdeckungsreisen muß ich sagen, daß ich nichts Genaues darüber be-

richten kann.«124 Der Rest, nämlich das Gespräch zwischen dem Fremden

und dem Geist, ist demnach Spekulation des Erzählers und verstärkt die Ver-

unsicherung der Leserin, an die zuletzt die ganze Verantwortung derDeutung

der Geschehnisse übertragen wird. Zuvor allerdings kommt noch einmal der

Fremde zuWort, der zu sich selbst sagt oder vielmehr gesagt habenmag: »Ich

habe es doch gewußt: wenn an diesem Ufer ein Geist lebte, dann mußte er

gut und nachsichtig sein, und wir würden nichts miteinander auszufechten

haben. Auf jeden Fall gibt es nichts Besseres, sich vor Täuschung und Irrtum

zu bewahren, als immer wahr zu sein gegen sich selbst.«125

Vor diesem Hintergrund gewinnt die einrahmende Frage eine andere

Konnotation, nämlich eine konkrete: Als Leserin ist jede Einzelne aufge-

fordert, sich zu fragen, inwiefern Selbsttäuschung und Fremdtäuschung

untrennbar zusammengehören und ob es denn überhaupt möglich ist, sich

vom eigenen Verhalten zu distanzieren. Dies nämlich tut der Fremde, wenn

er – wie der Erzähler uns nahelegt – sich nur scheinbar dem Verhalten

der anderen anpasst. Ist es aber überhaupt möglich, so fragt uns Diderot

mittelbar, sich nur scheinbar anzupassen? Oder ist es nicht vielmehr so,

dass der Schein zum Sein wird, auch ohne dass man selbst daran glaubt?

Ist es möglich, sich selbst auf die radikale Trennung von Sein und Schein zu

berufen, den anderen jedoch echten Glauben zu unterstellen?

Was Konstanze Baron in Bezug auf das Paradox als ›paradoxe Kommuni-

kation‹ bezeichnet, nämlich die »Nicht-Identität von Ursache und Wirkung,

Produktion und Rezeption«126, wie sie in den vorangegangenen Kapiteln be-

reits sichtbar geworden ist, führt die Frage nach der Rolle der Rezipientin im

Falle der Erzählung Wie denken Sie darüber? noch einen Schritt weiter. Wäh-

rend nämlich im Paradox, zumindest auf der inhaltlichen Ebene, noch für ei-

ne affektive Manipulation des Zuschauers plädiert wird, wirft die vorliegende

124 Ebd.

125 Ebd. S. 44.

126 Baron: Diderots Erzählungen, S. 360.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 79

Erzählung die Leserin auf sich selbst und ihr eigenes Denken zurück, indem

sie diese nämlich direkt danach fragt, wie sie selbst über das zuvor Erzählte

denke. Es geht Diderot hier offenbar nicht um eine affektive Manipulation

der Leserin, sondern um deren Aufklärung durch – der Begriff drängt sich

geradezu auf – ›Verfremdung‹, und zwar mehrfach. Diese besteht hier in der

Erinnerung daran, dass der Sinn eines Textes nicht unabhängig vorhanden

ist, sondern von derjenigen, die ihn liest und darüber nachdenkt, mitgestal-

tet oder überhaupt erst hergestellt wird. Voraussetzung dafür ist wiederum,

dass die Leserin vom Text angesprochen wird, wie es in der hier vorliegen-

den Apostrophe sogar buchstäblich der Fall ist. Das heißt mithin auch, dass

diese Ansprache auch ignoriert werden kann, sich die Leserin der Beteiligung

an der Herstellung von Sinn auch verweigern kann. Konstanze Baron konsta-

tiert, dass sich die Einsichten aus dem Paradox auf das restliche Erzählwerk

Diderots übertragen lassen: »Die Erzählungen performieren ein Modell von

Aufklärung, das auf einer dramatisch-dialektischen Form von Interaktion be-

ruht: […] Aus der Heteronomie des Anstoßes, dem passiv leidenden Leser,

entsteht somit die Autonomie des Rezipienten, aus der Mystification des Tex-

tes geht das Subjekt der Aufklärung hervor.«127

Dies zeigt sich auch in der hier diskutierten Erzählung, die bei Baron in

diesem Zusammenhang jedoch keine Erwähnung findet. Zudem wäre hinter

den Terminus ›Subjekt der Aufklärung‹ ein Fragezeichen zu setzen, da es bei

Diderot – wie gezeigt worden ist – mithin auch um die Infragestellung von

Identitätskonzepten und eines derart klar definierbaren ›Subjekts‹ geht. Was

sie ebenfalls nicht erwähnt, ist die oben diskutierte Möglichkeit der Verwei-

gerung der Rezeption, die über die ›Autonomie des Rezipienten‹ hinausweist,

da in diesem Fall die Rolle des Rezipienten gar nicht erst eingenommen wird.

Das ›Subjekt der Aufklärung‹, wie Baron es sich vorstellt und bei Diderot vor-

zufinden meint, bleibt der unmittelbaren Interaktion verhaftet, auch dann,

wenn es scheinbar Autonomie erlangt. Die Verweigerung einer Rezeptions-

haltung wäre hingegen eher eine dekonstruktive Geste, eine, die sich auch

noch der Indienstnahme für ›die Aufklärung‹ entzieht. Dass die Möglichkeit

einer solch dekonstruktiven Lesart bereits bei Diderot selbst angelegt ist, zeigt

Marco Baschera in seiner bereits erwähnten Studie zu Kant und Diderots Pa-

radox.128

127 Ebd. S. 360f. (Hervorh. i. O.)

128 Baschera: Das dramatische Denken.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Paradoxa über Politik und Theater

An dieser Stelle lohnt sich ein nochmaliger Blick auf Alexander Beckers

Überlegungen zum Verhältnis von Literatur und Philosophie. Bezüglich der

Philosophie, die im Gegensatz zur Literatur ›der Wahrheit‹ verpflichtet sei

und damit einem formalen Transparenzgebot unterliege, stellt Becker fest,

dass die für sich selbst in Anspruch genommene und behauptete Klarheit

des philosophischen Schreibens häufig an entscheidender Stelle durchbro-

chen wird:

Philosophie kann ja nicht auf durchgängige Begründungen setzen, sondern

appelliert bekanntlich an entscheidenden Punkten immer wieder an soge-

nannte »Intuitionen«. Das geschieht oft durch den Versuch, an vertraute Er-

fahrungen zu erinnern – und sei es nur die Erfahrung, wie ein bestimmtes

Wort gebraucht wird –; manchmal auch durch die Präsentation von Szena-

rien, in die sich die Leserin hineinversetzen möge. Spätestens an solchen

Punkten wird klar, dass Philosophie literarische Mittel in epistemischer Ab-

sicht einsetzt. (Und schaut man sich die Szenarien an, die Philosophen üb-

licherweise verwenden, wird recht schnell auch klar, dass die Philosophie

gut daran täte, sich die literarischen Möglichkeiten, komplexe Situationen

darzustellen, zum Vorbild zu nehmen.)129

Was Becker hier mehr andeutet als tatsächlich benennt, ist die mitunter ver-

störende Tatsache, dass sich die von ihm kritisierte Form philosophischen

Schreibens auf das Mittel der Einfühlung und damit auf emotionale Identifi-

kation stützt. Dies sind jedoch nicht einfach »literarische« Mittel, zumal die

komplexere Literatur immer schon mit Distanzierungen und Verfremdungen

arbeitet, sondern es sind vor allem manipulative Mittel und diese sind inso-

fern gerade in philosophischen Texten, die ihrem (heutigen) Selbstverständ-

nis nach vor allem wissenschaftlich sein möchten, als besonders heikel zu be-

werten. Beckers treffende Beobachtungen werden dann auch nicht zufällig in

einem Text artikuliert, der sich in erster Linie mit Diderot beschäftigt. Nicht

nur trifft die Kritik hinsichtlich der mangelnden Vorstellungs- und Sprach-

kraft mancher Philosophen auf Diderot gerade nicht zu, vielmehr scheint er

sich dieser Problematik bereits selbst in hohem Maße bewusst gewesen zu

sein –davon zeugen jedenfalls seine Texte.Was sich dort zeigt – und dies soll-

te an den hier exemplarisch besprochenen Stellen deutlich geworden sein –,

ist eine hohe Sensibilität für dasWechselverhältnis von Literatur und Philoso-

phie und mehr noch:Wie denken Sie darüber? kann gar als Gegenentwurf zum

129 Becker: »Philosophie und Textform«, S. 115.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 81

von Becker zu Recht kritisierten Appell an »Intuitionen« und vermeintlich

»vertraute Erfahrungen«, mithin gegen eine Verführung zu Einfühlung und

Identifikation gelesen werden. Inhaltlich geht es in der Erzählung um Erfah-

rungen mit Fremdem und gerade nicht Vertrautem, formal wird die Leserin

nicht zu einem Konsens, einer Übereinstimmung oder gar zu einer empa-

thischen Haltung angehalten, sondern mit einem verstörenden Szenario und

einer offenen Frage zurückgelassen. Das Denken wird ihr nicht abgenom-

men, sondern wird ihr selbst überlassen, während das geschilderte Szenario

in seiner ganzen Ambivalenz und Komplexität dargestellt sowie ein simples

Hineinversetzen und schlichte Affirmation geradezu verunmöglicht werden.

Mit Blick auf Beckers Beschreibung des (heute) üblichen Gebrauchs (meist

eher primitiver und manipulativer) literarischer Mittel für die eigene philo-

sophische Argumentation lässt sich schlussfolgern: Der von Becker kritisierte

Gebrauch zielt auf Zustimmung, und zwar mit Mitteln, die sich der vorder-

gründig sachlichen Argumentation entziehen und vielmehr auf Identifikation

und Einfühlung setzen.Der virtuose Gebrauch literarischerMittel, wie er sich

in exemplarischer Weise bei Diderot findet, zielt demgegenüber nicht auf ei-

nen Konsens ab, sondern bewirkt ganz im Gegenteil eine Irritation der Rezi-

pientin und eine Komplexitätssteigerung. Im ersten Fall werden also Illusio-

nen erzeugt und bedient, wo eigentlich, und das heißt dem eigenen Anspruch

nach, Klarheit herrschen sollte, im zweiten Fall findet eine Desillusionierung

und gesteigerte Wahrnehmung der Wirklichkeit statt, obwohl es auf den ers-

ten Blick ›nur‹ um Fiktionen in Gestalt zunächst reichlich verwirrender Sze-

narien geht. Vereinfacht gesagt und auf die Gefahr hin, einen Gemeinplatz

zu bedienen, der hier jedoch treffend ist, lässt sich sagen: Die Fiktion wird

als Fiktion nicht verschleiert, sondern als solche gezeigt.

Es wäre vermutlich eine erhellende Arbeit, sich jene philosophischen Bei-

spiele, die Becker kritisiert, unter diesemGesichtspunkt noch einmal genauer

anzusehen. Dies kann hier nicht geleistet werden, jedoch lässt sich – wenn

Beckers Diagnose zutrifft, wovon wir hier ausgehen – die These aufstellen,

dass die Verwendung jener eher unterkomplexen Beispiele auf eine Stereo-

typisierung des Denkens und auch der Wahrnehmung hinausläuft. Ob dies

bewusst oder unbewusst geschieht, ob es von den jeweiligen Autoren inten-

diert ist, spielt dabei zunächst keine Rolle. Entscheidend ist die hohe norma-

tive Wirkungsmacht, die erzeugt wird, wenn ein scheinbar allen Menschen

zugängliches Beispiel oder Bild als Beleg oder gar Ausgangspunkt einer phi-

losophischen Argumentation verwendet wird. Insofern diese Beispiele in der

Regel ferner selbst nicht weiter thematisiert werden, erzeugen sie die Illusi-

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Paradoxa über Politik und Theater

on eines gemeinsamen Referenzrahmens, der aber möglicherweise durch das

Beispiel überhaupt erst hergestellt wird. Das wiederum berührt die in die-

ser Arbeit bereits mehrfach thematisierte Rolle der Rezipientin im weitesten

Sinne. Ob nun Zuschauer, Leserin von Literatur oder von Philosophie, immer

kann und muss sich eine ›emanzipierte‹ Rezipientin zu dem ihr Dargebote-

nen verhalten können –was in einem solchen Fall zumindest erschwert, wenn

nicht gar verunmöglicht wird.

Im Hinblick auf die zentrale Bedeutung von Illusionen und Einbildungen

sowie der Formen des Glaubens, die mit diesen einhergehen, kann Diderots

Erzählung jedoch noch aus einer weiteren Perspektive zugänglich gemacht

werden, nämlich aus jener, die einer Selbstkritik und Selbstbeschränkung ›der

Aufklärung‹ gleichkäme. Aus dieser Perspektive ist die Zuteilung der Positio-

nen dann keineswegs mehr so klar, wie sie uns bislang erschienen ist. Nach

der bisherigen Lesart befinden sich die Inselbewohner auf der Seite des Aber-

glaubens und der Unterwerfung unter offenbar sinnlose Autorität, während

der Fremde nicht an deren Vorstellungen glauben mag und sich daher zu-

mindest innerlich von diesen distanziert.

Mit Robert Pfallers kulturtheoretischer Untersuchung über Die Illusionen

der anderen lässt sich die Perspektive jedoch auch umkehren, und dies soll im

Folgenden dargelegt werden: »Kann es also sein,« so lautet eine der zentralen

Fragen von Pfallers Untersuchung, »daß es Einbildungen gibt, die durch besseres

Wissen nicht nur nicht aufgehoben, sondern überhaupt erst installiert werden?«130 Be-

reits diese Frage lässt die zu Beginn dieses Kapitels zitierte Passage aus Dide-

rots Erzählung in einem anderen Licht erscheinen. Die Antwort auf die Frage,

wie es sein kann, »daß offensichtlich kluge Männer – zumindest nach ihrem

Wesen, ihremAlter und der ihnen von allen Seiten bezeugtenHochachtung zu

urteilen – kaltblütig derartigen Unsinn äußerten«131, wäre mit Pfallers Über-

legungen so zu beantworten, dass es sich bei dem geäußerten ›Unsinn‹ gerade

nicht um echte Überzeugungen der Inselbewohner handelt, sondern auch für

diese selbst um eine Einbildung von anderen: »Die Einbildung der anderen,

die sich bisweilen nur durch das Kennzeichen des Zwanges bemerkbarmacht,

ist sehr oft eine Einbildung ohne Bild.«132 Und in der Tat handelt es sich bei der

130 Robert Pfaller:Die Illusionen der anderen.Über das Lustprinzip in der Kultur, Frankfurt a.M.

2002, S. 12. (Hervorh. i. O.)

131 Diderot:Wie denken Sie darüber?, S. 41.

132 Pfaller: Die Illusionen der anderen, S. 14. (Hervorh. i. O.)

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 83

von den drei Greisen erläuterten Vorstellung eines »wohltätigen Geistes«133

um eine eigentümlich abstrakte Vorstellung, eben eine Einbildung ohne kon-

kretes Bild. Bezeichnenderweise lebt der Geist den drei Greisen zufolge auch

nicht auf der Insel selbst, sondern an einem anderen Ufer und sie selbst sind

lediglich dessen Sprachrohr, die Vollstrecker seines Willens und der von ihm

gegebenen Gesetze. Dem Fremden sind diese Erläuterungen nicht geheuer

und er fragt nach den Gründen für die Abwesenheit des Geistes:

»Wenn das Land aber schön ist, warum lebt er nicht unter seinen Schützlin-

gen? Was tut er auf dem anderen Ufer?«

»Was wir für ihn aussagen«, antwortete der Greis, »befreit ihn von der Not-

wendigkeit, sich zu zeigen, da wir von ihm inspiriert sind… Aber wir müssen

Sie mit den Bedingungen vertraut machen, die der Geist gesetzt hat, um

glücklich in seinem Lande zu leben…«134

Die Verwirrung und Ratlosigkeit ob der Ernsthaftigkeit, mit der ihm dieser

Glaube mit den dazugehörigen Regeln unterbreitet wird, können allerdings

auch ein Hinweis darauf sein, dass dem Fremden selbst ein Fehler unterläuft:

Der Fehler besteht nicht darin, die eigene Kultur für gerechtfertigt und die

andere für absurd zu halten; er kann vielmehr auch darin bestehen, der

fremden Kultur mehr Plausibilität zuzubilligen und ihr weniger Skepsis

entgegenzubringen, als sie selbst es getan hatte. Der Gelehrte betreibt eine

übertriebene Aneignung. Er trägt an die fremde Kultur eine Form des Glau-

bens heran, die dieser völlig fremdwar. Ermacht sich Einbildungen zueigen,

die für die Kultur, die sie hervorbrachte, möglicherweise nur Einbildungen

ohne Eigentümer gewesen waren.135

Dass es sich tatsächlich um einen derartigen Fehler handelt, dafür spricht

die Wendung, die gegen Ende der Erzählung eintritt. Obwohl es nämlich zu-

nächst heißt, der Fremde – den man hier durchaus mit dem Gelehrten in

Pfallers Beschreibung identifizieren kann – habe sich dazu entschlossen, »im

großen ganzen so zu handeln wie die anderen, obgleich er sich im Grunde

nicht entschließen konnte, einWort von all dem zu glauben, was man ihm als

Glaubensregeln erzählt hatte«136, stellt sich in der darauffolgenden Passage

133 Vgl. Diderot:Wie denken Sie darüber?, S. 39.

134 Ebd. S. 40.

135 Pfaller: Die Illusionen der anderen, S. 17.

136 Diderot:Wie denken Sie darüber?, S. 43.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Paradoxa über Politik und Theater

heraus, dass er insgeheim doch an die Existenz des Geistes geglaubt haben

muss, denn »er machte sich auf den Weg, ihn zu suchen«137. Bezeichnender-

weise gibt sich der Erzähler genau an dieser Stelle als nicht zuverlässig zu

erkennen, denn, so lässt er uns wissen,

trotz all meiner genauen Kenntnis der Geschichte der Entdeckungsreisen

muß ich sagen, daß ich nichts Genaues darüber berichten kann. Aber wenn

er ihn gefunden hat, dann sagte er ihm sicherlich: »Großer Geist, wenn Sie

wüßten, was man von Ihnen am anderen Ufer erzählt, würden Sie, glaube

ich, von Herzen lachen. Im übrigen ist es nicht meine Schuld, wenn ich nicht

ein Wort von all dem habe glauben wollen, was Sie für mich getan haben

sollen, und sogar so weit gegangen bin, an Ihrer Existenz zu zweifeln. Man

erzählte mir nämlich alles in einer so lächerlichen Weise, daß es wirklich

unmöglich war, dem Glauben zu schenken.«138

Hier wird deutlich, dass es bei dem Fremden so etwas wie eine geheime Sehn-

sucht nach dem,woran er aus Vernunftgründen nicht glauben kann, gibt, und

gerade sein Versuch, der Sache auf den Grund zu gehen, also seine konkre-

te Suche nach dem Geist, zeichnet ihn als Vertreter jenes Glaubens aus, zu

demman sich bekennenmuss. Diderots Erzählung lässt sich vor diesemHin-

tergrund als Gründungsmythos der ›eigenen Einbildungen‹ lesen, wie Pfaller

diese Form des Glaubens nennt:

An einem bestimmten Punkt der Geschichte verliert die skeptische, distan-

zierte Einbildung der anderen ihre Vorherrschaft als alleinige Form gesell-

schaftlicher Einbildung. Eine neue Form – die uns vertraute Form der eigenen

Einbildungen, zu denenman steht – beginnt über die Einbildung der anderen

zu dominieren, Wahrheits-Effekte zu produzieren. Wenn die Träger anfan-

gen, zu ihren Einbildungen zu stehen, anstatt sie sich durch besseres Wis-

sen vom Hals zu halten, werden ihre Einbildungen ihnen zu ihren Wahrhei-

ten.139

Genau dies geschieht am Ende mit dem Fremden in Diderots Erzählung: Die

zunächst buchstäblich auf Distanz gehaltene Einbildung von einem wohltäti-

gen Geist – dass er am gegenüberliegenden Ufer lebt, ist mithin die erste und

einzige Charakterisierung, die wir von ihm erhalten – kommt dem Fremden

137 Ebd.

138 Ebd.

139 Pfaller: Die Illusionen der anderen, S. 18f. (Hervorh. i. O.)

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 85

immer näher, je mehr er sich selbst davon zu überzeugen versucht, dass es

sich dabei um Unsinn handele, bis er schließlich sogar zu dem anderen Ufer

hinübergetragen wird. Diese intensive Beschäftigung aber macht die distan-

zierte Einbildung der anderen, die von diesen an ihn herangetragen wird,

zu seiner eigenen Einbildung respektive seiner eigenen Einbildung über die

Einbildung der anderen. Zum weiteren Verständnis von Diderots Erzählung

bietet sich zudem ein anderer, und zwar der zentrale Begriff aus Pfallers Ana-

lyse an. Es ist jener der ›Interpassivität‹:

Während Interaktivität darin besteht, einen Teil der künstlerischen Pro-

duktion (»Aktivität«) vom Kunstwerk zu den Betrachtern zu verlagern,

findet hier das Umgekehrte statt: Die Betrachtung (»Passivität«) wird von

den Betrachtern zum Kunstwerk verlagert. Wir haben beschlossen, diesen

Verlagerungs-Typ als »Interpassivität« zu bezeichnen.140

Welche Form, so stellt sich in diesem Zusammenhang die Frage, liegt nun bei

Diderots Erzählung vor? Vordergründig handelt es sich, und das Indiz dafür

ist die an die Leserin gerichtete Frage, um Interaktivität. Wie bereits gezeigt,

wird die Leserin dazu animiert, geradezu dazu aufgefordert, sich ihr eigenes

Urteil zu bilden. Dennoch werden auch Fragen der Interpassivität behandelt,

und zwar insofern der Leserin zunächst die Interpretationen des Fremden als

Evidenz angeboten werden. Die distanzierte Haltung des Fremden und seine

buchstäbliche Befremdung gegenüber den Glaubenssätzen der Greise laden

die Leserin zunächst nämlich nicht zu eigener Distanznahme ein, sondern zu

Affirmation und Identifizierung. Die sich bereits aufgeklärt und distanziert

wähnende Leserin wird zum interpassiven Konsum einer kritischen Haltung

–nämlich der des Fremden–verführt, amEnde jedochmit ebenjener eigenen

Interpassivität konfrontiert. Insofern dem Fremden seine Überlegenheit ge-

genüber der Greisen zunächst ›abgekauft‹ wird, erweist sich die Affirmation

als symbolische Ersatzhandlung zumwirklichen Lesen und eigenen Interpre-

tieren.

Pfaller selbst spricht von »Ersatzhandlungen«, die kennzeichnend sind

für die Interpassivität: »Der vergleichsweise kurze Akt des Kaufens ersetzt

den langwierigen Vorgang des Lesens. Die Methode der Interpassivität be-

steht also im Ersetzen bestimmter Handlungen durch andere und im Voll-

ziehen von Ersatzhandlungen.«141 Das Ersetzen ursprünglich geplanter oder

140 Ebd. S. 27. (Hervorh. i. O.)

141 Ebd. S. 37.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Paradoxa über Politik und Theater

gewollter Handlungen durch andere wird auch dem Fremden auf der Insel

zugeschrieben, und zwar im Zusammenhang mit einem äußeren Zwang ei-

nerseits, nämlich mit der »Unmöglichkeit, die Insel zu verlassen«, und mit

seinem nicht vorhandenen eigenen Glauben, den er gleichwohl den Inselbe-

wohnern zuschreibt, andererseits:

Die Unmöglichkeit, die Insel zu verlassen, brachte ihn zu dem Entschluß, im

großen ganzen so zu handeln wie die anderen, obgleich er sich im Grunde

nicht entschließen konnte, ein Wort von all dem zu glauben, was man ihm

als Glaubensregeln erzählt hatte. Eines Tages setzte er sich, ermüdet von ei-

nem langen Weg, auf ein Brett am Strande und versank in träumerisches

Nachdenken. Er bemerkte nicht, daß es ihn unmerklich an das gegenüber-

liegende Ufer entführte, bis er dort angelangt war.142

Der Vorgang des »unmerklichen« und das heißt passiven Übersetzens zum

anderen Ufer lässt sich als Inszenierung des Begriffs der ›Interpassivität‹ le-

sen. Das »träumerische Nachdenken« wäre dann der Vorgang, mit dem sich

der Fremde respektive der Interpassive zunächst selbst und damit aktiv in

den Zustand der Passivität versetzt. Der Abstand zum anderen Ufer wird da-

bei immer kleiner, bis er schließlich dort ankommt und – vielleicht – auf den

Geist trifft, an den er angeblich nicht glaubt. »Es gibt«, so Pfaller, »immer zwei

Ebenen von Delegation – nämlich Delegation von Genuß und Delegation von

Glauben (an die gespielte Darstellung des Genusses).«143 Beide Ebenen wer-

den bei Diderot durch den Erzähler vermittelt, der als Medium genau in dem

Moment in Erscheinung tritt, in dem der Geist für den Fremden an Realität

gewinnt.

Mit derThese von den zwei Ebenen der Delegation, welche die Interpassi-

vität auszeichnen, lassen sich allerdings wiederummehrere Lesarten vorstel-

len. Dies deshalb, weil der literarische Text offenlässt, wer oder was jeweils

Beobachtungsinstanz und wer oder was Konsumtionsmedium ist:

Delegiertes Genießen besteht also immer darin, daß einer Beobachtungsin-

stanz mit Hilfe eines Konsumtionsmediums Genießen vorgespielt wird und

daß zugleich der Glaube an diese gespielte Fiktion dieser Beobachtungsin-

stanz überlassen wird. In jedem Akt delegierten Genießens gibt es sowohl

delegierten Genuß als auch eine delegierte Einbildung. Der Genuß wird an

142 Diderot:Wie denken Sie darüber?, S. 43.

143 Pfaller: Die Illusionen der anderen, S. 41. (Hervorh. i. O.)

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 87

ein Konsumtionsmedium, die Einbildung an eine Beobachtungsinstanz de-

legiert.144

Die Greise, der Fremde und der Geist auf der textimmanenten Ebene sowie

darüber hinaus der Erzähler, die Leserin und nicht zuletzt auch der Autor,

also Diderot selbst, lassen sich diesen Positionen und Funktionen auf unter-

schiedliche Weise zuordnen. Zum Beispiel delegiert der Fremde ganz offen-

sichtlich den bekenntnishaften Glauben an die Greise, während er sich selbst

darüber erhaben wähnt. Gleichzeitig lässt sich der Fremde jedoch auch als

eben jene fiktive Beobachtungsinstanz deuten, die der Erzähler benötigt, um

den offensichtlichen Genuss der Greise an ihren eigenen Erzählungen zu the-

matisieren. Diese Greise wären dann das Konsumtionsmedium. Verkompli-

zierend kommt allerdings hinzu, dass auch die Leserin eine Beobachtungsin-

stanz darstellt und der Text selbst wiederum ein Konsumtionsmedium.

Dabei ist für unseren Zusammenhang weniger die genaue Aufschlüsse-

lung der verschiedenen Möglichkeiten von Ebenen der Zuordnung von Inter-

esse, sondern vielmehr die Tatsache der Ambiguität, die sich darin zeigt, dass

sich die Theorie Pfallers nicht exakt auf den Text Diderots ›anwenden‹ lässt.

Das spricht weder gegen den einen noch gegen den anderen, sondern ver-

deutlicht einerseits das bereits mit Becker thematisierte besondere Potential

von Literatur gegenüber Philosophie oderTheorie und lässt uns zum anderen

genauer über unsere eigene Verstrickung mit der Bedeutung eines literari-

schen Textes auf der einen und der Relevanz einer Theorie auf der anderen

Seite nachdenken. Beides ist immer auch mit Einbildungen, die den jewei-

ligen Rezipienten eigen sind, verbunden. Es ist diese allgemeine »Frage nach

der Form, in der Einbildungen in einer Gesellschaft existieren können«145, die Pfaller

explizit stellt und die durch Diderots Text implizit schon wesentlich früher

aufgeworfen wird:

Dennwir haben an den Interpassiven beobachtet, daß es Leute gibt, die, ob-

wohl sie bestimmte Illusionen nicht teilen, dennoch eine Beschäftigungmit

diesen Illusionen pflegen. So sehr sie selbst intellektuell über die jeweili-

ge Illusion erhaben scheinen, sind sie ihr andererseits geradezu anhänglich

verbunden. Sie glauben nicht an Zauberei, und sie bemerken nicht, daß sie

144 Ebd. S. 41f.

145 Ebd. S. 44. (Hervorh. i. O.)

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Paradoxa über Politik und Theater

Zauberei betreiben, aber dennoch tun sie es, und zwar sogar mit einem auf-

fälligen Zwang: […].146

II.3.1 Exkurs: Walter Lippmann und die Bilder in unseren Köpfen

Die Frage nach der Form, in der Einbildungen in einer Gesellschaft existieren

können, hat in anderer Weise auch einen in der Wissenschaft weitgehend in

Vergessenheit geratenen Autor beschäftigt, um den es im folgenden Exkurs

gehen soll. Statt um die ›Illusionen der anderen‹ geht es bei ihm vornehmlich

um die ›Bilder in unseren Köpfen‹ und deren Wirkungsmacht. Diese Bilder

lassen sich im zuvor dargestellten Kontext zwar (auch) als ›eigene Einbildun-

gen‹ charakterisieren, weisen jedoch die Besonderheit auf, dass sie von ande-

ren mehr oder weniger gezielt initiiert worden sein können und nicht (nur)

das Ergebnis historisch kontingenter Entwicklungen sind.

Die Rede ist von Walter Lippmann. Vor nunmehr hundert Jahren hat er

den Zusammenhang von solchen Einbildungen, nämlich den ›Bildern in unse-

ren Köpfen‹, und der Beeinflussung unseres alltäglichen und politischen Ver-

haltens herausgearbeitet. In ihrer Einführung zur aktuellen deutschen Neu-

auflage von Lippmanns Buch über Die öffentliche Meinung schreiben die Öko-

nomin und Philosophin Silja Graupe und der Ökonom Walter Ötsch:

Lippmann ist kein Wissenschaftler, sondern Journalist, wenngleich er durch

seine Studien in Harvard über eine Bildung in den in seinem Werk ange-

sprochenen Fragen verfügt. Lippmann verarbeitet in seinem Text eher asso-

ziativ und narrativ eine Vielzahl von Themen, die weder klar voneinander

abgegrenzt sind, noch klare Formen eines linearen Bezugs aufweisen. Zu-

demwerden diese Themen häufig in damals aktuelle Kontexte eingebettet,

die heutzutage oftmals verloren scheinen. Der Leser oder die Leserin heute

ist deswegen verleitet, die vielen Assoziationen und Gedankengänge Lipp-

manns eher auszublenden, als sie für ein besseres Verständnis fruchtbar zu

machen. Wie in unserer Einführung – so hoffen wir – deutlich werden wird,

sind es aber gerade diese Assoziationen und Gedankengänge, die äußerst

lebendige Bilder der von Lippmann behandelten Probleme zu geben ver-

mögen: Bilder, die unsere produktive Einbildungskraft und unsere schöpfe-

rische Imagination anregen und gerade deswegen kaum geeignet sind, zu

146 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 89

fixen, unreflektierten Stereotypen zu mutieren, die Lippmann als das zen-

trale Element einer von selektiver Wahrnehmung geprägten und prinzipiell

durch Bilder steuerbaren Gesellschaft sieht. Anders: Der Stil, in dem Lipp-

mann schreibt, mag nicht gerade einfach sein. Unserer Lesart zufolge aber

trägt er wesentlich dazu bei, dass Lippmann zwar über Stereotype schreibt,

doch zumeist ohne selbstmit und in Stereotypen zu argumentieren.147

Es handelt sich bei Lippmanns Werk nicht bloß um ein Schlüsselwerk zum

Verständnis von Manipulation und Propaganda, sondern, so wird in Grau-

pes und Ötschs Ausführungen deutlich, auch um ein historisch höchst in-

teressantes Beispiel für ein Schreiben, das gerade durch die Nicht-Identität

von Gegenstand und Stil aufklärerisch wirken kann. Stereotype als zentra-

les Merkmal einer steuerbaren Gesellschaft sind zwar der Gegenstand von

Lippmanns Überlegungen, doch verfällt er ihnen selbst gerade nicht. Die Be-

schreibung dieses Stils erinnert dabei an das von Becker herausgearbeitete

Wechselverhältnis von Philosophie und Literatur, das sich gerade dann als

gelungen bezeichnen lässt, wenn die Übergänge und Brüche sichtbar und be-

wusst gemacht werden – so wie es Becker selbst anhand von Diderots Text

aufzeigt. Die besondere Art des Misslingens, die Becker dort anführt, also

der »Versuch, an vertraute Erfahrungen zu erinnern«148, wo es dem erklärten

Selbstverständnis nach Argumente bräuchte, wäre mit Lippmann dann auch

als Stereotypenbildung beschreibbar.

Das heißt weiterhin, dass Lippmanns Ausführungen nicht lediglich in der

Politik, imMarketing und derWerbung bis heute relevant sind, sondern auch

in der Praxis der Wissenschaft und der akademischen Philosophie, und zwar

auf höchst brisante Weise. Wenn es stimmt, dass Menschen und sogar gan-

ze Gesellschaften durch Bilder steuerbar sind, dann ist die philosophische

Argumentationsstrategie, an entscheidender Stelle Bilder – und eben keine

Begriffe, Argumente oder Konzepte – zu bemühen, keinesfalls eine harmlo-

se rhetorische Verlegenheitsgeste. Wenn gar die Philosophie, von der man zu

Recht stärker als von jeder anderen Disziplin erwartet, dass sie auch über das

Denken und die Begriffe selbst aufklärt, manipulative Strategien verwendet,

dann ist sie mitnichten eine aufklärerische, kritische Disziplin, unabhängig

davon, mit welchen Inhalten sie sich jeweils konkret beschäftigt.

147 Walter Lippmann: Die öffentliche Meinung.Wie sie entsteht und manipuliert wird, hg. von

Walter Otto Ötsch und Silja Graupe, übers. von Christian Deppe und Simon Lübeck,

Frankfurt a.M. 2018, S. 18f. (Hervorh. i. O.)

148 Becker: »Philosophie und Textform«, S. 115.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Paradoxa über Politik und Theater

Jene Bilder, von denen bei Lippmann so oft die Rede ist und die für sei-

ne Ausführungen eine zentrale Rolle spielen, bilden eine Art Mittlerfunktion

zwischen denMenschen und ihrer unmittelbaren Erfahrung, sie sind ein Me-

dium der eigenen Erfahrung, oftmals sogar ein Surrogat eigener Erfahrung.

Nachdem er in seiner Einleitung eine Reihe von Beispielen für Formen mit-

telbarer Reaktionen anführt, stellt er deren gemeinsames Element heraus,

nämlich

die Einfügung einer Pseudoumwelt zwischen Mensch und Umwelt. Sein

Verhalten ist die Reaktion auf diese Pseudoumwelt. Gerade weil es sich um

eine Verhaltensweise handelt, zeigen sich die Folgen, sofern es sich um

Handlungen handelt, nicht in der Pseudoumwelt, von der das Verhalten

angeregt wird, sondern die Handlung vollzieht sich in der realen Umwelt.

Ist das Verhalten nicht eine konkrete Handlung, sondern das, was wir grob

Gedanken und Empfindungen nennen, so kann es lange dauern, bis im

Gewebe der Phantasiewelt ein Riss erkennbar wird. Wenn jedoch der An-

reiz der Pseudo-Tatsache zu Handlungen führt, die auf Dinge oder andere

Personen einwirken, erhebt sich bald Widerspruch. Dann nimmt der Kopf

wahr, dass er gegen eine Mauer stößt, dass er aus Erfahrung lernt, und

erlebt an Herbert Spencers Tragödie von der Ermordung einer schönen

Theorie durch eine Bande brutaler Fakten den Schmerz der Fehlanpassung.

Zweifellos erfolgt die Anpassung des Menschen an seine Umwelt auf der

Ebene gesellschaftlichen Lebens durch das Medium der Fiktionen.149

Lippmann geht ferner davon aus, dass jene Fiktionen, welche die Pseudoum-

welt konstituieren, notwendig sind, damit der Mensch die Mannigfaltigkeit

seiner Umwelt überhaupt bewältigen kann. Insofern sind sie nicht per defi-

nitionem etwas, das zu bekämpfen wäre, im Gegenteil: Die Fiktionen bieten

nach Lippmann Orientierung in der Welt. Die Art der so geschaffenen Pseu-

doumwelt kann jedoch stark variieren und ob sie dem Einzelnen vorgesetzt

oder von diesem bewusst mitgestaltet wird, macht einen erheblichen Unter-

schied.

Das Bild, das Lippmann selbst an dieser Stelle verwendet, ist das der

Landkarte, die als Modell Orientierung für die Realität liefert, aber nur dann,

wenn sie nicht bereits verfälscht worden ist: »Um die Welt zu durchwandern,

müssen die Menschen Karten von dieserWelt haben. Ihre beständige Schwie-

rigkeit besteht darin, dass sie sich Karten beschaffen müssen, die nicht be-

149 Lippmann: Die öffentliche Meinung, S. 64. (Hervorh. i. O.)

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 91

reits durch ihre eigenen Bedürfnisse oder die Bedürfnisse irgendeines ande-

ren verfälscht worden sind.«150

Das Bild der Karte macht deutlich, dass es sich dabei um eine bewusste

und geteilte Fiktion handelt. Jeder, der eine Landkarte verwendet, weiß, dass

es sich dabei um ein Modell handelt und nicht um die Wirklichkeit selbst.

Gleichwohl bietet sie Orientierung, denn sie steht in einem direkten Analo-

gieverhältnis zu dieser Wirklichkeit. Da nach Lippmann auch wissenschaft-

liche Modelle und Theorien zu jenen notwendigen Fiktionen zu zählen sind,

sollten im Umkehrschluss vor jeder Anwendung oder Rezeption einerTheorie

deren Entstehungsbedingungen und Vorannahmen genau geprüft und in die

Analyse miteinbezogen werden. Nur so kann verhindert werden, dass sich die

jeweilige, möglicherweise von einem anderen aus Eigeninteresse etablierte

Pseudoumwelt als eigentliche Umwelt darstellt, die dann nicht mehr als zwar

notwendige, aber veränderbare Fiktion begriffen wird, sondern als alterna-

tivlose Landkarte mit dem Anspruch, die Welt exakt wiederzugeben.

Bemerkenswert ist in diesem Zusammenhang erneut Lippmanns eigene

Bildsprache, die sich in Bezug auf die Analyse der jeweils konkreten öffentli-

chen Meinung nämlich – und das ist im Kontext dieser Arbeit von besonde-

rem Interesse – am Theater und der Figur des Schauspielers orientiert:

Werdie öffentlicheMeinunganalysierenwill,muss dahermit der Erkenntnis

der Dreiecksbeziehung zwischen dem Schauplatz, dem Bild des Menschen

von diesem Schauplatz und der Reaktion des Menschen auf dieses Bild, die

sich wiederum selbst auf diesem Schauplatz ereignet, beginnen. Es ist wie

ein Theaterstück, zu dem die Schauspieler durch ihre eigene Erfahrung angeregt

werden und in dem die Handlung nicht nur Auswirkungen auf deren Bühnenrollen,

sondern auch auf das reale Leben der Schauspieler hat.151

Dieses Bild eines entgrenztenTheaters entspricht demGegenmodell des idea-

len Schauspielers nach Diderot: Während dieser im vollen Bewusstsein der

Grenze zwischen seinem Selbst und der Rolle, die er spielt, agiert, verhält es

sich beimMenschen in der ihm vollkommen unbewussten Pseudoumwelt an-

ders, denn hier verwischt die Grenze zwischen Fiktion und realem Leben, die

Inszenierung wird übergriffig und hat Folgen für das reale Leben der offen-

kundig unbewussten ›Schauspieler‹. Die Pseudoumwelt ist dabei in ähnlicher

150 Ebd. S. 65.

151 Ebd. S. 65f. (Hervorh. S. Sch.)

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Paradoxa über Politik und Theater

Weise fiktiv wie der Bühnenraum einerTheateraufführung, nicht zuletzt dar-

um ist das Bild sehr treffend: DieMaterialität des Raumes und der Kulissen ist

echt, die Bedeutungszuschreibung ist jedoch eine kollektiv geteilte interpre-

tatorische Leistung, die im Falle des Theaters Spielcharakter hat, im Falle der

Pseudoumwelt aber auf manipulativen Absichten beruht, sofern es im Voraus

keine egalitäre Absprache und Aufklärung über die Form der Pseudoumwelt

gegeben hat und die Markierungen der Grenzen, die das institutionalisier-

te Theater bietet, verwischt sind oder gar nicht existieren. Die genaue und

für alle sichtbare Markierung der Pseudoumwelt wäre Kennzeichen einer De-

mokratie, insofern sie allen Menschen Aufklärung und Auseinandersetzung

über die herrschenden Stereotype ermöglichte, doch sowohl Lippmann als

auch Graupe und Ötsch konstatieren für ihre jeweilige Zeit das genaue Ge-

genteil, und zwar insbesondere deshalb, weil es kein tatsächlich »unabhängi-

ges Expertentum« gäbe, das diese Aufklärungsarbeit in Gang bringen könnte.

Diejenigen, die dafür zuständig wären – nach Lippmann in erster Linie So-

zialwissenschaftler –, bedienen ganz im Gegenteil ihrerseits nur die Affekte

der Menschen, was uns erneut an Beckers Überlegungen zu den Argumenta-

tionsstrategien mancher Philosophen erinnert:

[Es] gibt […] für Lippmann auf demGebiet der Sozialwissenschaften kein un-

abhängiges Expertentum, dem ein Kampf gegen schädliche Stereotype an-

vertrautwerden könnte. ImGegenteil: Auf diesemGebiet findet nach ihmei-

ne Stereotypenbildung statt, die statt Aufklärungsarbeit zu leisten, selbst nur

Gefühle befeuert. Als Beispiel dafür nennt Lippmann explizit dieWirtschafts-

wissenschaften. Diese, so meint er, dienen etwa dazu, nachträglich positive

Eigenschaften wie Erfolg vor allem in Unternehmer und Kapitalisten hinzu-

lesen [sic!], weil sie in Stereotypen immer schon vorausgesetzt werden.152

Es handelt sich bei den so agierenden Sozialwissenschaften und insbesondere

bei denWirtschaftswissenschaften demnach nicht um Disziplinen, die echte,

das heißt ergebnisoffene Forschung betreiben, sondern vielmehr um Recht-

fertigungsideologien, die, so stellt Lippmann ganz explizit klar, Stereotype

dadurch etablieren, dass sie den jeweils positiv betrachteten Personen nach-

träglich positive Eigenschaften zuschreiben. Um im vorigen Bild zu bleiben:

Anders als im Theater besteht hier ein offensichtliches, aber für die Beteilig-

ten verdecktes Machtgefälle imWissen um den Charakter der Pseudoumwelt

und der Art der Gefühle und Interpretationen, die damit ausgelöst werden.

152 Ebd. S. 42. (Hervorh. S. Sch.)

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 93

DerTheaterzuschauer kann die Bühne und dieWelt draußen voneinander un-

terscheiden, der Mensch in einer Pseudoumwelt, die ihm vorgesetzt worden

ist, kann genau dies nicht. Mehr noch: Wird die jeweilige Pseudoumwelt von

den Experten, die idealerweise für die Aufklärung über diese Umwelt zustän-

dig wären, noch absichtsvoll als solche verschleiert, dann besteht auch eine

immense Abhängigkeit von deren Interpretationen, die tatsächlich auf eige-

nen, interessegeleiteten Erfindungen und gerade nicht auf einer echten und

unvoreingenommenen Auseinandersetzung mit der realen Umwelt basieren.

Vielmehr stellen sich jene Experten auch noch zwischen den einzelnen Men-

schen und dessen eigene Wahrnehmung seiner jeweiligen Umwelt, indem sie

ihm Stereotype liefern, mit denen er diese Umwelt zu interpretieren hat und

dies oft genug auch tut.

Als paradigmatisches Beispiel einer Stereotype führt Lippmann Aristote-

les und dessen Apologie der Sklaverei an, auf die wir im Rahmen dieser Arbeit

bereits bei Rancière gestoßen sind. Lippmann äußert sich dazu folgenderma-

ßen:

Wenn wir uns fragen, was an des Aristoteles Beweisführung dran ist, so

stellen wir fest, dass er damit beginnt, eine große Schranke zwischen sich

und den Tatsachen zu errichten. Durch die Behauptung, dass diejenigen,

die Sklaven sind, von Natur aus dazu bestimmt sind, schloss er mit einem

Streich die unvermeidliche Frage aus, ob die einzelnen Menschen, die

zufällig Sklaven waren, genau die besonderen Menschen waren, die von

Natur aus zu Sklaven bestimmt waren. Denn diese Frage hätte jeden Fall

von Sklaverei in Zweifel gezogen. Und da die Tatsache, dass jemand Sklave

war, noch kein Beweis dafür war, dass ein Mann auch dazu vorbestimmt

war, Sklave zu sein, wäre kein sicheres Kriterium übriggeblieben. Aristoteles

schloss daher diesen schädlichen Zweifel völlig aus.153

Bemerkenswert an diesem Beispiel ist in erster Linie, dass sein Gegenstand –

nämlich die Verteidigung der Sklaverei – in einem Wechselverhältnis zu

seiner Stereotypenform steht, sofern man eine Analogie zwischen dem Ver-

hältnis von Sklavenhalter und Sklave bei Aristoteles und Lippmanns eigener,

gleichwohl empirisch begründeter Einteilung der Menschen in Experten und

einfache Bürger herstellen kann. Konsequenterweise sagt Lippmann dann

auch selbst, die bei Aristoteles anzutreffende Verteidigung der Sklaverei sei

153 Lippmann: Die öffentliche Meinung, S. 122. Vgl. dazu die bereits thematisierte Stelle bei

Aristoteles: Politik I,5=1254b 22.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Paradoxa über Politik und Theater

die perfekte Stereotype. Es ist ihr Merkmal, dass sie dem Gebrauch der Ver-

nunft vorausgeht; sie ist eine FormderWahrnehmung und drängt denGege-

benheiten, die unsere Sinne aufnehmen, gewisseMerkmale auf, bevor diese

Gegebenheiten den Verstand erreichen. Die Stereotype gleicht den laven-

delfarbenen Fensterscheiben in Beacon Street oder dem Türsteher bei ei-

nem Maskenball, der beurteilt, ob der Gast eine angemessene Verkleidung

trägt.154

Wenn wir nun die oben gezogene Analogie ernst nehmen und das unbewuss-

te Denken in Stereotypen ein Merkmal der Nicht-Experten, damit also der

»Sklaven« ist, dann werden die Experten von Lippmann hier implizit selbst

als Sklaven entlarvt, insofern sie diejenigen sind, die an die gewissermaßen

ursprüngliche Stereotype von Aristoteles gebunden sind, nämlich an die Vor-

stellung, dass Sklaven »vonNatur aus« Sklaven sind. Zwar stellen die Experten

selbst Stereotype her, die sie den anderen, den ›Nicht-Experten‹ vorsetzen,

doch ist dies nur deshalb möglich, weil die Zweiteilung selbst auf einer Ste-

reotype beruht, nämlich einer Abwandlung jener perfekten Stereotype von

Aristoteles. Dies führt freilich auch zu einer Aporie in Lippmanns eigenen

Überlegungen: Seine Hoffnung in ein »unabhängiges Expertentum« ist selbst

noch jener Dichotomie von Experten und einfachen Bürgern oder eben Skla-

venhaltern und Sklaven geschuldet, die er bei Aristoteles angelegt findet und

die er selbst kritisiert.

Abschließend findet sich bei Lippmann zudem noch eine Feststellung, die

Diderots zuvor behandeltem Reisebericht eine weitere Dimension hinzufügt,

nämlich die Überlegung, dass insbesondere auch der Reisende Stereotypemit

sich herumträgt, die oft gerade erst in der Konfrontation mit dem vermeint-

lich Fremden zum Vorschein kommen:

Nichts verhält sich der Erziehung oder der Kritik gegenüber so unnachgiebig

wie die Stereotype. Sie bestimmt dieWertung eines Gegenstands bereits im

Moment seiner Wahrnehmung. Hierin liegt der Grund, warum die Berichte

heimkehrender Reisender oft eine interessante Geschichte dessen sind, was

sie auf ihrer Reise mit sich herumgetragen haben.155

Das bedeutet ferner nichts weniger als die Unmöglichkeit, sich vom eige-

nen perspektivischen Sehen zu distanzieren, und lässt darüber hinaus auch

154 Lippmann: Die öffentliche Meinung, S. 123.

155 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 95

den hehren Anspruch an die eigene Fähigkeit, ›die Perspektive eines ande-

ren einzunehmen‹, als eine zumindest mögliche Form des Selbstbetrugs und

der narzisstischen Befriedigung der eigenen ›Aufgeklärtheit‹ erscheinen.156

Dass sich dieses Problem heute eher verschärft als gelöst hat, lässt sich vor

dem Hintergrund von Lippmanns Überlegungen insbesondere im Hinblick

auf Prozesse der ›Standardisierung‹ aller möglichen Lebensbereiche feststel-

len.Wenn es für die Fähigkeit zur Kritik essentiell ist, dass sich so wenige In-

stanzen wie möglich zwischen den einzelnen Menschen und seine Wahrneh-

mung schalten, dann sind etwa Prozesse der ›Digitalisierung‹ sämtlicher Le-

bensbereiche und der Virtualisierung verschiedenster, im Kern sozialer Pro-

zesse in der Tat per se problematisch und nicht erst dann, wenn sie offenkun-

dig fragwürdigen Zielen unterworfen werden.

Gegen Ende seines Buches plädiert Lippmann dann auch für eine radika-

le Objektivierung von allen Fragen und Ideen, die von öffentlicher Bedeutung

sind. Stereotype Wahrnehmungsmuster und daraus abgeleitete Deutungen

lassen sich demnach nur dadurch beherrschen, dass wieder eine klare und

konkrete Sprache gebraucht wird, die Dinge also beim Namen genannt wer-

den:

Die Wirkung des Benennens […] ist von entscheidender Bedeutung. Wahr-

nehmungen nehmen ihre Identität wieder an, und die Empfindung, die sie

wecken, ist spezifischer Natur, da sie nicht länger durch weitläufige und zu-

fällige Beziehungen […] verstärkt wird. Die entwirrte Idee, die eine eigene

Bezeichnung trägt, und einer Empfindung, die untersucht wurde, ist deut-

lich offener für Verbesserung durch neue, auf das Problem zielende Daten.

Sie war in die ganze Persönlichkeit eingebettet gewesen, war Beziehungen

verschiedener Art mit dem ganzen Ego eingegangen: Eine Herausforderung

würde die ganze Seele erbeben lassen. Nachdem sie gründlich kritisiert wor-

den ist, ist die Idee nicht länger ich, sondern es. Sie ist objektiviert, sie ist auf

Armlänge abgerückt. Ihr Schicksal ist nichtmit demmeinen verbunden, son-

dern mit dem der äußeren Welt, auf die ich einwirke.157

156 Zum Phänomen des Perspektivismus insbesondere auch in Auseinandersetzung mit

Diderots Paradox vgl. den Aufsatz von Christine Abbt: »Mit anderen Augen sehen. Zum

Verhältnis von Perspektivität und Pluralismus aus differenzanalytischer Sicht«, in: Per-

spektivismus.NeueBeiträge aus der Erkenntnistheorie,HermeneutikundEthik, hg. vonHart-

mut von Sass, Hamburg 2019, S. 243-261.

157 Lippmann: Die öffentliche Meinung, S. 339f. (Hervorh. i. O.)

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Paradoxa über Politik und Theater

Die notwendige Kritik betrifft hier also nicht in erster Linie die Ideen ande-

rer, sondern vor allem die eigenen Ideen, jene, mit denen sich der Einzelne

sogar identisch glaubt.Wie Diderots Schauspieler, der darauf angewiesen ist,

gerade jene Rollen, die er selbst spielen muss, zu objektivieren, ist die Objek-

tivierung der vermeintlich eigenen Ideen laut Lippmann die Voraussetzung,

um sich von stereotypem Denken zu befreien. Gleichwohl sollte die neue,

angemessene Benennung dann nicht ihrerseits erneut objektiviert werden,

sondern im besten Falle zu einer tatsächlichen Annäherung an die wirkliche

Umwelt führen:

Wiedererziehung dieser Art wird dazu beitragen, unsere öffentlichen Mei-

nungen in Berührung mit der Umwelt zu bringen. Das ist der Weg, auf dem

der gewaltige zensierende, stereotypisierende und dramatisierende Appa-

rat liquidiert werden kann. Wo es keine Schwierigkeit bereitet zu erkennen,

was die sinnvolle Umwelt ist, können die Kritik, der Lehrer und der Arzt den

Geist enträtseln. Wo jedoch die Umwelt dem Analytiker genauso dunkel er-

scheint wie seinem Schüler, genügt keine analytische Technik. Es wird Infor-

mationsarbeit gefordert.158

Die stereotypen Bilder in unseren Köpfen können demnach nicht durch Ana-

lyse oder oberflächliche ›Kritik‹ aufgelöst werden, sondern einzig und allein

durch den Kontakt mit der tatsächlichen und das heißt mit der nicht bereits

standardisierten oder vorinterpretierten Umwelt. Ein ganz ähnlicher Gedan-

ke wird uns bei Brecht und seiner Auseinandersetzung mit der ›Theatralik

des Faschismus‹ wieder begegnen, was als Hinweis darauf verstanden wer-

den kann, wie politisch brisant diese Überlegungen noch immer sind. Dide-

rots zuvor besprochene Erzählung liefert bereits eine anschauliche und viel-

gestaltige Darstellung dessen, was geschehen kann, wenn die eigenen Vorur-

teile mit einer befremdlichen (Pseudo-)Umwelt konfrontiert werden, die sich

nicht mit der tatsächlichen Umwelt respektive mit der bisherigen Pseudoum-

welt deckt. Lippmann formuliert dies folgendermaßen:

Die Zerstörung eines Vorurteils, obwohl wegen seiner Verbindung mit un-

serer Selbstachtung anfänglich schmerzhaft, verschafft eine ungeheure Er-

leichterungundmacht einen sehr stolz,wennwir siemit Erfolg vollzogenha-

ben. Sie bewirkt eine radikale Erweiterung des Aufmerksamkeitsbereiches.

158 Ebd. S. 340.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 97

In demMaße, wie die geläufigen Kategorien sich auflösen, bricht eine harte,

einfache Version der Welt hervor. Die Szene wird lebendig und füllt sich.159

Die Auflösung der Vorurteile, so wird deutlich,wird von Lippmann erneutmit

der Bildsprache des Theaters bedacht. Die ›lebendige Szene‹ der wirklichen

Welt und der eigenen Erfahrungen darin ist es, die das Vorurteil vertreibt

und denjenigen, dessen verengter Blick von diesem Vorurteil hervorgerufen

war, wieder mit der Welt verbindet. Dass nun die Szene im Theater ihrer-

seits nicht unwillkürlich, sondern gleichfalls artifiziell ist, schwächt das Ar-

gument keineswegs, denn sie setzt dem unbewussten und stereotypen Bild

eben ein bewusstes und durch gemeinschaftliche Kreativität hervorgebrach-

tes Bild entgegen. In diesem Sinne geht es auch weder Lippmann noch den

Autoren der Einleitung der aktuellen Übersetzung um die Eliminierung jegli-

cher ›Pseudoumwelt‹, ganz im Gegenteil. Vielmehr geht es ihnen um die be-

wusste, egalitäre und kreative Gestaltung der Bilder in unseren Köpfen, die

auch immer wieder verändert werden können.

II.3.2 Rousseau als Gegenspieler Diderots:

Theatergegner und Bildermacher

Wienun kanndie Regierung die Sitten in denGriff bekommen? Ich antworte:

durch die öffentliche Meinung. Wenn unsere Sitten in der Zurückgezogen-

heit unseren eigenen Gefühlen entspringen, so entspringen sie in der Ge-

sellschaft der Meinung der anderen.Wennman nicht in sich selbst, sondern

in den anderen lebt, dann sind es ihre Urteile, die alles bestimmen; nichts er-

scheint den einzelnen gut und begehrenswert, als was die Öffentlichkeit da-

für hält, und das einzige Glück, welches die Mehrzahl der Menschen kennt,

ist, für glücklich gehalten zu werden.160

Mit der Frage, wie sich die öffentliche Meinung steuern lässt, hat sich lange

vor Lippmann bereits der wichtigste Zeitgenosse, Freund und bisweilen Geg-

ner Diderots, nämlich Jean-Jacques Rousseau, befasst. In seinem 1758 erst-

mals erschienenen Brief an d’Alembert über das Schauspiel, in dem er dessen Ar-

tikel über die Stadt Genf in der Encyclopédie kritisiert und sich gegen die Idee

159 Ebd. S. 342.

160 Jean-Jacques Rousseau: Brief an d’Alembert über das Schauspiel, in: ders.: Schriften, Band

I, hg. von Henning Ritter, München/Wien 1978, S. 333-474. Hier S. 401.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Paradoxa über Politik und Theater

der Errichtung eines Theaters in Genf ausspricht, nimmt der Begriff der ›öf-

fentlichen Meinung‹ in seiner Argumentation eine zentrale Stellung ein, und

zwar in doppelter Weise.

Zunächst argumentiert Rousseau ausführlich, warum ein Theater zu ei-

nem Sittenverfall führen muss, in Genf noch mehr als etwa in Paris, und

kommt zu dem Schluss, dass es vor allem dessen Wirkungen auf die Gefühle

der Zuschauerinnen und Zuschauer sind, die zu Veränderungen im Verhal-

ten, nämlich insbesondere zu größerer Passivität und zu Willensschwäche

führen:

Es ist nun eine Folge seiner Nutzlosigkeit, daß das Theater, das die Sitten

nicht verbessern kann, sie gleichwohl zu verändern vermag. Indem es alle

unsere Neigungen begünstigt, gibt es denen, die uns beherrschen, einen

Vorrang. Die dauernden Gefühlsaufwallungen, denen man im Theater un-

terworfen ist, entnerven und schwächen uns undmachen uns unfähiger, un-

seren Leidenschaften zu widerstehen, und das unfruchtbare Interesse, das

wir an der Tugend nehmen, dient nur dazu, unsere Eigenliebe zu befriedi-

gen, statt uns zu zwingen, tugendhaft zu handeln. Diejenigen meiner Mit-

bürger, die das Schauspiel nicht an sich mißbilligen, haben also Unrecht.161

Die Wirksamkeit auf die Leidenschaften der Menschen als solche ist dem-

nach das Problem, nicht so sehr die konkreten Wirkungen des Theaters. Im

weiteren Verlauf wird dieses recht pauschale Urteil von Rousseau dennoch

differenziert:

Selbst wenn das Theater keine andere Wirkung hätte, als zu bestimmten

Stunden den Lauf der bürgerlichen und häuslichen Geschäfte zu unterbre-

chen und dem Müßiggang ein sicheres Mittel anzubieten, so wäre es doch

unmöglich, daß die Bequemlichkeit, alle Tage denselben Ort aufzusuchen,

sich selbst zu vergessen und sichmit fremdenDingen zu befassen, demBür-

ger nicht andere Gewohnheiten und neue Sitten geben würde.Werden aber

diese Veränderungen vorteilhaft oder schädlich sein? Die Beantwortung die-

ser Frage hängt weniger von der Untersuchung des Schauspiels als von der

der Zuschauer ab. Gewiß bringen derartige Veränderungen die Zuschauer

mehr oder minder alle an denselben Punkt. Die Unterschiede müssen des-

161 Ebd. S. 391.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 99

halb von dem Zustand her geschätzt werden, in dem sich ein jeder zuvor

befand.162

Nach einer langen Abschweifung über die in seinen Augen lobenswerte Le-

bensweise der Schweizer Bergbauern kommt Rousseau schließlich zu dem

Schluss, dass man zunächst die Sitten in einer Stadt kennen müsse, bevor

man entscheiden könne, ob man dort ein Theater errichten kann. Das Schau-

spiel, so bemerkt Rousseau fatalistisch,werde nur dann nicht schaden, »wenn

uns nichts mehr schaden kann.«163

Die Wirkung auf die Zuschauer und damit auf die gesamte Lebensweise

der Stadt schätzt Rousseau derart hoch ein, dass es kaum eine Möglichkeit zu

geben scheint, dieserWirkung zu entrinnen oder sie auch nur zu reflektieren.

Anders als Diderot traut er weder dem Schauspieler noch den Zuschauern die

Fähigkeit der Reflexion zu und fürchtet daher die große Verführungsmacht,

die seiner Ansicht nach vom Theater ausgeht. Doch nicht allein das: Ohne es

an dieser Stelle explizit zu sagen, fürchtet er nicht nur die politische Macht

desTheaters, sondern mindestens ebenso sehr die Aufdeckung der Macht des

Theatralischen im Bereich der Politik.

Die eingangs zitierte Stelle, an der er die öffentliche Meinung zum ersten

Mal erwähnt, bezieht sich jedoch auf die spezifische Frage, wie die öffentliche

Meinung über das Theater aussieht. Zuvor heißt es nämlich: »Hätten wir die

Grundsätze Spartas, so könnte man ohne jede Gefahr ein Schauspiel in Genf

errichten, denn kein Bürger würde je einen Fuß hineinsetzen.«164 Die öffent-

liche Meinung Spartas, so Rousseaus Annahme, heißt das Theater aufgrund

der dort herrschenden Sitten nicht gut und insofern hätte es keinen Erfolg bei

den Bürgern. Möchte die Regierung nun diese Sitten in ihrem Sinne beein-

flussen, so muss sie dies über die öffentliche Meinung tun. Dann aber stellt

sich die Frage, wie sich die öffentliche Meinung konkret lenken lässt, und ge-

nau dieser Frage verwehrt sich Rousseau explizit, was gleichwohl dazu führt,

dass die Frage im Raum steht: »Was die Wahl der geeigneten Mittel betrifft,

um die öffentliche Meinung zu lenken, so ist das eine andere Frage, die Ih-

nen zu beantworten nicht nötig und der Menge zu beantworten hier nicht der

Ort ist.«165 Es scheint, als habe Rousseau hier zwar eine genaue Vorstellung

davon, welche Mittel dafür nötig sind, doch will er diese nicht preisgeben,

162 Ebd. S. 391f.

163 Ebd. S. 400.

164 Ebd. S. 401.

165 Ebd. S. 402.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Paradoxa über Politik und Theater

zumindest nicht öffentlich. Dem Adressaten unterstellt er indes, dass dieser

ohnehin wisse, welche Mittel gemeint seien. Diese rhetorische Strategie ist

insofern konsequent, als das Wissen um die Mittel der Beeinflussung der öf-

fentlichen Meinung nur dann zum Erfolg führen kann, wenn es nicht jedem

zugänglich ist, das heißt, wenn das Wissen nicht demokratisiert ist. Rousse-

au, so lässt sich schlussfolgern, nimmt hiermithin für sich selbst in Anspruch,

was er in seinen Schriften ablehnt, nämlich Intransparenz und Verstellung.

Gleichwohl verrät er an anderer Stelle indirekt, was seiner Ansicht nach die

wirksamste Methode ist, die öffentliche Meinung zu verändern. Es ist natür-

lich, das kann uns kaum noch verwundern, das Theater:

Eine der unfehlbaren Wirkungen eines Theaters, das in einer so kleinen

Stadt wie der unseren eröffnet wird, ist die Änderung unserer Grundsätze

oder, wenn man will, unserer Vorurteile und unserer öffentlichen Meinung.

Dadurch werden notwendig unsere Sitten gegen andere, bessere oder

schlechtere, darüber sage ich noch nichts, ausgetauscht, die aber sicherlich

unserer Verfassung weniger entsprechen.166

Der öffentlichenMeinung über dasTheater versucht Rousseau in seinemBrief

Herr zu werden, weil er befürchtet, dass das zu errichtende Theater künftig

über die öffentliche Meinung herrschen könnte. Was er dabei unterschlägt,

aber gleichwohl indirekt behauptet, ist die Tatsache, dass die öffentliche Mei-

nung immer schon das Ergebnis von Beeinflussungen gewesen ist und das

Theater, über die direkte Beeinflussung hinaus, diesen Umstand ins Bewusst-

sein zu rücken zumindest in der Lage wäre.Mit anderenWorten: DasTheater

würde gerade zur Reflexion über die öffentliche Meinung anregen und deren

unmittelbare Evidenz hinterfragen. Obwohl Rousseau selbst genau darüber

nachdenkt, will er der Masse der Menschen diese Reflexionsmöglichkeit of-

fenbar vorenthalten.

An dieser Stelle lohnt ein Blick auf die Geschichte der Genese des Begriffs

der ›öffentlichen Meinung‹ und Rousseaus Bedeutung darin. In seiner erst-

mals 1962 erschienenen Habilitationsschrift über den Strukturwandel der Öf-

fentlichkeit widmet Jürgen Habermas dem Begriff in seiner englischen, fran-

zösischen und deutschen Verwendung einen ganzen Paragraphen.167 Er er-

wähnt die französischen Enzyklopädisten, die von dem Philosophen Pierre

166 Ebd. S. 408.

167 Vgl. Jürgen Habermas: Strukturwandel der Öffentlichkeit. Untersuchungen zu einer Kate-

gorie der bürgerlichen Gesellschaft, Frankfurt a.M. 1990, S. 161-177. Bemerkenswerterwei-

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 101

Bayle zunächst den Einzelbegriff der opinion übernehmen, also noch nicht

den ganzen Terminus der ›öffentlichen Meinung‹:

Die Enzyklopädisten, die sich ja auf Bayle nicht nur dessen enzyklopädi-

schen Unternehmens wegen als ihren Vorgänger berufen, übernehmen opi-

nion in der polemischen Bedeutung eines Geisteszustandes der Ungewiß-

heit und der Leere. Wer die raison zu handhaben weiß, wer sich auf critique

versteht, ist sich bewußt, wie man »le joug de la scolastique, de l’opinion, de

l’autorité, en un mot des préjuges et de la barbarie« abschüttelt; der deut-

sche Herausgeber übersetzt etwas voreilig: »das Joch der Scholastik, der öf-

fentlichenMeinung, der Autorität«.168

Habermas zufolge verwenden die Enzyklopädisten, darunter vor allem auch

Diderot, den Begriff opinion ohne Zusatz und in abwertender Absicht, der

deutscheÜbersetzer fügt jedoch offenbar das Attribut ›öffentlich‹ hinzu.Dies,

so Habermas weiter, könnte damit zusammenhängen, dass kurz zuvor Rous-

seau den Begriff in dieser Weise verwendet hatte, jedoch mit umgedrehter

Wertung:

Tatsächlich hatte, ein Jahr zuvor, zum ersten Mal ein Autor von opinion pu-

blique gesprochen, nämlich Rousseau in seinem berühmten Diskurs über

Kunst und Wissenschaft. Er verwendet die neue Zusammenstellung noch

im alten Sinn von opinion; das Attribut publique verrät allenfalls den Sei-

tenwechsel der Polemik. Die Kritiker, heißt es jetzt, untergraben die Grund-

lagen des Glaubens und vernichten die Tugend, widmen ihr Talent und ihre

Philosophie der Zerstörung und Unterhöhlung dessen, was dem Menschen

heilig ist; sie richten sich gegen die öffentliche Meinung (c’est de l’opinion

publique qu’ils sont ennemis).169

Die Verteidigung der öffentlichenMeinung gegen ihre Kritiker entspricht der

Haltung, die sich auch in Rousseaus Brief an d’Alembert zeigt, denHabermas an

dieser Stelle jedoch nicht erwähnt. Rousseau, das lässt sich festhalten, prägt

den Begriff der ›öffentlichen Meinung‹ als einen positiven und politisch rele-

vanten. Die öffentliche Meinung ist demnach von hohem moralischemWert,

se setzt sich Habermas nicht oder zumindest nicht ausführlich mit Walter Lippmann

auseinander, obgleich er im Literaturverzeichnis auftaucht.

168 Ebd. S. 165. (Hervorh. i. O.)

169 Ebd. S. 165f.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Paradoxa über Politik und Theater

da sie die Sitten widerspiegelt und diese stützt. Gleichwohl besteht die Ge-

fahr, dass sie korrumpiert wird, und zwar in erster Linie vom Theater und

dessen Protagonisten, nämlich den Schauspielern und Schauspielerinnen, auf

die es Rousseau in seiner Polemik wiederum besonders abgesehen hat. Zu-

nächst ist da das Talent des Schauspielers, dem er misstraut, da es seiner

Ansicht nach vor allem in ›Selbstvergessenheit‹ und der Fähigkeit, »anders zu

erscheinen, als man ist«, besteht:

Was ist das Talent des Schauspielers? Die Kunst, sich zu verstellen, einen

anderen als den eigenen Charakter anzunehmen, anders zu erscheinen, als

man ist, kaltblütig sich zu erregen, etwas anderes zu sagen, als man denkt,

und das so natürlich, als ob man es wirklich dächte, und endlich seine eigene

Lage dadurch zu vergessen, daß man sich in die eines anderen versetzt.170

Wäre dem tatsächlich so, dann hätte man es bei besagtem Talent mit einer

Form des Eskapismus zu tun, die frappant an Nietzsches Überlegungen zum

Ressentiment in der Sklavenmoral und an Breithaupts Interpretation dieses

Phänomens als Form der Empathie erinnert, denn, wir erinnern uns, »diese

Wesen mit Empathie leben in der Nachfolge der anderen. Sie erleben nach und

fühlen, was diese vielleicht fühlen mögen. Dies ist die wörtliche Bedeutung

von ›re-sentiment‹, ›nach-fühlen‹.«171

Rousseaus Vorstellung vom Schauspieler ist an dieser entscheidenden

Stelle derjenigen Diderots diametral entgegengesetzt, denn dieser betont,

wie bereits ausführlich gezeigt worden ist, gerade die Selbstbeherrschung

und das Selbstbewusstsein als absolut notwendige Eigenschaften des guten

Schauspielers. Was Rousseau als problematische Eigenschaft ausmacht, ist

dem Schauspieler, Diderot zufolge, gar nicht eigen und kann es auch gar

nicht sein. Insofern ist Rousseau zwar ein Theatergegner, wenn es um die

Stadt Genf geht, jedoch kein direkter Gegner Diderots, denn sie argumen-

tieren mit unterschiedlichen Prämissen und auch jeweils in Reaktion auf

verschiedene Ausgangslagen.

170 Rousseau: Brief an d’Alembert, S. 414. (Hervorh. S. Sch.)

171 Breithaupt: Die dunklen Seiten der Empathie, S. 60. (Hervorh. i. O.) Der Diskurs des 18.

Jahrhunderts verwendet den Begriff der ›Sympathie‹, nicht den der ›Empathie‹; dies

kann hier jedoch nicht im Detail diskutiert werden. Worum es an der vorliegenden

Stelle geht, ist die Strukturähnlichkeit auf der Ebene der Beschreibung, auch auf die

Gefahr hin, eine anachronistische Analogie herzustellen.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 103

Neben dem Talent des einzelnen Schauspielers sieht Rousseau auch eine

Gefahr im Beruf des Schauspielers und, wie er später sehr ausführlich dis-

kutiert, insbesondere in dem der Schauspielerin. Auch in diesem Punkt unter-

scheiden sich beide Autoren, insofern Diderot sehr abstrakt vom Schauspieler

in der maskulinen Form spricht, aber, so wird an seinen Beispielen deutlich,

darunter durchaus auch weibliche Darstellerinnen subsumiert. Dass er den-

noch konsequent vom Schauspieler in der maskulinen Form spricht, ist inso-

fern konsequent, als seineÜberlegungen in dem radikalenDenken eines ›Sub-

jekts ohne Subjekt‹ münden und ein solches notwendig auch geschlechtslos

zu denken wäre. Dagegen spitzt sich Rousseaus Kritik am Schauspielerbe-

ruf zu einem misogynen Diskurs zu, wenn es um die Frauen geht, die diesen

Beruf ausüben. Zunächst aber spricht er vom Beruf ›des Schauspielers‹, also

dezidiert eines Männerberufs:

Was ist der Beruf des Schauspielers? Ein Gewerbe, bei dem er sich für Geld

selbst zur Schau stellt, bei dem er sich der Schande und den Beleidigungen

aussetzt, die auszusprechenman sich das Recht erkauft, und bei dem er sei-

ne Person öffentlich zum Verkauf anbietet. Ich bitte jeden ehrlichen Mann

zu sagen, ob er nicht auf dem Grunde seiner Seele spürt, daß dieser Handel

mit sich selbst etwas Kriecherisches und Gemeines hat. Ihr übrigen Philoso-

phen, die ihr so hoch über den Vorurteilen zu schweben vorgebt, würdet ihr

nicht alle vor Scham sterben, wenn ihr, feige als Könige verkleidet, vor den

Augen der Öffentlichkeit eine andere als eure eigene Rolle spielen und eure

Majestät dem Geheul des Pöbels aussetzen müßtet?172

Der männliche Leser oder die männliche Leserschaft wird von Rousseau di-

rekt angesprochen, und zwar einerseits in Gestalt eines »ehrlichen Mannes«

und andererseits im Plural als »Philosophen«. Der Schauspieler wird dem Le-

ser, der sich entweder mit dem »ehrlichen Mann« oder mit einem »Philoso-

phen« identifizieren kann, damit suggestiv entrückt, denn der Schauspieler

ist das, was der »ehrliche Mann« nicht ist und der Leser nicht sein zu wol-

len hat. Ferner verweist das Hauptargument bereits auf den später folgenden

Diskurs, der die Frauen in besonderer Weise anklagt, da es nach Rousseau

ein weibliches Talent und Metier ist, »seine Person öffentlich zum Verkauf«

anzubieten. Er rückt den Schauspielerberuf also in die Nähe der Prostitution

und diese ist das maximal mögliche Gegenbild zu seinem Bild der ›anstän-

digen Frau‹, deren Platz das Haus und niemals die Öffentlichkeit ist: »Eine

172 Rousseau: Brief an d’Alembert, S. 414.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Paradoxa über Politik und Theater

Frau außerhalb des Hauses verliert ihren schönsten Schmelz, und ihres wah-

ren Schmuckes beraubt, ist ihr Auftreten unschicklich.«173 Die Schauspielerin

aber befindet sich nicht nur in der Öffentlichkeit, sondern, so meint Rousse-

au, von ihrer Zurschaustellung ihrer selbst für Geld ist es nur ein kurzer Weg

zum Verkauf auch des eigenen Körpers und der ganzen Person:

Ich kehre jetzt zu unseren Schauspielerinnen zurück und frage: Wie kann

ein Stand, dessen einzige Beschäftigung es ist, sich öffentlich und, was noch

schlimmer ist, gegen Geld zu zeigen, sich für ehrbare Frauen schicken und

sich mit ihrer Bescheidenheit und ihren guten Sitten vertragen? Muß man

sich noch über die sittlichen Unterschiede der Geschlechter streiten, damit

deutlicher wird, wie unwahrscheinlich es ist, daß eine Frau, die sich für Geld

zur Schau stellt, sich nicht auch bald für Geld zur Verfügung stellt und sich

nicht versuchen läßt, das Verlangen, das sie mit so viel Mühe erregt, auch zu

befriedigen?174

Rousseaus Aversion gegen das Theater hat demnach Gründe, die vermutlich

sowohl mit seinem Menschen- und insbesondere mit seinem Frauenbild als

auch mit seinem Selbstverständnis als Autor in Zusammenhang stehen, was

für sich genommen jedoch erst einmal trivial wäre. Die konkreten Gründe

allerdings macht er nicht explizit deutlich, sondern verschleiert sie vielmehr,

was ihn wiederum selbst zu einer Art Schauspieler oder genauer zu einem

Verstellungskünstler macht, und erst dies ist für unseren Zusammenhang ei-

gentlich interessant. Insbesondere in seiner direkten Ansprache des – offen-

kundig männlichen – Lesers und seiner Beschreibung der Schauspielerinnen

wird er ›theatralisch‹, insofern gerade die Apostrophe den Leser mit seiner

passiven Konsumhaltung konfrontiert und ihn so gleichwohl zum ›nachfüh-

lenden‹ Zuschauer der Rousseau’schen Gedanken macht. Dessen Ansprachen

sind offenkundig rhetorischer und strategischer Natur, zumal es sich vorder-

gründig um einen Brief an ein konkretes Gegenüber handelt, und sollen den

einzelnen Leser insofern persönlich ansprechen, als sie ihn auf Rousseaus Sei-

te ziehen, ihn zu einer affirmativen Haltung hinführen sollen,mithin also das

Gegenteil dessen bewirken, was wir formal bei Diderot vorgefunden haben.

In seiner Analyse von Rousseaus Brief an d’Alembert hat DavidMarshall her-

ausgearbeitet, dass jener vor allem eine Gefahr darin sieht, dass das Thea-

ter expandiert und auf das gesamte Leben der Stadt übergreift. Sogar Philo-

173 Ebd. S. 423.

174 Ebd. S. 425f.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 105

sophie und Vernunft stehen demnach unter Verdacht, weil sie selbst bereits

›theatralisch‹ und das heißt in erster Linie distanzfördernd seien:

We saw that Rousseau condemns philosophy and reason for teaching a the-

atrical perspective that (in effect) promoted distance, indifference, and iso-

lation. Theater is especially dangerous, according to Rousseau, because its

business is to present and represent this theatrical perspective. It teaches

people how to become spectators, how to act like spectators.175

Das Theater macht die Bürger demnach zu Zuschauern und auf lange Sicht

gewöhnen sie sich an diese Rolle, verhalten sich auch im alltäglichen und po-

litischen Leben wie Zuschauer. »To act like« ist in Bezug auf die Zuschauer

somit streng genommen eine widersprüchliche Formulierung, jedenfalls in-

sofern dies mehr als ein Verhalten impliziert, eben eine Aktivität. Dies räumt

dann auch Marshall etwas später ein: »The problem is not merely that spec-

tators are powerless to act or that they are not called upon to act. Rousseau

claims that theater teaches them how not to act.«176 Die Passivität des Zu-

schauers, die Rousseau fürchtet, ist eine von jenem Theater, das ihm vor-

schwebt, aktiv und intentional herbeigeführte Passivität.

Zuschauer, die sich passiv verhalten, so der Gedanke dahinter, sind ferner

besonders anfällig für Beeinflussungsversuche aller Art. Noch einmal Rousse-

au: »Es ist nun eine Folge seiner Nutzlosigkeit, daß dasTheater, das die Sitten

nicht verbessern kann, sie gleichwohl zu verändern vermag.«177 Er weiß um die

Macht nicht nur des Theaters, sondern insbesondere auch um die Macht der

theatralischen Formen der Beeinflussung der öffentlichenMeinung.Die Stadt

Genf, die ganze Gesellschaft ist bereits ›theatralisch‹ und gerade deswegen

ist das Theater eine Gefahr. Ein Theater in der Stadt würde das theatralische

Element auch des bisherigen Lebens ins Bewusstsein der Leute bringen, das

heißt, »theater is rejected because it would rival the surveillance, policing,

and manipulation of amour-propre that serve the state.«178

175 David Marshall: »Rousseau and the State of Theater«, in: Representations 13 (1986),

S. 84-114. Hier S. 88. Dieser Artikel kann hier nicht in allen Einzelheiten besprochen

werden, liefert aber – neben seiner stringenten Argumentation – eine Vielzahl wert-

voller Hinweise und Zusammenhänge, die unsere Argumentation weitgehend unter-

stützen.

176 Ebd. S. 89.

177 Rousseau:Brief an d’Alembert, S. 391. (Hervorh. S. Sch.)

178 Marshall: »Rousseau and the State of Theater«, S. 100.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Paradoxa über Politik und Theater

Die Institution des Theaters würde mit dem Machtmonopol des Staates

rivalisieren und die öffentliche Meinung beeinflussen, jedoch würde das

theatralische Element, das die ganze Stadt durchdringt, auch Rousseau

selbst in Verlegenheit bringen, da es die ›Theatralik‹, die er bereits eigen-

nützig einsetzt, demokratisieren und öffentlich sichtbar werden ließe. Bei

Marshall heißt es richtig: »The state cannot tolerate the theater because it

needs theater for its own ends.«179 Darüber hinaus macht auch er deutlich,

dass dies ebenso für Rousseau selbst gilt, wie sich insbesondere an seinen

Confessions aufzeigen lässt, die in besonders hohem Maße jene ›theatrali-

sche‹, das heißt eine auf Einfühlung und Affirmation abzielende rhetorische

Strategie aufweisen.180

Dennoch ist Rousseau nicht einfach ein rückwärtsgewandter, theater-

feindlicher Gegner jener Auffassung Diderots im Paradox, die eine progressive

und durchaus auch emanzipatorische Kraft im Theater erkennt, insofern

es für Differenz und Distanz sensibilisiert. Rousseaus Anliegen ist erklär-

termaßen eben auch Emanzipation und Demokratisierung, das macht die

Einordnung wesentlich schwieriger. Rousseaus eigenes aufklärerisches An-

liegen ist mithin besonders augenfällig, wenn man seine pädagogischen

Schriften und das darin vertretene Menschenbild mit Aristoteles’ Auffassung

zur Sklaverei und dessen Anthropologie kontrastiert.

Diesen Vergleich unternimmt der Erziehungswissenschaftler Volker La-

denthin in einemBeitrag über Rousseau als »Klassiker der Pädagogik für heu-

te«. Die Stelle in Aristoteles’ Politik, auf die Ladenthin zunächst Bezug nimmt,

spricht davon, dass Kenntnisse in vielerlei Dingen Sache des Sklaven seien,

Sache des Herren hingegen sei es, den Sklaven selbst zu gebrauchen.181 Wir

erinnern uns an Lippmanns ›perfekte Stereotype‹, an Rancières Auseinan-

dersetzung mit Aristoteles und an die Unterscheidung von Teilhabe am und

Besitz des Logos sowie an den vermeintlich ›sklavischen Charakter‹ des Schau-

spielers bei Diderot. Die Figur des Sklaven, so wird deutlich, tritt in den un-

terschiedlichsten Kontexten im Zusammenhang von Theater und Politik auf

und führt uns immer wieder zurück zu Aristoteles. Ladenthins Kommentie-

rung der Stelle bei Aristoteles schlägt außerdem eine unmittelbare Brücke in

die Gegenwart, indem er heutige Schlagworte aus dem politischen Diskurs

179 Ebd. S. 101.

180 Vgl. ebd. S. 102-110.

181 Vgl. Aristoteles: Politik I,7=1255b: »Die Kenntnis des Herrn besteht dagegen darin, die

Sklaven zu gebrauchen.«

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 107

um ›Bildung‹ aufgreift, diese polemisch zuspitzt und damit gleichzeitig de-

ren Geltungsanspruch angreift:

Für die Sklaven gibt es Qualifikation; für die Herren der Polis, die »Elite«

gibt es Bildung, antik: Klugheit (sie besteht aus Entscheidungsfähigkeit,

Führungskompetenz, Leadership). […] Die Elite wird »Elite« nicht durch

besondere Leistungen. Vielmehr ist sie von Natur aus Elite. […] Die von der

Natur zu Sklaven bestimmten Menschen bildet man zu Sklaven aus, die

von der Natur bestimmten Herren bildet man zu Herren. […] Emanzipation

ist unerwünscht, Emanzipationsabsichten sind nur Ausdruck von fehlender

Einsicht, Mangel an Klugheit, Zeichen von Irrsinn oder schlicht kriminell.182

Völlig konträr zu dieser Auffassung steht Ladenthin zufolge dann in der Tat

Rousseaus Postulat im Contrat Social:

Unfreiheit ist nicht angeboren – sondern anerzogen. […] Damit postuliert

Rousseau eine einheitliche Natur des Menschen, d.h. er setzt sie gedank-

lich voraus – empirisch nachweisen kann er sie nicht. Sie ist die Vorausset-

zung aller erzieherischen Bemühungen, aber an dieser Voraussetzung kann

es keinen begründbaren, d.h. objektiven Zweifel geben – denn der Zweifeln-

de nimmt für sich die Voraussetzung in Anspruch, deren Existenz er bezwei-

felt: Die Freiheit. Aus dieser Freiheit entspringt nun die Geschichte, d.h. die

Möglichkeit,Handlungsoptionen zuentwickeln. Freiheit ist kein Erziehungs-

ziel – aber sie muss bei allen pädagogischen Prozessen beachtet werden –

bei den Zielangaben und bei der Gestaltung der Prozesse selbst.183

Vor diesemHintergrund erscheinen Rousseaus Bedenken hinsichtlich der Er-

richtung eines Theaters in Genf als eine gleichzeitige Furcht um die und eine

Furcht vor der Freiheit. Durch sein Postulat, das allen seinen Überlegungen

zugrunde liegt, nämlich dass der Mensch von Natur aus frei ist, bringt ihn

das Theater und insbesondere ein neu zu errichtendes Theater in Genf in Be-

drängnis. Er weiß um die Beeinflussbarkeit der Menschen – die ja gerade mit

182 Volker Ladenthin: »Jean-Jacques Rousseau: Ein Klassiker der Pädagogik für heute«, in:

ders., Jörn Schützenmeister (Hg.): Rousseau als Klassiker für die pädagogische Bildung, Di-

dactica Nova 24, Baltmannsweiler 2015, S. 15-212. Hier S. 111. (Hervorh. i. O.)

183 Ebd. S. 116.Hier bezieht sich Ladenthin auf jene Stelle im Contrat Social, in derRousseau

Aristoteles für dessenAuffassung zur Sklaverei als eines naturgegebenenZustands kri-

tisiert. Vgl. Jean-Jacques Rousseau: Vom Gesellschaftsvertrag oder Grundsätze des Staats-

rechts, in: ders.: Sozialphilosophische undPolitische Schriften, hg. vonDietrich Leube,Mün-

chen 1981, S. 269-391. Hier S. 272.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Paradoxa über Politik und Theater

seiner Freiheit zusammenhängt – und ebenso um die Tatsache, dass ein Zu-

stand jenseits allerManipulation eine Idealvorstellung bleibenmuss. Er selbst

erliegt auf unterschiedliche Weise immer wieder jener Schizophrenie, insbe-

sondere in seinem Verhältnis von Schreiben und Leben. Es ist ferner richtig,

dass das Theater nicht nur die Macht des Staates, sondern, wie Marshall auf-

zeigt, auch die Macht seines eigenen ›theatralischen‹ Schreibens gefährden

könnte. Nichtsdestotrotz hat seine Skepsis auch ihre Berechtigung und spie-

gelt die frühe Erkenntnis über ein Phänomenwider, das heute ganz offenkun-

dig eher die Massenmedien betrifft als die klassischenTheaterhäuser und das

in dem weitgehend in Vergessenheit geratenen Werk von Walter Lippmann

in den Zwanzigerjahren des letzten Jahrhunderts eine konkrete Ausarbeitung

findet.

Ebenfalls zu Beginn des 20. Jahrhunderts, im Jahr 1932, beschreibt Ernst

Cassirer die Grundprobleme, die sich in Rousseaus Werk und Person zeigen

und die damals – und ebenso heute, müsste man hinzufügen – noch immer

von Belang sind. Rousseaus Kritik insbesondere an den Intellektuellen und

Philosophen seiner Zeit paraphrasiert Cassirer in einer Weise, die auf Lipp-

manns Ausführungen über die öffentliche Meinung hinzuweisen scheint:

Denn die Philosophie hat seit langem verlernt, ihre eigene urwüchsige Spra-

che, die Sprache der Weisheitslehre, zu sprechen – sie spricht nur noch die

Sprache der Zeit; und sie fügt sich ihren Gedanken und ihren Interessen ein.

Der schlimmste und härteste Zwang der Gesellschaft liegt in dieser Macht,

die sie nicht nur über unsere äußeren Handlungen, sondern auch über alle

unsere inneren Regungen, über unsere Gedanken und Urteile, gewinnt. Je-

de Selbständigkeit, jede Freiheit und Ursprünglichkeit des Urteils wird vor

dieser Macht zuschanden. Nichtwir sind es mehr, die denken und urteilen;

die Gesellschaft denkt in uns und für uns. Wir brauchen nicht länger nach

der Wahrheit zu forschen; sie wird uns als geprägte Münze in die Hand ge-

geben.184

Bemerkenswert an dieser Analyse ist die Betonung der Tatsache, dass sogar

die Philosophie kein Korrektiv der öffentlichenMeinung bilden kann, sondern

ebenfalls von dieser usurpiert werde. Das Bild von der ›geprägten Münze‹

lässt sich dabei zu Lippmanns Stereotypen-Begriff in Beziehung setzen, und

184 Ernst Cassirer: »Das Problem Jean Jacques Rousseau«, in: ders.: Über Rousseau, hg. und

mit einem Nachwort von Guido Kreis, Berlin 2012, S. 7-90. Hier S. 16. (Hervorh. i. O.)

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 109

zwar nicht in dem Sinne, dass es selbst eine Stereotype wäre, sondern inso-

fern es seinerseits ein konkretes Bild für den abstrakten Stereotypen-Begriff

darstellt. Beides, also Stereotypen und ›geprägte Münzen‹, sind vorgefertigte

Tauschmittel, die sich eher benutzen, konsumieren und eben vor allem aus-

und eintauschen lassen, als dass sie selbst einen Eigenwert hätten. Insofern

sie jeweils bloßes Mittel sind, entziehen sie sich auch einem bewussten Nach-

denken.

Allerdings drängt sich bei dieser Beschreibung eine weitere – womög-

lich nur scheinbare – Ähnlichkeit auf, die uns in den Kapiteln zu Brecht

noch beschäftigen wird, diejenige nämlich zum Zitat und der Zitierbarkeit

nicht nur von Literatur, sondern auch von Gesten, insbesondere jenen des

(Brecht’schen) Schauspielers.185 Auch Zitate sind nichts anderes als ›geprägte

Münzen‹, die sich in beliebigen Kontexten einsetzen lassen und die dadurch

ihren Sinn nicht etwa verlieren, sondern oftmals zuallererst herstellen.

Darüber hinaus wird hier ›dieMacht der Sprache‹ – um einen etwas abge-

griffenen Terminus zu verwenden – insgesamt deutlich, insofern diese ganz

konkret zu einer Sprache der Macht, genauer: zu einer der Definitionsmacht

wird. Dieser Gedanke verbindet nicht nur Rousseau (respektive Cassirers In-

terpretation von Rousseau) und Lippmann, sondern auch jene beiden mit

dem schon mehrfach erwähnten Romanisten Viktor Klemperer. Dessen be-

rühmte Aufzeichnungen zur LTI, der ›Sprache des Dritten Reichs‹, zeigen

nämlich die verheerenden Auswirkungen der Verwirklichung und Totalisie-

rung einer stereotypisierten Sprache in allen Lebensbereichen, wie sie insbe-

sondere zur Zeit des Nationalsozialismus stattgefunden hat:

Was war das stärkste Propagandamittel der Hitlerei? Waren es Hitlers und

Goebbels’ Einzelreden, ihre Ausführungen zu dem und jenem Gegenstand,

ihre Hetze gegen das Judentum, gegen den Bolschewismus? […]

Nein, die stärkste Wirkung wurde nicht durch Einzelreden ausgeübt, auch

nicht durch Artikel oder Flugblätter, durch Plakate oder Fahnen, sie wurde

durch nichts erzielt, was man mit bewußtem Denken oder bewußtem Füh-

len in sich aufnehmen mußte.

185 Vgl. insb. Walter Benjamins virtuosen eigenen Umgang mit Zitaten über genau jene

›Zitierbarkeit‹ bei Brecht, die er selbst mitkonstituiert und geradezu ›heraufbeschwo-

ren‹ hat: »›Gesten zitierbar zu machen‹, ist die wichtigste Leistung des Schauspielers;

seine Gebärden muß er sperren können wie ein Setzer dieWorte.« Benjamin: »Was ist

das epische Theater?«, S. 19. Auf diesen Komplex werden wir noch ausführlicher ein-

gehen.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Paradoxa über Politik und Theater

SondernderNazismus glitt in Fleisch undBlut derMengeüber durch die Ein-

zelworte, die Redewendungen, die Satzformen, die er ihr inmillionenfachen

Wiederholungen aufzwang, und die mechanisch und unbewußt übernom-

men wurden.186

Diese aufgezwungene Sprache ist, wie Klemperer aufzeigt, vor allem eine

›Sprache der Armut‹187 und zudem eine, in der sich auf höchst widersprüchli-

che Weise das Totalitär-Technokratische mit dem Mythisch-Naturwüchsigen

verbindet. Klemperers paradigmatisches Beispiel hierfür ist der Begriff der

›Organisation‹, in dem das Organische einerseits und das technische Planen

andererseits zusammenkommen. Dieser Begriff erfährt – wie alle anderen

Begriffe, die Klemperer behandelt – in der Zeit des Nationalsozialismus eine

inflationäre Verwendung und damit einhergehend eine Deutungsverschie-

bung; er ersetzt, so kann man dort nachlesen, als Verb etwa Begriffe wie ›ar-

beiten‹, ›erledigen‹ oder ›verrichten‹.188Wie sehr die herrschende Sprache als

Sprache der Herrschenden sogar den kritischen und darüber hinaus verfolg-

ten Viktor Klemperer selbst beherrscht, zeigt seine Eintragung am Ende des

Abschnitts zum Begriff ›Organisation‹, in dem er gleichsam in ein Selbstge-

spräch übertritt, denn

»organisieren« war ein gutartiges, überall in Schwang befindliches Wort,

war die selbstverständliche Bezeichnung eines selbstverständlich geworde-

nen Tuns…

Ich schreibe nun schon eine ganze Weile: es war… es war. Aber wer hat denn

186 Vgl. Victor Klemperer: LTI. Notizbuch eines Philologen, hg. und kommentiert von Elke

Fröhlich, Stuttgart 2010, S. 25. Ganz ähnliche Beobachtungen werden uns bei Brecht

und seiner Analyse der ›Theatralik des Faschismus‹ wiederbegegnen.

187 Vgl. Klemperer: LTI, S. 33: »Sie war nicht nur deshalb arm, weil sich jedermann zwangs-

weise nach dem gleichen Vorbild zu richten hatte, sondern vor allem deshalb, weil sie

in selbstgewählter Beschränkung durchweg nur eine Seite des menschlichen Wesens

zum Ausdruck brachte.« Auch hier gibt es eine unheimliche und irritierende Verbin-

dung zu Benjamin/Brecht, insofern jener bereits 1930 über diesen schrieb: »Sein Ge-

genstand ist die Armut. […] – diese Brechtsche Armut ist vielmehr eine Uniform und

ganz geeignet, dem, der sie mit Bewußtsein trägt, eine hohe Charge zu geben.« Vgl.

Benjamin: »Bert Brecht«, S. 15. Bereits an diesen zwei kurzen Zitaten wird jedoch auch

deutlich, dass es sich um zwei grundverschiedene Formen der sprachlichen ›Armut‹

handelt: aufgezwungene Massenbetäubung auf der einen Seite, eine bewusst herge-

stellte sprachliche Maske auf der anderen Seite.

188 Vgl. Klemperer: LTI, S. 119.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 111

gestern erst gesagt: »Ich muß mir ein bißchen Tabak organisieren?« Ich

fürchte, das bin ich selbst gewesen.189

Eine stereotypisierte Sprache, so zeigt dieser Eintrag in exemplarischer Wei-

se, macht auch vor jenen nicht Halt, die versuchen, diese Sprache zu kritisie-

ren und sich ihr und denen, die sie sprechen und verordnen, zu widersetzen.

Bezogen auf Cassirers Paraphrasierung von Rousseaus Kernkonflikt be-

deutet dies einerseits, dass auch er nicht in der Lage war und gewesen sein

kann, sich gänzlich der Sprache seiner Zeit zu entziehen. Dies ist eine weit-

gehend triviale Einsicht. Es heißt aber andererseits, dass es auch möglich

ist – und das hat mitunter auch Rousseau erkannt –, mit und in der Spra-

che der Zeit eine Änderung zu bewirken, das heißt aber tatsächlich, dass die

Philosophie ihre ›eigene urwüchsige‹ Sprache – was immer das sein mag –

verlassen muss und gewissermaßen in die ›Falschheit‹ des Faktischen und

der ›öffentlichen Meinung‹ eintreten muss. Vor diesem Hintergrund ist dann

auch Rousseaus Aversion dem Theater gegenüber zu verstehen.

Victor Klemperers direktes Urteil über Rousseau war indes, zumindest in

einem Tagebucheintrag vom 19. Juli 1937, brutal: »Die postume Entlarvung

Rousseaus heißt Hitler«190, heißt es dort. Daran und an die vielen unter-

schiedlichen Positionen in der Rezeptionsgeschichte, die in der Zuschreibung

zwischen ›revolutionär‹ und ›konservativ‹ alle Nuancen aufweisen und quer

durch alle politischen Lager verlaufen, erinnert Hermann Klenner.191 Aller-

dings bildet hier jeweils vor allem der Contrat Social den Bezugspunkt. Klem-

perer hat sein Urteil später relativiert, wie Klenner anmerkt, doch wird daran

deutlich, wie groß das Spektrum an Positionen ist, die sich berechtigterweise

gegenüber Rousseau einnehmen lassen. Der Kontext des oben zitierten Sat-

zes sollte indes auch nicht außer Acht gelassen werden, denn daraus wird

ersichtlich, dass Klemperer eher von der Vulgarisierung der Rousseau’schen

Ideen als von Rousseau selbst entsetzt war:

189 Ebd.

190 Victor Klemperer: Ich will Zeugnis ablegen bis zum letzten. Tagebücher 1933-1941, hg. von

Walter Nowojski unter Mitarbeit von Hadwig Klemperer, Berlin 2015, S. 302.

191 Vgl. HermannKlenner: »DiemodernenVölker haben keine Sklaven, sie sind selbstwel-

che.« (C, 231; G, 123), in: Jean-Jacques Rousseau zwischen Aufklärung undModerne, hg. von

Hans-Otto Dill, Sitzungsberichte der Leibniz-Sozietät der Wissenschaften zu Berlin,

Bd. 117, Berlin 2013, S. 51-77. Hier S. 60f. Als wichtige Rousseau-Kommentatoren wer-

den bei Klenner unter anderem Bertrand Russell, Ernst Bloch und Jean Starobinski ge-

nannt.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Paradoxa über Politik und Theater

WennPolitiker die Landarbeit idealisieren, heucheln sie immer. Niemals hat

Rousseau derart triumphiert und niemals ist er derart ad absurdum geführt

worden wie heute.

Die postume Entlarvung Rousseaus heißt Hitler.

Wir haben das Kino am Freiberger Platz neu entdeckt: Es hat das naivste

(wahrhaft proletarische und begeisterte) Publikum, es ist billiger als die an-

dern Kinos […], es hat gutes Programm, gute Vorführung und den bequems-

ten Parkplatz, einen wirklichen Hafen. Wir sahen dort in einer Wiederauf-

nahme den frühesten und berühmtesten Film der Wessely: »Maskerade«.

[…] Im Vorprogramm die Eröffnung der Autobahn Dresden – Merane und

ein Stück Hitlerrede.192

Der Tagebucheintrag macht die ganze Ambivalenz deutlich, die Klemperer

1937 in Auseinandersetzung mit Rousseau einerseits (er schreibt zu diesem

Zeitpunkt an seiner umfangreichen Geschichte der französischen Literatur im 18.

Jahrhundert)193 und der politischen Realität andererseits erlebt. Folgerichtig

ist es dann ausgerechnet das Kino, das für ihn und seine Frau zu jener Zeit

zu einem »Hafen« wird, wie an zahlreichen Eintragungen in diesem Zeitraum

deutlich wird – obwohl sie beide unweigerlich auch dort von der allgegen-

wärtigen ›Maskerade‹ des Faschismus und zugleich von dessen Selbst-›Ent-

larvung‹ heimgesucht werden.

Doch kommenwir zurück zu Rousseau: Eine weitere ausführliche Ausein-

andersetzung mit dem Brief an d’Alembert findet sich in Derridas 1967 erstmals

erschienener Grammatologie, auf die wir in den Kapiteln zu Bertolt Brecht er-

neut eingehen werden. Derrida bemerkt zu Recht, dass die im Brief an d’Alem-

bert formulierte Kritik sowohl auf die Schauspieler, also die Subjekte desThea-

ters, als auch auf ›das Theater‹ selbst, also auf die Inszenierung abzielt: »In-

dem er die Fehler des Theaters, gemessen an seinem inszenierten, das heißt

dargestellten Gehalt aufdeckt, klagt der Brief an d’Alembert die Darsteller und die

Darstellung an.«194 Rousseaus Kritik zielt somit auf das, was Derrida selbst

verteidigt und in seiner Grammatologie aufzuzeigen versucht, nämlich die un-

einholbare Trennung von Signifikant und Signifikat, die Abwesenheit eines

transzendenten Moments, einer ›Realität‹ hinter den Zeichen. Jedoch bewegt

sich Rousseau bereits selbst in einer Aporie, denn sein Gegenentwurf zum

192 Vgl. Klemperer: Ich will Zeugnis ablegen bis zum letzten, S. 302.

193 Vgl. Klemperer: Geschichte der französischen Literatur im 18. Jahrhundert.

194 Derrida: Grammatologie, S. 522. (Hervorh. i. O.)

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 113

Theater respektive zur ›theatralischen Gesellschaft‹, den er in Form eines ge-

meinschaftlichen, geradezu idyllischen Festes darstellt, ist einer Theaterin-

szenierung zum Verwechseln ähnlich, ja, in seinem phänomenologischen Ge-

halt geradezu deckungsgleich mit einer solchen. Darauf verweist auch Jean

Starobinski, wenn er über den Brief an d’Alembert schreibt:

Das Theater und das Fest stehen einander gegenüber wie eineWelt von Un-

durchsichtigkeit und eine Welt von Transparenz. […] Aber nachdem er das

Bild des Theaters in einemMaße verdüstert hat, daß es dem grausigen Tem-

pel des Morceau allégorique gleicht, kommt das Lob des gemeinschaftlichen

Fests auf Bilder zurück, die denen täuschend ähneln, die Rousseau am En-

de des Mythos der verschleierten Statuen hatte auftauchen lassen. […] Ein

ganzes Volk gibt sich das Schauspiel seines Glücks.195

So sehr Rousseau dem Theater misstraut, so sehr ist er dennoch an dessen

Erscheinungsformen und an dessen Formsemantik gebunden, ja, geradezu

abhängig und besessen davon. Diese bis zur Ununterscheidbarkeit gehende

Ähnlichkeit in der Erscheinungsweise und Formsprache interessiert Derrida

daher in besonderem Maße: »In welchen Begriffen«, so fragt er seinerseits

rhetorisch, »sollte man die formal ungreifbare Differenz bestimmen, welche

die positive Seite von der negativen trennt, den authentischen Gesellschafts-

vertrag von einem für immer pervertierten Theater? von einer theatralischen

Gesellschaft?«196

Es handelt sich tatsächlich um eine schwer fassbare, eine geradezu un-

mögliche Differenz und Derridas Pointe liegt schließlich darin, eine Diffe-

renz der Differenz einzuführen, das heißt, der Unterschied der beiden ähn-

lichen Formen theatraler Darstellung liegt Derrida zufolge darin, dass das

Theater die Differenz in sich enthält und sie so – paradoxerweise – transpa-

rent macht, während die beschriebene Festszene ein völliges Identisch-Sein

propagiert, das aber – ebenso paradox – die gleichwohl vorhandene Diffe-

renz verschleiert, und zwar gerade durch nahezu vollständige Transparenz,

Indifferenz und Distanzlosigkeit:

Was werden aber schließlich die Gegenstände dieses Schauspiels sein? Was

wird es zeigen? Nichts, wenn man will. Mit der Freiheit herrscht überall, wo

195 Jean Starobinski: Rousseau. Eine Welt von Widerständen, übers. von Ulrich Raulff, Mün-

chen/Wien 1988, S. 143-145.

196 Derrida: Grammatologie, S. 524. (Hervorh. i. O.)

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Paradoxa über Politik und Theater

viele Menschen zusammenkommen, auch die Freude. Pflanzt in der Mitte

eines Platzes einen mit Blumen bekränzten Baum auf, versammelt dort das

Volk, und ihr werdet ein Fest haben. Oder noch besser: stellt die Zuschauer

zur Schau, macht sie selbst zu Darstellern, sorgt dafür, daß ein jeder sich im

andern erkennt und liebt, daß alle besser miteinander verbunden sind.197

An dieser von Rousseau ins Spiel gebrachten idealen Szenerie zeigt sich sehr

deutlich, dass es gerade auch für die von ihm heraufbeschworene Eintracht

einer Instanz bedarf, die diesen Zustand erst herstellt. Es bedarf, anders ge-

sagt, eines ›Regisseurs‹ oder eines gleichsam auktorialen Erzählers, der zwar

die Zuschauer ›demokratisch‹ integriert und zu Darstellern macht, selbst je-

doch eine herausgehobene Position beibehält oder sie dadurch vielmehr erst

erhält.

Die Ambivalenz lässt sich nicht auflösen, zeigt jedoch erneut, dass Di-

derot und Rousseau keine Gegner sind, wenn es um die Frage der politi-

schen Funktion und Bedeutung von Schauspiel und Theater geht, sondern

dass sie vielmehr unterschiedliche Perspektiven einnehmen und Meinungen

abbilden, die einander nicht nur widersprechen, sondern – sofern man sich

nicht vollkommen mit einer der beiden Positionen identifiziert – einander

auch ergänzen.

II.4 Zwischenfazit: Apologien der Gegenmeinung

In der Gegenüberstellung der beiden paradigmatischen ›Positionen‹, Darstel-

lungsweisen und Formsprachen Diderots und Rousseaus zur Thematik des

Theaters im Allgemeinen und des Schauspielers im Besonderen lässt sich dar-

über hinaus eine These zum Umgang mit buchstäblichen Paradoxa, also mit

›Gegenmeinungen‹ gewinnen. Insofern Paradoxa tatsächlich wörtlich als ›Ge-

genmeinungen‹ verstanden werden, also als äußerer Widerspruch eines An-

deren und nicht etwa als innere Widersprüchlichkeit in der Sache, stellen

sie ein politisches und kein logisches Problem dar.198 Paradoxa als Gegen-

meinungen können somit zur Entwirrung und zur Kritik von vermeintlich

allgemeingültigen Ideen und unhinterfragten Schlussfolgerungen beitragen.

Aufgrund der Scharfstellung der eigenen Position durch die jeweils andere

197 Rousseau: Brief an d’Alembert, S. 462f.

198 Vgl. dazu auch Weihe: Paradoxie der Maske, S. 169.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004 - am 14.02.2026, 17:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

