Teil I1.
Der Sinn der Macht und der Sinn der
Realitat: systematische Ansatze



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 1. Was ist Realitat? >Realismus:«
versus »Antirealismus¢

Bevor wir uns den am Ende des ersten Teils aufgeworfenen Fragen
widmen, soll das Problem der Realitdt anhand des sich in der Geschichte
der Philosophie bis heute standig aktualisierenden Streites zwischen den
sogenannten Realisten und Antirealisten erdrtert werden. Besonders die
Schwierigkeit, den eigentlichen Punkt der Polemik auszuformulieren, -
die Schwierigkeit, mit der beide Seiten sich konfrontiert finden, soll dabei
ans Licht kommen. Die Analyse der modernen Auseinandersetzungen
zeigt unter anderem, wie tief die Machtfrage mit der Frage nach Realitit
verbunden ist, - auch dann, wenn dies geleugnet wird, d. h., wenn eine
vollkommen machtfreie Realitit gesucht wird.

Eine der aktuellen realistischen Richtungen in der Philosophie
nennt sich >Neuer Realismus«. Seine Vertreter wollen die Realitit, die
»auferhalb von uns¢, unabhéngig von unseren Vorstellungen, existiert,
denkbar machen und selbst die Korrespondenztheorie der Wahrheit
wiederbeleben: Eine Aussage iiber die Realitdt sei wahr, wenn sie damit
tibereinstimmt, was >wirklich«< der Fall ist. Ihre Position prasentieren
sie u.a. als Riickkehr zur >normalen< Weltsicht, indem nicht nur die
Realitdt der dufSeren Wirklichkeit, sondern auch die Realitdt des Geistes
(was auch immer dies heiflen mag) behauptet wird. Dafiir spreche
unser Common Sense: Die Philosophen mégen dazu viel Verwirrendes
geschrieben haben, jedoch seien auch sie nicht im Stande, diese Ansich-
ten des gesunden Menschenverstandes vollig auszuklammern.!

! Im Folgenden beschrianke ich mich auf wenige Positionen in der umfangreichen Debatte
um den Realismus, vor allem auf einige Beitrige des programmatischen Sammelbandes
Der neue Realismus (hg. v. Gabriel, Markus, Berlin: Suhrkamp, 2015). Es darfjedoch nicht
unerwihnt gelassen werden, dass der »Neue Realismus« keinesfalls neu beginnt, sondern
eine lange Tradition der entsprechenden Diskussionen fortsetzt, die bereits im Mittelalter
als Streit zwischen den Realisten und Nominalisten begonnen haben. Er erhebt jedoch
den Anspruch, dies auf einer neuen, modernen Ebene zu tun. Aber auch dieser Anspruch
ist nicht vollkommen neu. Um nur einige Diskussionsbeitrdge im deutschsprachigen
Raum zu erwéhnen: Halbig, Christoph u. Suhm, Christian (Hg.): Was ist wirklich? Neuere
Beitrdge zu Realismusdebatten in der Philosophie, Frankfurt a/M, Lancaster: ontos, 2004;

269

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 1. Was ist Realitat? »Realismus< versus »Antirealismus«

Mit dieser Berufung auf den Common Sense stellt sich der >Neue
Realismus< gegen die in der Philosophie bisher herrschende Position: Die
»Midigkeit gegeniiber dem Postmodernismus« ist hier das Leitmotiv.?
Dies scheint schon deshalb problematisch, weil die postmoderne Argu-
mentation vielféltig ist. Darum gibt es weitere Benennungen des Geg-
ners: Konstruktivismus, Relativismus, Korrelationismus und schliefilich
Antirealismus.> Die letztere Bezeichnung ist wenig aussagekriftig: Der
»Antirealismus< wire aus dem Gegensatz zum >Realismus« definiert, und
dieser durch jenen. Die historische Wandelbarkeit und Mehrdeutigkeit
des Terminus >Realitédt<, auf die ich in der Einfithrung eingegangen
bin, macht eine solche Entgegensetzung noch problematischer. Darum
formuliert man die Uberzeugungen eines hypothetischen Antirealisten
moglichst schlicht als die These, dass alles »nur existiert, weil oder
indem esverstanden wird«* und, noch schérfer ausgedriickt, »dass nichts
existiert hitte, hitten wir es nicht verstehen kénnen«.> Nun wire hier
zuerst zu fragen: Wer vertritt wirklich solch eine radikale Uberzeugung?
Zu polemischen Zwecken werden immer wieder die gleichen Namen
genannt: Berkeley, Kant, Nietzsche, Derrida, Foucault, Luhmann und
Rorty. Und es ist nicht die Frage, ob eine solche Unterstellung den
genannten Autoren in irgendeiner Weise gerecht wird.® Den >Neuen
Realisten< geht es schlieSlich nicht um die Exegese von konkreten Texten.

Forum fiir Philosophie Bad Homburg (Hg.): Realismus und Antirealismus, Frankfurta/M:
Suhrkamp, 1992.

2 Vgl. Ferraris, Maurizio: Was ist der Neue Realismus? Vom Postmodernismus zum Rea-
lismus, in: Gabriel, Markus: (Hg.), Der neue Realismus, Berlin: Suhrkamp, 2015, S. 52.

3 Der Begrift »Antirealismus« ist von Michael Dummett gepragt. Vgl. Dummett, Michael:
The Reality of the Past, in: Proceedings of the Aristotelian Society, 69 (1969), S.239-258.
Ublich sind weitere Differenzierungen, z.B. eines ontologischen, epistemischen oder
semantischen, starken oder schwachen Antirealismus bzw. wissenschaftlichen, reprisen-
tationalen oder Common-Sense-Realismus. Sinnvoll scheint mir jedoch nicht so sehr eine
solche Klassifikation von realistischen oder antirealistischen Positionen (der >Antirealis-
musc stellt ja gerade manche dieser Unterscheidungen in Frage), sondern die Unterschei-
dung der Strategien der Argumentation, z. B. phdnomenalistische, hermeneutische oder
konstruktivistische Verfahren wie in: Demmerling, Christoph: Realismus und Antirealis-
mus. Zur Anatomie einer Debatte, in: Halbig u. Suhm (Hg.): Was ist wirklich?, S. 29-48.
4 Gabriel, Markus: Existenz, realistisch gedacht, in: Gabriel (Hg.), Der neue Realismus,
S.172.

5 Gabriel: Existenz, realistisch gedacht, S.177.

6 Es scheint eine starke Ubertreibung zu sein, wenn man meint, der radikale Konstruk-
tivismus behaupte, dass die Dinge da sind, nur weil sie von uns wahrgenommen werden
(vgl. Gabriel, Markus: Sinn und Existenz. Eine realistische Ontologie, Berlin: Suhrkamp,
2016, S.34), oder gar, dass es ohne diskursive Praktiken »iiberhaupt nichts« »giabe«
(S.175,zu Kant vgl. auch S. 174 ff., 361). Gabriel beruft sich dabei u. a. auf Luhmann, Niklas:

270

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 1. Was ist Realitat? »Realismus< versus »Antirealismus«

Die Frage ist, ob man eine solche Position, wiirde sie tatsdchlich von
jemandem vertreten, eine Uberzeugung nennen kann.

Schon Heidegger bestand darauf, dass »ismen« mit der Philosophie
wenig gemeinsam haben.” Auch Wittgenstein hat einmal in Klammern
vermerkt: »Der Philosoph ist nicht Biirger einer Denkgemeinde. Das ist,
was ihn zum Philosophen macht.«® Das heif3t, dass Philosophen nichts
>glauben, keine >Meinungen« vertreten und nicht >der Uberzeugung«
sind. Auch wenn man sie gern in Rubriken steckt und mit ihren Ansichten
Lexika ausstattet. Warum kann ein solches Rubrizieren ihnen niemals
gerecht werden? Weil es ihnen, soweit sie philosophisch arbeiten (im All-
tagsleben kann es sehr wohl anders sein), nicht um Meinungen, sondern
um Fragestellungen und Probleme geht. Wenn eine so kontraintuitive
These, dass es die Welt da drauflen nicht gibt oder nur gibt, wenn sie
wahrgenommen wird, oder dass es keine Tatsachen, sondern lediglich
Interpretationen geben kann, tatsachlich vertreten wird, so geschieht
das nicht um der extravaganten Umkehrung eines Gemeinplatzes willen.
Philosophisch relevant wird eine solche Ansicht erst dann und nur dann,
wenn sie eine Antwort auf ein Problem darstellt. Uberzeugungen sind
darum in der Philosophie kaum am Platz.

Das Problem der Uberzeugung wird eine ganz andere Wendung
bekommen, wenn es sich um die sogenannten positiven Wissenschaften
handelt. Schon Platon hat darauf aufmerksam gemacht, dass diese
niemals am Nullpunkt anfangen, sondern bestimmte fiir sie undurch-
schaubare Pramissen akzeptieren miissen, mit deren Hilfe sie ihr Wissen
gewinnen. Dementsprechend griinden sich Geometrie oder Astronomie
auf den Voraussetzungen, die selbst kein Wissen sein konnen. Denn
die Letzteren werden weder in Frage gestellt noch begriindet, sondern
als etwas Selbstverstindliches der Arbeit vorangestellt. Sie sind damit
Unterstellungen (auf Griechisch: Hypothesen), die als Meinungen fun-
gieren - als unbegriindete Annahmen, die fiir das Wissen gehalten
werden. Eben dies sah Platon als Aufgabe der Philosophie - solche

Erkenntnis als Konstruktion, in: ders.: Aufsitze und Reden, hg. v. Oliver Jaraus, Stuttgart:
Reclam, 2001, S. 218-242. Zur Absurditit der Auslegung, er behaupte, dass nichts existiere,
vgl. z. B. Foucault: Die Ethik der Sorge um sich als Praxis der Freiheit, S. 295 f.

7 Vgl. Heidegger, Martin: Die Idee der Philosophie und das Weltanschauungsproblem, in:
ders.: Gesamtausgabe, Bd. 56/57, hg. v. Bernd Heimbiichel, Frankfurt a/M: Klostermann,
1987, S. 3-117.

8 Wittgenstein, Ludwig: Zettel, in: ders.: Uber GewifSheit. Bemerkungen iiber die Farben.
Uber GewifSheit. Zettel. Vermischte Bemerkungen (Werkausgabe, Bd. 8), Frankfurt a/M:
Suhrkamp, 1984, § 455, S. 380.

271

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 1. Was ist Realitat? »Realismus< versus »Antirealismus«

Annahmen aufzudecken und zu erforschen, wobei es vorwiegend zu ihrer
Widerlegung kam.’

Heute wird man Mathematikern oder Biologen keine Meinungen
zuschreiben. Dennoch kommen sie ohne gewisse Unterstellungen nicht
aus, obwohl diese selten explizit gemacht werden. Wenn ein Wissen-
schaftler eigene Pramissen auch thematisieren mochte, tut er es vorwie-
gend nicht, um sie in Frage zu stellen. Im Gegenteil: Man erklért die
eigene Hypothese fiir die Grenze der Wissenschaftlichkeit iberhaupt. Ein
Beispiel solcher Verabsolutierung eigener Pramissen ist der franzosische
Biologe und Evolutionist Jacques Monod, der in seinem halb philosophi-
schen, halb biologischen Buch Zufall und Notwendigkeit »ein reines,
fir immer unbeweisbares Postulat« der wissenschaftlichen Objektivitat
formulierte: die Nicht-Existenz der Zwecke in der Natur. Wer es ablehne,
gehore nicht zur Wissenschaft.!'” Damit ist die Grenze gezogen, tiber die
nicht weiter gegangen werden darf, was, nebenbei gesagt, auf lange Sicht
nicht funktionieren kann.!

Das Beispiel Monods zeigt deutlich, dass selbst wenn ein Wissen-
schaftler die grundlegenden Voraussetzungen der eigenen Arbeit erfor-
schen und Zusammenhiange zwischen ihnen rekonstruieren mochte, er
oft bei ihrer repressiven Formulierung landet: Man setzt alle Alternativen
als nicht wissenschaftlich herab und verdeckt dabei die Tatsache, dass
es sich um eine Sichtweise handelt, die durchaus revidierbar ist. Monod
widmete sich zwar der philosophischen Arbeit, dem Erforschen der
Pramissen, machte jedoch gleich einen unphilosophischen Schritt -
erkldrte sie fiir die uniiberschreitbare Grenze jeglicher wissenschaftli-
chen Arbeit. Damit verlie3 er das philosophische Terrain, eine Hypothese
wurde zur Uberzeugung, Pramissen wurden zu Meinungen. Aber solche
Meinungen sind gerade philosophisch suspekt, d.h. sie weisen auf
die ausgeschlossenen Alternativen hin. Nicht die Unmdglichkeit einer
empirischen Uberpriifung unterscheidet also die philosophische Arbeit

° Vgl. Platon: Der Staat, 533 c-d. Die einzige Wissenschaft, der Platon bzw. Sokrates hier
diese Aufgabe zutraut, wird hier als Dialektik bezeichnet. Zur Dialektik als Kunst der
Widerlegung vgl. 534 b-c.

10 Monod, Jacques: Zufall und Notwendigkeit. Philosophische Fragen der modernen Bio-
logie, tibers. v. Friedrich Griese, Miinchen: Deutscher Taschenbuchverlag, 1991, S. 36, 37.
11 Im Kapitel 3 werde ich auf das Problem der Zwecke in der Natur ausfiihrlicher eingehen.
Unter anderem stellte Hans Jonas solche Uberzeugungen nicht nur in Frage, sondern
zeigte, dass sie paradox sind.

272

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 1. Was ist Realitat? »Realismus< versus »Antirealismus«

von jeder anderen wissenschaftlichen Tatigkeit,'? sondern die schon in
den Dialogen Platons demonstrierte Verweigerung, das Hinterfragen
von eigenen Pramissen abzubrechen, und der scharfe Blick fiir das, was
Nietzsche »intellektuelle Einbusse« nannte, »mit der sich jedes Fir,
jedes Wider bezahlt macht«.!* Darum diirfen philosophische Ansichten
ihrerseits nicht danach verlangen, als endgiiltige Losungen angesehen
zu werden. Sie stellen lediglich Denkmodglichkeiten dar, die, statt die
Uberlegungen abzuschlieflen, ihnen neue Spielrdume erdffnen.

Die Vermutung liegt auf der Hand: Der Streit um den Realismus
ist darum so unversohnlich, weil es hier um das Selbstverstindnis
der Philosophie selbst geht bzw. um die Auslegung davon, was ihre
Aufgaben sind. So strebt ein >Realist< eine (mehr oder weniger) schliis-
sige Theorie der Wirklichkeit an. Demgegeniiber wird ein »Antirealist<
(wiederum je nach der Auffassung mehr oder weniger) sein Ziel in die
Problematisierung des Selbstverstindlichen setzen.'* Eben gegen eine
solche Problematisierung wehrt sich der >Neue Realismus< mit seiner
Berufung auf den Common Sense, als den einzigen festen Standpunkt
fiir eine philosophische Uberlegung.!® Seine Argumentation ist schon
darum zweifelhaft, weil der Common Sense zeit- und kulturgebunden
ist, d. h.: Gerade das, was lange Zeit in einer Kultur als selbstverstidndlich
galt, kann sich eines Tages als falsch erweisen. Das Paradebeispiel ist
hier die kopernikanische Wende in der abendlandischen, von Aristoteles
und Ptolemius zuvor gepréagten Kosmologie. Wenn die sogenannte anti-

12 Eine solche Unterscheidung wurde von Gerhard Vollmer gemacht (Geleitwort, in:
Arendes, Lothar: Gibt die Physik Wissen tiber die Natur? Das Realismusproblem in der
Quantenmechanik, Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann, 1992 (Epistemata. Wiirzburger
Wissenschaftliche Schriften, Bd. 102), S. Xf.). Sie mag zwar ein Erklarungspotenzial besit-
zen, was die historische Ausdifferenzierung der Wissenschaften angeht, jedoch reicht sie
in theoretischer Hinsicht nicht aus, schon deshalb nicht, weil auch in den anderen Wis-
senschaften nicht alles iiberprifbar sein kann.

13 Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, 1, Vorrede 6, KSA, Bd. 2, S. 20.

4 Auch dank dieser Unterscheidung wird sichtbar, dass wichtige philosophische Posi-
tionen nicht einem Lager zugeordnet werden kénnen. So kann Platon selbst, je nachdem,
inwiefern man ihm eine >Lehre< zuschreibt, als Urheber einer Theorie der Wirklichkeit
angesehen werden oder, im Gegenteil, als derjenige, der als Erster auf die negative
Funktion der Philosophie hinwies.

15 Vgl. »Wiirden wir derart fundamentale Ziige unseres Selbst- und Weltverstandnisses
wie die Denkunabhiangigkeit der Wirklichkeit oder die Méglichkeit unseres mentalen
Zugangs zu ihr ernsthaft in Frage stellen, wir wiifiten erst recht nicht, welchen philoso-
phischen Uberlegungen wir noch Glauben schenken sollen.« (Willaschek, Marcus: Der
mentale Zugang zur Welt, Frankfurt a/M: Klostermann, 2003 (Philosophische Abhand-
lungen, Bd. 87), S.3).

273

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 1. Was ist Realitat? »Realismus< versus »Antirealismus«

realistische Philosophie dem gesunden Menschenverstand widerspricht,
bezweifelt sie, wie es lange vor Kopernikus Nikolaus von Kues getan hat,
dass es eine Perspektive auf die Realitat geben kann, aus der heraus eine
einzige absolute Wahrheit iiber sie feststellbar wiére. Das aber nicht etwa
aus einer bizarren Uberzeugung, sondern weil eine solche privilegierte
Position anzunehmen nicht berechtigt zu sein scheint.

In der Einfithrung habe ich meine Sicht auf die Aufgaben einer
Philosophie der Macht bereits dargelegt: Sie steht zwar fiir eine konkrete
Realitdtsauffassung, d. h. fiir die Auffassung der Realitdt als Macht, jedoch
nichtim Sinne eines Realitétsbildes, noch weniger einer Theorie, sondern
im Sinne einer Richtschnur, wie man das Reale vom Nicht-Realen
unterscheiden kénnte. Und auch dies nicht als eine endgiiltige Losung
der Frage, was als real gelten soll, sondern als Aufdeckung moglicher
Optionen, wie die Realitét als Macht verstanden werden kann und was
eine solche Konzeption fiir unser Verstandnis sowohl der Realitdt als
auch der Macht bedeuten wiirde. Damit schliefle ich mich der Auffassung
der Philosophie als Tatigkeit an, die, statt Alternativen auszuschliefien
und Uberzeugungen zu untermauern, neue Denkméglichkeiten erdffnet.
Allerdings mochte ich nicht missverstanden bzw. nicht dem Lager der
»Antirealisten< zugeschrieben werden. Die Unzufriedenheit der sNeurea-
listen< mit der sogenannten postmodernen Philosophie scheint mir nicht
weniger berechtigt zu sein als die Einwdnde der Letzteren gegen die
Korrespondenztheorie. Und es wire zu klaren, wie diese Unzufriedenheit
und diese Einwdnde wenn nicht ausgeglichen werden, so doch uns als
Denkanstofe dienen konnen, die Frage nach Realitét erneut zu stellen.

Jedenfalls macht es m. E. wenig Sinn, einen Paradigmenwechsel
in der Philosophie, bzw. eine neue Sichtweise, die den Postmodernis-
mus endlich abldsen soll, zu behaupten, weil dieser seine Zeit gehabt
habe. Solch ein Wechsel wird nicht geschehen, solange wir auf die
Probleme, die die sogenannten postmodernen Denker zu ihren Thesen
inspiriert haben, nicht angemessen reagieren und sie in diesem Sinne
tiberbieten. Dafiir miissen wir jedoch zuallererst ihr Denken in aller
Schirfe zur Kenntnis nehmen, sodass unsere Widerlegung nicht ins
Leere lauft. Auf keinen Fall darf man die entscheidenden Argumente der
Gegner tiberspringen oder vergrobern, um die eigene Position zu starken.
Denn die Fragen, um die es bei einer solchen Auseinandersetzung
geht, wiirden dadurch verdunkelt, ohne dass eine befriedigende Losung
gefunden wire.

Im Folgenden mochte ich die Schwierigkeiten, das Problem der
Realitdt auszuformulieren, an einem konkreten Beispiel untersuchen -

274

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Nicht-Radikalitat der Wahrheit: Nietzsches Umkehrung der Erkenntnis

die Auseinandersetzung Umberto Ecos mit Friedrich Nietzsche bzw. mit
Nietzsches kleinem Werk Ueber Wahrheit und Liige im aussermoralischen
Sinne.!® Eco gilt, wie er selber bestitigte, als einer der »Griindungsviter
des Neuen Realismus«,”” wobei Nietzsche in vielerlei Hinsicht als Vor-
laufer der philosophischen Postmoderne sowie eine der Hauptfiguren
des >Antirealismus«< angesehen werden darf. Darum kann Ecos Argu-
mentation gegen Nietzsche als programmatisch und mafigebend einge-
stuft werden. Besonders die durch polemische Absichten entstandenen
>Liicken«< der Argumentation verdienen unsere Aufmerksambkeit. Aller-
dings mochte ich Folgendes betonen, um ein mégliches Missverstandnis
gleich auszurdumen: Die >Liicken« werden von mir aufgezeigt, nicht,
um Ecos Position zuriickzuweisen bzw. die von ihm angesprochenen Pro-
bleme als Scheinprobleme oder falsche Fragestellung diagnostisch-thera-
peutisch abzutun. Ganz im Gegenteil. Ich hoffe, dass die Fragestellung
Ecos an Schirfe gewinnen kann, wenn man seinem Gegner erlaubt, seine
starksten Argumente auf den Tisch zu legen.!

Die Nicht-Radikalitat der Wahrheit: Nietzsches Umkehrung
der Erkenntnis

Es sei vorangestellt, dass Ecos Position méaflig und ausgewogen ist: Er
erkennt die Starke des Gegners an und sieht sich genétigt, seinen eigenen
Realismus letztendlich als »negativ« zu bezeichnen.” Es handelt sich
zwar um einen polemischen Text, er will mit ihm jedoch keine voreilige
Lésung bieten, sondern vielmehr zeigen, dass wir es hier mit einem

16 Vgl. Eco, Umberto: Gesten der Zuriickweisung. Uber den Neuen Realismus, iibers. v.
Philip Freytag, in Gabriel (Hg.), Der neue Realismus, S. 33). Im Folgenden betrachte ich
einfachheitshalber nur diesen Aufsatz Ecos, den ich als gewisses Fazit seiner langen Aus-
einandersetzung mit der postmodernen >Beliebigkeit« betrachte, die schon in Das offene
Kunstwerk (Frankfurt a/M: Suhrkamp, 1977) und besonders in Die Grenzen der Inter-
pretation (Miinchen: Hanser, 1992) stattgefunden hat. Da es ihm hier um einen konkreten
Text Nietzsches geht, kommen die Probleme, mit denen Eco konfrontiertist, deutlich zum
Vorschein.

17 Eco beruft sich bei dieser Selbstbezeichnung, ohne sie zu bestreiten, auf »Internet und
Feuilletons« (Eco: Gesten der Zuriickweisung, S. 33).

18 Diese Ausfithrungen stellen eine stark iiberarbeitete und erweiterte Version meines
Aufsatzes dar: Die Macht der Interpretation: Zwischen dem Realismus und Antirealismus,
in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie, 67/4 (2019), S. 539-571.

1 Eco: Gesten der Zuriickweisung, S. 49 f.

275

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 1. Was ist Realitat? »Realismus< versus »Antirealismus«

gravierenden, bisher nicht gelosten Problem zu tun haben und dass die
postmoderne Losung in Wirklichkeit keine ist.

Im Fokus von Ecos Auseinandersetzung mit Nietzsche steht dabei
die These, dass es keine Tatsachen, sondern lediglich Interpretationen
gibt. Diese Ansicht lehnt Eco entschieden ab. Denn Nietzsche selbst,
dem diese These »gemeinhin [...] zugeschrieben« wird, hatte sie nicht in
dieser Fassung konsequent vertreten konnen.?° Schliefilich spreche auch
er von Realitit.

In welchem Sinne dies geschieht, wurde im Exkurs 2 mit Blick auf
Nietzsches Antichrist bereits gezeigt. Ecos Aufsatz handelt jedoch nur von
einer kleinen frithen Abhandlung Nietzsches, die vom Autor zwar nicht
publiziert wurde (Nietzsche bemerkte spiter, er habe ihn nur fiir sich
und »pro memoria« geschrieben?'), jedoch eine enorme Wirkung hatte,
vor allem weil hier eine (fiir Nietzsche ungewohnlich) systematische
Sichtweise dargelegt wird — auf das Problem der Sprache, der Erkenntnis
und der Kunst. Eben diesen Text betrachtet Eco als Begriindung der
These, dass es keine Tatsachen, sondern nur Interpretationen gebe (die
These kommt dort nicht vor), mehr noch, dass jene Interpretationen
einem interpretierenden Subjekt beliebig zur Verfiigung stehen - eine
hochst kontraintuitive Annahme, die das Problem der Grenzen einer
jeden Interpretation offensichtlich missachtet und dem Subjekt einen
ontologischen Status zuschreibt, obwohl Nietzsche angibt, die Ontologie
selbst abgetan zu haben.

Tatséchlich bietet Nietzsche in Ueber Wahrheit und Liige ein Bild
der Erkenntnis und der Wissenschaft, das, wie Eco sagt, »aus jedem
Seienden ein Trugbild« macht.??> Denn jede Bezeichnung entstehe, so
Nietzsche, aus einem »bewegliche[n] Heer von Metaphern, Metonymien,
Anthropomorphismen«.?* Der erste Nervenreiz, eine hochst subjektive
Empfindung, wird auf die Gegenstédnde und Situationen iibertragen, die,

20 Eco: Gesten der Zuriickweisung, S. 39. Diese Beschrankung der Giiltigkeit ist nicht ohne
Berechtigung, denn es handelt sich nicht um eine fiir die Leser gedachte, sondern um eine
fiir sich notierte Formulierung Nietzsches, bei der diese These »gegen Positivismus« auf-
gestellt wird, »welcher bei dem Phdnomen stehen bleibt >es giebt nur Thatsachen<«
(Nietzsche, Friedrich: Nachgelassene Fragmente, Ende 1886 - Frithjahr 1887, 7[60], KSA,
Bd. 12, S.315). Vgl. die Anm. 27 im Exkurs 2.

2l Nietzsche: Nachgelassene Fragmente, Sommer-Herbst 1884, 26[372], KSA, Bd. 11,
S.249.).

22 Eco: Gesten der Zuriickweisung, S. 43.

23 Nietzsche, Friedrich: Ueber Wahrheit und Liige im aussermorlaischen Sinne, I, KSA,
Bd. 1, S. 880.

276

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Nicht-Radikalitat der Wahrheit: Nietzsches Umkehrung der Erkenntnis

nur sehr grob und oberfldchlich gesehen, die gleichen sind. So entsteht
die Illusion einer Wahrheit {iber das Seiende, die jedoch urspriinglich
eine Liige gewesen ist - eine unberechtigte Ubertragung von einem Bild
auf ein anderes. Genauer gesagt: Es sind viele kleine Liigen, die, wenn sie
sich anhdufen und zur Gewohnbheit werden, sich als Wahrheit ausgeben
kénnen. Indem sie zur Wahrheit erstarren, bilden sie kategoriale Systeme
- ein Kolumbarium der Begrifflichkeit. Und dieser grandiose Bau der
Sprache wird schliellich als Erbe der Wissenschaft weitergegeben, die
dann die Wahrheit sucht und - was fiir ein Wunder! - sie findet, oder
vielmehr wiederfindet, wie einer, der nach etwas sucht, was er selbst
vorher versteckt hat. Nun beginnt der neue »theoretische Mensch«
an diese Wahrheit zu glauben, indem er »sich als Subjekt und zwar
als kiinstlerisch schaffendes Subjekt vergisst«.?* »Vergessen« ist hier das
Stichwort. Nur durch das Vergessen kann der Mensch an der eigenen
Erfindung so festhalten, dass er die Trugbilder, die er selbst erschaffen
hat (Anschauungsmetaphern), nun fiir etwas Wabhres, fiir alle Zeiten
Gegebenes hilt und von den anderen fordert, dass sie diese richtig
nutzen, d.h. so, wie er selbst es tut. Der Witz besteht darin, dass es
schlechthin unméglich ist. Denn streng genommen ist jede Ubertragung
unberechtigt. Der theoretische Mensch ist jedoch auch der moralische
Mensch. Er glaubt nicht nur an die Wahrheit, die mit den Wortern
(Metaphern) gefestigt wurde, er glaubt auch, dass sie etwas Gutes ist, was
mit den Liigen der abwegigen Metaphern, und, z. B. bei Platon, mit der
Liige der Kiinstler, die sich Freiheit fiir neue Metaphern nehmen, nichts
gemeinsam hat. Die wissenschaftliche Wahrheit ist somit die Frucht
des Vergessens von der Herkunft jeder Wahrheit - aus einem Betrug
und Selbstbetrug.

Soweit Nietzsche. Als Philologe kann Eco nicht umhin, zuzugeben,
dass dies eine brillante Darstellung davon ist, wie die Sprache entsteht
und wie sie funktioniert, die sogar »wohl kaum bestritten werden«
kann.?® Er stellt jedoch zwei Fragen. Erstens: Wie ist es moglich, dass
wir mit der Welt trotz alledem zurechtkommen, obwohl es sich nur um
Trugbilder handelt? Sein Beispiel ist dabei der Medizin entnommen,
dass ndmlich man Fieber eher mit Aspirin als mit Kokain bekampfe.
Zweitens wirft er Nietzsche vor, er »scheint sich der Frage nicht bewusst
zu sein, wieso es gelegentlich zu neuen, alternativen Konstruktionen
kommt, dazu, dass man das Kolumbarium der Begrifte zu revidieren oder

24 Nietzsche: Ueber Wahrheit und Liige, 1, KSA, Bd. 1, S. 883.
25 Eco: Gesten der Zuriickweisung, S. 40.

277

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 1. Was ist Realitat? »Realismus< versus »Antirealismus«

gar »in eine Krise zu stiirzen« vermag.® Ich nehme diese zwei Fragen im
Weiteren auf, um Nietzsches Argumentation zu schirfen und auch Ecos
Bedenken am Ende neue Kraft zu verschaffen.

Beginnen wir mit der zweiten Frage, weil die Antwort darauf uns
dazu dienen wird, auch die erste zu vertiefen und daraufthin den Kern
der Diskussion um den >Antirealismus< in den Fokus zu riicken. Was
fihrt zur Krise des erstarrten Begriffssystems? Oder: Warum ist man
mit solch einem System gelegentlich nicht zufrieden? Eco spielt damit
offensichtlich auf das Sein an, das sich meldet und zum Revidieren der
Begrifflichkeit auffordert. Er mochte Nietzsche jedoch gerecht werden
und vermutet, dass dieser sich der »Existenz naturgegebener Zwénge sehr
wohl bewusst« war und sie als »furchtbare Miachte« bezeichnete und
als »poetische Revolution« beschrieb.?” Jedoch beantwortet eine solche
Beschreibung selbstverstandlich nicht die Frage, wie es zu diesen Revolu-
tionen kommt. Man konnte Nietzsche tatsichlich so verstehen, dass diese
nur geschehen, weil ein Spielraum fiir weitere Ubertragungen und freies
Umgestalten der sogenannten >Wahrheit< in der Kunst zugelassen wird.
Der Preis daftir sei, dass der Kunstler, der »intuitive Mensch«, eine beson-
dere Nische bekommen habe, einen abgegrenzten Raum, in dem er weiter
unkonventionell liigen diirfe, ohne dem »theoretischen Menschen« mit
seiner Wissenschaft zu schaden. Dennoch, wie kann solch ein Spielraum
eine Wirkung auf das Kolumbarium der Begriffe haben, besonders wenn
dieses streng abgegrenzt worden ist? Eine Berufung auf die Kunst scheint
kaum befriedigend zu sein. Mehr noch: Wenn beide - die Kunst und die
Wissenschaft - sich nach Nietzsche auf der Liige griinden, weil es eben
keine privilegierte Wahrheit des Seins geben kann, dann ist jede Revision
blof} ein Zufall bzw. ein gelegentliches Ergebnis einer bloflen Spielerei.

Nun, ich denke Nietzsche gibt uns einen Fingerzeig darauf, wie wir
die Revolutionen im Kolumbarium der Begriffe verstehen kénnen. Und
seine Antwort ist nicht die Kunst und ihre poetischen Revolutionen. Um
diese zu verstehen, miissen wir seine These in aller Schirfe auffassen.
Erstaunlicherweise sagt er nirgendwo, dass es keine Wahrheit gebe.
Gerade umgekehrt. Schon der Titel seines frithen Werkes gibt es zu
verstehen: Es gibt die Wahrheit, sie kann jedoch der Liige nicht wie das
Gute dem Bosen, nicht radikal, entgegengesetzt werden. Deshalb will er
iiber die beiden »im aussermoralischen Sinne« sprechen.

2 Eco: Gesten der Zurtickweisung, S. 40 f.
27 Eco: Gesten der Zuriickweisung, S. 41.

278

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Nicht-Radikalitat der Wahrheit: Nietzsches Umkehrung der Erkenntnis

Das entscheidende Argument ist das »Gleichsetzen des Nicht-Glei-
chen«.?® Die vielzitierte Stelle in Ueber Wahrheit und Liige, laut der
wir so tun, als gebe es das »Blatt«, »etwa eine Urform«, von der alle
Blatter zwar abweichen, aber trotzdem nach ihr geformt und gefarbt
seien, diese direkt gegen den Platonismus gerichtete Stelle in Nietzsches
Werk wird von Eco zwar erwihnt,? ihr wird jedoch keine besondere
Aufmerksambkeit geschenkt. Jedoch ist gerade sie fiir die Beantwortung
seiner Frage entscheidend. Wie kommt es zu den Revolutionen? Es muss
zu ihnen unvermeidlich kommen, weil das »Baugenie« in die Grundlage
seines Werkes etwas hineingelegt hat, was selbst niemals Gegenstand
der Erfahrung sein kann: sein Begriff der Gleichheit, sein fragwiirdiges
Verfahren, das Nicht-Gleiche gleichzusetzen. Blatter sind jedoch weder
gleich noch ungleich, sondern: Sie sind je nach einem Kriterium mehr
oder weniger gleich. Das ist ein feiner, jedoch ein wesentlicher Unter-
schied - ein Gedanke, der aller Infragestellung der Realitat bei Nietzsche
und denen, die ihm folgen, zugrunde liegt.

Selbst um Blatter als solche zu bezeichnen, miissen wir die bunten
Flecken, die uns reizen, als >Dinges, d.h. als gewisse Einheit aus den
Zusammenhingen herausreiflen. Was wiéren sie ohne unsere Vorstellung
von Harte, Farbe und Form? Was wiren sie auch ohne Raum und Zeit,
die sich als Formen der Anschauung schon nach Kant der Frage nach
der Realitdt entziehen? In seiner nicht fiir die Publikation geschriebenen
Schrift folgt Nietzsche Kant, jedoch nur bis zu einer gewissen Grenze,
ndmlich nicht, um zu sagen, dass das eigentliche Sein aus den Dingen
an sich besteht, die uns Menschen zwar unerreichbar bleiben, jedoch
da sein miissen, um sich in den Phdnomenen zu zeigen. Nein, das
Wahrnehmbare, das, was wir so unterschiedlich rubrizieren und in
das Kolumbarium einordnen, sind die Dinge, sogar die Dinge an sich,
die jedoch auch immer anders sein konnen und tatsdchlich anders
werden.>® Es gibt Tatsachen. Jedoch sind sie auch Interpretationen. Und
die Interpretationen sind ihrerseits Tatsachen. Nichts von beidem wird
negiert. Nur der radikale Unterschied zwischen ihnen.

Man konnte es noch schirfer ausdriicken. Fiir Nietzsche gibt es
nur eine Tatsache — das absolute Fehlen eines privilegierten Standpunktes,

28 Nietzsche: Ueber Wahrheit und Liige, I, KSA, Bd. 1, S. 880.

2 Vgl. Eco: Gesten der Zuriickweisung, S. 39.

30 Nietzsche notierte ebenso fiir sich zu Kant, dass »alle seine Sétze zugegeben, die volle
Moglichkeit bestehen bleibt, daf} die Welt so ist, wie sie uns erscheint« (Nietzsche, Fried-
rich: Nachgelassene Fragmente, Sommer 1872 — Anfang 1873, 19[125], KSA, Bd. 7, S. 459).

279

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 1. Was ist Realitat? »Realismus< versus »Antirealismus«

was die Identitdt der >Dinge< und eine entsprechende Einordnung der
>Welt« betrifft. Diese Tatsache ist blof3 negativ, vor allem ist sie gegen
eine Vorstellung gerichtet, dass die Zahl der méglichen Interpretationen
beschrinkt ist. In diesem Sinne, haben wir im Exkurs 2 festgestellt,
wurde von Nietzsche eine neue Unendlichkeit der Welt behauptet:
Sie sei unendlich, weil sie unendlich viele Interpretationsméglichkeiten
in sich berge?! Gerade diesem negativen >Antirealismus< wird Eco
seinen eigenen »negativen Realismus« entgegensetzen, dessen These
darin besteht, dass es zwar einige Interpretationen geben kdnne, aber
manche Interpretationen nicht méglich seien, dass die >Dinge«sich ihnen
widersetzen wiirden und die >Welt« sie zuriickweise. Auf dieses Argument
miissen wir noch zuriickkommen. Hier kann schon vorgemerkt werden,
dass Nietzsches »Antirealismus¢, wie wir ihn gerade interpretiert haben,
dem »negativen Realismus« Ecos nicht unbedingt widersprechen muss.
Es mag sein, dass es Interpretationen gibt, die nicht vertretbar sind (dies
wire freilich auch eine Interpretation), aber die Méglichkeit der immer
neuen Interpretationen muss dabei nicht als eingeschrankt gedacht
werden. Damit wire allerdings die These Nietzsches, es gebe keine
Tatsachen, sondern lediglich Interpretationen, bestétigt. Denn dort, wo
zumindest zwei Interpretationen moglich sind, kann man nicht von
Tatsachen reden, auf jeden Fall nicht von den Tatsachen, die interpreta-
tionsfrei sind.

Wie steht es jedoch mit dem Nicht-Gleichen? Ist es nicht eine
uniiberbietbare Tatsache? Eine Uberzeugung? Wenn es so wire, dann
wire es nicht nur eine privilegierte Interpretation (im Widerspruch zu
der urspriinglichen Intention Nietzsches), sondern auch nichts Neues.
Denn ein solcher Gedanke wurde seit den Stoikern bis heute immer
wieder zur Sprache gebracht und in aller Scharfe (als principium identi-
tatis indiscernibilium) formuliert. Die Frage, ob es etwas Gleiches gibt,
seien es Elementarteilchen oder Wellenfluktuanzen, ist entscheidend fiir
den Status ihrer mathematischen Beschreibung bzw. fiir die Begriindung
des Anspruchs der Wissenschaft auf eine vollstindige Beschreibung der
Realitdt. Dennoch ist Nietzsches Argumentation von der Beantwortung
dieser fundamentalen Frage nicht abhingig. Denn Nietzsche sagt uns, im
Unterschied z. B. zu Leibniz oder Adorno, nicht, dass es Gleiches nicht
gibt, sondern dass unsere Sicht- und Denkweise so entstanden ist und

3 Vgl. Nietzsche: Die frohliche Wissenschaft, 374, KSA, Bd. 3, S. 627. Zu >postmodernenc<
Diskussionen um Nietzsches Perspektivismus vgl. Stegmaier: Nietzsches Befreiung der
Philosophie, S. 410, Anm. 617.

280

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Nicht-Radikalitat der Wahrheit: Nietzsches Umkehrung der Erkenntnis

sich dahingehend entwickelt hat, dass wir die Dinge nur im Vergleich
wahrnehmen kénnen und deshalb miissen wir sie immer als mehr oder
weniger, in dieser oder in jener Hinsicht, gleich sehen. Die Moglichkeit
auf eine andere Weise gleichzusetzen, als es vorher getan wurde, ist dabei
immer vorhanden.

Nietzsches Begriff des Nicht-Gleichen gibt uns den Anlass ernsthaft
zu bezweifeln, dass wir es hier tatsachlich mit einer im direkten Sinne
des Wortes antirealistischen Position zu tun haben. Der Antirealist sieht
vielleicht nur aus der Perspektive eines Realisten als solcher aus. Was er
negiert, ist jedoch nicht die Realitét, sondern nur die Moglichkeit einer
privilegiert >realistischen« Position ihr gegeniiber.?* Der Gedanke tiber
das Nicht-Gleiche wird nur dann dramatisch antirealistisch aussehen,
wenn man, wie Eco, nach einer »finale[n] Entscheidung« dariiber sucht,
wie die Dinge wahrhaftig sind.?* Gerade eine solche Entscheidung kann
es nicht geben. Vor allem sollte man sich davon hiiten, die menschliche
Perspektive zu privilegieren. Das Gleichsetzen des Nicht-Gleichen ist
kein Sonderrecht des Menschen. Tiere, Vogel, Pflanzen und Bakterien
werden zwar ihre Unterscheidungen anders treffen als wir, doch das
Wiedererkennen des Quasi-Gleichen ist auch fiir sie eines der grundle-
gendsten Bediirfnisse. Nun heif3t es genau das, was Nietzsche uns sagt:
Dass man die Wahrheit solcher Prozedere nur dank der eigenen »Vergess-
lichkeit« und der gesellschaftlichen Konventionen von der Liige radikal
absondern und fiir endgiiltig halten kann. Doch das »Vergessen« gelingt
niemals vollstandig. Das Gleiche in einer Hinsicht zeigt sich als nicht
gleich in einer anderen und droht, das Kolumbarium der Begrifflichkeit
zu zerstoren. Darum ist es kein Wunder, dass es zu Revisionen und sogar
immer wieder zu einer Umwalzung der ganzen Ordnung kommt.

Wenn man das Nicht-Gleiche als die Moglichkeit versteht, die
Grenzen zwischen den >Dingen< immer anders zu ziehen und selbst die
»Dinge<immer anders zu identifizieren, wird die Frage Ecos nach Krisen,
Alternativen und Erneuerungen des Kolumbariums beantwortet. Solche
Krisen sind nicht nur méglich, sondern sie sind unvermeidlich, gerade
weil es sich um einen Selbstbetrug handelt. Das Gleiche wird frither oder
spater als nicht gleich bzw. anders gleich erlebt und das Kolumbarium
wieder lebendig. Dringend werden solche Revisionen nicht durch eine
beliebige Spielerei, sondern durch das Entdecken des Nicht-Gleichen,

3 Vgl. »Daf$ ein Ding in eine Summe von Relationen sich auflést, beweist nichts gegen
seine Realitit.« (Nietzsche: Nachgelassene Fragmente, Nachlass 13[11], Herbst 1881, KSA,
Bd. 9, S.620).

3 Eco: Gesten der Zuriickweisung, S. 42.

281

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 1. Was ist Realitat? »Realismus< versus »Antirealismus«

das wiederum nur im Vergleich mdglich ist. Immer wieder vollzieht ein
und dasselbe Flugzeug seine Fliige zwischen A und B. Doch die Zeit
vergeht, es wird alter. Und wir konnen nur hoffen, dass das Nicht-Gleiche
auffillig wird, bevor es zu seinem Absturz kommt. Denn selbst wenn
seine Mechanismen jeden Tag gepriift werden, sind sie zwischen diesen
Priifungen sich selbst nur mehr oder weniger gleich. Darum kann es
immer zu einer Katastrophe kommen, die die Interpretation als das glei-
che Flugzeugals falsch, als Lige und Selbstbetrug, offenlegt. Bis zu diesem
Zeitpunkt kann sie jedoch als die einzig wahre Interpretation erscheinen.

Das Nicht-Gleiche meldet sich gelegentlich, jedoch nicht als die
Wabhrheit des Seins. Das ist der Punkt, den man immer wieder betonen
muss, um hier nichts zu verwechseln. Das Nicht-Gleiche ist nicht das
Wabhre, genauso wenig wie das Gleiche. Die >Dinge« sind Spielraume,
in denen der Mensch immer wieder eine neue Gleichheit entdeckt, die
er dann erneut fiir die Tatsache, das Sein, die Wahrheit erklart. Mehr
noch: Er kann das Nicht-Gleiche nur um den Preis entdecken, dass er
die >Dinges, zwar auf neue Art und Weise, aber erneut gleichsetzt. Man
merkt, dass unsere Interpretation nur eine Interpretation gewesen ist,
die man nun von der Tatsache (das Flugzeug war in Wirklichkeit alt)
zu unterscheiden hat. Jedoch ist diese andere Tatsache auch eine Inter-
pretation, die man ihrerseits von einer neuen Tatsache unterscheiden
konnte (alt nennen wir die Flugzeuge, die so und so lange in Betrieb
sind, unter Betrieb verstehen wir dies und jenes usw.). Eine Félschung
(das Flugzeug kann immer als das gleiche gesehen werden, als gewisse
stabile Einheit ist es jedoch blof3 eine Interpretation, die eine mogliche,
aber nicht die einzig mogliche ist) ist hier die Bedingung dafiir, dass wir
dartiber iiberhaupt reden kdnnen. Dies ist der Kern der >postmodernenc«
Argumentation: Wir bewegen uns nicht von einer Interpretation zu einer
Tatsache, sondern von einer Tatsache, die sich als Interpretation erwiesen
hat, zu einer anderen Interpretation, die wir nun bereit sind, fiir eine
Tatsache zu halten.3* Es gibt nach Nietzsche weder das Gleiche noch das
Nicht-Gleiche, sondern nur das Gleiche und das Nicht-Gleiche unter
bestimmten Voraussetzungen, aus einer bestimmten Perspektive, abgesehen
von etwas und unter der Bedingung, dass etwas Bestimmtes in Betracht
gezogen wurde. Wenn es sich, wie Nietzsche es darlegt, um einen Selbst-

34 In der postmodernen Philosophie wird dieses Problem als das Verhaltnis vom Zeichen
und seiner Bedeutung bekannt, wobei die Bedeutung des Zeichens ebenso als Zeichen
verstanden wird. Vgl. Simon, Josef: Philosophie des Zeichens, Berlin, New York: De Gruyter,
1989, bes. S.39f., im Anschluss an Derrida S. 15. Vgl. auch die Abgrenzung zur Semiotik
(S.181f.) und die Auseinandersetzung mit Pierce (S.232fF.).

282

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Nicht-Radikalitat der Wahrheit: Nietzsches Umkehrung der Erkenntnis

betrug handelt, so ist dieser niemals ein vollstindiges Vergessen, aber
auch niemals ein bewusstes Betriigen. Eine Krise kann dementsprechend
weder beliebig erzeugt noch beliebig verhindert werden.

Nietzsches negatives Postulat, dass es keinen absoluten Standpunkt
geben kann, der eine Interpretation zur einzig wahren machen wiirde,
impliziert somit nicht oder zumindest nicht zwangsldufig die Belie-
bigkeit, die man den >postmodernen< Denkern gern unterstellt. Der
Anspruch auf Absolutheit wird zwar radikal relativiert, aber auch relativ
geltende Interpretationen sind - konnte man Nietzsches Analyse folgend
vermuten — weder leicht ersetzbar noch willkiirlich revidierbar.3> Relati-
vismus und Beliebigkeit sind nicht dasselbe; nur fiir polemische Zwecke
setzt man sie gleich. Damit eine relativierende Sichtweise, indem sie jeden
interpretativen Anspruch auf Absolutheit unter Verdacht stellt, nicht
mit einer Beliebigkeitsbehauptung verwechselt werden konnte, darf sie
allerdings weder die Ungleichheit der Interpretationen bestreiten noch
ihre Grenzen - die Grenzen der >Dinge« als Spielraume - missachten.>

Auf die Frage nach der Ungleichheit der Interpretationen bzw. auf
das Problem ihrer Grenzen wird im Weiteren eingegangen. Aber zuerst
mochte ich noch eine Wendung in Nietzsches Argumentation nachver-
folgen. Es stellt sich eine weitere Frage, die man leicht missverstehen
kann: Was ist dann Erkenntnis iiberhaupt? Wenn unsere Sprache ein
standiges Wegsehen, Vergrobern und Verallgemeinern ist, die ab und zu
in die Krise gerit, wire sie damit als Instrument der Erkenntnis nicht
unwiderruflich diskreditiert? Aber auch hier dringt Nietzsche tiefer als

% Wie Demmerling zeigte, hat der sogenannte Antirealismus mit einem starken Relati-
vismus bzw. mit der Beliebigkeit wenig gemeinsam, und sogar viel weniger als der Rea-
lismus selbst. Der Letztere geht stindig von falschen Gegensitzen aus: entweder eine letzte
Wahrheit oder gar keine. Der Antirealismus jedoch, wenn er korrekt formuliert wird, sucht
einen »dritten< Weg zwischen letzter Wahrheit und Beliebigkeit (vgl. Demmerling, Chris-
toph: Realismus und Antirealismus. Zur Anatomie einer Debatte, in: Halbig u. Suhm (Hg.):
Was ist wirklich?, S. 46 f.).

3 Fiir eine korrekte Beschreibung der postmodernen Position unter dem Vorzeichnen
des Pragmatismus, die sowohl die Ontologie der vorgegebenen, interpretationsfreien Tat-
sachen als auch die Beliebigkeit der Interpretationen zuriickweist, u. a. im Anschluss an
Nietzsche und Wittgenstein, s.: Abel, Zeichen der Wirklichkeit. Abel bemiiht sich um die
Mitte zwischen Realismus und Antirealismus, bezeichnet die eigene Position jedoch u. a.
als Zeichen- und Interpretations-Nominalismus (vgl. S. 242 ff.), was seine Realitétskon-
zeption in die Richtung des Antirealismus riickt. Die Frage nach den Grenzen der Inter-
pretation wird zwar nicht zuriickgewiesen, aber im Sinne des situationsorientierten Prag-
matismus entscharft. Zum Problem der Beliebigkeit in der postmodernen Philosophie s.
die Anm. 11, 16 im Exkurs 3.

283

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 1. Was ist Realitat? »Realismus< versus »Antirealismus«

seine Kritiker in die Sache ein. Er will die Moglichkeit der Erkenntnis
nicht leugnen. Denn er nennt sich selbst immer wieder »Erkennender,
auch wenn er das Wort in Anfithrungszeichen setzt.” Denn er stellt die
Frage nach der Erkenntnis radikal um. Nicht: Ist die Erkenntnis méglich?
Sondern: Wissen wir iiberhaupt, was Erkenntnis ist? Oder: Haben wir
nicht voreilig entschieden, dass die Notigung zum Gleichsetzen des
Nicht-Gleichen mit der Erkenntnis selbst gleichzusetzen ist? Dass dies
die einzig mogliche Erkenntnis sein soll? Vielleicht haben wir auch
hier, und zwar auf eine verhangnisvolle Art und Weise, eine Perspektive
privilegiert? Der Satz »Er hat mich erkannt« zeigt, was »der Ursprung
unseres Begriffs >Erkenntnis«« ist: das Zuriickfiihren des Fremden auf
das Bekannte’® Das Fremde, das Unbekannte wird mit dem frither
Erkannten gleichgesetzt. Dies ist das Verfahren des Alltags, aber auch
eines Wissenschaftlers, der zwar ein neues Objekt entdeckt, jedoch
nicht umhinkann, es mit alten Begriffen zu beschreiben und an alte
Denkmuster anzupassen, deren Revision nur begrenzt moglich ist. Gegen
ein solches Verfahren sei, so Nietzsche, nicht blof§ einzuwenden, dass
das Fremde dem Bekannten niemals gleich sein kann. Wie sollten wir es
wissen? Es wire vielmehr zu fragen: Was ist, wenn das Bekannte gerade
am wenigsten erkannt ist? »Das Bekannte ist das Gewohnte; und das
Gewohnte ist am schwersten zu »erkennens, das heisst als Problem zu
sehen, das heisst als fremd, als fern, als »ausser uns< zu sehn...«.3?
Damit wird ein neuer Begrift der Erkenntnis eingefiihrt. Bisher
wurde immer die Frage gestellt, ob Erkenntnis moglich ist. Das war die
Sorge Kants: die Moglichkeit der Erkenntnis zu sichern. Nicht weniger
sind darum die neuesten Vertreter des Realismus besorgt, auch wenn
sie dieser Aufgabe in Abgrenzung und sogar im Gegenzug zu Kant nach-
gehen wollen. Doch hinter all solchen Versuchen wurde von Nietzsche
ein grofles Fragezeichen gesetzt. Seine Fragestellung ist viel radikaler
als jede epistemologische Skepsis. Sie kann folgendermaflen formuliert
werden: Ist das, was wir Erkenntnis nennen, die einzig mogliche?
Erofinet das Zuriickfithren des Unbekannten auf das Bekannte bzw. das
Gleichsetzen des Nicht-Gleichen uns tatsachlich etwas Wissenswertes?
Oder vielleicht verdient ein solches zweifelhaftes Verfahren kaum den
Namen der Erkenntnis? Konnte es experimentell auch als das Gegenteil
der Erkenntnis verstanden werden? Wer das Fremde auf das Bekannte

3 Nietzsche: Die frohliche Wissenschaft, 54, KSA, Bd. 3, S. 417.
3 Nietzsche: Die frohliche Wissenschaft, 355, KSA, Bd. 3, S. 593 f.
3 Nietzsche: Die frohliche Wissenschaft, 355, KSA, Bd. 3, S. 594.

284

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Nicht-Radikalitat der Wahrheit: Nietzsches Umkehrung der Erkenntnis

zuriickfithrt, will gerade nichts Neues erkennen, sondern immer nur
das finden, was er selber in die Dinge hineingelegt hat. Es wire dann
nicht die Frage, wie solch eine Erkenntnis méglich ist, sondern, ob eine
andere Art Erkenntnis nicht ebenso méglich sein sollte: Die Erkenntnis,
die das Neue in den Dingen wahrnimmt und selbst das Bekannte als
Problem, als fremd und »ausser sich« betrachtet, die Erkenntnis, die
das Nicht-Gleiche als solches in den Fokus riickt. Und auch wenn eine
solche Erkenntnis fiir uns Menschen in ihrer Fiille nicht moglich ist, wére
dies kein Einwand gegen sie. Denn die Welt ist nicht unbedingt da, um
von uns erkannt zu werden. Dennoch, als Neugier und Empfindsamkeit
dem Unbekannten gegeniiber ist die Gegenbewegung zur Erkenntnis des
Bekannten bei den Menschen immer présent gewesen. Sie war es, die
zu den Revolutionen in der Erkenntnis fithrte und standig verhinderte,
dass es zum Erstarren des Kolumbariums unserer Begrifflichkeit kommt.
Das Misstrauen gegeniiber den schon gemachten Entdeckungen ist das,
was die Revision des Systems unserer >Erkenntnisse« standig fordert und
immer wieder zu seinen von Eco angesprochenen Krisen fiihrt.

Wenn man Nietzsches Infragestellung der Erkenntnis ebenso wie
seine Idee der totalen Interpretation als >postmodern« in Betracht zieht,
kann auch das vielzitierte Miracle-Argument Putnams leicht zuriickge-
wiesen werden.?® Es ist gewiss kein Wunder und kein blofler Zufall,
dass die Wissenschaft erfolgreich ist. Die Frage ist nur, was genau unter
der Wissenschaft verstanden wird und welche Kriterien des Erfolgs im
Spiel sind. Wenn es sich um den technischen Umgang mit der Welt
handelt, so kann man nicht leugnen, dass jeder Erfolg nicht nur von
Misserfolgen, sondern auch von unerwiinschten und unvorhersagbaren
Konsequenzen der technischen Entwicklung begleitet wird. So konnte
bei der Erfindung des Automobils noch keiner ahnen, dass manche
vorher selbstverstandlich gegebenen Dinge den Menschen von nun an
verwehrt sein wiirden, wie die frische Luft oder die Stille. Und die
Erfolge der Landwirtschaft haben uns zuerst mit den unbeschrankten
Méglichkeiten eines Fortschritts berauscht, bevor wir verstanden haben,
dass unsere Lebensmittel immer mehr an Geschmack verlieren. Vom
Klimawandel ganz zu schweigen. Darauf hinzuweisen, bedeutet nicht die
Erfolge und sogar die Unumgénglichkeit der Wissenschaft zu bezweifeln.

40" In der Realismus-Debatte beruft man sich immer wieder auf Putnams Argument: Wie
wiren die Erfolge der Wissenschaft maoglich, wenn sie nicht der Realitit entsprachen?
(Putnam, Hilary: What is Mathematical Truth?, in: ders. (ed.): Mathematics, Matter and
Method. Philosophical Papers, Vol. I, Cambridge: Cambridge Univ. Press, 1975, S. 73).

285

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 1. Was ist Realitat? »Realismus< versus »Antirealismus«

Man darf nur nicht vergessen, dass dies immer nur Erfolge nach den
vorgegebenen Kriterien sind.

Was ist mit der Erklarbarkeit der Welt?4! Auch hier sind die Erfolge
der Wissenschaft nicht zu bestreiten, wenn wir unter Erklarung die Fahig-
keit, gewisse Vorhersagen zu treften, verstehen. Aber die Vorhersagen
der Wissenschaft sind, auch dann, wenn sie sich bestitigen, Vorhersagen
iber bestimmte Dinge und Verhiltnisse. Wie die anderen >Dinge<« und
die Welt im Ganzen sich verhalten, kann genauso viel oder genauso
wenig vorhergesagt werden wie das Wetter an der Ostseekiiste. Das ist
nur bis zu einem gewissen Grad und unter bestimmten Bedingungen
moglich, schon deshalb, weil, was wir unter >Wetter< verstehen, eine
grobe Verallgemeinerung ist. Jeder Lichtstrahl der Sonne kann etwas
anderes sein als vorher. Und man kann den genauen Ort des Fallens
eines Regentropfens niemals vorhersagen. Schon deshalb nicht, weil man
einen Regentropfen unterschiedlich definieren kann. Es sei noch einmal
gesagt: Keiner will Erfolge der einzelnen wissenschaftlichen Disziplinen
und Theorien bestreiten, am wenigsten wollte es Nietzsche tun.*? Die
Frage wire nur, ob wir diesen Erfolg nicht als >Erfolg unter Umstédndenc«
und »abgesehen von manchen anderen Umstdnden« verstehen sollten.

Das Gleichsetzen des Nicht-Gleichen gelingt, jedoch nur unter
bestimmten Pramissen und innerhalb einer beschrinkten Perspektive.
Wer wiirde bestreiten, dass die Erde als Kugel zu betrachten sich als
erfolgreich erwiesen hat? Bis zu einem gewissen Grad wird sie sich
wie eine Kugel verhalten. Und die physikalischen Vorhersagen, die auf
dieser Grundlage gemacht werden, erweisen sich als erfolgreich und
produktiv. Jedoch sind sie deshalb nicht absolut wahr, sondern mehr
oder weniger wahr. Die Entscheidung, ob es sich um wahr oder falsch
handelt, hangt von der Perspektive und dem Zweck der Beschreibung ab.
Denn zwischen p und nicht-p liegen unendlich viele Abstufungen, nur als

4 Technischer Fortschritt ist immer das erste Argument von Verteidigern des wissen-
schaftlichen Realismus. Das Erkldrbarkeitspotenzial der wissenschaftlichen Aussagen sei
mit diesem Fortschritt bestatigt. Vgl. Suhm, Christian: Theoretische Entititen und ihre
realistische Deutung. Vorschlag einer Strategie zur Verteidigung eines wissenschaftlichen
Realismus, in: Halbig und Suhm (Hg.): Was ist wirklich?, S. 140.

42 Es reicht, auf den berithmten Aphorismus »Hoch die Physik!« aus der Fréhlichen
Wissenschaft hinzuweisen, um zu bestatigen, dass es Nietzsche nicht um die Leugnung der
Erfolge der Wissenschaft ging. Jedoch musste er diese Passage mit den Worten schliefSen:
»Hoch die Physik! Und hoher noch das, was uns zu ihr zwingt, — unsre Redlichkeit!«
(Nietzsche: Die frohliche Wissenschaft, 335, KSA, Bd. 3, S. 564) Die Redlichkeit besteht
darin (so kdnnte man es interpretieren), dass wir die Erkenntnis auch iiber das Gewohnte
und Bekannte hinaus fortsetzen wollen.

286

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der »harte Kern des Seins« oder das »Flussbett«

eine abstrakte Formel kann so eine Alternative iiberzeugend sein.*> Es ist
zwar wahr, dass die Erde kugelformig ist, jedoch kann sie auch anders
beschrieben werden und muss es sogar, wenn man sie genauer betrachtet.
Aber was wire hier eine genaue Form? Soll man alle Unebenheiten (bis
zu welchem Grad?) dabei in Betracht ziehen? Und dies so wie Menschen
(mit Mikroskopen ausgeriistet?) dies tun kdnnen oder wie Insekten oder
wie Bakterien? Auf welcher Ebene soll die Realitét liegen? Trotz aller
dieser unlgsbaren Fragen kann eine jeweilige Perspektive fiir bestimmite,
an sie angepasste Zwecke sehr erfolgreich werden. Mit einem Wort:
Der Erfolg der Wissenschaften ist kein Wunder und kein Zufall, aber
auch kein Beweis, dass wir es hier mit einer privilegierten, realistischen
Wahrheit zu tun haben, d. h. mit den Dingen, >wie sie wahrhaftig sind«.
Die Regelmafligkeiten, das Mehr-oder-weniger-Gleiche, sind nur unter
einem bestimmten Blickwinkel gesehen da. Denn - und das ist das
entscheidende Argument - wir kdnnten sie auch anders sehen, u. a.
abhingig davon, wer unter >wir< verstanden wird. Die Frage ist also nicht,
ob die Wissenschaft Recht oder Unrecht hat, sondern bis zu welchem
Grad und unter welchen Umsténden, in welcher konkreten Auffassung
und unter Bedingung welcher Einschrankungen ihre Theorien Recht
behalten. Noch einmal sei hier hervorgehoben: Nietzsche hat niemals
bestritten, dass Erkenntnis erfolgreich sein kann; er hat nur bestritten,
dass es selbstverstandlich ist, was wir unter Erkenntnis verstehen sollen.
Vielleicht kdnnte man die Erkenntnis im Gegenzug zu Anstrengungen
der européischen Wissenschaft als Entdecken von mehreren Wahrheiten
verstehen, von der Nicht-Radikalitit der Wahrheit selbst?

Der »harte Kern des Seins« oder das »Flussbett«

Bis jetzt kdnnte es so aussehen, als ob ich zeigen mochte, dass Nietzsches
Position, wenn man sie ernst nimmt, nicht nur nichts Antirealistisches an
sich hat, sondern auch alle Fragen beantworten sowie allen Herausforde-

4 Vgl. »Die Realismus-Antirealismus-Debatte kann durchaus als Streit um das Prinzip
der Zweiwertigkeit interpretiert werden.« (Kohler, Wolfgang R., Einleitung, in: Forum fiir
Philosophie Bad Homburg (Hg.): Realismus und Antirealismus, S.9) Auf die Lebenszu-
sammenhinge angewandt, stellt die Zweiwertigkeit jedoch eine grobe Vereinfachung dar.
Die Alternative >wahr - falsch« entspricht zwar dem Common sense, der Realismus, der
sich von ihr leiten lasst, macht sich jedoch duflerst anfechtbar, wie z. B. Dummett es
demonstrierte (vgl. Dummett, Michael: Truth and Other Enigmas, London: Duckworth,
1978, S. 145 fF).

287

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 1. Was ist Realitat? »Realismus< versus »Antirealismus«

rungen der Realisten begegnen konnte. Dies zu behaupten, wire jedoch
nicht korrekt und ist nicht meine Absicht. Gibt es im Perspektivismus
Nietzsches nicht etwas, was angreifbar bleibt und den Verdacht bestitigt,
dass hier eine unberechtigte Ubertreibung stattfindet? Darauf wies die
erste Frage Ecos gerade hin. Zeigen sich die >Dinge< mit manchen
Interpretationen nicht viel weniger konform als mit anderen? Wieso
lasst sich manches nicht sagen? Wenn die wesentliche Ungleichheit der
Interpretationen unerklart bleibt, kann der postmoderne Relativismus
sich gegen den Beliebigkeitsvorwurf kaum wehren. Auch der Verdacht,
er schreibe heimlich dem Subjekt eine besondere Befugnis zu, iber die
Interpretationen beliebig zu verfiigen, wire damit indirekt bekriftigt.
Es stellt sich also die doppelte Frage: Zum einen, ob manche
Interpretationen nicht besser als andere sind, und wenn ja, in welchem
Sinne eine Interpretation besser sein kann als eine andere. Zum anderen
ist die Vermutung berechtigt, dass es unmogliche Interpretationen gibt;
dann wire zu klaren, warum sie unmoglich sind. Ecos Beispiel, dass man
beim Poker nur mit einer gewissen Kartenkombination gewinnen wiirde,
halte ich fiir ungliicklich, handelt es sich doch bei jedem Spiel um eine
bewusste Konstruktion; die Regeln sind willkiirlich festgelegt worden.
Ebenso das Schraubenzieher-Beispiel aus der Diskussion mit Rorty.**
Das Beispiel mit Kokain und Aspirin (nur das Letztere konne gegen
Fieber erfolgreich eingesetzt werden) ist interessanter. Denn hier scheint
die Privilegierung einer Position durch die >Dinge« selbst vollzogen. Es
handelt sich um die Beherrschung einer Situation, die auf8er Kontrolle
geraten ist. Und nur wenn man eine >richtige«< Interpretation findet, wird
man sie bewialtigen konnen. Hier kann man eine realistische Position
entfalten, wenn auch nur negativ. Offensichtlich gebe es, so Eco, »einen
harten Kern des Seins«,* das ndmlich, was manche Interpretationen
verbietet. Die Berufung auf Tatsachen missachtet gewiss die Komplexitat
und Instabilitdt der Interpretationen. Jedoch missachtet auch die Beru-

4 Im Gegenzug zu Rorty, der einen Schraubenzieher als polyfunktional deutete, behaup-
tet Eco, dass man zwar damit tatsdchlich nicht nur Schrauben befestigen, sondern auch
ein Paket offnen und sich am Ohr kratzen, aber doch ihn als Glas nicht verwenden konne
(vgl. Eco: Gesten der Zuriickweisung, S. 38, 43). Das Problem, dass Eco dabei iibersieht,
ist, dass auch die Benennung>Glas< eine Interpretation ist. Und wenn es sich um ein Gefaf3
zum Trinken handelt, so zeigt das Argument auch nichts weiter als eine Privilegierung
einer bestimmten Interpretation, und zwar der menschlichen. Gewiss ist es fiir Menschen
unbequem aus einem Schraubenzieher zu trinken, jedoch nicht fiir Ameisen oder Miicken.
Insofern kann er sehr wohl als >Glas< angesetzt werden, nur unter anderen Umstinden
und durch andere >Interpretenc.

45 Eco: Gesten der Zuriickweisung, S. 45.

288

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der »harte Kern des Seins« oder das »Flussbett«

fung auf Interpretationen die »Hérte«, die manche Grenzen aufweisen,
und ersetzt die Frage nach dem Ursprung dieser Hirte mit einem
nichtssagenden Hinweis auf eine jeweilige Situation.

Ecoistsich dabei vollig bewusst, dass es sehr schwer ist zu sagen, was
den »Kern«ausmacht, was ihn hart macht. Um seinen Gedanken noch zu
bekriftigen, unterstellt er seinen Gegnern eine absurde Annahme, »dass
alle Perspektiven gleichermafien gut sind«.*¢ Wenn man jedoch das Wort
»gleichermaflen« mit »jeweils unter Umstanden« ersetzen wiirde, wiére
diese Annahme viel weniger absurd. Jedoch ist es kaum zu bestreiten,
dass sie dadurch auch trivial geworden wire. Denn die Frage ist, was eine
Interpretation in einer konkreten Situation privilegiert und die anderen
herabsetzt. Nach Eco liegt die Vermutung nahe, dass das Sein selbst sich
dabei meldet und eine Perspektive bevorzugt.

Die Frage ist gewiss nicht neu. Doch ist es weder leicht sie zu beant-
worten noch sie richtig zu formulieren, d. h. den Kern des Fraglichen hier
zu treffen und eine banal-tautologische Antwort zu verhindern, z. B.: Es
seivon den Umstdnden abhingig, dass man unter jeweiligen Umstdnden
mit einer jeweiligen Interpretation besser zurechtkomme als mit den
anderen. Wenn eine Interpretation das Gleichsetzen des Nicht-Gleichen
bedeute, dann sei dieses Gleichsetzen immer anders moglich. Bis zu
einem gewissen Moment werde die Angleichung funktionieren. Aber es
gebe offensichtlich Grenzen. Wenn man sie iiberschritten habe, erweise
sich die Interpretation als unméglich. Heiflt das jedoch nicht, dass es
doch etwas Hartes in den >Dingenc« gibt, was sich allem Uminterpretieren
widersetzt, wenn es auch nur Grenzen der Spielrdume sind? Man kann
zwar ein Flugzeug auch nach 30 Jahre Nutzung neu nennen, aber diese
Interpretation muss man dann auch verantworten. Und eben das fragt
Eco: Was diirfen wir »in verantwortlicher Weise« behaupten?4

Hier bemerkt man eine weitere wichtige Wendung des Themas,
die bereits von Nietzsche angesprochen wurde. Es handelt sich um eine
moralische Einschitzung: Manche Interpretationen seien nicht blof3
schlecht, sie seien bose.*® Sie seien nicht bloff unproduktiv und fithren
zum Scheitern, sie seien unverantwortlich und miissen verboten werden.
Die moralische Umformulierung der Frage nach den richtigen Interpre-
tationen ist gewiss berechtigt, besonders dann, wenn die Konsequenzen
einer Interpretation nicht von dem Interpreten selbst, sondern von den

46 Eco: Gesten der Zuriickweisung, S. 42.
47 Eco: Gesten der Zuriickweisung, S. 39.
48 Vgl. bei Eco: »bdsartige Interpretationen« (Eco: Gesten der Zuriickweisung, S. 43).

289

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 1. Was ist Realitat? »Realismus< versus »Antirealismus«

anderen getragen werden. Eco geht jedoch einen Schritt weiter und
behauptet, wir bediirfen »6ffentlicher Kriterien« fiir berechtigte Inter-
pretationen. Mehr noch: »Jede Interpretationshypothese muss jederzeit
erneut tiberpriifbar sein« und es muss deutlich gemacht werden, welche
Interpretationen »das Objekt der Interpretation einfach nicht zuldsst«.*’
Man fragt sich, denke ich, mit Recht, wozu Eco hier ein >muss« einfiihrt:
Wenn das Objekt etwas nicht zuldsst, wire ein blofes >kann< véllig
hinreichend. Wenige Zeile weiter liest man, dass einiges, was man vom
Sein aussagt, »weder fiir gut befunden werden kann noch darf«.>

Die Forderung nach den (noch nicht gefundenen) offentlichen
Kriterien macht die vorher ausgefiihrten Uberlegungen Ecos zweideutig.
Geht es nun darum, dass manche Interpretationen nicht funktionieren
kénnen oder dass sie nicht vertreten werden diirfen? Die Schwierigkeit,
das>Kann«<mit dem >Darf« gleichzusetzen, wird klar, wenn man bedenkt,
dass manche Realitdtsauslegungen sich nicht dank, sondern trotz der
gesellschaftlichen Konventionen und selbst der 6ffentlichen Nitzlichkeit
als richtig oder falsch bzw. verantwortungsvoll oder verantwortungslos
erweisen konnen. Und umgekehrt: Eine Auslegung kann gesellschaftlich
willkommen sein und dabei sich im Laufe der Zeit als falsch und
schédlich zeigen. So kann der Fortschrittsglaube fiir einige Zeit eine
iiberzeugende Interpretation der Menschengeschichte bieten und sogar
die erfolgreiche Entwicklung einer Gesellschaft fordern. Ist er deshalb
moralisch vertretbar? Auch wenn solch ein Glaube durchaus niitzlich ist,
kann er sich eines Tages als ein sehr beschrankter Blick auf die Dinge
zeigen, der vieles in der Historie der Menschheit ausblendet und das
Leben eines einzelnen Menschen missachtet. Hiefle das, dass man den
Glauben an den Fortschritt 6ffentlich tiberpriifen und gegebenenfalls
verbieten miisste? Das Uberpriifen ist leider nicht méglich. Und dies
nicht nur, weil man Argumente sowohl dagegen als auch dafiir finden
kann, sondern vor allem, weil manche Vorstellungen sehr hartnackig sind
und alle »Zuritickweisungen« iiberleben konnen, weil sie dem Wunsch-
denken entsprechen. Diirfen wir sie dann als Illusionen bezeichnen
oder gar verbieten? Wer wire hier >wir<? Weist dieses >wir< (»6ffentliche
Kriterien«) nicht auf eine privilegierte Position hin? Vielleicht wird
solch ein Anspruch sich mit der Zeit als noch gefahrlicherer erweisen,
im Vergleich mit den Interpretationen, die er bekdmpfen sollte. Das
Absolut-Setzen von einigen Positionen und moralische Bezichtigung

4 Eco: Gesten der Zuriickweisung, S. 45.
50 Eco: Gesten der Zuriickweisung, S. 45.

290

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der »harte Kern des Seins« oder das »Flussbett«

aller anderen bilden schliefilich den Grundzug aller uns bekannten
totalitdren Gesellschaften.

Das moralische Pathos Ecos kompromittiert m. E. seine Fragestel-
lung zutiefst und zeigt dariiber hinaus eine gewisse Ohnmacht angesichts
der Frage nach dem »harten Kern des Seins«, die Eco gegen Nietzsche
polemisch zuspitzt. Gibt es eine objektive Unmdglichkeit, manche Inter-
pretationen zu vertreten, oder ist sie bis zu dem Grad ungewiss, dass
man diese 6ffentlich verbieten und als bése brandmarken soll? Wenn
die Forderung nach der »richtigen< Interpretation ethisch umgedeutet
wird, wird die Frage nach >Realitit< gerade verdunkelt. Es wird unklar,
ob es sich um die gesellschaftlichen Konventionen bzw. den 6ffentlichen
Nutzen handelt oder doch um etwas, was ihnen vorausgeht und sie
begriindet. Es sei wohl bemerkt: Nietzsche hat nicht behauptet, man
solle die Wahrheit nicht verantworten. Ganz im Gegenteil: Jede Wahrheit
ist nach ihm personlich zu verantworten. Und dies, gerade weil sie eine
Interpretation ist, weil sie keine einzig mogliche Wahrheit sein kann,
die unter allen Umstdnden der Illusion entgegengesetzt und gegeniiber
allen anderen Perspektiven privilegiert wére. Die absolute, unpersonliche
Wahrheit brauchte man dagegen nicht zu verantworten, sie wire auch
ohne unsere Zustimmung iiber alle anderen Interpretationen erhaben.
Vielleicht sucht man nach ihr gerade, um sich von der Verantwortung zu
entlasten, d. h., um keine Verantwortung fiir die Interpretation, die man
gerade vertritt, tragen zu miissen?

Wenn man die moralische Wendung des Themas bedenkt, kann der
Beliebigkeitsvorwurf noch einmal entschieden zuriickgewiesen werden.
Die Ubernahme der personlichen Verantwortung fiir eine Interpretation,
die als solche dargestellt und nicht als die Wahrheit proklamiert wird,
schlie3t die Beliebigkeit aus.” Denn die Bereitschaft oder Nicht-Bereit-
schaft, die Konsequenzen der eigenen Interpretation zu tragen, macht
Interpretationen ungleich. Und nicht etwa >das Sein<. Das wire der
Punkt, den man widerlegen miisste, wenn man die >Postmoderne«
zuriickweisen will. Man sollte zeigen: Es handelt sich nicht nur um die

51 Bei Nietzsche finden sich mehrere Passagen, in denen die Verantwortung als eine
Unterstellung erscheint, als Zuschiebung der Schuld und v. a. als eine Illusion, die dem
Heranziichten des Menschen als »gleichen unter Gleichen« diene (Nietzsche: Zur Genea-
logie der Moral, 11, 2, KSA, Bd. 5, S.293). Jedoch fiihrt diese Zucht auch zur Selbstbeherr-
schungund zu den Tugenden der »freien Geister«. Der Philosoph, wie diese ihn verstehen,
sei »der Mensch der umfénglichsten Verantwortlichkeit, der das Gewissen fiir die Gesamt-
Entwicklung des Menschen hat« (Nietzsche: Jenseits von Gut und Bose, 61, KSA, Bd. 5,
S.79).

291

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 1. Was ist Realitat? »Realismus< versus »Antirealismus«

Verantwortlichkeit bzw. nicht nur um die gesellschaftlichen Konventio-
nen, die einen von der Verantwortung entlasten, sondern um etwas,
das allen Interpretationen zugrunde liegt und vorhergeht, was manche
Auslegungen auch abgesehen von unseren Vorstellungen, unserer Ver-
gesslichkeit und Verantwortlichkeit, unmdglich macht. Hier gewinnt
Ecos Bedenken auch jenseits seines moralischen Pathos wieder an
Bedeutung: Auch wenn es mehrere Wahrheiten tiber die >Dinge« gibt,
gibt es vielleicht doch Unwahrheiten, die nicht vertretbar sind, und zwar
unabhingig davon, ob wir sie fiir gut oder bose halten, ob wir bereit sind,
sie zu verantworten oder nicht? Vielleicht gibt es doch Liigen, und zwar
in dem, von Nietzsche hervorgehobenen, »aussermoralischen Sinne«?

Das Problem ist nicht gerade einfach. Ein anderer »Antirealist< und
»Vater« der philosophischen Postmoderne, Ludwig Wittgenstein, hielt es
fiir unldsbar, auch wenn er es nicht zuriickweisen wollte. In seinen spiten
Uberlegungen, die unter dem Titel Uber GewifSheit gesammelt wurden,
versuchte er diese Frage mit Hilfe einer Metapher darzulegen. In unserem
»Weltbild«, d. h. in allem, was wir als unser Wissen verstehen, was uns
als gewiss vorkommt, kénne man die »erstarrten« und die »fliissigen«
Erfahrungssitze unterscheiden. Aber nur nach ihrer heutigen Funktion.
Denn dieses Verhaltnis dndert sich »mit der Zeit«.>? Die »erstarrten«
Sétze sind quasi »das Ufer« »aus hartem Gestein«,> sie bilden »das
Flulbett der Gedanken, das diese beschriankt und uns immerwahrend
zu sein scheint. Aber »zwischen der Bewegung des Wassers im Flufibett
und der Verschiebung« des Flussbetts gibt es keine scharfe Trennung.>*
Genauso - und auf diesen Vergleich zielt Wittgenstein — wie es keine
scharfe Trennung zwischen einem Irrtum und einer Geistesstorung gibt™
bzw. »zwischen den Fillen, in denen ich mich nicht, und solchen, worin
ich mich schwerlich irren kann«.>

Das Beispiel, das Wittgenstein u.a. wahlt, kann heute viel mehr
als zu seiner Zeit iiberzeugen. Wenn jemand behaupten wiirde, er habe
sich von der Erde mehrere Meilen entfernt, z. B. er sei auf dem Mond
gewesen,”” wiirden wir ihn, so Wittgenstein, fiir verriickt erklaren. Jedoch

52 Wittgenstein, Ludwig: Uber GewifSheit, in: ders.: Uber GewifSheit. Bemerkungen iiber
die Farben. Uber GewifSheit. Zettel. Vermischte Bemerkungen (Werkausgabe, Bd. 8), Frank-
furt a/M: Suhrkamp, 1984, § 96, S. 140.

53 Wittgenstein: Uber GewifSheit, § 99, S. 140.

54 Wittgenstein: Uber GewifSheit, § 97, S. 140.

55 Vgl. Wittgenstein: Uber GewifSheit, § 73, S. 134.

56 Wittgenstein: Uber GewifSheit, § 673, S. 256.

57 Vgl. Wittgenstein: Uber GewifSheit, § 93,106, 108, S. 139, 141f., 142.

292

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der »harte Kern des Seins« oder das »Flussbett«

ist es so nicht etwa, weil es von uns gepriift wurde, sondern, weil eine
solche Aussage in unser »Weltbild« nicht passt. Das wurde zwischen April
1950 und April 1951 geschrieben. Heute konnen wir bestétigen, dass eine
andere Auffassung davon, was als real gilt, durchaus méglich ist. Heute
ist es umgekehrt: Wenn jemand behaupten wiirde, es sei unmdglich, auf
dem Mond zu landen, wiirden wir ihn zwar vielleicht nicht fur verrickt,
aber doch fiir ignorant halten. Bemerkenswert ist hier nicht nur, dass eine
Aussage, die frither absolut falsch gewesen ist, nun als richtig beurteilt
werden soll, sondern vielmehr, dass weder im Jahr 1950 noch heute wir
uns davon selbst iiberzeugen konnen, ob jemand tatsdchlich auf dem
Mond gewesen ist oder nicht, sondern wir miissen denen zuhoren, die
Griinde fiir oder wider solche Aussagen angeben. Und noch wichtiger:
Die Anderungeiner solchen Aussage ist nur durch die Revision von vielen
anderen Aussagen moglich gewesen, d. h. von alledem, was Wittgenstein
als »Weltbild« bezeichnet. Dieses bedeutet — das darf nicht unbemerkt
bleiben - kein Bild im direkten Sinne, sondern nur eine gewisse Summe
der Aussagen, die miteinander mehr oder weniger gut verkniipft sind.
Der Metapher des Bildes kommt hier eine andere zu Hilfe - die des
Flusses: Wenn das Gestein weich wird, verandert sich das Flussbett.
Jedoch entsteht dabei neues Ufer und neues Gestein. Das neue »Weltbild «
scheint genauso unumstritten endgiiltig wie das alte.

Warum wird dann das Gestein weich? Ich denke, hier darf man
gerade nicht verallgemeinern. Es kann unterschiedliche Griinde haben.
Eine naive Antwort wire: >Durch eine Beobachtung«. Sie ist naiv, weil
sie tibersieht, erstens, dass nicht viele von uns sich der entsprechenden
Beobachtungen rithmen kénnen. Wir miissen standig gewissen Fach-
leuten vertrauen. Das ist keine pedantische Bemerkung. Wenn es um
historische Kenntnisse gehen wird, wird das Problem des Vertrauens
gravierend. Noch wichtiger ist jedoch, zweitens, dass die Fachleute ihre
Beobachtungen, zumindest in manchen Fillen, nicht blof3 als ungenau
und unsicher, sondern als von einer Theorie abhangig einstufen. Berithmt
sind die Worte Einsteins im Gesprach mit Heisenberg: »Erst die Theorie
entscheidet dariiber, was man beobachten kann« und die Begriindung
dafiir, laut der die Beobachtung »ein sehr komplizierter Prozefl« sei, der
alles andere als unabhéngig von dem Beobachter und seinem »Wissen«
um die Natur, von seiner »Fixierung« der bestimmten Seiten der Realitit,
verlduft.”® Ein anderes Beispiel bietet der radikale Wandel in der Biologie.

58 Heisenberg, Werner: Der Teil und das Ganze. Gespréiche im Umbkreis der Atomphysik,
Miinchen: Piper, 1972, S. 92.

293

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 1. Was ist Realitat? »Realismus< versus »Antirealismus«

Nicht Beobachtungen allein iiberzeugen von der Richtigkeit der Evolu-
tionstheorie, sondern vielmehr die Bestitigung einer Sichtweise auf die
Natur, die der herrschenden Uberzeugung (Zwecklosigkeit der Natur)
und dem Rasiermesser Ockhams (dem Sparsamkeitsprinzip) entspricht.
Erst auf der Grundlage dieser radikalen Umstellungen werden manche
Beobachtungen bedeutsam.

Die Verschiebung des Flussbettes geschieht also zwar sehr wohl
durch eine Beobachtung, aber die Moglichkeiten der Beobachtung
werden ebenso von dem Flussbett festgelegt. Dies ist eine gegenseitige
Abhéngigkeit. Nicht nur unsere Interpretation hingt davon ab, was
wir dank ihr sehen konnen, sondern auch das, was wir sehen, ist von
unserer Interpretation abhangig. Die Aussage wird nicht trivial und nicht
tautologisch, wenn man das Wortchen >wir< und die Verschiebung seines
Sinnes in Betracht zieht. Dieses >wir< ist immer ein anderes. Denn es sind
zeitlich gesehen verschiedene Agenten - der der Beobachtung und der
der Interpretation, auch wenn es sich um einen und denselben Menschen
handelt. Eine Theorie wird als Maf3stab der Realitit frither festgelegt, als
die Beobachtung sich in ihr einordnet. Aber auch die Beobachtung kann
eine spatere Revision der bereits etablierten Theorie bewirken.

Um Ecos Metapher mit der Wittgensteins zu verkniipfen, kénnte
man sagen: Auch der harte Kern des Seins ist vielleicht nicht unverénder-
lich, wie das Ufer des Flussbettes. Dieses lasst sich zwar von den fliissigen
Teilen unterscheiden, aber seine Stabilitét ist nur eine Frage der Zeit.
Mit anderen Worten: Auch wenn manche Aussagen absolut richtig oder
absolut falsch erscheinen, nichts garantiert, dass es so bleiben wird (und
Eco verlangt nach Garantien®). Auch wenn eine Revision im Moment
schwer oder gar nicht vorstellbar zu sein scheint, so wie es das Beispiel
Wittgensteins zur Mondlandung gezeigt hat, kann sie zu einem spéteren
Zeitpunkt durchaus stattfinden.

Um diese Ansicht plausibler zu machen, muss man noch hinzufii-
gen, dass auch eine Handlung wie die Mondlandung oder die Produktion
eines Dinges wie eines Schraubenziehers, der nach Eco manche Inter-
pretationen nicht zuldsst, Frucht einer vorherigen Interpretation ist.
Diese stellt, wie alle Interpretationen, nichts Beliebiges dar, sondern ist
ein Ergebnis eines schwer errungenen Sieges {iber und in Kooperation
mit anderen Interpretationen, z. B. einer Entscheidung dariiber, wie ein
Instrument aussehen kann, wie es angesetzt werden soll, was als Material
dazu geeignet ist und wie dieses Material aus dem Ganzen der Natur

5 Vgl. Eco: Gesten der Zuriickweisung, S. 44.

294

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der »harte Kern des Seins« oder das »Flussbett«

aussortiert wird. Die Produktion eines >Dinges« ist ein feines Geflecht
von Interpretationen, die ihre Prozeduren verbergen und sich als >Rea-
litdt« und >Tatsachen« présentieren. Zwischen der Interpretation und
Handlung ist folglich der Unterschied genauso fraglich und nichtradikal
wie zwischen den weichen Teilen des Flussbettes und dem Gestein. Dass
man manche Handlungen fiir keine Interpretationen halt, verdankt man
vielleicht nur dem Umstand, dass sie schon linger stattfanden und sich
durch andere an sie ankniipfende Handlungen befestigt haben.

Aber auch eine Interpretation kann sehr wohl zur Handlung werden
bzw. die Realitit radikal verdndern und eine ganze Kette von verhdng-
nisvollen Ereignissen auslosen. Dies hat kein anderer als Eco selbst
gezeigt — in seinen beriihmtesten Romanen Der Name der Rose und Das
Foucaultsche Pendel. Hier ist kein Platz die beiden Romane zu analysie-
ren. Nur eine kurze Bemerkung. In beiden hat eine Interpretation eine
enorme Wirkung auf das Geschehen, und zwar unabhéngig davon, dass
sie eine, wie der Autor zeigt, falsche Auslegung der Ereignisse darstellt.
Der Franziskanerpater William von Baskerville, der mehrere Mordfalle
in einer Benediktinerabtei untersucht, geht davon aus, dass der Morder
in seinen Handlungen der biblischen Apokalypse folgt. Gerade diese
falsche Idee (in der Wirklichkeit geht es darum, das einzige Exemplar vom
zweiten Teil der Aristotelischen Poetik zu verbergen) nutzt der Morder,
deralte Monch Jorge, um William trotz aller seiner Klugheit irrezufiihren.
Als William dies herausfindet, ist es bereits zu spat: Er kann weder die
Menschenleben noch das Buch von Aristoteles retten. Dazu sagt er: »Ich
bin wie ein Besessener hinter einem Anschein von Ordnung hergelaufen,
wihrend ich doch hitte wissen miissen, dass es in der Weltkeine Ordnung
gibt.«%0 Eben seine »Besessenheit« von einer Interpretation hat jedoch
die Realitdt geordnet, und zwar gerade auf die Art und Weise, die er
verhindern wollte. Gleiches konnten auch der Ich-Erzéhler Casaubon
sowie sein Freund Jacopo Belbo und sein Kollege Diotallevi aus dem
Foucaultschen Pendel sagen. Auch sie entwerfen eine Interpretation, und
zwar die der abendlindischen Geschichte in den letzten 700 Jahren,
welche die Historie in einem ganz neuen Licht erscheinen ldsst — sie
wird zur Geschichte des verborgenen, jedoch sich durch alle wichtigen
Ereignisse manifestierenden Ordens der Tempelritter. Wichtig ist, dass
die drei Freunde an ihre >Verschworungstheorie< nicht glauben und
sie als eine blofie Spielerei treiben - bis zu dem Augenblick, als ihre

60 Eco, Umberto: Der Name der Rose, Uibers. v. Burkhart Kroeber, Miinchen: Hanser,
1982, S. 625.

295

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 1. Was ist Realitat? »Realismus< versus »Antirealismus«

Auslegung plétzlich anfangt, reale Folgen zu zeigen. Die anderen glauben
namlich an die erfundene Geschichte, die Intellektuellen mitihrer bloflen
Gedankenspielerei haben einige Menschen um sich herum mit ihren
Spekulationen angesteckt, ohne dies zu wollen. Nun miissen sie, auch
gegen ihren Willen, die Konsequenzen ihrer Weltinterpretation tragen.
Diese sind todlich fur alle drei.®!

In Foucaultschen Pendel miissen die Interpreten die eigene nicht so
ernst gemeinte Weltinterpretation mit dem eigenen Leben verantworten.
In Der Name der Rose bezahlt William seinen Fehler mit den Leben der
anderen sowie mit dem Buch von Aristoteles. Freilich ldsst uns Eco in den
beiden Geschichten nicht im Unklaren, dass die jeweilige Interpretation
- von den Ereignissen im Kloster bzw. von der europiischen Geschichte
— falsch ist. Er zeigt jedoch, dass auch eine falsche Interpretation eine
grundlegende Verdnderung der Realitdt verursachen kann, und zwar
unabhingig davon, ob sie von dem Interpreten selbst geglaubt oder nicht
geglaubt wird. Das Flussbett wurde umgelenkt und der Wasserstrom
zieht den Interpreten mit hinein, ob er es will oder nicht. Wird damit
eine falsche Interpretation nicht im gewissen Sinne wahr? Jedenfalls
wird sie somit zu einer Handlung, folglich auch zu einer Tatsache, die,
unabhingig von der Meinung seines Urhebers, nun unwiderruflich zum
harten Kern des Seins gehort. Sie wird zum Ufer des Flusses, in das alle
weiteren Interpretationen sich einbetten miissen.

Und dennoch: Lisst eine solche Sichtweise nicht etwas Wesentliches
aufler Acht? Einen wesentlichen Unterschied? Sind die Grenzen der még-
lichen Interpretationen tatséchlich nur durch andere Interpretationen
festgelegt und nicht durch »das Sein« selbst, was immer das auch heiflen
mag? Nicht nur Eco, auch Wittgenstein war weit von dem Optimismus
eines modernen Konstruktivisten entfernt. Er war sich nicht sicher, dass
das >Drauflen«< der >Weltbilder« bei ihrer Verainderung keine Rolle spielt.
Die Frage, wie man die Gewissheit des »Gesteins« als solche begriinden
und von den »sandigen« Teilen des Flussbettes unterscheiden kann, blieb
fiir ihn ein Problem, das von der Sprachphilosophie her nicht gelost
werden kann. Die beschworene »Grundlosigkeit unseres Glaubens«%?
und folglich auch des Sprachspiels iiberzeugte nicht ganz. Am Ende
markierte Wittgenstein fiir sich in Klammern:

ol Vgl. Eco, Umberto: Das Foucaultsche Pendel: Roman, Miinchen: Hanser, 2000.
&2 Wittgenstein: Uber Gewifheit, § 166, S. 154.

296

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Historische Beispiele

»[Hier ist noch eine grofle Liicke in meinem Denken. Und ich zweifle, ob
sie noch ausgefiillt werden wird.]«®

Wenn man bedenkt, dass dieses Notat ungefahr ein Jahr vor seinem
Tod gemacht wurde, kann man die Probleme, die hier angesprochen
werden, ohne Ubertreibung als schwerste bezeichnen.®* Wann lisst sich
das Flussbett umlenken? Nicht jede Auslegung wird wirksam, nicht jede
Interpretation kann zur Tatsache werden, die die Realitdt verdndert.
Wann kann etwas als >nur< eine Interpretation abgetan werden? Vor
allem dann, wenn man eine andere Interpretation als moglich aufzeigt.
Kann man aber jede Interpretation uminterpretieren? Gibt es hier
eine uniiberbietbare Grenze, auch wenn sie sich nicht leicht als solche
identifizieren lasst?

Historische Beispiele

Bevor ich meine Sichtweise darlege, in welcher konkreten Fassung
solche Fragen berechtigt sind, mochte ich noch ein Paradebeispiel der
sogenannten Realisten zuriickweisen, das Eco freilich nicht angibt. Es
betriftt die historischen und besonders die prahistorischen Zeiten, die
Existenz der Welt vor dem Aufkommen der Menschheit: Obwohl es keine
Interpreten gab, habe gewiss etwas existiert, z. B. der Tyrannosaurus
Rex.% Dieses Argument mochte ich kurz ansprechen, um noch einmal
mogliche Missverstandnisse auszuraumen.

Erstens sollte wieder in Betracht gezogen werden, dass das Interpre-
tieren kein Privileg des Menschen ist. Nach Nietzsche ist das Leben
grundsitzlich Interpretation und dieser Gedanke impliziert einen ganz
anderen Begriff der Interpretation als das blofie Auslegen der Tatsachen
durch einen menschlichen Agenten. Indem das Lebendige vergleicht,
einordnet, etwas abweist und sich etwas aneignet, praferiert und diskri-
miniert, interpretiert es die Welt und wird selbst immer wieder neu

63 Wittgenstein: Uber GewifSheit, 5.4, S. 214.

64 Es ist erstaunlich, dass das Problematische von Wittgensteins Uberlegungen, ihre
>Liicke« bzw. sein Kdmpfen um das Problem des >Gesteinss, bei vielen Auslegungen von
Uber GewifSheit ausgeblendet wird. Man sieht in diesen Notaten nur einen Beleg fiir den
Interpretationscharakter der »Weltbilder«. Vgl. z.B. Abel: Zeichen der Wirklichkeit,
S.120ff.

5 Vgl. Ferraris: Was ist der Neue Realismus?, S. 57.

297

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 1. Was ist Realitat? »Realismus< versus »Antirealismus«

interpretiert.%® Das lebendige Funktionieren ist nur aufgrund von Inter-
pretationen moglich. Zweitens, um etwas oder jemanden als Tyrannosau-
rus zu bezeichnen, muss man sich schon eine gewisse, z. B. aristotelische,
Vorstellung von der Natur angeeignet haben, folglich ist die Existenz
eines Tyrannosaurus als Vertreter einer biologischen Art (und nicht als
Individuum, nicht als Anhaufung von Molekiilen oder als Milieu fiir
Bakterien) gewiss eine Interpretation. Drittens, um die Vergangenheit als
solche zu identifizieren, um es als so und nicht anders zu beschreiben,
brauchen wir gewaltige Interpretationen, so méchtig und so gewagt,
dass sie nicht auf einmal erscheinen oder revidiert werden konnen,
sondern ihre Etablierung oder ihre Revision miissen durch mehrere
lokale Verdnderungen vorbereitet werden, z. B. das Konzept der linearen
Zeit, deren Realitdt auf keinen Fall eine einfache Tatsache ist, oder jenes
der Identitdt. Man kann darauf erwidern, dass dies alles fantastische
Einwiénde sind, die dem Common Sense widersprechen. Aber dazu ist
oben genug gesagt worden. Wenn wir alles Interpretative weglassen, was
die Vergangenheit, seien es prihistorische oder nahere Zeiten, anbelangt,
bleibt uns nur zu sagen, dass es damals (wiederum zeitlich bestimmt!)
etwas wahrscheinlich gab, das wir heute genauso wie damals, wiren
wir dabei gewesen, unterschiedlich deuten und umdeuten kénnten. Nur
wenn man uns vor eine falsche Alternative stellt — entweder war alles so,
wie wir es beschreiben bzw. im Idealfall beschreiben kdnnten, oder es gab
gar nichts —, kann die Berufung auf prahistorische Zeiten als Argument
fir den Realismus gehalten werden.%” Die sogenannte postmoderne
Position liegt jedoch dazwischen. Vor allem wird hier der Ausdruck »es
gibt« nicht als pure homogene Faktizitit betrachtet. Auf diesen Punkt
komme ich noch zuriick.

Das Argument von der Vergangenheit wurde von Quentin Meillas-
soux aufgenommen und gegeniiber der {iblichen realistischen Argumen-
tation noch verstdrkt. Meillassoux versucht die Frage transzendental zu
stellen: Was sind die Bedingungen der Moglichkeit der wissenschaftli-
chen Untersuchungen der Vergangenheit? Um diese Frage zu beantwor-

% Vgl. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bose, 9, KSA, Bd. 5, S.22. Vgl. auch Nietzsche:
Nachgelassene Fragmente, Herbst 1885 — Herbst 1886, 2[148], KSA, Bd. 12, S. 139 f.

7 Selbst die Versuche, das realistische Verstindnis der Wahrheit (als Ubereinstimmung
der Aussage mit den vergangenen Tatsachen) mit einer Bedeutungstheorie zu verkniipfen
und so einen Kompromiss mit einer antirealistischen Position zu finden, wie die Dum-
metts, scheinen denselben falschen Alternativen verhaftet zu sein (Wahrheitsbedingungen
seien >objektiv< erfiillt oder nicht erfiillt). Vgl. Dummett, Michael: Truth and the Past, New
York: Columbia Univ. Press, 2003.

298

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Historische Beispiele

ten, unterscheidet er die Statements {iber die nicht wahrgenommenen
Ereignisse von denen, die im Prinzip nicht wahrgenommen werden
konnten, weil es sich um préhistorische Zeiten handelt, um die Zeiten,
zu denen noch kein Leben bzw. kein wahrnehmendes Subjekt gegeben
war.% Das scheint das entscheidende Argument zu sein: Das Gegebene
(die Realitdt) sei die Bedingung der Wahrnehmung samt ihrer trans-
zendentalen Strukturen, und nicht umgekehrt. Dieses Argument kann
jedoch nur gegen eine idealistische Position geltend gemacht werden.
Fiir jemanden, der wie Nietzsche eine antirealistische oder vielmehr
eine antiabsolutistische Position einnimmt, sind préhistorische Zeiten
genauso heterogen wie die Gegenwart und jede Aussage iiber sie kann
wahr oder falsch nur aus einer bestimmten Perspektive sein. Es sei noch
einmal betont: Das bedeutet nicht, dass nichts in der Vergangenheit da
war oder dass es nur dann da war, wenn es heute wahrgenommen und
interpretiert wird. Wer vertritt eine solche absurde Position?! Das heif3t
nur, dass alle heutigen Urteile {iber die Vergangenheit in eine bestimmte
Realitdtskonzeption, in das, was Wittgenstein »Weltbild« nannte und mit
einem Fluss verglich, eingebettet sind und nur innerhalb dieser ihren
Sinn behalten. Gerade das Hermeneutische der historischen Aussagen
wird mit dem Wort >Interpretation«< deutlich gemacht. Was dagegen >in
Wirklichkeit« da war, bleibt nicht bloff unbekannt, kein kantisches »>Xx,
sondern die Frage scheint wenig Sinn zu machen, weil die Wirklichkeit
selbst nicht eindeutig und nicht monistisch sein kann, wenn man eine
privilegierte Position aufgegeben hat, sei es die eines Gottes oder die
eines Wissenschaftlers oder iiberhaupt des Menschen. Mit einem Wort:
Um das prahistorische >Geschehen< zu denken, braucht man weder
ein wahrnehmendes noch ein transzendentales Subjekt, das die Dinge
»damals< wahrgenommen und eingeordnet hitte, wie Meillassoux es
unterstellt. Nur wenn wir uns die Geschichte als eine gewisse Einheit,
als einen festen Grund fiir alles Geschehen vorstellen, brauchen wir die
Einheit des Subjekts. Laut Nietzsche miissen wir jedoch beides aufgeben
- das transzendentale Subjekt und das kantische »>X<, das hinter den
Phdnomenen steckt.

Mir scheint, dass Meillassoux sowie die anderen Kritiker den Kern
von Nietzsches Argumentation nicht begreifen, wenn sie den sogenann-
ten >Antirealisten< eine Ontologisierung vom Subjekt tiberhaupt und

8 Vgl. Meillassoux, Quentin: Time without Becoming, ed. by Anna Longo, Mimesis Inter-
national (Philosophy, 6), 2014, S. 12 ff.; vgl. Meillassoux, Quentin: After Finitude. An Essay
on the Necessity of Contingency, transl. by Ray Brassier, preface by Alain Badiou, London:
Continuum, 2008, S. 20 ff.

299

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 1. Was ist Realitat? »Realismus< versus »Antirealismus«

Privilegierung von einem menschlichen Subjekt insbesondere unterstel-
len, d. h. genau das, was Nietzsche bestreitet. Interpretationen sind zwar
tatsichlich subjektbezogen, u.a. in dem oben angesprochenen Sinne
einer personlichen Verantwortung, das Subjekt ist jedoch keineswegs
ihre Voraussetzung. Weder das ontologische noch das transzendentale
Subjekt miissen, wie es auch Eco annahm, heimlich unterstellt werden,
um die Vielfalt der Interpretationen plausibel zu machen. Denn der
>Interpret< entsteht erst durch eine Interpretation und wird auch fiir sich
selbst dank einer Interpretation sichtbar. Das interpretierende Subjekt
muss als solches interpretiert und immer wieder uminterpretiert werden.
Die Interpretationen sind darum auch nichts Subjektives, wie die Kritiker
es ebenfalls befiirchten. Denn ihnen kann aus demselben Grund nicht
das Objektive entgegengesetzt werden: Die Spaltung in Subjekt und
Objekt ist selbst eine Interpretation und Frucht mehrerer gewagten
Auslegungen, was als real gelten soll.

Die Aussagen tiber die Vergangenheit sind grundsétzlich Interpreta-
tionen, wenn sie Alternativen zulassen. Da dies immer der Fall ist, sind
sie einer schlichten Dichotomie >wahr/falsch< von Anfang an entzogen.
Freilich konnen die Statements iber das Alter der Erde, des Universums
und der Menschheit, die von Meillassoux angesprochene »Zeit der
Wissenschaft«, dann tatsdchlich nur unter bestimmten Voraussetzungen
geltend gemacht werden, die wesentlich mit dem heutigen Standpunkt
zusammenhingen. Die Wissenschaft ist nicht voraussetzungsfrei und
nicht zeitlos. Meillassoux hat bestimmt Recht, dass Wissenschaftler
gelegentlich eine von jeder Wahrnehmung freie und aller zeitlichen
Bedingtheit enthobene Ubereinstimmung mit dem Objekt meinen, wenn
sie tiber die préhistorischen Zeiten reden. Das von dem Standpunkt
des Betrachters unabhingige Adaquatheitsprinzip ist die Bedingung
der Moglichkeit der wissenschaftlichen Aussagen iiber die Geschichte.
Jedoch zeigt dieses Prinzip sich somit als eine blofle Pramisse, die fiir
eine konkrete Sichtweise, hier und jetzt, verantwortlich ist und in ihrer
konkreten Anwendung schon morgen revidiert werden konnte.

Eines scheint mir in dieser komplexen Diskussion viel klarer und
einfacher, als man es gewdhnlich darstellt: Keine Berufung auf die
Vergangenheit kann uns ein Beispiel des Nicht-Interpretativen, des
Rein-Tatséchlichen liefern, schon deshalb nicht, weil die Vergangenheit
nichts Festes ist. Und der Grund dafiir ist nicht, dass uns etwa Kenntnisse
iber historische Ereignisse fehlen, die man zumindest im Prinzip haben
konnte, um genau zu sagen, dass der und die das und jenes getan
haben. Das Gegenteil ist vielmehr der Fall: Je mehr Kenntnisse wir

300

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Historische Beispiele

haben, desto weniger klar wird das Geschehen; je naher das Geschehen
an uns riickt, desto problematischer werden unsere Aussagen. Uber
Dinosaurier sind wir uns mehr oder weniger einig, auch vielleicht (wenn
wir keine Fachleute sind) etwa tiber romische Geschichte, schon weniger
tiber das Mittelalter und iiber die Zeit der Aufklirung, der Reformation
und des Humanismus. Das 20. Jahrhundert ist ein wahrer Kampfplatz
unterschiedlicher Interpretationen. Und iiber die europdische Politik
der letzten zehn Jahre, geschweige denn der letzten Monate, kann man
wirklich heftig diskutieren und sich dabei auf viele >Tatsachen< berufen,
die den Diskussionspartner kaum {iberzeugen kénnen. Denn er sicht
sie anders. Die Heftigkeit und Unverséhnlichkeit mancher privaten
Auseinandersetzungen um politische Fragen ist damit zu erkldren, dass
man sich fiir einen Augenzeugen der >Tatsachen« hilt, die jeweils einer
anderen Realititsauffassung angehoren. Man wirft dementsprechend der
anderen Seite vor, sie halte sich nicht an die >Realitit.

Daraus folgt ein iiberraschender Schluss: Je aktueller Ereignisse
sind, je ndher zu uns, je mehr Informationen wir iiber sie haben, desto
schwieriger ist es, daraus eine Interpretation zu ziehen, die alle fiir wahr,
d. h. der Realitdt entsprechend, halten wiirden. Den Grund dafiir hat
wiederum Nietzsche genannt:

»Was will man denn feststellen? - etwas, das im Augenblick des Gesche-
hens selbst nicht >feststand«<«.®®

Nur aus einer zeitlichen Distanz kann man einen nachtréglichen Konsens
erreichen und das Nicht-Feststehende stabilisieren. Und je grofler die
zeitliche Distanz ist, desto stabiler wird der Konsens sein, desto >harter«
die >Tatsachen< und weniger fliissig das Geschehen. Aus einer grofien
Entfernung scheint das Wasser im Fluss stehend zu sein.

Das Fliissige der historischen Ereignisse méchte ich nun an einem
nichttrivialen historischen Beispiel demonstrieren. Es scheint mir, dass
man viel besser sehen kann, wie das historische Wissen funktioniert,
wenn es nicht um Banalitdten geht. Die Frage nach Realitdt wird nicht
gestellt, um die Wirklichkeit der Dinosaurier oder Schraubenzieher zu
ergriinden, sondern um z. B. die verhdngnisvollen Katastrophen der
Vergangenheit zu verstehen, besonders wenn es sich um die Zuweisung
von Schuld und Verantwortung handelt, um die Gerechtigkeit gegentiber

0 Nietzsche, Friedrich: Samtliche Briefe: Kritische Studienausgabe, in 8 Bdn., hg. v. Gior-
gio Colli und Mazzino Montinari, Miinchen, Berlin: dtv / de Gruyter, 1986 ff., Bd. 8, S.28
(Nr. 804).

301

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 1. Was ist Realitat? »Realismus< versus »Antirealismus«

denjenigen, die gescheitert sind und deshalb ihre Realitdtsinterpretation
nicht durchsetzen konnten.

Mein Beispiel stammt aus dem 16. Jahrhundert. Es ist eine
Geschichte, die durch so viele Félschungen, poetische Verklarungen und
(quasi) niichterne historische Uminterpretationen verzerrt wurde, dass
die Grenzen der Interpretierbarkeit, um die Eco so besorgt war, tatsach-
lich zu verschwinden drohen. Ich meine die Geschichte von Maria Stuart,
Konigin Schottlands. Schon bei der Bezeichnung beginnt der Streit. Sollte
sie nicht ebenso Ko6nigin Frankreichs genannt werden? Denn sie wurde
schon mit fiinf Jahren nach Frankreich geschickt, wo sie zehn Jahre spéter
den zukiinftigen K6nig Frankreichs heiratete, selbst wenn ihre Regierung
wegen des frithen Todes ihres Mannes sehr kurz gewesen ist. Aber auch
in Schottland war sie nicht lange Zeit Konigin, zumindest wenn man
darunter den regierenden Monarchen versteht: Sie musste nach nur
sechs Jahren Regierung abdanken, wobei die Abdankung mit Gewalt
erzwungen und von ihr selbst im gleichen Atemzug als illegitim abgetan
wurde. Wenn es jedoch um die Legitimitét geht, sollte sie nicht ebenso
Koénigin von England genannt werden? Denn sie wurde in England
zwar nicht gekront, hatte aber (nach einer herrschenden Auslegung
des damaligen Rechts) viel legitimeren Anspruch auf den englischen
Thron als ihre Verwandte Elisabeth. Sie hat auf dieses Recht selbst unter
Drohung des Todes nicht verzichtet. Ist das Recht nicht wichtiger als
eine gewisse Prozedur, die man Krénung nennt? SchliefSlich wurde Maria
streng genommen auch in Frankreich nicht gekront, sondern war, im
Einklang mit der dortigen Tradition, nur dabei anwesend, als ihr Mann
zum Konig gekront wurde; vom faktischen Regieren einer unerfahrenen
jungen Konigin sowie ihres krankhaften, ebenso viel zu jungen Gatten,
konnte kaum die Rede sein.

Doch es wird noch zweideutiger. Nach dem Tod des jungen Konigs
Francois kehrt Maria, 18 Jahre alt, aus Frankreich nach Schottland
zuriick. Wie diese Jahre in Schottland verlaufen, dariiber gibt es nicht
nur viele Interpretationen und Legenden, sondern auch bewusste Fal-
schungen. Man kann Marias Handlungen als Konigin als sehr klug und
sogar weise darstellen, z. B. ihre religiose Toleranz, die eine bewusste
Entscheidung gewesen zu sein scheint. Man kann sie aber auch als unge-
schickt, zogerlich und von egoistischen Wiinschen geleitet interpretieren.
So z.B. kann jhre Heirat mit Darnley als kluges Kalkiil (dynastische
Vorteile) oder als gravierender Fehler (der Mann wurde ihr von Elisabeth
aufgedrangt und erwies sich als unzuverlissig) verstanden werden, je
nachdem, welche Perspektive man vorzieht. Jede Episode ihres Lebens

302

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Historische Beispiele

lasst so viele Interpretationen zu, dass es unmdglich ist, nicht nur eine
zu privilegieren, sondern auch zu sagen, welche hundertprozentig falsch
sein kann. Doch um dies zu sehen, muss man jede Episode sehr genau
betrachten. Nehmen wir das dramatischste Ereignis, den Mord ihres
zweiten Ehemannes Henry Darnleys.

Eine Vorgeschichte darf allerdings nicht unerwihnt gelassen wer-
den.”® An einem Abend, als Maria mit ihren Hofdamen und ihrem
Sekretdr David Riccio beim Abendessen sitzt, brechen einige Adlige
und ihr eigener Mann in ihre Gemaécher ein. Riccio wird vor ihren
Augen (und sie ist im sechsten Monat schwanger) grausam umgebracht
(53-60 Messerstiche). Der Grund dafiir sei angeblich Eifersucht ihres
Ehemannes gewesen, doch der scheint selbst ein Spielzeug in den Hinden
der Verschworer zu sein. Nur wenige Tage spater wechselt er die Seite. Die
Konigin hat einen viel stirkeren Charakter als ihr Gatte. Sie iiberredet
ihn mit List und Drohungen ihr zur Flucht zu verhelfen. In der Nacht,
nur eine Woche nach der siegreichen Verschworung, verlassen sie beide
den Palast Holyrood. Maria gelingt es trotz ihres Zustandes und der
Erschiitterung, die Situation wieder unter Kontrolle zu bringen. Doch
die Geschichte endet hier nicht. Nur ein Jahr spéter wird Darnley selbst
ermordet. Das Haus, in dem er wegen seiner schweren Erkrankung
(Syphilis, hochstwahrscheinlich, sagen Historiker) separat, jedoch nicht
weit von Marias Palast, ibernachten musste, wird in die Luft gesprengt.
Darnley wird tot aufgefunden. Und hier beginnt das Zweifelhafteste
dieser Geschichte. Maria zeigt keine Emotionen, sie handelt nicht. Sie,
die im Falle Riccios so viel Energie aufgebracht hat, versucht nicht
einmal, die Morder ihres Mannes vor Gericht zu stellen. Stattdessen
heiratet sie nur drei Monate nach seinem Tod den Mann, der von allen
als Hauptmorder angesehen wird. Kein Wunder, dass alles mit einer
Katastrophe, mit dem Aufstand, endet. Die K6nigin scheint nicht nur,
wenn auch indirekt, schuld an dem Tod ihres Ehemannes zu sein,
sondern auch in der Liebe zu Graf Bothwell vollig den Kopf verloren zu
haben. Der Aufstand des Adels, ihre Haft, Abdankung und Flucht nach
England folgen danach mit furchterregender Geschwindigkeit. Auch in
England erwartet sie keine gastfreundliche BegriifSung, sondern eine
neunzehnjahrige Gefangenschaft. Hier wird ihr der Prozess gemacht,
bei dem die Beweise fiir ihre Schuld auf den Tisch gelegt werden. Doch
da diese nicht ausreichen, fithrt man einen zweiten Prozess: Nun wird

70 Im Weiteren folge ich primir der historischen Darstellung in: Fraser, Antonia: Mary
Queen of Scots, London: Panther, 1970, S. 293 ff.

303

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 1. Was ist Realitat? »Realismus< versus »Antirealismus«

ihr die Verschworung gegen die englische Krone vorgeworfen. Das Ende
ist bekannt: Die Hinrichtung durch Enthauptung findet statt in einem
Schloss, das seit mehreren Jahren Marias Gefdngnis gewesen ist.

Diese tragische Geschichte hat, wie schon gesagt, viele poetische
Interpretationen hervorgerufen, man denke nur an Schillers Drama
Maria Stuart oder an die romanhafte Biographie von Stefan Zweig mit
demselben Titel. Jedoch haben auch Historiker hier eine erhebliche
Arbeit geleistet. Aber je mehr sie gruben, desto zweifelhafter wurden
einfache Tatsachen. Betrachten wir den Mord Darnleys, um hier unmaog-
liche Interpretationen von den moglichen zu unterscheiden. Der Mann
wurde doch tatsdchlich ermordet. Darin, dass Bothwell daran beteiligt
war, sind fast alle Historiker sich einig. Aber was bedeutet das konkret?
Er hat weder selbst den Explosionsstoff transportiert noch angeziindet,
auch wenn dies moglicherweise auf seinen Befehl hin stattgefunden
hat. Doch ein jeder Befehl ldsst, streng genommen, Spielrdume zu. Es
gibt noch ein Problem: Die Explosion hat nicht das bewirkt, was man
erhoffte. Darnley ist wahrscheinlich nicht durch die Explosion ums
Leben gekommen, sondern wurde im Garten erstochen. Von wem?
Offensichtlich war Bothwell nicht der Einzige, der seinen Tod wiinschte.
Maria wird spéter ihrem Halbbruder James Moray vorwerfen, er, der
sie beschuldigt, sei selbst der Hauptverschworer gewesen. Moray war
aber selbstverstandlich nicht an dem Tatort anwesend. Solche Dinge
brauchte man nicht eigenhdndig zu verrichten. Man kdnnte erwidern:
Aber Darnley war doch tot und jemand hat ihn doch erstochen. Der Tod
scheint tatsachlich die Grenze der Uminterpretierbarkeit zu sein, und
zwar die einzige. Das Erstechen ist es dagegen nicht. Welcher Stich beim
Mord von David Riccio in Marias Geméchern war todlich? Sechzigmal
sticht man sicherlich nicht zu, um zu tdten, sondern um die eigene
Zugehorigkeit symbolisch zu bestétigen und die Verantwortung in der
Gruppe zu verteilen. Das Erstechen ist somit genauso wenig frei von
Interpretationen wie der Mord.

Der interessanteste Punkt in dieser Geschichte ist jedoch Marias
Schuld. War sie ein unschuldiges Opfer der Verschworer, dem diese die
Schuld blof zugeschoben haben, oder war sie eine Hauptverschworerin,
die ihre Sache nicht geschickt genug durchfiithren konnte? Darauf gibt es
nicht eine, sondern mehrere mégliche Antworten. Hier sind nur zwei von
ihnen, die einander ausschlieflen:

(1) Natiirlich wusste sie von der Sache und hat ihr Einverstindnis
gegeben, denn sie wollte ihren Mann loswerden, um Bothwell zu
heiraten. Es gibt ihre Liebesbriefe (die sogenannten Casket letters),

304

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Historische Beispiele

die bezeugen, dass sie auch vor dem Mord Darnleys eine Liebesbe-
ziehung mit ihrem kiinftigen dritten Ehrmann pflegte.

(2) Nein, sie wusste nichts davon. Der Mord wurde durch ihren
Halbbruder und andere schottischen Adligen vollzogen, um sie
zu entthronen. Nach der Erschiitterung durch den Tod Riccios
und der Geburt ihres Sohnes befand Maria sich ofters in einem
psychisch instabilen, depressiven Zustand. So ist ihre Untatigkeit
nach dem Mord Darnleys zu erkldren: Sie stand unter Schock. Die
Kassettenbriefe sind nichts weiter als eine Falschung. Es gab keine
Liebesbeziehung zwischen ihr und Bothwell. Die dritte Heirat wurde
ebenso erzwungen wie die ihr folgende Abdankung.

Zwischen diesen zwei einander ausschlieffenden Versionen liegen meh-
rere andere Moglichkeiten, die einen Kompromiss zwischen ihnen dar-
stellen, z. B. dass Maria zwar nichts von dem geplanten Mord wusste, es
jedoch eine Liebesbeziehung gab. Oder dass Bothwell sie zwar tatséchlich
spater entfithrte und zur Heirat zwang, aber am Mord nicht mehr beteiligt
war als diejenigen, die ihn beschuldigt haben. Oder dass Mary zwar an
der Verschworung beteiligt war, Bothwell aber nur heiratete, weil er die
Unterschriften der Adligen unter einer Petition bekommen konnte, in der
sie die Konigin um diese Heirat baten usw. Wie kénnen wir zwischen
diesen Versionen entscheiden? Die Anhénger jeder von ihnen berufen
sich auf>Tatsachen«. Oder sollten wir vielleicht sagen: Wir kennen zwar
nicht die Wahrheit, aber es gab sie? Und hétten wir mehr gewusst, wéren
wir dabei gewesen, wiirden wir es herausfinden kénnen?

Nun, zuerst muss man sagen, dass dabei zu sein uns nicht viel
gebracht hitte. Wurde doch das Volk in Edinburgh, das dabei gewesen
ist, gleich nach dem Mord von den Verschworern auf Maria gehetzt,
so dass man sie direkt beleidigte, und dies ohne jeglichen Beweis ihrer
Schuld. In welcher Rolle sollte man dabei sein, um zu entscheiden, ob
die Konigin schuldig gewesen ist? Sollte man vielleicht unmittelbar am
Geschehen teilnehmen? Aber solche Dinge wie ein Befehl, den Konig
zu toten, geschehen selten direkt, vielmehr durch indirekte Hinweise,
durch einen Wink und Gesichtsausdruck, und auch dann sind Hinter-
gedanken moglich, z. B. dass man das Gegenteil, eine Aufdeckung der
Verschworung, bewirken will. Auch vonseiten der Verschworer konnte
nicht so sehr der Tod des Konigs gemeint, ihr Ziel konnte vielmehr
das Kompromittieren der Konigin gewesen sein, oder beides. Um die
gesuchte Wahrheit herauszufinden, wire man am besten selbst einer der
Hauptverschworer. Mit anderen Worten: Wer konnte es besser wissen, ob
die K6nigin schuldig war, als die Konigin selbst? Hat sie tatsdchlich einen

305

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 1. Was ist Realitat? »Realismus< versus »Antirealismus«

Hinweis gegeben, z. B. als sie sich mit den zukiinftigen Verschworern im
Schloss Craigmillar getroffen hat? Wollte sie sich fiir den Tod Riccios
und das grausame Verhalten Darnleys ihr selbst und ihrem ungeborenen
Kind gegeniiber richen? Hat sie ein definitives Wort gesagt oder sich nur
einen indirekten Hinweis erlaubt? Hat sie es vielleicht sogar verboten
(und dafiir gibt es ebenso Zeugnisse), jedoch mit dem Ton, der gerade
das Gegenteil andeutete? Oder hat sie vielleicht den Dingen nur ihren
Gang iiberlassen und so getan, als ob sie von nichts Ahnung hatte?
Und nun die entscheidende Frage: Wusste sie selbst, welche von diesen
Interpretationen richtig ist? Ich wage hier meine eigene Version zu dieser
mehr als verworrenen Geschichte hinzufiigen.

Stellen wir uns den Zustand einer Frau vor, die vor ungefihr einem
Jahr bereits einen Schock erleiden musste, indem einer ihren nachsten
Diener vor ihrer Augen ohne (aus ihrer Sicht) jeglichen Grund grausam
umgebracht worden ist, die damals sich zusammenriss und die Situation
wieder beherrschen konnte, jedoch nach dem Geburt ihres Kindes einer
Depression verfallen ist (eine Depression ist selbstverstandlich auch eine
sehr grobe Verallgemeinerung von vielen heterogenen Phdnomenen und
somit eine Interpretation). Das wire die psychologische Seite. Nun die
politische. Sie will ihren Mann loswerden, denn er ist fiir sie zur Gefahr
geworden. Darnley ist selbst ein Verschworer. Sogar eine Scheidung ist
in Betracht gezogen worden. Doch konnte diese, auch wenn sie nicht
ganz unmoglich war, ihrem Sohn und der Thronfolge schaden. Nun
versucht Maria Darnley dadurch unter Kontrolle zu bringen, dass sie ihn
aus Glasgow abholt und zuriick nach Edinburgh bringt, um ihn nicht
aus den Augen zu verlieren. Ob es ihre Absicht ist oder nicht - er wird
damit auch den Moérdern zugénglicher. Und nun wird er ermordet. Es
stellt sich die Frage. Konnte es nicht sein, dass der Schock, den sie bei
dieser Mitteilung bekommt, auch damit zusammenhingt, dass sie sich
nicht sicher sein kann, dass sie unschuldig ist? Kann sie nun, nach dem
Mord, es wissen, ob nicht ihr Wunsch, den Mann loszuwerden, seinen
Mord bewirkt hat? Ob sie ihn ausdriicklich genug untersagt hat? Ob sie
es doch vorhersehen und verhindern hitte kénnen? Und umgekehrt:
Hitte sie einen direkten Befehl gegeben, wiirde sie sich nicht nachtraglich
zu rechtfertigen versuchen? Vergessen wir nicht, dass sie Darnley nur
zwei Jahre zuvor geheiratet hat, nicht nur aus politischen Griinden
und Intrigen, sondern vor allem, weil sie, wie manche Historiker es
darstellen, in ihn verliebt war. Darum wiirde eine Entscheidung, den
Mann ermorden zu lassen, der Konigin kaum leichtfallen und, ware
sie getroffen, nach einer nachtréglichen Selbstentschuldigung verlangen:

306

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Historische Beispiele

Der Mann habe ihr Vertrauen mit Recht verloren und ihre Verachtung
verdient; er habe sich selbst den Verschworern ausgeliefert usw. Aber
auch in dem Fall, dass Maria keinen Befehl gegeben hat, wiirde dieser
plotzliche Tod ihres Gatten eine Erschiitterung fiir sie bedeuten. Erklart
das vielleicht ihre Untitigkeit, und zwar unabhingig davon, ob sie es
ausdriicklich befohlen hat oder nicht? Ein starkes Schuldgefiihl kann in
beiden Fillen vorhanden sein: Sowohl, wenn sie den Mord angeordnet
hat, als auch, wenn sie an der Verschworung nicht unmittelbar beteiligt
gewesen ist. Denn auch im letzteren Fall konnte sie sich nicht sicher sein,
dass sie es nicht gewusst hatte bzw. nicht wissen sollte, dass der Mord
frither oder spater passieren wiirde.”!

Diese Geschichte ist wirklich tragisch. Und dies nicht nur in dem
Fall, wenn es sich blof$ um eine Verschwérung gegen eine schone junge
Ko6nigin und ihre nachtrégliche Verleumdung handelt. Viel dramatischer
sind solche Geschichten, weil man selbst sie nachtréglich nicht eindeutig
interpretieren kann. Was hiefSe hier >eine richtige Interpretation<? Wer
konnte hier behaupten, er kenne die Wahrheit dariiber, was tief im
Herzen eines Menschen entschieden oder nicht entschieden war? Maria
selbst konnte darauf eine eindeutige Antwort gegeben: Das ist Gott.
Gott ist allein derjenige, der alle Geheimnisse des menschlichen Herzens
kennt. »Dir freilich, o Herr, >vor dessen Augen offen liegt« der Abgrund
des menschlichen Herzens, was sollte dir in mir verborgen sein, auch
wenn ich’s dir nicht bekennen wollte?«, fragte lange vorher Augustinus.”
Und er hatte Recht: Denn Gott allein sind alle Tiefe sowohl des Gesche-
hens als auch der menschlichen Seele zugénglich. Folglich kann er allein
eine richtige Interpretation von einer falschen unterscheiden. Wenn
wir jedoch an Gott nicht glauben, bleibt uns ein fliissiges Geflecht von
zweifelhaften Tatsachen und heterogenen Interpretationen. Und alles,
was wir >wirklich< haben, ist eine Locke, die ihren Glanz und Farbe
verloren hat und von der man uns bei der Fithrung im Holyrood Palast
berichten wird, sie habe Maria Stuart gehort, und ein dunkler Fleck auf

U Eine dhnliche psychologische Situation wurde brillant von Dostojewski in seinem
letzten Roman Die Briider Karamasow beschrieben. Iwan erfahrt nachtréglich, dass sein
Halbbruder und Diener Smerdjakow seine Worte, er wiinsche den Tod des Vaters, als
direkten Hinweis und als Befehl verstanden hat, ihren Vater zu ermorden. Dostojewski
zeigt dabei meisterhaft, dass Iwan zwar von dem Mord nichts wusste, er es aber geahnt hat,
zumindest nachtriglich interpretiert er die Vergangenheit in diesem Sinne um und hilt
sich fiir den Hauptmorder.

72 Augustinus, Aurelius: Bekenntnisse, X, 2, ibers. v. Wilhelm Thimme, Ziirich, Stuttgart:
Artemis, 1958, S. 246.

307

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 1. Was ist Realitat? »Realismus< versus »Antirealismus«

dem Boden in einem Zimmer, von dem man uns dort erzahlen wird, dass
hier die Leiche Riccios nach dem Mord gelegen habe.

Der Fall Marias lasst viele, vielleicht zu viele Interpretationen zu.
Aber - so mochte ich wieder das Argument Ecos aufnehmen - doch
nicht alle. Der Mord Darnleys ist tatsichlich sehr umstritten. Gibt es
jedoch vielleicht auch unumstrittene Tatsachen? Beispielsweise, dass
Mary Bothwell geheiratet hat. Nein, diese >Tatsache« ist leider auch nicht
sicher bzw. hier sind einige Interpretationen moglich.”® Versuchen wir
etwas Grundlegenderes. Man kann Maria zwar als Kénigin Englands
bezeichnen, aber doch nicht als K6nigin eines afrikanischen Landes. Das
wire kontrafaktisch. Tatsdchlich scheint eine solche Uminterpretation
zuerst unmoglich zu sein. Riskieren wir jedoch eine gewagte Fantasie.
Man konnte Maria durch gewisse Umdeutung ihrer Geschichte zu einer
christlichen Martyrerin erkldren, zu einer Hiiterin aller gefidhrdeten
Frauen, die wahrend ihrer Schwangerschaft Gewaltszenen erleben muss-
ten oder selbst Opfer der Gewalt wurden. Man konnte ihren Kult férdern,
und zwar gerade in Afrika. So wiirde Maria Stuart im gewissen Sinn zur
Konigin Afrikas, so wie die Gottesmutter Maria die Konigin von Polen
genannt wird. Es gibt auch einen kiirzeren Weg. Das afrikanische Land,
um das es geht, konnte nachtréglich zur franzésischen Domane erklart
werden, so dass Konige Frankreichs ohne Weiteres zu Konigen dieses
Landes werden. Dann wire Maria zweifelsohne auch Konigin dieses
hypothetischen Landes gewesen.

Aber wir wissen doch Bescheid, dass sieam 8. Dezember 1542 gebo-
ren ist. Erstaunlicherweise ist auch das ungewiss. Denn manche Histo-
riker duflern den Verdacht, das offizielle Geburtsdatum sei verschoben
worden, um die Geburt der zukiinftigen K6nigin mit dem Fest der Unbe-
fleckten Empfangnis der Gottesmutter Maria zusammenfallen zu lassen.
Allerdings kénnte man hier erwidern, dass es sich zumindest in diesem
Fall nur um fehlende Kenntnisse handelt. Die Mutter Marias wusste
sicherlich die Wahrheit. Und wenn sie sogar dies verwechseln konnte,
wussten es diejenigen, die wahrend der Geburt der Prinzessin bei ihr
gewesen sind. Das Argument der Realisten lautet ja: Man konnte es im
Prinzip wissen. Meine Gegenfrage lautet jedoch: Wer ist der >mans, der

73 Die Trauung ist im kalvinistischen Ritus vollzogen worden, was fiir Maria als
iiberzeugte Katholikin sicherlich viel weniger Giiltigkeit hatte, als wére sie von einem
katholischen Priester vollbracht. Und schon das konnte ein Fingerzeig darauf sein, dass sie
sich nur der Gewalt gebeugt hat - ein Umstand, der nach dem Rémischen Kirchenrecht
die Ungiiltigkeit der Ehe bedeutet.

308

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Historische Beispiele

dies genau wissen konnte, und zwar ohne seine Interpretationen dieser
Tatsache hinzufiigen, ohne Alternativen und ohne >wenn«< und »aber<?

Um die >Tatsache« einer Geburt als Interpretation zu enthiillen,
muss man freilich in die Details gehen. Was ist iberhaupt ein Datum? Es
ist, denke ich, tiberfliissig zu sagen, dass dies eine Interpretation ist, und
nicht nur wegen einer bestimmten Zeitrechnung, sondern wegen unseres
ganzen Konzepts der Zeit. Hier etwas zu bestreiten, wiirde bedeuten,
unsere Realitatsvorstellung in ihren grundlegendsten Ziigen in Frage zu
stellen, was sicherlich nichtleicht, jedoch auch nicht unméglich ist. Zwar
ist es extrem schwierig eine plausible Alternative zu unserer Zeitrechnung
anzubieten, aber nichts garantiert uns, dass auch diese Vorstellungen von
der Zeit in der Zukunft radikal revidiert werden miissen, auch gegen
Proteste des gesunden Menschenverstandes. War die Umstellung von
dem julianischen auf den gregorianischen Kalender nicht eine solche
Revision? Nur wenn andere Interpretationen, die die Zeitrechnung
bestimmen, z. B. alles, was die Bewegung der Himmelskorper angeht, als
Tatsachen akzeptiert werden, ist auch das Datum von Marias Geburt im
Prinzip feststellbar.

Aber vielleicht zumindest in einer abgeschwichten Form ist die
Tatsache der Geburt frei von Interpretationen? Sollten wir vielleicht
sagen: Wir wissen, dass Maria Stuart, Tochter von James V. und Marie
de Guise, irgendwann in der Vergangenheit geboren wurde? Auch diese
Aussage folgt einer gewissen Interpretationsvorlage. Dazu gehéren z. B.
eine (sehr umstrittene) Idee iiber den Anfang des menschlichen Lebens
erst nach der Geburt und die Idee des Organismus, der nicht als eine
mehr oder weniger stabile Sammlung von Molekiilen betrachtet wird,
sondern als ein bestimmtes, von dem Rest der Welt abgesondertes
Ganzes, das trotz des mehrmaligen vollstandigen Stoffwechsels seine
Selbstidentitit behilt. Die Idee der organischen Identitét ist jedoch eine
der gewagtesten Gleichsetzungen des Nicht-Gleichen und somit eine
machtige Interpretation. Es lieSe sich dagegen z. B. fragen, in welchem
Sinne das Etwas, das, wie wir sagen, an jenem Tag das Licht der Welt
erblickt hat (als ob der Schof$ seiner Mutter noch keine Welt wire), mit
dem Etwas identisch war, das 18 Jahre spater in dem Hafen von Leith
bei Edinburgh angekommen ist, und ebenso mit dem Etwas, das noch
19 Jahre spdter (nach unserer Rechnung, wohlbemerkt!) einen wichtigen
Teil von sich selbst auf dem, was wir als englischen Boden bezeichnen,
verlieren musste, das namlich, was wir Kopf nennen.

Was ist mit dem Tod? Kann man zumindest behaupten, Maria ist im
Schloss Fotheringhay ums Leben gekommen und dann war sie tatsich-

309

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 1. Was ist Realitat? »Realismus< versus »Antirealismus«

lich tot? Der Tod scheint tatsdchlich das Ende der Interpretierbarkeit
zu markieren. Man konnte hier freilich wieder auf die Idee der Identitit
und des Organismus hinweisen, denn fiir gewisse Bakterien hat in jenem
Moment das Leben erst begonnen. Jedoch kann man dieses Etwas, das
es danach noch gab, gewiss nicht Maria Stuart nennen. Sie war dann
tot. Kann man dies bestreiten? Das kann man. Bekanntlich hat sie selbst
geschrieben: »In meinem Ende ist mein Anfang.« Dieser Satz war fiir sie
alles andere als blof3 eine poetische Metapher. Sie glaubte doch, soweit wir
dartiber urteilen konnen (und das konnen wir nie mit Sicherheit, auch
tiber uns selbst nicht), dass nach dem Tod, besonders einem Mirtyrertod
(und dass ihr Tod ein Martyrertod war, glaubte sie ebenso, mehr oder
weniger), das wahre Leben erst beginnt. Fiir sie war der Tod keine Grenze,
sondern ein Ubergang zum neuen Leben. Und ob wir es wollen oder
nicht, auch heute noch glauben (wenn auch mehr oder weniger) tiber
zwei Milliarden Menschen, die sich zum Christentum bekennen, immer
noch daran.

Aber auch abgesehen von diesem Glauben kann man nicht bestrei-
ten, dass die Gestalt von Maria Stuart nach ihrem Tod an Lebendigkeit
nichtsverloren hat.”* Wenn das Kriterium der Lebendigkeit die Wirksam-
keit ist, dann ist die schottische Konigin nach ihrer Enthauptung nur
noch lebendiger geworden. Selbst {iber mehrere Jahrhunderte hinweg
hat man sich von ihrer Gestalt und ihrer Geschichte inspirieren lassen
und um verschiedene Auslegungen leidenschaftlich gekdmpft. Und auch
heute noch fehlt es weder an solchen Inspirationen noch an solcher
Leidenschaft. Bedeutet das nicht, dass sie im gewissen Sinn immer
noch lebt?

Bevor wir zum Thema >Tod« ibergehen, mdchte ich noch Folgendes
betonen. Oben wurde es bereits angedeutet: Auch Handlungen sind
nicht bloff von vielen Interpretationen abhangige Tatsachen, sondern
Interpretationen. Konigin Elisabeth gehért dabei nicht weniger zu den
Interpreten dieser Geschichte als der Henker, der die Hinrichtung voll-
zog, oder die Amme Marias, die sie zum Hinrichtungsort begleitete und
dort mit ihr zusammen nach dem rémischen Ritus betete. Alles in dieser
Geschichte ist eine gewagte Interpretation: Elisabeths Unterschrift unter
dem Todesurteil ist es nicht weniger als die purpurrote Farbe von Marias
Kleidung, die zum Zeichen ihres Martyriums werden sollte. Mehr noch:

7 So nutzte Stefan Zweig diesen Satz von Maria in einem anderen Sinn als sie: Der
Tod war fiir sie der Anfang, weil ab diesem Moment ihre Geschichte an literarischer,
kultureller und selbst politischer Bedeutung immer mehr gewann (Zweig, Stefan: Maria
Stuart, Berlin: Insel, 2013).

310

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Historische Beispiele

Die Unterschrift ist ein besonders auffallendes Beispiel jener >Tatsaches,
die ohne Interpretation nicht funktioniert und als Handlung eine Inter-
pretation darstellt. Denn die Frage ist nicht, ob die Frau, die fiir Elisabeth,
Konigin Englands, gehalten wurde, tatsachlich eine Feder in die Hand
genommen hat und mit dieser Feder ein paar Tintenlinien zeichnete.
Die Frage ist, ob sie der Hinrichtung ihrer Cousine damit zustimmte.
Und diese Frage kann von den Historikern bis heute nicht gel6st werden.
Denn gleich nach dem Vollzug des Todesurteils hat Elisabeth bekanntlich
ihre Bewilligung geleugnet: Sie habe das Papier nur unterschrieben, um
das Volk zu beruhigen, und habe nicht gewollt, dass das Urteil in die
Tat umgesetzt wird; es sei ein tragisches Missverstandnis gewesen. Und
konnen wir tatsichlich sicher sein, was Elisabeth gewollt hat? War sie
selbst sich ihrer Sache sicher? Und auch wenn sie es gewesen ist, wenn sie
bewusst Theater gespielt hat, heifSt das, dass dieses Bewusst-Sein eine Tat-
sache ist? Dass da kein Zweifel, kein Hintergedanke, keine nachtragliche
Uminterpretation stattgefunden hat? Wenn man behaupten wiirde, dass
es blof3 eine Komddie gewesen ist, die der Tragddie folgte, so sollte man
bedenken, dass diese Elisabeths Sekretdr beinahe sein Leben gekostet
hat. So méchtig konnen ndmlich Interpretationen sein. Sie kénnen toten.
Werden sie damit nicht zu Tatsachen?

Die Unterschrift Elisabeths und der Tod Marias bilden gewiss
Tatsachen, die jedoch aus vielen Interpretationen zusammengeflochten
sind, um eine Grundlage fiir weitere Interpretationen zu bilden. Eine
Handlung (eine Unterschrift oder eine Enthauptung) ist nicht nur eine
Frucht von Interpretationen, sondern selbst eine Interpretation, weil
sie nie fir sich allein dasteht, sondern von alledem abhéngig ist, was
vorher und nachher geschieht und wie es verstanden wird. Mit ihr
werden die Spielraume fiir weitere Interpretationen festgelegt. Darum
sieht sie wie etwas Hartes aus: weil die Moglichkeiten, eine solche
Interpretation zu relativieren, durch sie abgeschnitten zu sein scheinen.
Solche Méglichkeiten sind jedoch immer vorhanden.

Die These, beziiglich der Vergangenheit gebe es von Interpretatio-
nen freie Tatsachen, ist somit entschieden zurilickzuweisen. Es ldsst
sich immer auf eine Vorlage hinweisen, in die sich eine Handlung
oder ein Geschehen einpasst, woraus deutlich wird, dass diese keine
selbststdndigen Fakten sein konnen, sondern von dem Interpretativen
schon immer >befleckt< worden sind, seien es prahistorische Zeiten,
eine poetische Geschichte aus der Vergangenheit oder eine Nachricht in
der Abendzeitung. Wenn wir eine Tatsache feststellen, ist sie es niemals
auflerhalb, sondern immer innerhalb einer interpretierten >Welts, die

311

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 1. Was ist Realitat? »Realismus< versus »Antirealismus«

durchaus Variationen und Alternativen zuldsst. Sie ist nicht blofy wahr
oder falsch, sondern sie ist aus einer gewissen Perspektive wahr und
aus einer anderen falsch. Jede Tatsache, sei es Geburt, Mord oder
eine Unterschrift, wird nur dann zur Tatsache, wenn sie sich in ein
Geflecht, ein Konglomerat anderer Interpretationen einzuordnen ver-
mag. Dies betrifft, nebenbei gesagt, nicht nur menschliche Handlungen
und Lebenswendungen, sondern auch Naturereignisse. Wir werden sie
als solche erst dann identifizieren und bezeichnen kénnen, wenn wir
viele Vorinterpretationen in Kauf nehmen, die selbst nur Ergebnis sehr
gewagter Prozeduren sind, z. B. der Identifizierung, Klassifizierung, Zeit-
rechnung usw. Dariiber hinaus wire wiederum zu beachten, wie wir eine
menschliche Perspektive stdndig privilegieren und bei jedem Geschehen
alle anderen Perspektiven ausklammern. Fiir Viren und Bakterien wird
das, was wir als Erdbeben oder Krieg bezeichnen, einen ganz anderen
Sinn haben als fiir uns Menschen; aus der Mikroperspektive wird es
sich vielleicht gar nicht als ein einheitliches Geschehen beschreiben
lassen. Dies ist kein unbedeutender Einwand. Denn eine Tatsache - es sei
noch einmal gesagt — ist als Interpretation zu verstehen, wenn zumindest
noch eine andere Interpretation moglich ist. Nur dadurch, dass wir die
anderen Moglichkeiten iibersehen, kann sie uns als ein unumstrittenes
Faktum vorkommen.

Und dennoch: Auch wenn wir den Interpretationscharakter jeder
Tatsache im Prinzip anerkennen miissen, sind damit keineswegs alle
Fragen beantwortet worden. Man kann z. B. nicht ernsthaft bestreiten,
dass zwischen der Lebendigkeit in Poesie und Legenden und dem >rea-
len< Weiterleben ein grofier Unterschied besteht, auch wenn er nicht
leichtdefinierbar ist. Auch der religiose Glaube wiirde diesen Unterschied
anerkennen und den Tod Marias nichtleugnen wollen. Wir knnen kaum
behaupten, Maria sei an jenem Tag, dem 18. Februar 1587, nicht ent-
hauptet worden. Trotz allem Wenn und Aber (die Zeitrechnung, die
Unmoglichkeit, den genauen Zeitpunkt des Todes festzustellen usw.)
stellt ihre Hinrichtung etwas Hartes dar, eine Grenze ist hier deutlich
spiirbar. Maria, Konigin von Schottland, war an jenem Tag tot. Auch
wenn wir es, was das Festlegen des Datums, die Auslegung der Identitat
Marias und die Definition des Todes angeht, mit Interpretationen zu tun
haben, den Tod Marias deswegen zu leugnen wére unserios und absurd.

Nun mochte ich versuchen, den Einwand, der die Unzufrieden-
heit der >Realisten< mit der Interpretationsthese der Postmoderne zum
Ausdruck bringen soll, besser zu formulieren. Die Frage ist nicht, ob
es Tatsachen ohne Interpretationen geben kann. Diese Frage scheint

312

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Tod als Grenze der Interpretation

mir nicht besonders ritselhaft. Die Antwort wire: Solche Tatsachen
sind uns unbekannt und es gibt gute Griinde dafiir, warum sie uns
unbekannt bleiben miissen. Die Frage ist vielmehr: Wieso ldsst sich
manches Geschehen gelegentlich nicht alternativ interpretieren, sondern
sieht eindeutig und damit wie eine Tatsache aus? Diese Tatsache wiirde,
haben wir gerade an den historischen Beispielen gesehen, nicht ohne
Vorinterpretationen funktionieren kénnen. Und dennoch stellt sie etwas
Hartes dar, das weiteres Uminterpretieren untersagt. So scheint der Tod
eine unitberschreitbare Grenze der Interpretation zu sein. Sie macht jedes
weitere Interpretieren unmoglich. Oder genauer gesagt: Alle anderen
Interpretationen (poetische und religidse) scheinen ihr gegeniiber viel
zu schwach zu sein. Sie flieflen wie Wasser in Wittgensteins Fluss an
ihr vorbei. Oder um seine Metapher anders anzuwenden: Das ganze
Flussbett ist durch diese Grenze so eingeschrankt worden, dass nur eine
Richtung fiir die Bewegung des Gewdssers méglich bleibt; zwar konnen
sich in manchen Flussteilen gewisse Wasserwirbel erzeugen, jedoch
sind sie ohnmichtig, die Flussrichtung im Ganzen zu dndern. Denn
auch wenn sich kein radikaler Unterschied zwischen Verschiebungen
des Gesteins und der Bewegung des Wassers, zwischen Tatsachen und
Interpretationen, feststellen lasst, bleibt die Frage iibrig: Was macht
diesen Unterschied {iberhaupt aus? Was macht manche Interpretationen
so machtig, dass man alle anderen Interpretationen erst &ndern muss,
um auch diese &ndern zu kdnnen? Wenn es keinen radikalen Unterschied
zwischen Tatsachen und Interpretationen gibt, so gibt es vielleicht einen
nicht radikalen, jedoch erheblichen Unterschied zwischen starken und
schwachen Interpretationen? Und es geniigt nicht ihn blof} als solchen
zu behaupten. Man sollte ihn auch beschreiben kénnen und zumindest
versuchen, Kriterien fiir die »>Stdrke< anzugeben.

Der Tod als Grenze der Interpretation

Etwas in Marias Geschichte scheint fiir alle Beteiligten und fiir uns,
die wir tiber sie lesen, unverfiigbar geworden zu sein. Das ist alles, was
einmal und unwiderruflich unméglich wurde. Der Tod ldsst sich nicht
umdeuten. Erist das fiir das Uminterpretieren Unverfiigbare schlechthin.
Eco spricht in diesem Zusammenhang von der »Erfahrung des Todes«
als von der absolut uniiberbietbaren Grenze, der »gegeniiber sich alle

313

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 1. Was ist Realitat? »Realismus< versus »Antirealismus«

Sprache in Stille auflost«.” Dies stimmt nicht ganz und Eco sollte es
sicherlich wissen. Die Sprache der Mythen und Religionen wird sich hier
nicht auflésen, sondern erst beginnen. Das Geschehene ungeschehen zu
machen, ist das Privileg der Goétter. Aus den Heiligengeschichten weif3
man, dass ein Hingerichteter seinen Kopfunter den Arm nehmen und mit
ihm weiterlaufen kann.”® Diese phantastischen Erzdhlungen, die jedoch
jahrhundertelang das Leben der Menschen in vielerlei Hinsicht gepragt
haben, ziehen wir heute nicht mehr in Betracht. Dennoch, in einem viel
bescheideneren Mafle, erleben auch wir ziemlich oft, wie etwas zwar
unwiderruflich geschehen zu sein scheint (z. B. die Schadigung unseres
Organismus durch eine Krankheit oder Verletzung), es in manchen
Fallen jedoch riickgidngig gemacht werden kann, dass jemand, der am
Rande des Todes gewesen ist, wo jede Hoffnung verloren zu sein schien,
wieder gesund wird.

Die Erfolge der Medizin halt heute keiner fiir ein unmdgliches
Waunder. Der Unterschied zum Wunderglauben besteht jedoch darin,
dass wir hier eine vorhandene wissenschaftliche Erklarung vermuten,
auch wenn sie uns als Patienten zumindest teilweise unbekannt bleiben
muss. Bezeichnenderweise ist dies auch eine Frage der Interpretation.
Denn der Wissenschaft geht es in solchen Fillen schon seit dem 19. Jahr-
hundert nicht um eine Erkldrung, d.h. nicht auf die Antwort auf die
Frage »Warum?«, sondern um eine Beschreibung der Mikroprozesse, die
nur bis zu einem gewissen Grad méglich ist und bei der Feststellung
»Es wirkt, weil es so und so wirkt< irgendwo stehen bleiben muss.
Der wesentliche Unterschied zwischen dem Wunderglauben und dem
Glauben an die Medizin besteht jedoch nicht nur darin, dass die Medizin
die Prozesse, die zur Heilung fithren, auf der Mikroebene beschreibt,
sondern dass sie auch mehr oder weniger zuverldssige Vorhersagen
machen kann.”” Eine gewisse Regelmifligkeit (die Statistik) scheint die
Wissenschaftlichkeit solcher Beobachtungen zu sichern. Jedenfalls muss
die Medizin, im Unterschied zum Wunderglauben, frither oder spiter
eine Grenze des Unmoglichen ziehen. Zwar verschiebt sich auch diese
immer weiter, jedoch nur, bis wir den fiir alle Zeiten festgelegten Horizont

75 Eco: Gesten der Zurtickweisung, S. 46.

76 Das sind die sogenannten Kephalophoren (auf Griechisch: »Kopftrager«) wie z. B. der
HI. Dionysus.

77 Zu dem in der Philosophie der Wissenschaft viel diskutierten Problem der Erkldrung
vgl. Schurz, Gerhard: Wissenschaftliche Erkldrung, in: Bartels u. Stockler, (Hg.): Wissen-
schaftstheorie, S. 69-88. Auf dieses Problem werde ich im Zusammenhang mit dem Zufall
im néchsten Kapitel noch einmal zu sprechen kommen.

314

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Tod als Grenze der Interpretation

aller unserer Bemiihungen erreichen: Der Tod kann grundsitzlich nicht
riickgingig gemacht werden.”® Mit ihm wird zumindest eine Interpreta-
tion unméglich, dass namlich dieser konkrete Organismus weiterlebt.
Und nicht nur im Falle des Todes. Alles, was unwiderruflich geschehen
ist, alles, was niemals riickgingig gemacht werden kann, folgt, wenn
auch nur bis zu einem gewissen Grad, der Logik des Todes - ein
unwiderruflich geschddigtes Korperglied, eine zerbrochene Puppe oder
ein Weinfleck auf einem wichtigen Dokument. Es sind die Erfahrungen
der grundsétzlichen Zerstorbarkeit, die uns von der Realitét tiberzeugen,
die hartnackiger ist als alle unsere Bemithungen. Der Tod ist gewiss auch
eine Tatsache, die ohne Interpretation nicht funktioniert. Aber er ist
eindeutig das Ende einer bestimmten Interpretation, ihre uniiberbietbare
Grenze, die weiteres Interpretieren sehr stark einschrankt und manche
Interpretationen aus der Realitdt verbannt, auch wenn diese (und das
diirfen wir niemals vergessen) selbst aus Auslegungen besteht.

Hier mochte ich noch einmal die Position Meillassouxs in die
Diskussion einbeziehen, der den Streit um die Realitat zu 16sen sucht,
indem er eine absolute Realitdt jenseits der metaphysischen Pramissen
begriindet. Im Unterschied zu den >Neurealisten« fithrt Meillassoux die
Argumentation seiner Gegner nicht auf die absurde These zuriick, es
gebe keine Realitit. Stattdessen versucht er eine geheime Unterstellung
der Realitdt bei den >Antirealisten< zu enthiillen und dadurch ihre
Skepsis dem Absoluten gegeniiber zu entkriften. Auch sie setzen etwas
als absolut, namlich die Faktizitit des Gegebenen. Die Unterscheidung
von »an sich< und »fiir uns< scheint auch bei ihnen unausbleiblich
zu sein, und somit eine Verabsolutierung von dem, was anders ist,
als wir dariiber denken. Eine skeptisch-agnostische Haltung kann Meil-
lassoux zufolge dadurch entkriftet werden, dass man dem Skeptiker
diese Unterscheidung nachweist. Darauf griindet er seinen Beweis fiir
die absolute Kontingenz, die der Realitit innewohnt und die durch
die »antirealistischen< Denker gegen ihre eigenen Intentionen bestatigt
wird. Die Unvernunft und das Hyperchaos der Kontingenz herrschen

78 QOder anders formuliert: Wenn der Tod riickgingig gemacht wird, muss er neu (als
Kklinischer Tod) definiert werden. Dementsprechend wirft sich die Frage auf, wann soll
jemand fiir tot erklart werden - die Frage, die im Falle eines Menschen nach einer
ethischen und rechtlichen Lésung verlangt. In diesem Sinn handelt es sich auch bei der
Bezeichnung >tot< um eine Interpretation, die allerdings nicht unendlich uminterpretiert
werden kann. Die Grenzen sind hier deutlich spiirbar.

315

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 1. Was ist Realitat? »Realismus< versus »Antirealismus«

absolut und real, das meint Meillassoux bewiesen zu haben, kraft des
postmodernen Arguments und gleichzeitig ihm zum Trotz.””

Ohne weit in Meillassouxs elaborierte Argumentation einzugehen,
mochte ich nur auf einen Punkt aufmerksam machen, der fiir seine
Widerlegung des >Antirealismus< bzw. seinen Beweis der absoluten
Kontingenz entscheidend ist. Meillassoux spricht nicht von den Interpre-
tationen, sondern von dem Korrelationsargument, das er, dhnlich wie
die >Neurealistens, von Kant bis in die Postmoderne verfolgt. Laut dem
Korrelationsargument kann die Welt immer nur von dem jeweiligen
Standpunkt aus erkannt werden und alle Erkenntnis hangt wesentlich
von dem jeweiligen Standpunkt ab. Meillassoux nennt es Korrelations-
zirkel, den man jedoch seiner Meinung nach - und entgegen jener der
postmodernen Denker - iiberwinden kénne. Der Zirkel hat ndmlich eine
Voraussetzung, die einerseits unausweichlich ist, andererseits fiir den
Zirkel selbst zerstorerisch. Das ist die Kontingenz des Zirkels selbst, die
Moglichkeit seiner Nicht-Existenz. Konkret heifit das, dass, indem der
eigene Standpunkt und damit jede Weltansicht als kontingent beurteilt
werden, die Moglichkeit immer in Betracht gezogen werden muss, dass
es diesen Standpunkt nicht gibt bzw. dass es >nur« dieser Standpunkt ist,
der durch andere ersetzt werden kann. Das bedeutet jedoch auch, dass
man die Realitat aulerhalb seines Standpunktes doch immer, wenn auch
nur auf diese negative Art und Weise, mitdenkt. Meillassouxs Argument
dafiir ist, dass man den eigenen Tod, die Nicht-Existenz der eigenen
Wahrnehmung, denken kann und dies sogar muss, um den Widerspruch
im korrelationistischen Zirkel zu vermeiden.3°

Aber kann man sich tatsdchlich die Nicht-Existenz des eigenen
Standpunktes vorstellen? Was hief8e hier >vorstellens, >begreifen< oder
»wahrnehmen<? Man kann sich gerade nicht vorstellen, dass man sich
nichts vorstellt. Denn indem man es tut, stellt man sich doch etwas vor.
Der eigene Tod ist deshalb gerade nicht vorstellbar. Den Tod kann man
nur nach einer Analogie denken. Diesen entscheidenden Unterschied
- sich den eigenen Tod vorstellen oder ihn blof3 abstrakt, nach der
Analogie mit den anderen Lebewesen, denken — kann man am besten mit
jenem Beispiel dartun, das Heidegger in Sein und Zeit angesprochen hat,
namlich an der Erzahlung Lew Tolstois Der Tod des Iwan Iljitsch.%!

79 Vgl. Meillassoux: After Finitude, S. 57 .

80 Vgl. Meillassoux: After Finitude, S. 59; Meillassoux: Time without Becoming, S. 23.

81 Heidegger ging es um »das Phdnomen der Erschiitterung und des Zusammenbruchs
der Abstraktion >man stirbt«« (Heidegger, Sein und Zeit, S. 254, Anm.).

316

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Tod als Grenze der Interpretation

Diese Erzdhlung handelt von einem Mann, der ein durchschnittli-
ches, normales Leben gefiihrt hat, der beruflich tatig war, geheiratet hat
und zum Vater wurde, nun krank geworden ist und sterben muss. Tolstoi
zeigt meisterhaft das Nicht-Triviale dieser auf den ersten Blick banalen
Geschichte: Iwan Iljitsch hat verstanden, dass er sterben muss, er kann
es aber nicht begreifen. Denn er kennt den Tod nur als »[j]enes Beispiel
eines Vernunftschlusses, das er in der Logik [...] gelernt hatte: Cajus ist
ein Mensch, alle Menschen sind sterblich, folglich ist Cajus sterblich«.
Das »war ihm sein Leben lang richtig erschienen, aber nur im Bezug auf
Cajus, durchaus nicht in Bezug auf sich selber«.

»Jener war der Mensch Cajus, ein Mensch im allgemeinen, und das war
vollkommen gerecht; aber er war nicht Cajus und nicht ein Mensch im
allgemeinen, er war stets ein ganz, ganz besonderes Wesen, anders als
alle anderen gewesen; er war doch Wanja gewesen, mit Mama, mit Papa,
mit Mitja und Wolodja, mit seinem Spielzeug, mit dem Kutscher, der
Kinderfrau, dann spdter mit Katenka, mit allen Freuden, Kiimmernissen,
Wonnen der Kindheit und der Jugend. Hatte denn Cajus jenen Geruch des
gestreiften Lederballs gekannt, den Wanja so sehr liebte? Hatte denn Cajus
die Hand seiner Mutter gekiifit, und hatten etwa fiir Cajus die Falten von
Mutters Seidekleid gerauscht? [...]«

»Und Cajus war wirklich sterblich, und folglich mufite er sterben, aber fiir
mich, fiir Wanja, fiir Iwan Iljitsch, mit all meinen Gefiihlen, Gedanken
- fiir mich ist das etwas ganz anderes. Und es kann nicht sein, dass ich
sterben muf3.«3?

Das Gerdusch der Falten eines Kleides, den Geruch des Lederballs
kann man wahrnehmen, jedoch nicht den eigenen Tod. Die eigene
Nicht-Existenz ist nicht moglich sich vorzustellen. Sie ist eine abstrakte
Idee, der man im Allgemeinen zustimmt, die man in Bezug auf sich selbst
jedoch nicht begreift.

Damit kann auch die Kontingenz des eigenen Standpunktes, die
die Moglichkeit seiner Nicht-Existenz impliziert, nur eine abstrakte,
allgemeine Idee sein. Man kann zwar immer wieder sagen, dass die
Realitit, die man wahrnimmt, nur eine Moglichkeit ist, die von der
Art der Wahrnehmung wesentlich geprégt ist, dass es folglich auch
andere Moglichkeiten geben soll, aber man wird so handeln, als ob die
Realitit der jeweiligen Wahrnehmung vollig entspricht und diese sogar

82 Tolstoi, Leo: Der Tod des Iwan Iljitsch, tibers. v. Marie Stellzig, in: ders.: Die Erzihlun-
gen, in 2 Bdn., Diisseldorf, Ziirich: Artemis & Winkler, 2001, Bd. 2 (Spate Erzdhlungen
1886-1910), S. 88 f.

317

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 1. Was ist Realitat? »Realismus< versus »Antirealismus«

die einzige Realitat ist, genau wie der Common Sense es verlangt. Die
Kontingenz des eigenen Standpunktes, wenn es sich um eine konkrete
Wahrnehmung handelt, kann genauso wenig wie der eigene Tod wahrge-
nommen werden.

Das postmoderne Argument wire somit wieder gegen alle Widerle-
gungen bestitigt: Man kann sich die Realitit ohne eigenen Standpunkt
niemals vorstellen; seine Kontingenz ist nur abstrakt denkbar; es gibt
folglich keinen Weg, der aus dem Korrelationszirkel nach >Drauflen«
fihrt. Dennoch zu sagen, dass die eigene Kontingenz blof} eine abstrakte
Idee ist, wiirde bedeuten, dass wir den existenziellen Sinn des Todes
verfehlen. Meillassoux sagt uns nichts dariiber.3* Doch beide, Tolstoi
und Heidegger, der sich auf den russischen Schriftsteller berief, haben
es gezeigt. Man kann sich zwar nicht vorstellen, dass man nicht da
ist und nichts mehr wahrnimmt. Aber man kann es indirekt erleben
— durch die Furcht, die die angeblich abstrakte Idee des Todes uns
bereitet. Mehr noch: Jedes Mal, wenn wir uns furchten bzw. wenn wir
um unsere Existenz ernsthaft besorgt sind, meldet sich der Tod und
damit die eigene Kontingenz, die wir nicht begreifen, jedoch in diesem
merkwiirdigen Modus der Furcht erleben kénnen. Iwan Iljitsch kimpft
gegen den eigenen Tod, gegen die Mdglichkeit des Todes selbst. Tolstoi
zeigt, wie dramatisch und aussichtslos dieser Kampf ist. Nur wenn man
ihn aufgegeben hat, kann man auch die Todesangst iiberwinden und sich
des Lebens erfreuen. Iwan Iljitsch gelingt es, freilich erst dann, als er
tatsachlich stirbt.

Der eigene Tod ist uns nicht gegeben wie die Sinneseindriicke uns
gegeben sind, nicht wie der Tod der anderen Menschen. Aber er kann
nichtsdestotrotz erlebt werden - durch die Furcht, mit der wir ihm
begegnen. Mehr noch: Der Tod scheint deshalb absolut real zu sein,
weil er sich unabhangig von allen Wahrnehmungen bestitigt, als eine
unheimliche Méglichkeit, die nicht wahrnehmbar und jedoch fiir uns
wesentlich ist, vielleicht das Wichtigste tiberhaupt. Gerade als paradoxes
Erleben von dem, was nicht erlebt werden kann, scheint uns der Tod
absolut real zu sein. Er scheint die Grenze zu markieren, an der wir
die von unseren Wahrnehmungen freie Realitdt berithren kénnen - im
Modus des Unverfiigbaren, das uns in Furcht versetzt.

8 Meillassoux bleibt bei der Feststellung des Widerspruchs bei den sogenannten Korre-
lationisten und will sie mit seiner Idee der Hyper-Kontingenz iiberbieten, die die absolute
Realitét beschreiben soll und dennoch (nach seiner Auffassung) nicht metaphysisch ist.
Vgl. Meillassoux: After Finitude, S. 60 ff.

318

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Horizontlinien der Realitat: unbeantwortete Fragen

Hier wird jedoch wichtig, nicht mehr von Wahrnehmungen zu
sprechen, die das Gegebene als >fiir uns< gegeben von der Realitét >an
sich< radikal zu trennen scheinen. Indem der eigene Tod im Modus der
Furcht erlebt wird, setzt er diese Trennung aufler Kraft. Hier miissen
wir wieder von den Interpretationen sprechen, die das Gegebene fiir
uns bedeutsam machen, die ihm Sinn verleihen und immer wieder
Wege oftnen, dies auf eine andere, neue Art und Weise zu tun. Nicht
die absolute Kontingenz, wie Meillassoux es unterstellt, sondern die
absolute Sinnlosigkeit droht uns mit dem Tod. Unser Entsetzen ihm
gegeniiber zeigt, dass wir ihn nicht akzeptieren kénnen. Mehr noch:
Dieser und nur dieser furchterregenden Moglichkeit setzen wir vielleicht
alle unsere Interpretationen entgegen. Wir fithlen uns gendtigt, uns ihr mit
immer neuen Sinngebungen und Umdeutungen zu widersetzen. Wenn
das Leben selbst eine Interpretation ist, wie Nietzsche es gesehen hat, so
heif3t es vielleicht auch, dass jede Interpretation als Widerstand dem Tod
gegeniiber zu verstehen ist, dem Tod als Ende der Interpretierbarkeit.

Horizontlinien der Realitat: unbeantwortete Fragen

Das Argument von dem Tod her widerlegt somit nicht die sogenannte
antirealistische Position. Jedoch zeigt es eine gewisse Grenze ihrer Giil-
tigkeit. Die Frage ist, so scheint es mir, schliefSlich nicht, ob >Realisten«
oder >Antirealisten< Recht behalten. Die These, es gebe eine einzige, von
Interpretationen freie Wahrheit bzw. eine endgiiltige Ubereinstimmung
zwischen dem Urteil und dem Gegenstand des Urteilens, ist genauso
wenig haltbar wie die These, es gebe nichts, wenn es zugleich nicht inter-
pretiert wire. In ihrer Reinheit stellen beide Thesen ein reines Absurdum
dar. Die Frage, die ich fiir nicht trivial und nicht absurd halte, wiirde
ich folgenderweise formulieren: Wie kann man den von Eco angespro-
chenen »harten Kern« allen Geschehens beschreiben, ohne Nietzsches
tiefste Einsicht aufzugeben, dass auch Tatsachen Interpretationen sind,
dass unsere Erkenntnis nur eine Art Erkenntnis und zwar vielleicht die
armseligste Art ist, weil sie unsere Fihigkeit zum Interpretieren und
Uminterpretieren, das Leben selbst, missachtet und durch eine Suche
nach einem endgiiltigen, privilegierten Standpunkt ersetzt?

319

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 1. Was ist Realitat? »Realismus< versus »Antirealismus«

Eco weif§ um die Einstellung der Postmoderne, die das Sein nur
»als Aufschub und als Entzug seiner selbst« duldet.3* Eine jede Interpre-
tation weist auf eine andere Interpretation hin, die ihr vorhergeht und
sie als Tatsache erscheinen ldsst. Er erklart diese Sichtweise fiir nicht
haltbar. Denn erstens verleite sie zum regressus ad infinitum und zweitens
beantworte sie die Frage nicht, wieso man Kokain nicht als Aspirin
uminterpretieren kann.

Nun ist das Regressus-Argument in der Hinsicht interessant, dass
es auch gegen den Argumentierenden selbst gerichtet werden kann. Das
eigentliche Problem aller Korrespondenztheorien, auch solch bescheide-
ner wie jener Ecos, scheint nicht darin zu bestehen, dass sie falsch sind,
sondern darin, dass sie das Fragen nach den Kriterien der Korrespondenz
beliebig abbrechen. Die Beliebigkeit, der Haupteinwand gegen den »Anti-
realismuss, kann den >Realisten« selbst vorgeworfen werden. In der Tat:
Wenn man fragt, ob ein Urteil dem Gegenstand des Urteilens addaquat ist,
muss man ein Kriterium der Addquatheit angeben. Aber dieses Kriterium
sollte selbst auf seine Addquatheit hin befragt werden, was wiederum
nach einem Kriterium verlangt usw.®> Man merkt leicht, dass eine
Korrespondenztheorie nicht weniger als die Idee der Interpretationen
zum unendlichen Regress fiihrt. Die Letztere hat jedoch den Vorteil,
dass sie den unendlichen Aufschub des Hinterfragens anerkennt, den die
Korrespondenztheorie leugnet.

Wenn man eine Aussage als eine Tatsache festhalten will, muss man
den Prozess des Hinterfragens willkiirlich beenden. Wie sonst kénnte
die endgiiltige Tatsachlichkeit garantiert werden? Wie kénnte sonst, um
unser historisches Beispiel wieder aufzunehmen, die Frage beantwortet
werden, welche Sicht auf die Schuld oder Unschuld der schottischen
Konigin richtig ist? Wie schon oben angedeutet, wire dies fiir Maria
Stuart selbst nicht moglich, wobei eine solche Wahrheit {iber ihre Schuld
fiir sie durchaus denkbar gewesen ist — durch die Berufung auf die absolut
richtige, géttliche, Sichtweise. Den neuesten Anhdngern einer Korre-
spondenztheorie bleibt dagegen nur noch der Common Sense, der als
unfehlbar und unverdnderlich sehr zweifelhaft ist. Der Common Sense
ist schliefSlich selbst eine sehr gewagte Interpretation, deren Anspruch,
Realitidt zu bestimmen, in der Geschichte mehrmals diskreditiert wurde.

84 Eco zitiert hier Gianni Vattimo (Eco: Gesten der Zuriickweisung, S. 42).

85 Hier zu sagen, wie die »Neurealisten< es gewohnlich tun, dass »Tatsachen [...] Wahr-
heiten« sind, »die auf Gegenstinde zutreffen« (Gabriel: Sinn und Existenz, S. 49), heif3t
das Problem zu iiberspringen, ohne es wahrzunehmen. Es wire gerade zu kldren, was es
heiflt, dass etwas »zutrifft«, und ebenso, »dass etwas so-und-so ist« (ebd.). Vgl. auch S. 76.

320

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Horizontlinien der Realitat: unbeantwortete Fragen

Es gilt heute wie frither: Nur die Berufung auf eine Gottheit kann den
Anspruch, Realitat richtig beschreiben zu konnen, rechtfertigen. Und das
Problem ist nicht, dass wir heute, abgesehen von unserem persénlichen
Glauben oder Nicht-Glauben, nicht geneigt sind mit einer Gottheit zu
argumentieren. Das Problem ist, dass diese Berufung nicht besonders
vielsagend ist, heute genauso wenig wie zur Zeit der Scholastik. Denn
sie legt blof$ unsere Unfihigkeit offen, die Realitit und ihre Grenzen zu
begreifen, indem wir diese Aufgabe dem géttlichen Handeln tiberlassen,
das uns als solches unergriindlich erscheint.

Wenn man einen endgiiltigen, festen Standpunkt sucht, kann man
die unwillkommene Unendlichkeit nur dann vermeiden, wenn etwas
(oder jemand) dem menschlichen Verstdndnis Jenseitiges angenommen
wird. Keine andere Rechtfertigung fiir den Abbruch des Hinterfragens
nach den Kriterien der Addquatheit scheint uns zur Verfiigung zu stehen.
Aber auch Ecos Vorwurf den Postmodernen gegeniiber ist nicht ganz
unberechtigt. Auch der Aufschubs- und Entzugsgedanke gibt uns keine
befriedigende Losung, woher die Ketten der Interpretationen ihre Kraft
nehmen und wo sie anfangen. Die Ironie besteht darin, dass auch die
postmoderne Berufung auf die Unendlichkeit der Interpretationsketten
nur zu retten wére, wenn man am Anfang einen Interpreten gesetzt hitte,
der das Seiende mit seinem Wort ex nihilo ins Leben gerufen hitte.
Zwischen dem Nichts und dem Sein ist eine Kluft, die das ungeheuerlich
gewagte, phantastische, gottliche Unterfangen der ersten Interpretation
erfordert, worin sich weitere Interpretationsgeflechte verwurzeln miis-
sen, auch wenn sie dieser ersten Interpretationshandlung trotzen wollen.
Das Problem des Ursprungs aller Interpretation, des Bodens, auf dem
sie gedeihen konnen, scheint somit genauso unergriindlich wie die Frage
nach dem addquaten Korrespondenzkriterium.8¢

Der Vorwurf des unendlichen Regresses wird somit nicht entkréftet,
jedoch erweist er sich als zweischneidig. Es bleibt allerdings das andere
Bedenken Ecos: Manche Interpretationen sind nicht méglich. Die Erde
ist zwar genauer gesehen keine Kugel, auch kein Ellipsoid, aber doch

86 Die Situation beinhaltet tatsachlich viel Ironisches. Denn beide Seiten werfen einander
vor, die geheime Rehabilitierung des theologischen Denkens zu begiinstigen. Die >Post-
modernen< konnen sich dabei immer auf den Theo-Logo-Zentrismus jeder Korrespon-
denztheorie berufen. Zu dem Vorwurf seitens der >Realisten< gegen die >Antirealistenc s.
z. B.: Albert, Hans: Kritik reiner Hermeneutik. Der Antirealismus als Problem des Verste-
hens, Tiibingen: Mohr Siebeck, 1994, S. 33 f. Besonders prominent und erstaunlich aggres-
siv wird der Vorwurf der Begiinstigung des religiésen Fanatismus (!) durch postmoderne
Autoren in: Meillassoux: After Finitude, S. 41 ff.

321

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 1. Was ist Realitat? »Realismus< versus »Antirealismus«

nicht ein Wiirfel. Und selbst bei der Unterscheidung Kugel/Ellipsoid
kann man das mehr oder weniger Falsche bzw. Zutreffende feststellen.
Oder - um Ecos Beispiel aufzunehmen - gewiss ist jede Krankheit,
genauso wie Gesundheit, eine grobe Interpretation eines individuellen
Zustandes, der selber unstabil ist. Gewiss wirken Medikamente unter
Umstdnden als Giftstoffe und konnen individuell zu unvorhersagbaren
Nebenwirkungen fithren. Aspirin ist keineswegs harmlos. Jedoch ist bei
manchen chemischen Stoffen die Wirkung hochstwahrscheinlich nicht
die erwiinschte, dagegen wird bei den anderen, wiederum hochstwahr-
scheinlich, ihr Einsatz zum Erfolg fithren. Dies auch mehr oder weniger,
»unter Umstdnden, dass...« und »abgesehen von...<. Aber die Frage bleibt:
Warum ist es iiberhaupt so? Auch wenn wir Nietzsches These akzeptiert
haben, laut der es keine interpretationsfreie Realitdt geben kann, bleibt
die Frage nach der Ungleichheit der Interpretationen offen.

Schauen wir uns genauer an, wie diese Ungleichheit funktioniert.
Wenn eine Interpretation selbstverstandlich ist, fungiert sie wie eine
pure Tatsache. Wenn sie jedoch als unmoglich angesehen wird, ist sie
gerade keine Tatsache. Jedoch sind Interpretationen, das haben wir mit
Nietzsche und Wittgenstein eingesehen, niemals blof$ selbstverstindlich
oder blofl unmdoglich. Sie sind es immer mehr oder weniger. Daher
sind sie ungleich. Sie sind zwischen den zwei Extremen aufgespannt -
zwischen der Selbstverstindlichkeit und der Unméglichkeit. Um Witt-
gensteins Metapher wieder aufzunehmen: Fiir jeden Fluss gibt es den
hochsten Punkt, wo er seinen Ursprung nimmt, und den Nullpunkt,
den Meeresspiegel. Sie konnen sich freilich auch verschieben. Wir haben
mehrmals gesehen, wie das Selbstverstandliche (z. B. Wunder) in das
Unmoégliche umgedeutet wurde und das Unmogliche (Flug auf den
Mond) in das Selbstverstandliche. Doch das passiert noch seltener als
eine Veranderung des Flussbettes. Das Unmogliche und das Selbstver-
standliche sind zwei Grenzen, die den Spielraum aller Interpretationen
beschrianken und damit das Realitétsfeld umreifSen.

Dennoch darf man sich dieses Feld nichtim Sinne einer Art Behalter
vorstellen, in dem alles, was real ist, enthalten wére. Der Spielraum der
Interpretationen ist nicht homogen-isomorph und nicht stabil-unveran-
derlich. Deshalb {iberzeugt auch die Weltbildmetapher nicht, laut der die
Realitdt blof$ eine Summe von »nicht weiter begriind- oder erklarbaren
Grundiiberzeugungen« und bildlichen Anschauungen wire.®” In der

87 Abel: Zeichen der Wirklichkeit, S. 117 ff. Man stellt es mit polemischen Zwecken so dar:
Die Wirklichkeit sei ein »Haufen« von konstruierten »Dingen« (Searle, John R.: Die Kon-

322

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Horizontlinien der Realitat: unbeantwortete Fragen

Einfithrung wurde bereits gesagt, in welchem Sinne die Metapher des
Bildes zu revidieren ist: Man sollte ihre Heterogenitdt und Instabilitét
stark machen. Das >Bild« besteht aus mehr oder weniger begriindeten
und unbegriindeten, mehr oder weniger starken Uberzeugungen und
mehr oder weniger deutlichen Meinungen, die dariiber hinaus standig
revidierbar sind. Es ist schliellich gar kein konsistentes, zur Verfiigung
stehendes Bild, sondern blof3 ein verwickeltes Geflecht, eine Reihe spon-
taner Verkniipfungen und unbewusster Assoziationen und Auslegungen.
Manche Interpretationen sind dabei fast selbstverstdndlich, die anderen
fastunmoglich und die dritten weder selbstverstdndlich noch unmaglich,
sondern blof wahrscheinlich oder zweifelhaft. Mehr noch: Das >Bild< hat
weder einen deutlichen Rahmen noch stellt es etwas Simultanes dar. Es
umfasst nicht nur das, was wirklich geschehen ist, sondern auch alles das,
was moglich gewesen ist oder sein wird. Erstaunlicherweise unterschei-
den wir nicht nur das Wirkliche und das Mégliche, sondern auch das
Wirklich-Mogliche und das Nicht-Wirklich-Mdégliche, und noch kompli-
zierter: das Wahrscheinlich-Mogliche und das Unwahrscheinliche. Selbst
wenn man einem Kranken sein Medikament nicht rechtzeitig gegeben
hat, gehen wir nachtréglich davon aus, dass die Méglichkeit der Heilung
wirklich vorhanden war. In welchem Sinne war sie wirklich oder nicht
wirklich? Die Genesung war, sagen wir in diesem Fall, wahrscheinlicher
als der Tod; dennoch, da eine gewisse Handlung fehlte, ist diese Mog-
lichkeit versaumt worden bzw. vermochte die Wahrscheinlichkeit nicht,
in die Fiille der Realitét zu gelangen. Damit gehort die Genesung zur
Realitdt, auch wenn sie nicht wirklich stattgefunden hat. >Real« ist sie
jedoch in einem eigentiimlichen Sinne: Die Interpretation >real< erhebt
hier den Anspruch, Tatsache sein zu kdnnen, obwohl sie keine Tatsache
ist. Das heif3t sie wire eine Tatsache, wenn dies und jenes auch eine
Tatsache wire, in unserem Fall, die Einnahme eines Medikamentes.
Das ist eine merkwiirdige Unterstellung der Realitit jener Ereignisse,
die nicht wirklich wurden, sondern nur méglich geblieben sind, die
Unterstellung, die uns in unserem Alltagsleben stindig begleitet und die
Realitit weiter bestimmt, z. B. durch rechtliche Konsequenzen fiir das
Unterlassen medizinischer Hilfe.

Die Interpretationen sind sich somit wesentlich ungleich: Sie kon-
nen nicht nur wirklich oder méglich sein, sondern auch wirklich-még-
lich oder nicht-wirklich-mdglich, und auch dies mehr oder weniger.

struktion der gesellschaftlichen Wirklichkeit. Zur Ontologie sozialer Tatsachen, Reinbeck bei
Hamburg: Rowohlt-Taschenbuch-Verl., 1997, S.193).

323

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 1. Was ist Realitat? »Realismus< versus »Antirealismus«

Eine gewisse Abstufung der Realitdt kommt somit zum Vorschein: das
Wirklich-Mdgliche ist realer als das Unwahrscheinlich-Mégliche, jedoch
wesentlich weniger real als das Wirkliche. Gleiches trifft auf das Not-
wendige zu, z. B. auf Naturgesetze. Auch sie sind Interpretationen, die
nicht ohne gewisse Pramissen bzw. nicht unter allen Umstidnden gelten
wiirden. Auch hier sind Kombinationen des Wirklichen, Mdglichen
und Notwendigen durchaus denkbar: Das Notwendige kann z. B. als
moglicherweise notwendig oder als wahrscheinlich notwendig eingestuft
werden. Wahrscheinlich ist dabei immer mehr oder weniger wahrschein-
lich, wobei das Mehr und Weniger sogar kalkulierbar sein kann. Die
moderne Quantenphysik funktioniert nur aufgrund der Wahrscheinlich-
keitskalkulationen und demonstriert somit, dass auch das Notwendige
der Naturgesetze mehr oder weniger wirklich ist.8

Daraus ergibt sich ein wichtiger Schluss, der bereits im Zusammen-
hang mit dem Denken Spinozas angedeutet wurde. Die Realitidt ist
dadurch gekennzeichnet, dass alles, was zu ihr gehort, nicht blof3 als real
bzw. als nicht real anzusehen ist, sondern als mehr oder weniger real.
Die Feldmetapher konnte dabei viel hilfreicher sein als die des Bildes.
Denn das >Feld< muss nicht als simultan, stabil und homogen gedacht
werden. Es ist gerade kein »>Bild¢, dem wir uns nach Belieben annéhern,
es zergliedern und in seinen Details, ob am Rande oder im Zentrum,
anschauen konnen, sondern wir befinden uns schon immer an einem
konkreten Standpunkt innerhalb des >Bildes<. Und seine Rahmen sind
Horizontlinien, die unsere Sicht beschrianken. Wenn eine Interpretation
néher an die Horizontlinie liegt, die das Selbstverstandliche markiert,
bedeutet es fiir sie mehr Realitdt; sie sieht wie eine Tatsache aus. Wenn
sie dagegen néher an der Horizontlinie ist, die das Unmdgliche abgrenzt,
bedeutet es, dass sie wenig Chancen hat, eine Tatsache zu werden, also
viel weniger real ist. Beide Horizontlinien bleiben beweglich. Man kann
sie selbst jedoch niemals annéhern. Versucht man es, verschieben sie sich
weiter und mit ihnen alle Interpretationen.

Hier mochte ich Folgendes nicht unerwahnt lassen. Bei allen Debat-
ten um die Realitdt und den Realismus scheint mir am erstaunlichsten,
wie die >Neurealisten< die Ausdriicke »es gibt« oder »existiert« ohne
Weiteres verwenden, als ob es eine einfache Feststellung wire und es

88 Nach Eco markieren die Naturgesetze zwar die Grenzen der Realitit, »[w]orin diese
Grenzen aber bestehen, kann man mit Gewissheit iberhaupt nicht sagen« (Eco: Gesten
der Zuriickweisung, S.49). Zum Verhiltnis der Wahrscheinlichkeit und Realitét in der
Quantenphysik s. Kapitel 3.

324

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Horizontlinien der Realitat: unbeantwortete Fragen

bliebe blof3 auszuweisen, wann sie anwendbar ist, d. h. ob etwas von
einem Beobachter unabhingig existiert oder nicht.® Als Folge kommt
man immer wieder auf die verbliiffend-tautologische, nichtssagende
Formulierung: Die Existenz eines Gegenstandes bestehe darin, dass es
ihn wirklich gebe.®® Weder die Verstarkung »wirklich« noch eine weitere
Abgrenzung von der »Existenz« als Bereich des Méglichen kann dabei
helfen, diesen schon von Heidegger angesprochenen fraglichen Sinn des
scheinbar einfachen »es gibt« zu klaren.” Wenn auch mein Vorschlag, die
phianomenologische Idee der Horizontlinien hier fruchtbar zu machen,
keine vollstaindige Klarung anbietet, soll er jedoch der Heterogenitat des
Realen zum Ausdruck verhelfen. Diese kann, wie bereits erwéhnt, sogar
kalkuliert werden, das Mehr-oder-Weniger kann messbar sein. Dennoch
erschopft eine solche Formalisierung die Vielfaltigkeit der Realitdt kaum.
Denn auch wissenschaftliche Wahrscheinlichkeitskalkulationen sind
Frucht einer Interpretation, die Horizonte verschiebt und die ihrerseits
als mehr oder weniger real einzustufen ist. Jede Vorstellung, die die
Realitit homogen denken liefle oder auf einen gemeinsamen Nenner
(etwa einen bestimmten Sinn eines »>Sinnfeldes<) bringen wiirde, wire
hier ein Missverstdndnis.”? Die Realitét - es sei noch einmal betont — darf
man eben nicht als eine Art Behilter betrachten, zu dem alles Wirkliche
(eventuell auch das Mogliche) gehort, nicht blof »alles«, »was in einer
vollstandigen Beschreibung der Welt erwihnt werden miifite«.”> Dieses

8 Indem Markus Gabriel sich ausdriicklich zur Aufgabe bekennt, die Bedeutung von
Existenz zu kldren, meint er nicht das Problematisieren von »es gibt«. Der Sinn von »es
gibt« und »wirklich« wird als unmittelbar klar angenommen (vgl. (Gabriel: Sinn und
Existenz, S.195) und tiber die Unterscheidung »fiktiv/wirklich« wird nicht weiter reflek-
tiert (vgl. S.220 fF).

%0 Vgl. Gabriel: Sinn und Existenz, S. 33.

9 Z.B.»eine Theorie der Modalitaten« (Gabriel: Sinn und Existenz, S. 283) scheint dabei
wenig hilfreich zu sein. Man beschreibt das Mogliche, genauso wie das Wirkliche, mit
schlichten Dichotomien »es gibt / es gibt nicht«, wie es in der analytischen Philosophie
tblich ist. Vgl. S. 25,173, 183 ff.

%2 So iibersieht die Ontologie der Sinnfelder Gabriels systematisch, dass es mehrere mog-
liche Interpretationen auch von Sinnfeldern bzw. von ihrem »Leitsinn« (Gabriel: Sinn
und Existenz, S.369) geben kann. Das Problem der Differenz zwischen Tatsachen und
Interpretationen bleibt somit ungelost und die These, existieren bedeute in einem Sinnfeld
zu erscheinen (vgl. S.184), klingt tautologisch. Gerade dies wire der Kern des ontologi-
schen Problems: Was macht die Grenzen, d. h. die prinzipielle ontologische Ungleichheit
und Nicht-Homogenitit der >Sinnfelder« aus? Was heifit es, dass diese >Felder« existieren,
und tun sie dies gleichermaflen? Was grenzt sie von einander ab, wie korrelieren sie mit-
einander?

% Russell, Bertrand: Die Philosophie des logischen Atomismus, Miinchen 1976, S. 222.

325

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 1. Was ist Realitat? »Realismus< versus »Antirealismus«

»alles« ist oder kann auf unterschiedliche Art und Weise sein, nicht nur
mehr oder weniger, sondern auch dies nur auf Zeit und nur unter einem
bestimmten Blickwinkel. Indem ich von der Realitét in diesem Sinne — im
Sinne eines Feldes bzw. eines nicht simultanen, nicht stabilen und nicht
homogenen Bildes - spreche, méchte ich die Vorstellung von der >Welt«
genauso wie von den >Welten« zuriickweisen.?*

Kehren wir nun zur Frage Ecos zuriick. Denn unsere phdnomeno-
logische Deutung der Realitét als Feld mit den Horizontlinien hat sie -
das darf nicht missverstanden werden - keineswegs beantwortet. Sie hat
jedoch die Fragestellung selbst wesentlich korrigiert. Wenn wir die Frage,
die von Eco aufgeworfen wurde, auch nach unserer Auseinandersetzung
mit dem Denken Nietzsches behalten wollen, lautet sie nun nicht: Was
ist der Kern des Seins frei von Interpretationen? Wenn wir diese Frage
sinnvoll stellen méchten, so miissen wir sie folgenderweise umformulie-
ren: Was macht das Mehr und Weniger der Realitit einer Interpretation
aus? Und: Gibt es eine uniiberschreitbare Grenze, einen Nullpunkt der
Realitdt — das Unmogliche? Dass es ihre vollkommene Fiille, das absolut
Selbstverstdndliche, nicht geben kann, scheint mir unverkennbar zu sein.
Darum konnte Eco seinen Realismus nur negativ formulieren.

Eco hat Recht: Wenn unmdgliche Aussagen nicht wirklich unmaég-
lich sind, so sind sie viel weniger méglich als die anderen. Es geniigt
nicht blofl zu sagen, dass manche Interpretationen sich durchgesetzt
haben. Man sollte auch erklaren, warum dies so ist. Wenn es nicht die
Realitdt selbst ist, was verleiht dann diesen Interpretationen ihre Stirke?
Diese Fragen werden von »Antirealisten< entweder systematisch ignoriert
oder sie werden tautologisch beantwortet, etwa wie: Eine Interpretation
setzt sich durch, weil sie stiarker ist. Oder die Frage wird blof§ verscho-

94 Metaphysische Vorstellung von der Welt als Einheit sollte durch Gabriels »ontologi-
schen Pluralismus« (Gabriel: Sinn und Existenz, S. 29) negiert und tiberboten werden. Es
gibt nach Gabriel zwar keine Welt, aber >Welten< bzw. Sinnfelder, deren ontologische
Ungleichheit bei ihm allerdings ungeklart bleibt (vgl. die Anm. 89, 92). Damit entgeht
Gabriels pluralistische Ontologie zwar der globalen, aber nicht der lokalen Metaphysik
(vgl. S. 80). Auch eine »Keine-Welt-Anschauung« (S. 224 ff.) bleibt eine Weltanschauung,
wenn ihr eine kritische Perspektivierung der eigenen Sichtweise auf die >Welt<, »Sinn<und
>Sein« fremd ist. Zur Kritik der Vorstellung von der >Welt< als bloflem Behilter der fiir die
Erkenntnis (im Prinzip) verfiigbaren Tatsachen s. Heidegger: Die Zeit des Weltbildes,
S. 94 ff. Gabriel setzt sich mit Heidegger zwar auseinander. Indem Heideggers Idee der
Verschiedenheit von Seinsmodi bei ihm keine weitere Entwicklung findet (vgl. S. 253) und
der Gedanke, dass die Dinge auf unterschiedliche Art und Weise »sind«, entschieden
abgelehnt wird (vgl. S.200f.), wirft er Heidegger Ambivalenz vor (vgl. Gabriel: Sinn und
Existenz, S. 253 fI.).

326

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Horizontlinien der Realitat: unbeantwortete Fragen

ben: Eine Interpretation siegt, weil sie sich besser in das Geflecht der
anderen, vorherigen Interpretationen fiigt. Was heif3t hier »starker« oder
»besser« und warum ist dies gelegentlich unvorhersagbar?®> Man konnte
noch einen unter postmodernen Denkern nicht seltenen argumentativen
Sprung machen und auf die gewissen Bediirfnisse und entsprechenden
Erwartungen hinweisen, deren Befriedigung einer Interpretation ihre
Kraft verleiht.”® Ein solches Argument wiirde jedoch eine starke Abwei-
chung von der vertretenen Position darstellen. Denn nach ihm sind
Bediirfnisse etwas Gegebenes, etwas, das der Realitit gleichgesetzt wird.
Die Bediirfnisse sind jedoch selbst Frucht einer Interpretation und
unterliegen demselben Hinterfragen: Wie kommt es, dass diese Interpre-
tation sich durchsetzt oder, umgekehrt, sich als unhaltbar erweist? Wie
kommt es zur Veranderung davon, was wir fiir real halten, auch wenn es
reale Bediirfnisse sind? Man wird gewiss sagen, dass das Essen zu den
realen Bediirfnissen gehort. Aber man wird sich unsicher, sobald es um
das Maf3 des Konsums und seine konkrete Gestaltung, RegelmafSigkeit
usw. geht. Und bei der Frage, ob der Besitz eines Computers oder
Handys tatsdchlich zu realen oder imaginaren Bediirfnissen gehort, wird
das Problem unlgsbar. Denn ihre Beantwortung ist selbst von vielen
Interpretationen abhingig. Aber wenn wir diese Frage nicht eindeutig
beantworten konnen, konnen wir die Starke der Interpretationen, die zur
Produktion dieser Gerite fithren, nicht aus Bediirfnissen heraus erklaren.

Hier 6fnet sich der tiefere Sinn der Frage Ecos an Nietzsche: Was
stofit die Revolutionen in der Realitdtsauffassung an? Geniigt es auf
die Beschranktheit jeder Interpretation und ihr zweifelhaftes Prozedere
im Gleichsetzen des Nicht-Gleichen hinzuweisen? Gibt es nicht Fille
(und die Geschichte des 20. Jahrhunderts bietet hier einiges), wo eine
gewagte, fantastische Gleichmacherei sich im Gegensatz zu der vorheri-
gen Lebensweise gewaltsam durchgesetzt hat, und zwar dadurch, dass
sie Millionen >Interpreten< {iberzeugt hat, so dass ebenso Millionen
ihr Leben verlieren mussten? Woher kommt diese ungeheure Uberzeu-

% Auch >Realisten« sind geneigt, auf solche pure Faktizitit der Durchsetzungskraft hin-
zuweisen. So sind nach Gabriel »Sinnfelder« »nicht abzéhlbar« und »kontingent indivi-
duiert« (Gabriel: Sinn und Existenz, S. 349). Es gebe in dieser Hinsicht keine Regel (vgl.
S.387f). Hier kann man merken, wie der >Realismus< sich dem >Antirealismus<
(»Bereichskonstruktivismus« (S.179)) anndhert.

% Der Bezugspunkt ist dabei oft Bronislaw Malinowskis Theorie der Bediirfnisse in sei-
nem A Scientific Theory of Culture (1944) (vgl. dazu Stegmaier: Philosophie der Orientie-
rung, S.2).

327

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 1. Was ist Realitat? »Realismus< versus »Antirealismus«

gungskraft? Was verleiht einer Interpretation ihre Stérke, dass sie sich als
Tatsache durchsetzen und tiber Leben und Tod bestimmen kann?

Mir scheint, auf diese entscheidenden Fragen gibt es bis heute keine
befriedigende Antwort. Die Debatte um den Realismus und Antirealismus
demonstriert immer aufs Neue unsere philosophische Ratlosigkeit in
dieser Hinsicht. Und wenn man den »>Antirealisten< Recht geben soll,
dass Tatsachen nur innerhalb eines Geflechts von Interpretationen als
solche verstanden werden konnen, so kann man auch dem Einwand
der>Realisten< nicht entkommen, dass nicht jede Interpretation sich glei-
chermaf3en fiir eine Tatsache ausgeben kann und dass manche Tatsachen
sich viel weniger leicht uminterpretieren lassen als die anderen. Auch
wenn es stimmt, dass jede Tatsache nur aus einem fliissigen Interpretati-
onsgewebe als solche zu verstehen ist, so sind die Gesetze der Entstehung
und Veranderung solcher Gewebe von uns bisher weder beschrieben
noch wahrgenommen worden. Und selbst auf die Frage, ob es solche
Gesetze tiberhaupt gibt oder vielmehr Zufall herrscht, gibt es keine
Antwort.”” Die Historiker konnen unendlich dariiber streiten, ob eine
Marotte bzw. eine ungeschickte Handlung eines einzelnen Menschen

97 An dem Beispiel der besonders ausgewogenen und durchdachten Positionen sieht man
diese Ratlosigkeit am besten, weil sie gerade die Aussichtslosigkeit einer schlichten Dicho-
tomie (entweder gibt es die Realitidt, die eindeutig feststellbar ist, oder es gibt nur Inter-
pretationen, die beliebig ersetzbar sind) zur Sprache bringen, auch gegen ihre eigenen
Priferenzen. Eco, der dem >Realismus< anhingt und trotzdem die Vielfalt der Interpreta-
tionen anerkennen muss, stellt ein gutes Beispiel einer solchen Position dar, die keine
befriedigende Losung anbieten kann. Auch vonseiten der Interpretationsphilosophie wur-
den einige prominente Versuche unternommen, den Dualismus von >entweder... oder< zu
iberwinden. So geht Abel so weit, dass er vorschldgt, die Unterscheidung von »Phéanomenc
und >Zeichen« ganzlich aufzugeben und stattdessen die Wirklichkeit als durch die Kom-
munikation gepragt und geformt zu verstehen (Abel: Zeichen der Wirklichkeit, S. 101). Das
hiefle aber die Schwierigkeit blof3 zu iberspringen, ohne sie zu 16sen. Denn gerade fiir die
Kommunikation ist diese Unterscheidung entscheidend, ohne sie kann diese nicht funk-
tionieren. Dass die Zeichen prinzipiell ungleich sind und selbst das Verstehen und Ver-
standigen keine einfache Tatsache darstellen, bedeutet, dass es einen wesentlichen, jedoch
undefinierbaren Unterschied gibt — zwischen dem, was als Phanomen, und dem, was als
Zeichen aufgefasst wird. Wenn man diesen Unterschied ignoriert oder bloff mit einem
Hinweis auf die jeweilige Situation (vgl. »situationsgemafl und regelgerecht« (S.105),
Interpretationspraxis (S.145)) abzutun glaubt, bekraftigt man alle Vorwiirfe der Beliebig-
keit, die man abwenden wollte (vgl. S.55ff.). Denn dass diese oder jene Situation das
jeweilige Zeichen mit dem Phanomen gleichsetzt oder von ihm unterscheidet, bleibt ein
unkalkulierbarer und unerkldrbarer Zufall. Vgl.: »Wenn also der Interpretant >pafit< bzw.
striffte, dann ist seine Welthaltigkeit und sein Weltbezug immer schon gewiéhrleistet«
(S.311). Die Frage wire jedoch: Warum >passt< es und inwiefern kann man mit diesem
>Passen«< rechnen?

328

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Horizontlinien der Realitat: unbeantwortete Fragen

das Schicksal von vielen gedndert hitte, wéren keine >Bedingungenc
dafiir vorhanden gewesen. Und fiir die Wissenschaftshistoriker bleibt
tiberraschend, dass grofle Entdeckungen ofters durch einen bloflen
Zufall und sogar eine Verwechslung zustande kommen, im direkten
Widerspruch mit den Aufgaben, Wiinschen und Vorstellungen eines
konkreten Wissenschaftlers. Es fehlt nicht an Beispielen, dass wichtige
Entdeckungen sich jahrhundertelang nicht durchsetzen konnten. Und es
spricht nichts dagegen, dass manche von ihnen sich niemals durchsetzen
werden, weil sie in unsere Realitdtsvorstellung nicht hineinpassen. Aber
auch manche erfolgreichen Interpretationen passen nicht wirklich in das
komplexe Geflecht der schon bestehenden Auslegungen. Nichtsdesto-
trotz konnen sie sich nicht nur durchsetzen, sondern durch sie entstehen
neue Geflechte, die die Realitdt neu bestimmen. Eine neue Interpretation
muss nicht in die bereits vorhandenen Interpretationsgrenzen passen
wie das Wasser in das Flussbett. Auch eine kleine Verschiebung des
Grundes kann die Flussrichtung radikal verdndern; sie kann aber auch
unbedeutsam bleiben und sich dem Fluss blof3 hinzufiigen.

Es liegt mehr oder weniger auf der Hand, zu vermuten, dass eine
Interpretation, die die anderen Interpretationen in sich aufnehmen
und vereinheitlichen kann, sich héchstwahrscheinlich als die stérkere
erweisen und als Tatsache durchsetzen wird, wie das kopernikanische
Sonnensystem sich gegen das ptolemdische schliefilich durchgesetzt hat.
Dies natiirlich, bis noch eine Interpretation entsteht, die das besser
kann bzw. die das Interpretationsgeflecht konsistenter macht. Jedoch
ist dieser Prozess keine siegreiche Bewegung auf das Passende und
Systematische hin. Schon deshalb nicht, weil die Kriterien des Passens
nicht klar sind, wenn es sich um konkrete Vorstellungen handelt.”® Und
erst recht nicht, weil es nicht immer in die Richtung des Passens geht. Die
Interpretationen, die viele andere in sich aufnehmen, sind gelegentlich
stirker als die anderen; denn sie festigen das Flussbett. Das Flussgewasser
kann sich dennoch immer weiter teilen, statt sich zu vereinen. Gerade die

% Vgl. Anm. 97. Es bringt nichts, sich hier z. B. auf das Prinzip der Widerspruchsfreiheit
zu berufen. Wenn es sich um A und Nicht-A handelt, kann gewiss das Argument, dass die
Widerspruchsfreiheit das Kriterium einer Interpretation ist, geltend gemacht werden.
Jedoch geht es bei den konkreten >Tatsachen«< niemals um eine blofle Binaritit. A und
Nicht-A sind selbst von den Interpretationen wesentlich betroffen. Und was genau als
Widerspruch zwischen ihnen anzusehen ist, ist selbst eine Interpretationsfrage.

329

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 1. Was ist Realitat? »Realismus< versus »Antirealismus«

moderne Physik scheint die Hoffnung auf die einzige einheitliche Theorie
der Wirklichkeit aufgeben zu miissen.”

Die Durchsetzungskraft einer Interpretation, die sie, wenn auch
nur fiir gewisse Zeit, zu einer Tatsache macht, bleibt uns, zumindest
in manchen Féllen, ein Ritsel. Die Gesetze der Bewegung von Inter-
pretationen bleiben uns verschlossen und der Verdacht wichst, dass
vielleicht keine Gesetze dahinterstecken, nichts, was wir einigermafien
homogen beschreiben kdnnten. Dieses Versagen kdnnen wir gewiss, wie
Meillassoux, mit der Hyper-Chaos-Diagnose besiegeln. Wir sollten uns
jedoch davor hiiten, zu denken, wie er es zu tun scheint, dass damit etwas
erkldrt, noch weniger: bewiesen wurde.1%0

Aber auch wenn wir bisher nur einige sehr zweideutige Regelma-
Bigkeiten feststellen konnten, wie Interpretationen an Kraft gewinnen,
kénnen wir nicht leugnen, dass diese Kraft selbst eine der machtigsten
Realitdtsauslegungen darstellt. Bei allen Verdnderungen der Interpreta-
tionen, ob sie in einer schon vorhandenen Realititsauffassung gut veran-
kert sind oder, umgekehrt, diese revolutionieren, werden die Grenzen der
Realitat neu bestimmt, d. h. die Horizontlinien der Realitat, das Selbst-
verstandliche und das Unmégliche, werden verschoben. Es entsteht ein
neues Verstandnis davon, was als wirklich, méglich und notwendig bzw.
wirklich méglich und méglicherweise notwendig beurteilt werden soll.
Und fiir die Beschreibung dieser komplexen Konstellation gibt es seit der
Neuzeit und bis hin in die Postmoderne einen Begriff, der keinesfalls als
Losung aller Probleme der Realitdt angesehen werden darf, sondern als
ihre Bezeichnung, die der Ungleichheit der Interpretationen sowie der
Heterogenitit und Instabilitdt der Realitdt Rechnung trigt. Das ist Macht.

9 Vgl. Gutschmidt, Rico: Einheit ohne Fundament, Eine Studie zum Reduktionsproblem
in der Physik, Frankfurt a/M: ontos, 2009. Freilich gibt es gerade mit Blick auf die Situation
in der modernen Physik auch Gegenpositionen, indem die These der Theorieunterbe-
stimmtheit mittels der Unterscheidung zwischen dem epistemischen und semantischen
Realismus relativiert wird; die Pluralitit der Weltbeschreibungen sei Indiz fiir die Unvoll-
standigkeit unseres Wissens. Vgl. Lyre, Holger: Epistemischer versus semantischer Realis-
mus, in: Halbig u. Suhm (Hg.): Was ist wirklich?, S.183-200.

100 Meillassoux’ Idee des Hyper-Chaos wird uns noch im Kapitel 3 beschiftigen.

330

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Macht liber die Interpretationen und die Macht als Interpretation

Die Macht uiber die Interpretationen und die Macht
als Interpretation

Das Machtargument hat unter den Realisten mehrfach Emporung aus-
gelost.l! Das ist, denke ich, ein weiteres Missverstandnis. Denn die
»Antirealisten< wie Nietzsche und Foucault wollen damit nicht das
Wissen durch Herrschaft ersetzen, als ob beide (und das ist haufig die
Vorstellung eines >Realisten<) feststiinden und eins als Instrument des
anderen missbraucht werden konnte. Dass Macht nicht blof§ Herrschaft
ist, dies sollte aus unseren historischen Exkursen klar werden. Die Macht
ist, darin wéren alle vier Denker sich einig, eine asymmetrische Kréfte-
konstellation aus vielfaltigen Lebensperspektiven, bei der, wie Nietzsche
es gezeigt hat, Selbstbetrug, Vergessenheit und Selbstiiberwindung eine
primére Rolle spielen und die darum - so sowohl Nietzsche als auch
Foucault und Luhmann - nichts Selbstverstandlich-Gegebenes darstellt.
Oder vielmehr: Diese Kriftekonstellation will selbstverstindlich und
neutral-gegeben aussehen und birgt dabei die eigene Kontingenz sowie
die Nicht-Indifferenz aller Beteiligten. Denn indem wir nach der Realitit
bzw. nach der Wahrheit iiber sie fragen, so das Argument, bringen wir
unsere Bediirfnisse, Sehnsiichte und Angste mit hinein, die ihrerseits
als wahr oder unwabhr, als real oder fantastisch beurteilt werden. Wir
versuchen dieses Chaos in Ordnung zu bringen, wir versuchen es unter
Kontrolle zu bringen und das heifit: die Realitdt so zu interpretieren, dass
sie dieser Aufgabe der Bewiltigung entgegenkommt. Wir wollen gewiss
die Realitdt erkennen, jedoch sie so erkennen, dass sie ein konsistentes,
neutrales und notwendiges Weltbild ergibt, um sie uns auf diese Weise
verfiigbar zu machen.

Hier mochte man fragen: Warum wollen die >Neurealisten< an der
Realitdt als solcher festhalten und den Interpretationen etwas Festes
entgegensetzen? Weshalb verlangen sie nach 6ffentlichen Kriterien und
Garantien? Eco macht daraus kein Geheimnis. Er will wissen, wie
man das Fieber bekdmpft, oder vielmehr: Er will Sicherheit, dass das
Bekdmpfen einer gewissen Krankheit nicht scheitern wird, wenn wir
gewisse Mittel einsetzen. Das ist es, was die wissenschaftliche Medizin
mit ihren Erkldrungen, ihren Vorhersagen und ihrer Statistik immer
anstrebt: Krankheiten zu bekdmpfen und die Gesundheit den Menschen
zu garantieren, wenn auch nur auf Zeit. Auch Eco fragt nach Realitit,

101 Vgl. die Ausfithrungen » Trugschluss Wissen-Macht« in: Ferraris: Was ist der Neue Rea-
lismus?, S. 54.

331

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 1. Was ist Realitat? »Realismus< versus »Antirealismus«

weil er das Risiko des Misslingens verringern méchte. Darum sieht er
sich gendtigt, den Kern der Realitit, das Sein, in dem zu sehen, was
unsere Interpretationen zuriickweist, was uns zum Misslingen verurteilt.
Das Sein ist folglich das, was sich den Versuchen, es unter Kontrolle
zu bringen, widersetzt. Es ist etwas, das sich uns als unverfiigbar zeigt,
durch die Erfahrung unserer Ohnmacht ihm gegeniiber. Folglich ist das,
was wir suchen, wenn wir nach dem »harten Kern des Seins« fragen,
die Macht iiber eine Situation, im Endeffekt iiber das Sein selbst, das
zwar unverfiigbar ist, aber einen gewissen Umgang mit sich zuldsst — den
Umgang, der zu unseren Zwecken fithren konnte. Wir versuchen das Sein
zu beherrschen. Darum fragen wir nach Realitét, darum wollen wir feste
Kriterien, was als real gelten soll.

Man merkt, wie die Macht und Ohnmacht im Umgang mit der Welt
auch bei den >Realisten< das Kriterium des Realen bestimmen, und zwar
in einem viel einfacheren Sinn als bei den kritisierten »Antirealisten< —
im Sinne der Kontrolle. Das hat das oben schon erwihnte No-Miracle-
Argument Putnams ebenso demonstriert: Der Erfolg der Wissenschaft
sei ein Beweis ihrer Richtigkeit bzw. davon, dass sie die Realitdt addquat
beschreibt. >Erfolg« meint dabei das technische Beherrschen mittels der
Vorhersagbarkeit. Er bedeutet das Verfiigbar-Machen, sei es in Form
funktionierender Flugzeuge oder der Bekdmpfung von Fieber. Das Feld
der Realitdt wird mit dem umrissen, was »>in unserer Macht steht«. Und
seine Grenzen sind die Grenzen >unserer Macht«.

Es sei noch einmal betont: Die Macht, die die >Postmodernenc
meinen, ist kein blofles Streben nach Herrschaft. Wenn es um das
Herrschen geht, dannist es nur im Sinne der dominierenden Denkmuster
zuverstehen, die festlegen, was als Realitat bzw. was als selbstverstiandlich
und unméglich anzusehen ist. Die Macht bestimmt die Horizontlinien
des Realitdtsfeldes. Dieses ist kein stabiler Raum, gefiillt mit neutralen,
unter sich gleichen Wahrheiten, sondern ein Kampfplatz. Aber es ist
kein Kampfum das Durchsetzen der eigenen Realitétsinterpretation zum
Zwecke der personlichen Herrschaft. Solch ein Durchsetzen ist nur ein
Extremfall. Es ist ein viel globalerer und dramatischerer Kampf — der
Kampf des Menschengeschlechts um die Annéiherung an die Horizontli-
nien der Realitiit.

Die Frage nach Realitdt bzw. nach dem »harten Kern des Seins«
wird gestellt, weil wir ein fiir allemal herausfinden wollen, was wir als
selbstverstandlich und was als unméglich zu verstehen haben. Und dies
wollen wir, um jede Interpretationsdnderung vorhersagen zu konnen.
Wir suchen damit die Macht iiber alle Realitdtsauslegungen, wir streben

332

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Macht liber die Interpretationen und die Macht als Interpretation

die grundsitzliche Verfiigbarkeit der Horizontlinien an. Aber indem
wir es tun, passiert etwas, das uns wesentlich unvorhersagbar ist, das
unserer Kontrolle entgeht. Den Horizontlinien kann man weder sich
néhern noch tiber sie verfiigen; die Linie des Selbstverstindlichen ebenso
wie die des Unméglichen verschiebt sich in dem Moment, wenn wir
glauben, wir haben sie bereits erreicht. Dieser Prozess ist jedoch nicht
fruchtlos, das Werk der Erkenntnis ist keine Sisyphusarbeit. Denn indem
wir von unseren scheinbar unsinnigen Versuchen nicht ablassen konnen,
an die Horizontlinien der Realitdt zu gelangen, tun wir etwas, das von
uns selbst als unmdoglich angesehen wurde: Wir verdndern die Realitit.
Das Unmogliche wird wahrscheinlich und das Selbstverstandliche wird
fraglich. Die Realitit zeigt sich als duflerst instabil. Und wir merken, dass
es unsere Tat ist, dass wir die Realitdt tatsdchlich verdndern kénnen,
mehr noch, dass wir es mit jedem Atemzug tun miissen, dass es in
unserer Macht steht, die Realitét zu gestalten und sie zu bestimmen, auch
wenn wir dabei immer wieder unsere Schwéche und unsere Ohnmacht
erfahren, auch wenn diese Macht samt ihren Grenzen uns selbst ein
Ritsel bleibt.

Hier darf man nicht unerwihnt lassen, dass die Macht in der
postmodernen Fassung keine ontologische Grof3e, sondern selbst eine
Auslegung ist, namlich eine Auslegung davon, wieso Interpretationen
sich durchsetzen konnen, und eine Vorhersage dafiir, dass sie sich
(moglicherweise) durchsetzen werden. Damit ist nichts iiber das Wesen
dieser Macht gesagt. Sie ist keine ontologische Begriindung fir die
Hirte einer Interpretation, fiir ihre Kraft oder das Maf ihrer Realitit,
sondern nur eine andere Bezeichnung desselben Rétsels, vor dem wir alle
stehen: Dass Interpretationen sich nicht gleich sind, dass sich unter ihnen
starkere und schwichere befinden und dass wir oftmals nicht wissen,
worin ihre Stirke oder ihre Schwiche liegt. Ich wiirde sogar sagen:
sMacht« ist der Name fiir die Situation, die durch unsere Machtlosigkeit
angesichts des undefinierbaren Unterschiedes zwischen einer starken
und einer schwachen Interpretation, und das heif’t, zwischen dem Mehr
und Weniger der Realitit, gekennzeichnet ist.!%2 Eine solche Bezeichnung
hat jedoch einen groflen Vorteil: Sie lasst uns diesen Unterschied als
bewegliche Differenz erkennen, ohne ihn zu leugnen; sie lasst uns
auch dem Befund Rechnung tragen, dass es mehr oder weniger reale

102 Vgl. z. B. die oben zitierte Stelle aus Abels Ausfithrungen zur Macht der Weltbilder, die
er als Geflecht von unseren »nicht weiter begriind- und erkldrbare[n] Grundiiberzeugun-
gen und Grundanschauungen« deutet. Die Letzteren seien »nicht hintergehbar« und
»nicht suspendierbar« (Abel: Zeichen der Wirklichkeit, S.137).

333

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 1. Was ist Realitat? »Realismus< versus »Antirealismus«

Interpretationen gibt, und folglich dass der Gegensatz des Realen und
Nicht-Realen kein bindrer, kein scharfer Gegensatz ist. Und dies nicht
nur, weil Macht sich als kleinere oder grofere Macht unterscheiden lasst,
nicht nur, weil solche Extreme wie Ohnmacht und Allmacht als ebenso
unerreichbare Horizontlinien erscheinen. Die Berufung auf Macht desta-
bilisiert das >Bild« der Realitdt, weil der Machtbegriff gerade fiir die
Moglichkeit steht, die Grenze zwischen dem Realen und Nicht-Realen zu
iberschreiten. Er steht dafiir, dass eine Interpretation in der Realitdt sich
durchgesetzt hat bzw. sich durchsetzen kann, d. h. fiir die grundsétzliche
Unbestandigkeit der Realitét, fiir ihre fortwahrende Bewegung zwischen
dem Selbstverstandlichen und dem Unméglichen.

Macht ist gewiss eine Interpretation - eine Auslegung der Realitit,
die von Interpretationen durchdrungen ist. Sie ldsst diese zu Tatsachen
werden, jedoch ohne den Unterschied zwischen Tatsache und Interpre-
tation zu missachten, aber auch ohne diesen als ewig und >hart< zu
akzeptieren. Wenn wir von der Macht einer Interpretation sprechen,
so fragen wir nicht mehr, ob gewisse Tatsachen auch jenseits unserer
Auslegungen real sind, sondern, ob diese oder jene Interpretation sich
im Vergleich mit den anderen und in der Abgrenzung zu ihnen in die
Tat umsetzen kann. Die Rede von Macht ldsst uns somit das >Feld« der
Realitdt in seiner Offenheit besser beschreiben. Denn der Machtbegriff
steht fiir die stindige Verschiebung der von Eco gesuchten Kriterien der
»Harte« von Realitit.

Die Bezeichnung >Macht« ist und bleibt eine Interpretation. Wie
jede Interpretation kann sie sich immer wieder als mehr oder weni-
ger michtig und somit als mehr oder weniger real erweisen. Unsere
Erkenntnis von Realitdt bekommt in ihr ihren Priifstein, der jedoch den
Forderungen der stindigen Uberpriifbarkeit wesentlich nicht entspricht.
Der Grund dafiir wurde bereits im Luhmann-Kapitel angesprochen:
Das, was in der Vergangenheit sich als méchtig erwies, bleibt fiir die
Zukunft ein blofles Versprechen. Wenn eine Interpretation sich in der
Vergangenheit als michtig gezeigt hat, garantiert ihr nichts, dass sie
sich in Zukunft nicht auflésen wird, so dass auch die Vergangenheit
sich im Lichte einer neuen Auslegung verandern muss. So macht das
Scheitern die vorherigen Erfolge zunichte; dagegen kann ein Erfolg
vorherige Misserfolge in die Vorstufen und Vorzeichen eines zukiinfti-
gen Sieges umdeuten. Die Vergangenheit kann nachtriglich gedndert
werden. Das haben wir mehrmals erlebt. Und nur wenn man solche
Veranderungen missbilligt, nennt man sie ideologisch. Wenn man ihnen
dagegen zustimmt, nennt man sie Aufdeckung der Wahrheit, z. B. die

334

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Macht liber die Interpretationen und die Macht als Interpretation

Aufklarung iiber das Mittelalter, iiber die jedoch ihrerseits sehr wohl
aufgekldrt werden konnte, oder die Entlarvung des kommunistischen
Systems, die, da sie nicht selten mit starken Vereinfachungen operiert,
durchaus weitere Umdeutungen hervorrufen kann. Unsere Ambitionen,
eine endgiiltige Wahrheit zu finden, sei es {iber die Vergangenheit oder die
Gegenwart, erweisen sich somit als gescheitert. Aber auch der Anspruch
aufein unendliches Uminterpretieren muss hier in eine Sackgasse fithren.
Denn die Bezeichnung >Macht« entlastet uns gewiss nicht davon, die
Grenze der Interpretierbarkeit ernst zu nehmen; sie kann nicht mit einer
blolen Berufung auf die offene Zukunft abgetan werden. Auch wenn
sie als solche nur auf Zeit gilt, so ist doch noch zu fragen, was einer
Interpretation ihre Macht fiir diese Zeit verleiht.!%?

Der Machtbegrift dient keiner Erkldrung, was die Grenzen der
Realitdt ausmacht. Aber er markiert die Grenze des Selbstverstandlichen
und des Unmoglichen, die Horizontlinien der Realitdt, und macht
sowohl ihre >Harte« als auch ihre Beweglichkeit deutlich. Sprechen wir
von Macht, wird die Verschiebung der Horizontlinien als ein schwer
errungener Sieg verstanden, der zwar nicht unmoglich ist, jedoch selten
vorkommt. Wenn man die Realitit mit dem Machtbegrift beschreibt,
bekennt man sich somit zu einer gewagten Realitétsinterpretation:
Nicht nur das Selbstverstandliche, auch der Nullpunkt der Realitit,
das Unmogliche, kann umgedeutet werden. Faktisch tut die Wissenschaft
nichts anderes. Sie versucht die Horizontlinien nicht nur im Denken zu
erreichen, sondern auch mit Technik und Medizin {iber sie hinauszuge-
hen. Die Horizontlinie des Selbstverstandlichen wird von ihr stindig
in Frage gestellt, aber ebenso die des Unmdglichen - bis wir seine
uniiberbietbare Grenze erreicht zu haben glauben, den Tod. Der Tod
steht fiir unsere vollkommene Ohnmacht, tiber das Unmégliche hinaus
weiterzugelangen, fiir einen Extremfall der Unverfiigbarkeit, die uns
wesentlich ungleichgiiltig ist, die wir mit immer neuen Interpretationen
zu beherrschen streben, wobei wir frither oder spéter scheitern miissen.
Wenn auch hier {iberhaupt eine Umdeutung moglich wire, wenn auch
der Tod als Zeichen des Lebens uminterpretiert werden konnte, miissten

103 Indem Nietzsche als Denker der Macht interpretiert wird, wird diese Frage bei ihm
erstaunlich tautologisch behandelt. Vgl. »[D]as einzige Kriterium fur die Wahrheit einer
Auslegung der Wirklichkeit besteht darin, ob und in welchem Maf3e sie sich gegen andere
Auslegungen durchzusetzen imstande ist. Jede Auslegung hat soviel Recht, wie sie Macht
hat.« (Miiller-Lauter: Nietzsches Lehre vom Willen zur Macht, S. 48) Die Frage, was die
Stirke dieser Macht bedeutet und wie sie sich von der Schwiche unterscheiden ldsst, wird
dabei nicht gestellt.

335

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 1. Was ist Realitat? »Realismus< versus »Antirealismus«

wir sagen, dass dies eine Macht ist, iiber die hinaus zu denken uns
Menschen nicht méglich ist - die Macht {iber das Unmaogliche, das
jeder Realitdt innewohnt, die Allmacht tiber alle Interpretationen und
alle Realitit.

Zusammenfassung

Wir haben die Frage Ecos folgenderweise umformuliert. Sie lautet nicht
mehr: Was ist der »harte[] Kern des Seins« bzw. was sind die Kriterien,
nach denen sich die Wahrheit der Aussagen offentlich priifen lasst und
die ihre Richtigkeit garantieren? Wenn Nietzsche in dem Punkt Recht
behilt, dass es keine von den Interpretationsgeflechten unabhingigen
Tatsachen gibt und der Unterschied zwischen einer Tatsache und einer
Interpretation nicht radikal ist, sondern die Grenze zwischen ihnen
immer wieder verschoben werden kann und tatsdchlich verschoben
wird, dann muss Ecos Frage neu gestellt werden: Was macht Interpreta-
tionen mehr oder weniger miachtig? Wie lasst sich die Kraft auffassen,
die sie zwischen zwei Extremen verschiebt — der Unméglichkeit und
der Selbstverstiandlichkeit? Diese Fragen sind auch angesichts Nietzsches
Perspektivismus bedeutsam und konnen nicht als leer und iiberholt
ibersprungen werden. Man tut es aus einem einzigen Grund: Es gibt auf
sie bis heute keine befriedigende Antwort.1%4

Die Realitit bleibt fiir uns ein Rétsel.!% Besonders trifft es fiir die
Grenze des Unmaoglichen zu, die das Reale von dem Nicht-Realen trennt.
Der Wunsch der >Realistenc, diese Grenze fiir alle Zeiten festzuhalten,

104 Streng genommen gibt es viele Antworten wie transzendental-pragmatische oder his-
torisch-hermeneutische. Dennoch kann die Frage damit keinesfalls als gelost eingestuft
werden. Aktualisiert wird sie allerdings, wie ich zu zeigen versuchte, in Diskussionen um
den Konstruktivismus. Die Heftigkeit der Letzteren zeigt, dass die Losung nicht in Sicht
ist. So beschreibt Latour diese Diskussionen als Kriege und schlagt eine Art Friedensver-
trag vor, womit klar wird, dass auch er (sowie die sogenannten Science and Technology
Studies) keine Losung hat, wie man gute von den schlechten bzw. starke und tragfihige
von den schwachen und hinfilligen Interpretationen unterscheiden sollte, was ihm aller-
dings durchaus bewusst ist. Vgl. Latour, Bruno: The Promises of Constructivism, in: Ihde,
Don a. Selinger, Even (ed.): Chasing Technoscience. Matrix for Materiality, Bloomington:
Indiana Univ. Press, 2003, S. 27-46.

105 Vgl. den Gedanken Abels, dass es kein Rétsel mehr gebe, und wenn doch, dann bestehe
es darin, »dafs die diese Welt ausmachenden Krifte-Relationen und Interpretationen in
ihren Vollziigen unerbittlich das sind, was und wie sie sind.« (Abel: Nietzsche, S.319).
Auflert sich somit, trotz alles Pathos des philosophischen Sieges iiber alle Verzweiflung an

336

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zusammenfassung

ist genauso perspektivlos wie das Negieren ihrer »Harte<, das diese den
»Antirealisten< vorwerfen. Unsere Bemiihungen, die Grenze als solche
aufzufassen, sind allerdings nichts anderes als ein Zeugnis dafiir, dass wir
sie weder begreifen noch von den Versuchen, sie zu erkennen, ablassen
kénnen. Das Problem der Interpretation bestdtigt so aufs Neue das
Schicksal der humanen Rationalitit, die schon Kant als verhangnisvoll
beschrieb: von den Fragen geplagt zu sein, die man nicht beantworten
kann. Der Streit der >Realisten< und »Antirealisten< demonstriert immer
wieder, dass wir uns damit nicht abfinden konnen, diesen uns néchsten
Unterschied zwischen dem Selbstverstandlichen und dem Unméglichen
nicht besser verstehen zu konnen. Und es wire genauso aussichtslos
dieses Nicht-Konnen hartnéckig zu leugnen, um die Realitat als festen
Boden jeglicher Interpretationen zu verteidigen, wie es sicherlich kurz-
sichtig ist, einer postmodernen Euphorie zu verfallen und iiber unser
Unvermogen dem Realitdtsproblem gegeniiber zu jubeln.

Vielleicht kann es eine allgemeine Losung dieses Problems nicht
geben. Der bewegliche Sinn der Realitat ldsst sich nicht allgemein
feststellen, sondern muss jeweils neu begriffen werden. Wir kommen
ihm jedoch néher, wenn wir nicht blofl von Interpretationen, aber auch
nicht von einer interpretationsfreien Realitit ausgehen, sondern von
Macht - von der Macht, eine Interpretation in die Realitit umzusetzen.
Eine solche Beschreibung des Ritsels vom Realen geht gewiss tiber
den schlichten Gegensatz von Interpretationen und Tatsachen hinaus.
Sie weist auf eine andere Unterscheidung hin - die von Macht und
Ohnmacht, welche jedoch selbst nur Extreme darstellen, zwischen denen
mehrere Abstufungen und Schattierungen denkbar sind.

Mit der Bezeichnung>Macht«<werden drei Aspekte des Problems der
Realitdt sichtbar. Zum einen steht Macht fiir die Beweglichkeit des Realen
zwischen zwei Polen — der Selbstverstandlichkeit des Tatséchlichen und
der Unméglichkeit von allen jenen Interpretationen, die aus der Realitit
ausgeschlossen zu sein scheinen, wobei diese Grenzen sich ebenso als
sich standig verschiebende Horizontlinien erweisen. Zum anderen ist die
Machtzuschreibung selbst eine Interpretation, die die Realitdt zwar auf
eine bestimmte Art und Weise darstellt, jedoch keinen Anspruch erheben
kann, dieser endgiiltig gleichgesetzt zu werden. Denn die Realitdt der
Macht steht selbst immer wieder in Frage. Das Fragwiirdige der Macht
besteht vor allem darin, dass sie sich in den Bereich des Méglichen und

der Wahrheit (vgl. S. 456), nicht unsere Ratlosigkeit angesichts der Frage, was die Kraft
dieser >Kréfte< ausmacht?

337

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel 1. Was ist Realitat? »Realismus< versus »Antirealismus«

des Zukiinftigen verschiebt, iiber den jedoch nach der Vergangenheit
geurteilt werden muss, sowie umgekehrt: Das Vergangene kann sich im
Lichte der Gegenwart neu bestimmen lassen. Wer die Realitét in Termini
der Macht beschreibt, muss folglich ihre Ungewissheit und grundlegende
Unsicherheit in Kauf nehmen.

Der dritte Aspekt wurde bis jetzt nur gelegentlich angesprochen, er
wird uns im Weiteren noch néher beschiftigen. Er betrifft die Subjektbe-
zogenheit der Machtverhiltnisse, die jedoch nicht als blofie Subjektivitit
(etwa im Gegensatz zur Objektivitdt) missverstanden werden darf. Denn
das Subjekt ist kein souveraner Inhaber der Macht, der tiber Interpreta-
tionen willkiirlich verfligt. Vielmehr ist es selbst Ergebnis einer komple-
xen Konstellation von Interpretationen, steht also mit ihnen in einem
verwickelten, oft undurchschaubaren Verhaltnis. Es sei noch einmal
betont, was oben gegen Missverstandnisse der >Realisten< gesagt wurde:
Erst durch eine Interpretation wird ein »Interpret< sichtbar; es ist ein
Produkt der Auseinandersetzung von Interpretationen. Nach Foucault
gewinnt sogar eine Interpretation an Stirke durch ihre Anonymitit.
Nichtsdestotrotz kann sie Subjekte produzieren, selbst die, die des Wider-
standes ihr gegeniiber fihig sind. Die Realitit, die von Interpretationen
durchdrungen ist, ist somit nicht subjektiv, aber subjektbezogen, d. h.
sie bringt das Subjektive stindig hervor. Allerdings genauso wie das
Objektive. Das heifit: Sie ist Bewegung, deren Nebeneftekt die Spaltung in
das Subjekt und das Objekt ist - eine vollig reale Teilung, die jedoch nicht
feststeht. Alle Vorwiirfe, dem beliebigen Subjektivismus anzuhédngen,
laufen darum ins Leere. Die Realitdt, die man als Geflecht der um die
Macht kampfenden Interpretationen begreift, ist nichts Willkiirliches,
auch wenn wir niemals auf ihren festen >Kern< kommen werden, der
unabhingig von allen >Interpreten< und ihren Praferenzen gelten wiirde,
sei es Menschen, Lebewesen oder selbst >tote« Gegenstinde. Aber sie liegt
uns auch nicht als eine fertige Ganzheit vor, das Gegeniiber vom Subjekt
und Objekt entsteht und vergeht - ein Verlauf, bei dem das Subjekt
sowohl seine Macht als auch seine Ohnmacht fortwéahrend erfahrt.
Darum ist er im néchsten Kapitel ndher zu untersuchen, in dem die Frage
nach dem Sinn und Motivation des Wissens gestellt wird.

Die Bezeichnung >Macht< konnte also als gewisser Wendepunkt in
der Realismus-Antirealismus-Debatte betrachtet werden sowie als ihre
Scheidelinie. Bemerkenswerterweise geht es nicht nur den >Antirealis-
tens, sondern auch den sie bekdmpfenden >Realisten< um die Macht,
freilich die Macht im schlichten Sinne der Kontrolle {iber jegliche Situa-
tion. Schon hier zeigt sich der Unterschied zwischen ihnen: Der Sinn der

338

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zusammenfassung

Machtsowie die Realitdt selbst werden bei den Denkern der Postmoderne
viel komplexer gedeutet als von ihren Kritikern. Und dennoch: Wenn
die sogenannten Realisten eine Tendenz zeigen, die Instabilitit und
Heterogenitit der Realitdt zu vernachléssigen, scheinen die sogenannten
Antirealisten ihre >Hirte< zu ignorieren. In diesem Zusammenhang
von der Macht zu sprechen, heifit jedoch, beides ernst zu nehmen -
sowohl die Unverfiigbarkeit und Selbststandigkeit der Realitét als auch
die Moglichkeiten iiber sie eventuell mit Interpretationen zu verfiigen.
Der Sinn der Macht und folglich auch der der Realitdt wird sich uns
6ffnen, nur wenn wir beides beachten - die Macht der Interpretationen
und ihre Ohnmacht, oder, wie diese in der Einfithrung im Anschluss
an Dilthey und Heidegger bezeichnet wurden: die Widerstandigkeit
und die Nachgiebigkeit, mit denen die Realitdt unseren Interpretationen
begegnet, sie in Frage stellt, durchbricht oder bestatigt. Eben diese Leit-
unterscheidung kann uns zum Ausgangspunkt dienen, um die Realitdt
selbst als Macht aufzufassen - als eine nicht-gleichgiiltige, asymmetrische
und kontingente Bewegung, die in einem komplexen Verhaltnis zur
Anonymitat und folglich auch zum Subjekt steht. So haben wir die Macht
anhand von vier historischen Exkursen bzw. vier Machtphilosophien
ausgelegt. Und dieses Vorverstdndnis soll uns im Folgenden helfen auf
den Sinn der Realitit als Macht in epistemologischer, ideologiekritischer
und theologischer Hinsicht zu kommen.

339

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

am 13.01.2026, 17:46:10.



https://doi.org/10.5771/9783495995822-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Die Nicht-Radikalität der Wahrheit: Nietzsches Umkehrung der Erkenntnis
	Der »harte Kern des Seins« oder das »Flussbett«
	Historische Beispiele
	Der Tod als Grenze der Interpretation
	Horizontlinien der Realität: unbeantwortete Fragen
	Die Macht über die Interpretationen und die Macht als Interpretation
	Zusammenfassung

