Glaube, Normen, Tatsachen? Historische Wahrheitsfragen
zwischen Theologie, Geschichte und Rechtswissenschaft

Malte Diicker

1. Wahrheit und Geschichte — Objektivititsgebote und Normativitit

Leopold von Ranke (1795-1886) gehort noch immer zu den Griindervétern
der modernen Geschichtswissenschaft, mit denen es sich schon in den
Einfithrungsveranstaltungen des Geschichtsstudiums auseinanderzusetzen
gilt. 1824 formulierte er in der Vorrede zu seinen berithmten ,Geschichten
der romanischen und germanischen Volker® den spiter fiir eine ganze
Forschungsdisziplin programmatisch aufgefassten und haufig zitierten An-
spruch: ,Man hat der Historie das Amt, die Vergangenheit zu richten, die
Mitwelt zum Nutzen zukiinftiger Jahre zu belehren, beigemessen: So hoher
Amter unterwindet sich gegenwirtiger Versuch nicht: Er will blof} sagen,
wie es eigentlich gewesen.

Das hier formulierte Objektivitdtsgebot hat Ranke nicht erfunden. Er
verweist mit seinem berithmten Zitat vielmehr auf den griechischen Ge-
schichtsschreiber Thukydides?, der schon bei der Beschreibung des Pelo-
ponnesischen Krieges und seiner Vorgeschichte darum bemiiht war, den
statsdchlichen® Ereignissen nachzuspiiren und nicht den erstbesten Erzah-
lungen auf den Leim zu gehen.? Dennoch hat sich unter Althistoriker:innen
die Einschétzung durchgesetzt, dass man den antiken Historiographen so
vorschnell nicht zum Kronzeugen der modernen Geschichtswissenschaft
erklaren sollte.* Der britische Historiker John H. Arnold vertrat in sei-
ner im Jahr 2000 erschienen ,Very short introduction® in die Geschichts-
wissenschaft die bemerkenswerte These, dass die Idee der ,Verteidigung

1 L von Ranke, Geschichte der romanischen und germanischen Volker von 1494-1535,
Erster Band (Georg Reimer 1824) V-VI.

2 Vgl RS Stroud, ,Wie es eigentlich gewesen“ and Thucydides 2.48.3 (1987) 115 Hermes
379.

3 Vgl A Tsakmatis, Von der Rhetorik zur Geschichtsschreibung. Das ,Methodenkapitel
des Thukydides (1,22, 1-3) (1998) 141 Rheinisches Museum fiir Philologie 239.

4 Vgl N Loraux, Thucydides is not a colleague (Original 1980) in J Marincola (Hrsg),
Greek and Roman Historiography (Oxford University Press 2011) 19.

263

am 17.01.2026, 15:28:15. —


https://doi.org/10.5771/9783748918899-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Malte Diicker

der Wahrheit“ in der Geschichtswissenschaft ihre Urspriinge in den Re-
ligionskonflikten der Frithen Neuzeit habe.> Protestantische und katholi-
sche Theologen zogen in den zahlreichen Streitschriften, die in der Zeit
der europdischen Konfessionalisierung erschienen sind, mit Vorliebe his-
torische Exempla zur Unterstiitzung ihrer theologischen Argumentation
heran, um die ,Wahrheit“ ihrer Glaubensaussagen zu beweisen.® Das histo-
rische Exemplum spielte fiir die theologische Debatte schon immer eine
nicht unwesentliche Rolle.” Doch der Bedeutungszuwachs von Ordnungs-
denken und Reinheitsvorstellungen in der Frithen Neuzeit lief3 auch die
Frage nach der ,Wahrheit” stetig an Bedeutung gewinnen.® Und diese Vor-
stellung, dass ,Wahrheit” ausgerechnet in der Vergangenheit zu finden wire,
ist eine Idee, die - so die These meines Textes — bis heute ihren Reiz nicht
eingebiif3t hat.

Die Frage nach der ,Wahrheit“ der Geschichte ist nimlich immer auch
eine normative, deren Bedeutung im Mittelalter und der Frithen Neuzeit
ganz wesentlich von der strukturell weltanschaulichen Verflechtung von
Theologie und Rechtsprechung bestimmt gewesen ist. Auch wenn im mo-
dernen Rechtsstaat Religion und Judikative voneinander getrennt sind, ist
es schon angesichts dieser historischen Verflechtung wichtig, theologische
und historische Wissenschaftsperspektiven ins interdisziplindre Gesprach
zu bringen, will man sich mit der Bedeutung von ,Wahrheitsargumenten®
in der Geschichtswissenschaft auseinandersetzen. Im folgenden Beitrag
mdochte ich daher aus meiner Perspektive als christlicher Theologe skizzie-
ren, wie die Frage nach der theologischen ,Wahrheit“ auch nach der Auf-
klarung weiterhin ganz mafigeblich von der Auseinandersetzung mit der
Vergangenheit bestimmt gewesen ist und fragen, welche Bedeutung ,,post-
moderne“ Perspektiven, die diesen Wahrheitsanspruch in Frage stellen, fiir
das theologische Arbeiten in der Gegenwart haben kdnnen. Bereichernd ist
dabei auch ein Blick in rechtsgeschichtliche Diskurse, die die Anfragen des
sogenannten ,linguistic turn“ - so scheint es mir zumindest — mit bemer-
kenswerter Offenheit rezipiert haben. Zunéchst aber zuriick zur Theologie:

5 JH Arnold, Geschichte. Eine kurze Einfithrung (Original 2000, Reclam 2001) 52.

ibid 52-53.

7 Etwa im sogenannten SInvestiturstreit®, vgl HW Goetz, Geschichte als Argument. His-
torische Beweisfithrung und Geschichtsbewusstsein in den Streitschriften des Investi-
turstreits (1987) 245 Historische Zeitschrift 31.

8 Vgl P Burschel, Die Erfindung der Reinheit. Die europiische frithe Neuzeit als Epoche,
in der die Reinheit als kultureller Code entstand (Wallstein 2014).

@)}

264

am 17.01.2026, 15:28:15. —


https://doi.org/10.5771/9783748918899-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Glaube, Normen, Tatsachen?

2. ,Historische Zufallswahrheiten® und ihre Bedeutung fiir die Theologie

Die Frage nach der ,Wahrheit® ist fiir das Christentum zweifellos nicht ganz
unerheblich. t{ é¢otv dA10e10.? — ,,Was ist Wahrheit?“. Mit dieser beriihmten
im Johannesevangelium (Joh 18, 38) tiberlieferten Frage reagiert der romi-
sche Statthalter Pontius Pilatus auf die Aussage des bereits verhafteten Jesus
von Nazareth, dieser sei auf die Welt gekommen, ,um die Wahrheit zu be-
zeugen“ (,,ivo poptupriow Tfj aAnBeia®, Joh 18, 37). Der johanneische Jesus
wiederholt damit einen Anspruch, den er vier Kapitel zuvor bereits erhoben
hatte: ,Ich bin der Weg und die Wahrheit und das Leben niemand kommt
zum Vater denn durch mich® (Joh 14,6). Die Definition der ,Wahrheit®
ist im Neuen Testament (wie so vieles) keineswegs eindeutig geklart und
beschiftigt seit jeher die exegetische und theologische Forschung. Diese
Debatten kénnen im Folgenden nicht in der gebotenen Komplexitdt dar-
gestellt werden, zumal theologische Auseinandersetzungen um die ,Wahr-
heitsfrage® freilich nicht losgelost von philosophischen Wahrheitstheorien
betrachtet werden konnen.’ Festgehalten werden kann allerdings, dass
~Wahrheit im theologischen Sinn natiirlich eine normative Dimension,
dariiber hinaus aber auch eine heilsgeschichtliche, in der johanneischen
Theologie gar christologische Dimension zukommt.

Von dieser theologischen Perspektive hat sich die moderne Geschichts-
wissenschaft in Folge der européischen Aufklirung zunehmend verabschie-
den wollen. Die Auseinandersetzung mit der Geschichte behalt zwar theo-
logisch weiterhin eine zentrale Bedeutung, sie tritt nun allerdings nicht
als Anwiltin, sondern vielmehr als Kritikerin der Theologie in Erschei-
nung. Im 18. Jahrhundert wurde die historische Plausibilitdt der biblischen
Uberlieferung namlich zunehmend in Frage gestellt. Als berithmtestes
Beispiel ist hier zweifellos auf den Aufklarungsphilosophen und Drama-
tiker Gotthold Ephraim Lessing (1729-1781) zu verweisen, der in den
1770er Jahren mit der Verdffentlichung der ,Fragmente eines Unbekann-
ten“ den sogenannten ,Fragmentenstreit” — eine der grofiten Kontroversen
zwischen lutherischer Amtstheologie und Aufkldrungsphilosophie - auslés-

9 Vgl. dazu IU Dalferth und U Stoellger, Wahrheit, Glaube und Theologie. Zur theo-
logischen Rezeption zeitgendssischer wahrheitstheoretischer Diskussionen (2001) 66
Theologische Rundschau 36; grundlegend auch: W Pannenberg, Was ist Wahrheit
(1962), in W Pannenberg, Grundfragen systematischer Theologie. Gesammelte Aufsat-
ze, 1. Band (3. Aufl, Vandenhoek & Ruprecht 1979) 202.

265

am 17.01.2026, 15:28:15. —


https://doi.org/10.5771/9783748918899-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Malte Diicker

te.l® Die auf den Hamburger Gymnasialprofessor Hermann Samuel Reima-
rus (1694-1768)" zuriickgehenden Texte verwiesen auf zahlreiche innere
Widerspriichlichkeiten der biblischen Textiiberlieferung und kritisierten —
ahnlich wie die Schriften des schottischen Aufklarers David Hume (1711-
1776) — den biblischen Wunderglauben.!?

Lessing selbst ging in seiner Kritik sogar noch weiter. Als der lutheri-
sche Theologe und in Hannover titige Lyzeumsdirektor Johann Daniel
Schumann (1714-1787) mit der Schrift ,Ueber die Evidenz der Beweise fiir
die christliche Religion® das zweite Fragment des Reimarus zu widerlegen
versuchte, verdffentlichte der Wolfenbiitteler Bibliothekar seine berithmte
Replik mit dem Titel ,Ueber den Beweis des Geistes und der Kraft“?.
Lessing wandte sich darin ganz grundsitzlich gegen die Auffassung, die
Theologie konne die Richtigkeit ihrer Aussagen mit Verweis auf die bibli-
schen Erzdhlungen belegen. Als Mensch des 18. Jahrhunderts, ,in welchem
es keine Wunder mehr gebe,* konne man nicht so ohne weiteres an
Wunder glauben, nur weil dariiber in Jahrhunderte alten Texten berichtet
werde. Vor den eigenen Augen geschehene Wunder kénnten nach Lessing
durchaus ,unmittelbar” wirken.!> ,Die Nachrichten von erfiillten Weissa-
gungen und Wundern® miissten aber ,durch ein Medium® wirken und ver-
l6ren dabei reichlich Uberzeugungskraft.!® Mit der ,historische Wahrheit*
werde es schwieriger, je linger eine Sache vergangen ist und selbst das,
was ,bei glaubwuerdigen Geschichtsschreibern” zu lesen sei, konne doch
niemals ,,;s0 gewifl“ sein, wie das, was man selbst augenscheinlich erfahre.8
Lessing zieht daher sein berithmtes Fazit: ,zufaellige Geschichtswahrheiten

10 Zu Lessings Kritik am Christentum vgl H Kerber, Die Aufkldrung der Aufkldrung.
Lessing und die Herausforderung des Christentums (Wallstein Verlag 2021).

11 Vgl. M Mulzer, Art ,Reimarus, Hermann Samuel WiBiLex - Das wissenschaftliche
Bibellexikon im Internet, https://bibelwissenschaft.de/stichwort/36322/ (abgerufen
am 1.9.2023).

12 Vgl JA Steiger, Hermann Samuel Reimarus und die Wunderkritik im aufgeklarten
Zeitalter (2006) 26 Auskunft. Zeitschrift fir Bibliothek, Archiv und Information in
Norddeutschland 203.

13 GE Lessing, Ueber den Beweis des Geistes und der Kraft. An den Director Schu-
mann, zu Hannover (Braunschweig 1777), https://mdz-nbn-resolving.de/details:bsbl
0927792 (abgerufen am 1.9.23).

14 ibid 6.

15 ibid 7.

16 ibid.

17 ibid 8.

18 ibid.

266

am 17.01.2026, 15:28:15. —


https://bibelwissenschaft.de/stichwort/36322
https://mdz-nbn-resolving.de/details:bsb10927792
https://mdz-nbn-resolving.de/details:bsb10927792
https://doi.org/10.5771/9783748918899-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://bibelwissenschaft.de/stichwort/36322
https://mdz-nbn-resolving.de/details:bsb10927792
https://mdz-nbn-resolving.de/details:bsb10927792

Glaube, Normen, Tatsachen?

koennen der Beweis von nothwendigen Vernunftswahrheiten nie werden."
Wichtig ist festzuhalten, dass der beriihmte Dramatiker damit die prinzipi-
elle Existenz theologischer und historischer Wahrheiten nicht negierte. Die
yhistorische Wahrheit® ist aber gewissermafien hochgradig fliichtig und es
miisse daher stets abgewogen werden, ob aus den historischen Berichten
tiberhaupt gegenwirtige Schliisse gezogen werden konnen. Selbst bei einer
historisch kaum angezweifelten Person wie Alexander dem Grofien konne
man sich nie ganz sicher sein, ob nicht auch dessen behauptete Existenz
- letztlich wie die der homerischen Helden Trojas — nur auf ein ,,Gedicht®
zurlickzufithren sei.? Zur Begriindung von etwas so Gewichtigem wie
ewig giiltigen ,Vernunftwahrheiten® eigne sich die Geschichte deshalb nicht.
Wie der ,garstige breite Graben?!, der Geschichte und Gegenwart trennt,
theologisch ,iibersprungen® werden kann, ist fiir Lessing letztlich eine
Glaubensfrage.

Man konnte nun annehmen, dass in der Tradition Lessings die Beschif-
tigung der Theologie mit ,historischen Wahrheiten® eigentlich zu verab-
schieden wire. Trotz der oder gerade im Anschluss an die Kritik Lessings
entwickelte sich in der evangelischen Theologie aber eine Auslegungstra-
dition, die fur den landeskirchlichen Protestantismus in Deutschland bis
heute eine nahezu identitatsstiftende Funktion einnimmt.?? Die ,historisch-
kritische Exegese® versucht ganz explizit mit Methoden der modernen
Geschichtswissenschaft und der Philologie, die Bibel quellenkritisch zu
untersuchen und gewissermaflen die ,Iexte hinter den Texten“ zu rekon-
struieren.?* Theologen wie Johann Gottfried Eichhorn (1752-1827) suchten
in dieser Tradition nach einer Art ,Urevangelium’, in dem die urspriingli-
che Wahrheit des Christentums zum Vorschein kommen sollte.>* Getragen
wurde diese Forschung von der Annahme, dass in den biblischen Texten
auftretende Widerspriichlichkeiten vor allem einer spdteren Verfalschung

19 ibid 9.

20 ibid 11.

21 ibid 13.

22 S Vollenweider, Die historisch-kritische Methode — Erfolgsmodell mit Schattenseiten:
Uberlegungen im Anschluss an Gerhard Ebeling (2017) 114.3 Zeitschrift fiir Theolo-
gie und Kirche 243, 249.

23 Zur Geschichte der historisch-kritischen Exegese vgl S Alkier, Neues Testament (Narr
Francke Attempto 2010) 113-139.

24 Vgl M Munzer, Art ,Eichhorn, Johann Gottfried, WiBiLex — Das wissenschaftliche
Bibellexikon im Internet, https://bibelwissenschaft.de/stichwort/16980/ (abgerufen
am 1.9.2023).

267

am 17.01.2026, 15:28:15. —


https://bibelwissenschaft.de/stichwort/16980
https://doi.org/10.5771/9783748918899-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://bibelwissenschaft.de/stichwort/16980

Malte Diicker

durch Redaktoren geschuldet sei. Die Suche nach dem ,historischen Leben
Jesu® erfreut sich in der Theologie des 19. Jahrhunderts einer so grofien
Beliebtheit, dass der ,garstige Graben® dabei fast ebenso in Vergessenheit
geriet wie die Tatsache, dass viele der historistischen Rekonstruktionsver-
suche angeblicher ,authentischer Jesus-Worte® auf historisch sehr wackeli-
gen Vorannahmen beruhten. Noch 1965 meinte der lutherische Theologe
Joachim Jeremias (1900-1979) in seiner viel beachteten Arbeit iber ,Die
Gleichnisse Jesu“ in der Tradition Adolf Jiilichers (1857-1938) aus der
textlichen Uberlieferung der biblischen Texte ,von der Urkirche zu Jesus
zuriick“? den ,urspriinglichen Klang® der Gleichnistexte ohne verfalschen-
de ,Ausschmiickungen“?® rekonstruieren zu kénnen. Nicht immer explizit
formuliert, ist das diesen Versuchen implizite theologische Programm,
mit den vermeintlich ,authentischen® historischen Worten Jesu eine auch
theologisch bedeutsame ,Vernunftwahrheit® mit den prazisen Methoden
einer aufgeklarten Textwissenschaft herauszudestillieren. Das methodische
Instrumentarium des Ranke’schen Historismus verfiihrte auch die Theolo-
gie dazu, den ,,Sprung iiber den Graben der Geschichte® zu wagen, in der
durchaus romantisierenden Hoffnung, dort Klarheit, Ordnung und Wahr-
heit - frei von den theologischen Kontaminationen der Kirchengeschichte
- zu finden. Eine (lang vergangene) ,Urgeschichte” wird hier zur Projekti-
onsflache fiir die normative Wahrheitssuche in der Gegenwart.

Diese Fixierung auf die Geschichte ist innerhalb der Theologie des
20. Jahrhunderts immer mal wieder in die Kritik geraten. Bei dem Ver-
such, ,herauszufinden, wie es eigentlich gewesen® sei, habe die Exegese
gewissermaflen ihre spezifisch theologische Dimension verloren. Insbeson-
dere Karl Barth (1886-1968) - einer der einflussreichsten protestantischen
Theologen des 20. Jahrhunderts - und die von ihm mafigeblich mitgepragte
sogenannte ,,Dialektische Theologie wandte sich nach dem Ersten Welt-
krieg gegen die liberalprotestantische Dominanz des Historismus, da dieser
die theologische Wahrheit der biblischen Offenbarung relativiere und die
Wahrheit damit der Beliebigkeit anheimfallen lasse. Methodisch blieb aber
auch Barth der historisch-kritischen Herangehensweise treu.?” Im Vorwort
zur zweiten Auflage seines beriihmten, programmatischen Textes iiber den
neutestamentlichen Romerbrief von 1919/1922 forderte er, die historisch-

25 ] Jeremias, Die Gleichnisse Jesu (Evangelische Verlagsanstalt 1965) 19.

26 ibid 23.

27 Vgl auch M Weinrich, Karl Barth. Leben - Werk - Wirkung (Vandenhoeck & Ru-
precht 2019) 168-176.

268

am 17.01.2026, 15:28:15. —


https://doi.org/10.5771/9783748918899-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Glaube, Normen, Tatsachen?

kritische Methode miisse ,kritischer“?® werden in dem Sinne, dass das
exegetische Arbeiten sich nicht auf eine distanziert-analytische, historische
Perspektive beschrinken diirfe, sondern nach einer ,eigentlichen® theolo-
gisch Aussage zu suchen habe.?® Dass aber die historische und die gegen-
wirtige theologische ,Wahrheit“ eines Bibeltextes nicht einfach gleichzuset-
zen seien, kritisierte schliefilich Barths theologischer Zeitgenosse Rudolf
Bultmann (1884-1976)3° und machte damit den altbekannten ,Graben®
wieder zum Thema. Bultmann erlangte insbesondere durch seine - zur Zeit
der Veréffentlichung kirchlich aulerordentlich umstrittene — Forderung
der ,Entmythologisierung® der biblischen Texte grofle Beriihmtheit.’! Er
ist noch einmal deutlich skeptischer, was die Wundergeschichten der Bibel
betrifft als der Aufklarer Lessing gut anderthalb Jahrhunderte vor ihm.
»>Mythische Rede“ sei ,fiir den Menschen von heute unglaubhaft.> Man
konne nicht ,elektrisches Licht und Radioapparat benutzen und ,gleich-
zeitig an die Geister- und Wunderwelt des Neuen Testaments glauben.
Bultmann vertritt aber kein klassisch liberal-theologisches Programm, das
vor allem den historischen, ethischen Kern der biblischen Erzahlungen
freizulegen versucht. Er ist doch so sehr christlicher Theologe, dass es ihm
vor allem um die ,Verkiindigung® (gr. ,x7jpvypa) von Jesus Christus als
Heilsbotschaft geht. Der verkiindigte, ,kerygmatische Christus steht also
im Zentrum des Interesses und nicht die historische Figur. Aufgabe der
Theologie sei es, die theologische ,Wahrheit des Kerygmas als Kerygma fiir
den nicht mythologisch denkenden Menschen aufzudecken** Maf3geblich
durch die Philosophie seines Marburger Kollegen Martin Heidegger (1889-

28 K Barth, Der Romerbrief. Zweite Fassung — 1922 (Karl Barth, Gesamtausgabe, Bd 47/
Abt I, C van der Kooi und K Tolstaja (Hrsg), Theologischer Verlag Ziirich 2010) 14.

29 Weinrich (Fn 27) 169.

30 Vgl dazu ausfiihrlicher K Schmid, Sind die Historisch-Kritischen kritischer gewor-
den? Uberlegungen zu Stellung und Potential der Bibelwissenschaften (2011), Zurich
Open Repository and Archive, https://doi.org/10.5167/uzh-68230 (Stand: 1.9.2023).
Druckfassung: K Schmid, Sind die Historisch-Kritischen kritischer geworden? Uber-
legungen zu Stellung und Potential der Bibelwissenschaften (2011) 25 Jahrbuch fiir
biblische Theologie 63.

31 R Bultmann, Neues Testament und Mythologie. Das Problem der Entmythologisie-
rung der neutestamentlichen Verkiindigung (96 Beitrdge zur Evangelischen Theolo-
gie, Nachdruck der 1941 erschienenen Fassung, G Ebeling (Hrsg), Chr Kaiser Verlag
1985).

32 ibid 14.

33 ibid 16.

34 ibid 28.

269

am 17.01.2026, 15:28:15. —


https://doi.org/10.5167/uzh-68230
https://doi.org/10.5771/9783748918899-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.5167/uzh-68230

Malte Diicker

1976) beeinflusst pladierte Bultmann daher fiir die ,existenziale Interpreta-
tion der mythologischen Begrifflichkeiten*®. Fiir seine Thesen wurde er
zeitgenossisch stark angefeindet, war fiir die Evangelische Theologie nach
dem Zweiten Weltkrieg aber enorm einflussreich und wird noch heute
diskutiert.?® Auch wenn Bultmann mit seiner Absage an die Konzentration
auf den ,historischen Jesus® die Tir fur die Debatte um das Verhaltnis
von historischer und theologischer ,Wahrheit* durchaus 6ffnete, blieb er als
wichtiger Vertreter des historisch-kritischen Exegese®” dieser Methode doch
zeitlebens verbunden. Die Suche nach theologischer ,Wahrheit® war also
bis weit ins 20. Jahrhundert hinein ganz mafigeblich mit der Idee der hi-
storischen Rekonstruktion verkniipft, wenngleich Theologen wie etwa Ru-
dolf Bultmann den Sprung iiber Lessings ,,Graben® der Geschichte nur im
Kontext existenzieller Glaubensfragen fiir méglich hielten und nicht etwa
als Beweisziel theologischer Wissenschaft verstanden. Erst seit den 1970er
Jahren hat sich die methodische Diskussion in den Bibelwissenschaften
erweitert und auch die Suche nach Alternativen zum althergebrachten his-
torisch-kritischen Instrumentarium begonnen.

Um dies zu verstehen, scheint erneut ein fachlicher Perspektivwechsel
hilfreich. Nicht ganz unschuldig an der Neuausrichtung der Bibelwissen-
schaften sind ndmlich wissenschaftstheoretische Entwicklungen, die vor
allem auch die historischen Wissenschaften in der zweiten Halfte des 20.
Jahrhunderts zunehmend vor methodische Herausforderungen stellten.

3. Dichtung und Wahrheit: Geschichtstheorie und die Postmoderne

Gegen Rankes klassisches Objektivitdtsdiktum wurden vor allem jene phi-
losophischen Uberlegungen und Texttheorien ins Felde gefiihrt, die Jean-
Francois Lyotard 1979 unter dem bis heute schillernden Begriff ,Postmo-

35 ibid.

36 Vgl U Schnelle, Der Sinn des Mythos in Theologie und Hermeneutik (Evangelische
Verlagsanstalt 2023) 50-57.

37 Vgl Insbesondere R Bultmann, Die Geschichte der synoptischen Tradition (Vanden-
hoeck & Ruprecht 1921).

38 Vgl etwa S Alkier, Wunder und Wirklichkeit in den Briefen des Apostels Paulus.
Ein Beitrag zu einem Wunderverstandnis jenseits von Entmythologisierung und Re-
historisierung (Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament 134, Mohr
Siebeck 2001).

270

am 17.01.2026, 15:28:15. —


https://doi.org/10.5771/9783748918899-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Glaube, Normen, Tatsachen?

derne® subsumierte.* Die neuen, sich meist als ,kulturwissenschaftlich
verstehenden Forschungsperspektiven haben auch die Frage nach der
~Wahrheit“ aller historischen Disziplinen neu aufgeworfen. Die einstmals
so gewisse Trennung zwischen (literarischer) ,Dichtung® und historischer
~Wahrheit®, die sich bis in die antike Poetik des Aristoteles oder in die
Schriften Lukians von Samosata zuriickverfolgen lasst, wurde von Theoreti-
kern wie Roland Barthes (1915-1980), Michel Foucault (1926-1984), Julia
Kristeva (*1941) oder Hayden White (1928-2018) fiir unzureichend erklért.
Im Zuge des sogenannten ,linguistic turn“ betonte man stattdessen die
Bedeutung der Sprache fiir die Weltwahrnehmung aller Art. Zeichentheo-
rie und Semiotik wurden zu Kronzeugen der neuen Kulturwissenschaften,
deren Einflusssphire bis in die ,klassischen® Geisteswissenschaften hinein-
reichte und dort zunehmend als Bedrohung interpretiert worden ist.
Erhellend ist in diesem Zusammenhang ein Blick in einen Sammelband,
der zur Jahrtausendwende vom langjahrigen Direktor des damaligen Max-
Planck-Instituts fiir europdische Rechtsgeschichte Dieter Simon (*1935) und
mit seinem Schiiler Rainer Maria Kiesow (*1963) zum ,Grundlagenstreit
in der Geschichtswissenschaft“? herausgegeben wurde. Darin sind mit
Beitragen von Egon Flaig (*1949), Hans-Ulrich Wehler (1931-2014) und
Hayden White wichtige Antipoden der damaligen Debatte versammelt,
deren Grundkonflikt schon in der von Kiesow verfassten Einleitung mit
grofler Formulierfreude beschrieben wird. Kiesow verweist auf die antiken
Urspriinge der Historiographie, der die Kunst als ,Hebamme“! gedient
habe, zugleich aber auch auf ihre Konstitution als akademische Wissen-
schaft an der Universitit des 19. Jahrhunderts, die ganz maf3geblich vom
Quellenpositivismus des Historismus gepragt wurde. Man konne die Ge-
schichtswissenschaft aus diesem Kontext heraus gewissermaflen als ,wahr-
heitssiichtig“? verstehen, doch bei aller disziplinierter, am Ideal (freilich
unerreichbarer) Objektivitdt orientierter Forschungsarbeit, habe man sich
doch einzugestehen, dass die pluralen Deutungsangebote der Gegenwart
Geschichte als gegenwirtige Erinnerung auch jenseits des Wissenschafts-
betriebs in zahlreichen — mal mehr, mal weniger fiktionalen, teils popkul-

39 JF Lyotard, La condition postmoderne (Editions de Minuit 1979).

40 RM Kiesow und D Simon (Hrsg), Auf der Suche nach der verlorenen Wahrheit. Zum
Grundlagenstreit in der Geschichtswissenschaft (Campus 2000).

41 RM Kiesow, Auf der Suche nach der verlorenen Wahrheit. Eine Vorbemerkung, in
RM Kiesow und D Simon (Hrsg), Auf der Suche nach der verlorenen Wahrheit. Zum
Grundlagenstreit in der Geschichtswissenschaft (Campus 2000) 7, 8.

42 ibid 11.

271

am 17.01.2026, 15:28:15. —


https://doi.org/10.5771/9783748918899-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Malte Diicker

turellen - Erzéhlungsangeboten fortwahrend ,neu schaffen: ,In dieser
Gegenwart entkommen die Historiker der Kunst und der Poesie nicht.“43
Auch in den einzelnen Aufsitzen des Bandes wird mit scharfen Argu-
menten gefochten, die zuweilen die Polemik nicht scheuen. Zwar darf Hay-
den White mit Verweis auf Roland Barthes und Jacques Derrida ein wei-
teres lesenswertes Pladoyer fiir die dsthetischen Méglichkeiten moderner
Literatur als angemessene Ausdrucksform historischer ,Wahrheiten veréf-
fentlichen,** zugleich gibt es aus der etablierten Historikerzunft Deutsch-
lands aber auch reichlich Gegenwind. Insbesondere Hans-Ulrich Wehler
nahm als Angehoriger der ,Bielefelder Schule® in seinem Beitrag kein Blatt
vor den Mund. Der berithmte Historiker wandte sich vordergriindig zwar
vor allem gegen einen im selben Band abgedruckten Beitrag von Hans Die-
ter Kittsteiner, er holte aber auch zum Schlag gegen poststrukturalistische
Tendenzen in der Geschichtswissenschaft insgesamt aus, die er mit dem
Schlagwort ,neuere Kulturgeschichte umschreibt. Dieser fehle es namlich
massiv an methodischer Professionalisierung, bei gleichzeitiger Unféhig-
keit sachliche Kritik anzunehmen.*> Wie mit diesem Sachlichkeitsanspruch
Wehlers die darauf folgende Polemik gegen die neueren Geschichtstheorien
vereinbar sein kann, vermag ich nicht zu erklaren (etwa Michel Foucault
wird in der sich anschlieffenden Wehler’schen Schimpftirade als ,intellek-
tuell unredlicher, von jeder Kenntnis der Hermeneutik unbeleckter, krypto-
normativistischer ,Rattenfanger* fiir die postmoderne Verwilderung“¢ be-
zeichnet). Bei naherem Hinsehen wird dann aber doch deutlich, dass Weh-
ler vor allem eine Debattenkultur kritisiert, die den ,,Monotheismus einer
einzigen Geschichtsphilosophie*!” vertrete; methodische Vielfalt sei der
Geschichtswissenschaft grundsatzlich ja durchaus zutréglich. ,Theoretische
Mingel“ attestiert auch Egon Flaig den neuen Ansétzen, die vor allem vom
Dekonstruktivismus beeinflusst seien. Dieser leugne in seiner Fokussierung

43 ibid 10.

44 H White, Historische Modellierung (emplotment) und das Problem der Wahrheit, in
RM Kiesow und D Simon (Hrsg), Auf der Suche nach der verlorenen Wahrheit. Zum
Grundlagenstreit in der Geschichtswissenschaft (Campus 2000) 142, 160-167.

45 HU Wehler, Die Hybris der Geschichtsphilosophie, in RM Kiesow und D Simon
(Hrsg), Auf der Suche nach der verlorenen Wahrheit. Zum Grundlagenstreit in der
Geschichtswissenschaft (Campus 2000) 120.

46 ibid.

47 ibid 123.

272

am 17.01.2026, 15:28:15. —


https://doi.org/10.5771/9783748918899-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Glaube, Normen, Tatsachen?

auf Sprache die ,objektive Realitdt*® was fiir die Geschichtswissenschaft
fatal sei: ,Wenn ein Historiker konstruiert, dann verweisen seine Konstruk-
tionen auf vergangene Wirklichkeit, die nicht auf Sprache zu reduzieren
ist:“4? Diese Wirklichkeit werde in den poststrukturalistischen Ansétzen
einer ,uneingeschrankte[n] Willkiir beim Interpretieren? preisgegeben,
wodurch die Wissenschaftlichkeit der Geschichtsbetrachtung ,liquidiert!
werde. Unter der Inanspruchnahme von Pierre Bourdieu geht Flaig statt-
dessen davon aus, dass nicht die Sprache die Wirklichkeit konstituiere,
sondern umgekehrt die sozialen Beziehung die Sprache {iberhaupt erst ge-
stalten.> Der ,linguistic turn® sei gewissermaflen der Betriebsblindheit von
Literaturwissenschaftlerinnen und Literaturwissenschaftlern anzulasten.>
Echte Geschichte jedenfalls bediirfe ,kompromifilos universalistische[r]
Anspriiche und Standards*

Man mochte fragen - wieso eigentlich? Nun zeigen sich Wehler und
Flaig durchaus offen fiir Methodendebatten und ihr Insistieren auf die
reflektiert-konstruierende Anniherung an das Ideal der ,historischen Wirk-
lichkeit® ist nach mehr als 20 Jahren durch die neu entbrannten Debatten
um ,Fake News“ und die diskursive Abkopplung von Teilen der Gesell-
schaft in den Filterblasen der Sozialen Medien vielleicht aktueller denn je.
Trotzdem sollten die Argumente der Gegenseite nicht leichtfertig tibergan-
gen werden. Fiir den Auflenstehenden bemerkenswert ist, dass die Debatte
um den Konstruktionscharakter der Geschichte nicht allein in den post-
strukturalistischen Kulturwissenschaften gefithrt wurde, sondern gerade
auch in Grundlagentexten der Rechtsgeschichte eine wichtige Rolle spielt.
So veroffentlichte der Rechtswissenschaftler Michael Stolleis (1941-2021),
ebenfalls langjahriger Direktor am MPI in Frankfurt, im Jahr 1997 einen
zuvor in Wiirzburg gehaltenen Vortrag unter dem Titel ,Rechtsgeschichte
als Kunstprodukt®> In diesem setzte sich Stolleis intensiv mit dem Fol-

48 E Flaig, Kinderkrankheiten der Neuen Kulturgeschichte, in RM Kiesow und D Simon
(Hrsg), Auf der Suche nach der verlorenen Wahrheit. Zum Grundlagenstreit in der
Geschichtswissenschaft (Campus 2000) 26, 37.

49 ibid 38.

50 ibid.

51 ibid 39.

52 ibid 41.

53 ibid.

54 ibid 47.

55 M Stolleis, Rechtsgeschichte als Kunstprodukt. Zur Entbehrlichkeit von -Begriff- und
-Tatsache- (Wiirzburger Vortrage zur Rechtsphilosophie, Rechtstheorie und Rechts-
soziologie 22, Nomos 1997).

273

am 17.01.2026, 15:28:15. —


https://doi.org/10.5771/9783748918899-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Malte Diicker

gen der neuen Theoriediskussion fiir die Rechtswissenschaft auseinander.
Den poststrukturalistischen Ansitzen wird insofern rechtgegeben, dass eine
trennscharfe Differenzierung von Geschichtsschreibung und fiktionaler
Dichtung nicht aufrecht zu erhalten sei:

~Wenn Geschichte als gesellschaftliche Konstruktion vergangener Wirk-
lichkeit nur durch Sprache verstandlich, ja wenn sie durch Sprache erst
wirklich geschaffen wird, dann muf auch die Grenze zwischen Historio-
graphie und Fiktion unscharf werden. Historiker und Dichter schépfen
aus dem Brunnen der Erinnerung und beide formen aus diesem Material
mit dem Medium der Sprache einen imaginativen Text.>

Fiir die rechtsgeschichtliche Arbeit benennt Stolleis deshalb methodische
Folgen, die besonders die begriffsgeschichtliche Forschung und die Kon-
zepte ,Begrift“ und ,Tatsache® betreffen. Beide seien ndmlich immer auch
sprachlich konstruiert und gerade juristische Begriffe haufig durch politi-
sche Kontexte geprigt und damit hiufig ,Kampf- und Tedenzbegriffe* mit
einer Semantik ,voller Interessen“®’. Bemerkenswert ist, dass der Autor
die kulturwissenschaftlichen Anfragen an die Geschichtswissenschaft nicht
als destruktive Angriffe versteht, sondern als hilfreiche Anregungen, die
die (Rechts-)Geschichte vor einer gewissen fachlichen Hybris bewahren
konnen. Die ,Verunsicherung8, die das Fach ergriffen habe, hilt er fiir
produktiv, um etwa gerade in der Rechtsgeschichte das Missverstindnis
zu vermeiden, ,es gebe oberhalb der Quellentexte eine iiberhistorische
sprachliche Ebene, der die sprachlichen Befunde zugeordnet werden kénn-
ten.®® Das Konzept der ,Tatsache® mochte Stolleis zwar nicht ganzlich
aufgeben, es miisse allerdings immer damit gerechnet werden, dass sich
eine solche ,Tatsache® durch weitere Forschung als ,,Fiktion® herausstelle.®
Diese Erkenntnisse mahnten die Geschichtswissenschaft einerseits zur Be-
scheidenheit,®! andererseits erweiterten sie die methodische und inhaltliche
Schwerpunktsetzung der Geschichtswissenschaft enorm, da schlief3lich ,die
Welt der Zeichen auch alle Lebensvorgénge® betreffe.®?

56 ibid 15.
57 ibid 26.
58 ibid 28.
59 ibid 27.
60 ibid 28.
61 ibid.

62 ibid 29.

274

am 17.01.2026, 15:28:15. —


https://doi.org/10.5771/9783748918899-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Glaube, Normen, Tatsachen?

Gerade in der Angefochtenheit ihres klassischen Wahrheitsbegriffs ge-
winnt die Geschichtswissenschaft nach Stolleis ihre eigentliche Stdrke in
der Zuriickhaltung. Diese fast dialektische Definition scheint mir auch
fir die theologische Auseinandersetzung mit der Geschichte von besonde-
rer Bedeutung. Ein ungebrochenes Festhalten am objektiven Wahrheitsstre-
ben der historischen Forschung lduft Gefahr, wissenschaftliche Thesen zu
schnell als Faktum zu verabsolutieren. Zwar geben auch die Kritiker einer
eher kulturwissenschaftlich orientierten Geschichtswissenschaft durchaus
zu, dass auch ihre historischen ,Fakten® immer nur als konstruierende
Anndhrung an die historische Realitit verstanden werden diirfen,%® doch
zeigen die in den angefithrten Debattenbeitrigen der Jahrtausendwende
immer wieder auftauchenden harschen Polemiken, mit welch autoritarer
Schirfe die Kdmpfe um die historische Wahrheit zuweilen gefochten wer-
den. Rainer Maria Kiesow formulierte pointiert: ,Aus der sicheren wissen-
schaftlichen Ecke begreifen die modernen, diszipliniert und methodisch
arbeitenden Geschichtsschreiber die sogenannte kulturwissenschaftliche
Wende als voriibergehendes Storfeuer und behaupten ihr Erkenntnispri-
vileg¢* Die Grundsatzdebatte um die Wahrheitsfrage in der Geschichts-
wissenschaft ist auch ein Konflikt um Deutungshoheiten und diskursive
Macht.

Auch heute scheint der Ruf nach der ,historischen Wahrheit® noch
immer vor allem mit normativen Anspriichen verbunden zu sein. Ich
mochte dies anhand zweier Beispiele illustrieren, die in den letzten Jahren
als mehr oder weniger populdrwissenschaftliche Publikationen historische
Wahrheitsfragen aus dem Gebiet der Religionsforschung behandelt haben.

4. Die Geschichte als Anwaltin der Wahrheit — ein Dauerbrenner bis in die
Gegenwart: 2 Fallbeispiele
4.1. Der iiberlebende Jesus - ,Kein Tod auf Golgatha“

Zunachst sei auf den emeritierten Frankfurter Mediavisten Johannes Fried
(*1942) verwiesen. Dieser vertrat in seinem 2019 veroffentlichten Buch

63 Vgl Flaig (Fn 48) 46.
64 Kiesow (Fn 41) 9.

275

am 17.01.2026, 15:28:15. —


https://doi.org/10.5771/9783748918899-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Malte Diicker

»Kein Tod auf Golgatha', die (nicht neue)% These, dass der historische Jesus
keineswegs am Kreuz gestorben sei, sondern tiberlebt habe. Fried bezieht
sich mit seiner These bemerkenswerterweise sogar explizit auf Reimarus,
ohne allerdings die hier skizzierten Schlussfolgerungen Lessings zu erwah-
nen. Sein Buch beginnt vielmehr mit scheinbar harmlosen Fragen, die
ihren Hypothesencharakter zundchst durch die Verwendung des Konjunk-
tives unterstreichen:

»Die Aufklarungsthesen konnten sich nicht durchsetzen. Aber waren
sie deshalb falsch? Kénnte in derartigen Theorien und Uberlegungen
nicht doch eine Spur der Wahrheit zu finden sein? Kénnte Jesus nach
Kreuzigung und Grablegung tatsdchlich weitergelebt haben? [...] Wie
verhielten sich dann die Lehren, die Paulus und die kanonischen Evan-
gelien, vielleicht auch einige apokryphe Zeugnisse ohne Wissen um Jesu
Uberleben von dem auferstanden Christus verbreiteten, zu dem, was
der tiberlebende Jesus fortan selbst lehrte, der das Kreuz vielleicht nicht
verleugnete, aber Tod und Auferstehung schwerlich in die Mitte seiner
Botschaft riickte? Musste ein solcher im Verborgenen wirkender Jesus
von den ,rechtgldubigen’ Christen nicht als Haretiker betrachtet werden?
Statt Tod und Auferstehung also ein heimliches Weiterleben? Statt Got-
tessohnschaft ein Irrglaube? Diirfen wir solcher Aufkldrung nachgehen?
Derartigen Zweifeln nachgeben?“¢’

Diese Welle an rhetorischen Fragen ist fiir die Analyse von Frieds Argu-
mentation bereits aufSerordentlich aufschlussreich. Zunéchst stellt sich der
Autor auch hier wieder in die Tradition der Aufkldrung, fiir die implizit
zugleich eine Opposition zum christlichen Glauben behauptet wird. Als
Garantin der eigenen Behauptung wird einmal mehr ,die Wahrheit® ins
Felde gefiihrt, die in der Geschichte, wie sie ,tatsichlich® gewesen ist,
gefunden werden will. Dieser ,historischen Wahrheit* wird schlieflich
die Autoritdt zugesprochen, den normativen Anspruch des christlichen
Glaubens als ,Irrlauben” zu demaskieren. Als Ausweis der eigenen Wahr-
haftigkeit gibt Fried zudem an, seine Ausfiihrungen auf die Erkenntnisse

65 Vgl A Schubert, Der verheiratete Jesus — die historischen Urspriinge einer modernen
Debatte, in M Wriedt (Hrsg), Differenz und Wahrheit. Theologische Transformatio-
nen konfessioneller Glaubensreflexion zwischen 1750 und 1914 (Mohr Siebeck 2024
[im Erscheinen]).

66 ] Fried, Kein Tod auf Golgatha. Auf der Suche nach dem iiberlebenden Jesus (CH
Beck 2019) 14.

67 ibid 14-15.

276

am 17.01.2026, 15:28:15. —


https://doi.org/10.5771/9783748918899-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Glaube, Normen, Tatsachen?

der modernen Naturwissenschaft zu stiitzen. Mit Verweis auf medizinische
Forschung erkldrte er, die Passionserzdhlung des Johannesevangeliums
spreche ,Kklar fiir innere Blutungen mit Wundwasserbildung, fiir einen
hédmorrhagischen Pleuraerguss mit anschlielender CO2-Narkose, fiir ein
Uberleben des Gekreuzigten, sonst wire das Blut nicht geflossen und das
Grab nicht leer gewesen.“®® Der Verfasser des Evangeliums habe dies in
seinem urspriinglichen Text auch so dargestellt. Erst nachtréglich, ,mit der
spateren, kanonischen Uberarbeitung“® sei die Auferstehungserzahlung in
das Johannesevangelium gelangt.

Auch wenn der Autor als verdienter und seriéser Historiker durchaus
eingesteht, dass ,dem Erkennen stets Grenzen gesetzt“ seien, ,die zu Hypo-
thesen zwingen’’° bleibt das Wahrheitsargument fiir seinen Text von zen-
traler Bedeutung. Als Historiker sei er nun mal auf der ,Suche nach eins-
tigen Wirklichkeiten® jenseits der ,,zu Glaubensformeln geronnenen Tradi-
tion“’! Die biblischen Quellen waren ,,durch Wunderberichte verformt®
- und deshalb unwahr. CO2-Narkose statt Tod am Kreuz lautet deshalb
Frieds Urteil, aus dem - zwar vorsichtig, letztlich aber doch recht deutlich
- auch Riickschliisse fiir die gegenwirtige Auseinandersetzung mit Jesus
Christus gezogen werden. An ,den Menschen Jesus“’? und dessen ,Bot-
schaft vom Menschen und von Gott“’? habe man sich zu halten. Normative
Impulse konnen aus der Beschiftigung mit dem ,echten® (= (re-)konstru-
ierten) Jesus also durchaus gewonnen werden, nur bei seiner institutiona-
lisierten Anhéngerschaft und deren verfilschenden Glaubenszeugnissen
sollte man besser Vorsicht walten lassen. Eine Auseinandersetzung mit der
statsdchlichen Geschichte im Lichte der Aufklarung, die u.a. die gemeinsa-
men Wurzeln von Christentum und Islam stérker betonen wiirde, kdnne
dann ,dazu beitragen, gegenwirtige religios motivierte, doch politische
hochgepeitschte Kontroversen zu entscharfen”* Frieds Text entpuppt sich
letztlich als zwar relativ hoflich vorgetragene, in der Sache aber dann doch
sehr klassische Religionskritik. Die Religionen irren, weil sie die ,Wahrheit*
der Geschichte verkennen.

68 ibid 49.
69 ibid 50.
70 ibid 163.
71 ibid 156.
72 ibid 155.
73 ibid 156.
74 ibid 164.

277

am 17.01.2026, 15:28:15. —


https://doi.org/10.5771/9783748918899-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Malte Diicker

4.2. Thesen und Tatsachen. ,Die Wahrheit iiber Luthers Thesenanschlag®

Doch auch aus der Perspektive von Religionsgemeinschaften wird immer
wieder die historische ,Wahrheit“ mit ganz dhnlichen Anspriichen bemiiht.
Vielleicht theologisch etwas weniger brisant erscheint die im deutschen
Protestantismus immer wieder gefithrte Debatte um die historische Fak-
tizitdit des Thesenanschlags Martin Luthers vom 31. Oktober 1517 in Wit-
tenberg.”> Unter dem Titel ,Tatsache. Die Wahrheit iiber Luthers Thesen-
anschlag” verkiindeten rechtzeitig zum Jubildumsjahr 2017 die Historiker
Mirko Gutjahr (*1974) und Benjamin Hasselhorn (*1986), Beweise dafiir
gefunden zu haben, dass Martin Luther seine 95 Thesen doch an die Tiir
der Wittenberger Schlosskirche gehdmmert habe.” Reformationshistoriker
wie Volker Leppin widersprachen umgehend’” - auch das Reformations-
jubildum 2017 hatte somit seinen akademischen Konflikt um historische
Wahrheiten.

Die einzelnen Argumente fiir und wider die Historizitit des Thesenan-
schlags sollen an dieser Stelle nicht wiederholt werden. Sie sind in den
genannten Publikationen ausfiihrlich nachzulesen. Fiir die Frage dieses
Beitrags wichtiger ist es, sich auch bei dieser Publikation noch einmal
anzusehen, wie mit historischer Wahrheit argumentiert wird. Auffallig ist
insbesondere die inflationdre Betonung des ,Tatsachenanspruchs® in Titel,
Klappentext und Vorwort. Wie Johannes Fried werfen auch Hasselhorn
und Gutjahr zundchst einmal Fragen auf: ,Haben wir 2017 ein Jubildum oh-
ne Anlass gefeiert? Handelt es sich bei der Erzahlung vom Thesenanschlag
um letztlich nicht viel mehr als um jubelprotestantische Fake News?“7® Die
Autoren reflektieren durchaus die mythologische Dimension des Thesen-
anschlags, der zu den Kernerzahlungen protestantischer Erinnerungskultu-
ren gezdhlt werden muss.”” Im Sinne der postmodernen Kritik verstandlich
ist auch der Einwand, den beide gegen das typische Entmythologisierungs-

75 Vgl dazu J Ott und M Treu (Hrsg), Luthers Thesenanschlag. Faktum oder Fiktion
(Schriften der Stiftung Luthergedenkstitten in Sachsen-Anhalt 9, Evangelische Ver-
lagsanstalt 2008).

76 B Hasselhorn und M Gutjahr, Tatsache! Die Wahrheit iiber Luthers Thesenanschlag
(Evangelische Verlagsanstalt 2017).

77 'V Leppin, Schnellschuss. Neues iiber den Thesenanschlag, (2018) Zeitzeichen, https:/
/zeitzeichen.net/archiv/2018_Dezember_benjamin-hasselhorn-mirko-gutjahr-tatsa
che (abgerufen am 1.9.2023).

78 Hasselhorn und Gutjahr (Fn 76) 6.

79 Vgl ibid 11-32.

278

am 17.01.2026, 15:28:15. —


https://zeitzeichen.net/archiv/2018_Dezember_benjamin-hasselhorn-mirko-gutjahr-tatsache
https://zeitzeichen.net/archiv/2018_Dezember_benjamin-hasselhorn-mirko-gutjahr-tatsache
https://zeitzeichen.net/archiv/2018_Dezember_benjamin-hasselhorn-mirko-gutjahr-tatsache
https://doi.org/10.5771/9783748918899-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://zeitzeichen.net/archiv/2018_Dezember_benjamin-hasselhorn-mirko-gutjahr-tatsache
https://zeitzeichen.net/archiv/2018_Dezember_benjamin-hasselhorn-mirko-gutjahr-tatsache
https://zeitzeichen.net/archiv/2018_Dezember_benjamin-hasselhorn-mirko-gutjahr-tatsache

Glaube, Normen, Tatsachen?

streben der klassischen Geschichtsforschung erheben: Ganz im Sinne Hay-
den Whites wird angemerkt, dass jede Deutung zumindest in der Tendenz
auch ,mythische Ziige® in sich trage.3° Entmythologisierung fiihre letztlich
in eine ,Sackgasse® da sie einerseits den kulturwissenschaftlichen Per-
spektiven auf den Mythos nicht gerecht werde,3? andererseits das schlichte
Beharren auf der historischen Fremdheit eines historischen Untersuchungs-
gegenstands (in diesem Fall Luther) aus erinnerungskultureller Perspektive
Gefahr laufe, ,jedes offentliche Interesse zu verspielen.s3

So weit, so postmodern. Doch wie der Titel der Publikation bereits
verdeutlicht, geht es beiden Autoren ja gerade nicht um die Relativierung
von Wahrheitsanspriichen. Ein Mythos sei dann ,gelungen’, wenn er ,eine
addquate bildhafte Verdichtung dessen, was tatsachlich am 31. Oktober 1517
geschah“®, darstelle und die ,historischen Tatsachen® finde man nicht mit
den Mitteln der Mythenkritik, sondern allein in den Quellen.®> Nach einer
ausfithrlichen Diskussion eben dieser Texte kommen die Autoren zu einem
klaren Ergebnis. Auch wenn immer wieder einschridnkende Einschiibe -
,mit hoher Wahrscheinlichkeit“8¢ oder ,aller Wahrscheinlichkeit nach“¢” —
auftauchen, formulieren Hasselhorn und Gutjahr dann ein tiberraschend
eindeutiges Zwischenfazit, in dem die Ereignisse des Oktobers und Novem-
bers 1517 unter der Uberschrift ,was wirklich geschah“® aufgelistet werden.
Bei aller Anerkennung der mythologischen Dimension der Geschichtsbe-
trachtung endet auch dieses Buch wieder bei Leopold von Ranke. Aber
warum ist es den Autoren iiberhaupt so wichtig, die Historizitdt des The-
senanschlags so tiberdeutlich als ,Tatsache herauszustellen? Schon in der
Einleitung gibt es dazu eine interessante Erlauterung:

»Die Frage nach dem Thesenanschlag ist und bleibt wichtig. Sie betriftt
weit mehr als nur eine ereignisgeschichtliche Fufinote, denn in ihr biin-
deln sich Fragen der konfessionellen Identitit, des kulturellen Erbes,

80 ibid 29.
81 ibid.

82 ibid 30.
83 ibid 29.
84 ibid 31.
85 ibid 55.
86 ibid 108.
87 ibid 110.
88 ibid 109.

279

am 17.01.2026, 15:28:15. —


https://doi.org/10.5771/9783748918899-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Malte Diicker

der Geschichts- und Wissenschaftspolitik sowie des Selbstverstindnisses
historischer Fachdisziplinen.*®

Hasselhorn und Gutjahr geht es mit ihrem Buch also auch um einen nor-
mativen Beitrag zur konfessionellen Identitit des deutschen Protestantis-
mus im 21. Jahrhundert. So zahlt etwa der Reformationshistoriker Markus
Wriedt (*1958) das Buch ,zu den Schriften im Umfeld des Reformationsju-
bildums, mit denen eine protestantische Position in scharfer Abgrenzung
zur roémisch-katholischen Deutung der Ereignisse rekonstruiert wird.“°
Nicht nur dem Thesenanschlag selbst, sondern auch diesem {iber ihn
verfassten Buch miisse eine ,erinnerungskulturelle Funktion im Gesamt-
zusammenhang evangelischer Positionsbeschreibung! zugeschrieben wer-
den. Erneut verbindet sich mit dem Wahrheitsanspruch auf die Vergangen-
heit also ein normativer Anspruch in der Gegenwart. Diesmal richtet sich
dieser Anspruch allerdings nicht gegen religiose Uberzeugungen, sondern
vertritt vielmehr ein konfessionelles Anliegen. Mit dem Anspruch auf die
»Tatsdchlichkeit® des hammerschwingenden Martin Luther als ,gelunge-
nem Mythos® fiir die reformatorische Uberwindung der rémischen Kirche
verbindet sich mit dieser Geschichtsdarstellung auch ein theologisches In-
teresse.

4.3. Fazit — Die Dialektik der historischen Aufkldrung

Dass die Auseinandersetzung mit der Vergangenheit immer auch von Inter-
essen der Gegenwart bestimmt wird, kann als geschichtswissenschaftlicher
Konsens betrachtet werden. Die Auseinandersetzung mit der Vergangenheit
ist schlieSlich — und das wusste schon Lessing — immer nur medial vermit-
telt, durch die Rezeption der Quellen moglich, die in der Vergangenheit
entstanden sein mogen, aber nur in der Gegenwart mit ganz gegenwir-
tigen Fragen untersucht werden konnen. Gegen kulturwissenschaftliche
Perspektiven auf die Geschichte wird immer wieder der Vorwurf erhoben,
diese leugneten die Realitdt als solche. Dem kann mit dem profilierten
Geschichtstheoretiker und Theologen Hans-Jiirgen Goertz (*1937) entgeg-

89 ibid 7.

90 M Wriedt, Rezension zu: Benjamin Hasselhorn, Mirko Gutjahr: Tatsache! Die Wahr-
heit iber Luthers Thesenanschlag (2020) 116 Theologische Revue, https://doi.org/10.1
7879/thrv-2020-2875 (abgerufen am 1.9.2023).

91 ibid.

280

am 17.01.2026, 15:28:15. —


https://doi.org/10.17879/thrv-2020-2875
https://doi.org/10.17879/thrv-2020-2875
https://doi.org/10.5771/9783748918899-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.17879/thrv-2020-2875
https://doi.org/10.17879/thrv-2020-2875

Glaube, Normen, Tatsachen?

net werden, dass die Feststellung von Faktizitit ,noch keine historische
Aussage“? ausmacht. Zu einer solchen kommt es namlich ,erst, wenn
von den Fakten mit Sinn und Verstand berichtet, wenn ihnen Bedeutung
beigelegt wird. Dies geschieht in der Erzdhlung, im Diskurs und in einer
Analyse® Das eigentlich historiographische, sehr gegenwirtige Aneignen
der Vergangenheit erfolgt immer im Modus zeichenhafter Auferungen.®*
Die immer wieder behauptete Trennung von ,Geschichte® (als durch die
Geschichtswissenschaft methodisch sauber erarbeitete Rekonstruktion ver-
gangener Wirklichkeiten) und ,Erinnerungskultur® (tendenziell pejorativ
als nicht wissenschaftliche Aneignung der Vergangenheit mit den diversen
Ausdrucksformen der Gegenwartskultur, die es letztlich mit Verweis auf
die historischen Realititen zu dekonstruieren gelte) erweist sich m.E. als
unterkomplex.”> Ob nun Christus am Kreuz gestorben ist oder nicht - als
Gekreuzigter wird er im Christentum erinnert. Gerade die von Johannes
Fried kritisierte theologische Uberformung definiert ja die religidse, damit
aber auch die historische Bedeutung von Jesus Christus als zentraler Refe-
renzfigur fiir das historisch zweifellos sehr wirkméchtige Christentum. Die
narrative Modellierung dieser Erinnerung in zahlreichen Quellentexten -
hier in Form des Johannesevangeliums - sorgt dafiir, dass Wahrheitspoten-
ziale dieser Erzdhlungen als intertextuelles Zusammenspiel dieser Texte
tberhaupt erst diskutiert werden konnen.?® Die Erinnerungskultur kann
insofern auch als historisch ,wahr gelten, dass sie als ,geschichtswissen-
schaftlich relevant“ betrachtet werden muss. Gleiches gilt fiir Luthers The-
senanschlag, dessen Ikonographie sich tief in das kollektive Gedachtnis des
Protestantismus eingepréagt hat. Hasselhorn und Gutjahr ist also insofern
zuzustimmen, dass ein blofes Verweisen auf den mythischen Charakter des
Thesenanschlags nicht geniigen kann, diesen fiir historiographisch irrele-
vant zu erkldren. Fraglich bleibt aber, wieso es nétig oder sinnvoll sein soll,

92 HJ Goertz, Abschied von ,historischer Wirklichkeit” Das Realismusproblem in der
Geschichtswissenschaft, in J Schroter und A Eddelbiittel (Hrsg), Konstruktion von
Wirklichkeit. Beitrage aus geschichtstheoretischer, philosophischer und theologischer
Perspektive (Theologische Bibliothek Topelmann 127, De Gruyter 2004) 1, 13.

93 ibid.

94 Vgl auch A Landwehr, Geschichte des Sagbaren. Einfithrung in die Historische Dis-
kursanalyse (Edition Diskord 2001) 11.

95 Vgl M Diicker, Alles Schriftauslegung? Literaturtheoretische Zuginge zur Kirchenge-
schichte, in C Constanza et al (Hrsg), Claritas scripturae? Schrifthermeneutik aus
evangelischer Sicht (Evangelische Verlagsanstalt 2020) 307.

96 ibid 326-328.

281

am 17.01.2026, 15:28:15. —


https://doi.org/10.5771/9783748918899-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Malte Diicker

die historische ,Tatsachlichkeit der Ursprungserzéhlung dieses Mythos mit
Mitteln der historisch-kritischen Forschung beweisen zu wollen.

All das bedeutet freilich nicht, dass ein Nachdenken iiber ,historische
Wahrheit* und die Frage nach wissenschaftlichem Konsens grundsitzlich
verworfen werden muss. Gerade der Verweis auf die historische Wirklich-
keit als Erkenntnisziel historischen Arbeitens ist zweifellos eine méchtige
Verteidigungswaffe aufklarerischen Denkens, um gegen Geschichtsverges-
senheit oder die Instrumentalisierung der Vergangenheit fiir z.B. politische
Interessen zu Felde zu ziehen. Als solche trigt sie aber - wie Michael
Stolleis zurecht betonte — immer auch die Gefahr der akademischen Hybris
in sich, vorschnell aus vermeintlichen Gewissheiten {iber die Vergangenheit
vereindeutigende Schliisse in der Gegenwart zu ziehen und auf diese Wei-
se selbst autoritire Denkstrukturen zu férdern. Mochte man stattdessen
Geschichtswissenschaft als kritische Wissenschaft verstehen, gilt es die Un-
gewissheiten und Ambiguitéten, die der ,breite Graben® der Geschichte mit
sich bringt, herauszuarbeiten und zu benennen. In der Rechtwissenschaft
und der Theologie gestaltet sich diese Verhdltnisbestimmung noch diffizi-
ler, weil beide Disziplinen immer auch normative Fragestellungen verhan-
deln. Da scheint es verlockend, sich zur Beantwortung dieser Fragen auf die
Suche nach vereindeutigender Wahrheit zu begeben. Die ausgewihlten Bei-
spiele haben aufgezeigt, dass allen poststrukturalistisch-kulturwissenschaft-
lichen Theorien zum Trotz gerade in religionsbezogenen Diskursen der
letzten Jahre, die Suche nach eindeutigen ,Wahrheiten” und ,Tatsachen®
noch immer einflussreich ist. Sei es, um damit den Wahrheitsgehalt reli-
gioser Mythen in Zweifel zu ziehen oder sei es, um deren theologische
Relevanz als historische ,Tatsache® beweisen zu wollen. Theologische Ge-
wissheit in der Geschichte zu suchen, erscheint mir aber nicht weniger
heikel als eine selektive Lektiire der Heiligen Schrift, die die narrative
Komplexitit und Polyvalenz der Texte zu negieren versucht.

Es muss vielmehr darum gehen, die Polyvalenz der Geschichte auszuhal-
ten und dann dabei vielleicht sogar zu erkennen, dass der Vielklang der
Vergangenheit nichts ist, das zu fiirchten wire.

282

am 17.01.2026, 15:28:15. —


https://doi.org/10.5771/9783748918899-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Wahrheit und Geschichte – Objektivitätsgebote und Normativität
	2. „Historische Zufallswahrheiten“ und ihre Bedeutung für die Theologie
	3. Dichtung und Wahrheit: Geschichtstheorie und die Postmoderne
	4. Die Geschichte als Anwältin der Wahrheit – ein Dauerbrenner bis in die Gegenwart: 2 Fallbeispiele
	4.1. Der überlebende Jesus – „Kein Tod auf Golgatha“
	4.2. Thesen und Tatsachen. „Die Wahrheit über Luthers Thesenanschlag“
	4.3. Fazit – Die Dialektik der historischen Aufklärung


