
https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Judith Siegmund
Die Evidenz der Kunst

2007-09-25 14-04-59 --- Projekt: T788.typo.edimopo.siegmund / Dokument: FAX ID 030d158703005616|(S.   1    ) T00_01_Schmutztitel.p 158703005624

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Judith Siegmund (Dr. phil.) lebt als Bildende Künstlerin und Philosophin
in Berlin.

2007-09-25 14-04-59 --- Projekt: T788.typo.edimopo.siegmund / Dokument: FAX ID 030d158703005616|(S.   2    ) T00_02_Autoreninfo.p 158703005648

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Judith Siegmund

Die Evidenz der Kunst
Künstlerisches Handeln als ästhetische Kommunikation

2007-09-25 14-04-59 --- Projekt: T788.typo.edimopo.siegmund / Dokument: FAX ID 030d158703005616|(S.   3    ) T00_03_Titel.p 158703005664

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Gefördert durch die Heinrich-Böll-Stiftung

Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NoDerivatives 4.0 
Lizenz (BY-ND). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Ur-
hebers die Vervielfältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium 
für beliebige Zwecke, auch kommerziell, gestattet aber keine Bearbeitung. 
(Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/deed.de) 
Um Genehmigungen für Adaptionen, Übersetzungen oder Derivate einzuholen, wenden 
Sie sich bitte an rights@transcript-publishing.com
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 
 
Erschienen 2007 im transcript Verlag, Bielefeld
© Judith Siegmund

Umschlaggestaltung: Kordula Röckenhaus, Bielefeld
Lektorat: Dr. Norbert Axel Richter, www.conscriptum.de
Satz & Layout: André Piontek
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-89942-788-2
PDF-ISBN 978-3-8394-0788-2
https://doi.org/10.14361/9783839407882
Buchreihen-ISSN: 2702-900X
Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


INHALT

Vorwort ....................................................................................................9

Einleitung .............................................................................................. 11

I.   Das Kunstwerk als Wahrheitsträger:  

Kritik zweier ästhetischer Theorien ........................................ 29

1.    Wahrheit im ästhetischen Diskurs (Wellmer) ............................. 30

2.    Das Kunstwerk als geschichtliche Wahrheit (Heidegger) .......... 52

II.   Die Perspektive der Produzenten 

(Bachmann, Müller, Piper, Rihm, Tarkowskij) ..................... 83

1.   Reflexivität und Handlungsspielraum ........................................ 83

2.   Das Befragen des eigenen Weltverhältnisses als  
Voraussetzung der Produktion .................................................... 89

3.    Die Ausrichtung auf das evidente Werk ..................................... 96

3.1   Produktionsmethoden ................................................................. 96

3.2   Transformation: Der Umschlag ins Kunstwerk ........................ 100

3.3   Die Vergegenwärtigung von Realität im Kunstwerk ................ 103

3.4   Das künstlerisch intendierte Thema .......................................... 108

4.    Das Werk und die Rezipienten ................................................. 111

4.1   Die Beschaffenheit des Kunstwerks ......................................... 111

4.2   Das Verhältnis von Kunstwerk und Rezipienten ...................... 113

4.3   Das Verhältnis von Künstlern, Interpreten und Rezipienten .... 123

5.   Der Evidenzanspruch der Künstler ........................................... 126

6.    Die Bestimmung des Begriffs Kunstwerk ................................ 146

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


III.   Die Evidenz der Kunstwerke:  

eine systematische Perspektive ..............................................  157

1.    Kunstrezeption als Evidenzerlebnis und als Einlösung des 
Evidenzanspruchs der Künstlerin ............................................. 157

2.    Evidenz als Werkeigenschaft .................................................... 167

3.    Evidenz und Wahrheit ............................................................... 182

4.    Prämissen der Evidenzästhetik ................................................. 188

5.    Evidenzanspruch und sprachlicher Geltungsanspruch  
(Habermas, Seel) ....................................................................... 201

6.    Kunstkritiker ............................................................................. 210

7.    Der nicht sprachanaloge Charakter der ästhetischen 
Kommunikation (Schleiermacher, Wollheim, Muka�ovský) ... 216

8.    �sthetische Kommunikation und Werkevidenz ....................... 242

Literatur .............................................................................................. 247

Danksagung ........................................................................................ 255

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Um die Kunst exakt definieren zu können, 
darf man sie zuallererst nicht mehr als ein 

Mittel zum Genuß ansehen, sondern als eine 
Bedingung des menschlichen Lebens. 

Betrachten wir die Kunst aber so, 
dann müssen wir notwendigerweise erkennen, 

daß die Kunst ein Kommunikationsmittel 
der Menschen ist. 

Lew Nikolajewitsch Tolstoi 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


9

VORWORT

Die in diesem Buch angestellten Überlegungen gehen aus von einer 
doppelten Beobachtung: Erstens wird Subjektivität in der Rezeption von 
Kunst immer mit etwas konfrontiert, das ihr fremd bleibt, weil es über 
ihre eigene Bestimmung hinausgeht. Das Kunstwerk ist also für Rezi-
pienten eine Quelle der Fremderfahrung. Zweitens sind Kunstwerke von 
Künstlern absichtsvoll geschaffene Gegenstände. Ihre Fremdheit ist da-
her nicht gleichbedeutend mit Unbestimmbarkeit. Verlangt ist vielmehr, 
wenn es um eine angemessene Theorie der Kunst geht, eine spezifische 
Beschreibungsweise, welche die Kunsterfahrung von anderen Formen 
ästhetischer Erfahrung unterscheidet und in der sowohl die Alterität als 
auch die Produziertheit der Kunstwerke berücksichtigt wird. 

Künstlern geht es immer um mehr als nur darum, gute Kunst im 
Sinne einer fachlichen Spezialisierung herzustellen. Dieses Mehr kann 
als eine Handlung beschrieben werden, bei der etwas entsteht, das sich 
auf eine Welt bezieht. Dieser Welt wird es als Interpretament hinzuge-
fügt. Auf der anderen Seite suchen Rezipienten in der Kunsterfahrung 
mehr als nur die Aktivierung eigener Stimmungen, Gefühle und Gedan-
ken. Dem Kunstwerk und dessen Kommunikationsversprechen setzen 
sie sich mit der Hoffnung aus, seine Evidenz zu erfahren. Dass das 
Kunstwerk evident ist, bedeutet, dass zugleich an ihm etwas evident 
wird.

Zwei Denkfiguren stehen im Mittelpunkt der Arbeit: der Evidenzan-

spruch der Künstler und die Evidenz des Kunstwerks. Der Evidenzan-
spruch besagt, dass die Absicht der Künstlerin sich nicht allein darauf 
richtet, im entstehenden Werk einen Gehalt zu verankern, der sich auch 
sprachlich ausdrücken ließe, sondern darauf, dass das Kunstwerk in der 
richtigen Art und Weise seiner Materialität entsteht, so dass die Evidenz 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

10

seines Materials und das, was am Werk als evident erfahrbar wird, als 
ineinander verschränkt bestimmt werden können. Diese Verschränkung, 
die für die Rezeption des Werks von Bedeutung ist, wird zusammenge-
fasst im Begriff der Evidenz des Kunstwerks.  

Die Arbeit gliedert sich in drei Teile: Im ersten, kritischen Teil, wird 
am Beispiel zweier Wahrheitsästhetiken die Notwendigkeit einer Be-
stimmung des Kunstwerks unter Einbeziehung der Perspektive seiner 
Produzentin gezeigt. Im Zuge einer im weiteren Verlauf der Arbeit aus-
geführten Theorie des Kunstwerks als eines vermittelnden Objekts zwi-
schen Produzenten und Rezipienten transformiert sich die im ersten Teil 
gestellte Frage nach der Wahrheit des Kunstwerks in die Frage nach sei-
ner Evidenz. Dies geschieht in zwei Schritten: erstens anhand der Kom-
mentierung von Künstlerästhetiken, in denen Künstler ihre Perspektiven 
auf das Kunstwerk, seine Produktion und Rezeption darlegen (Teil II), 
zweitens in der Reflexion darüber, welche Bestimmungen des Kunst-
werks und seiner Rezeption sich aus der Tatsache des Evidenzanspruchs 
der Künstler ergeben (Teil III). 
 Anlass für dieses philosophische Projekt ist meine Praxis als Bil-
dende Künstlerin, von der ich hoffe, dass sie als gattungsspezifische 
Ausrichtung auf einen Ausschnitt der Kunst und Ästhetik nicht zu sehr 
in den Vordergrund gerückt ist. Die Suche nach einer ästhetischen Theo-
rie, die die Motivation und Ziele der Kunstproduzenten insofern ernst 
nimmt, als es nicht egal sein kann, welche Entscheidungen Künstler wa-
rum in ihrer Arbeit treffen und welche Handlungen sie vollziehen, hat 
mich dazu gebracht, den Evidenzbegriff in der ästhetischen Theorie be-
sonders zu akzentuieren. Gerade in der Beziehung auf aktuelle Kunst-
entwicklungen, in denen Außerkünstlerisches (z.B. Politisches) themati-
siert wird, kann auf die Einbeziehung des künstlerischen Handelns in die 
ästhetische Theorie nicht verzichtet werden. Anders gesprochen: Die 
philosophische Bestimmung der Kunstproduktion ist unverzichtbar für 
die Bestimmung des Kunstwerks und somit unverzichtbar für ästheti-
sche Theorie im Ganzen. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


11

EINLEITUNG

Die folgenden Bemerkungen sind keine Geschichte der Rezeptionsäs-
thetik, sondern sie haben den Status einer systematischen Verortung des 
Projektes in einer Theorieumgebung, die gegenwärtig durch rezeptions-
ästhetische Ansätze dominiert ist. In dieser abgrenzenden Verhältnisbe-
stimmung wird der Vorschlag, produktionsästhetische Perspektiven in 
der Kunstphilosophie stärker zu berücksichtigen, zunächst nur in seinen 
Umrissen und gewissermaßen ex negativo sichtbar; seine Ausarbeitung 
findet sich dann in den Teilen II und III. 

Die sogenannte Konstanzer Schule, die den Begriff der ästhetischen 
Erfahrung wieder als den Einsatzpunkt ästhetischer Theorie etabliert hat, 
reagiert u.a. auf Werkästhetiken, in denen Kunstwerke als Wahrheitsträ-
ger ausgezeichnet sind. So bilden die ästhetischen Theorien Gadamers, 
Heideggers und Adornos, in denen der Begriff der Wahrheit auf je ver-
schiedene Weise der zentrale Begriff für die Bestimmung des Kunst-
werks ist, Kontrastfolien der Konstanzer Rezeptionsästhetik. Die erste 
Generation der Autoren, die sich von der Theorie ästhetischer Wahrheit 
verabschiedet, fasst ästhetische Erfahrung zunächst als etwas Komple-
mentäres zum Kunstwerk auf, als etwas, das sich erwidernd aufs Kunst-
werk bezieht.1 Das heißt, der Begriff des Kunstwerks wird von diesen 

1 Es handelt sich hier u.a. um die Literaturwissenschaftler Wolfgang Iser 
und Hans Robert Jauß, die beide kritisch an die Theorie der Konkretisation 
des Krakauer Philosophen Roman Ingarden anknüpfen. Ingarden geht aus 
von verschiedenen Schichten im literarischen Text, die von den Lesern in 
unterschiedlichen, sich überlagernden, Konkretisationsweisen aktualisiert 
werden. »Und die Funktion des Lesers besteht darin, sich den vom Werk 
ausgehenden Suggestionen und Direktiven zu fügen und keine ganz belie-
bigen, sondern die durch das Werk suggerierten Ansichten zu aktualisie-
ren. Er ist freilich dabei durch das Werk nie völlig gebunden.« Roman In-

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

12

Autoren als ein relativ bestimmbarer aufgefasst, nachdem die Wahr-
heitsästhetiken noch geglaubt hatten, im Begriff der ästhetischen Wahr-
heit über ein absolutes Kriterium dafür zu verfügen, was ein Kunstwerk 
sei und wie es jeweils zu deuten sei. 

Relativ bestimmbar war nun das Kunstwerk durch eine an ihm ge-
machte ästhetische Erfahrung – und es war bestimmbar als eine spezifi-
sche Grundstruktur, die eine Vorgabe für diese Erfahrung bereitstellt.
Zum Beispiel deutet Hans Robert Jauß, der sagt, »dass ein Kunstwerk 
die durch Gewohnheit abgestumpfte Wahrnehmung der Dinge erneuern 
kann«, die Farbflecken Cézannes als »Anweisung an den Betrachter, 
[…] sich des gewohnten Anblicks der Dinge zu entschlagen«, also als 
eine Vorgabe durchs Werk, die zur Vollendung einer »mithervorbrin-
genden« rezipientischen Aktivität bedarf.2 Noch deutlicher tritt die 
wechselseitige Komplementarität von Erfahrungs- und Werkbestim-
mung in der literaturwissenschaftlichen Wirkungsästhetik Wolfgang 
Isers zutage. Hinsichtlich der Relation zwischen Rezeptionsperspektive 
und Werk – zwischen dem, was dem Rezipienten als Werk entgegen-
steht, und dem, was er selbst heranträgt – besteht zunächst keine gravie-
rende Differenz zwischen Gadamers hermeneutischen Ausführungen 
über den »Anspruch, den der Text erhebt« und den Darlegungen Isers 
über die »Appellstruktur des Textes«. Zwar ist es bei Gadamer die dem 
Text innewohnende Wahrheit, der die Leser begegnen, während es bei 
Iser die Leerstellen des Textes sind, die diesen für seine Leser »adaptier-
fähig machen«; das Verbindende ist dennoch, dass in beiden Theorien 
eine Bestimmung des Werks überhaupt vorgenommen wird.3 Beide, Ga-
damer und Iser, akzentuieren in ähnlicher Weise die Subjektivität der in 
Rezeptionsprozessen vollzogenen Erfahrung; diese Erfahrung erschöpft 
sich aber nicht in der Bestätigung von Vorurteilen und im Vollzug von 
Projektionen, sondern wird vom Werk als einer entgegenstehenden 
Wirklichkeit gestört und beeinflusst. Das Andere zeigt sich vom Eigenen 
her, aber »erst Unterbrechung des Eigenen kann neue Perspektiven er-
öffnen«, heißt es bei Gadamer, und Iser spricht von der »Fremderfah-
rung der Texte«, die »so konstruiert sind, dass sie keine der ihnen von 
uns zugeschriebenen Bedeutungen restlos bestätigen«.4

garden: »Konkretisation und Rekonstruktion«, in: Rainer Warning (Hg.), 
Rezeptionsästhetik, München 1975, S. 42-70, hier S. 51. 

2 Hans Robert Jauß: Kleine Apologie der ästhetischen Erfahrung, Konstanz 
1972, S. 14; 35.

3 Hans Georg Gadamer: »Wirkungsgeschichte und Applikation«, in: Rainer 
Warning (Hg.), Rezeptionsästhetik, München 1975, S. 113-125; Wolfgang 
Iser: »Die Appellstruktur der Texte«, ebd., S. 228-252. 

4 H. G. Gadamer, ebd., S. 113, W. Iser, ebd., S. 249f. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


EINLEITUNG

13

Dieser Anspruch, überhaupt etwas zum Werk sagen zu können – im 
Sinne seiner Bestimmung als Quelle nichtbeliebiger Fremderfahrung –, 
verliert sich im Laufe der weiteren Entwicklung der Theorie ästhetischer 
Erfahrung.5  In der deutschsprachigen Debatte über ästhetische Erfah-
rung scheint es oft so, als gäbe es zum Status von Kunstwerken nichts 
weiter zu bemerken, als dass sie als Auslöser dieser Erfahrung erkannt 
werden können. Mit dieser momentanen Bestimmungsnot des Kunst-
werkbegriffs möchte ich mich nicht zufriedengeben. In der vorliegenden 
Arbeit versuche ich deshalb, eine Definition des Werks vorzuschlagen – 
und zwar eine, die davon ausgeht, dass Kunstwerke mit einem spezifi-
schen Anspruch der Künstler geschaffen werden. Dieser Anspruch der 
Produzenten ermöglicht es, aus der zumeist von Philosophen eingenom-
menen rezipientischen Sicht Kunstwerke von anderen, ebenfalls ästhe-
tisch wahrgenommenen Gegenständen und Situationen zu unterschei-
den, ohne nach allgemeinen Merkmalen oder Objekteigenschaften der 
großen Gruppe der Kunstwerke zu fragen, wie es die analytisch-de-
skriptive Ästhetik-Debatte aus dem anglo-amerikanischen Sprachraum 
vorgibt.6

Mit unterschiedlichen Blickrichtungen auf die Werke ergeben sich 
verschiedene Möglichkeitshorizonte ihrer philosophischen Bestimmung. 
Definiere ich Kunstwerke allein als Anlässe für ästhetische Erfahrung, 
bestimme ich sie also bloß nachträglich dadurch, dass sie solche Erfah-
rung ermöglicht haben, und setze ich bei alledem voraus, dass ästheti-
sche Erfahrung als solche ein spezifischer, wiedererkennbarer Erfah-
rungsmodus ist, dann können prinzipiell alle Arten von Gegenständen 
und Situationen gelegentlich als Kunstwerke auftreten – sie sind es 
nämlich definitionsgemäß immer dann, wenn an ihnen ästhetische Er-

5 Wie kommt es dazu, dass im Laufe der Entwicklung und Ausdifferenzie-
rung des Diskurses über die vom Werk ausgelöste ästhetische Erfahrung 
das Kunstwerk selbst immer mehr aus dem Blick geraten ist? Das mag mit 
dem Zusammenspiel der Rezeptionsästhetik mit der habermasschen Dis-
kurstheorie und einer bestimmten Lesart der Kritik der Urteilskraft von 
Kant zusammenhängen. Eine Darstellung dieser Interferenz findet man bei 
Harry Lehmann: Der Diskurs ästhetischer Erfahrung in Deutschland (Ma-
nuskript für den Sfb 626, 2004). Lehmann rekonstruiert die historische 
Entwicklung des Diskurses der ästhetischen Erfahrung aus einem system-
theoretischen Blickwinkel. Dieser theoriegeschichtlichen Fragestellung 
soll hier aber nicht nachgegangen werden. 

6 Die Debatte zwischen »kunstästhetischen Skeptikern« und »Neo-Essentia-
listen« über die Möglichkeit einer umfassenden Definition der Kunst ist 
gut zusammengefasst in: Roland Bluhm/Reinold Schmücker (Hg.), Kunst 
und Kunstbegriff, Paderborn 2002. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

14

fahrungen gemacht wurden.7 Ein solcher inflationärer Gebrauch des Be-
griffs Kunstwerk würde diesen ad absurdum führen. Weil wir nicht der 
ganzen (ästhetisch erfahrbaren) Welt den Status eines Kunstwerks zuer-
kennen können und zuerkennen wollen, muss unsere Bestimmung des 
Kunstwerks über dessen rückschließende Definition als Auslöser ästhe-
tischer Erfahrungen hinausgehen. Das bedeutet aber, dass weitere Kenn-
zeichen zur philosophischen Definition von Kunstwerken gewonnen 
werden müssen.  

Auch wenn Vertreter der Rezeptionsästhetik der Konstanzer Schule 
noch dezidiert zu Kunstwerken, d.h. zu literarischen Texten forschen 
und das Werk als »Gegebenheit einer komponierten Textgestalt«8

definieren, so steht doch bei ihnen, wie in allen anderen Rezeptionsäs-
thetiken, die Gegebenheit der Werke an erster Stelle, nicht die Frage, 
von wem, wie und warum sie komponiert wurden.9

Die Vorentscheidung, Kunstwerke als »gegeben« zu definieren, be-
deutet implizit eine Ausblendung ihrer Produzenten aus der Theorie. 

7 Vgl. Joachim Küpper/Christoph Menke: »Einleitung«, in: Dies. (Hg.), Di-
mensionen ästhetischer Erfahrung, Frankfurt/Main 2003, S. 7-15, hier S. 
11: »Ästhetische Erfahrung kann es dann von allem möglichen geben; sie 
wird beschreibbar als eine spezifische Form des Umgangs mit Objekten, 
Situationen, Personen überhaupt. Damit ändert sich der Sinn des Erfah-
rungsbegriffs: Ästhetische Erfahrung erscheint als eine Weise, sich in der 
Welt zu orientieren.« 

8 W. Iser: »Die Appellstruktur der Texte«, S. 229. 
9 Über die Schwierigkeiten, die auftreten, wenn man den ästhetischen Ge-

genstand allein aus der ästhetischen Erfahrung seiner Rezipienten zu kon-
struieren versucht, zeigt sich die Rezeptionsästhetik schon in ihrem frühen 
Stadium informiert: »Gewiß hat Vodi�ka gegen Ingarden leichtes Spiel, 
wenn er den Klassizismus der metaphysischen Qualitäten und der von ih-
nen ausgelösten Ursprungsemotionen ersetzt durch das semiotische Kon-
zept eines vom Leser allererst zu konstituierenden ästhetischen Objekts. 
Wenn aber nicht mehr vorgegebene metaphysische Qualitäten konkreti-
siert werden [wie bei Ingarden, Anm. von mir, J.S.], sondern nur histo-
risch je neue ästhetische Objekte, dann stellt sich die Frage nach dem Re-
levanzkriterium einer solchermaßen dem Leser als Konstitutionsleistung 
überantworteten Konkretisation.« Und: »…treibt man Lesersoziologie 
oder -psychologie ohne Rückbindung an das Werksystem, so kann man 
einen engeren und theoretisch gesicherten Konkretisationsbegriff […] 
nicht mehr absetzen von einem weiteren, der prinzipiell jeden Rezeptions-
vorgang subsumieren würde. In der Konsequenz einer Unterscheidung von 
Werksystemen und Interpretationssystemen stellt sich damit die Frage, ob 
Rezeptionsästhetik nicht gut beraten wäre, vorliegende Konkretisationen 
und ihre Subjekte, d.h. den je historischen Leser, als Epiphänomene zu 
betrachten und also einer systematischen Analyse im Werk selbst vertex-
teter Rezeptionslenkungen nachzuordnen.« – Rainer Warning: »Rezep-
tionsästhetik als literaturwissenschaftliche Pragmatik«, in: Ders. (Hg.), Re-
zeptionsästhetik, S. 9-41, hier S. 15; 25.

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


EINLEITUNG

15

Diese Vernachlässigung der Künstler in einer Ästhetik oder gar Kunst-
philosophie ist zunächst – negativ gesprochen – strukturell nicht not-
wendig, gäbe es doch ganz unterschiedliche Möglichkeiten, ihre Rolle 
theoretisch zu integrieren. Freilich hängt die Bedeutung, die man den 
Produzenten in einer ästhetischen Theorie dann zukommen oder auch 
nicht zukommen lassen möchte, im Einzelnen von der Art der Darstel-
lung und Bewertung künstlerischer Produktion ab – insbesondere davon, 
ob Produktion als subjektive Handlung oder als subjektloser Prozess 
aufgefasst werden soll.10

Das positive Argument für eine Berücksichtigung der Produzenten 
in einer ästhetischen Theorie als Theorie der Kunst ist das folgende:  
Eine Beschreibung des Kunstwerks als »gegeben« verfehlt notwendi-
gerweise die Spezifik des Kunstwerks im Verhältnis zu beliebigen ande-
ren Gegenständen und Situationen, die ästhetisch wahrgenommen wer-
den können. Und das fehlende Unterscheidungskriterium ist zunächst 
dasjenige des Hergestelltseins.11 Der Weg, auf dem die Theorie zu den 
Kunst-Produzenten kommt, ist also die Frage danach, wie – in welchem 
Modus – uns Kunstwerke denn im Unterschied zu anderen Auslösern 
ästhetischer Erfahrung gegeben seien. Die Antwort ist: Sie sind uns ge-
geben im Modus des Von-jemandem-Hergestelltseins, und es ist er-
staunlich genug, dass Rezeptionsästhetiken bisher aus dieser Tatsache, 
dass es Produzenten gibt, für die Beschreibung der ästhetischen Erfah-
rung am Kunstwerk nichts herleiten konnten. Empirisch ist nämlich die-
ses Unterscheidungskriterium gewissermaßen trivial – so trivial viel-
leicht, dass man sich über mögliche systematische Implikationen keine 
Gedanken mehr machen mochte.  

10 Eine Ausnahme unter Rezeptionsästhetikern ist Martin Seel, der die 
Produzenten hin und wieder erwähnt, er räumt ihnen jedoch keinerlei sys-
tematische Bedeutung ein: Wenn Seel zwischen der »Geltung der künstle-
rischen Artikulation« und der »Geltung des künstlerisch Artikulierten« 
streng unterscheidet, kappt er, wenn ich das richtig verstehe, vollständig 
die Verbindung zwischen dem Produzieren und dem, was produziert 
wurde. Für Letzteres steht die Sichtweise des Werks, bei dem es lediglich 
darauf ankommt, wie es seine Sichtweise artikuliert. Was in einem Werk 
dargeboten wird, ist dagegen nicht wichtig für die Bewertung seiner Ge-
lungenheit: »Weil die Gelungenheit von Kunstwerken nicht gleich der Ak-
zeptierbarkeit der von ihr dargebotenen Sichten ist, besteht kein Grund zu 
einer Theorie der gemischten Geltung der Kunst.« – Martin Seel: »Kunst, 
Wahrheit, Welterschließung« in: Franz Koppe (Hg.), Perspektiven der 
Kunstphilosophie, Frankfurt/Main 1991, S. 36-80, hier S. 69f. 

11 Auch die Prüfung von bereits vorhandenen Situationen und Gegenständen 
zur unbearbeiteten Verwendung in einem Kunstwerk fasse ich unter den 
Begriff des Herstellens bzw. Schaffens eines Kunstwerks. Der Herstel-
lungsprozess ist in diesem Fall ein Prozess des Auswählens und Verwen-
dens.

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

16

Ich werde im Folgenden den Anspruch der Künstler, ein evidentes 
Werk herzustellen – ein Anspruch, der selbst jedenfalls etwas systema-
tisch anderes ist als die ästhetische Erfahrung der Rezipienten und daher 
spezifische theoretische Aufmerksamkeit verdient –, als Differenzkrite-
rium für die Unterscheidung zwischen Kunstwerken und ästhetisch rezi-
pierten Nicht-Kunstwerken vorschlagen. Der Evidenzanspruch versteht 
sich gewissermaßen als Spezifizierung des Hergestelltseins, insoweit er 
zugleich die Unterscheidung des Kunstwerks von anderen hergestellten 
Gegenständen ermöglicht. Das Wissen der Rezipienten um diesen Evi-
denzanspruch der Produzenten, so die These dieser Arbeit, bestimmt 
auch den Anspruch der Rezipienten an das, was sie ästhetisch aufneh-
men, lenkt also den Modus der ästhetischen Erfahrung in Richtung auf 
ein sehr spezifisches Kommunikationsverhältnis. Davon wird später die 
Rede sein. 

Dass »die Kunst« als solche zunächst allen gegeben ist, Künstlern 
wie Nicht-Künstlern, lässt sich im phänomenologischen Sinne so verste-
hen, dass einem die Welt vorgegeben ist, in die man hineingeboren 
wurde, und mit ihr die Kunst und ihre Werke. In dieser Hinsicht ist die 
Rede von Joachim Küpper und Christoph Menke darüber, »wie uns 
Kunst gegeben ist«, richtig. »Das aber ist sie, und zwar gleichgültig, ob 
wir in der Position von Produzenten oder Rezipienten sind, durch unsere 
Erfahrung.«12 Dem darauf folgenden Satz kann ich dann nicht mehr zu-
stimmen: »Denn auch Produzenten sind ihre Werke als künstlerische 
Gegenstände (und nicht als handwerkliche oder technische Produkte) 
nur durch ihre – ästhetische – Erfahrung gegeben.«13 Ein ›Unterschied 
ums Ganze‹ besteht zwischen dem, was sowohl Künstlern wie auch Re-
zipienten als Kunst bzw. Kunstwerk anderer Künstler gegeben ist, und 
dem, was Künstler selbst der Welt als Kunstwerk hinzufügen. Der Un-
terschied ist wesentlich auch der Unterschied zweier Begriffe von Erfah-
rung. Gegeben sind den Künstlern die Kunstwerke durch ästhetische Er-
fahrungen, die sie mit ihnen machen, nur im ersten Fall. Im zweiten Fall, 
dem der Produktion, ist Erfahrung in einem ganz anderen Sinn im Spiel: 
die Erfahrung der eigenen Lebenswelt wird bearbeitet bzw. verarbeitet, 
hineingearbeitet ins Material. Denn die eigene künstlerische Produktion 
ist auch nicht in einem theologischen oder metaphysischen Sinn etwas 
Gegebenes, sie beruht vielmehr (innerhalb eines gesetzten Rahmens 
zwar) auf künstlerischen Entscheidungen, auf Ein- und Ausschlüssen, 
auf Zuwendung zu oder Abwendung von bestimmten Themen und Ma-
terialien, so wie es im zweiten Teil der vorliegenden Arbeit beschrieben 

12 J. Küpper/Chr. Menke: »Einleitung«, S. 8. 
13 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


EINLEITUNG

17

wird. Das heißt, dass Künstlern ihre eigenen Werke während der Her-
stellung als künstlerische Gegenstände nicht gegeben sind, sondern dass 
sie von ihnen im Prozess der Produktion geschaffen werden. Infolgedes-
sen stehen Künstler in einem Verhältnis zum Werk, das von dem der 
Rezipienten grundsätzlich verschieden ist. Zur Prüfung des Hergestellten 
können sich die Produzenten dann wieder in die Perspektive der Rezi-
pienten versetzen und somit probehalber auch das eigene Werk als etwas 
Gegebenes auffassen, mindestens können sie das versuchen.14

Es könnte eingewendet werden, dass auch im Prozess der Rezeption 
biografische Erfahrung der Rezipienten aktiv mit eingebracht werde und 
somit die Differenz zwischen Produktion und Rezeption doch eigentlich 
nicht vorhanden sei. Selbstverständlich sind auch im Reagieren auf 
Kunstwerke eigene Erfahrungen der Reagierenden mit im Spiel, und 
diese sind aktiviert, d.h., sie werden aufgerufen. Entscheidend ist aber, 
dass Erfahrungen, die in der Reaktion auf das Kunstwerk aktiviert wer-
den, von diesem veranlasst sind. Das zu verarbeitende Material oder der 
zu gestaltende Augenblick in der künstlerischen Produktion lassen sich 
hingegen nicht in derselben Weise als Auslöser und Quelle einer Erfah-
rung beschreiben. Gerade hinsichtlich des in ihr auftretenden Modus von 
Erfahrung führt die Analogie zwischen Produktions- und Rezeptionssi-
tuation in die Irre. In gewisser Hinsicht steht die Künstlerin vor dem 
Nichts, wenn sie beginnt. Sie geht mit biografischer und gesellschaftli-
cher Erfahrung um, sie arbeitet in einem vorgegebenen Kontext; aber 
das Material, in das ihre Erfahrungen transformatorisch hineingearbeitet 
werden, auch wenn es als ein erschlossenes, als interpretiertes Material 
vorliegt, wird gerade nicht als eine Gegebenheit von der Künstlerin er-
lebt, sondern als etwas, das es zu verändern, mindestens zu nutzen gilt, 
bzw. als etwas, das sich im Prozess verändert. Das bedeutet, dass 
Künstler ein anderes Verhältnis zum eigenen Werk vor oder während 
seiner Entstehung haben als Rezipienten zum Kunstwerk in der Rezep-
tion. Diese den Rezipienten implizit bekannte Erfahrungsdifferenz zwi-
schen Herstellung und Rezeption, so möchte ich behaupten, modifiziert 
die Rezeption von Kunstwerken insoweit, als das Hergestelltsein des 
Werks auf die Erfahrungswelt der Produzentin verweist. Das ist auch 
eine Erklärung dafür, warum wir uns von der Kunstrezeption etwas ver-
sprechen; wir versprechen uns von ihr nicht nur, dass sie unsere eigene 
Erfahrung des Lebens aufruft, wie das viele Gegenstände oder Situatio-

14 Dass es in der Geschichte der Ästhetik eine Tradition gibt, die Erfahrung 
»als etwas das Kunstwerk Fundierendes […], nicht als etwas am Kunst-
werk erst zu Machendes« begreift, kann man nachlesen bei Georg Maag: 
»Erfahrung«, in: Karlheinz Barck (Hg.), Ästhetische Grundbegriffe, Bd 2, 
Stuttgart, Weimar 2001, S. 266-275, zit. S. 267. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

18

nen können, sondern dass sie uns am Kunstwerk mit dieser anderen, ins 
Werk transformierten Erfahrung der Produzentin konfrontiert und sich 
daraus neue Konstellationen eigenen Erlebens und eigener Erfahrung er-
geben. Das implizite »Versprechen« an die Rezipienten, dass sie im 
Werk auf fremde Erfahrung treffen können, ist das Fundament dafür, 
dass Kunstwerke mehr vermögen, als uns lediglich an unsere eigenen 
Erfahrungen zu erinnern. Die rezeptionsästhetische Erfahrung von Alte-
rität ereignet sich als Begegnung mit einem bestimmten Anderen. 

Maßgeblich für eine Bestimmung des Kunstwerks ist zugleich, dass 
biografische Erfahrung der Produzenten nur vermittelt im Kunstwerk 
existiert, nicht so, wie sie sich als Erfahrung in der Welt für die Künstler 
selbst darstellt. Das Ansinnen der Künstlerin, ein evidentes Werk zu 
schaffen, richtet sich an der Tatsache aus, dass ihre Erfahrung nicht di-
rekt im Werk enthalten sein wird. Ihr Ziel ist es, den Konfrontationspro-
zess zwischen ihrer Erfahrung und dem Material so zu gestalten, dass 
ein Werk entsteht, das evident ist – dies bedeutet zugleich: durch das 
etwas evident wird. Dieses evidente Werk soll nach der Absicht der 
Künstlerin in einer bestimmten, aber nicht endgültig zu bestimmenden 
Weise anschlussfähig für seine Rezipienten sein. Das heißt, die Art der 
Gemachtheit des Kunstwerks veranlasst einen Prozess, der die Erfah-
rungen der Rezipienten ins Verhältnis zum So-Gemachtsein des Werks 
setzt. Der Unterschied zur bloßen Gegebenheit anderer ästhetisch zu er-
fahrender Gegenstände ist das Wissen der Rezipienten um den Anspruch 
der Künstlerin, ein evidentes Werk zu schaffen. Dieses Wissen impli-
ziert das »Versprechen des Werks«, dass eigene rezipientische Erfah-
rung durch das Kunstwerk in anderer Weise konfrontiert werde als durch 
andere Gegenstände oder andere Situationen. Kurz gesprochen: Rezi-
pienten überprüfen das Eingelöstsein des Künstler-Evidenzanspruchs am 
Werk.15

Mein Vorschlag, die Konstruiertheit von Kunstwerken in dieser 
Weise als ihre Produziertheit zu berücksichtigen, hat weder eine Ontolo-
gie von Kunstwerken als eine vollständige Bestimmung ihres Seins zum 
Ergebnis, noch führt er in die heute von vielen so gefürchteten Gefilde 
der Metaphysik.16 Vielmehr stellt er einen Aspekt, der allen Kunstwer-

15 Es handelt sich bei dem Evidenzanspruch der Künstler nicht um einen rein 
sprachlichen Geltungsanspruch, das heißt, es kann nicht nur um die Ver-
stehbarkeit des Kunstwerks gehen. Vgl. Kap. III.5: Evidenzanspruch und 
sprachlicher Geltungsanspruch. 

16 Wegen einer ›metaphysischen Bestimmung‹ des Werks in Panik zu gera-
ten, wäre ohnehin unangemessen, denn die Debatte zeigt, dass auch ausge-
sprochene Gegner der Metaphysik von anderen Diskussionsteilnehmern 
gern als typische Metaphysiker aufgefasst werden. Der inflationäre und 
polemische Gebrauch des Metaphysik-Vorwurfs entwertet diesen argu-

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


EINLEITUNG

19

ken zu eigen ist, systematisch heraus. Über den Evidenzanspruch hinaus 
lässt sich eine Menge zu den Eigenschaften verschiedener Kunstwerke 
unterschiedlicher Gattungen erzählen. Der Witz der (im gesamten Pro-
jekt) vorgelegten Systematik soll eben sein, dass sich unterschiedliche 
Kunstbegriffe und Überzeugungen, was Kunst sei, in sie eintragen las-
sen.17 Wenn Kunstwerke nicht im Namen einer ihnen übergeordneten 
Idee (z.B. normativ richtiger Wahrheit), sondern als Träger konkreter 
Evidenzansprüche ihrer Produzenten bestimmt werden, ist im Einzelfall 
immer eine spezifische Konkretisierung des Evidenzanspruchs möglich, 
ja sogar nötig. Anders gesagt: Die Evaluation des konkreten Anspruchs 
einer Künstlerin, die Rezipienten am Werk vornehmen, beinhaltet so-
wohl die Suche nach der gestalteten Evidenz des Werks (in Bezug dar-
auf, wie das einzelne Kunstwerk gemacht ist) als auch die Suche nach 
dem, was namentlich durch dieses Werk evident wird. Beides hängt na-
türlich zusammen.  

Ein weiteres Argument dafür, dass der Künstler-Evidenzanspruch 
kein metaphysisches Bestimmungskriterium darstellt, ist seine empiri-
sche Überprüfbarkeit, die ich nicht als neues Wahrheitskriterium, son-
dern zunächst als einfachsten Aufweis einer Angemessenheit in der Sa-
che verstanden wissen möchte. Die ausgiebige Einbeziehung produk-

mentativ. Vgl. z.B. Michael Hampe: »Vervollkommnung des Individuums 
und Endgültigkeit der Metaphysik. Richard Rortys Metaphysikkritik und 
die Philosophie des Pragmatismus«, in: Uwe Justus Wenzel (Hg.), Vom 
Ersten und Letzten. Positionen der Metaphysik in der Gegenwartsphiloso-
phie, Frankfurt/Main 1999, S. 153-176, hier S. 155. Hampe will hier laut 
eigener Auskunft »die implizite Metaphysik, die Rortys Metaphysikkritik 
zugrunde liegt, explizieren«. Rorty wiederum kritisiert in dem von Hampe 
besprochenen Kapitel die Metaphysik Heideggers. (Vgl. das Kap. »Selbst-
erschaffung und Affiliation: Proust, Nietzsche und Heidegger«, in: Ri-
chard Rorty: Kontingenz, Ironie und Solidarität, Frankfurt/Main 1995, S. 
162-201.) Strukturell wiederholen sich Vorwürfe dieser Art in der Ge-
schichte der Metaphysik, die seit dem 19. Jahrhundert vielfach als eine 
Verfallsgeschichte geschrieben wird. Vgl. M. Hampe, »Vervollkommnung 
des Individuums«, S. 167. 

17 Der hier verfolgte Ansatz ist somit auch eine Reaktion auf einen Aufsatz 
von Brigitte Hilmer, die den vielfach innerhalb der Philosophie gegen die 
eigene philosophische Disziplin geäußerten Vorwurf, die Kunst zu ent-
mündigen, neu formuliert und kritisch bewertet. »Aber die begrenzte Be-
rechtigung des Entmündigungsvorwurfs sehe ich in der Kritik an der Vor-
stellung, die Kunst hätte ein begrifflich objektivierbares Wesen unabhän-
gig von der Befassung der Philosophie mit ihr, letztere könnte einen 
dritten Ort jenseits der Interaktion einnehmen, von dem aus dieses Wesen 
zugänglich wäre.« Vgl. Brigitte Hilmer: »Kunst als Spiegel der Philoso-
phie«, in: Andrea Kern/Ruth Sonderegger (Hg.), Falsche Gegensätze. 
Zeitgenössische Positionen zur philosophischen Ästhetik, Frankfurt/Main 
2002, S. 112-130, hier S. 128. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

20

tionsästhetischer Schriften im zweiten Kapitel weist bereits in die 
Richtung einer Überprüfung ästhetischer Theorie anhand konkreter Pro-
duzentenansichten. Wem diese nicht ausreichen, der kann den Erläute-
rungen der Auswirkungen des Künstler-Evidenzanspruchs auf den Re-
zeptionsvorgang nachgehen, denn die vorliegende Arbeit ist mit dem 
Anspruch der phänomenologischen Überprüfbarkeit ihrer zentralen 
These verfasst. Den Anspruch der Überprüfbarkeit erfüllt ebenfalls ein 
Teilkapitel aus dem dritten Teil der Arbeit, das den Künstler-Evidenz-
anpruch auf dem Feld der Kunstkritik darstellt.18

Mit der vorgeschlagenen Bestimmung von Kunstwerken durch den 
Evidenzanspruch der Künstler ist die Annahme, auf der zeitgenössische 
Rezeptionsästhetiken durchgehend gründen: man könne, ohne metaphy-
sisch zu argumentieren, nicht mehr über das Kunstwerk sagen, als dass 
es sich bei diesem um einen Initiator subjektiv wahrgenommenen Ge-
schehens handelt, explizit verworfen. Dem Motiv der Rezeptionsästhe-
tiker, eine solche für ästhetische Theorie folgenschwere generelle Unbe-
stimmbarkeit des Werks zu erklären, soll hier kurz nachgegangen wer-
den.

In der Geschichte der Ästhetik seit Mendelssohn, wie sie z.B. Chris-
toph Menke erzählt, werden die Begriffe der »Verfassung des ästheti-
schen Gegenstands« und der »Selbstreflexion« der Rezipienten als einer 
Tätigkeit, die sowohl aus aktivem sinnlichen Erfassen wie auch aus 
passivem Erfahren des Wirkens von Kräften besteht, miteinander 
verknüpft. 

 »In diesen Konsequenzen für Begriff wie Verfassung des ästhetischen Gegen-
standes [die sich aus einer Entsprechung von der selbstreflexiv-energetischen 
Neubestimmung des ästhetischen Subjektes und seiner Lusterfahrung mit der 
Neubestimmung des ästhetischen Objektes ergeben, Anm. von mir, J.S.] hat 
die von Mendelssohn angestoßene Neubestimmung des Schönen als Medium 
der Selbstreflexion weitreichende und anhaltende Folgen für die moderne Äs-
thetik gehabt; über Kant und die Frühromantik bestimmt sie die Diskussion bis 
heute. […] Für ihre Wirkung ebenso entscheidend sind die Folgen, die sich 
aus diesem Motiv für das Unternehmen einer philosophischen Ästhetik erge-
ben. Die Ästhetik – so hat sich gezeigt – kann als ein Diskurs verstanden wer-

18 Vgl. hierzu die Erläuterung metaphysischer Thesen als beobachtungsferne 
Thesen, die nicht empirisch überprüfbar sind, bei Marcus Willaschek: 
»Was ist schlechte Metaphysik?«, in: U. J. Wenzel (Hg.), Vom Ersten und 
Letzten, S. 131-151, hier S. 134: »Das Ganze, um dessen Bild es in der 
Metaphysik geht, ist kein empirischer Gegenstand.« 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


EINLEITUNG

21

den, der den spezifischen Tätigkeitssinn des ›sinnlichen‹ Erfassens und Dar-
stellens untersucht und dabei die Wirkungsweise von Kräften freilegt.«19

Menke unterscheidet zwar einerseits zwischen den Energien, die auf das 
Subjekt in der Rezeption einwirken, und deren Reflexion, andererseits 
belässt er die Bestimmung des ästhetischen Objekts bei einer Bestim-
mung, die rückwirkend als eine Entsprechung konstruiert werden muss. 
In den Worten Rüdiger Bubners heißt dies: »Es gibt ein Werk nur zu-
sammen mit der Geschichte seiner Auffassung und Interpretation.«20

Und Ruth Sonderegger zieht folgerichtig die Konsequenz aus dieser von 
Menke und Bubner geteilten Prämisse der Verknüpfung der Verfassung 
des ästhetischen Gegenstands mit dem Erlebnis seiner Wirkung und der 
Reflexion dieses Erlebnisses: »Etwas mit Grund als Kunstwerk zu be-
zeichnen bedeutet […], an einem Gegenstand eine unendliche ästheti-
sche Erfahrung gemacht zu haben und sie an einem endlichen Objekt 
ausweisen zu können.«21

Die Unendlichkeit der ästhetischen Erfahrung – eine Forderung, die 
sich aus Kants ›Spiel zwischen Einbildungskraft und Verstand‹ ergibt 
und die als Charakteristikum ästhetischer Erfahrung seit der Wiederein-
führung Kants in die Ästhetik angenommen wird, hängt mit der Unbe-
stimmbarkeit des ästhetischen Objekts zusammen; denn wäre dieses be-
stimmbar, wäre seine Erfahrung endlich (und umgekehrt). Ästhetische 
Objekte sind endlich – wie Sonderegger zugibt und wie auch andere Re-
zeptionsästhetiker nicht leugnen würden.22 Dessen ungeachtet, dass das 

19 Christoph Menke: Wahrnehmung, Tätigkeit, Selbstreflexion: Zu Genese 
und Dialektik der Ästhetik, in: Andrea Kern und Ruth Sonderegger (Hg.):
Falsche Gegensätze. Zeitgenössische Positionen zur philosophischen Äs-
thetik, Frankfurt a.M. 2002, S. 19-48, hier S. 45. 

20 Rüdiger Bubner: »Zur Analyse ästhetischer Erfahrung« (1981), in: Ders.:
Ästhetische Erfahrung, Frankfurt/Main 1989, S. 2-69. 

21 Ruth Sonderegger: Für eine Ästhetik des Spiels. Hermeneutik, Dekon-
struktion und der Eigensinn der Kunst, Frankfurt/Main 2000, S. 325. 

22 So nimmt zum Beispiel Martin Seel in »Kunst, Wahrheit, Welterschlie-
ßung« ausführliche Gegenstandsbestimmungen vor, die als Indiz für die 
Endlichkeit des ästhetischen Objektes gewertet werden könnten: Er zählt 
drei Aspekte auf, die Kunstwerke als »Zeichen einer bestimmten Sicht der 
Welt« charakterisieren, und nimmt so zunächst eine Werkbestimmung vor, 
die er wieder einebnet, wenn er an gleicher Stelle weiter schreibt: »Diese 
›Geltung‹ einer Sichtweise freilich steht und fällt mit der Geltung des 
durch sie für wahr, wichtig und wirklich Betrachteten.« (S. 44 und S. 69) 
Auch in seinem Buch Ästhetik des Erscheinens widmet Seel der allgemei-
nen Bestimmung der Wahrnehmungsobjekte viel Aufmerksamkeit. In Be-
zug auf das ästhetische Erscheinen des (nicht nur künstlerischen) Gegen-
standes unterscheidet er »den Gegenstand« von »seinen Erscheinungen« 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

22

Objekt als ein unbestimmbares angenommen werden muss, weil sonst 
seine ästhetische Erfahrung zum Ende käme, ist das ästhetische Kunst-
objekt doch Anlass für bestimmte Ansprüche, die von rezipientischer 
Seite zuerst an es herangetragen werden müssen, bevor ästhetische Er-
fahrung in Gang gebracht und die Ansprüche (je nach ästhetischer Theo-
rie) erfüllt oder enttäuscht werden können. Sonderegger z.B. spricht von 
einer »Verhandlung von Gehalten […], die für die jeweiligen spezifi-

schen Rezipienten bedeutsam sind« und die nach ihrer Identifikation 
immer wieder zerstört werden: »Nur dort, wo das Bedeutsame auf dem 
Spiel steht, ist seine materiale und formale Vernichtung tatsächlich eine 
solche und die gleichzeitige Unwiderlegbarkeit der Verhandlung kon-
kreter Gehalte in einem Kunstwerk auch eine Bestätigung ihrer Bedeut-
samkeit.«23 Dem äquivalent sind die Geltungsansprüche außerästheti-
scher Diskurse, mit denen man als Rezipientin nach Menke und Iser an 
Kunstwerke herantritt: »Die Kunst löst nicht vorästhetisch diagnosti-
zierbare Aporien, sondern konfrontiert die nicht-ästhetischen Praktiken 
und Diskurse erst mit einer Krisenerfahrung […].« 24 »Die basale Erwar-
tung von Sinnkonstanz bildet die Voraussetzung für die Verarbeitung 
der Ereignishaftigkeit des literarischen Textes.«25 Handelt es sich, wie 
im ersten Teil nachfolgender Arbeit dargelegt, bei Albrecht Wellmer um 
sprachliche Wahrheitszuschreibungen von Rezipienten an Kunstwerke – 
Rezipienten suchen also im Kunstwerk nach Wahrheit –, so ist nach 
Hans Robert Jauß eine ästhetische Erfahrung auf »die Eröffnung einer 
anderen Welt jenseits der Alltagswirklichkeit« gerichtet.26 Gerade nicht 
die Jenseitigkeit des Alltags, sondern eine »Besinnung auf Gegenwart« 
ist nach Seel und Bohrer »ein basales Moment aller ästhetischen An-
schauung«, »ein Verspüren der eigenen Gegenwart im Vernehmen der 
Gegenwart von etwas anderem«; auch dies ist ein Anspruch, den man an 

und »deren Spiel« (Martin Seel: Ästhetik des Erscheinens, München 2000, 
S. 70). 

23 Ruth Sonderegger: »Kunst als Sphäre der Kultur und die kulturwissen-
schaftliche Transformation der Ästhetik«, in: Friedrich Jäger/Burkhard 
Liebsch/Jörn Rüsen (Hg.), Handbuch der Kulturwissenschaft, Bd. 3: The-
men und Tendenzen, Stuttgart, Weimar 2004, S. 50-64.

24 Christoph Menke: Die Souveränität der Kunst. Ästhetische Erfahrung 
nach Adorno und Derrida, Frankfurt/Main 1988, S. 287.

25 Wolfgang Iser: »Vorwort zur zweiten Auflage«, in: Ders.: Der Akt des Le-
sens, München 1984, S. IV. 

26 Albrecht Wellmer: »Wahrheit, Schein, Versöhnung. Adornos ästhetische 
Rettung der Modernität«, in: Ders.: Zur Dialektik von Moderne und Post-
moderne. Vernunftkritik nach Adorno, Frankfurt/Main 1985, S. 9-47; 
Hans Robert Jauß: Ästhetische Erfahrung und literarische Hermeneutik, 
Frankfurt/Main 1982. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


EINLEITUNG

23

die »Gegenwart eines Gegenstandes« (oder einer Situation) richten 
kann.27

Außer bei Sonderegger, der es um die Besonderheit spezifisch erfah-
rener Gehalte geht, sind die Ansprüche der anderen Philosophen an die 
vom Kunstwerk veranlasste ästhetische Erfahrung genereller Natur. Als 
generell bezeichne ich sie deswegen, weil die genannten Philosophen 
und Literaturwissenschaftler von allen Kunstwerken Gleiches, wenn 
auch in konkreter Ausführung erwarten. Gleich ist in den genannten 
Theorien die Struktur der Erfahrung des Kunstwerks als die Art und 
Weise, wie das Werk in der ästhetischen Erfahrung zur Wirkung kommt. 
Für jede Rezeption eines jeden Werks ist immer dieselbe Struktur aus-
gewiesen: Jedes Kunstwerk löst metaphorische Wahrheitszuschreibun-
gen aus bei Wellmer, eine plötzliche Intensitätserfahrung bei Bohrer,  
eine Unterbrechung alltäglichen Verstehens bei Menke.28

Um die Differenz zwischen dem Besonderen einzelner Gehalte und 
der allgemeinen Bestimmung des ästhetisch Erfahrenen soll es an dieser 
Stelle nicht gehen, wiewohl sie so wichtig ist, dass ich später auf sie zu-
rückkommen werde. Bedeutsam ist für meine Überlegung die Tatsache, 
dass es im Rahmen der Rezeptionsästhetik Erwartungen und Ansprüche 
gibt, die speziell an Kunstwerke gerichtet werden. Die Rede von der 
»Gegebenheit der Kunstwerke« erscheint dann in einem etwas anderen 
Licht. Gegeben in einem strengen Sinn wären Kunstwerke nur dann, 
würde das berühmte kantische »interesselose Wohlgefallen« in Gang ge-

27 M. Seel: Ästhetik des Erscheinens, S. 61; Karl Heinz Bohrer: Das absolute 
Präsens. Die Semantik ästhetischer Zeit, Frankfurt/Main 1994. 

28 In die Rede vom Evidenzanspruch der Künstler und von der Evidenzerfah-
rung der Rezipienten lässt sich besser als in andere ästhetische Modelle 
eine Differenz von ästhetischen Erfahrungstypen eintragen. Denn wie Evi-
denz konkret erlebt wird, hängt auch ab von der konkreten Struktur des 
jeweiligen Werks. Das Werk kann z.B. als Störung oder Unterbrechung 
funktionieren, durch die etwas evident wird, es kann aber auch utopische 
Ausblicke in seiner Erfahrung provozieren oder intensive Wahrnehmun-
gen in seinen Rezipienten hervorrufen. Worin unterscheidet sich die von 
mir vorgeschlagene Bestimmung der Kunst durch den Evidenzanspruch 
der Künstler und die Evidenzerfahrung am Werk in ihrer Generalität von 
der Allgemeinheit der aufgezählten ästhetischen Theorien? Die Produ-
ziertheit von Kunstwerken durch Künstler ist zunächst trivial; die Tatsa-
che, dass künstlerische Intentionen durch eine Materialität verändert wer-
den, ist es auch. Der Anspruch der Künstler, ein evidentes Werk zu produ-
zieren, verweist auf die Tatsache, dass verschiedene Produzenten diffe-
rente Strategien wählen; somit ist der Blick für verschiedene mögliche 
Wirkungsweisen von Werken geöffnet. Obwohl es sich auch bei der Theo-
rie des Evidenzanspruchs der Künstler um eine Metabestimmung handelt, 
die einen Anspruch auf Generalität erhebt, ist diese jedenfalls mit einer 
Pluralität verschiedener Wirkungsweisen des Kunstwerks vereinbar.

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

24

setzt, wenn man sozusagen über ein Kunstwerk stolperte. Noch am bes-
ten vereinbar wäre solch ein Begriff der Gegebenheit mit der seelschen 
Beschreibung des Erscheinens, das ja in allen Situationen und an allen 
möglichen Gegenständen erlebt werden kann. Aber gerade bei Seel fin-
det sich eine Relativierung der kantischen Interesselosigkeit: 

»Am Gegenstand zeigt sich ein Spiel von Erscheinungen, das allein von einer 
in diesem Sinn spielenden Wahrnehmung des Gegenstandes verfolgt werden 
kann. In diesem Wahrnehmungsspiel bildet sich ein Sinn für die phänomenale 
Individualität dessen, was hierbei zur Wahrnehmung kommt. Um den Sinn 
dieses Sinnes zu verdeutlichen, hat Kant diese Wahrnehmung ›interesselos‹ 
genannt. Im Vergleich mit theoretischen und praktischen Interessen (der Er-
kenntnis und der Verwertung) ist dies einleuchtend. Bedingung der ästheti-
schen Wahrnehmung ist ein Abstand von diesen Interessen oder zumindest 
von ihrer ausschließlichen Verfolgung. Dieser Abstand von Interessen der 
Feststellung und Festlegung ist jedoch selbst mit einem eminenten Interesse 
verbunden. Daher greift jede negative Bestimmung [so also auch die des inter-
esselosen Wohlgefallens, Anm. von mir; J.S.] hier wie überall in der Ästhetik 
zu kurz.«29

»Aktives sinnliches Erfassen« und »passives Erfahren« der »Verfaßtheit 
des ästhetischen Gegenstandes« sind also nicht interesselos, sondern sie 
sind immer von Ansprüchen ans Kunstwerk gekennzeichnet. Wie sind 
solche Ansprüche jedoch mit einer Definition des Werks vereinbar, die 
darauf besteht, dass sich Kunstwerke erst in der ästhetischen Erfahrung, 
die an ihnen gemacht wird, bilden, ja dass sie erst in der Erfahrung, so-
gar durch sie gegeben sein sollen?   

Etwas, an das man Erwartungen richten und Ansprüche stellen kann, 
muss es bereits geben, es muss einem in gewisser Weise äußerlich sein. 
Soll es zur ästhetischen Erfahrung kommen, so ist es notwendig, Vor-
stellungen oder Vorurteile (wie Gadamer sagt) über dieses Etwas zu ha-
ben. Dies ist auch dann noch so, wenn solche Erwartungen in der Kon-
frontation nicht bestätigt werden. Dass ein Kunstwerk gegeben ist, muss 
daher heißen: Die Gegebenheit einer Sache geht ihrer ästhetischen Er-
fahrung voraus, wie immer die Weise der Gegebenheit in der subjekti-
ven ästhetischen Erfahrung modifiziert werden mag. Seel weist indirekt 
auf diesen Sachverhalt hin, wenn er beschreibt, dass es zwei Möglich-
keiten gibt, sich Kunstwerken gegenüber zu verhalten, sich auf sie ein-
zulassen oder auch nicht: »…daß wir verlockt werden, ist hier die Sache 
der Kunst und die Gabe des Künstlers, ob wir der Verlockung erliegen,

29 Seel: Ästhetik des Erscheinens, S. 61. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


EINLEITUNG

25

das bleibt unsere Sache.«30 Auf die Vorgeordnetheit der Existenz des 
Werks vor seiner ästhetischen Erfahrung verweisen außerdem die Be-
mühungen Seels, möglichst viel zur Bestimmbarkeit von Wahrneh-
mungsobjekten (die ja nach Seel ausnahmslos potentielle Auslöser äs-
thetischer Erfahrung sind) zu sagen.31

Auch Bubner geht davon aus, dass mit dem Werk ein »Fixpunkt in 
der charakteristischen Gestalt und Singularität jenes Anlasses ästheti-
scher Erfahrung« vorliegt, der als Ursache für die »Wiederholbarkeit 

dieser Erfahrung« angesehen werden muss. In Frage stellt er hingegen 
das Konzept des künstlerischen Gegenstands im husserlschen Sinn als 
einer »›vollen Gegebenheit‹ als der erfüllten Intention eines phänome-
nologischen Sachgehalts«: 

»Nun kann volle Gegebenheit einer ›Sache selbst‹ von geringeren Graden ur-
sprünglicher Anschaulichkeit nur unterschieden werden, wenn sich ein Was-
Gehalt bestimmen lässt, der in der erfüllten Intention voll da ist. Was das in 
der Kunst zur Anschauung gelangende Was sein soll, das ist aber gerade das 
Problem. Wie weiter unten gezeigt wird, entbehren Werke eines ein für alle-
mal bestimmbaren objektiven Gehalts.« 32

Die Verwechslung, die ich hier stellvertretend an Bubner für die Ästhe-
tik der Rezeptionserfahrung aufzeigen möchte, ist auf deren (natürlich 
nicht einzulösende) Forderung zurückzuführen, Gehalt oder Bedeutung 
von allen Kunstwerken sollten ein für allemal, d.h. in einer theoretischen 
Explikation, objektiv aufzeigbar sein. Anzuzweifeln wäre erstens Bub-
ners Unterscheidung zwischen der Erkennbarkeit alltäglich vorkommen-
der oder wissenschaftlich präsentierter Gehalte und der Unerkennbarkeit 
der künstlerischen. Die Frage wäre hier zunächst, ob strukturierte, se-
lektierte und subsumierte nichtkünstlerische Gehalte tatsächlich »ein für 
allemal objektiv bestimmbar« sind. Zweitens glaube ich nicht, dass Ge-
halte – wenn man denn von solchen im Kunstwerk ausgehen möchte – 
nicht auch in Kunstwerken mit Hilfe von »Ordnungsleistungen der 
Strukturierung, der Selektion und der Subsumtion« dargeboten werden; 
ja, das Wie der Präsentation lässt sich als Ordnung, diese Ordnung wie-
derum lässt sich als künstlerische Leistung beschreiben. Warum das 
Wort Ordnung nicht auch hier anwendbar sein soll, ist schwer einzuse-
hen. Die eigentlich springenden Punkte sind aber drittens die Forderung, 

30 M. Seel: »Kunst, Wahrheit, Welterschließung«, S. 71. 
31 M. Seel: Ästhetik des Erscheinens. 
32 R. Bubner: Ästhetische Erfahrung, S. 245ff., S. 254. Auf unterschiedliche 

Gegebenheitsweisen von Gegenständen in der Phänomenologie Husserls 
komme ich noch ausführlich im III. Teil zu sprechen. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

26

Gehalte von Kunstwerken sollten überhaupt objektiv bestimmbar sein, 
und viertens die Schlussfolgerung: Wenn sie es nicht sind, dann können 
wir gar nichts mehr zum Kunstwerk sagen. Die Verwechslung, die in 
diesem Schluss vorliegt, ist die zwischen einem »ein für allemal objektiv 
bestimmbaren Gehalt«, der allen Kunstwerken zu eigen sein muss, und 
den (konkreten) Gehalten, die durch Kunstwerke ins Spiel gebracht wer-
den und zu denen im historischen Einzelfall erst noch etwas zu sagen 
wäre. In dieser Arbeit plädiere ich überdies dafür, nicht von Gehalten zu 
sprechen, sondern von etwas, das durchs Werk evident wird. Einen An-
spruch auf dessen objektive Bestimmbarkeit und auf die universale Gül-
tigkeit dieser objektiven Bestimmung muss ich nicht erheben, um 
Kunstwerke als mit einem bestimmten Anspruch geschaffene Gegen-
stände oder Situationen zu bestimmen. Die Unbestimmbarkeit des 
Werks, zu der Bubner wie angekündigt (mit Kant) kommt und die ja 
nach seiner Auskunft an der Unbestimmbarkeit eines »Was-Gehaltes« 
hängt, wäre also nicht mehr gar so umfassend, würde man zugeben, dass 
sich doch etwas zu diesem Was-Gehalt von Kunstwerken sagen lässt. Es 
lässt sich z.B. darüber sagen, dass Künstler, die ein Werk produzieren, 
einen Anspruch erheben, ein evidentes Werk zu produzieren.33 In die-
sem Anspruch auf Evidenz des entstehenden Werks ist auch der An-
spruch, dass durch das Werk etwas evident werde, enthalten. Die Rede-
weise davon, dass etwas durch das Werk evident sein soll, hat gegenüber 
der Rede vom Was-Gehalt den Vorteil, dass die Art, wie etwas evident 
werden soll, d.h. dessen transformative Umsetzung ins Material, die 
Rede vom Sinn-Aspekt mitbestimmt. Die Rede von Gehalten scheint 
dagegen eine Getrenntheit der durch das Werk vorgegebenen Anschau-
ung von dessen sinnhafter Auslegung nahezulegen, so implizit auch bei 
Bubner.34 Worüber Künstler im Einzelnen arbeiten, muss an dieser 
Stelle nicht bestimmt werden, um sagen zu können, dass Kunstwerke (in 
Bubners Worten) konkrete Was-Gehalte aufweisen, die mit den Ansprü-
chen ihrer Produzenten zusammenhängen. Freilich hängen sie, um 
Missverständnissen vorzubeugen, nicht in der Weise mit den Künstler-
Evidenzansprüchen zusammen, dass diese sich eins zu eins im Werk ab-
bilden würden. Es geht also nicht um Künstlerintentionen als Gehalt des 

33 Vgl. Jens Kulenkampff: »Wir wissen […] oftmals sehr genau über den äs-
thetischen Gegenstand Bescheid und können sehr viel mehr und Genaue-
res an Beschreibung und Bestimmung leisten, als wir nach Kants Vorstel-
lung vom Spiel zwischen Einbildungskraft und Verstand eigentlich kön-
nen dürften.« Jens Kulenkampff: »Metaphysik und Ästhetik: Kant zum 
Beispiel«, in: Andrea Kern/Ruth Sonderegger (Hg.), Falsche Gegensätze. 
Zeitgenössische Positionen zur philosophischen Ästhetik, Frankfurt/Main 
2002, S. 49-80, hier S. 57.

34 Vgl. Bubner: »Zur Analyse ästhetischer Erfahrung«. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


EINLEITUNG

27

Werkes, sondern es geht um das Wissen der Rezipienten, dass das 
Kunstwerk mit einem Anspruch auf Evidenz geschaffen wurde, der 
zugleich bedeutet, dass im Werk etwas evident ist. Dieser Anspruch ist 
ein wesentliches Bestimmungskriterium für Kunstwerke, der sie von an-
deren ästhetisch erfahrbaren Gegenständen und Situationen unterschei-
det. Wie genau oder wie vollständig sich im Einzelfall das Evidente 
bestimmen lässt, mag unterschiedlich sein. Fest steht nur, dass es bei der 
Überprüfung des Künstler-Evidenzanspruchs am Werk nicht allein um 
(nichtästhetische) Sinnunterstellungen oder Bedeutungsansprüche gehen 
kann, wird doch immer zugleich mit unterstellt, dass etwas vom Werk 
auf seine je spezifische Weise evident gemacht wird.  

So kann sich, um wieder auf die mendelssohnsche und kantische 
ästhetische Selbstreflexion zurückzukommen, an ästhetische Erfahrung 
ebenso die Frage anschließen, warum welches Kunstwerk Wirkungen 
erzeugt, wie es gemacht ist und welche Art von Evidenzanspruch wohl 
während seiner Produktion im Spiel gewesen sein mag. Diese Fragen 
sind gerade so naheliegend wie diejenige nach der Bestimmung der spe-
zifischen Subjektivität der am Werk zu machenden Erfahrung, denn es 
handelt sich ebenso um Fragen »über die verschiedenen Formen, in de-
nen uns als Subjekten so etwas wie eine Welt, auf die wir uns […] be-
ziehen können, überhaupt gegeben ist.«35 Gehen wir (unproblematisch 
auch mit Kant) von der Vielheit der Formen in der Welt aus, davon, dass 
Welt den Rezipienten in verschiedenen Kunstwerken je verschieden ge-
geben ist, so ist es trivial, dass alle existierenden Kunstwerke nicht 
durch »ein für allemal bestimmbare objektive Gehalte« definiert sein 
können – aber ebenso klar ist, dass uns dies nicht davon abhalten muss, 
etwas Gültiges über sie zu sagen.36 Kunstwerke sind ästhetisch zu erfah-
rende »ästhetische Objekte«, die durch ihr Gemachtsein vorbestimmt 
sind. Anders gesprochen: Ihre Verfasstheit bestimmt als Hergestelltsein 
die Rezeption mit. Dieses Hergestelltsein lässt sich empirisch feststellen, 
es lässt sich theoretisch verallgemeinern, und es impliziert die Überprü-
fung des als konkret vorgestellten Künstler-Evidenzanspruchs in der Re-
zeption. Zu seiner philosophischen Bestimmung ist es notwendig, Ent-
scheidungen, die Künstler im Produktionsprozess treffen und die sich 

35 Vgl. Andrea Kern: »Ästhetischer und philosophischer Gemeinsinn«, in: A. 
Kern/R. Sonderegger (Hg.), Falsche Gegensätze, S. 81-111, hier S. 82. 

36 Auf die Erkennbarkeit der Welt, also auch der Kunstwerke bezieht sich 
auch Martin Seel mit Kant: »Nach Kants weitreichender Einsicht gehört es 
zum Begriff der Realität, als Realität erkennbar zu sein, ganz gleichgültig, 
wie begrenzt diese von erkennenden Wesen tatsächlich erkannt wird. 
Auch das Bestehen der ›primären‹ Eigenschaften von Objekten ist nur aus 
der Möglichkeit ihrer Erkennbarkeit zu verstehen.« Seel: Ästhetik des Er-
scheinens, S. 80f. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

28

auf die Verfasstheit der Kunstwerke auswirken, zu berücksichtigen. Seel 
bestätigt nur den halben Sachverhalt, wenn er Kunstwerke und »andere 
Wahrnehmungsgegenstände« folgendermaßen unterscheidet: »Kunst-
werke sind Objekte eines anderen Erscheinens. Sie erfordern eine an-
dere Wahrnehmung als alle anderen Objekte der Wahrnehmung.«37 Die 
Begründung, warum Kunstwerke eine andere Wahrnehmung erfordern, 
lässt sich allein aus der Rezeptionsperspektive nicht geben, wie man an 
den weiteren Ausführungen Seels verfolgen kann. Er muss, um die Pro-
duktion der Werke nicht als Konstitutivum zu bewerten, alle Differenz-
kriterien den Werken selbst als Aktivität zuschreiben.  

Das klingt dann so: »Künstlerische Objekte stellen sich in der ge-
nauen Organisation ihres Materials aus, um auf diese Weise etwas zur 
Darbietung zu bringen.«38 Dem würde ich entgegenhalten: Kunstwerke 
werden ausgestellt, in ihnen wird etwas dargeboten, man könnte auch 
sagen, Künstler bieten die Werke und in den Werken etwas dar. Ent-
sprechend halte ich Seels Definition des Kunstwerks für unvollständig: 
Kunstwerke seien »Objekte, die kraft ihres individuellen Erscheinens als 
Darbietungen menschlicher Verhältnisse fungieren«.39 Was aber das 
Individuelle der Herstellung und der Rezeption eines Kunstwerks aus-
macht, dazu möchte ich im weiteren Verlauf mehr sagen. 

37 Ebd., S. 172. 
38 Ebd., S. 176. 
39 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


29

I .  DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER:

KRITIK ZWEIER ÄSTHETISCHER THEORIEN

Mit der Entstehung der Disziplin der Ästhetik im 18. Jahrhundert eta-
blierte sich zugleich für die Kunst die Erwartung, bei der Beschreibung 
von Kunstwerken müsse es außer um Schönheit auch um Wahrheit ge-
hen. Zwangsläufig entwickelte sich eine Vielfalt von Definitionen äs-
thetischer Wahrheit, denn die Frage nach der Bedeutung des Wahrheits-
begriffs ist in der Philosophie auch außerhalb der Ästhetik unterschied-
lich beantwortet worden. Selbst in denjenigen Theorien, die den klassi-
schen, korrespondenztheoretischen Wahrheitsbegriff dekonstruktiv oder 
subversiv unterwandern, bleibt die Idee einer (wenn auch unmöglich 
gewordenen) Wahrheit als regulative Idee erhalten.  

Parallel zur philosophischen Diskussion über mögliche Wahrheits-
potentiale in Kunstwerken oder in Prozessen ihrer Erfahrung begegnet 
uns bis heute die Intuition, Kunst müsse etwas mit Wahrheit zu tun ha-
ben, auch von Seiten der Künstler. Ihre Vorstellungen beziehen sich we-
niger auf Wahrheit als erkenntnistheoretischen oder metatheoretischen 
Terminus als vielmehr auf das Gewicht dessen, was im Werk (oder aber 
im Œuvre) thematisiert wird, und auf die Angemessenheit der Themati-
sierungsweise. Die Wahrheit der Kunst in diesem vortheoretischen Sinn 
ist also eine Eigenschaft des Bezugs der Kunst auf »Welt« und »Wirk-
lichkeit«. Hat sich auch philosophisch betrachtet einerseits die Annah-
me, in Kunstwerken könne es so etwas wie Wahrheit geben, auf vielerlei 
Weise als problematisch erwiesen, so gibt es andererseits dieses Inte-
resse auf der Seite der Künstler unverändert; ein Interesse, das sich nicht 
nur auf die Art und Weise richtet, wie ein Kunstwerk gemacht ist, son-
dern auch auf das, was sich durch die Weise seiner Herstellung zeigt, auf 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

30

das also, was durch das Werk zum Ausdruck kommt. Eine solche Bezie-
hung zweier sich gegenseitig bedingender Dimensionen des Kunstwerks, 
eine Beziehung, die ich vorläufig Synthese von Materialität und Bedeu-
tung nennen möchte und der die Aufmerksamkeit der Künstler gilt, wird 
nun auch in ästhetischen Theorien vielfach als Grundkonstruktion zur 
philosophischen Erläuterung von Kunstwerken verwendet. Diesen Theo-
rien ist gemeinsam, dass ihr Begriff von Kunst jeweils ein Konzept jener 
Synthese von Sinnlichkeit und Sinnhaftigkeit vermittelt. An diesem 
Schnittpunkt künstlerisch-produktiver und philosophischer Interessen 
beginnt mein eigenes theoretisches Projekt. Im ersten, kritischen Teil 
des Buchs möchte ich zunächst untersuchen, wie sich diese generalisier-
bare Erscheinungsweise des Kunstwerks – als Ding und als Zeichen, 
oder: als Gegenstand, der in bestimmter Weise Bedeutung trägt – zu ei-
nem an das Werk herangetragenen oder explizit mit ihm verbundenen 
Wahrheitsanspruch verhält. Die Frage ist also die, ob es sinnvoll, plausi-
bel und angemessen ist, vom Wahrheitsanspruch zu sprechen, wenn man 
über die Synthese von Materialität und Bedeutung im Kunstwerk spre-
chen will. Um dieser Frage nachzugehen, werde ich zwei ästhetische 
Theorien diskutieren, die als »Wahrheitsästhetiken« gelten. Es handelt 
sich erstens um Albrecht Wellmers Wiederaufnahme und Umformung 
der ästhetischen Theorie Adornos, zweitens um Martin Heideggers Dar-
stellung des »Wahrheitsgeschehens« im Kunstwerk. Mein Augenmerk 
richte ich dabei auf die Strategien, anhand derer in beiden Theorien 
Kunstwerke als potentielle Wahrheitsträger konstruiert werden.  

1.  Wahrheit  im ästhet ischen Diskurs  
(Wel lmer)  

Der Versuch Albrecht Wellmers, die Wahrheitsästhetik Adornos sprach-
philosophisch zu »retten«, hat bis heute Spuren in vielen rezeptionsäs-
thetischen Theorien ästhetischer Erfahrung hinterlassen. Adorno hatte 
das Kunstwerk als Ort der Utopie erläutert, einer Utopie, die zugleich 
aber nur im Modus der Gebrochenheit sichtbar wird. Kunstwerke sind 
laut Adorno rätselhaft, und zwar »nicht ihrer Komposition, sondern ih-
rem Wahrheitsgehalt nach«.1 Ihr Wahrheitsgehalt wäre umgekehrt »die 
objektive Auflösung des Rätsels« jedes einzelnen Kunstwerks, und in-
dem das Kunstwerk »die Lösung verlangt, verweist es auf den Wahr-
heitsgehalt.«2 Dieser Wahrheitsgehalt »ist allein durch philosophische 
Reflexion zu gewinnen.« Hier ist aber nun entscheidend: Die philoso-

1 Theodor W. Adorno: Ästhetische Theorie, Frankfurt/Main 1992, S. 192. 
2 Ebd., S. 193. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

31

phische Reflexion ist Sache der deutenden Vernunft, nicht einer identifi-
zierenden Rationalität.3 Theorie der Kunst »muß ihren Bewegungsgeset-
zen sich überlassen«4, was heißen könnte: Sie muss sich mimetisch zum 
Mimetischen des Kunstwerks verhalten. Denn jedenfalls ist der Wahr-
heitsgehalt des Kunstwerks selbst »begriffslos« und das diskursive Ur-
teil reicht nicht an ihn heran.5 »Utopie ist jedes Kunstwerk, soweit es 
durch seine Form antizipiert, was endlich es selber wäre…«6 – es selber: 
nämlich befreit vom Bann der Identität, der Subsumtion unter den Be-
griff, der Gleichsetzbarkeit mit anderem. Das Kunstwerk macht es im 
Medium des ästhetischen Scheins sichtbar. Der Schein zeigt an, dass  
eine solche Befreiung möglich wäre, aber nicht wirklich ist und auch 
nicht im Bereich des einfach ›Machbaren‹ liegt. 

Bei Wellmer geht es nun offenbar darum, einerseits das utopische 
Moment in der Kunsttheorie Adornos, das bei Adorno selbst an Mimesis 
gebunden war, zu bewahren, andererseits jenen Eindruck von Ausweg-
losigkeit aufzuheben, der bei Adorno dadurch entsteht, dass das Utopi-
sche eben jenseits der Sphäre realer (gesellschaftlicher) Veränderungs-
prozesse liegt. Um das zu erreichen, wird zuerst die Sprache gleichsam 
rehabilitiert, nämlich ihre mimetische Dimension hervorgehoben, ihre 
identifizierende Gewaltsamkeit abgeblendet. Das hat zur Folge, dass das 
Utopische aus dem Kunstwerk in den Diskurs über das Kunstwerk ver-
schoben werden kann. War für Adorno das Kunstwerk der Ort, an dem 
das Wahre und das Utopische zwar aufscheint, aber der diskursiven Be-
herrschung entzogen bleibt, wird nun für Wellmer der ästhetische Dis-
kurs über das Kunstwerk zum Ort real umsetzbarer Utopie. Wie voll-
zieht sich diese Transformation im Einzelnen? 

Im ersten Teil von Wahrheit, Schein, Versöhnung zeigt Wellmer die 
Beziehung auf, die besteht zwischen Adornos Bestimmung des Kunst-
werks einerseits als etwas, das kraft seines Mimetischen sprachlicher 
Deutung entgegensteht, und dem Sprachverständnis andererseits, wel-
ches Adornos ästhetischer Theorie fundamental zugrunde liegt. Dabei 
analysiert Wellmer die Verschränkung zweier traditioneller Verständ-
nisse sprachlichen Kommunizierens bei Adorno: Das erste fasst er zu-
sammen unter dem Stichwort Negativität des Begriffs »zum Zwecke der 
Zurechtmachung und Beherrschung«,7 als zweites nennt er den »Prozeß 

3 Ebd., S. 193ff. 
4 Ebd., S. 194. 
5 Ebd., S. 199. 
6 Ebd., S. 203. 
7 »Nicht nur auf Klages, sondern schon auf Nietzsche, ja auf Schopenhauer 

zurück geht der Gedanke, daß Begriffe ›ideelle Werkzeuge‹ sind, zum 
Zwecke der Zurechtmachung und Beherrschung der Wirklichkeit durch 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

32

der Aufklärung«8. Wellmers Sympathien liegen bei der zweiten Tradi-
tionslinie, von der er sagt, dass in ihr »genuin materialistische Theorie-
elemente ein eigensinniges und kräftiges Eigenleben […] führen«.9 An 
diese hegelianisch-marxistische Theorietradition knüpft er dann seine 
eigene Konstruktion an. Sie ist eine Verbindung zwischen dem Glauben 
an die Möglichkeit gesellschaftlicher Veränderung und dem Glauben an 
die Wirkung, die sprachliche Kritik in solchen gesellschaftlichen 
Prozessen haben kann. Das, was allerdings nach Marx in der Gestalt 
gewaltsamer Revolution erreicht werden sollte – nämlich die Verwirkli-
chung der Utopie einer klassenlosen Gesellschaft –, ersetzt Wellmer 
durch Adornos eher messianische als geschichtliche Utopie der mit sich 
und der Natur versöhnten Menschheit.10

Eine versöhnte Menschheit ist nun bei Adorno gerade deshalb Uto-
pie, weil sich nichts darüber sagen lässt, ob, wie und wann sie real wird. 
Von der adornoschen Utopie der Versöhnung wiederum möchte Well-
mer aber gerade das skeptische und im wörtlichen Sinne utopische Mo-
ment, das auf die Negativität aller menschlichen Bemühungen zurück-
verweist, nicht mitführen. Wellmer spricht stattdessen von einer »real 
gemeinten Utopie gewaltfreier Kommunikation«. Dies ist eine Bezeich-
nung, die in sich paradox erscheint, weil Utopie und Realität ja ein Ge-
gensatzpaar bilden.11 Dem adornoschen Projekt einer »kritischen Ret-
tung der Metaphysik« zieht Wellmer nach eigener Aussage somit einen 
»›postmetaphysischen‹ Adorno« vor, der »die Versöhnung von Geist 
und Natur nicht als ein Produkt der Erlösung, sondern als das einer 
möglichen gesellschaftlichen Veränderung« versteht.12 Einer solchen 
Veränderung gibt er deshalb eine Chance, weil sie durch die ästhetische  
Eigenschaft des sprachlichen Kommunizierens ermöglicht wird. Es han-
delt sich dabei um das mimetische Moment der Sprache; Mimesis war ja 
bei Adorno als spezifisches Merkmal von Kunstwerken eingeführt wor-
den.

Für das Kunstwerk heißt das: An die Stelle der dialektisch gebro-
chenen mimetischen Wahrheit des Kunstwerks, mit der sein Rätselcha-

ein Subjekt, das wesentlich als Wille zur Selbsterhaltung gedacht ist.« A. 
Wellmer: »Wahrheit, Schein, Versöhnung«, S. 11. 

8 Ebd. 
9 Ebd., S. 20. 
10 So streicht er nebenbei den marxistischen Gedanken durch, dass es eines 

Gewaltaufwandes bedürfe, um solch schwieriges Ziel zu erreichen.  
11 A. Wellmer: »Wahrheit, Schein, Versöhnung«, S. 29. 
12 Albrecht Wellmer: »Über Negativität und Autonomie der Kunst. Die Ak-

tualität von Adornos Ästhetik und blinde Flecken seiner Musikphiloso-
phie«, in: Axel Honneth (Hg.), Dialektik der Freiheit. Frankfurter Adorno-
Konferenz 2003, Frankfurt/Main 2005, S. 237-278, hier S. 241. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

33

rakter zusammenhängt, tritt bei Wellmer die Wahrheitszuschreibung ans 
Kunstwerk durch dessen Rezipienten. Der Begriff der Wahrheits-Zu-

schreibung bedeutet, dass einerseits zwar das Kunstwerk noch als Refe-
rent im Diskurs auftaucht und der Form nach auch Wahrheitsträger 
bleibt, dass aber andererseits die Frage nach dem objektiven Wahrheits-
gehalt des Kunstwerks, die Adorno noch beschäftigt hatte, ausgeklam-
mert werden kann. Die Wahrheitszuschreibung ist eine Beschreibung 
ästhetischer Erfahrung, und der ästhetische Diskurs reflektiert diese Er-
fahrung. Die Folge ist, dass der Wahrheitsgehalt des Kunstwerks fortan 
nicht mehr im Werk selbst aufscheint, sondern sich im Diskurs konsti-
tuiert. Folgerichtig wird aus der Theorie der Kunst eine Theorie der äs-
thetischen Erfahrung – und zugleich wird das Kunstwerk auf die Rolle 
einer Zuschreibungsadresse reduziert. Im Aufsatz Das musikalische 

Kunstwerk geht es Wellmer zwar darum, zu zeigen, dass das Kunstwerk 
»in einem öffentlichen Raum zwischen ästhetisch erfahrenden Subjekten 
lokalisiert ist«, und das Kunstwerk als ein Objekt zu beschreiben, »wor-
auf diese Subjekte im ästhetischen Diskurs sich beziehen und gleichsam 
zurückkommen«.13 Jedoch hebt er dabei entgegen seiner erklärten Ab-
sicht die in ästhetischen Diskursen etablierte Vorrangstellung der ästhe-
tischen Erfahrung und ihrer Interpretation gegenüber den Kategorien 
Kunstwerk und Produktion gerade nicht auf. Und Adorno hätte dieser 
Vorrangstellung ganz sicher nicht zugestimmt.14 Seinem eigenen An-
spruch, das Potential von Kunstwerken zu bestimmen, wird Wellmer 
letztlich nicht gerecht. Durch die Auflösung von Adornos Kunstwahrheit 
in ein diskursives Zuschreibungssystem geht das Potential, das in der 
diskursiven Unverfügbarkeit des Kunstwerks lag, gerade verloren. Well-
mer versucht stattdessen, Adornos Ästhetik für eine Aufwertung der 
realitätsmächtigen Gestaltungskräfte sprachlichen Kommunizierens in 
Anspruch zu nehmen. Unter logischen Gesichtspunkten ist die Operation 
zirkulär. Der Form nach wird zwar das real-utopische Potential diskursi-
ven Kommunizierens aus einer sozusagen korrigierenden Adorno-Deu-

13 Ebd., S. 154. 
14 Gegen eine Interpretation, mit der ein interpretierter Autor nicht einver-

standen ist, ist zwar nichts einzuwenden. Mir scheint dieser Hinweis auf 
den Dissens zwischen Wellmer und Adorno aber deshalb wichtig, weil 
Wellmer in seiner Kritik an zeitgenössischen Adorno-Lesarten beklagt, sie 
seien nur eine partielle Wiedergabe adornoscher Ästhetik. In Wirklichkeit 
gilt das für Wellmers eigene Lesart ebenso sehr wie für diejenigen der von 
ihm kritisierten Autoren Bürger, Jauß und Bohrer, Baumeister/Kulen-
kampff und Bubner. – Vgl. A. Wellmer: »Wahrheit, Schein, Versöhnung«, 
S. 9f.; 23ff.

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

34

tung gewonnen.15 Zugleich ist aber umgekehrt die optimistische Be-
schreibung des Diskurses als freies und sich selbst korrigierendes Zu-
schreibungsgeschehen die implizite Voraussetzung dafür, dass Adornos 
Bestimmung, Kunstwerke seien an sich selber Träger von Wahrheit, 
überhaupt in die Vorstellung umgedeutet werden kann, sie seien Anlässe 
für diskursive Wahrheitszuschreibungen. 

Als eine Konsequenz der Operation tauchen in Wellmers ästheti-
schen Schriften immer wieder zwei Begriffe auf, die durchgängig pejo-
rativ verwendet werden. Es handelt sich hierbei um die beiden Adjektive 
metaphysisch und objektivistisch. Beide Termini sind strategisch beinahe 
identisch eingesetzt, sie werden nämlich dazu genutzt, diejenigen Ele-
mente der ästhetischen Theorie Adornos, welche sich nicht mit einem 
Primat der Interpretation gegenüber dem Sein zusammendenken lassen, 
umzudeuten bzw. zu eliminieren. 16

Kunstwerke lassen laut Adorno Versöhnung gleichsam als eine Uto-
pie der Einheit, als Erinnerung an deren Möglichkeit, aufscheinen und 
demonstrieren zugleich immer die Verknüpfung von Wahrheit und Un-
wahrheit in der Dialektik des ästhetischen Scheins. Als Erinnerung an 
die »Möglichkeit des Möglichen« ist die Kunst wahr, als Darstellung des 

15 Diese Deutung ist überhaupt nur deshalb möglich, weil bei Adorno auch 
die Rolle der Sprache selbstverständlich dialektisch entfaltet worden ist, so 
dass man nach Bedarf das eine Element als das eigentlich Gemeinte her-
ausheben, das andere als Selbstmissverständnis beiseitelegen kann. 

16 Wellmer unterscheidet in »Das musikalische Kunstwerk« zwei Formen 
des »objektivistischen Selbstmissverständnisses«, den historischen und 
den intentionalistischen Objektivismus: Das  historisch-objektivistische 
Missverständnis ist »die Fiktion einer objektiv richtigen Interpretation von 
Werken bzw. […] die Fiktion eines Werkes, das in seinem ›An-sich‹ […] 
zu rekonstruieren wäre und als ein solches ›An-sich‹ das Maß seiner 
adäquaten klanglichen Realisierung in sich enthielte«; das intentionalis-
tisch-objektivistische Missverständnis nimmt »die Intentionen und Klang-
vorstellungen des Komponisten« als »Maß einer adäquaten musikalischen 
Aufführungspraxis«. Albrecht Wellmer: »Das musikalische Kunstwerk«, 
in: Andrea Kern/Ruth Sonderegger (Hg.), Falsche Gegensätze. Zeitgenös-
sische Positionen zur philosophischen Ästhetik, Frankfurt/Main 2002, S. 
133-175, hier S. 145f. Die Versimplifizierung der von Wellmer als Miss-
verständnis ausgewiesenen Annahmen macht es ihm leicht, sich von die-
sen zu distanzieren. Der erste Vorwurf zielt auf den Gedanken, dass eine 
Partitur bzw. Aufführungspraxis die neue Aufführung eines Musikstücks 
mitbestimmen könne; der zweite auf die Vermutung, dass auch die Gege-
benheit, dass Musikstücke von Komponisten geschaffen werden, die ins 
Komponieren ihr eigenes Verhältnis zur Welt mit einbringen, einen Ein-
fluss auf die Partitur und somit auch auf deren Interpretation haben könne.   

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

35

Wirklichen zugleich unwahr. Solange real Entfremdung herrscht, hat 
alle Einheit einen gewaltsamen Zug:17

»Die ästhetische Aufklärung entdeckt in der Einheit des traditionellen Werks 
wie in der Einheit des bürgerlichen Subjekts ein Gewaltsames, Unreflektiertes 
und Scheinhaftes; einen Typus der Einheit nämlich, der nur um den Preis einer 
Unterdrückung und Ausgrenzung von Disparatem, Nicht-Integrierbarem, Ver-
schwiegenem und Verdrängtem möglich ist.«18

Diese Art der Infragestellung gewaltsamer, scheinhafter Sinn-Totalitäten 
verknüpft Adorno wiederum mit einer Infragestellung von Kunstwerken 
als Repräsentanten einheitlichen Sinns. Er interpretiert daher die ge-
schichtliche Entwicklung der modernen Kunst als Prozess der Auflö-
sung von Sinnzusammenhängen, welche durch Kunstwerke in der Ver-
gangenheit einmal dargestellt wurden. »Die offenen Formen der moder-
nen Kunst sind nach Adorno eine Antwort des emanzipierten ästheti-
schen Bewußtseins auf das Scheinhafte und Gewaltsame solcher Sinn-
Totalitäten.«19 Mit der »Offenheit der Formen moderner Kunst« ist ein 
Fragmentarisches und Brüchiges der Kunstwerke selbst gemeint, bezo-
gen sowohl auf ihre materiale als auch auf ihre sinnhafte Dimension; 
letztere ist vorgestellt als Widerspiegelung einer »Brüchigkeit« und 
Fragmenthaftigkeit der kapitalistischen Gesellschaft. Nach Adorno spie-
geln Kunstwerke diese brüchige gesellschaftliche Realität wider und set-
zen ihr zugleich den Schein von Versöhnung – wiederum als gebroche-
nen – entgegen; »gebrochen« deshalb, weil auch die Kunst (wie die 
Philosophie) über die Wirklichkeit einer ausstehenden Versöhnung bzw. 
Erlösung nichts aussagen kann. Versöhnung ist kein Programm, sondern 
eine Utopie – ein Mögliches, dessen Wirklichkeit nicht zeigbar ist wie 
ein Gegenstand.20

17 Vgl.: Max Horkheimer/Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklärung 
[1944], Frankfurt/Main 1997, S. 11. 

18 A. Wellmer: »Wahrheit, Schein, Versöhnung«, S. 27. 
19 Ebd., S. 27. 
20 Adornos Suggestion einer materialen Einheit und totalen Sinnhaftigkeit 

vormoderner Kunst erscheint insofern nicht plausibel, als Kunstwerke vor 
dem 20. Jahrhundert nicht in jedem Fall einen einheitlichen Sinn präsen-
tierten, sondern solcher Sinn ebenso durch sie in Frage gestellt werden 
konnte; unter Umständen vollzogen sogar vormoderne Kunstwerke beide 
Operationen – die Unterwanderung anerkannter Sinnstrukturen und die 
Konstruktion neuen Sinns – zugleich. Trotzdem kann man Adornos Be-
schreibung der Auflehnung moderner Kunst gegen traditionellen Sinn als 
eine historische Darstellung der Kunst der Avantgarde gelten lassen. Die 
Erzeugung von Brüchigkeit oder Fragmenthaftigkeit als Infragestellung 
oder Störung traditionell geltender Regeln und Bewertungen ist eine Stra-

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

36

 Aber es geht Adorno eben nicht nur um die Sprengung der Einheit 
des geschlossenen Werks, »vielmehr wird ein Typus der Einheit und des 
Sinnganzen fragwürdig, für den in der Epoche der großen bürgerlichen 
Kunst die Einheit des geschlossenen Werks ebenso stand wie die Einheit 
des individuellen Ich.«21 Die vereinheitlichende Beschreibungsweise der 
doppelten Öffnung solch traditioneller Einheit: erstens als ästhetische 
Öffnung des Werks und zweitens als gesellschaftliche Öffnung, d.h. als 
»Korrelat einer ansteigenden Fähigkeit zur ästhetischen Integration des 
Diffusen und Abgespaltenen« im Rahmen sprachlicher Kommunika-
tionsprozesse, ist nicht so unproblematisch, wie Wellmer sie verstanden 
wissen möchte. In beiden Fällen soll der Öffnung eine »Kräftigung äs-
thetischer Subjektivität« vorangehen.22 Was kann man sich unter solch 
einer Kräftigung vorstellen? Bezogen aufs Kunstwerk wäre eine Kräfti-
gung des Subjektiven qua Idiosynkrasie der Künstler dialektisch ver-
bunden mit einer Kräftigung der Objektivität des entsprechenden Werks. 
Denn in dem Resultat der künstlerischen Aktivität als Werk spiegelt sich 
der Ist-Zustand der Gesellschaft wider, so Adorno. »Das künstlerische 
Subjekt an sich ist gesellschaftlich, nicht privat«.23 Gesellschaftlich, also 
auch in intersubjektive Kommunikationszusammenhänge integriert, ist 
das Subjekt der Künstlerin deshalb, weil im Begriff der Idiosynkrasie 
eine Art Hypersensibilität von Künstlern steckt, die diese dazu befähigt, 
sozusagen »in der Luft liegende Themen« herauszufiltern und im Kunst-
werk darzustellen. Gleichzeitig verstehe ich den Idiosynkrasiebegriff tat-
sächlich auch als einen der »Kräftigung des Subjekts«, denn es ist die 
einzelne Künstlerpersönlichkeit, deren Vermögen es ist, idiosynkratisch 
zu sein. »Jede Idiosynkrasie lebt, vermöge ihres mimetisch-vorindividu-

tegie, derer sich viele Künstler bedienten und bedienen. Adorno versteht 
Brüchigkeit und Fragmenthaftigkeit als Eigenschaften der Kunstwerke, die 
als fragmentierte die Erfahrung von Brüchigkeit evozieren. »Der Schein 
der Kunst […] soll zerbrechen, indem das Werk buchstäbliche, scheinlose 
Trümmer der Empirie in sich einläßt, den Bruch einbekennt und in ästheti-
sche Wirkung umfunktioniert.« Die Technik der Montage, angewendet 
vom Impressionismus in der Malerei bis hin zum Film, steht für Adorno 
vorbildlich als Beispiel für die Zerstörung der Idee des »radikal durchge-
bildeten Kunstwerks« (vgl. Th. W. Adorno: Ästhetische Theorie, S. 232f.). 

21 A. Wellmer: »Wahrheit, Schein, Versöhnung«, S. 27. 
22 Ebd., S. 27f.: »Adorno selbst hat eine Kräftigung der ästhetischen Subjek-

tivität als Voraussetzung solcher Öffnung der Kunst zum ›Abhub der Er-
scheinungswelt‹ gesehen. Insofern sind schon bei Adorno die offenen 
Formen der modernen Kunst in Relation gesetzt zu einer Form der Sub-
jektivität, die nicht mehr der rigiden Einheit des bürgerlichen Subjekts 
enspricht, sondern die die flexiblere Organisationsform einer ›kommuni-
kativ verflüssigten‹ Ich-Identität aufweist.« 

23 Th. W. Adorno: Ästhetische Theorie, S. 343. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

37

ellen Moments, von ihrer selbst unbewußten kollektiven Kräften. Dass 
diese nicht zur Regression treiben, darüber wacht die kritische Reflexion 
des wie immer auch isolierten Subjekts.«24 Dem idiosynkratischen 
Künstler-Subjekt ließe sich also durchaus eine »kommunikativ verflüs-
sigte Ich-Identität« zuschreiben, das dazugehörige Kunstwerk ließe sich 
als ein brüchiges, flexibel organisiertes beschreiben. 

Letztere Beschreibungsweise der Idiosynkrasie hat Wellmer jedoch 
nicht im Sinn, wenn er von der »Kräftigung ästhetischer Subjektivität« 
spricht. Vielmehr setzt er der Öffnung der Einheit traditioneller Werke 
die »flexiblere Organisationsform einer ›kommunikativ verflüssigten‹ 
Ich-Identität« als eine intersubjektive Organisationsform entgegen, die 
in der sprachlichen Kommunikation keine Ausschlüsse praktiziert. 
Wellmer möchte also die Parallelität der Entgrenzung von Werk und 
Subjekt bei Adorno in der Weise überbieten, dass er vorschlägt, »noch 
einen Schritt weiterzudenken« und den positiven Potentialen der Aufklä-
rung, anders als Adorno es tut, eine Chance zu geben.25 Das, was 
Adorno als Eigenheit des modernen Kunstwerks beschreibt, nämlich 
dessen »Fähigkeit zur ästhetischen Integration des Diffusen und Ab-
gespaltenen«26 überträgt Wellmer auf Situationen gewaltfreien sprachli-
chen Kommunizierens als Erweiterung bzw. Aufhebung von Grenzen 
zwischen den Subjekten. Was Wellmer hier positiv als Integrationsver-
mögen des Diskurses konstruieren will, ist allerdings zugleich der blinde 
Fleck des Konsensus. Dass sich nämlich innerhalb eines in der Kommu-
nikation vorgegebenen Rahmens ein Schein von Homogenität oder In-
tegration einstellt, bedeutet eben nur, dass das Ausgeschlossene und Ab-
gespaltene unsichtbar geworden ist. Laut Wellmer »verweisen« die 
neuen Formen ästhetischer Synthesis auf die neuen Formen der psychi-
schen und sozialen: »ein neuer Typus von ›Synthesis‹ wird absehbar – 
ästhetisch, psychologisch-moralisch und gesellschaftlich – bei dem das 
Diffuse, Nicht-Integrierbare, das Sinnlose und Abgespaltene eingeholt 
wird in einen Raum gewaltloser Kommunikation«.27 Würde Wellmer 
diesen Raum gewaltloser Kommunikation nicht als »reale Utopie« be-
zeichnen, könnte man solch eine Vorstellung in die Sphäre regulativer 

24 Ebd., S. 69. 
25 »Was Adorno daran gehindert hat, diesen Gedanken noch einen Schritt 

weiterzudenken, ist, daß er, was er der modernen Kunst zugestanden hat, 
der modernen Gesellschaft nicht mehr zugestanden hat: daß nämlich die 
Aufklärung Potentiale der ›Erweiterung von Subjektgrenzen‹ (G. Schwab) 
ebenso freigesetzt hat, wie Potentiale von Verdinglichung, daß also das 
Schicksal der Aufklärung auf dieser Linie noch nicht entschieden ist.« – 
A. Wellmer: »Wahrheit, Schein, Versöhnung«, S. 28. 

26 Ebd., S. 27. 
27 Ebd., S. 28. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

38

Ideen verweisen. Jedoch bringt die von Wellmer angesprochene Mög-
lichkeit, dass dieser Zustand eintrete, das Wort »Schein« in seiner nega-
tiven Bedeutung zur Geltung. Es scheint nämlich nur so, als ob Ausge-
schlossenes und Abgespaltenes integriert wäre – auch in der vorgeblich 
gewaltfreien Kommunikation der gesellschaftlichen Diskurse. Denn 
diese Diskurse konstituieren sich bereits durch Vorentscheidungen, die 
den Ausschluss des einen und den Einschluss des anderen beinhalten. 

Liest man Wellmers Begriff der »realen Utopie« nicht so, dass der 
Zustand  gewaltloser Kommunikation schon in der Gegenwart eintritt, 
so lässt sich »reale Utopie« in einer historischen Lesart als eine Utopie 
verstehen, die – parallel zu Adornos »Versöhnung« – als ein Versöh-
nungs-Versprechen gemeint ist, das allem Kommunizieren innewohnt. 
Der Begriff der Utopie käme in dieser zweiten Lesart wieder zu seiner 
eigentlichen Bedeutung. Die Integration des Ausgeschlossenen und Ab-
gespaltenen wäre in der historischen Lesart eine, die immer partiell 
bleibt, d.h. die Inklusion des Exkludierten wäre nie abgeschlossen, son-
dern sie wäre ein Prozess, der sich im sprachlichen Kommunizieren 
ständig vollzieht.  

Warum es den Teilnehmern eines Diskurses nicht gänzlich möglich 
ist, die Prämissen des zu führenden Diskurses im Kommunizieren zu 
verändern und somit im Laufe des Verständigungsprozesses alles Aus-
geschlossene zu integrieren (erste Lesart), lässt sich, wie Adorno bereits 
in der Kopplung gesellschaftlicher und ästhetischer Prozesse intendierte, 
aus der Verbindung allen sprachlichen Kommunizierens mit Wahrneh-
mungsprozessen erklären. Denn schon auf der Ebene ästhetischer bzw. 
aisthetischer Wahrnehmung ist zum Teil entschieden, was im Diskurs 
thematisiert und wie es thematisiert werden kann. Solche Vorgängigkeit 
individueller und kollektiver Wahrnehmung gegenüber sprachlicher 
Rechtfertigung thematisiert Jacques Rancière in seiner Denkfigur der 
»Aufteilung der sinnlichen Welt«, indem er (mit Adornos Worten) den 
ästhetischen Schein einerseits auszeichnet als mindestens teilweise  
sprachunabhängiges Phänomen, welches andererseits zugleich trotz die-
ser Äußerlichkeit gegenüber dem Diskurs als die Bedingung sprachli-
chen Kommunizierens wirksam ist.28

28 Die Grundfigur aisthetischer Aufteilung der Welt, über die nur auf der Ba-
sis eben dieser Aufteilung sprachlich kommuniziert werden kann, führt 
Jacques Rancière aus in vielen seiner zuletzt erschienenen Bücher, z.B. in: 
Jacques Rancière: Le partage du sensible, Paris 2000, deutsch: »Die Auf-
teilung der sinnlichen Welt«, in: Kulturrevolution 41 (2001), S. 122-135; 
ders.: La mésentente. Politique et philosophie, Paris 1995, deutsch: Das 
Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frankfurt/Main 2002; ders.: Le 
destin des images, Paris 2003; ders.: Malaise dans l’esthétique, Paris 2004. 
Vgl. zum Problem des dem Diskurs vorgängigen Ausschlusses (von The-

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

39

 Wellmer will oder kann weder solch eine systematische Trennung 
noch ein (gleichzeitiges) Aufeinander-Bezogensein, wie z.B. Rancière 
sie zwischen einer ästhetischen Aufteilung der Welt und der Kommuni-
kation über diese Welt konstruiert, vollziehen. Ästhetische und gesell-
schaftlich-kommunikative Synthesis werden zwar von ihm in einem 
ersten Schritt vorläufig gleichgesetzt. In »den entgrenzten Formen der 
Kunst ebenso wie in den offenen Strukturen eines nicht mehr starren In-
dividuations- und Vergesellschaftungstypus« wird ein »neuer Typ von 
Synthesis« absehbar [Hervorhebung von mir, J.S.].29 Bis hierher ließe 
sich noch ästhetische von nicht-ästhetischer Synthesis unterscheiden, 
wenn auch beiden ähnliche Eigenschaften zukommen. Problematisch 
wird es im folgenden Argumentationsschritt, in dem Wellmer ästheti-
sche Synthesis der nichtästhetischen vollends angleicht: Den Kunstrezi-
pierenden kommunizierenden Subjekten wird eine Fähigkeit zugespro-
chen, die bei Adorno als Eigenschaft des Kunstwerks galt: Die Rezi-
pienten seien es, die durch ihren Diskurs und durch den Diskurs beglei-
tende Handlungen die Synthesis alles Abgespaltenen, also soziale und 
gesellschaftliche Synthesis vollzögen. Ihre Subjektivität sei es, welche 
»nicht mehr der rigiden Einheit des bürgerlichen Subjekts entspricht, 
sondern [eine] flexiblere Organisationsform einer ›kommunikativ ver-
flüssigten‹ Ich-Identität aufweist.«30 Bereits an dieser Stelle stellt sich 
für Wellmers Leser die Frage nach der (von Wellmer anfangs behaupte-
ten) Differenz zwischen den Möglichkeiten von Kunst und denen 
sprachlicher Äußerungen, die als Konsequenz der wellmerschen Ador-
no-Umformulierung streng genommen als Frage nach der Differenz zwi-
schen Diskursen über Kunstrezeption und anderer sprachlicher Kommu-
nikation gestellt werden muss. War es bei Adorno noch der mimetisch-
expressive Überschuss des Kunstwerks, der die Differenz zwischen die-
sem und einer sprachlichen Äußerungen markierte, so ist es bei Wellmer 
die Prozessualität sprachlichen Kommunizierens selbst, die auf die ein-
tretende Starrheit und Verfestigung sprachlicher Kommunikation ein-
wirkt, sie wieder verflüssigt, ihre mimetische Dimension wieder zur 
Geltung bringt: Die Prozessualität des Kommunizierens wirkt also auf 
die Bedingungen des Kommunizierens, auf sein Medium zurück.31 Das 

men und Teilnehmern) außer Rancière auch noch Bernhard Waldenfels: 
Ordnung im Zwielicht, Frankfurt/Main 1987, S. 66-69. 

29 A. Wellmer: »Wahrheit, Schein, Versöhnung«, S. 28. 
30 Vgl. Fußnote 22. Dagegen Adorno: »Strikt zu unterscheiden bleibt die be-

trachtende Subjektivität vom subjektiven Moment im Objekt, seinem 
Ausdruck sowohl wie seiner subjektiv vermittelten Form.« – Th. W. Ador-
no: Ästhetische Theorie, S. 246. 

31 Ebd., S. 429f.: »Kunst ist mimetisches Verhalten, das zu seiner Objektiva-
tion über die fortgeschrittenste Rationalität – als Beherrschung von Mate-

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

40

Nicht-Integrierte der sprachlichen Kommunikation kann in die Kommu-
nikation selbst »hineingeholt« werden, anders gesprochen: der Diskurs 
thematisiert seine eigenen Schwächen oder wäre zumindest dazu in der 
Lage, es zu tun. Oder anders: Ein Diskurs korrigiert einen anderen. Es 
kann also laut Wellmer Situationen geben, in denen der Sprache die ihr 
von Adorno zugeschriebenen Eigenschaften zukommen: abschneidend, 
gewalttätig oder bürokratisch verwaltend und ausschließend zu sein. Je-
doch handele es sich in solchen Fällen nicht um generelle Eigenschaften 
des Begriffs oder des sprachlichen Mediums, sondern um die Verfeh-
lung seiner positiven Möglichkeiten. Aber auch wenn man Wellmer zu-
gesteht, dass der begrifflichen Rede eine integrierende Kraft im Grund-
satz und in vielen Fällen tatsächlich zukommt, bliebe noch die Frage zu 
klären, von wo aus die tatsächliche Einlösung des damit verbundenen 
Anspruchs gültig beurteilt werden kann. Darauf, dass jeder Diskurs von 
sich aus prozessual zur gewaltlosen Integration tendiert, kann man sich 
ja nicht verlassen; auch kann das Urteil aus der Teilnehmerperspektive 
kein endgültiges Kriterium sein, da es ein Urteil aus der Perspektive der 
Integrierten ist. Die Fehlbarkeit und Gewaltsamkeit der Rede einer Per-
son, die ›die lauteste Stimme hat‹ (oder eine sozial herausgehobene Po-
sition), wäre nur in einem Metadiskurs zu thematisieren – und es gibt 
keinerlei Garantie dafür, dass es zu einem solchen Metadiskurs über-
haupt kommt.  

Durch die Auflösung der Verbindung zwischen der Synthesis des 
Kunstwerks einerseits und dem quasi-theologischen Versöhnungsgedan-
ken andererseits, einer Verbindung, die bei Adorno ästhetische Wahrheit 
(Stimmigkeit) und quasi-theologische Wahrheit (Versöhnung) ineins-
fallen ließ, ergeben sich bei Wellmer zwei verschiedene Ebenen der 
Rede von ästhetischer Wahrheit: erstens die Ebene des Wahrheitsgehal-
tes eines konkreten einzelnen Kunstwerks, zweitens die Ebene der allge-
meinen Begriffsanalyse von ästhetischer Wahrheit.32 Diese Trennung hat 

rial und Verfahrensweisen – verfügt. Es antwortet mit diesem Wider-
spruch auf den der ratio selber. […] [Sie] bedient […] sich der unge-
schmälerten Rationalität in ihren Verfahrensarten, während sie […] selber 
irrational bleibt.« Es muss in der Tat einen Überschuss mimetisch-expres-
siver Momente im Kunstwerk geben, denn sonst könnte Adorno nicht die 
Opposition zur herrschenden Rationalität und der bei ihm damit verbun-
denen Identifikation des Nichtidentischen durch den Begriff aufmachen. 
Wenn Wellmer die mimetischen Momente in sprachlicher Verständigung 
betont, verwischt er zwangsläufig diese Differenz zwischen Kunstwerk 
und diskursiver Sprache und entledigt sich der für Adorno wesentlichen 
Idee, es gebe im Kunstwerk, anders als in der sprachlichen Äußerung, je-
nen Überschuss des Mimetisch-Expressiven. 

32 »Der Versuch einer Entschlüsselung des im Kunstwerk verrätselten Wahr-
heitsgehalts ist ja für Adorno nichts als der Versuch, die sonst verlorene 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

41

den Vorteil, dass man nun über die Wahrheit einzelner Kunstwerke 
sprechen kann. Denn was entfällt, ist die Bezugnahme aller Kunstwerke 
auf eine quasi-theologische Versöhnungswahrheit. Das einzelne Kunst-
werk kann nunmehr auf seine je spezifische Wahrheit hin befragt wer-
den. Auch diese spezifische Wahrheit des einzelnen Werkes ist bei 
Wellmer die Wahrheit des Diskurses über das Werk. Für den Wahr-
heitsgehalt des Werkes bedeutet dies, dass das Werk zwar noch als for-
male Adresse der Wahrheitszuschreibung auftritt, sich der Diskurs aber 
inhaltlich auf konkrete gesellschaftliche Realität bezieht, für deren The-
matisierung das Kunstwerk ein Anlass neben anderen möglichen ist.33

 Versöhnung, die bei Adorno durch die ästhetische Stimmigkeit des 
»radikal durchgebildeten Kunstwerks« repräsentiert ist, kann nun mit 
Wellmer als das aufgefasst werden, was sich in der Debatte über ein 
konkretes Werk und eine durch es evozierte gesellschaftliche Thematik 
vollzieht und auf diese Weise auf Gesellschaft einwirkt. Auch der Ge-
danke der Versöhnung ist also von der Seite des Kunstwerks auf die 
Seite der Kommunikation über das Kunstwerk übergegangen, und zwar 
nunmehr als die Idee ihrer konkreten Realisierung. Das Versöhnungs-
szenario wird nun von Wellmer generalisiert als Merkmal schlichtweg 
jeder Kommunikation. Nicht nur die Kommunikation über Kunst, son-
dern jede Kommunikation besitzt nach Wellmer die Potenz der inter-
subjektiven Versöhnung und kann durch Merkmale, die bei Adorno für 
Kunstwerke »reserviert« waren, ausgezeichnet werden: z.B. durch eine 

Wahrheit der Kunst durchs Aussprechen zu retten. Was hier jedoch durch 
begriffliche Artikulation gerettet wird, ist der polemisch-utopische Begriff 
der Kunst als solcher, ist der Versöhnungsbezug der Kunst als etwas Wiß-
bares: es ist eine Wahrheit über die Kunst und nicht der Wahrheitsgehalt 
des je einzelnen Kunstwerks.« A. Wellmer: »Wahrheit, Schein, Versöh-
nung«, S. 31f. 

33 An dieser Stelle ist zu bemerken, dass Wellmer seine ästhetische Theorie 
nicht im Sinne einer Institutionentheorie als »empirische« deskriptive 
Theorie verstanden wissen möchte (alles, worüber gut geurteilt wird, ist 
gute Kunst), sondern dass er mit Adorno versucht, einen »normative[n] 
Begriff des (gelungenen) Kunstwerks« zu denken. Vgl.: A. Wellmer: 
»Über Negativität und Autonomie der Kunst«, S. 251. Normativität zu 
denken müsste m.E. in diesem Zusammenhang heißen, den Begriff des 
gelungenen Kunstwerks eben nicht allein aus der Zustimmung des Diskur-
ses zu diesem abzuleiten. Normativität bedeutet, ein gelungenes Kunst-
werk trage zum Verständnis der Gesellschaft bei, wie Wellmer formuliert. 
Dabei bleibt aber unklar, worin die spezifische Potenz des Kunstwerks, 
gesellschaftliches Verstehen zu evozieren, besteht und woher sie kommt. 
Dass das Kunstwerk ein »fait social« ist, bedeutet ja nur, dass überhaupt 
etwas Gesellschaftliches in das Kunstwerk eingeht, es erklärt nicht, in 
welcher Weise Kunstwerke Gesellschaftliches verarbeiten und wie sie ih-
rerseits in die gesellschaftliche Sphäre hineinwirken. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

42

spezifische Unschärfe des Verstehens wie auch durch die Präsenz nicht-
rationaler Momente. Der nichtkünstlerischen Sprache kommen nach 
Wellmer also Merkmale zu, die in vormaligen ästhetischen Theorien der 
Kunst zuerkannt wurden und so als charakteristische Herausforderung 
der Philosophie durch die Kunst aufgefasst werden konnten. Kunstwerke 
besitzen in dieser Theoriekonstruktion den Status von Auslösern oder 
Anlässen für Diskurse; die spezifische Potenz von Kunsterfahrung ist 
ununterscheidbar geworden von den Möglichkeiten jeden Prozesses 
sprachlichen Kommunizierens. Anders als bei Hans Robert Jauß, der 
von Wellmer zitiert wird, sind bei Wellmer im Zwischen des »Um-
schlag[s] von ästhetischer Erfahrung zu symbolischer oder kommunika-
tiver Handlung« keine »Identifikationen« mit dem Kunstwerk, von de-
nen sich ästhetische Reflexion und Kommunikation erst noch ablösen 
müssen, festzustellen.34 Die »Wirkung« der Kunstwerke auf die »Ent-
grenzungen der Kommunikation« ist vielmehr eine direkte Wirkung, die 
von der Wirkung eines Diskurses auf einen anderen qualitativ nicht zu 
unterscheiden ist.35

Im Folgenden sollen die Argumentationsschritte beleuchtet werden, mit 
deren Hilfe Wellmer die spezifischen Eigenschaften des Kunstwerks 
nach Adorno in die Charakteristik von Diskursen überführt. Wellmer 
beginnt seine Überlegung mit der Definition eines nichtästhetischen all-
tagssprachlichen Wahrheitsbegriffs. Mit Franz Koppe geht er »davon 
aus, daß von Kunstwahrheit nur geredet werden kann, wenn wir schon 
wissen, wie davon unabhängig von Wahrheit geredet werden kann«.36

Alltägliche Wahrheit bestimmt Wellmer im Sinne von »Habermas’ 
sprachpragmatische[r] Differenzierung des alltäglichen Wahrheitsbe-
griffs« als Überlagerungsfigur der drei Geltungsdimensionen alltäglicher 
Rede: als Überlagerung von apophantischer Wahrheit, endeetischer 
Wahrheit (Wahrhaftigkeit) und moralisch-praktischer Wahrheit.37 Mit 
Adorno setzt Wellmer weiterhin voraus, dass Kunst irgendetwas mit 
Wahrheit zu tun habe und schließt daran die Intuition an, dass die all-

34 Vgl. Hans Robert Jauß: Ästhetische Erfahrung und literarische Hermeneu-
tik, Frankfurt/Main 1991, S. 51. Diese Identifikation mit dem Kunstwerk 
wird bei Jauß auch häufig als »ästhetisches Genießen« und als dessen 
»primäre ästhetische Erfahrung« beschrieben. Vgl. auch ders.: »Kleine 
Apologie der ästhetischen Erfahrung«, in: Jürgen Stöhr (Hg.), Ästhetische 
Erfahrung heute, Köln 1996, S. 15-42. 

35 A. Wellmer: »Wahrheit, Schein, Versöhnung«, S. 30. 
36 Ebd.; vgl. Franz Koppe: Grundbegriffe der Ästhetik, Frankfurt/Main 1983, 

S. 88. 
37 Wie Habermas selbst Geltungsansprüche alltäglicher Rede ins Verhältnis 

zu ästhetischen Geltungsanprüchen setzt, stelle ich in Kapitel III.5 dar. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

43

tagssprachliche Bestimmung der Wahrheit mit der Annahme, dass es in 
der Kunst so etwas wie Wahrheit gebe, zu verbinden sei. »Die Vermu-
tung liegt nahe, daß die ›Kunstwahrheit‹ – wenn überhaupt – sich nur als 
ein Interferenzphänomen der verschiedenen Wahrheitsdimensionen wird 
retten lassen.«38 Diese Vermutung verleitet Wellmer dazu, eine »Umfor-
mulierung« vorzunehmen, indem er drei Verschränkungen gleichsetzt, 
die systematisch nicht viel miteinander zu tun haben. Es handelt sich 
erstens um die Verschränkung der mimetisch-expressiven Momente des 
Kunstwerks mit dem von ihm evozierten Sinn, die Adorno ausbuchsta-
biert, zweitens um den von Adorno konstruierten dialektischen Zusam-
menhang zwischen der Wahrheit des Kunstwerks, dem ästhetischen 
Schein (als der Stimmigkeit des Werks) und einer durch das Werk auf-
scheinenden quasi-theologischen Versöhnung, drittens um die Ver-
schränkung der Geltungsdimensionen alltäglicher Rede im Sinne der ha-
bermasschen Diskurstheorie.39 Dass der Versöhnungsgedanke als »reale 
Utopie« in die alltägliche Rede eingehen können soll, hatte Wellmer be-
reits ausgeführt. Doch wie steht es mit dem Überschuss mimetischer 
Expressivität auf der Seite des Kunstwerks, von dem bei Adorno die 
Rede war? 

Setzte man die Wahrheit alltäglicher Rede im Sinne ihrer drei sich 
überlagernden Geltungsdimensionen mit den rationalen, also den be-
grifflichen Momenten, die Adorno im Kunstwerk verortet, gleich, so 
bliebe der Überschuss des Mimetisch-Expressiven im Kunstwerk beste-
hen. Eine Umformulierung der ästhetischen Wahrheit in die Wahrheit 
alltagssprachlicher Rede ginge also nicht auf. Die Verrechnung des Mi-
metisch-Expressiven des Werks in eine mimetische Expressivität 
sprachlicher Äußerungen wäre deshalb nicht plausibel, weil Adorno das 
mimetische Moment an die spezifische Materialität des Kunstwerks 
bindet. Anders gesprochen: Wellmers Gleichsetzung einer Verschrän-
kung mimetisch-expressiver und rationaler Momente des Kunstwerks 
mit sich überlagernden Geltungsdimensionen alltäglicher Rede geht nur 
auf, wenn die Prämisse gilt, dass Kunstwerken kein mimetisch-expressi-
ver Überschuss zukommt. Gälte diese Prämisse, ließe sich allerdings 

38 A. Wellmer: »Wahrheit, Schein, Versöhnung«, S. 31. 
39 »Nun hat auch Adorno das Moment der Interferenz verschiedener Wahr-

heitsdimensionen in der Kunstwahrheit auf seine Weise immer betont; 
dies kommt bei ihm zum Ausdruck im Gedanken einer Verschränkung des 
mimetisch-expressiven mit dem rationalen Moment im Kunstwerk ebenso 
wie in seiner Konstruktion des Zusammenhangs zwischen Wahrheit, 
Schein und Versöhnung. Die Interpretation der Kunstwahrheit als Interfe-
renzphänomen verschiedener Wahrheitsdimensionen bedeutet insofern 
zunächst nur eine sprachpragmatische Umformulierung eines für Adorno 
zentralen Gedankens.« (Ebd.) 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

44

nicht mehr von einer bloßen Umformulierung adornoscher Rede über 
das Kunstwerk sprechen, da Adorno ganz offensichtlich von einem mi-
metischen Überschuss der Werke ausgeht. Kunstwerke wären dann in 
einem ganz allgemeinen Sinne sprachlichen Äußerungen äquivalent, wä-
ren in sie übersetzbar. Aber empirisch trifft das natürlich nicht zu. 
Wellmers Umformulierung ist also nicht so harmlos, wie er suggeriert.40

Kommen wir nun zur zweiten möglichen Gleichsetzung, die Wellmer 
vorschlägt: zur Umformulierung der ästhetischen Trias »Wahrheit – 
Schein – Versöhnung« in die Trias der Geltungsdimensionen alltäglicher 
Rede. Wanderte die Versöhnung als reale Utopie in sprachliche Kom-
munikation ein, ließe sie sich mit Hilfe der drei interferierenden Wahr-
heitsdimensionen beschreiben. Denn eine Utopie, der jede transzendente 
Dimension genommen ist, wäre keine Utopie mehr, und sie wäre demzu-
folge genauso wie jede alltägliche Kommunikation zu bestimmen. Der 
ästhetische Schein des Kunstwerks hingegen, von Adorno auch als äs-
thetische Stimmigkeit seiner Elemente bestimmt, bleibt – ähnlich der 
mimetisch-expressiven Momente – als ein materialer »Rest« einer nicht-
geglückten Umformulierung erhalten, denn er lässt sich eben nicht mit 
dem ästhetischen Schein sprachlicher Äußerungen gleichsetzen.  

Als Konsequenz der behaupteten Umformulierung zeichnet Wellmer 
alsdann das rezipierende Subjekt als »Instanz der Vermittlung« aus, das 
zwischen der konkreten Wahrheit eines Kunstwerks und dessen Idee der 
Versöhnung vermittelt. Vermittelt wird aber nun nicht mehr zwischen 
der Wahrheit des Kunstwerks und ihrer subjektiven Interpretation, son-
dern vermittelt wird zwischen einer subjektiven Wahrheitszuschreibung 
im Medium der sprachlichen Äußerung und anderen Diskursen. Well-
mer versucht also, den Gehalt des Kunstwerks aus den rezipientischen 
Zuschreibungen zu bestimmen. Letzten Endes (wenn vielleicht auch un-
gewollt) ersetzt Wellmer damit die Annahme Adornos, dass es im 
Kunstwerk selbst so etwas wie Wahrheit gebe (und zwar eine solche, die 
die Möglichkeiten sprachlicher Kommunikation überschreite) durch die 
Annahme, es sei die rezipientische Zuschreibung, in der über die Gelun-
genheit des Kunstwerks entschieden werde. Diese generelle Auszeich-
nung der interpretierenden Position der Rezipienten ist Wellmer zufolge 
aber nicht zu verwechseln mit Adornos Ansicht, Kunstwerke müssten 
philosophisch gedeutet werden, damit »die sonst verlorene Wahrheit der 
Kunst durch Aussprechen« gerettet werde.41 Wenn Adorno schreibe, 
»genuine ästhetische Erfahrung muß Philosophie werden oder sie ist 

40 »Wichtiger als die Umformulierung selbst ist daher die Frage nach den 
Konsequenzen, die sich aus ihr ergeben.« (Ebd.) 

41 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

45

überhaupt nicht«42, so wolle er »den polemisch-utopischen Begriff der 
Kunst als solche[n]« retten, den »Versöhnungsbezug der Kunst als etwas 
Wißbares«, so Wellmer. Dies sei die allgemeine »Wahrheit über die 
Kunst und nicht der Wahrheitsgehalt des je einzelnen Kunstwerks«.43 In-
dem Wellmer zudem Adornos philosophische Auslegung von Kunst al-
lein im Sinne der apophantischen Wahrheitsdimension auffasst, ver-
deutlicht er einerseits implizit, wie problematisch die vorgebliche Um-
formulierung bzw. die Gleichsetzung künstlerischer und alltagssprachli-
cher Wahrheit tatsächlich ist; andererseits übergeht er damit die Tatsa-
che, dass Adorno immer betont, dass es philosophischer Auslegung eben 
niemals gelingen könne, das Kunstwerk zu fassen. Adorno veranschlagt 
zwei diskursive Bewegungen, die er als gegenläufige definiert: die 
apophantische »Bewegung« des Kunstwerks nach außen und die gleich-
zeitige Zurücknahme dieser apophantischen Bewegung durch das 
Kunstwerk, das dieses selbst erzeugte Apophantische kraft seiner Mate-
rialität wieder destruiert und an sich bindet. »Das Kunstwerk muß seine 
diskursiven Bestandteile seinem Immanenzzusammenhang einbringen in 
einer Gegenbewegung zu der nach außen gerichteten, apophantischen, 
die das diskursive Moment entbindet.«44

Weil Wellmer diese von Adorno als gegenläufig beschriebene Be-
wegung nur noch in eine Richtung ausbuchstabiert – in die Richtung, 
welche von der Rezeption zum Werk führt –, fällt die Möglichkeit, eine 
Wirkung des Kunstwerks als den Wahrheitszuschreibungen entgegenge-
richtete bzw. nicht in der Rezeption aufgehende Kraft zu denken, weg. 
Damit verschwindet systematisch die Idee eines möglichen Einflusses, 
den Künstler als Hersteller auf das Hergestelltsein des Kunstwerks und 
damit indirekt auf dessen Rezeption haben können. Eine entscheidende 
Frage an Wellmer ist somit die Frage danach, wie Kunstwerke denn die 
Wahrheitszuschreibungen hervorrufen. Dies wäre zugleich die Frage 
nach der signifikanten Differenz zwischen dem Vermögen des Kunst-
werks, Diskurse zu provozieren, und der Potenz anderer Gegenstände, 
Situationen und Handlungen, sprachliche Auseinandersetzung zu evo-
zieren. Im Zusammenhang damit ergibt sich die Frage nach einer mögli-
chen Differenzierung der Eigenschaften verschiedener Diskurse nach 
Maßgabe ihrer Gegenstände. Zeichnet den wahrheitszuschreibenden 
Diskurs über Kunst etwas Spezifisches aus? Folgt man Wellmer, so ste-
hen die Aussichten, etwas darüber zu sagen, was Kunstwerke zu Objek-

42 Th. W. Adorno: Ästhetische Theorie, S. 197. 
43 A. Wellmer: »Wahrheit, Schein, Versöhnung«, S. 32. 
44 Th. W. Adorno: Ästhetische Theorie, S. 152. Dort heißt es ferner: »Usur-

piert das diskursive Moment den Primat, so wird das Verhältnis des 
Kunstwerks zu dem außer ihm allzu unmittelbar und gliedert sich ein…« 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

46

ten einer Wahrheitszuschreibung prädestiniert (und darüber, um welche 
Wahrheit es sich bei der künstlerischen handelt), ungünstig. Wenn er 
ausführt, dass der Wahrheitsanspruch eines Kunstwerks mit seinem äs-
thetischen Geltungsanspruch zusammenhänge,45 dann sagt er nicht viel 
mehr, als dass ein Kunstwerk, dem Wahrheit zugeschrieben wird, 
gleichzeitig ästhetisch für gelungen erklärt wird. Erklärt sich aber nun 
die Wahrheitszuschreibung daraus, dass der Künstlerin das Werk so gut 
gelang? Oder erklärt sich umgekehrt die Zuschreibung der Gelungenheit 
aus der subjektiven Wahrheitsfeststellung, bei der der Erfahrungshori-
zont der Rezipientin und der Kontext der Rezeption eine Rolle spielen?  

Die spezifische Differenz von »etwas behaupten« und »etwas zei-
gen« wird von Wellmer zwar erst genannt, dann aber verspielt. Dass im 
Kunstwerk Sich-Zeigendes aufgrund einer Vertrautheit mit ihm erkannt 
wird, muss nicht heißen, dass es sich in jedem Fall sprachlich behaupten 
lassen muss. Das Moment der Wiedererkennung kann durchaus als ein 
nicht-sprachliches vorkommen, z.B. wenn Gefühle oder Gerüche erin-
nert werden. An dieser Stelle wird die Vorgängigkeit der unmittelbaren 
ästhetischen Erfahrung gegenüber ihrem Diskurs deutlich. Wellmer 
selbst spricht vom »implizit Gewußten«, das in der »Prägnanz einer 
sinnlichen Erscheinung geronnen« ist, eine Formulierung, in der freilich 
noch einmal deutlich wird, dass der sinnlichen Erscheinung kein Eigen-
wert zukommt; sie ist vielmehr ein abkürzendes Symbol für etwas, das 
sich als Wissen aussprechen ließe.46

Die Tatsache, dass sich in der ästhetischen Erfahrung Wirklichkeit 
nicht als reine Wirklichkeit, sondern nur vermittelt durch das Kunstwerk 
zeigt, veranlasst Wellmer, von der Authentizität des jeweiligen Kunst-
werks zu sprechen. Jedoch gibt er kein einziges Kriterium dafür an, was 
unter diesem Authentisch-Sein zu verstehen wäre. Er begnügt sich mit 
der Feststellung, »daß ein ästhetisches Gebilde mehr oder weniger tref-
fend, mehr oder weniger treu, mehr oder weniger authentisch zur Er-
scheinung bringt, was in ihm erscheint.«47 Auch an dieser Stelle lässt 
sich fragen, ob es am Kunstwerk, an seiner Herstellung oder am Erfah-
rungs- bzw. Vertrautheitshorizont der Rezipienten liegt, dass etwas treu, 
treffend oder authentisch erscheint, und was das genau heißen soll. Ent-
scheiden können diese Frage nach Wellmer nur Diskurse über ästheti-
sche Erfahrungen, d.h. solche Befunde gehören nicht in die ästhetische 
Erfahrung selbst, die dem ästhetischen Diskurs vorgängig ist. Spielt der 
ästhetische Diskurs solch entscheidende Rolle, so ist es denkbar, dass 
die Bewertung einer ästhetischen Erfahrung im Diskurs selbst korrigiert 

45 A. Wellmer: »Wahrheit, Schein, Versöhnung«, S. 33. 
46 Ebd., S. 34. 
47 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

47

und die Wahrheitszuschreibung eher durch den Diskurs als durch das 
Kunsterlebnis gesteuert ist. Hier sehe ich auch die Einbruchstelle für an-
dere Einflüsse auf eine Wahrheitszuschreibung, die eher sozialer als 
künstlerischer Natur sind. So können z.B. Trends oder der Ruf einer 
Künstlerin im Kunstbetrieb die Interpretation der ästhetischen Erfahrung 
wesentlich beeinflussen. »In solchen Diskursen geht es um das richtige 
Verstehen, das richtige Wahrnehmen der ästhetischen Erscheinung.«48

Über richtiges Wahrnehmen und Verstehen, also über sinnliche und 
sinnhafte Aspekte zugleich, wird Wellmer zufolge im Sprechen und 
Schreiben über Kunstwerke verhandelt, und dort wird auch die ganze 
Werteskala der Beurteilung festgelegt (wenn auch nie endgültig). Das ist 
Kennerschaft, an der sich natürlich auch Nicht-Kenner beteiligen kön-
nen, deren Wort dann gegebenenfalls weniger schwer wiegt. Ein ästheti-
scher Diskurs, wie er bei Wellmer im Mittelpunkt steht, nimmt das 
Kunstwerk und seine Wirkungen zwar zum Ausgangspunkt; mit sprach-
lichen Mitteln wird immer genauer zwischen einzelnen Rezipienten ab-
gewogen, warum dieses Werk bestimmte Wirkungen hervorruft. Damit 
werden Normen für Qualität erarbeitet. Aber wie erklärt sich z.B. aus 
dieser immer größeren Spezialisierung in der Beurteilung von Kunst-
werken ein Gefühl der Gewissheit, dass das einzelne Werk in der ästhe-
tischen Erfahrung Evidenz vermittelt, oder gar das Gefühl der Rezi-
pienten, die Wirklichkeit wiederzuerkennen wie ein vertrautes Gesicht, 
wie Wellmer schreibt? 

Im ästhetischen Streit »über Wahrheit und Falschheit ästhetischer 
Gebilde, der zugleich ein Streit über deren Stimmigkeit sein soll, müs-
sen die Diskutierenden ihre eigene Erfahrung ins Spiel bringen«.49 Dabei 
spielen dann die drei sprachpragmatischen Wahrheitsdimensionen all-
täglicher Rede die entscheidende Rolle, wie in jeder Kommunikation. 
Das, worüber kommuniziert wird, sind aber die Rezipienten-Erfahrun-
gen mit dem Kunstwerk und ihr individueller Hintergrund, auf dem 
diese wahrgenommen werden. Aus dem Ergebnis dieses Streits, der im-
mer wieder neu geführt werden kann, lassen sich rückwirkend ästheti-
sche Stimmigkeit, d.h. ästhetische Geltung und Wahrheitspotential der 
Kunstwerke bestimmen. 

Wenn Koppe, auf den Wellmer sich bezieht, die Verzahnung des 
»Sichtbar-Machens« und des »Zum-Ausdruck-Bringens« betont, dann 
spricht er über allgemeine Eigenschaften von Kunstwerken. Diese Ver-
zahnung ersetzt Wellmer durch die Verzahnung der beiden metaphori-
schen Zuschreibungen von »Sich-Zeigen« und »Zum-Ausdruck-Brin-

48 Ebd. 
49 Ebd., S. 35. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

48

gen«. Das führt dazu, dass sich bei Wellmer »Sichtbar-Machen« und 
»Zum-Ausdruck-Bringen« letztlich auf der Ebene des Diskurses, nicht 
auf der Ebene des Werkes verzahnen. 
 Zum Schluss bleiben allein die Erfahrungen der Rezipienten, aus de-
nen heraus der ästhetische Diskurs geführt wird, als bestimmbare Krite-
rien der Wahrheitszuschreibung ans Werk. Es ist nicht möglich, bei 
Wellmer zu spezifizieren, in welcher Weise die Kunstwerke selbst diese 
Zuschreibungen beeinflussen, d.h. warum gerade sie als Wahrheitsträger 
auserkoren werden. Die Auswahlkriterien bleiben opak, sie können ge-
nauso gut nichtkünstlerischen Ursprungs sein. Wellmer hat recht, wenn 
er betont, dass die Künstlerin nicht in derselben Weise durch das 
Kunstwerk etwas »sagt«, wie wenn sie sprachlich kommunizieren 
würde. Darauf aufbauend müsste er aber zu erklären versuchen, worin 
die Differenz zwischen dem Zeigen durch Kunstwerke und sprachlichen 
bzw. schriftlichen kommunikativen Handlungen liegt. Diese Erklä-
rungsmöglichkeit hat sich Wellmer aber aufgrund seiner sprachpragma-
tischen Voraussetzungen wesentlich erschwert, denn wenn er Aussagen 
darüber machen würde, wie Kunstwerke etwas zeigen, würde es sich, 
seinen eigenen Voraussetzungen nach, immer nur um metaphorische 
Zuschreibungen handeln. Und Metaphern werden immer im Medium 
sprachlicher Diskurse angewendet.50 Gerade dort, wo er die Materialität 
des Kunstwerks als sein Anderes thematisieren müsste, bleibt also der 
Diskurs ein selbstreferentielles Zuschreibungsspiel. 

Auch die Rede von einem »Ort des Kunstwerks«, welcher »irgend-
wie zwischen einem ›Subjekt‹ und seinem ›Objekt‹« liegt, bringt Well-
mer nicht wirklich zu einem veränderten systematischen Befund.51 So 
sind auch im Text Das musikalische Kunstwerk Kunstwerke weder ihrer 
Interpretation vorgängig, noch sagt Wellmer, dass es am Kunstwerk 
selbst, an der Art seiner Herstellung liege, dass diesem Gelungenheit zu-
geschrieben wird. Auch hier kommt er vielmehr zu dem Schluss, »daß 
auch die [musikalischen, Anm. von mir, J.S.] Werke im deskriptiven 
Sinn des Wortes kein objektives Sein haben: ihr ›esse‹ ist, wie das von 
Sprachtexten, ›interpretari‹…«52 Interessant ist die Verwendung des Ad-
jektivs »objektiv« deshalb, weil damit bereits die bloß intuitive Gegen-
position, Kunstwerke als produzierte Dinge oder Situationen hätten ei-
nen Einfluss auf ihre Erfahrung und Interpretation, unter Metaphysik-
verdacht gerät. Ließe man das Adjektiv, dem die Rolle eines Tabuanzei-
gers zukommt, weg, so ergäbe sich die Aussage: Das Sein von Kunst-

50 »›Wahrheit‹ läßt sich […] der Kunst nur metaphorisch zuschreiben.« 
(Ebd.)

51 A. Wellmer: »Das musikalische Kunstwerk«, S. 151f. 
52 Ebd., S. 151. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

49

werken ist ihre Interpretation – eine Behauptung, deren Falschheit empi-
risch ganz offensichtlich ist, und zwar auch dann, wenn man die Vor-
gängigkeit des Feldes der Kunst vor der individuellen Erfahrung und 
Interpretation eines Werks annimmt. Der typische Fall der Existenz des 
Kunstwerks ist nicht der, dass noch niemand ihm als Kunstwerk begeg-
nete, sondern der typische Fall ist der einer individuellen ästhetischen 
Erfahrung an einem Gegenstand, der bereits als Kunstwerk vorbestimmt 
ist. Wie anders sollten sonst die Rezipienten auf die Idee kommen, den 
»Anspruch des Kunstwerks«, von dem Wellmer am Beispiel des No-
tentextes spricht, überhaupt anhand seiner Rezeption bzw. anhand seiner 
musikalischen Aufführung zu testen?53 »Was wir wissen können, ist 
lediglich, daß dieser Text mit dem Anspruch auftritt, Gegenstand einer 
möglichen Erfahrung zu sein. Ob und inwiefern er das ist, kann sich 
immer wieder erst in der ästhetischen Erfahrung selbst erweisen.«54 Wie 
aber entsteht dieses Wissen über den Anspruch des Werks, auf das 
Wellmer sich bezieht? Wellmer würde sagen: Dieses Wissen ergibt sich 
aus der Einigung der rezipierenden Subjekte, dass es sich hier um ein 
Kunstwerk handelt. Warum haben andere aber solch eine Meinung ge-
rade über diesen und nicht über einen beliebigen anderen ästhetischen 
Gegenstand? 

Anstatt den Prozess der ästhetischen Erfahrung als einen vom Werk 
evozierten und damit in irgendeiner Form von der Künstlerin mitgestal-
teten Prozess zu begreifen, operiert Wellmer zunächst verkomplizierend 
mit dem Begriff der Prozessualität als einer typischen Eigenschaft des 
künstlerischen Gegenstandes, um dann wieder zum alten Ergebnis zu 
kommen: Dass aber 

»ästhetische Gelungenheit einem Gegenstand nur aus der ›performativen‹ Per-
spektive der ästhetisch Erfahrenden zugeschrieben werden kann, erklärt, wa-
rum das ›Werk‹ im traditionellen, das heißt im oben erläuterten nichtnormati-
ven Sinne, gar nicht der objektive Träger dieser Eigenschaft [der Gelungen-
heit, Anm. von mir, J.S.] sein kann und weshalb es, wie ich es oben behauptet 
habe, das objektiv vollkommene, in sich geschlossene Kunstwerk gar nicht ge-
ben kann.«55

53 »Den Notentext, den ich zunächst als den ›Ort‹ des musikalischen Werkes 
charakterisiert hatte, bezeichne ich jetzt als ›ästhetischen Gegenstand‹ mit 
ästhetischem Anspruch.« Ebd., S. 152. 

54 Ebd., S. 153. 
55 Ebd., S. 153f. Vgl. auch A. Wellmer: »Über Negativität und Autonomie«, 

S. 248: »Natürlich kann eine solche Prozessualität der Kunstwerke nicht 
einem objektivierenden Blick zugänglich sein, sondern nur einer ästheti-
schen Erfahrung, die diese Prozessualität als ihre eigene erfährt.« 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

50

Wellmer schreibt weiter: »Jedoch kann, wenn schon das Werk im de-
skriptiven Sinne des Wortes kein objektives Sein hat, um so weniger 
›Gelungenheit‹ eine objektive Eigenschaft von Partituren oder Auffüh-
rungen sein.«56

Diese Auffassung teile ich nicht. Gelungenheit kann durchaus eine 
Eigenschaft eines Kunstwerks sein, ja es lässt sich sagen, dass das eine 
Werk der Künstlerin gelang, ein anderes wiederum nicht. Es ist nicht die 
Einigung der Rezipienten, die Kunstwerke als Kunstwerke definiert, 
sondern der Anspruch der Künstler, ein Kunstwerk geschaffen oder auf-
geführt zu haben, der Rezipienten erst dazu veranlassen kann, den »An-
spruch des Kunstwerks« zu testen, um im Anschluss an die individuelle 
ästhetische Erfahrung darüber zu entscheiden, ob es sich hier um ein 
gelungenes Kunstwerk handelt.  

Derjenige Begriff der Gelungenheit, den Wellmer verwendet, geht 
letztlich zurück auf Kants Begriff des freien Spiels aus der Kritik der 
Urteilskraft.57 Dieses Spiel ist nun aber gerade dadurch gekennzeichnet, 
dass es unendlich ist, weil über die Wirklichkeit des Erfahrungsobjekts 
nicht endgültig geurteilt werden kann. Wellmer schreibt daher: »[I]m 
Spiel der ästhetischen Erfahrung [werden] Zusammenhänge ebensowohl 
gebildet wie aufgelöst«.58 Aber kann ein unentscheidbares unendliches 
Spiel als eine gelungene Erfahrung begriffen werden? Ist es nach Well-
mer nicht vielmehr das Nicht-Gelingen, das die ästhetische Erfahrung 
auszeichnet? Denn es ist laut Wellmer ja gerade die Unentscheidbarkeit 
im Urteil über den ästhetischen Gegenstand, die als Prozessualität der 
Erfahrung und nicht als Prozessualität des Kunstwerks beschrieben wer-
den muss. »Daß das Prädikat des ästhetisch Gelungenen aus seiner rei-
nen Objektbezogenheit herausgelöst werden muß, heißt zugleich, daß es 
in die Prozessualität der ästhetischen Erfahrung hineinverlagert werden 
muß.«59 Von dort ist es nicht mehr weit zur Feststellung, »daß in der 
Prozessualität der ästhetischen Erfahrung ein ästhetisches Objekt als 
Kunstwerk sich konstituiert; wobei die ›Objekthaftigkeit‹ dieses Kunst-
werks darin sich zeigt, daß es – das Werk – in einem öffentlichen Raum 
zwischen ästhetisch erfahrenden Subjekten lokalisiert ist…«60 Aus dem 
zuerst genannten »Zwischen« zwischen dem Kunstwerk und seiner Re-
zipientin ist nun wieder das zweite »Zwischen« zwischen verschiedenen 
rezipierenden Subjekten geworden. Ungelöst bleibt das Problem, wie 
sich das Zwischen zwischen Objekt und Subjekt überhaupt denken lässt, 

56 A. Wellmer: »Das musikalische Kunstwerk«, S. 151. 
57 Vgl. Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft, § 9, AB 28. 
58 A. Wellmer, »Das musikalische Kunstwerk«, S. 162. 
59 Ebd., S. 152. 
60 Ebd., S. 154. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

51

wenn man dem Objekt gleichzeitig jede Art von Einflussnahme auf das 
Geschehen absprechen möchte. Wellmer problematisiert zwar die eigene 
Position, wenn er schreibt:  

»Daß ein Werk ästhetisch gelungen ist, kann sich nur im Prozeß der ästheti-
schen Erfahrung erweisen. Es wäre aber offenbar falsch, hieraus den Schluß zu 
ziehen, daß Gelungenheit etwas ›Subjektives‹ sei, nämlich bloßer Ausdruck 
einer nicht näher bestimmbaren lustvollen Affektion eines Rezipienten durch 
ein Werk bzw. dessen Aufführung.«61

Diesem eigens formulierten Anspruch kann aber die eigene Systematik 
nicht genügen, und so ist kein Hinweis darauf zu finden, wie sich denn 
solch ein Zwischen zwischen einem Kunstwerk und seiner Rezipientin 
überhaupt aus der sprachpragmatischen Perspektive denken ließe. 
Wellmer spricht ganz kantisch vom »Subjekt und seinem Objekt«, dem 
Kunstwerk, welches durch die Wahl und Erfahrung des Subjektes erst 
zum Kunstwerk gemacht wird.62 Das sogenannte »partielle Recht des 
musikalischen Kunstwerks«63 bleibt so das Recht, Kunstdiskurse zu 
initiieren, in denen über seine Gelungenheit entschieden wird. Dies ent-
spricht der kantischen Charakterisierung des ästhetischen Gegenstands, 
Auslöser ästhetischer Erfahrungen und darauffolgender Diskurse zu 
sein, einer Definition, die ich als Definition des Kunstwerks für nicht 
ausreichend halte.64

Resümiert man die bisher formulierte Kritik an der Rezeptionsästhe-
tik Wellmers, ergibt sich die Frage, ob nicht die Komplexität der ästheti-
schen Theorie Adornos, insbesondere seine Berücksichtigung der drei 
philosophischen Kategorien Produktion, Werk und Rezeption, ein guter 
Grund wäre, der sprachpragmatischen Lesart Wellmers den Rücken zu 
kehren und sich auf das Original zurückzubesinnen. Der (Rück-)Weg zu 
Adorno hat sich aber deshalb verschlossen, weil Wellmer darin recht 
hat, zu sagen, dass Adorno einen gemeinsamen Wahrheitsgehalt für alle 

Kunstwerke veranschlagt, der in die Deutung eines jeden Kunstwerks als 
eines Trägers immer derselben Versöhnungswahrheit einmündet. Die 
immergleiche Funktion aller Kunstwerke ist somit für Adorno die quasi 

theologische Widerspiegelung und Überwindung des gesellschaftlichen 
Ganzen. In einer ästhetischen Theorie muss es jedoch möglich sein (und 
darin gebe ich Wellmer recht), Kriterien für konkrete Wahrheitszu-
schreibungen an einzelne Kunstwerke anzugeben, nicht zuletzt deshalb 

61 Ebd., S. 151. 
62 Ebd., S. 152. 
63 Ebd., S. 154. 
64 Weiteres dazu in Teil III. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

52

(füge ich hinzu), weil verschiedenen Kunstwerken verschiedene Strate-
gien der Darstellung unterschiedlicher Themen zu eigen sind. Diese 
Konkretheit der jeweiligen Synthese von Materialität und Bedeutung im 
einzelnen Werk (und dies ist nun meine These) lässt sich nur bestimmen, 
wenn man die Perspektive der Produzenten nicht aus einer ästhetischen 
Theorie ausschließt. Wellmers Bestimmung des ästhetischen Objekts 
kann so lange nur eine rudimentäre sein, wie er sich philosophisch dem 
empirischen Befund gegenüber verschließt, dass Kunstwerke von 
Künstlern hergestellte Gegenstände sind – einem Befund, der sich sys-
tematisch auf die Beschreibung ihrer Rezeption auswirken würde.65

2.  Das Kunstwerk a ls  geschicht l iche Wahrheit  
(Heidegger)  

Soweit Kunstwerke als Wahrheitsträger gedacht werden, kann ihnen ihre 
Wahrheit nicht allein aus einer subjektiven Perspektive zugeschrieben 
werden; für ihre philosophische Bestimmung ist es vielmehr notwendig, 
Kriterien dafür zu gewinnen, was an ihnen selbst ist, was diese Zu-
schreibung von Wahrheit rechtfertigt oder nicht rechtfertigt. Dieser Be-
fund aus dem ersten Kapitel legt es nahe, sich der Bestimmung des 
Kunstwerks in der Wahrheitsästhetik von Martin Heidegger zuzuwen-
den. Denn Heidegger definiert das Kunstwerk mit Hilfe des Begriffs der 
Erde als etwas, das in seiner Materialität so erscheint, dass dem Kunst-
werk als Wahrheitsprozess eine Bedeutung eignet. Darüber hinaus be-
stimmt er Kunstwerke sowohl als geschaffene als auch als (durch Rezi-
pienten) bewahrte. In diesem Sinne beginnt Heidegger seinen Aufsatz 
Der Ursprung des Kunstwerks mit einer Ontologie des Kunstwerks.66 Es 
gibt aber auch einen zweiten naheliegenden Grund, auf Heidegger und 
seine Definition des Kunstwerks einzugehen: Heideggers Seinsphiloso-
phie und mit ihr seine Ästhetik richten sich gegen einen ähnlichen Zug, 
wie Wellmer ihn in seinen Überlegungen zur Ästhetik macht. Dieser 
verwandte Zug ist Nietzsches Rede von »Einheit, Ganzheit, Wahrheit als 
›obersten Werten‹«.67 Ohne damit die Identität beider ästhetischer Theo-
rien (von Wellmer und von Nietzsche) zu behaupten, kann man von  
einer Ähnlichkeit beider Theorien in ihrer Akzentuierung des Subjekti-
ven sprechen. Die Sphäre, in der das Subjektive gegen einen metaphysi-

65 Vgl. dazu Teil III. 
66 Martin Heidegger: Der Ursprung des Kunstwerks, Frankfurt/Main 1999. 
67 Martin Heidegger: Nietzsche: Der europäische Nihilismus [Freiburger 

Vorlesung II. Trimester 1940]; Gesamtausgabe, Bd. 48, Frankfurt/Main 
1986, S. 117. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

53

schen Objektivismus, dann aber auch gleich gegen jede ontologische 
Selbständigkeit des Objekts zur Geltung gebracht wird, ist bei Wellmer 
das sprachliche Handeln, bei Nietzsche hingegen das affektive Selbster-
lebnis. Es handelt sich um zwei (verschiedene) Ermächtigungsfiguren 
gegenüber der Materialität des Kunstwerks, einer Materialität, die in 
Heideggers Systematik dem Sein zugeordnet ist. Heidegger benennt und 
kritisiert solch eine Denkfigur subjektiver Ermächtigung. Der Wert, so 
legt es Heidegger in seinen Nietzsche-Vorlesungen dar, »ist Wert, weil 
er gilt; und er gilt, weil er als geltend gesetzt wird«.68 In seiner Kritik an 
Nietzsches »Willen zur Macht« als »Gesichtspunkt« und »Wert« wendet 
Heidegger sich also gegen die Überbewertung des Subjektiven und In-
tersubjektiven (das Nietzsche freilich anders definiert als Wellmer) ge-
genüber dem Sein, ähnlich wie sich unsere Kritik an Wellmers Ästhetik 
gegen subjektive Ermächtigung in der Zuschreibung ästhetischer Wahr-
heit an das Kunstwerk richtet.  

Heidegger kommentiert in seiner Vorlesung Nietzsches ›Ontologie‹ 
als ganze, es geht ihm also nicht allein um ästhetische Bestimmungen. 
Zur Debatte steht dabei Nietzsches Darstellung der Geschichte der 
Metaphysik, die Nietzsche eben nicht – und das ist Heideggers Kritik – 
als eine Geschichte über »das Seiende im Ganzen« (die Welt) im Ver-
hältnis zum Dasein (den in der Welt lebenden Menschen) schreibt, son-
dern die er erzählt als eine Geschichte über Werte, die Menschen der 
Welt seit der Antike zugeschrieben haben, und über Gesichtspunkte, 
unter denen sie die Welt betrachtet haben. Die Menschen legen (indem 
sie Kategorien erfinden) der Welt Werte ein, ziehen die Kategorien bei 
der Bestimmung der Welt wieder aus der Welt heraus und besitzen so 
die Macht, die Welt als »wert-los« zu beschreiben, nachdem sie die 
Werte aus der Welt ›herausgezogen‹ haben.69 Das Falsche an den Wer-
ten ist Nietzsche zufolge, dass sie »hinausverlegt werden in einen ›an 
sich seienden‹ Bezirk, innerhalb dessen und aus dem her sie an sich und 
unbedingt gelten sollen; während sie doch ihren Ursprung und Gel-
tungsbereich nur in einer bestimmten Art des Willens zur Macht ha-
ben«.70 Dieser »Wille zur Macht« ist nun für unsere Frage nach der Be-

68 Ebd., S. 108. 
69 »1. Daß wir mit den Kategorien ›Zweck‹, ›Einheit‹ und ›Sein‹ der ›Welt‹ 

(d.h. dem Seienden im Ganzen) einen Wert eingelegt haben. 2. Daß diese 
der Welt eingelegten Kategorien ›wieder von uns herausgezogen‹ werden. 
3. Daß nach dieser Herausziehung der Kategorien, d.h. der Werte, die 
Welt ›nun‹ wert-los aussieht.« (Ebd., S. 86)

70 Ebd., S. 95. Fokussierungen auf Werte wie Einheit, Wahrheit und Ganz-
heit werden von Nietzsche enttarnt als eigentlicher Wille zur Macht, wel-
cher unbewusst in den Werte zuschreibenden Subjekten wirkt. Nietzsches 
Umwertung dieses Willens besteht in dem Wissen, dass es die früheren 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

54

stimmung des Kunstwerks insofern interessant, als Nietzsche der Kunst 
eine Exemplarizität zumisst, mittels derer sich das Konzept der subjekti-
ven Umwertung solcher Werte wie Einheit, Wahrheit und Ganzheit in 
den subjektiven Willen zur Macht demonstrieren lässt. Nietzsches Dar-
stellung der Kunst steht laut Heidegger für den »Drang nach Lebensstei-

gerung und Erhöhung, nach Herrschaft, d.h. nach Obenbleiben«.71 Die-
ses Obenbleiben bezieht sich auf die Selbstermächtigung und gleichzei-
tige Selbstwahrnehmung des künstlerischen Subjekts, welches bei 
Nietzsche der rauschhaft agierende Künstler ist.72 Da es hier nicht um 
Nietzsche gehen soll, werde ich den »Willen zur Macht« in seiner meta-
physischen und ästhetischen Dimension nicht weiter erläutern. Zentral 
für Heideggers Kunstwerkdefinition ist aber, dass er sie im Kontrast zu 
Nietzsches Ontologie und Ästhetik entwickelt und dabei gleichzeitig an 
diese anknüpft. Heidegger kritisiert an Nietzsches ästhetischem bzw. 
ästhetisierendem Vokabular nämlich dasselbe, was er generell an der 
Geschichte der Ästhetik als philosophischer Disziplin seit ihrer Begrün-
dung durch Baumgarten im 18. Jahrhundert kritisiert: ihre Fokussierung 
und Beschränkung auf die Beschreibung subjektiver Zustände und deren 
Wahrnehmung durch die Subjekte. »Den ästhetischen Zustand der 
Schauenden und Empfangenden versteht Nietzsche ganz in Entspre-
chung zum Schaffenden. Danach ist dann die Wirkung des Kunstwerkes 
nichts anderes als die Wiedererweckung des Zustandes des Schaffenden 

Werte nie unabhängig vom setzenden Subjekt gab, und der Konsequenz, 
dass man nun bewusst zum eigenen »Willen zur Macht« stehen soll. Das 
heißt nichts anderes, als diesen bewusst an die Stelle zu setzen, an der er 
schon immer unbewusst war. Vgl. ebd., § 14: Nietzsches ›moralische‹ 
Auslegung der Metaphysik, S. 127-133. 

71 Ebd., S. 141. Vgl. Martin Heidegger: Gesamtausgabe, Bd. 65: Abt. 3., Un-
veröffentlichte Abhandlungen, Vorträge – Gedachtes. Beiträge zur Philo-
sophie: (vom Ereignis), Frankfurt/Main 1989, S. 364: »Am tiefsten scheint 
Nietzsche in das Wesen der Wahrheit hinabzufragen, wo er die Frage auf-
nimmt: ›Was bedeutet aller Wille zur Wahrheit?‹ und wo er das Wissen 
um diese Frage als ›unser Problem‹ bezeichnet (VII, 482). Seine Lösung 
ist: Wille zur Wahrheit ist Wille zum Schein und dieses notwendig als ein 
Wille zur Macht, Bestandsicherung des Lebens, und dieser Wille am 
höchsten in der Kunst, weshalb diese mehr wert, als die Wahrheit.«  

72 »Damit es Kunst giebt, damit es irgend ein ästhetisches Thun und Schauen 
giebt, dazu ist eine physiologische Vorbedingung unumgänglich: der 
Rausch. […] Das Wesentliche am Rausch ist das Gefühl der Kraftsteige-
rung und Fülle. Aus diesem Gefühle giebt man an die Dinge ab, man 
zwingt sie von uns zu nehmen, man vergewaltigt sie…« Friedrich Nietz-
sche: Götzen-Dämmerung oder Wie man mit dem Hammer philosophirt 
[1889], Streifzüge eines Unzeitgemässen, 8; Kritische Studienausgabe, hg. 
v. Giorgio Colli und Mazzino Montinari, München 1999, Bd. 6, S. 116. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

55

in den Genießenden…«73 Nietzsches Figur der Selbstermächtigung des 
künstlerischen Subjektes sieht Heidegger als eine Verfallsfigur der Äs-
thetik.74 Sie hat zur Folge, dass die Kunst, historisch gesehen, zuneh-
mend als »Stimulans des Lebens« zum Zwecke der Steigerung der Er-
lebnisfähigkeit, als Reiz und Anreiz zur Selbstwahrnehmung gesehen 
wird.75

In diesem Kapitel ist also zu verfolgen, wie Heidegger aus seiner 
Kritik an der Geschichte der Ästhetik als einer Geschichte der ästheti-
schen Subjektivität eine Kunstwerkbestimmung entwickelt, die das 
Kunstwerk als einen Prozess beschreibt, der sich gerade unabhängig von 
einer subjektiven Selbstermächtigung der Rezipienten und der Produ-
zenten ereignet. Kunst kann in diesem Sinne auch nicht, wie es bei 
Nietzsche geschieht, auf einen Wert reduziert werden, der vom Men-
schen in das Kunstwerk hineingelegt wurde. Das entspricht dem Fazit 
der im ersten Kapitel vorgetragenen Kritik an Wellmers Adorno-Lesart: 
Das Kunstwerk konstituiert sich nicht allein in der subjektiven Bestim-
mung dessen, der es erfährt; es ist vielmehr ein reales Gegenüber, auf 
das ästhetische Subjektivität sich beziehen lassen muss. 

Wie verfährt Heidegger nun, wenn er die Brücke schlägt zwischen 
Nietzsches Beschreibung der Kunst in der Perspektive subjektiver 
Selbsterhöhung im Rausch und seiner eigenen ästhetischen Bestimmung 
des Kunstwerks, dass nämlich das Kunstwerk in ausgezeichneter Weise 
die Unverborgenheit des Seins verkörpere? Heidegger verschiebt zuerst 
die Bedeutung, die Nietzsche dem rauschhaft Produzierenden verleiht, 
indem Heidegger die Kunst umdefiniert als ein zwar vom Schaffenden 
Hervorgebrachtes, jedoch nicht durch den Schaffenden Bestimmtes. 
Diese Verschiebung erreicht Heidegger, indem er an Nietzsches Geburt 
der Tragödie in einer von Nietzsche selbst abweichenden Weise an-
knüpft. Die Kopplung zweier Zustände: des Dionysischen und des 
Apollinischen, zu einem dritten, dem ästhetischen Zustand bei Nietzsche 
interpretiert Heidegger als ein Zusammentreffen von subjektivem 
Rausch (dionysisch) mit der materiellen Form als dem »Maßstäblichen« 

73 Martin Heidegger: Nietzsche: Der Wille zur Macht als Kunst, Freiburger 
Vorlesung 1936/37; Gesamtausgabe, Bd. 43, Frankfurt/Main 1985, S. 136. 

74 Vgl. Heideggers Hinweis auf die Verbindung zwischen Kants und Nietz-
sches Ästhetik: »…das, was Nietzsche bezeichnet als das Entzücken, in 
unserer Welt zu sein, ist jenes, was Kant meint mit der ›Lust der Refle-
xion‹.« Ebd., S. 131. 

75 »Die Kunst ist so eine Art und Weise, wie der ›Wille zur Macht‹ das Le-
ben beherrscht und es selbst zu einer Art Herrschaft macht; die Kunst ist, 
so gefaßt‚ ein Stimulans des Lebens.« – M. Heidegger: Nietzsche: Der  
europäische Nihilismus, S. 135. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

56

(apollinisch).76 Zugleich behauptet er, dass der Streit und Zusammen-
schluss beider Seiten nicht mehr (wie noch bei Nietzsche) als ein Gegen-
überstehen von Subjekt und Objekt gedeutet werden kann, denn die 
Denkfigur der Subjekt-Objekt-Unterscheidung ist für Heidegger ein 
prägnantes Merkmal der Fehlentwicklung neuzeitlicher Philosophie. 
Diese Ablehnung ist für Heidegger sozusagen Prämisse kraft eigener 
Setzung.77

Das Rauschhafte im Künstler und das Maßvolle im Kunstwerk müs-
sen also, wenn sie denn nicht mehr getrennten Seiten zugeordnet sein 
sollen, zusammenfallen. Der Ort dieses Zusammenfallens von Rausch 
und Maß ist für Heidegger das Kunstwerk. Dass dabei der dionysische 
Rausch in die Bestimmung des Kunstwerks mit einfließt, hat zur Folge, 
dass ein Kunstwerk nicht mehr schlicht als Ding, d.h. als Objekt gedeu-
tet werden kann, denn eine Definition des Kunstwerks als Ding ließe 
sich mit jener Prozesshaftigkeit nicht verbinden, die im Rausch, die aber 
auch im Zusammentreffen der Gegensätze liegt, den Nietzsche es in der 
Geburt der Tragödie beschreibt. Und diese Prozesshaftigkeit soll einge-
hen in die Ontologie des Werks. Aus solch einem Anschluss an die Äs-
thetik Nietzsches ergibt sich für Heidegger u.a. die Konsequenz, dass 
drei bisher existierende Definitionen des Kunstwerks als einem Ding ab-
zulehnen seien. Und mit der Aufzählung und der Distanzierung von die-
sen drei Ding-Begriffen beginnt der Aufsatz Vom Ursprung des Kunst-

werks, der auf einer zusammenfassenden Überarbeitung dreier Vorträge 
beruht, die Heidegger 1935/36 hielt.  

Warum kann man Kunstwerke nicht auffassen wie Dinge, denen wir 
begegnen? Die Annahme, Kunstwerke seien Dinge, denen zusätzlich zu 
ihrem dinglichen Unterbau noch etwas anderes, etwas Höheres anhaftet, 
geht von einer oft ungeprüften, aber immer falschen Bestimmung der 

76 Der »ästhetische Zustand« als tragisch-dionysischer Zustand ist bei Nietz-
sche definiert im Sinne von Heraklit als harmonische Entgegensetzung des 
dionysischen (dunklen) und des apollinischen (sokratischen, klaren) Zu-
stands. (Vgl. unten Fußnote 96 zum ›Streit‹ bei Heraklit.) Das sokratisch 
Klare als Apollinisches wird von Heidegger in eine Kunstwerksbeschrei-
bung überführt. Mit Hilfe des Begriffs des »großen Stils« bei Nietzsche 
zeigt Heidegger, dass es in der Kunst, und dies heißt für Heidegger: im 
Kunstwerk, um »Maßstäbliches« gehen muss. – Vgl. M. Heidegger: Niet-
zsche: Der Wille zur Macht als Kunst, § 19: Der große Stil. Die Einheit 
des Wechselbezuges von Rausch und Schönheit, Schaffen-Empfangen und 
Form; Gesamtausgabe, Bd. 43, S. 145-172.  

77 »Was ist fragwürdiger als diese Subjekt-Objekt-Beziehung, als der Ansatz 
des Menschen im Sinne eines Subjekts und als die Bestimmung des Nicht-
subjektiven als Objekt? Die Geläufigkeit dieser Unterscheidung ist noch 
kein Beweis für ihre Klarheit und dafür, daß sie wahrhaft gegründet sein 
soll.« (Ebd., S. 142) 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

57

Dingheit des Dinges aus. Heidegger ›entlarvt‹ drei Dingbegriffe des 
»abendländischen Denkens«, die »selbstverständlich geworden und 
heute im alltäglichen Gebrauch sind«.78 Es handelt sich erstens um die 
Vorstellung, ein Ding sei wesentlich Träger von bestimmten Eigen-
schaften, zweitens um die Bestimmung des Dings als »die Einheit einer 
Mannigfaltigkeit des in den Sinnen Gegebenen« und drittens um die 
Denkungsart, »das Ding ist ein geformter Stoff«.79 Während Heidegger 
die ersten beiden Dingbegriffe ganz entschieden zurückweist, kann er 
dem dritten – der das ›Zusammenstehen‹ von Stoff und Form beschreibt, 
etwas abgewinnen, er schränkt seine Geltung aber auf das »Zeug« ein.  

Dass das Begriffspaar Stoff und Form in der Geschichte der Ästhetik 
und damit für die Bestimmung der Kunst wichtig wurde, hält Heidegger 
für eine Fehlentwicklung. Denn die Unterscheidung von Stoff und Form 
gehört laut Heidegger nicht »ursprünglich in den Bereich der Kunst und 
des Kunstwerks«.80 Jedoch  wird in der »Dienlichkeit des Zeugs« als 
dem, was durch seine Benutzung bestimmt ist, eine bestimmte »Anord-
nung des Stoffes«81 vorgegeben, für deren Beschreibung Heidegger den 
dritten Dingbegriff gelten lässt. Diese Anwendung des dritten Dingbe-
griffs auf das Zeug nimmt Heidegger wiederum zum Anlass, in der Su-
che nach der Bestimmung des Kunstwerks als einem Ding zunächst 
einmal vom Zeug und nicht vom Kunstwerk auszugehen. Anknüpfend 
an seine Bestimmung der Zuhandenheit als einer Seinsart des Zeugs in 
Sein und Zeit macht Heidegger geltend, dass für uns der genuine Zugang 
zur Welt darin besteht, mit dem zu hantieren, was durch Menschen für 
Menschen hergestellt wurde: mit dem Zeug.82 Anstatt von abstrakten 
und falschen Dingbegriffen bei einem Bestimmungsversuch des Kunst-
werks auszugehen, sollten wir bei der Zeughaftigkeit des Zeugs als dem 
uns Vertrauten ansetzen, wenn es darum geht, eine Differenz zwischen 
Ding, Zeug und Kunstwerk zu finden. Heidegger gibt im Rahmen seiner 
überaus geschickten Strategie vor, dass sein Versuch, irgendein Zeug 
»ohne eine philosophische Theorie einfach zu beschreiben«, misslungen 

78 M. Heidegger: Ursprung des Kunstwerks, S. 13. 
79 Ebd., S. 18f. 
80 Ebd., S. 19. 
81 Ebd., S. 20. 
82 »Die Seinsart von Zeug, in der es sich von ihm selbst her offenbart, nen-

nen wir die Zuhandenheit. Nur weil Zeug dieses An-sich-sein hat und 
nicht lediglich noch vorkommt, ist es handlich im weitesten Sinne und 
verfügbar. Das schärfste Nur-noch-hinsehen auf das so und so beschaffene 
›Aussehen‹ von Dingen vermag Zuhandenes nicht zu entdecken. Der nur 
›theoretisch‹ hinsehende Blick auf Dinge entbehrt des Verstehens von Zu-
handenheit.« Martin Heidegger: Sein und Zeit, § 15, Frankfurt/Main 1999, 
S. 69. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

58

sei.83 Scheinheilig ist er überrascht, die Zeughaftigkeit des Zeugs erst 
bestimmen zu können, wenn wir dieses Zeug (in seinem Beispiel: Bau-
ernschuhe) dargestellt im Kunstwerk betrachten.  

Der generelle Zugang zum Zeug und zu dessen Zuhandenheit ist 
zwar nach wie vor durch dessen Gebrauch bestimmt, wie Heidegger es 
in Sein und Zeit beschreibt; jedoch erfahren wir im Gebrauch des Zeugs 
nicht, was es als Zeug eigentlich ist. Die Darstellung und gleichzeitige 
Bestimmung eines Zeugs, so wie es ist, kann nur im Kunstwerk geleistet 
werden. Das, was uns während des (durchaus wissenden) Hantierens mit 
dem Zeug verschlossen bleibt, nämlich dass ein Zeug in Wahrheit durch 
seine Verlässlichkeit bestimmt wird, kann erst in seiner Behandlung 
bzw. Darstellung im Kunstwerk hervortreten. Das Kunstwerk (Heideg-
ger beschreibt ein Bild Vincent van Goghs, auf dem die Schuhe des 
Malers zu sehen sind) leistet also etwas, das außerkünstlerisch Begeg-
nendes zunächst nach Heidegger nicht leisten kann – das Kunstwerk 
stellt etwas dar in dessen ganz spezifischer Seinsweise.84 Diese Bestim-

83 M. Heidegger: Ursprung des Kunstwerks, S. 26. 
84 Dass Heidegger die Schuhe van Goghs fälschlicherweise als die einer 

Bäuerin ausgibt, stört nicht die Idee, die er vom Zeugsein als Verlässlich-
keit entwickelt. Geht es ihm doch nicht darum, am Kunstwerk Details von 
dessen Entstehungsgeschichte und erst recht nicht Informationen über die 
Benutzer der Schuhe zu rekonstruieren, sondern um Grundsätzliches, das 
auf der Ebene solch persönlicher Bestimmungen nicht einzuholen ist. Ich 
würde daher die Frage von Meyer Schapiro: »Is Heidegger’s mistake 
simply that he chose a wrong example?« mit »Yes« beantworten. Das Bei-
spiel der deutschen Bäuerin steht für Heideggers generellen »Provinzia-
lismus«, wie Hauke Brunkhorst es ausdrückt, und damit für Heideggers 
persönlichen Geschmack. Schapiros Einwand gegen Heidegger, dass Van 
Gogh eine persönliche Entscheidung traf, als er sich entschloss, seine 
Schuhe abzubilden, und dass diese Entscheidung ernst genommen werden 
muss, wenn man sich sein Bild anschaut, ist unvereinbar mit Heideggers 
Darstellung des Künstlers, dem gerade in Heideggers Theorie kein Ent-
scheidungsspielraum zukommt. Vgl. Meyer Schapiro: »The Still Life as a 
Personal Object«, in: Marianne L. Simmel (Hg.), The Reach of Mind. Es-
says in Memory of Kurt Goldstein, New York 1968, S. 203-209, hier S. 
206: »Heidegger would still have missed an important aspect of the 
painting: the artist’s presence in the work.« – Vgl. Hauke Brunkhorst: 
Hannah Arendt, München 1999, S. 17: »Auffällig ist ferner der den sehr 
verschiedenen Schülern gemeinsame Zug, aus dem vom Meister kunstvoll 
stilisierten Provinzialismus auszubrechen und die Heideggersche Provinz, 
wie Habermas es einmal von Gadamer gesagt hat, zu ›urbanisieren‹.«  

 Zur Debatte um die Schuhe der Bäuerin und des Künstlers ist Derridas 
Kritik an Schapiro bekannt geworden: »Schapiro täuscht sich also über die 
erste Funktion der bildlichen Verweisung. […] Denn der ganze Prozeß 
Schapiros beruft sich dagegen auf wirkliche Schuhe: Vom Bild wird ver-
mutet, daß es sie nachahmt, repräsentiert, reproduziert.« Ich denke, dass 
Schapiro noch etwas anderes meint, als Derrida hier vermutet. Es geht ihm 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

59

mung der Seinsweise des Dargestellten liegt, systematisch gesprochen, 
über dem alltäglich Begegnenden. So ist ein Kunstwerk nicht ein Ding, 
dem eine oder mehrere höhere Eigenschaften zukommen, sondern seine 
Dingheit tritt so weit in den Hintergrund, dass das ganze Werk als etwas 
Höheres, nämlich als ein Entbergen und somit als ein Wahrheitsgesche-
hen gekennzeichnet werden kann.  

Die Bestimmung der dargestellten Schuhe als ein Zeug, in welchem 
Welt und Erde »so da« sind, basiert nicht, wie es vielleicht im ersten 
Moment scheint, in erster Linie auf der bäuerlichen Romantik, die in 
Heideggers Beschreibungen einfließt. Vielmehr verbindet Heidegger in 
seiner Beschreibung der Bäuerin und ihrer Schuhe zwei Ebenen, die 
systematisch voneinander streng getrennt werden müssen: Auf der einen 
Seite beschreibt er Welt und Erde als zugehörig zur bäuerlichen Erfah-
rung; auf der anderen Seite sind Welt und Erde philosophische Katego-
rien.85 Wenn Heideggers Begrifflichkeit, die er am Beispiel der Schuhe 
einführt, auf einer systematischen Ebene gelten soll, geht es in jeder

künstlerischen Darstellung um die Anwesenheit von Welt und Erde, 
nicht nur in einer bäuerlich anmutenden. Auch hier betont Heidegger in 
Abgrenzung zu Nietzsche noch einmal: »Das Kunstwerk gab zu wissen, 
was das Schuhzeug in Wahrheit ist. Es wäre die schlimmste Selbsttäu-
schung, wollten wir meinen, unser Beschreiben habe als ein subjektives 
Tun alles so ausgemacht und dann hineingelegt.«86

Wie erläutert Heidegger nun das Sich-ins-Werk-Setzen der Wahrheit 
im Werk und welche Rolle gesteht er der dinglichen Seite des Kunst-
werks dabei zu? Einerseits bestreitet Heidegger (wie dargelegt), dass ein 
sinnvoller Begriff des Kunstwerks allein aus seiner Dinghaftigkeit her-
geleitet werden könne, andererseits muss er aber anerkennen, dass 
»[d]as Dinghafte am Werk […] nicht weggeleugnet werden« kann; 
»aber dieses Dinghafte muß, wenn es schon zum Werksein des Werks 
gehört, aus dem Werkhaften gedacht sein« – es muss also in die Be-
stimmung des Kunstwerks als etwas Prozesshaften mit einbezogen wer-
den.87 Mit dem Begriff der Erde, die im Kunstwerk erscheint und sich 
gleichzeitig in diesem verbirgt, bringt Heidegger diese Ambivalenz ge-
genüber dem Dinghaften des Werkes zum Ausdruck. Die Erde steht ei-
nerseits für die Präsenz des Materiellen, das erst durch seine Verarbei-

um die Verarbeitung eigener Erfahrung des Künstlers im Werk, die nicht 
unbedingt mit Abbilden zu tun haben muss. Vgl. Jacques Derrida: »Resti-
tutionen. Von der Wahrheit nach Maß«, in: Ders.: Die Wahrheit in der 
Malerei, Wien 1992, S. 301-442, hier S. 364. 

85 Vgl. die Erläuterung von »Welt« und »Erde« im weiteren Verlauf des 
Kapitels. 

86 M. Heidegger: Ursprung des Kunstwerks, S. 29f. 
87 Ebd., S. 34. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

60

tung in einem Kunstwerk in seiner spezifischen Charakteristik erschei-
nen kann; andererseits kommt durch das Materielle Geschichtliches zum 
Vorschein, nämlich »jenes, worauf und worin der Mensch sein Wohnen 
gründet.«88 Die Materialität des Kunstwerks, für die der Erde-Begriff 
steht, hat so auch eine Komponente, die Sinnbezüge ermöglicht. Im 
Erde-Begriff ist der Hinweis Heideggers enthalten, dass wir Geschichte 
nur »verstehen« können, wenn wir akzeptieren, dass sich das, worauf 
sich Geschichte gründet, generell verbirgt.89 Es kann nicht durch exaktes 
Forschen und Messen zu Tage gebracht werden, so wie man auch einen 
Fels, den man zerschlägt, wiegt und ausmisst, nicht besser »versteht«. 

88 Ebd., S. 38. 
89 Die Erkenntnis, dass das, worauf menschliche Geschichte sich gründet, 

nicht beherrschbar ist, sich vielmehr immer entzieht, berücksichtigt Hei-
degger 1933 nicht, als er die Rede zum Antritt seines Rektorats in Frei-
burg hält, zwei Jahre vor den Vorträgen, aus denen der Aufsatz Der Ur-
sprung des Kunstwerks entstand. Heidegger beendet seine Rede mit fol-
genden zuerst apokalyptischen, dann kämpferischen Ausführungen: »Aber 
niemand wird uns auch fragen, ob wir wollen oder nicht wollen, wenn die 
geistige Kraft des Abendlandes versagt und dieses in seinen Fugen kracht, 
wenn die abgelebte Scheinkultur in sich zusammenstürzt und alle Kräfte in 
die Verwirrung reißt und im Wahnsinn ersticken läßt. Ob solches ge-
schieht oder nicht geschieht, das hängt allein daran, ob wir als geschicht-
lich-geistiges Volk uns selbst noch und wieder wollen – oder ob wir uns 
nicht mehr wollen. Jeder einzelne entscheidet darüber mit, auch dann und 
gerade dann, wenn er vor dieser Entscheidung ausweicht. Aber wir wol-
len, daß unser Volk seinen geschichtlichen Auftrag erfüllt.« Abgesehen 
davon, dass man unter dem »geschichtlichen Auftrag des deutschen Vol-
kes« die schlimmsten nationalsozialistischen Verbrechen denken muss, ist 
an den Ausführungen interessant, dass Heidegger seinen eigenen theoreti-
schen Prämissen der Nicht-Erforschbarkeit und Nicht-Beherrschbarkeit 
der Geschichte durch die Aufforderung an das Volk, aus eigenem Willen 
seinen geschichtlichen Auftrag zu erfüllen, widerspricht. Vgl. Martin Hei-
degger: Die Selbstbehauptung der deutschen Universität, Das Rektorat 
1933/34, Frankfurt/Main 1990, S. 19. 

 Eine andere Darstellung dieses von mir als Selbstwiderspruch gedeuteten 
Geschichtsverständnisses Heideggers findet sich bei Romano Pocai. Pocai 
deutet die Angleichung des Kampf-Gedankens an den Begriff der Ohn-
macht (die Heidegger in Vom Wesen der Wahrheit als modifizierte Ver-
borgenheit des Seienden darstellt) als konsequente Ableitung aus Heideg-
gers Wahrheitsbegriff, den er in Vom Wesen der Wahrheit entwickelt. 
»Entsprechend der Radikalisierung der Ohnmacht gegenüber dem Seien-
den erfolgt diejenige des dagegen gerichteten Kampfes, des ermächtigen-
den heroistischen Dezisionismus.« Romano Pocai: »Heideggers NS-Enga-
gement im Lichte seiner philosophischen Genese«, in: Ders.: Heideggers 
Theorie der Befindlichkeit. Sein Denken zwischen 1927 und 1933, Mün-
chen 1996, S. 291. Vgl. Martin Heidegger: Vom Wesen der Wahrheit 
[Freiburger Vorlesung Wintersemester 1931/32]; Gesamtausgabe, Bd. 34, 
Frankfurt/Main 1988. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

61

Solche und ähnliche Erfahrungen teilen vermutlich alle, die schon ein-
mal versucht haben, sich Geschehnissen der näheren und ferneren Ge-
schichte anhand eines »Materials« zu nähern – die Erfahrung des Sich-
Entziehens des zu untersuchenden historischen Gegenstandes, dessen 
Präsenz unwiderruflich vergangen ist.  

Für Heidegger muss es trotzdem einen Moment geben, in dem sich 
etwas so zusammenfügt, dass man eine Ahnung oder sogar eine (wenn 
vielleicht auch vorübergehende) Einsicht von dem bekommt, worauf 
»der Mensch sein Wohnen in der Welt gründet«. Diese Einsicht ist keine 
allein denkerisch gewonnene, sondern sie basiert auf dem wahrnehmen-
den Erfassen dessen, was uns als Kunstwerk hier und heute physisch ge-
genübersteht. Die Erde eröffnet (im Falle gelingender Rezeption) im 
Werk eine Welt. Und andersherum: »Indem das Werk eine Welt auf-
stellt, stellt es die Erde her.«90 Wie ist diese wechselseitige Figur der 
Welteröffnung und der Erde-Herstellung im Kunstwerk zu verstehen? 
Heidegger betont, dass er mit dem Begriff Welt »nicht die bloße An-
sammlung der vorhandenen abzählbaren oder unabzählbaren, bekannten 
oder unbekannten Dinge« meint.91 Welt ist vielmehr »immer das Unge-
genständliche, dem wir unterstehen«92, es ist unser je eigener individuel-
ler und auch kollektiver Verstehenshorizont, in den wir durch unsere 
Geburt und Geschichte gesetzt sind. »Indem eine Welt sich öffnet, be-
kommen alle Dinge ihre Weile und Eile, ihre Ferne und Nähe, ihre 
Weite und Enge.«93 Der Begriff Welt steht somit für das Vermögen zu 
verstehen, das Menschen von Pflanzen und Tieren unterscheidet. Er 
steht zugleich für die Geschichtlichkeit des Daseins derart, dass diese 
immer an ein konkretes individuelles oder kollektives Verständnis ge-
knüpft ist. Wenn Heidegger sagt, dass das Kunstwerk das »Offene der 
Welt offenhält« meint er damit, dass Kunstwerke all dies, was zum Be-
griff der Welt gehört, evozieren. In dem Moment, in dem sich die Erde 
im Kunstwerk als spezifische Materialität auf eine unalltägliche Weise 
darbietet, verschiebt sich unsere Wahrnehmung – und zwar nicht nur die 
Wahrnehmung des spezifischen Materials, sondern unsere Weltvorstel-
lung verschiebt sich so, dass etwas, das uns wesentlich betrifft, uns auf 
einmal in einem anderen Zusammenhang als sonst erscheint. Eine neue 
Welt ist eröffnet. In diesem bis dahin für uns neuen Horizont spielt nun 
das Material, das im Kunstwerk verarbeitet (aber nicht verbraucht) 
wurde, eine andere Rolle, als es sie in unserem früheren Weltbild ein-

90 M. Heidegger: Ursprung des Kunstwerks, S. 43. 
91 Ebd., S. 40. 
92 Ebd., S. 41. 
93 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

62

nahm.94 Der Stein, nicht gemessen und gewogen, sondern in seinem 
Lasten erfahren und gleichzeitig verstanden, bekommt seinen Platz in 
der Welt, die uns vom Kunstwerk eröffnet wurde. Zugleich kann das, 
worauf Geschichte sich gründet (die Erde), von uns nur in unserer je ei-
genen Welt erfasst werden. Und so schließt Heidegger: »Indem das 
Kunstwerk uns unsere Welt verstehen läßt, stellt es diese zugleich in die 
geschichtlichen Bezüge unseres Daseins.«95 Nur über das Aufstellen ei-
ner neuen Welt ist die Erde als spezifische Materialität überhaupt für uns 
wahrnehmbar; die vom Werk eröffnete Welt ist somit die Voraussetzung 
für die Herstellung der Erde.  

In dem Versuch, das Verhältnis zwischen Welt und Erde im Werk zu 
klären, sind wir bei einer Zirkelstruktur angekommen – beide erklären 
einander wechselseitig. Diese Zirkelstruktur ist von Heidegger gewollt. 
Er konstruiert das wechselseitige Verhältnis von Welt und Erde in einer 
Streitfigur, die ihrer Struktur nach an den nietzscheschen Streit zwischen 
dem Dionysischen und dem Apollinischen erinnert, und setzt damit Welt 
und Erde einander wechselseitig entgegen. Heidegger geht also noch 
hinaus über die Struktur des Sich-gegenseitig-Bedingens als eines har-
monischen Aufeinander-Verweisens und ›überformt‹ den Zirkel durch 
die Dynamik und Spannung eines Streites. Der »Streit zwischen Welt 
und Erde« als ein unabschließbarer Streit steht genau für die Prozess-
haftigkeit, die Heidegger gegenüber den traditionellen Dingbegriffen 
und im Rückgriff auf Nietzsches Streitfigur eingeklagt hatte. Heidegger 
knüpft hier an ein aus der Antike bekanntes Streitmodell an: die »ge-
genstrebige Fügung«. Beide Streitparteien gelangen jeweils erst durch 
den Streit und im Streit zu ihrer spezifischen Geltung.96 Die gegenstrebi-

94 »Zwar gebraucht der Bildhauer den Stein so, wie nach seiner Art auch der 
Maurer mit ihm umgeht. Aber er verbraucht den Stein nicht. Das gilt in 
gewisser Weise nur dort, wo das Werk mißlingt. Zwar gebraucht auch der 
Maler den Farbstoff, jedoch so, daß die Farbe nicht verbraucht wird, son-
dern erst zum Leuchten kommt. Zwar gebraucht auch der Dichter das 
Wort, aber nicht so wie die gewöhnlich Redenden und Schreibenden die 
Worte verbrauchen müssen, sondern so, daß das Wort erst wahrhaft ein 
Wort wird und bleibt.« (Ebd., S. 44) 

95 Ebd., S. 43. 
96 Walther Kranz (Hg.): Fragmente der Vorsokratiker [1903], Zürich 1951, 

Bd. 1, S. 152. Heraklit: »Das widereinander Strebende zusammengehend; 
aus dem auseinander Gehenden die schönste Fügung. – Unsichtbare Fü-
gung stärker als sichtbare. – Sie verstehen nicht, wie es zwieträchtig mit 
sich selbst im SINN übereinstimmt: gegenstrebige Fügung wie von Bogen 
und Leier.« Vgl. Aristoteles: Nikomachische Ethik, EN VIII 1155 b 4: 
»Heraklit sagt, Widerstrebendes tauge zusammen, aus dem Verschiedenen 
entspringe die schönste Harmonie, und alles entstehe auf dem Weg des 
Streites.« 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

63

gen Bewegungen sind erstens solche, die ein Verdecken bzw. Verbergen 
des Streitpartners bewirken: »Die Erde […] neigt dahin, als die Ber-
gende jeweils die Welt in sich einzubeziehen und einzubehalten«97; und 
»[d]ie Welt trachtet in ihrem Aufruhen auf der Erde, diese zu überhöhen. 
Sie duldet als das Sichöffnende kein Verschlossenes.«98 Zweítens heben 
Erde und Welt erst »das eine je das andere, in die Selbstbehauptung ih-
res Wesen«.99

Es ist nun für uns wichtig zu fragen: Ist sich die Bestimmung des 
Kunstwerks als Streit zwischen Welt und Erde eine mögliche Phänome-
nologie der Kunst oder muss sie in erster Linie als Kommentar zu Hei-
deggers Ontologie gelesen werden? Diese Frage wird an Heideggers 
Ästhetik immer wieder herangetragen. Während z.B. Otto Pöggeler und 
Rüdiger Bubner bestreiten, dass es sich bei Heideggers Kunstwerkauf-
satz und auch in seinen späteren Schriften über Kunst um eine Phäno-
menologie der Kunst handele,100 vertreten andere, wie z.B. Friedrich 
Wilhelm von Hermann, die ›phänomenologische‹ Lesart, der zufolge 
man Heideggers Ästhetik sehr wohl als eine phänomenologische Theorie 
der Kunst lesen könne, ja müsse.101 Das Motiv unserer Auseinanderse-

  Ein anderes Denkmodell, welches für den Welt-Erde-Streit Pate gestan-
den haben könnte, ist das der »Bewegung in der Ruhe«. W. Kranz (Hg.): 
Fragmente der Vorsokratiker, Bd. 1, S. 315f. Empedokles: »Und dieser 
durchgehende Tauschhandel hört niemals auf: bald sich durch Liebe al-
les vereinigt zu Einem, bald auch werden wieder die einzelnen Stoffe 
auseinandergetragen im Hasse des Streites. […] Insofern nun so Eines 
aus Mehrerem versteht zu entstehen und wiederum aus dem zergangenen 
Einen Mehreres hervorgeht, insofern werden sie und das Leben bleibt 
ihnen nicht fest; sofern aber ihr durchgehender Tauschwechsel niemals 
aufhört, insofern sind sie stets unerschütterte Wesen während des Kreis-
laufes.« 

97  M. Heidegger: Ursprung des Kunstwerks, S. 46. 
98  Ebd. 
99  Ebd. 
100  Pöggeler beruft sich u.a. auf Heideggers Zusatz zu Der Ursprung des 

Kunstwerks, den Heidegger 1950 in dem Sammelband Holzwege veröf-
fentlichte: »Die ganze Abhandlung Der Ursprung des Kunstwerks be-
wegt sich wissentlich und doch unausgesprochen auf dem Weg der 
Frage nach dem Wesen des Seins. Die Besinnung darauf, was die Kunst
sei, ist ganz und entschieden nur aus der Frage nach dem Sein be-
stimmt…« Otto Pöggeler: »Heidegger und die Kunst«, in: Christoph 
Jamme/Karsten Harries (Hg.), Martin Heidegger. Kunst, Politik, Tech-
nik, München 1992, S. 59-84. Vgl. auch Rüdiger Bubner: »Über einige 
Bedingungen gegenwärtiger Ästhetik«, in: Neue Hefte für Philosophie 5 
(1973), S. 38-73. 

101  Eine Zusammenfassung der sogenannten »Pöggeler-v.Hermann-Kontro-
verse« zu dieser Frage findet man in Günter Seubolds Auseinanderset-
zung mit Heideggers Aufzeichnungen zur Kunst nach 1945. Günter Seu-

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

64

tzung mit Heideggers ästhetischen Schriften war ja gerade, etwas über 
seine Bestimmung des Kunstwerks zu erfahren. Deswegen werden wir 
den Versuch unternehmen, den Kunstwerkaufsatz als eine Theorie zur 
Kunst und nicht allgemein als Beitrag zur Ontologie zu lesen. Im Fol-
genden wird sich zeigen, ob diese Lesart sich halten kann. Untersucht 
wird also, ob Heideggers Beschreibung des Kunstwerks eine der künst-
lerischen Praxis angemessene Theorie bzw. für eine solche zu verwen-
den ist. 

Um dieser Frage nachzugehen, sollten wir zunächst schauen, wie 
Heidegger die Aspekte Produktion und Rezeption thematisiert. Heideg-
ger geht davon aus, dass zum Werk sowohl dessen Geschaffensein als 
auch seine Rezeption (die Heidegger »Bewahrung« nennt) gehört. Hei-
deggers Satz »Der Ursprung des Kunstwerks und des Künstlers ist die 
Kunst« verweist zunächst auf die Tatsache, dass die Kunst als ein vorge-
fundenes Feld jeder Kunstproduktion und auch -rezeption vorausliegt.102

Damit ist jedenfalls nicht gemeint, dass künstlerische Entscheidungen 
von der Kunstgeschichte oder gar von den Imperativen eines Kunstbe-
triebs abhängig wären. Dem Kunstbetrieb steht Heidegger vielmehr kri-
tisch gegenüber. Er möchte diesem nicht nur keinen Einfluss auf die 
Herstellung und Erfahrung wirklich großer Kunst zubilligen, sondern er 
bescheinigt ihm sogar, dass Werke in seinem Rahmen nicht mehr als 
Kunstwerke erfahrbar sind. Sie fallen laut Heidegger in den Status von 
Dingen zurück, die aufgeführt, gezeigt und gekauft werden. Wir können 
also ausschließen, dass Heidegger aus einer bloß empirisch verstandenen 
Vorgängigkeit der Kunst wesentliche systematische Kriterien zur Be-
stimmung des Schaffens und Bewahrens von Kunstwerken ableiten will. 
Er möchte beide – Schaffen und Bewahren – stattdessen im Bezug auf 
das einzelne Kunstwerk (und das einzelne Kunstwerk im Bezug auf sein 
Geschaffensein und Bewahrtwerden als Geschichtliches) bestimmen. 
Soll das Geschaffensein und also das Schaffen »als ein Hervorbringen« 
bestimmt werden, so ist es nötig, künstlerisches Schaffen von anderen 
Formen des Hervorbringens abzugrenzen.103 Heidegger kommt es zu-
nächst auf die Trennung zwischen Kunst und Handwerk an. Diese 
Differenz ist aber für ihn nur denkbar, wenn die Bestimmung des 
Kunstwerks als Wahrheitsereignis vorausgesetzt wird. Das künstlerische 
Schaffen wird also nicht durch die Vorgängigkeit eines Kontextes ge-
leitet, sondern vielmehr durch das Wahrheitsgeschehen des Kunstwerks 

bold: Kunst als Enteignis. Heideggers Weg zu einer nicht mehr meta-
physischen Kunst, Bonn 1996, S. 41-47.  

102  M. Heidegger: Ursprung des Kunstwerks, S. 56. 
103  »Das Schaffen denken wir als ein Hervorbringen. Aber ein Hervorbrin-

gen ist auch die Anfertigung von Zeug.« (Ebd., S. 57) 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

65

selbst. »Obwohl das Werk erst im Vollzug des Schaffens wirklich wird 
und so in seiner Wirklichkeit von diesem abhängt, wird das Wesen des 
Schaffens vom Wesen des Werks bestimmt.«104 Analog redet Heidegger 
darüber, dass die Bewahrenden der Wahrheit des Werks entsprechen.
Wir haben also eine geringe Ausbeute bezüglich einer näheren Bestim-
mung von Produktion und Rezeption zu beklagen, wenn wir Schaffen 
und Bewahren aus dem Wahrheitsgeschehen des Kunstwerks heraus 
verstehen, wie Heidegger es vorschlägt. Trotzdem sollte man sich ver-
gegenwärtigen, wie es zu diesem Ergebnis kommt, wie also Heidegger 
das Wahrheitsgeschehen im Kunstwerk verstanden wissen will. 

»Im Werk ist die Wahrheit am Werk, also nicht nur ein Wahres.«105

Mit diesem Satz macht Heidegger klar, dass es ihm nicht um eine je 
konkrete Wahrheit eines einzelnen Kunstwerks geht, sondern dass das 
Wahrheitsgeschehen im Kunstwerk kein geringeres als das eine Wahr-
heitsgeschehen ist, um welches sich die Philosophie in der Bestimmung 
des Terminus Wahrheit bemühen muss. Heidegger bezieht sich auf einen 
Wahrheitsbegriff, den er philosophisch auch in anderen Schriften erläu-
tert. Wahrheit ist für ihn nicht die Wahrheit von wahren Aussagen – die-
ser Wahrheitsbegriff, auch etwa im aristotelischen Sinne der »Überein-
stimmung« einer Aussage mit einer Sache, greift für ihn zu kurz.106 Er 
führt vielmehr die Aussagewahrheit von Sätzen zurück auf die Unver-
borgenheit des Seins, die eine Aussagewahrheit erst ermögliche.107 »Der 
Satz ist wahr, indem er sich nach dem Unverborgenen, d.h. nach dem 
Wesen, richtet.«108 Diese Unverborgenheit kann nur zusammen mit dem 
Verbergen gedacht werden. Das Wesen der Wahrheit besteht daher nach 
Heidegger in einem Streit zwischen Lichtung und Verbergung. Der Be-

104  Ebd., S. 59. 
105  Ebd., S. 54. 
106  »Eine Aussage ist wahr, wenn das, was sie meint und sagt, überein-

stimmt mit der Sache, worüber sie aussagt. Auch hier sagen wir: es 
stimmt. Jetzt aber stimmt nicht die Sache, sondern der Satz.« Martin 
Heidegger: Vom Wesen der Wahrheit [Vortrag von 1930, zuerst er-
schienen 1943], Frankfurt/Main 1954, S. 7. 

107  Vgl. Brigitte Hilmer: »Die philosophische Auffassung, daß unter Wahr-
heit die Wahrheit von Aussagen (von Sätzen, Überzeugungen oder Pro-
positionen) zu verstehen sei, wird von Heidegger zurückgeführt auf die 
in der Erschlossenheit von Welt (später: der Lichtung des Seins) lie-
gende Unverborgenheit (Aletheia), die die Aussagenwahrheit erst mög-
lich mache und deshalb als eigentliche Wahrheit aufzufassen sei.« Bri-
gitte Hilmer: »Die Verbindlichkeit des Strittigen. Wahrheitsmöglichkei-
ten der Philosophie im Denken Heideggers«, in: Emil Angehrn/Bernard 
Baertschi (Hg.), Interpretation und Wahrheit / Interprétation et vérité, 
Studia philosophica Vol. 57, Bern, Stuttgart, Wien 1998, S. 189-207. 

108  M. Heidegger: Ursprung des Kunstwerks, S. 49. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

66

griff der Lichtung steht für das Offene, für den momenthaften, frag-
mentarischen Zugang zum Sein, wie es als Ganzes ist: »Inmitten des 
Seienden im Ganzen west eine offene Stelle. Eine Lichtung ist. […] Nur 
diese Lichtung schenkt und verbürgt uns Menschen einen Durchgang 
zum Seienden…« »Dank dieser Lichtung ist das Seiende in gewissen 
und wechselnden Maßen unverborgen.«109 Aber »[d]ie Lichtung, die in 
das Seiende hereinsteht, ist in sich zugleich Verbergung.«110 Heidegger 
nennt zwei Arten, wie sich Wesentliches verbirgt: Das Verstellen und 
das Versagen. Das Verstellen ist ähnlich wie die Kategorien »Man« und 
»Gerede« aus Sein und Zeit durch den Modus der Uneigentlichkeit ge-
kennzeichnet, in dem Sinne, dass Wesentliches durch eine Art vorder-
gründige Erschlossenheit verstellt wird: »Seiendes schiebt sich vor Sei-
endes, das eine verschleiert das andere, jenes verdunkelt dieses, weniges 
verbaut vieles, vereinzeltes verleugnet alles.«111 Seiendes versagt sich 
aber auch unabhängig von diesen Verstellungen, d.h. es bleibt schlicht 
verborgen und unzugänglich. »Seiendes versagt sich uns bis auf jenes 
Eine und dem Anschein nach Geringste, das wir am ehesten treffen, 
wenn wir vom Seienden nur noch sagen können, daß es sei.«112 Die 
Erfahrung und Feststellung, dass Seiendes als solches existiert, ist somit 
laut Heidegger auch ganz generell, unabhängig vom Phänomen des Ver-
stellens, die Erfahrung seines Sich-Versagens. Das Seiende offenbart 
sich nicht allein in der Tatsache seiner Begegnung und Anschauung. 
»Zum Wesen der Wahrheit als der Unverborgenheit gehört dieses Ver-
weigern in der Weise des zwiefachen Verbergens.«113 Eröffnen und Ver-
bergen werden nun von Heidegger in einer formal ähnlichen Streitfigur 
gegeneinandergesetzt wie der Streit zwischen Welt und Erde im Kunst-
werk. »Das Wesen der Wahrheit ist in sich selbst der Urstreit, in dem 
jene offene Mitte erstritten wird, in die das Seiende hereinsteht und aus 
der es sich in sich selbst zurückstellt.«114 Damit hat Heidegger die for-
male Grundlage dafür geschaffen, beide Streite in einer Figur ihrer ge-
genseitigen Überlagerung zusammenzuführen.  
 Dies geschieht, indem Heidegger den Welt-Erde-Streit als eine spe-
zifische Gestalt des Urstreits von Lichtung und Verbergung bestimmt.115

Aus dieser Klassifizierung des Kunstwerks als einer Gestalt des Wahr-
heitsgeschehens ergeben sich Konsequenzen für die Bestimmung des 

109  Ebd., S. 51. 
110  Ebd. 
111  Ebd., S. 52. Vgl. M. Heidegger: Sein und Zeit, § 27: Das alltägliche 

Selbstsein und das Man, § 35: Das Gerede. 
112  M. Heidegger: Ursprung des Kunstwerks, S. 51f. 
113  Ebd., S. 53. 
114  Ebd. 
115  Vgl. ebd., S. 64. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

67

Verhältnisses der Kunst zu anderen Gestalten, in denen Wahrheit auf-
treten kann. Auf diese werden wir gleich zurückkommen.  

Zunächst wollen wir aber fragen, was sich für die Kunst selbst aus 
ihrer Einordnung als eine Gestalt des Wahrheitsgeschehens ergibt. Die 
Antwort: Jedes (große) Kunstwerk ist ein Wahrheitsereignis, weil der 
Vollzug des Streits zwischen Welt und Erde ein Prozess des Sich-ins-
Werk-Setzens der Wahrheit ist. »Aufstellend eine Welt und herstellend 
die Erde ist das Werk die Bestreitung jenes Streites, in dem die Unver-
borgenheit des Seienden im Ganzen, die Wahrheit, erstritten wird.«116

Kunstwerke sind somit von Heidegger als wahrheitsstiftende Prozesse 
gedeutet, denen gegenüber die Wahrheit von Aussagen abkünftig ist. 
Durch die Vermittlung des Kunstwerks zu wissen, »worauf und worin 
der Mensch sein Wohnen gründet«117, kann also nicht allein bedeuten, 
wahre Aussagen über dieses menschliche Wohnen zu treffen. Denn Aus-
sagen sind abgeleitet gegenüber dem Kunstwerk, welches als Wahrheits-
stiftung menschliches Wohnen anders evident macht, als es die bloße 
Richtigkeit sprachlichen Erläuterns vermag. Heideggers großer (und 
vielleicht zu großer) Anspruch an die Kunst und ihre Werke wird an die-
ser Stelle deutlich: Es geht ihm nicht darum, dass im Medium der Kunst 
von Menschen Geschichte gestaltet und ausgelegt wird, sondern es geht 
ihm um die aktuelle Einordnung bzw. Unterordnung des Einzelnen und 
des Kollektivs in (und unter) eine überzeitliche geschichtliche Wahrheit, 
die sich unabhängig von ihnen im Kunstwerk selbst manifestiert. »Die 
Kunst ist Geschichte in dem wesentlichen Sinn, daß sie Geschichte 
gründet.«118 Sie ist nicht allein eine Interpretation der Geschichte, son-
dern sie selbst ist geschichtliches Geschehen, das sich zu Vergangenem 
und Zukünftigem ins Verhältnis setzt. Diese Gründung von Geschichte 
versteht Heidegger im Kunstwerkaufsatz als die »Geschichte eines Vol-
kes«; der späte Heidegger bindet sie an einen allgemeineren, unkonkre-
teren Geschichtsbegriff.119 Auch wenn in diesem späten, generelleren 

116  Ebd., S. 54. 
117  Ebd., S. 38. 
118  Ebd., S. 80. 
119  Wie Heidegger diese Veränderung seines Geschichtsbegriffs und die 

Verschiebung der Bestimmung der geschichtlichen Dimension der Kunst 
an Hegels These vom Ende der Kunst entwickelt, zeigt Günter Seubold: 
»[A]ls Aufgabe wird der Kunst und Dichtung jetzt nicht mehr zuge-
dacht, eine neue epochale Gestaltung zu eröffnen, Geschichte ›erst und 
wieder‹ anfangen zu lassen – als Aufgabe wird ihr nun zugedacht, ›vor-
bereitend‹ zu sein für die Einkehr in den Aufenthalt im Ereignis bzw. 
Orte zu stiften für das Wohnen der Menschen und das Verweilen der 
Dinge.« Günter Seubold: Kunst als Enteignis, S. 59f. Vgl. dazu auch 
Brigitte Hilmer: »Wie ist moderne Kunst möglich? Die Auseinanderset-
zung Heideggers und Adornos mit Hegels These vom Ende der Kunst«, 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

68

Geschichtsbegriff das Volk nicht explizit genannt wird, ist doch für Ge-
schichte das Prinzip konstitutiv, an dem hier, d.h. im vorliegenden Text, 
explizit Kritik geübt werden soll: Seyn (der späte Heidegger unterschei-
det dieses vom ›Sein‹ in Sein und Zeit durch die Schreibweise) ist unbe-
dingt als unabhängig vom Seienden (von den Menschen) zu verstehen. 
Der Kommentar des späten Heidegger zur eigenen Denkfigur des »Ent-
wurfs«, der in Sein und Zeit durchaus als subjektive Aktivität gelesen 
werden kann, ist ausdrücklich eine Zurücknahme der Möglichkeit eines 
jeden subjektiven Verhaltens. »Jeder ›Entwurf‹ von Sinn ist schon ein-
geworfen; es ist daher unmöglich für den Menschen als Subjekt, den 
Sinn des Seins zu schaffen oder zu bestimmen.«120 So impliziert der all-
gemein gehaltene Geschichtsbegriff Heideggers mindestens in dem 
Maße wie sein früherer völkischer Geschichtsbegriff eine Entmündigung 
der individuellen Subjekte, suggeriert die Bedeutungslosigkeit ihres 
subjektiven Verhaltens. Die Subjekte der Kunst sind die Künstler und 
die Rezipienten. Die Auffassung, dass Künstler und auch Rezipienten 
allein als Medien aufzufassen seien, durch die sich geschichtliche 
Wahrheit als Schicksal ereigne, ist aus der Perspektive unserer Frage 
nach dem Anteil und dem Gewicht subjektiven ästhetischen Verhaltens 
(als eines Verhaltens gegenüber dem Kunstwerk) zumindest irreführend. 

In ihrer Lesart des Geschichtsbegriffs des späten Heidegger versucht 
Brigitte Hilmer Geschichtlichkeit für das Verständnis der Kunst frucht-
bar zu machen, indem sie Geschichte nicht als Geschichte eines Volkes 
interpretiert. Dieser Versuch erscheint mir einerseits richtig, andererseits 
problematisch. Für angemessen halte ich Hilmers Lesart, soweit sie Hei-
deggers Differenz zwischen Kunstwerk, Zeug und Ding betrifft. Denn 
an den Weltbegriff der Kunst ist immer die Gründung von Geschicht-
lichkeit im Sinne des Erschaffens einer Erzählung von der Welt gebun-
den. (Und jede Geschichte konstruiert eine Vergangenheit, eine Gegen-
wart und eine Zukunft. Diese Art des Schaffens eines bloßen Zusam-
menhangs ist allerdings nicht das, was Heidegger unter Geschichte ver-
steht.) Dinge der Natur können solche Geschichtsgründungen nicht vor-
nehmen, wie Hilmer richtig feststellt. Jedoch teile ich nicht ihre Auffas-
sung, dass die durch Kunst gegründete Geschichtlichkeit in jedem Fall 
eine »eigentliche Geschichtlichkeit« sein muss, die historische Wahrheit 
als übersubjektives Geschehen stiftet. »Mit [der] Wahrnehmung [der 
Kunst – J.S.] gehen wir aus der uneigentlichen Geschichtlichkeit, die 

in: Hartmut Schröter (Hg.), Technik und Kunst. Heidegger: Adorno, 
Münster 1988, S. 86-96. 

120  Richard Polt: »›Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis)‹. Ein Sprung in 
die Wesung des Seyns«, in: Dieter Thomä (Hg.), Heidegger-Handbuch, 
Stuttgart, Weimar 2003, S. 184-194, hier S. 188. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

69

sich an innerzeitlich Vorhandenem orientiert, über in eigentliche Ge-
schichtlichkeit des Daseins, das nicht bloß in der Zeit vorhanden ist, 
sondern zeitigend existiert, d.h. in seinem Selbstvollzug Vergangenheit, 
Gegenwart und Zukunft erschließt, wie dies ein vorhandenes Ding nie-
mals kann.«121 Die durch ein konkretes Kunstwerk gegründete Ge-
schichtlichkeit muss keine »eigentliche«, im Grunde überhistorische 
sein, sondern kann als an konkrete historische Kontexte gebunden be-
schrieben werden. Solch historischen Kontext würde ich nicht als über-
subjektives Geschehen im Sinne von Heideggers Begriffen Wahrheit 
und Geschichte auffassen; er ist vielmehr gerade die Sphäre, in der kon-
krete Subjekte wirksam handeln und sich verhalten. Die Differenzierung 
dagegen, die Heidegger im Kunstwerkaufsatz vornimmt zwischen 
(Natur-)Ding, Kunstwerk und Zeug, wird durch Hilmer noch einmal 
plausibel, somit auch die Konstitutivität des Schaffens, ohne die ein 
Kunstwerk sich nicht von einem bloßen Ding unterscheiden könnte, 
sowie die Differenz des Kunstwerks zum Zeug, welches in seinem 
alltäglichen Gebrauch so wie das »vorhandene« Ding Geschichte nicht 
zu gründen vermag. 

Dem bis hierher Zusammengefassten gibt Heidegger dann zwei 
Wendungen, die beide unsere bisherige Lesart des Kunstwerkaufsatzes 
als Phänomenologie der Kunst in Frage stellen: Erstens bestimmt er alle 
Kunst als Dichtung und zweitens stellt er die künstlerische Wahrheit als 
eine mögliche Form, wie Wahrheit geschieht, neben andere Wahrheits-
formen. 

In Heideggers Verhältnisbestimmung der beiden Streite – des Streits 
zwischen Lichtung und Verbergung als Wahrheitsgeschehen und des 
Welt-Erde-Streits als einer seiner spezifischen Gestalten – wird die 
Wahrheit sprachlicher Aussagen als abkünftig bestimmt gegenüber der 
sich im Materiellen manifestierenden geschichtlichen Wahrheit des 
Kunstwerks. Wahrheit als Aussagenwahrheit ist demnach abgeleitet aus 
einem nicht-allein-sprachlichen Wahrheitsgeschehen, das erfahrbar ist 
als eine sinnlich wahrgenommene Bedeutung, die das materiell erlebte 
Kunstwerk für seine jeweiligen Rezipienten hat: Die Rezeption ist eine 
Erweiterung bzw. Verschiebung bisher bekannter »Bahnen und Bezüge« 
durch das Werk. Genau diese Pointe der Abkünftigkeit des Sprachlichen 
wird jedoch am Ende des Kunstwerkaufsatzes von Heidegger modifi-
ziert in die Bestimmung aller Kunst als Dichtung. Es liegt nahe, dass es 

121  B. Hilmer: »Wie ist moderne Kunst möglich«, S. 89f. Vgl. M. Heideg-
ger: Sein und Zeit, § 73, S. 381. Vgl. ders.: Ursprung des Kunstwerks, S. 
73: »Aus dem Vorhandenen und Gewöhnlichen wird die Wahrheit nie-
mals abgelesen.« 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

70

zwischen der Sprache als Medium wahrheitsfähiger Aussagen und einer 
Sprache als Dichtung wesentliche Unterschiede geben muss.  

Was also versteht Heidegger unter der Dichtung, die nicht als ab-
künftig gegenüber dem Kunstwerk existiert (wie etwa Aussagen über

das Kunstwerk), sondern die als Kunst selbst das »Geschehenlassen der 
Ankunft der Wahrheit des Seienden« ist?122 Heidegger stellt zuerst klar, 
dass er unter Dichtung nicht etwas versteht, das sich im Unterschied zur 
wahrheitsfähigen Aussage durch Phantasie und stärkere Einbildungs-
kraft auszeichnet: »Dichtung aber ist kein schweifendes Ersinnen des 
Beliebigen und kein Verschweben des bloßen Vorstellens und Einbil-
dens in das Unwirkliche.«123 Es »wird fraglich, ob das Wesen der Dich-
tung […] von der Imagination und Einbildungskraft her hinreichend ge-
dacht werden kann.«124 Überdies distanziert sich Heidegger von der  
Idee, »Dichtung« wäre ein Begriff für die Beschreibung der Sprache als 
»Urpoesie«: »Die Sprache ist nicht deshalb Dichtung, weil sie die Urpo-
esie ist, sondern die Poesie ereignet sich in der Sprache, weil diese das 
ursprüngliche Wesen der Dichtung verwahrt.«125

Sprache setzt demnach erst im Moment ihrer künstlerischen, d.h. po-
etischen Benutzung Dichtung, die sie als Möglichkeit immer beherbergt, 
frei. Dieses poetische Moment der Sprache ist ein Wahrheitsmoment. 
Sprache ist für uns dadurch gekennzeichnet, dass sie die Möglichkeit ih-
rer dichterischen Verwendung als dieses Moment der Wahrheit immer in 
sich trägt. Dass Dichtung überhaupt möglich ist, ist eine Bedingung da-
für, dass poetische Kunst sich ereignet. Die beiden Behauptungen, alle 
Kunst sei Dichtung und alle Kunst sei Wahrheitsgeschehen, sind in Ver-
bindung mit der Beschreibung der Sprache als Verwahrerin der Dich-
tung Feststellungen über die »Bedingung unseres Wahrheitsbezugs« 
durch unser In-der-Sprache-Sein schlechthin, das sich im poetischen 
Moment in einer angereicherten Form äußert. Das poetische Kunstwerk 
gibt seinen Rezipienten die dichterische Dimension von Sprache als 
»Maß«, indem es Dichtung als generelle Potenz von Sprache heraus-
stellt. Diesem Maß fügt sich das Wissen und Verhalten (und sprachliche 
Auslegen) der Rezipienten.126

122  »Wahrheit als die Lichtung und Verbergung des Seienden geschieht, in-
dem sie gedichtet wird. Alle Kunst ist als Geschehenlassen der Ankunft 
der Wahrheit des Seienden als eines solchen im Wesen Dichtung.« M. 
Heidegger: Ursprung des Kunstwerks, S. 73f. 

123  Ebd., S. 74. 
124  Ebd. 
125  Ebd., S. 76. 
126  Andrea Kern: »›Der Ursprung des Kunstwerkes‹. Kunst und Wahrheit 

zwischen Stiftung und Streit«, in: Dieter Thomä (Hg.), Heidegger-
Handbuch, Stuttgart 2003, S. 162-174, hier S. 172: »Wenn Heidegger 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

71

 Lässt sich dieses Aufzeigen von Sprache als potentielle Dichtung als 
die »Bedingung unseres Wahrheitsbezugs« für die Poesie noch nach-
vollziehen, so wird es doch schwieriger, eine gleiche oder ähnliche Figur 
auf Kunstwerke anderer Gattungen anzuwenden. Das dichterische Po-
tenzial der Sprache muss, wenn es um Kunst in einem umfassenden 
Sinne gehen soll, konfrontiert werden mit der faktischen Materialität 
nichtsprachlicher Kunstwerke, sei diese Faktizität nun durch Töne, Far-
ben oder gestische Handlungen gegeben. Der Begriff der Dichtung er-
möglicht es Heidegger zwar einerseits, zwischen den verschiedenen 
sprachlichen und nichtsprachlichen Kunsttypen systematisch einen Zu-
sammenhang herzustellen. Für die Konstruktion eines solchen Zusam-
menhangs bedient sich Heidegger der Verbindungen, die dem Anschein 
nach zwischen der aristotelischen »Poiesis« als schaffendem Hervor-
bringen, der »Poesie« und der »Dichtung« bestehen. Andererseits ist es 
dennoch nicht einsichtig, warum es gerade der Begriff Dichtung sein 
muss, der die Eigenschaft aller Kunstwerke, Wahrheit zu eröffnen, zu-
sammenführt. Denn streng genommen – und ich möchte den Begriff an 
dieser Stelle etymologisch streng nehmen – ist Dichtung ein Begriff, der 
dem Sprachlichen zugeordnet ist, der deshalb nicht generell mit der 
Materialität, die in Heideggers Erde-Begriff beschrieben wird, kompati-
bel gemacht werden kann. Es ist daher auch nicht verwunderlich, dass 
Heidegger nicht behauptet, ein Bauwerk oder ein Bild seien Dichtungen, 
sondern dass er formuliert: »Bauen und Bilden dagegen geschehen im-
mer schon und immer nur im Offenen der Sage und des Nennens. […] 
Sie sind ein je eigenes Dichten innerhalb der Lichtung des Seienden, die 
schon und unbeachtet in der Sprache geschehen ist.«127

 Letztgenanntes Zitat legt ein zweites, ausgeweitetes Verständnis des 
Begriffs Dichtung nahe: ein Verständnis von Dichtung als einem »Sa-
gen« mit den Mitteln eines Materials. Dieses Material ist selbst nicht 
sprachlich, aber die Möglichkeit, im Bauen und Bilden zu dichten, be-
ruht auf der Existenz jenes Horizonts, der Produzenten und Rezipienten 
durch die sprachliche Erschlossenheit der Welt gegeben ist. (Und weil 
diese Erschlossenheit »immer schon« gegeben ist, kann die Lichtung des 
Seienden in der Sprache schon geschehen sein, bevor das Bauen und 
Bilden irgendetwas dichtet.) Heidegger ist damit von der Bestimmung 
des poetischen Kunstwerks als Dichtung übergegangen zur Bestimmung 

[…] sagt, daß eine Sprache die Voraussetzung dafür ist, daß ein Verhal-
ten gegenüber Seiendem auf die Wahrheit als sein Maß bezogen sein 
kann, dann behauptet er damit nicht eine Wahrheits-Ebene zweiter Ord-
nung, sondern er legt damit die Bedingung unseres Wahrheitsbezugs 
frei.« 

127  Ebd., S. 76. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

72

der Produktion von Bauwerken und Bildern als einem Prozess des 
Dichtens, der immer ein schon im Sprachlichen fundierter Schaffenspro-
zess sei. Dieser Übergang von einer spezifischen Bestimmung der 
Sprachkunst zu einer Bestimmung allen künstlerischen Produzierens aus 
der Sprachlichkeit der Welterschlossenheit ist als solcher nachvollzieh-
bar, weil es unmöglich ist, sprachliche Dichtung mit materiellen Bau-
werken und Bildern unmittelbar gleichzusetzen. Eine solche Gleichset-
zung kann also nur mittelbar vollzogen werden, nämlich vermittelt über 
ein Drittes, das bei Heidegger »Dichtung« heißt. Die künstlerische Pro-
duktion als einen Prozess zu beschreiben, der »im Offenen der Sage und 
des Nennens« geschieht, heißt zudem, dass den Produzierenden die 
Möglichkeit der Sprache, zur Dichtung zu werden, generell gegeben ist, 
unabhängig davon, in welchem Material sich das Dichten konkret voll-
zieht. »Bauen und Bilden« als künstlerische Produktionsformen werden 
von dem »Offenen der Sage und des Nennens« »durchwaltet und gelei-
tet«.

Was kann aber dies genau heißen? Jede Produktion von Kunst findet 
statt vor dem Hintergrund der generellen dichterischen Potenz von Spra-
che, die dazu führt, dass das als Dichtung Gesagte nicht (wie in alltägli-
chen Aussagen) als wahr, »sondern als selbst ›Wahrheit‹ in Frage 
kommt.«128 Jedoch werden Maler, Architekten und andere Künstler 
nicht zu Dichtern in ihrer Fähigkeit, die dichterische Potenz der Sprache 
zu provozieren. Es muss sich also um eine Übertragung handeln, wenn 
Heidegger meint: »Bauen und Bilden […] sind ein je eigenes Dich-
ten…« Die Feststellung, jede Kunst sei Dichtung als das Geschehen von 
Wahrheit, könnte so gelesen werden, dass jedes (gelungene oder wie 
Heidegger sagt: große) Kunstwerk in der Lage ist, jenen Wahrheitsstreit 
zwischen Lichtung und Verbergung in Gang zu setzen, der sich in der 
Dichtung (im engeren Sinne, d.h. als Sprachkunst verstanden) in seiner 
ursprünglichsten Form manifestiert. Sprache in ihrer dichterischen Po-
tenz wäre jedem Kunstwerk vorgängig, weil Künstler und auch Rezi-
pienten schon in der Sprache sind.  

Es ergibt sich nun überraschenderweise eine Ähnlichkeit zwischen 
den ästhetischen Theorien Albrecht Wellmers und Martin Heideggers, 
was die Zentralität der Sprache speziell für die Bestimmung des Kunst-

128  »Wenn man hier noch von Aletheia als Wahrheit sprechen wollte, so 
liegt die Wendung, die der anfangs erwähnten Kehre in der Beurteilung 
des Ausgesprochenen entspricht, darin, daß dessen Wahrheit nicht mehr 
als Verhältnis zum Worüber beurteilt werden kann, daß das Gesagte 
nicht als wahr, sondern als selbst ›Wahrheit‹ in Frage kommt. Nur in 
diesem Fall ist die ›Bewahrung des Werkes‹ die ihm gegenüber ange-
messene Haltung.« B. Hilmer: »Die Verbindlichkeit des Strittigen«, S. 
201f.

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

73

werks angeht. Bei Wellmer ist die Wahrheit des Kunstwerks diejenige, 
die ihm von seinen Rezipienten zugeschrieben wird – bei Heidegger 
hingegen sind die Möglichkeiten der Kunst dadurch bedingt, dass sich 
Produktion und Rezeption immer schon als »Dichtung« in einem Hori-
zont sprachlicher Erschlossenheit vollziehen. Das Kunstwerk kann zwar 
durch Aussagen, die über es gemacht werden, nicht wirklich bestimmt 
werden. Trotzdem ist aber die generelle Vorgängigkeit der Sprache in 
ihrer Potenz, Dichtung zu werden (d.h. Poesie zu sein) das Maß des 
Kunstwerks und dadurch gleichzeitig das Kriterium seiner systemati-
schen Beurteilung. Dichtung, die es als kulturelles und geschichtliches 
Korrelat der Sprache immer schon gibt, ist somit letztendlich das Maß 
für das Dichten als Produktion und Rezeption. Heidegger entwirft damit, 
wenn auch erst auf den zweiten Blick erkennbar, die Denkfigur eines 
totalen Determinismus einer Dichtung, die sich als sprachliche Wahrheit 
ereignet – eines Determinismus, welcher subjektive Anschauungen und 
Bewertungen genauso ausschließt wie die Möglichkeit, eigenständiges 
Handeln zu imaginieren.  

Versteht man Dichtung im engeren Sinne als Poesie, so stellt sie zu-
nächst eine mögliche Art dar, wie Wahrheit sich als Kunst ereignen 
kann. Dieser Dichtung als Sprachkunst gibt Heidegger eine herausgeho-
bene Stellung unter den Künsten. Die Sonderstellung beruht darauf, dass 
Sprache uns überhaupt zuerst ein Weltverhältnis ermöglicht, und zwar 
dadurch, dass Seiendes benannt wird, im »entwerfenden Sagen«, und so 
unter Begriffe gefasst werden kann. »Solches Sagen ist ein Entwerfen 
des Lichten, darin angesagt wird, als was das Seiende ins Offene kommt. 
[…] Das entwerfende Sagen ist Dichtung: die Sage der Welt und der 
Erde, die Sage vom Spielraum ihres Streites…«129 Poesie ist damit die 
ursprünglichste aller Arten von Dichtung und den anderen künstleri-
schen Medien vorgeordnet. Dass Bauen und Bilden immer schon und 
nur »im Offenen der Sage und des Nennens« geschehen, heißt dann: 
Man kann nur etwas bauen und bilden, wenn das Seiende schon Namen 
hat und man etwas darüber sagen kann. Heidegger schließt an: »Deshalb 
bleiben sie [Bauen und Bilden, Anm. von mir, J.S.] eigene Wege und 
Weisen, wie die Wahrheit sich ins Werk richtet.«130 Im Zusammenhang 
mit dieser Behauptung, dass Bauen und Bilden »eigene« künstlerische 
Weisen seien, gibt Heidegger keinerlei Aufschluss darüber, worin ihre 
Spezifität denn besteht. Es bleibt unklar, ob Bauen und Bilden allein 
Sagbares illustrieren, sich ihr ganzer Gehalt also in Sprache rücküberset-

129  M. Heidegger: Ursprung des Kunstwerks, S. 75f. 
130  Ebd., S. 76. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

74

zen ließe, oder ob sie Unsagbares »dichten«, oder ob sie etwas »dich-
ten«, was durch sie erst sagbar würde.131

 Diese philosophische Vorordnung der Sprache gegenüber ihrem sub-
jektiven Gebrauch einerseits und gegenüber den ›Materialitäten‹ aller 
Kunstwerke andererseits lese ich als Heideggers Relativierung seines 
phänomenologischen Projekts der Kunstbestimmung.  

Mit der Auszeichnung der Sprache vor der Anschauung des Mate-
riellen ist Heideggers nächster Schritt im Ursprung des Kunstwerks,
welcher zunächst unklar erschien, plausibilisiert: Denken als sprachli-
ches Erkennen wird ausgezeichnet als Anmessung an geschichtliche 
Wahrheit und somit mit der Dichtung als Ins-Werk-Setzen dieser Wahr-
heit zusammengeschlossen. Diese Konstruktion hat nicht zuletzt einen 
strategischen, in heutigen Begriffen: diskurspolitischen Sinn. Sie zielt 
auf eine Selbstermächtigung des philosophischen Denkens als eines 
Trägers geschichtlicher Deutungshoheit ab. Heidegger, der von den 
Dichtern Hölderlin und Rilke Begriffe für seine philosophische Theorie 
übernimmt, hat eine »Partnerschaft zwischen Kunst und Denken« im 
Sinn, die er der Wissenschaft und der zeitgenössischen Philosophie ent-
gegensetzt, insofern diese nur mit sprachlicher Aussagenwahrheit, also 
uneigentlicher Wahrheit zu tun hat.132 Das dichterische Denken des 
Philosophen ist nun genuiner Ort menschlicher Geschichte. Auch Kunst 
muss sich zuletzt auf dieses Denken zurückführen und an diesem messen 
lassen. »Im Denken des Seins kommt die geschichtegründende Befrei-
ung des Menschen zur Ek-sistenz ins Wort, das nicht erst der ›Ausdruck‹ 
einer Meinung, sondern je schon das gutverwahrte Gefüge der Wahrheit 
des Seienden im Ganzen ist. Wie viele für dieses Wort das Ohr haben, 
zählt nicht.«133

Anhand der Prämisse, die das Denken als Ursprung setzt, kommt 
Heidegger in Der Ursprung des Kunstwerks folgerichtig zu dem 
Schluss, dass es doch nicht die Kunst und auf keinen Fall die Kunst al-

131  Dass der Ton in der Musik etwas anderes ist als das Wort in der Sprach-
kunst und der Stein in der Baukunst, hatte schon bei Heideggers Ent-
wicklung des Erde-Begriffs keine Rolle gespielt. Den Erde-Begriff (als 
Bezeichnung für unspezifische Materialität) gibt es nur, weil ohne ihn 
nicht erklärt werden kann, wieso die Wahrheit nicht unmittelbar da ist: 
Sie hat eine Gestalt, und in der ist sie eingeschlossen. Aber wenn die 
Sprache als Sagen und Nennen das ursprüngliche Wahrheitsgeschehen 
ist, auf dessen Hintergrund sich Kunst als »Dichtung« allererst entfalten 
kann, ist eine spezifische Materialität der Kunst unwichtig; es reicht, 
wenn es irgendeine Materialität gibt, deshalb »Erde« und keine Theorie 
des Tons, des Bildes, des Baukörpers als inkommensurabler Medien 
(oder als je eigener Gestalt-Weisen). 

132  Vgl. O. Pöggeler: »Heidegger und die Kunst«, S. 51; 66ff. 
133  M. Heidegger: Wesen der Wahrheit, Vortrag 1930, S. 27. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

75

lein sein kann, die »unserem geschichtlichen Dasein ein Ursprung 
ist«.134 Es ist vielmehr das »Besinnen«, durch welches das künstlerische 
Wahrheitsgeschehen vorbereitet wird. »[D]ieses besinnliche Wissen ist 
die vorläufige und deshalb unumgängliche Vorbereitung für das Werden 
der Kunst. Nur solches Wissen bereitet dem Werk den Raum, den Schaf-
fenden den Weg, den Bewahrenden den Standort.«135 »Wissen« und 
»Besinnen« sind nun Begriffe, die sich nicht ohne weiteres mit der An-
schauung der Materialität aus dem Erde-Begriff zusammenfügen. Ich 
lese sie vielmehr letztendlich als zwei Synonyme für Erkenntnis. Auch 
hier ist eine leitmotivische  Auszeichnung des Sprachlichen vor dem 
Materiellen zu erkennen. Wissen möchte Heidegger nicht so wie Nietz-
sches eingangs dargestellten subjektiven »Willen zur Macht« verstanden 
wissen, sondern als ›Geschichte als Denken‹, und damit legitimiert als 
eine Erkenntnis, in der sich Übersubjektives manifestiert. So bleibt dem 
wissenden Philosophen auch das letzte Wort über die Kunst, wenngleich 
er sich noch nicht über ihre letztendliche Bedeutung im Klaren ist: »In 
solchem Wissen, das nur langsam wachsen kann, entscheidet sich, ob 
die Kunst ein Ursprung sein kann und dann ein Vorsprung sein muß, 
oder ob sie nur ein Nachtrag bleiben soll und dann nur mitgeführt wer-
den kann als eine üblich gewordene Erscheinung der Kultur.«136 Dieser 
Satz, der den Kunstwerkaufsatz beendet, trägt nur konsequent die Be-
wegung der Verbergung, von der der Philosoph nicht ausgeschlossen 
bleibt, in die Denkfigur vom Denken als Wahrheitsgeschehen ein. 

Ist das dichterische und das philosophische Denken als Ursprung 
auch aller (nichtpoetischen) Kunst vorgängig, wird es (wie schon er-
wähnt) endgültig fragwürdig, ob Heideggers Ästhetik überhaupt als eine 
Phänomenologie der Kunst lesbar bleibt. Dieser (aus der Perspektive un-
serer Fragestellung) etwas enttäuschende kunstphilosophische Befund 
wird noch unterstrichen durch die Aufzählung Heideggers, in welchen 
unterschiedlichen Weisen Wahrheit sich außerhalb der Kunst ereignet:  

»Eine andere Weise, wie Wahrheit west, ist die staatsgründende Tat. Wieder 
eine andere Weise, wie Wahrheit zum Leuchten kommt, ist die Nähe dessen, 
was schlechthin nicht ein Seiendes ist, sondern das Seiendste des Seienden. 
Wieder eine andere Weise, wie Wahrheit sich gründet, ist das wesentliche Op-
fer. Wieder eine andere Weise, wie Wahrheit wird, ist das Fragen des Denkers, 
das als Denken des Seins dieses in seiner Fragwürdigkeit nennt.«137

134  M. Heidegger: Ursprung des Kunstwerks, S. 80. 
135  Ebd., S. 80f. 
136  Ebd., S. 81. 
137  Ebd., S. 62. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

76

Der privilegierte Zugang zum Sein, den Heidegger dem Denken reser-
viert, ist an dieser Stelle im Kunstwerkaufsatz noch nicht erkennbar. 
Unabhängig davon wird aber klar, dass Heidegger, indem er die Kunst 
in die Reihe der Wahrheitsweisen einordnet, ihre Spezifik vernachläs-
sigt. Es fehlt ein explizites Differenzkriterium, mit welchem die Kunst 
sich unterscheiden ließe von anderen Weisen, in denen geschichtliche 
Wahrheit sich ereignet. Die Materialität des Kunstwerks, die Heidegger 
mit dem Begriff der Erde bestimmt, schien zunächst dessen Spezifität 
auszumachen. Versteht man aber den Erde-Begriff und damit den Welt-
Erde-Streit als für die Differenzbestimmung von Kunstwerken zu ande-
ren Wahrheitsweisen kriteriell relevant, so muss man mit der Schwierig-
keit umgehen, dass Heidegger die Relevanz des Erde-Begriffs wenn 
nicht zurücknimmt, so doch durch den Begriff der Dichtung wesentlich 
in Frage stellt. Denn dieser Begriff führt von neuem zu einer Auszeich-
nung des Sprachlichen (Dichtung) vor dem Materiellen (Erde). Die 
Vorteile, die Heideggers Ontologie des Kunstwerks zunächst bietet, ge-
hen also im Laufe ihrer Einbindung in seine Fundamentalontologie wie-
der verloren.  
 Erwogen werden soll nun, ob evtl. Heideggers Bestimmungen des 
Schaffens und Bewahrens Abgrenzungen der Kunst gegenüber anderen 
Wahrheitsweisen ermöglichen. Beide können, um das Ergebnis vorweg-
zunehmen, nicht für die Etablierung genuin künstlerischer Merkmale in 
Frage kommen. Dies ergibt sich aus der Bestimmung des geschichtli-
chen übersubjektiven Wahrheitsgeschehens, in dem letztlich beiden, 
Produzenten wie Rezipienten, kein spezifischer Handlungsspielraum zu-
gestanden wird. Anders gesagt: Das Kunstwerk ist auf der systemati-
schen Ebene aus dem Wahrheitsgeschehen und nicht als Geschaffenes 
und Bewahrtes bestimmt. Die Abgrenzung zu Nietzsches eingangs be-
handelter Subjektästhetik veranlasst Heidegger dazu, das Subjekt mit 
dem Bade auszuschütten. Die Subjekte der Kunst und ihre Entscheidun-
gen sind irrelevant gegenüber dem Wahrheitsgeschehen, wenngleich sie 
als Medien, in denen Kunst sich ereignen kann, nötig bleiben. 
 Kunstproduzenten und -rezipienten werden von Heidegger als Me-
dien eines Übersubjektiven, als eines objektiv bestimmten historischen 
Geschehens charakterisiert. Welche Konsequenzen ergeben sich für eine 
Phänomenologie der Kunst und des Kunstwerks aus dieser Charakteri-
sierung? Obwohl man das Kunstwerk ohne sein Geschaffensein und sein 
Bewahrtwerden nicht denken kann, ist unser aller Verhältnis zum Kunst-
werk diesem als Stiftung des Wahrheitsgeschehens nachgesetzt. Denn 
»[w]eil es zum Wesen der Wahrheit gehört, sich in das Seiende einzu-
richten, um so erst Wahrheit zu werden, deshalb liegt im Wesen der 
Wahrheit ein Zug zum Werk als einer ausgezeichneten Möglichkeit der 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

77

Wahrheit, inmitten des Seienden selbst seiend zu sein.«138 Dass die 
Wahrheit einen Zug zum Werk aufweist, heißt, dass sie sich aktiv ins 
Werk setzt, dass sie sich selbst als Maß setzt. Für uns als Schaffende 
sowie für uns als Bewahrende ist die Wahrheit des Kunstwerks daher zu 
bestimmen als das »Maß unseres Verhaltens und nicht als eine Eigen-
schaft dieses Verhaltens«.139 Als ein »Hervorgehenlassen in ein Hervor-
gebrachtes«140 ist das künstlerische Schaffen somit kein Prozess, in dem 
sich Anschauungen, Gedanken und Handlungen eines Künstlersubjekts 
manifestieren; sondern es ist die Öffnung der Künstlerin gegenüber dem, 
was sich anhand ihrer Person ereignet. Das »Maß« der künstlerischen 
Produktion ist nicht die Künstlerin selbst, sind nicht Entscheidungen, die 
sie trifft oder verwirft; das Maß ist vielmehr die Wahrheit, durch welche 
ihre Produktion gesteuert wird. Ganz in diesem Sinne führt Heidegger 
aus:

»Das Geschaffene soll nicht als Leistung eines Könners bezeugt und dadurch 

der Leistende in das öffentliche Ansehen gehoben werden. Nicht das N.N. fe-

cit soll bekanntgegeben, sondern das einfache ›factum est‹ soll im Werk ins 

Offene gehalten werden: dieses, daß Unverborgenheit des Seienden hier ge-

schehen ist und als dieses Geschehene erst geschieht; dieses, daß solches Werk 

ist und nicht vielmehr nicht ist.«141

Die Entscheidungen der Künstlerin repräsentieren damit nach Heidegger 
die Faktizität eines Geschichtlichen, das durch künstlerisches Verhalten 
geschieht. Dem sprachlichen Sinn dieser Geschichtlichkeit müssen sich 
alle künstlerischen Handlungen aller künstlerischer Gattungen als Dich-
tung angleichen. Das heißt, dass jede Art künstlerischen Handelns, sei es 
das Schaffen von Musik, das Umgehen mit Ideen, die Gestaltung von 
körperlichen Bewegungsabläufen im Tanz sowie der Entwurf einer 
Story beim Schreiben eines Drehbuches demselben sprachlich-ge-
schichtlichen Ereignis »gleichwurden«. Wie das auf der Basis der unter-
schiedlichen künstlerischen Methoden und Materialien möglich sein 
soll, bleibt im Dunkeln. 

Eine alternative Lesart des Produktionsprozesses, in der etwas für 
die Kunst Spezifisches bestimmt wird, schlägt Brigitte Hilmer anhand 
der Lektüre des späten Heidegger vor: Hilmer deutet die Abhängigkeit 
der Produzenten vom Ereignis des Werks als einen Verzicht von Künst-

138  Ebd. 
139  A. Kern: »›Der Ursprung des Kunstwerkes‹«, S. 165. 
140  M. Heidegger: Ursprung des Kunstwerks, S. 59. 
141  Ebd., S. 65. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

78

lern darauf, in geläufigen abgesicherten Weisen zu handeln, und identi-
fiziert diesen Verzicht mit einem Sich-in-Gefahr-Begeben. Sie schreibt:  

»Die Risikobereitschaft im Verzicht auf praktisch wirksame Stellungnahmen 
und damit auf Selbstbehauptung bedeutet, daß sich der [b]etreffende [Künst-
ler] seelischer und geistiger Gefährdung aussetzt. […] Diese Gefährdung ist 
nicht als eine bloß subjektive zu denken, sie ist deshalb für die Kunst von Be-
deutung, weil sie mit der Gefahr der Verleugnung des Seins in der Technik in 
einem inneren Zusammenhang steht.«142

Die Gefahr der »Verleugnung des Seins in der Technik« ist laut Heideg-
ger die Gefahr, die Verbergung der Wahrheit innerhalb eines instru-
mentellen Weltverhältnisses nicht zu bemerken. Handelt eine Künstlerin 
also nicht in zweckrationalen geläufigen Abläufen, setzt sie sich laut 
Hilmer der Gefahr aus, von anderen Menschen, die gewöhnlich unter 
den Prämissen der Verleugnung denken und handeln, fallengelassen zu 
werden. Diese Gefahr, in die sich Künstler begeben, indem sie nicht 
zweckrational handeln, evoziert auch die Chance der Eigentlichkeit, wie 
Heidegger unter Verweis auf Hölderlin darlegt: »Wo aber Gefahr ist, 
wächst / Das Rettende auch«.143 Hilmer trifft (und dies mit Heidegger) 
einen Punkt in der Beschreibung künstlerischen Produzierens. Das Ri-
siko mit Heidegger als ein »nicht bloß subjektives« anzunehmen, hieße 
jedoch, dem oben mit Heidegger geschilderten grundsätzlichen Verhält-
nis von Werk und Künstlerin zuzustimmen, also anzuerkennen, dass die 
Produzentin ausführendes Organ eines Wahrheitsgeschehens ist. Es geht 
bei Heidegger nicht um die einzelne Künstlerpersönlichkeit, sondern die 
»Gefahr« ist wesentlich von der Kunst, welche historische Wahrheit ist, 
gedacht. Und umgekehrt könnte gelten: Kunst kompensiert nicht andere 
Lebensbereiche, sondern gefährdet diese durch Verbergung gekenn-
zeichneten in dem positiven Sinn, dass sie Wahrheit überhaupt erst wie-
der ermöglicht.144 Künstler sind in dieser Lesart die Medien solch einer 
Ermöglichung. Da die Auffassung, künstlerische Produktion sei nur das 
Medium eines übersubjektiven Geschehens, phänomenologisch unplau-
sibel ist, ergibt sich nun, dass die Lesart Brigitte Hilmers zwar im Sinne 

142  B. Hilmer: »Wie ist moderne Kunst möglich?«, S. 92. 
143  Friedrich Hölderlin: Patmos (1803), zit. bei Martin Heidegger: »Die 

Frage nach der Technik«, in: Ders.: Vorträge und Aufsätze. Pfullingen 
1954, S. 9-40, hier S. 32; Gesamtausgabe, Bd. 7, Frankfurt/Main 2000, 
S. 5-36, hier S. 29.

144  »Damit erteilt Heidegger der Kompensationsfunktion der Kunst eine Ab-
sage, denn ›vielleicht ist jede andere Rettung, die nicht von dort kommt, 
wo die Gefahr ist, noch im Unheil.‹« – B. Hilmer: »Wie ist moderne 
Kunst möglich?«, S. 92. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

79

von Heideggers Konstruktion des Wahrheitsgeschehens richtig ist, aus 
einem eher phänomenologischen Interesse an der Praxis der Kunst je-
doch nicht gehalten werden kann. Denn es ist der Künstlerin im Rahmen 
der Theorie Heideggers und auch im Rahmen von Hilmers Lesart dieser 
Theorie nicht möglich, Geschichte oder ihre Welt zu interpretieren, da 
sie keine Möglichkeiten hat, distanzierende Handlungen vorzunehmen. 
Ihre subjektive Interpretation der Welt könnte mit Heidegger allenfalls 
als ein Sich-Verschließen und Nicht-Gewährenlassen historischer Wahr-
heit beschrieben werden, die dann eben ausbleibt oder woanders »ge-
schieht«. Das ist keine attraktive Beschreibung für die Perspektive der 
Produzenten; es bedeutet nämlich, dass die Künstlerin einer obendrein 
bei Heidegger national aufgefassten »Geschichte« untergeordnet wird, 
die sich als geschehene Wahrheit in dieses oder jenes Werk setzt und 
damit über dessen künstlerische Geltung entscheidet.   

Auch die Bewahrenden werden dem Werk und seiner übersubjekti-
ven Wahrheit untergeordnet. Denn »[w]eder in dem zuvor genannten 
Schaffen, noch in dem jetzt genannten Wollen ist an das Leisten und an 
die Aktion eines sich selbst als Zweck setzenden und anstrebenden 
Subjektes gedacht«.145 Heidegger bestimmt die Rezeption eines Kunst-
werks nicht als einen Prozess der Begegnung mit etwas Anderem, son-
dern als eine Öffnung gegenüber etwas, das jeden, der sich auf es ein-
lässt, ergreift und bestimmt: »Die Inständigkeit der Bewahrung aber ist 
ein Wissen. […] Das Wissen, das ein Wollen, und das Wollen, das ein 
Wissen bleibt, ist das ekstatische Sicheinlassen des existierenden Men-
schen in die Unverborgenheit des Seins.«146 An erster Stelle steht bei 
Heidegger das Werk als Gründung von geschichtlicher Wahrheit und 
nicht, was Rezipienten einem Kunstwerk an biografischer und gesell-
schaftlicher Erfahrung entgegenbringen, nicht die individuelle und sozi-
ale Perspektive, aus der sie es wahrnehmen, nicht die Modifizierung all-
gemeiner und geläufiger Wahrnehmung durch individuelle Wahrneh-
mung des Werks. An dieser Aufzählung, die an Wellmers Darstellung 
der Kunstrezeption erinnert, wird deutlich, dass unser Fokus weder al-
lein auf der Seite der Subjektivität der Rezipienten noch allein auf der 
Übersubjektivität bzw. geschichtlichen Objektivität des Kunstwerks lie-
gen kann, dass vielmehr sowohl eine Bestimmung des subjektiven An-
teils (der Produzentin wie der Rezipienten) versucht werden muss als 
auch die Bestimmung der materialen Verfasstheit des Kunstwerks, das 
zwischen ihnen steht und sich nicht allein aus ihrer subjektiven Perspek-
tive bestimmen lässt. 

145  M. Heidegger: Ursprung des Kunstwerks, S. 68f. 
146  Ebd., S. 68. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

80

Das Kunstwerk als Instanz der Wahrheit ist bei Heidegger, wie es 
ist. Seitens seiner Rezipienten kann es allein so, wie es ist, angemessen 
erfahren und beschrieben werden. Nur zwei Haltungen gegenüber einem 
Kunstwerk sind nach Heidegger möglich, so wie es auch für die Produ-
zenten allein zwei Möglichkeiten gibt, sich gegenüber ihrem eigenen 
Werk zu verhalten: Entweder man öffnet sich für geschehende Wahrheit 
oder man verschließt sich ihr gegenüber. Dem Kunstwerk kommt in sei-
ner Bestimmung als Wahrheitsereignis nicht mehr die Rolle eines Erleb-
niserregers zu, wie Heidegger es eingangs an Nietzsches Ästhetik kriti-
siert.147 Es erfüllt vielmehr die Funktion, kraft der Objektivität seiner ge-
schichtlichen Wahrheit alle Subjekte, die ihm untergeordnet sind, als 
eine Gemeinschaft, die kollektiv ihrer einen Wahrheit verpflichtet ist‚ 
zusammenzubinden. »Die Bewahrung des Werkes vereinzelt die Men-
schen nicht auf ihre Erlebnisse, sondern rückt sie ein in die Zugehörig-
keit zu der im Werk geschehenden Wahrheit und gründet so das Für- 
und Miteinandersein als das geschichtliche Ausstehen des Da-seins aus 
dem Bezug zur Unverborgenheit.«148 Der Zusammenhalt der Menschen, 
die zu einer Kultur (bzw. zu einer Nation) gehören, bestimmt sich nach 
Heidegger nicht aus der Summe gemeinsam geteilter Überzeugungen 
und Gewohnheiten, sondern er bestimmt sich daraus, dass man je ein-
zeln einrückt in dasselbe Wahrheitsgeschehen. Es geht also darum, »ge-
rade unserer Gewöhnlichkeit [zu] entrücken und in das vom Werk Er-
öffnete ein[zu]rücken«.149 Die Beschreibung, dass Kunst uns verändern 
kann, ist eine attraktive Beschreibung, für die es gute empirische Gründe 
gibt. Die Bestimmung, dass alle Mitglieder einer kulturellen oder natio-
nalen Gemeinschaft in dieser Veränderung vom Gleichen bestimmt wer-
den und sich zum Gleichen ändern, führt hingegen ins Dunkle. Der ge-
schichtliche Wahrheitsbegriff Heideggers scheint, wendet man ihn in 
seinem Sinne konsequent an, als Zentralbegriff einer Kunstphilosophie 
ungeeignet. Letztlich ist es die Priorität der Fundamentalontologie vor 
dem Projekt der Bestimmung der Kunst, die einer phänomenologisch 
angemessenen Auffassung von Kunst entgegensteht. 

Fassen wir das bisher Gesagte noch einmal zusammen: Die Bestimmung 
des Kunstwerks, die Heidegger eingangs in Der Ursprung des Kunst-

werks vornimmt, ist eine Bestimmung, die aus einer phänomennahen 
Perspektive der Beschreibung der Kunst auf den ersten Blick sehr at-

147  »Dieses Wissen, das als Wollen in der Wahrheit des Werkes einheimisch 
wird […], setzt das Werk nicht herab in die Rolle eines Erlebniserre-
gers.« (Ebd., S. 69) 

148  Ebd. 
149  Ebd., S. 77. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

81

traktiv ist; denn Heidegger gelingt es – im Unterschied zu Wellmer – die 
Materialität des Kunstwerks in dem Begriff der Erde und eine Kopplung 
von Materialität und sinnhafter Dimension des Kunstwerks im Konzept 
des Streits von Welt und Erde aufzuzeigen. Heideggers Bestimmung des 
Kunstwerks versprach so zunächst eine Alternative zu sein zur aus-
schließlichen Bestimmung des Werks aus den Wahrheitszuschreibungen 
seiner Rezipienten und damit eine Möglichkeit aufzuzeigen, den eigenen 
Anteil des Werks an seiner Rezeption nachzuweisen. Diese Werkbe-
schreibung wird von Heidegger selbst in den Rahmen seiner Funda-
mentalontologie gesetzt. Infolge dieser Einbindung der Philosophie des 
Kunstwerks ist das Kunstwerk nicht mehr als konkrete Materialität, an 
die ein konkreter Sinn gebunden ist, deutbar. Denn das Wahrheitsge-
schehen, als welches Heidegger den Welt-Erde-Streit deutet, legt Hei-
degger als übersubjektives geschichtliches Geschehen aus, das die Ein-
zelnen zwar ergreifen kann und muss, das aber absolut unbeeinflussbar 
durch individuelle Entscheidungen und Handlungen bleibt. Sowie 
Künstler als auch Rezipienten haben nun keinen Spielraum, sich dem 
Kunstwerk gegenüber zu verhalten, denn sie sind allein Medien kollek-
tiver Geschichte, in die sie lediglich einrücken, um in ihr aufzugehen. 
Die einzige (aus der Sicht Heideggers unattraktive) Alternative zu die-
sem Einrücken wäre, sich der Geschichte als Wahrheit gegenüber zu 
verschließen und sich somit zu weigern Teil dieser Geschichte zu wer-
den. Gegen Heideggers Szenario des Schaffens und Bewahrens muss 
phänomenologisch eingeklagt werden, dass den Subjekten ein Entschei-
dungsspielraum zusteht, wie sie ein Werk produzieren bzw. wie sie als 
Rezipienten mit einem Kunstwerk umgehen. Ein Entscheidungsspiel-
raum kann aber nicht wie bei Wellmer allein als eine sprachliche Be-
stimmung der Wahrheit des Kunstwerks definiert werden. Vielmehr 
muss eine Theorie der Kunst auch den Anteil erklären können, der dem 
Werk und dessen Materialität bei der Erzeugung des Sinns zukommt, 
der dem Werk zugeschrieben wird.  
 Hinzu kommt, dass Heidegger mit dem Begriff der Dichtung die ge-
schichtliche Wahrheit in einer der Kunst vorgängigen Sprachlichkeit der 
Welterschließung verankert. Mit der Behauptung dieser Vorgängigkeit 
des Sprachlichen, die letzten Endes auch eine Vorgängigkeit des Den-
kens vor der Materialität des Werks ist, verspielt Heidegger die phäno-
menologische Attraktivität seiner Theorie, die an dem Begriff der Erde 
hängt. Diese Zurücknahme der Rede von der materialen Seite des Werks 
halte ich deshalb für folgenschwer, weil aus ihr eine sprachanaloge 
Deutung nichtsprachlicher Kunstrichtungen folgt. Aus diesem und aus 
dem genannten Grund des Vorrangs der Geschichte vor jeder subjekti-
ven Handlungsbestimmung bleibt die legitime Erwartung, dass in einer 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

82

ästhetischen Theorie dem Kunstwerk eine angemessene Bestimmung als 
Träger konkreter Materialität und konkreter Sinnhaftigkeit zukommen 
müsse, bei Heidegger letztlich unerfüllt. 
 Im weiteren Verlauf soll aufgrund der Befunde der ersten beiden Ka-
pitel (zu Wellmer und Heidegger) gefragt werden, wie das Zusammen-
spiel zwischen Produzenten, Kunstwerk und Rezipienten zu beschreiben 
wäre, wenn man es nicht analog zu sprachlichem Kommunizieren be-
schreibt. Um einer phänomenologisch angemessenen Bestimmung der 
Kunst als Verknüpfung ihrer drei »Komponenten« Produktion, Werk 
und Rezeption näherzukommen, sollen im nächsten Teil Perspektiven 
untersucht werden, die Künstler hinsichtlich dieser drei Komponenten 
einnehmen. Ziel der Verhandlung der Perspektive der Produzenten ist 
es, herauszufinden, welche Konsequenzen möglicherweise eine philoso-

phische Bestimmung künstlerischen Handelns aus dieser Perspektive für 
eine Definition des Kunstwerks und seiner Rezeption haben kann. Der 
eingeschlagene Weg, den Fokus auf die Produzenten zu richten, ergibt 
sich u.a. aus der Diagnose, dass gerade die Produzenten von beiden bis-
her verhandelten Theorien marginalisiert werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


83

I I .  DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

(BACHMANN, MÜLLER, PIPER, RIHM,

TARKOWSKIJ)

1. Ref lexivi tät  und Handlungsspie lraum 

Überlegungen von Künstlern zum Status künstlerischer Arbeit ernst zu 
nehmen, bedeutet, Künstler als Subjekte in einem ganz bestimmten Sinn 
zu verstehen. Sie können nicht allein als Medien aufgefasst werden, 
durch welche die Natur, eine metaphysische Wahrheit, eine Tradition 
oder ein Zeitgeist sich ins Werk setzt. Gäbe z.B., wie Kant es beschreibt, 
»die Natur im Subjekte (und durch die Stimmung der Vermögen dessel-
ben) der Kunst die Regel«1, so wären die Entscheidungen, die Künstler 
im Produktionsprozess treffen, fremdbestimmt und so wären auch die 
Ansichten von Künstlern über Produktionen und Kunstwerke ein uninte-
ressantes Nebenprodukt ihrer Tätigkeit. Was Kant meint, wenn er vom 
»angeborne[n] produktive[n] Vermögen« des Genies spricht, bleibt in 
einem Ausmaß, das eine Bestimmung individueller künstlerischer Leis-
tung verunmöglicht, dunkel.2 Auch in den diskursiven Ordnungsprinzi-
pien des Strukturalismus, in denen der Struktur des Diskurses unbe-
dingte Priorität eingeräumt wird, ist die Frage nach gelingender versus 
nicht-gelingender künstlerischer Produktion nicht als die Frage nach der 
Gelungenheit der Formulierung bzw. Formung eines Verhältnisses zur 
Welt beschreibbar.3

1  Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft, § 46, A 179 / B 182. 
2  Ebd., A 178 / B 181. 
3 Roland Barthes: »La mort de l’ auteur«, in: Ders.: Œuvres complètes, hg.

v. Éric Marty, Bd. 2, Paris 1994, S. 491-495. Michel Foucault : »Qu’est-ce 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

84

Eine negative Kontrastfolie auf der anderen Seite bildet der »schöp-
ferische Mythos des selbstherrlichen Künstlers«4, der in der schiller-
schen Annahme der »absoluten Immunität [der Kunst, Anm. von mir, 
J.S.] von der Willkür des Menschen« wurzelt.5 Wenn Schiller schreibt: 
»Der politische Gesetzgeber kann ihr Gebiet sperren, aber darin herr-
schen kann er nicht«, so verkennt er gerade die Tatsache der Situiertheit 
künstlerischer Produktion in (u.a. politischen) Verhältnissen und unter-
schätzt die Bezogenheit eines jeden Künstlerdaseins auf diese Um-
stände.6 Addiert man zur schillerschen Immunität der Kunst noch Sen-
dungsbewusstsein und künstlerisches Prophetentum, ergeben sich hier-
aus die Ansprüche der Avantgarde in der Moderne, die die Autonomie der 
Kunst sowohl als deren Eigengesetzlichkeit als auch als normativen, ge-
sellschaftsutopischen Entwurf für die ganze Menschheit verstand. Diese 
Rolle als Vorreiter kollektiver Prozesse, die Künstlern seit der Romantik 
angedichtet wurde, erscheint aus heutiger Sicht indiskutabel und über-
zogen.7

 Wenn also einerseits der Entwurf eines autonomen Künstlersubjekts 
in dieser Totalität zurückgewiesen werden muss, so lässt sich anderer-
seits künstlerisches Produzieren wenigstens für die Zeit der Moderne 
(seit dem 18. Jahrhundert), vermutlich aber bereits für einen längeren 
Zeitraum, als subjektive Handlungsweise beschreiben. Hier sehe ich eine 
Parallelität zur Frage nach einem moralischen Handlungsspielraum von 

qu’un auteur?« [1969] in: Dits et écrits, hg. v. Daniel Defert/François 
Ewald, Bd. I, Paris 1994, S. 789-821. 

4  Eduard Beaucamp: Der verstrickte Künstler. Wider die Legende von der 
unbefleckten Avantgarde, Köln 1998. 

5  Friedrich Schiller: Über die ästhetische Erziehung des Menschen, Stuttgart 
2000, Neunter Brief, S. 34. 

6  Ebd. 
7  Eine überzeugende Darstellung der ›Schieflage‹, die durch die Entmytho-

logisierung des Führungsanspruchs des Genies bei gleichzeitiger Konser-
vierung seiner Absolutheitsansprüche entstanden ist, findet sich bei Cor-
nelia Klinger. Klinger schreibt: »Ohne den Bezugspunkt in einer künftigen 
Mythologie, d.h. ohne die Orientierung des Künstlers an einer Aufgabe im 
Dienste der Allgemeinheit, erweist sich der dessen ungeachtet aufrechter-
haltene Anspruch auf den Sonderstatus des Genies als problematisch. […] 
In ihrer spezifischen Kombination von absoluten und kontingenten Ele-
menten dient die Genie-Idee zur Sanktionierung einer höchst willkürlichen 
und zufälligen Subjektivität als einer unantastbaren, der Notwendigkeit 
von Legitimierung und der Möglichkeit von Kritik entzogenen Instanz. Je 
stärker die Originalität des Genies betont wird und je schwächer die Hoff-
nung auf eine für die Allgemeinheit exemplarische und wegweisende 
Funktion des Künstlers wird, desto weitgehender wird dieser auf seine Be-
sonderheit, aber damit auf Zufälligkeit und Willkürlichkeit reduziert.« 
Cornelia Klinger: Flucht, Trost, Revolte. Die Moderne und ihre ästheti-
schen Gegenwelten, München, Wien 1995, S. 148. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

85

Subjekten und ihren Möglichkeiten der reflexiven Bezugnahme auf die 
sie prägende Welt, wie sie z.B. Judith Butler zu beantworten sucht. Die 
Spezifik künstlerischer Handlungen im Vergleich zu moralischen soll 
natürlich nicht geleugnet werden – jene als spezifisch auszuzeichnen ist 
gerade meine Absicht. Die notwendige Distanz, die eine Handelnde sich 
schaffen muss, um sich zu ihrer sie konstituierenden Welt zu verhalten, 
kann aber für künstlerisches und moralisches Handeln ähnlich geschil-
dert werden. »Weder bringt die Norm das Subjekt als ihre notwendige 
Wirkung hervor, noch steht es dem Subjekt völlig frei, die Norm zu 
missachten, die seine Reflexivität in Gang setzt; jede Handlungsfähig-
keit, auch die der Freiheit, steht in Bezug zu einem ermöglichenden und 
begrenzenden Feld von Zwängen.«8

Performativer Nachvollzug und aktive Anerkennung des Gegebenen 
birgt laut Butler die Potenz seiner iterativen Veränderung. Diese univer-
sell anzuwendende Einsicht gilt auch für die Performativität künstleri-
scher Arbeit, die sich immer auf die Welt ihrer Produzenten bezieht. 
»Jede Setzung ist Anschluß, Fort-Setzung wie auch Ab-Setzung und Un-

terbrechung. Sie hat ihren Ort im Kontext und tritt zugleich aus ihm her-
aus.«9 Gelungenes künstlerisches Handeln sollte nicht nur als seismogra-
phische Präsentation politischer, sozialer und ästhetischer Normen auf-
gefasst werden, die das zeigt, was sie konstituiert, sondern auch als indi-
viduelle (performative) Interpretation dieser Normen. Es bleibt immer 
verknüpft mit seinem zeitgeschichtlichen und kunsthistorischen Hori-
zont, von dem es sich nicht lösen, den es aber nachvollziehen, parodie-
ren, übertreiben, kommentieren und in vielerlei Weise darstellen kann. 
Das Künstlersubjekt ist demzufolge sowohl ein durch äußere Bedingun-
gen konstituiertes als auch ein sich reflexiv und habituell auf diese Be-
dingungen beziehendes. »Ich mag meine Verständlichkeit aufs Spiel set-
zen und der Konvention trotzen, aber in diesem Falle handle ich in oder 
an einem sozio-historischen Horizont, den ich zu durchbrechen oder zu 
verändern suche.«10 Die Referenz auf eine Gesellschaft, deren Existenz 
das Ich ermöglicht, schreibt im Gegenzug den dialogischen Charakter in 
die künstlerische Produktion ein. Dieselbe Gesellschaft, die den Hori-
zont für die Arbeit der Künstler bildet, ist gleichzeitig die Adressatin ih-
res künstlerischen Handelns. Dieser Gedanke lässt sich im Sinne von 
Jean Bollacks »doppelter Tradition der Textinterpretation« weiterden-
ken, in der sich das Verhältnis der Rezipienten zum Kunstwerk dem di-
alogischen Wechselverhältnis zwischen Künstlerin und Welt ergänzend 

8  Judith Butler: Kritik der ethischen Gewalt, Frankfurt/Main 2003, S. 28. 
9  Dieter Mersch: Ereignis und Aura. Untersuchungen zu einer Ästhetik des 

Performativen, Frankfurt/Main 2002, S. 291. 
10  J. Butler: Kritik der ethischen Gewalt, S. 121. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

86

zuordnet. Bollack unterscheidet in seiner Theorie der »kritischen bzw. 
philologischen Hermeneutik« zwischen »zwei Traditionen von Textin-
terpretation«: derjenigen des Autors und derjenigen des Lesers.11 Da es 
sich bei künstlerischen Handlungsweisen immer um Strategien der 
Werkherstellung handelt, kommen nach Bollack drei Ebenen beim In-
terpretieren eines Kunstwerks12 ins Spiel: erstens der Verständnishori-
zont der Interpretin, der geprägt ist durch ihre eigene Tradition, zweitens 
»die zum Autor gehörige Interpretationstradition« und drittens die »in 
den Text eingegangene Interpretation«.13 Die hier grundlegende Unter-
scheidung ist folgende: »Wie ist es gesagt und produziert, und worauf 
bezieht sich das?«14 Diese Differenz zwischen der Tradition oder der 
Welt des Autors und ihrer Interpretation im Kunstwerk ermöglicht den 
Entscheidungsspielraum der Künstlerin, den Bollack näher bestimmt als 
die Möglichkeit des Zurückgreifens auf »Verfahren von Einschluß oder 
Ausschluß, die auf Wahl beruhen und demnach als solche interpretiert 
werden müssen, und nicht als soziale oder kulturelle Vorstellungen einer 
Gesellschaft, einer Kultur oder einer Zivilisation«. Künstler verfügen 
daher über verschiedene Möglichkeiten der künstlerischen Reaktion auf 
ein und dieselbe Situation.15 Die Differenz zwischen der Tradition des 
Autors und der Interpretation derselben durch den Autor lässt sich dem-
nach durch genaue Beobachtung des vorliegenden Werks – erstens sei-
ner internen Elemente und zweitens seines Verhältnisses zu anderen 
Werken – finden. »Man hat es immer mit einer Kreuzung von Abhän-
gigkeiten und Unabhängigkeiten zu tun, nämlich mit zu entdeckenden 
Unterschieden.«16

Ist die Möglichkeit einer graduellen Distanznahme des Künstlersub-
jektes von der eigenen Herkunft im performativen Vollzug und in Ver-
fahren der ausschnitthaften Fokussierung zugestanden, ergibt sich daraus 
die positive Erwartung, dass Äußerungen von Künstlern über Produktio-
nen und Werke einen Beitrag zur Bildung ästhetischer Theorie leisten 

11  Jean Bollack: Sinn wider Sinn. Wie liest man?, Göttingen 2003, S. 19 
(Frage von Patrick Llored). 

12  Bei Bollack ist es der Text. 
13  Ebd., S. 19. 
14  Ebd. 
15  Ebd., S. 32. Diese Verfahren werden den Autoren teilweise transparent 

sein, teilweise werden sie unreflektiert (z.B. motorisch, das heißt willkür-
lich) getroffen und erst später begutachtet. Bollack bezieht sich als Philo-
loge auf historische Texte. Eine Subsumierung aller Kunstwerke unter die 
Kategorie des Textes wäre allerdings irreführend. Es werden also Unter-
scheidungskriterien zwischen Kunstwerk und Text im Laufe dieser Arbeit 
zu entwickeln sein. 

16  Ebd., S. 61. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

87

können und sollen. Das bedeutet nicht, dass künstlerische Arbeiten in 
der sprachlichen Reflexion eingeholt oder gar ersetzt werden könnten 
oder dass gar Selbsttransparenz von Künstlern begrifflich erzielt würde. 
Auch ist hiermit nicht implizit ein normativer Anspruch an alle Künstler 
formuliert, sie sollten sich und ihre Werke kommentieren. Vielmehr 
stellt sprachliche Reflexion u.a. einen Schritt der Produzenten auf dem 
Weg hin zum künstlerischen Werk dar: Sie kann dessen Herstellung be-
gleiten, zwischen Werk und Werk eine neue Vermittlung herstellen und 
die Rezipienten über Motive und Prozesse der Kunstproduktion, die sie 
an den Werken selbst nicht nachvollziehen können, informieren. 

Die Überlegungen seitens der Künstler, auf die ich mich beziehen 
möchte, sind keine Erläuterungen spezifischer Werke oder konkreter 
Produktionsbedingungen. Meine Aufmerksamkeit gilt generellen Be-
trachtungen zum Status und zum Gelingen von künstlerischer Produk-
tion und künstlerischem Werk sowie zum Verhältnis zwischen Produ-
zenten, Werk und Rezipienten. Auch wenn die Auswahl der Künstler 
nicht im strengen Sinne repräsentativ ist, liegt ihr doch der Gedanke 
zugrunde, dass es etwas geben muss, das alle Künstler aller Arten von 
Kunst teilen. Eine etwas weniger anspruchsvolle These wäre die, dass 
man bei der Untersuchung der Produktionsperspektive in verschiedenen 
Künsten auf familienähnliche Phänomene stößt, die sich als miteinander 
zusammenhängend beschreiben lassen. Da diese empirisch gewonnene 
Überzeugung oft angezweifelt wird, soll sie kurz von philosophisch-be-
grifflicher Seite aus erläutert werden. 

Solange angenommen wird, dass der Begriff Kunst etwas bezeichnet 
und die Disziplin Ästhetik als eine Disziplin aufgefasst wird, die sich 
u.a. mit den Phänomenen der Kunst beschäftigt, solange diese beiden 
Kollektivsingulare einen Referenten besitzen, so lange wird es eine 
sinnvolle Frage sein, was das Gemeinsame von Kunst ist und was das 
Gemeinsame ihrer Produzenten ist. Dieses Gemeinsame geht über die 
Existenz eines sozialpsychologischen und sozio-ökonomischen Milieus, 
das Künstler teilen, hinaus. Das Auswahlkriterium für die zu untersu-
chenden Künstlertexte ist damit klar vorgegeben: Es muss jeweils eine 
quantitativ ausreichende Anzahl schriftlicher Darlegungen der Künstler 
zur Thematik geben, so dass jeweils eine begrifflich artikulierte »Posi-
tion« sichtbar wird und theoretisch rekonstruiert werden kann. Dem 
Einwand, dass andere Künstler sich nicht zur künstlerischen Arbeit äu-
ßern und so die ausgewählte Gruppe keine repräsentative sein kann, ist 
zu entgegnen: Wollen wir Künstlern eine Stimme in der Diskussion über 
ästhetische Fragestellungen geben, können wir uns nur mit dem Material 
beschäftigen, das existiert, und uns nicht spekulierend über diejenigen 
äußern, die keine theoretisch fixierten Zeugnisse hinterlassen. Eine In-

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

88

terpretation der Werke an die Stelle schriftlicher Künstler-Statements zu 
setzen, halte ich für problematisch, weil der eigene Verstehenshorizont 
des Interpreten bei solch einer Untersuchung in einem stärkeren Maße 
mit ins Spiel käme als in dem Fall, in dem theoretisch-begriffliche Vor-
gaben von Künstlern zur Verfügung stehen.  

Ein weiteres Kriterium für die Auswahl ist die Vielfalt der Positio-
nen: Sie beruhen auf gegensätzlichen Auffassungen von Kunst, ihre 
Wahl ist somit unideologisch. Das soll heißen, dass keiner künstleri-
schen Richtung oder Gattung der Vorzug gegeben ist, sondern dass diese 
vielmehr im Interesse eines Erkenntnisgewinns kontrastierend gegenein-
andergesetzt werden.17 Auch wird insgesamt keine bestimmte Gruppe 
von Künstlern repräsentiert, vielmehr handelt es sich um einzelne 
künstlerische Positionen. Dem Allgemeinheitsanspruch ästhetischer 
Theorie soll Rechnung getragen werden, indem die Verschiedenheit von 
Kontexten und Produktionsstrategien nicht verleugnet oder gar theore-
tisch eingeebnet wird. Der systematische Anspruch zielt jedoch auf die 
Herausarbeitung genereller Beschreibungskriterien für künstlerisches 
Produzieren und auf deren Konsequenzen für die Definition des Kunst-
werks und seiner Rezeption. Klar ist, dass keine qualitative Ableitung 
auf einer quantitativen Basis von Künstler-Texten vorgenommen werden 
soll, wie etwa bei einer Auswertung empirischer Daten im Falle der 
Feldforschung. Die Künstler-Ästhetiken werden vielmehr als Theorien 
gelesen, so wie andere ästhetische Texte auch. Abgeleitet aus den fünf 
aufgeführten Künstler-Positionen führe ich das Konzept des Evidenzan-
spruchs der Künstler ein, ohne dass die Beschreibung künstlerischer Ar-
beiten illustrierend der ästhetischen Theorie angefügt wäre. 
 Folgende Schwerpunkte sollen in der nachfolgenden Erläuterung der 
Künstlertexte gesetzt werden: Zuerst möchte ich darüber nachdenken, 
welcher Art die Beziehung der Produzenten zur Welt ist, bevor sie mit 
der Produktion beginnen (2). Im zweiten Schwerpunkt soll die Weise 
der Ausarbeitung und Umsetzung dieses Weltverhältnisses in der Pro-
duktion und im Kunstwerk behandelt werden (3). Dementsprechend 
werden Produktionsmethoden, Transformationen und das Verhältnis der 
Kunstwerke zur Realität im Allgemeinen wie zu intendierten Themen im 
Besonderen zur Sprache kommen. An dritter Stelle möchte ich auf die 
Wirkung der Kunstwerke, deren Entstehung im ersten und zweiten 
Schwerpunkt erläutert ist, zu sprechen kommen (4). Hier wird nach der 
Struktur des Kunstwerks zu fragen sein, weiterhin nach dem Verhältnis 
der Rezipienten zum Kunstwerk, aber auch nach dem Verhältnis von 

17  Die historische Begrenztheit der Wahl erschließt sich aus der oben erläu-
terten Subjektposition der Künstler, die es in der uns vertrauten Form erst 
seit der Epoche der Moderne geben kann. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

89

Produzenten und Rezipienten. Abschließend werden der Begriff des  
Evidenzanspruchs der Künstler (5) und dessen Konsequenzen für die 
Bestimmung des Kunstwerks (6) aus der Perspektive der Künstlertexte 
behandelt.

2.  Das Befragen des e igenen Weltverhältnisses 
a ls  Voraussetzung der  Produkt ion 

Künstlerische Produktion findet »im Verhältnis zum Rest der Welt« 
statt18, in ihr sind die Erfahrungen der Künstler, die als Fragen, Gefühle 
und als Weltverhältnisse formuliert werden, zunächst die Grundlage für 
das Beginnen.19 Das Verhältnis zur Welt ist nach Heiner Müller beein-
flusst durch zwei Komponenten: durch die gesellschaftliche Situation 
und durch die individuelle Biografie der Künstlerin, die oft eine be-

18  Adrian Piper: Adrian Piper seit 1965: Metakunst und Kunstkritik, Wien 
2002, S. 148. 

19  Der Begriff Welt tritt im II. Teil in zwei verwandten Weisen auf: Erstens 
verwenden ihn die zitierten Künstler, zweitens verwende ich ihn selbst als 
systematischen Begriff, insbesondere im Zusammenhang mit dem Welt-
verhältnis von Produzenten und Rezipienten. Für die zitierten Künstler ist 
›Welt‹ der Inbegriff dessen, was außerhalb des Subjekts und vor der Kunst 
existiert. »Welt« taucht direkt in dieser Verwendung auf bei Bachmann, 
Müller, Piper und Tarkowskij. Folgende Begriffe können als Synonyme 
oder als Partiale des Weltbegriffs aufgefasst werden: Realität (Müller), 
Wirklichkeit (Bachmann, Müller, Tarkowskij), der Rest der Welt (Piper), 
der Rest der Gesellschaft (Piper), die Gesellschaft (Piper), die Lebensform 
(Rihm), das ganze Leben (Rihm), menschliches Leben (Tarkowskij), be-
stehende Gegenwart (Rihm), Werden und Vergehen (Rihm), die Dinge 
(Tarkowskij), die Erscheinungen (Tarkowskij). – Auch der systematische 
Weltbegriff geht aus einer durch das (empirische) Subjekt jeweils gesetz-
ten Differenz hervor: Die Welt ist der Inbegriff dessen, was nicht das 
Subjekt ist, und dieses Außen kann fallweise entweder als Gesamtheit von 
Dingen oder als Gesamthorizont möglicher Sinnbezüge wahrgenommen 
werden. Mit Luhmann gesprochen ist diese ›Welt‹ eigentlich ›Umwelt‹; 
bei ihm bezeichnet ja der Begriff ›Welt‹ eher die Einheit der Differenz von 
System und Umwelt (Niklas Luhmann: Soziale Systeme, Frankfurt/Main 
1984, S. 283f.). Beides ist phänomenologisch plausibel, denn die Subjekte 
sind sowohl »in der Welt« als auch »ihr gegenüber«. Da aber das Der-
Welt-gegenüber-Sein für die Kunstproduzenten als beobachtende und 
agierende Subjekte schärfer hervortritt, genießt auch kunstphilosophisch 
der Differenzbegriff den Vorzug; das ›Weltverhältnis‹ ist also in erster Li-
nie ein Verhältnis zur dinglichen und sinnhaften Umwelt, und die beunru-
higende Allgemeinheit dieses Begriffs ›Weltverhältnis‹ spiegelt nichts an-
deres wider als die Mannigfaltigkeit der Weisen, wie sich Subjekte zu sol-
cher Umwelt verhalten können.  

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

90

stimmte Grunderfahrung einschließt.20 Müller schreibt z.B.: »Meine 
Grunderfahrung war Staat und Gewalt.«21 Die Benennbarkeit der eige-
nen Erfahrungsstruktur ist kein notwendiges Merkmal des Weltverhält-
nisses der Künstler, d.h. nicht alle müssen sich explizit über die indivi-
duelle Strukturiertheit ihrer Erfahrung bewusst sein. Wesentlich ist, dass 
es keine direkte Umsetzung von Erkenntnissen oder Einsichten über die 
eigenen Erfahrungen im Produktionsprozess geben wird, sondern dass 
das Erfahrungskonglomerat eine motivierende, eine zur Arbeit führende 
Funktion aufweist. Damit ist auch gesagt, dass nicht formalästhetische 
Überlegungen am Beginn der Arbeit stehen, sondern das Bedürfnis, sich 
die Welt interpretativ anzueignen.22 In den Ausgangsfragen, die sich den 
Künstlern im Vorfeld der Produktion stellen, geht es um Grundsätzli-
ches im eigenen Leben. Reflexionen über Stil, Talent und fachliches 
Wissen spielen zum Beginn der Arbeit eine untergeordnete Rolle.23

Wenngleich das Nachdenken über diese formalen Dinge sicherlich das 
Künstlerleben begleitet und immer wieder in die Gesamtheit der Refle-
xionen von Produzenten eingebunden ist, kann es laut Bachmann das 
Wiederaufrufen eigener Erfahrung nicht ersetzen. Dieses Wiederaufru-
fen bezeichnet Bachmann als den »ausgezeichneten Ort« der Bezug-
nahme auf die Welt und das Leben. Allein aus ihr ergeben sich in der 

20  Heiner Müller: Gesammelte Irrtümer. Interviews und Gespräche, Frank-
furt/Main 1996, Bd. 1-3. – »Erstens befindet sich (jeder Autor) in einer 
bestimmten gesellschaftlichen Situation« und zweitens ist er Träger einer 
individuellen Biografie, die eine »Grunderfahrung« (d.h. Ereignisse, aus 
denen sich eine spezifische Sozialisierung speist) mit einschließt. Vgl. Bd. 
1, S. 31 und Bd. 3, S. 154. 

21  Ebd., Bd. 3, S. 154. 
22  Andrej Tarkowskij: Die versiegelte Zeit. Gedanken zur Kunst, zur Ästhe-

tik und Poesie des Films, Frankfurt/Main, Berlin 1989. Das Bedürfnis, 
sich die Welt interpretativ anzueignen, wird von Tarkowskij zunächst als 
allgemein menschliches Bedürfnis – und damit als »allgemeine Notwen-
digkeit« (S. 15) bestimmt. Erst durch eine »ethische ideelle Zielsetzung« 
(S. 30) und damit durch die Einordnung der eigenen Arbeit in Zusammen-
hänge, die der »Willkür« (S. 30) eines Künstlers übergeordnet sind, be-
komme die Produktion einen genuin künstlerischen Status. 

23  Ingeborg Bachmann: »Frankfurter Vorlesungen: Fragen und Scheinfra-
gen«, in: Werke, hg. v. Christine Koschel, Inge von Weidenbaum und Cle-
mens Münster, München 1978, Bd. 4: Essays, Reden, Vermischte Schrif-
ten, Anhang; S. 182-199. (Im Folgenden zitiert als FuS.) Fragen, die 
Schriftsteller laut Bachmann zum Schreiben bringen, sind nicht etwa sol-
che, die sich auf die Weise, in der Geschriebenes verfasst werden sollte, 
beziehen, sondern es sind vor allem diejenigen, die »scheinbar außerhalb 
der literarischen liegen« (FuS, S. 184), die in unbequemer Intensität 
Grundsätzliches im eigenen Leben thematisieren: Die Rechtfertigung der 
eigenen Existenz wäre die erste und schlimmste in der Literatur zu beant-
wortende Frage (ebd.). 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

91

Produktion überzeugende formale Einsichten. Der umgekehrte Weg von 
technisch Gewolltem zu einem Weltbezug ist nicht gangbar. Die eigene 
Erfahrung, »wie gering sie auch sein mag«, wird von Bachmann über 
»ein Wissen, das durch so viele Hände geht« gesetzt.24 So unterschied-
lich die Zielsetzungen auch von verschiedenen Künstlern definiert wer-
den, ob es sich um eine »ethisch ideelle Zielsetzung« in einem sehr all-
gemeinen Sinn handelt25 oder um konkretere Absichten z.B. in gesell-
schaftlichen Handlungsfeldern: Die Ziele sind in keinem Fall als klare 
Ideen formuliert, die lediglich einer technisch-formalen Realisierung be-
dürften. (Deswegen sei es für Rezipienten auch unwichtig, welche Ideen 
manche Dichter hatten, schreibt Bachmann.)26 Am Anfang der Produk-
tion stehen aber nicht allein konkret und präzise formulierte Ideen, son-
dern Frage-, Themen- und Aufgabenstellungen, auch Gefühle und Ein-
stellungen, die in vager, offener Weise formuliert werden. Diese Formu-
lierungen haben nicht den Charakter einer mitzuteilenden Botschaft oder 
einer in der Rezeption wieder zum Vorschein kommenden Intention. Sie 
leiten vielmehr jene Arbeit der Umsetzung, Transformation, Neufassung 
und Verschiebung in einem geeigneten Material ein, bei der der eigent-

24  Ingeborg Bachmann: »Rede zur Verleihung des Anton-Wildgans-Preises«, 
in: Werke, Bd. 4, S. 294-297. (Im Folgenden zitiert als AWP.) Die Di-
chotomie zwischen äußerlich angeeigneten Formalien und innerlich er-
lebtem Weltverhältnis konstruiert Bachmann immer wieder: Technisch 
Gewolltes unterscheidet sie von selbst Erfahrenem und Verarbeitetem, ein 
»leerer« Stilbegriff als das Durchexperimentieren von Stilen davon, »eine 
neue sittliche Möglichkeit zu begreifen und zu entwerfen« (FuS, S. 191), 
das bloße literarische Talent von der Fähigkeit, »den Charakter auf der 
Höhe des Talents zu halten« (AWP, S. 297). Die eigene Erfahrung kann 
sich die Schriftstellerin nicht anders aneignen als durch ein Hindurchge-
hen durch schwierige Situationen. Schwierig ist nicht nur der Prozess des 
Schreibens selbst, sondern das, um dessentwillen geschrieben wird. Unsi-
cherheit und Orientierungslosigkeit, Wozu- und Warumfragen stehen am 
Anfang der Produktion, nicht eine klare Idee, die ihrer Umsetzung harrt. 

25  Vgl. A. Tarkowskij: Die versiegelte Zeit, S. 30. 
26  I. Bachmann, AWP, S. 295: »Es ist unwichtig, zu wissen, welche skurrilen 

oder noblen, weltfremden […] Ideen manche Dichter hatten…« Das Werk 
ist der Ort des Wiederhervortretens des Weltbezugs seines Produzenten, 
seine Bedeutung ist nicht mit der Bedeutung gelegentlich geäußerter Mei-
nungen des Schriftstellers zu verwechseln, die laut Bachmann ungleich ge-
ringer einzuschätzen sind als gelungene Literatur. Denn es handelt sich bei 
den Statements der Literaten um Gedachtes, das von ihnen eins zu eins 
wiedergegeben wird, nicht um in Literatur umgesetzte Erfahrung. Eine 
Nichtbeachtung dieser Differenz zwischen literarischem Werk und per-
sönlicher Meinung erzeugt nach Bachmann »das idiotische Gerede von 
[der] Rolle des Schriftstellers gestern, heute und morgen« (AWP, S. 297); 
dahinter verberge sich das Missverständnis, ein Weltverhältnis könne in 
Gedanken, die über die Welt geäußert werden, angemessen zum Ausdruck 
kommen.

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

92

liche Evidenzanspruch der Künstlerin zum Tragen kommt. Zum Beispiel 
können unterschiedliche Gefühlszustände am Anfang der Produktion 
stehen: Müller nennt das Gefühl der Schadenfreude »über die gebrechli-
che Einrichtung der Welt«27, Bachmann beschreibt Gefühle der Unsi-
cherheit und Orientierungslosigkeit. Anders als in der wissenschaftli-
chen Arbeit wird von den Künstlern im Wesentlichen keine argumenta-
tive Strukturierung und Präzisierung, sondern eine Intensivierung von 
Weltverhältnissen angestrebt. Das subjektive Weltverhältnis wird nicht 
nur thematisiert, sondern durchlebt und »seismographisch notiert«.28

Nun könnte ein Einwand lauten, dass es konzeptuelle künstlerische Ar-
beitsweisen gibt, in denen es sehr wohl zur Umsetzung präzise vorfor-
mulierter Weltverhältnisse kommt, ja in denen eine Verschiebung oder 
Transformation der künstlerischen Ideen eine Minderung der konzeptu-
ellen Ausgangsabsicht bedeuten würden. Aber auch wenn dergleichen 
als bewusste Strategie vorkommen mag, gibt es keine direkte Umset-
zung der Intention in die Tat. Auch wenn Künstler im Vorfeld bis in die 
ersten Phasen ihrer Arbeiten hinein ihr Thema genau reflektieren, 
kommt im Moment der Umsetzung der Idee das Material bzw. das Me-
dium, in dem gearbeitet wird, hinzu, das die Ausgangsabsicht modifi-
ziert. Selbst in dem (Sonder-)Fall, in dem die Künstlerin es anstrebt, ihre 
sprachlich vorformulierten Reflexionen und Erkenntnisse so präzise wie 
möglich zu vermitteln, werden sich diese im Verlauf der Realisierung 
des Kunstwerks durch die Weise der Darstellung ändern. Versteht man 
die Intensivierung des Weltverhältnisses so, dass künstlerisches Arbeiten 
den Künstlern keine methodische Absehung von der eigenen Person 
bzw. vom eigenen Leben erlaubt (wie wissenschaftliche Methoden sie in 
der Regel verlangen), so lässt sich die Differenz zwischen Kunstproduk-
tion und wissenschaftlicher Arbeit auch im Vergleich zwischen kon-
zeptueller künstlerischer und wissenschaftlicher Arbeitsweise noch wie-
dererkennen.29

27  H. Müller: Gesammelte Irrtümer, Bd. 1, S. 115. 
28  Wolfgang Rihm: Offene Enden. Denkbewegungen um und durch Musik, 

hg. v. Ulrich Mosch, München, Wien 2002. Im Moment des Komponie-
rens wird das Sich-ins-Verhältnis-Setzen des Komponisten zur Welt nicht 
aufgehoben oder ausgeblendet, sondern im Gegenteil: es wird intensiviert. 
»Krisenschnittpunkte des Lebens« (S. 29) – also Momente hoher Intensität 
– werden im Prozess des Notierens in »geronnene Lebenszeit« (S. 27) 
verwandelt. Das heißt, das subjektive Weltverhältnis wird nicht nur the-
matisiert, sondern durchlebt und »seismographisch notiert« (S. 29). 

29  Dieses Kriterium der Differenz zwischen künstlerischem und wissen-
schaftlichem Arbeiten schlägt auch Dieter Henrich vor: »…die Erkundung 
einer möglichen Stabilität im Leben. Auch sie geschieht in der Kunstpra-
xis – in jeweils einem Metier –, ist aber nicht zu verstehen als Beherr-
schung dieses Mediums und als seine Strukturierung zu der in ihm mögli-

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

93

Übereinstimmend und selbstverständlich gehen Künstler von der 
Bedeutung eines der Produktion vorgelagerten Weltverhältnisses der 
Künstler für die Produktion aus. Ebenso formulieren sie einen Weltbe-
zug der Kunstwerke, der im Verhältnis zur Realität einer der Verarbei-
tung von Realität ist.  

Diese Differenz zwischen der von Künstlern vorgefundenen Wirk-
lichkeit und der Wirklichkeit, die sich in der Produktion bildet, wird so-
wohl als eine Übertreibung der Realität als auch als deren mögliche Ne-
gation beschrieben.30 Die Strategie der Übertreibung lässt sich dem 

chen Richtigkeit und Dichte. Es ist diese Tatsache, die Künstler zu so sen-
siblen Individuen macht in ihrer Zeit, und sie erklärt auch zu einem guten 
Teil, warum viele Künstler, im Unterschied zu dem Durchschnitt der Wis-
senschaftler, nicht nur in ihrer Arbeit, sondern auch im persönlichen Ver-
hältnis zu ihrer Arbeit einen spezifischen Ernst zeigen. Wohl erklärt er 
sich auch daraus, dass der Künstler mit seinem Werk in ganz anderer 
Weise als der Forscher allein steht und […] etwas von sich selbst preis-
gibt.« Dieter Henrich: »Kunstphilosophie und Kunstpraxis«, in: Ders.: Fix-
punkte. Abhandlungen und Essays zur Theorie der Kunst, Frankfurt/Main 
2003, S. 265-299, hier S. 296. 

30  Heiner Müller konstruiert drei verschiedene Modelle des Verhältnisses 
von künstlerischer Produktion zur Welt: ein Differenzmodell, eines der 
Negation und gleichzeitigen Entgegensetzung und eines der Überhöhung. 
Das von mir so genannte Differenzmodell definiert er folgendermaßen: 
»Mich interessiert Verarbeitung von Realität und nicht die Realität selbst.« 
(Gesammelte Irrtümer, Bd. 1, S. 64) Wenn Schreiben »Lebensausdruck« 
(Bd. 2, S. 102) ist und »eine Methode, die eigenen Erfahrungen neu zu 
verarbeiten« (Bd. 2, S. 132), ergibt sich daraus, dass verarbeitete Realität 
nicht mehr der (ursprünglich) vom Autor wahrgenommenen Realität glei-
chen kann. Welt kommt über das (sowohl bewusste als auch unbewusste)
Agieren des Künstlers mit ins Spiel und wird als konstruierte bzw. neu or-
ganisierte im Prozess ihrer Verarbeitung von realer Welt differenziert. 
Dieses Differenzmodell bleibt implizit in den folgenden zwei Modellen 
enthalten; die Art der Differenz wird aber in beiden jeweils anders be-
stimmt: Im zweiten Modell, dem der Negation, entwirft Müller die Diffe-
renz zwischen der unmittelbaren Wirklichkeit und einer anderen Wirk-
lichkeit, die sich in der Produktion bildet, als eine zwischen Realität und 
Unmöglichkeit. Diese dem Werk zugeordnete Wirklichkeit ist im Verhält-
nis zur Realität eine Unmöglichkeit. Sie bekommt den Charakter einer  
Utopie, die der Wirklichkeit des Lebens entgegengehalten ist. »Wirklich-
keit unmöglich zu machen« (Bd. 2, S. 13), sie zu negieren, ist die »einzige 
Möglichkeit, mit Wirklichkeit umzugehen« (ebd.). Diese Strategie der 
Verunmöglichung erläutert Müller sehr oft in Interviews. Dies hindert ihn 
aber nicht daran, einen dritten Fall von Weltverhältnis zu etablieren, in 
dem er künstlerisches Produzieren als eine Verstärkung vorgefundener 
Wirklichkeit versteht. »Alles, was man in Deutschland macht, muß kriege-
risch sein, muß als Krieg verstanden werden. Und Theater ist nicht mög-
lich in Deutschland außer als Krieg gegen das Publikum…« (Bd. 2, S. 20). 
In diesem dritten Modell wird das Produzierte nicht in Richtung auf eine 
unmögliche Wirklichkeit entwickelt, sondern vorhandene und vom Autor 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

94

butlerschen Performativitätsmodell zuordnen, sie beinhaltet eine Aus-
wahl und Betonung bestimmter, bereits existierender Perspektiven auf 
die Realität zuungunsten anderer möglicher Darstellungsweisen.  Die 
Strategie der Negation kann im Sinne Bollacks als ein Verfahren des 
Ein- und Ausschließens von Versatzstücken bekannter Realität, als ein 
Verfahren, in dem sich auf diese Weise Neues bildet, gedeutet werden. 
In beiden Fällen – der Übertreibung und der Negation – entsteht etwas 
von der Ausgangssituation Verschiedenes. Das Verfahren der Negation 
enthält den Verweis auf das »Imaginäre«, welches in seiner Als-ob-
Struktur »das Faszinosum der ästhetischen Fiktion, ihre Erfahrung im 
eigentümlichen Oszillieren zwischen dem Realen und dem Irrealen […] 
zu erklären vermag.«31 So wird das fiktive Andere der negierten Wirk-
lichkeit als Imagination und somit als Utopie der vorgefundenen Wirk-
lichkeit entgegengehalten. Piper nennt dies einen »eigenen individuellen 
Weltbezug«, der bereits vorhandenen Darstellungen eines gesellschaft-
lich Wirksamen angefügt wird, der sich durch das »Hinzufügen eines 
neuen Gebildes oder Ereignisses« vollzieht und dessen Vollzug eine 
Veränderungswirkung hat.32 Beide Verfahren, Übertreibung und Nega-
tion, existieren als Möglichkeiten nebeneinander. Es besteht, philoso-
phisch gesehen, kein Widerspruch zwischen ihnen, wenn man annimmt, 
dass sowohl die eine als auch die andere zum Einsatz kommt. In beiden 
Fällen ist die Befragung eigener Weltverhältnisse durch die Künstler die 
Voraussetzung für die Anwendung der Verfahren. Ebenso wie sich das 
Weltverhältnis der Rezipienten künstlerischer Gebilde oder Ereignisse 
verändert, verändert sich das Weltverhältnis ihrer Produzenten in der 

analysierte Wirklichkeit wird hier so verstärkt, dass sie sich durch diese 
übertreibende Überhöhung des Vorgefundenen von der nichtkünstleri-
schen Wirklichkeit unterscheidet. Alle Methoden der dramatischen Dar-
stellung politischer und sozialer Realität gehören ins dritte Modell. 

31 Hans Robert Jauß: Ästhetische Erfahrung und literarische Hermeneutik, 
Frankfurt/Main 1991, S. 304. Den Zusammenhang zwischen der Abkunft 
des Imaginären von dem Realen und der Weise der Aufrufbarkeit dieses 
Imaginären, die die Machbarkeit des Fiktiven überbietet, bestimmt Jauß 
als anthropologisches Bedürfnis nach Vollkommenheit. »In dem zu erwä-
genden Modell bleibt das Fiktive nicht mehr nur kontrafaktisch bestimmt, 
sondern gewinnt eine vermittelnde Funktion hinzu: indem es bestimmte 
Realität negiert, gibt es ineins damit dem Imaginären Prägnanz und Ge-
stalt…« (Ebd., S. 303) 

32 Künstlerische Arbeit verändert laut Piper die Welt, indem sie »eine neue 
Präsenz schafft, »die irgendwie in die Weltsicht der wahrnehmenden Per-
son integriert werden muß« (A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 147). 
Präsenz entsteht durch »Hinzufügen eines neuen Gebildes oder Ereignis-
ses« (S. 159) zum Bestehenden, sie entsteht aber auch dann, wenn die 
Künstlerin vorhandenen Objekten einen Kunststatus zuerkennt. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

95

Produktion, wie Piper, Müller, Bachmann und Tarkowskij übereinstim-
mend behaupten.  

Die von den Künstlern favorisierte Darstellung des Vollzugs von 
Weltverhältnissen in der Verarbeitung einer von ihnen wahrgenomme-
nen Realität (einer Verarbeitung, die umgekehrt auch die Künstler ver-
ändert), schließt bereits eine Definition künstlerischen Produzierens als 
eines reinen Abbildens der Realität aus. Somit wird es bereits systema-
tisch unmöglich, Kunstproduktionen als »geschichtliche Notwendigkei-
ten« aufzufassen33 und die Künstler reduzierend als Medien zu bestim-
men, durch die hindurch beispielsweise ein »Naturzustand fixiert« 
wird34 oder durch die sich Gesellschaftliches ereignet. Vielmehr macht 
die Beschreibung Pipers, dass Künstler beeinflusst sind durch ein 
»Spektrum unbestimmbarer Kräfte«, wie durch »das Soziale, Politische, 
Psychologische, Physiologische, Ästhetische, Philosophische usw.«, erst 
dann Sinn, wenn dem Zum-Ausdruck-Bringen sozialer, ästhetischer und 
anderer Tendenzen der Gesellschaft die Individualität der Weltformulie-
rung durch die Künstler hinzugefügt wird. Piper zieht also den Schluss, 
dass Künstler diesen Reflexionsprozess der Gesellschaft leisten müs-
sen.35

Ich fasse das 2. Kapitel zusammen: Die Fragen, die von Künstlern in ih-
rer Arbeit behandelt werden, sind wesentliche, existentielle Fragen in 
dem ausgeweiteten Sinn, dass sie, anders als Alltagsfragen oder wissen-
schaftliche Fragen, das eigene Weltverhältnis oder mögliche Teilaspekte 
desselben berühren. Die expliziten oder impliziten Fragestellungen, die 
am Anfang der künstlerischen Arbeit stehen, initiieren den Versuch,  
einen Weltbezug exemplarisch zu formulieren – und zwar dezidiert im 
Gestus des Noch-nicht-Wissens. Bereits im Vorstadium zur Produktion 
richtet sich das Begehren der Künstler darauf, je verschieden wahrge-
nommener Realität eine individuelle Verarbeitung derselben hinzuzufü-
gen.

33  W. Rihm: Offene Enden, S. 220. Rihm lehnt die Beschreibung des Pro-
duktionsmoments als Moment, in dem der Künstler zum Medium »ge-
schichtlicher Notwendigkeiten« wird, ab. 

34  A. Tarkowskij: Die versiegelte Zeit, S. 194. Dass Tarkowskij eine Charak-
terisierung des Künstlers als Medium, durch das sich Realität formuliert, 
ablehnt, belegt sein Einwand gegen einen »Naturalismus«, in dem durch 
die Filmkamera objektivistisch ein »Naturzustand fixiert« werden soll. 
Denn den gebe es nicht; die »jeweilige Weltsicht« des Autors sei nie vom 
Gefilmten trennbar, bleibe also immer relevant. 

35  A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 160. Vgl. ebd.: »[D]er Künstler / 
die Künstlerin muß dies umso mehr tun«. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

96

3.   Die Ausr ichtung auf  das evidente Werk 

3.1 Produktionsmethoden 

Wiewohl Künstler (im weiten Sinne) von begrifflich formulierten Welt-
verhältnissen ausgehen, hat die Herstellung eines Kunstwerks nichts mit 
der direkten Setzung einer Idee in die Materialität des Werks zu tun. Es 
ist komplizierter. Zwei Dimensionen sind nach der übereinstimmenden 
Auskunft der Künstler mit im Spiel: die bewusste und die unbewusste 
Aktivität der Künstlerin auf der einen Seite und eine Art Vorhandenheit 
des Materials auf der anderen Seite. Das Material existiert einerseits un-
abhängig von den Künstlern, ist ihnen äußerlich, andererseits wird es be-
reits aus ihrer Perspektive wahrgenommen. Zum Material gehören nicht 
nur Meta-Medien wie Sprache und Tonalität, sondern auch deren kon-
krete Existenzformen als »Ideen, Träume, Politik und Philosophie«36

oder als schon vorhandener »großer Musikblock, der in mir ist«37. Die 
Künstler selbst sind der Ort komplexer Prozesse, in denen sich Nach-
denken und unbewusstes, zum Teil auch motorisches, d.h. willkürliches 
Reagieren abwechseln. Diese beiden großen Zuordnungen von Refle-
xion und Handlung als Methoden der Produktion teilen alle zitierten 
Künstler in ihren Beschreibungen. Sie unterscheiden sich aber in den 
Gewichtungen und in der Darstellung des Verhältnisses von Reflexion 
und Handlung: Während Bachmann dem Denken im Prozess des Schrei-
bens als reflexiver Vergegenwärtigung sowohl von Gefühlen als auch 
von moralischen Werturteilen eine herausgehobene Stellung gibt und es 
dezidiert auf eine qualitativ höhere Stufe stellt als die anfänglichen In-
tentionen des Schriftstellers, betont Müller die »Freiheit im Umgang mit 
dem Material«, die Treffsicherheit und Genauigkeit von »Willkür« und 
»blinde(r) Entscheidung«.38 Beide unterstreichen die Intensität der Pro-

36  Vgl. H. Müller: Gesammelte Irrtümer. Im Prozesscharakter (Bd. 1, S. 50) 
gelingender Produktion, der eine ganz und gar geplante Vorgehensweise 
unmöglich macht, ist die Differenz des künstlerischen Produkts zum in 
ihm verarbeiteten Material begründet. Ideen, Träume, Politik und Philoso-
phie (Bd 2, S. 142f.; Bd. 3, S. 150), wie sie im Künstler vorliegen, sind 
nicht Resultate künstlerischen Vorgehens, sondern dessen Ausgangsmate-
rial. 

37  W. Rihm: Offene Enden, S. 11. 
38  Statt des Sprachexperiments stellt Bachmann einen moralischen Antrieb 

»vor aller Moral« (FuS, S. 192) dem Schreiben voran. Ich interpretiere 
diesen Antrieb als einen moralischen Anspruch, der sich mit bestehenden 
moralischen Regeln nicht zufriedengibt. Dieser ist die »Stoßkraft für ein 
Denken, das zuerst noch nicht um Richtung besorgt ist«. Der Übergang 
vom Antrieb zum Denken, »das Erkenntnis will« und »eine philosophi-
sche Richtung einschlägt«, geht einher mit der reflexiven Vergegenwärti-

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

97

duktionssituation, Bachmann spricht von Zwang und Obsession, Müller 
von Hochspannung und Magnetfeldern.39 Erst in der Bewegtheit dieses 
Augenblicks gehen Gedachtes und Ausgeführtes eine Synthese ein, 
durch die Neues erzeugt wird. Die Logik des Vollzugs bringt es mit sich, 
dass Gedachtes und Beabsichtigtes modifiziert, ja sogar destruiert wird. 
»Aber wenn man Stücke schreibt, ist der Hauptimpuls wirklich Destruk-
tion, bis man, aber das klingt furchtbar metaphysisch, vielleicht auf ei-
nen Kern stößt, mit dem man dann wieder etwas bauen kann.«40

Die Verschränkung von »Denkprozessen« mit der Komplexität 
künstlerischen Agierens wird von Piper als eine auch theoretisch nicht 

gung sowohl von Gefühlen als auch von moralischen Werturteilen (FuS, 
S. 192). Das, was dabei jeweils zum Gegenstand des Bedenkens wird, 
hängt vom spezifischen Weltverhältnis des Autors ab. Die Differenz seiner 
Fragen zu wissenschaftlichen Fragen besteht darin, dass sie übergreifend 
und komplex gestellt sind und nicht so schnell ins Konkrete des Details 
aufgelöst werden. Allein im Umgang »mit der Sprache und durch die 
Sprache hindurch« (ebd.) versucht der Schriftsteller zu Erkenntnis zu 
kommen. Weil diese Erkenntnis immer speziell die seine ist, wird die je-
weilige Richtung, in die er sich entwickelt, »immer eine andere sein« 
(FuS, S. 193) als die anderer Autoren. 

 H. Müller, Gesammelte Irrtümer: Die »Freiheit im Umgang mit dem 
Material« (Bd. 1, S. 50), »Willkür« und »blinde Entscheidung« (Bd. 3, S. 
163) sind nach Müller Methoden, die bei begabten Autoren zu Werken 
führen, die (auch als fragmentarische) ihre eigene Genauigkeit im Ver-
hältnis zum Kontext des jeweiligen Künstlers und zum Material aufwei-
sen. »Die Differenz ist die wichtige Qualität, und nicht die Ähnlichkeit 
oder die Gleichheit oder die Einheit.« (Bd. 2, S. 161) Die im Stück zu ge-
winnende Differenz ist eine von Müller gegen »vereinheitlichendes Den-
ken« (Bd. 2, S. 161) gesetzte. Also kann künstlerisch blind Gesetztes unter 
den Umständen seines Gelingens sich präzise zu Außerkünstlerischem 
verhalten, kann Perspektiven eröffnen. Wie ist dies zu erläutern? Die 
»Hochspannung von einem Arbeitsprozeß« (Bd. 2, S. 147), die Entstehung 
eines »Magnetfeld(es), was sehr viel anzieht« (Bd. 2, S. 147), »so ein 
Wahn, so eine Obsession, die Revolution oder Sexualität heißen kann« 
(Bd. 1, S. 58), bringen die Ideen des Künstlers, seine Träume, seine An-
sichten über Politik und Geschichte auf eine Weise in Bewegung, wie es 
bloßes Nachdenken oder bloßes Handeln nicht vermögen. Im Fluss dieser 
Bewegung trifft der Künstler Entscheidungen; Gedachtes und Erlebtes 
wird miteinander in einen Prozess der Synthese gebracht. »Verantwor-
tungslos« ist das Produzieren insofern, als der Künstler im Moment der 
Produktion keine Rücksicht auf Menschen oder Tatsachen nehmen kann, 
die außerhalb dieses Prozesses liegen. Es herrscht eine eigene Logik des 
Vollzugs, die sich ab der ersten Entscheidung entwickelt, »…der erste 
Satz erzwingt den letzten« (Bd. 2, S. 89). »Es ist ein Material, in dem und 
mit dem ich mich bewege und das mich bewegt.« (Ebd.) 

39  I. Bachmann: AWP, S. 295. H. Müller: Gesammelte Irrtümer, Bd. 2, S. 
147.

40  Ebd., Bd. 3, S. 193. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

98

zu lösende Verknüpfung dargestellt,41 während Rihm das Verhältnis von 
Reflexion und Handlung als ein durch und durch dialektisches begreift. 
Rihm bestimmt die Planmäßigkeit des künstlerischen Vorgehens als ge-
plante Ungeplantheit, als absichtsvolle Absichtslosigkeit.42 Ebenso wie 
Rihm bestreitet Tarkowskij die totale Souveränität der Künstlerin, die 
mit etwas experimentiert, über das sie aus einer überlegenen Position 

41  A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 137: »Das wohlversiegelte, in 
sich geschlossene Kabinett formalistischer Ästhetik erstickt uns alle.« Pi-
per meint damit, dass eine einseitige Konzentration auf formale ästheti-
sche Fragen den künstlerischen Produktionsprozess lähmt, ihn behindert. 
In der Produktion müssen immer beide Seiten im Spiel sein: das Ästheti-
sche und das Außerästhetische. Denkprozesse – eng mit der Kunstproduk-
tion verknüpft – bekommen von Piper eine hervorgehobene Stellung zuge-
sprochen; auch diese Hinwendung zum Denken lässt sich als eine Absage 
an formale Kenntnis und innerbetriebliche Orientierung im System der 
Kunst auslegen. Piper beschreibt Denkprozesse als in verschiedenen Rich-
tungen und Spielarten auftretend: Eine Idee von der Gestalt des noch zu 
schaffenden Kunstwerkes kann beispielsweise aus dem Unterbewussten 
»plötzlich […] zu Bewußtsein kommen« (S. 157), d.h. es ist »zu erklären, 
was bereits geschehen ist« (S. 177). Das Werk kann ferner »in einem 
Denkprozeß« (S. 177) geschaffen werden, anders formuliert, den Gedan-
ken der Künstlerin kann eine zentrale Rolle im Prozess der Produktion zu-
kommen. Spielarten solcher Reflexionstätigkeit gibt es viele: Künstler 
»schließen […] von Problemen, denen [sie] im letzten Werk begegnet 
sind, auf mögliche Lösungen im nächsten, oder werden […] durch die 
Betrachtung der Werke anderer oder einen zuvor nicht wahrgenommenen 
Aspekt [ihres] eigenen Werkes ›inspiriert‹, oder [sie] lesen […] etwas, er-
fahren etwas, unterhalten [sich]…« (S. 157). Mit der Darstellung künstle-
rischer Verfahrensweisen schließt Piper darüber hinaus organisatorische 
und finanzielle Überlegungen in den Produktionsprozess ein und betont 
so, dass künstlerische Entscheidungen auch im Hinblick auf diese Bedin-
gungen getroffen werden. Sie widerspricht demzufolge einer (auch in der 
philosophischen Ästhetik) weit verbreiteten Gepflogenheit, den Vorgang 
der künstlerischen Produktion von allem Technischen und allem Banalen 
zu »reinigen«, um ihn so in seiner Wesentlichkeit zu erfassen. In dieser 
Reinheit existiere Kunstschöpfung nicht (S. 158). 

42  W. Rihm: Offene Enden, S. 112. Es kommt nun darauf an, sich in einen 
»überhellen Zustand« (S. 45) zu versetzen, ein Spiel zu beginnen, bei dem 
man nicht mit den Dingen spielt, sondern in dem man »sich aufs Spiel 
setzt« (S. 22). Dieses Spiel beginnt absichtsvoll, es »erscheint im Vorfeld 
eindeutig methodisch planbar« (S. 97); der Spieler (Künstler) nimmt die 
Prämissen des Spiels als Voraussetzung der Produktion zur Kenntnis. 
Dann wird aber das, wovon ausgegangen wurde, »einer großen Erosion« 
ausgesetzt. Ein dialektischer Prozess zwischen »Bruch und Bogen«, ein 
»Spalt- und Modelliervorgang«, der »Bild und Negativbild« gleichzeitig 
hervorbringt, beginnt (S. 11). Seine relative »Voraussetzungslosigkeit« (S. 
17) ergibt sich aus der Heterogenität des zu Bearbeitenden, aus der »Of-
fenheit für Einflüsse von außen« (S. 31) und aus der Krisenhaftigkeit der 
Arbeitssituation.

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

99

heraus entscheiden könnte. Wenn die Künstlerin »dem Leben folgt«, bil-
det sie nicht schlicht eine gedankliche Absicht im Material ab. Vielmehr 
hat man es mit einem Wechsel zwischen Aktivität und Passivität zu tun, 
den Tarkowskij als eine Verschränkung des Konzepts mit der Reaktion 
auf Situationen, mitarbeitende Personen (z.B. Schauspieler) und Mate-
rialien begreift. Im Prozess scheint der Künstler erst »ein für ihn selbst 
wesentliches Problem zu entdecken«. Ideen, von denen Künstler ausge-
hen, modifizieren und konkretisieren sich also im Produktionsprozess.43

 An dieser Stelle bietet sich ein kurzer Exkurs zu Hegels Darstellung 
der Kunstproduktion an. Hegel beschreibt das Produzieren auf den ers-
ten Blick ähnlich, nämlich als die künstlerische Ausgestaltung eines Ge-
haltes in einem Material. Die wesentliche Differenz zwischen der hier 
vorgenommenen Beschreibung der Produktion und der ›Setzung des 
Schönen‹ bei Hegel (die auch von ihm zunächst als Formulierung eines 
Weltverhältnisses definiert ist), liegt in der dargelegten Nichteinlösbar-
keit der anfänglichen Ideen; und die Ursache dieser Nichteinlösbarkeit 
besteht darin, dass der Bearbeitungsprozess ein Transformationsprozess 
ist, in dem sich auch die Ideen transformieren.44 Weil die Kunst nach 
Hegel die Bestimmung hat, »das Dasein in seiner Erscheinung als wahr

aufzufassen«45, und die Wahrheit eines Gegenstandes bedeutet, dass die-
ser seinem Begriff entspricht,46 ist die Produktion von Kunstwerken 

43  Tarkowskij grenzt sich entschieden von Künstlern ab, die schlicht eine ge-
dankliche Absicht im Material abbilden. Anhand des filmischen Bildes 
vom Zaun, der das Liebespaar trennt – eines Bildes, das unmissverständ-
lich zu verstehen gibt, wie es gedeutet werden muss – kritisiert Tarkowskij 
die Banalität des Illustrativen (Die versiegelte Zeit, S. 77f.). Es kommt 
darauf an, solch banalisierende  Umsetzungen zu vermeiden, zu denen es 
kommt, wenn ein Regisseur einen schon gewussten, bereits sprachlich 
ausbuchstabierten Subtext einer Szene »unmittelbar« durch das Bild »zum 
Ausdruck bringen will« (S. 27). Trotzdem gibt es ein »Ideenkonzept«, das 
am Anfang der Arbeit steht. Die »künstlerische Grundhaltung« in der Sa-
che bildet sich aber im Arbeitsprozess noch einmal anders heraus, wenn 
»neue Gesichtspunkte« ins Spiel gebracht werden – nicht durch den Re-
gisseur, sondern durch das, womit er umgeht: durch das Material, durch 
die Situation, vielleicht durch andere an der Filmproduktion beteiligte Per-
sonen (S. 81). Erst dann scheint der Künstler »ein für ihn selbst wesentli-
ches Problem zu entdecken« (ebd.; Hervorhebung von mir, J.S.). 

44  Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Werke [in 20 Bänden]. Auf der Grund-
lage der Werke von 1832-1845 neu edierte Ausgabe, Redaktion: Eva Mol-
denhauer und Karl Markus Michel, Bd. 13: Vorlesungen über die Ästhetik 
I, Frankfurt/Main 1986, S. 52: »Das allgemeine Bedürfnis zur Kunst also 
ist das vernünftige, daß der Mensch die innere und äußere Welt sich zum 
geistigen Bewußtsein als einen Gegenstand zu erheben hat, in welchem er 
sein eigenes Selbst wiedererkennt.« 

45  Ebd., S. 205. 
46  Ebd., S. 150. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

100

nach Hegel als Gestaltung dieses Begriffs in der »äußeren sinnlichen 
Welt« zu verstehen. Da im Hegelschen Begriff das Besondere unter das 
Allgemeine gebracht sein soll, wäre die künstlerische Produktion also 
die Ausführung eines schon vorhandenen Objektiven, das somit im Pro-
zess der Gestaltung keiner wesentlichen Transformation mehr unterlie-
gen kann, sondern sich nur im Kunstwerk wieder zeigt. Dass dabei Un-
mittelbarkeit, Natürlichkeit und Begeisterung als Antriebsmomente wir-
ken, welche laut Hegel nicht erworben werden können, sondern speziell 
Künstlern naturgegeben zur Verfügung stehen, ändert nichts an der Be-
schreibung der Kunstproduktion als eines Vorgangs, in dem »die an und 
für sich seiende Wahrheit und Vernünftigkeit des Wirklichen […] zur 
äußeren Erscheinung gelangen soll«.47

Spricht Hegel über die produktive Tätigkeit der Künstler als eine 
Aktivität, die diese auf Grund ihres herausgehobenen Talents vollziehen, 
so trennt er zwischen einem aktiven Künstler und seinem passiven Mate-
rial, welches zum Träger der künstlerischen Setzung wird. Nach der An-
sicht der zitierten Künstler ist eine solche Trennung zwischen dem »Dis-
ponieren des Künstlers« und der »Disposition des Materials« nicht 
möglich. Das Verhältnis zwischen Künstler und Material ist komplexer: 
Der Komponist muss sich auf den Zufall dessen, was ihn beim Kompo-
nieren erreicht, einlassen – aber um diesen Zufall im Prozess dennoch zu 
»setzen«. Er überlässt sich also nicht gänzlich Material und Situation, 
versucht aber auch nicht, sie vollends in den Griff zu bekommen.  

3.2 Transformation: Der Umschlag ins Kunstwerk 

Eine »Konzeption erscheint immer durch das Werk« und ist nicht mit 
dem gleichzusetzen, was ein Künstler antwortete, würde er nach seinen 
Ansichten gefragt.48 Es müssen also transformatorische Prozesse stattge-

47  Ebd., S. 364. Vgl. S. 367: »Dies künstlerische Schaffen schließt deshalb, 
wie die Kunst überhaupt, die Seite der Unmittelbarkeit und Natürlichkeit 
in sich, und diese Seite ist es, welche das Subjekt nicht in sich selbst her-
vorbringen kann, sondern als unmittelbar gegeben in sich vorfinden muß. 
Dies allein ist die Bedeutung, in welcher man sagt, das Genie und Talent 
müsse angeboren sein.«  

48  Ingeborg Bachmann: »Frankfurter Vorlesungen«, in: Werke, Bd. 4, S. 181-
271 (im Folgenden zitiert als FV); dies.: »Zur Entstehung des Titels ›In 
Apulien‹«, in: Werke, Bd. 4, S. 305-306 (im Folgenden zitiert als ETA). – 
Das schriftstellerische Werk ist laut Bachmann Ergebnis transformatori-
scher Prozesse, »denn eine Konzeption erscheint immer durch das Werk, 
immer tut sich der Anspruch kund, die Position« (FV, S. 202; Hervorhe-
bung von mir, J.S.). Ein Anspruch, der ins Werk hineingearbeitet wurde, 
ist aber nicht gleichzusetzen mit dem, was ein Schriftsteller, nach seinen 
Ansichten gefragt, explizit äußern würde. Bachmanns Hinweis auf »die 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

101

funden haben, die zur »erfundenen Form« des Kunstwerks, seiner For-
mel, wie Bachmann sagt, geführt haben.49 Es handelt sich um Prozesse, 
in denen laut Müller aus Willkür Genie wurde (mit Genialität meint er 
die Überlegenheit des Produkts über die in ihm verarbeitete Meinung) 
und die ein aus sich selbst heraus wirkendes Kunstwerk zum Ergebnis 
haben, das an seinen Wirkungen gemessen werden kann.50 Jener Mo-
ment des Umschlags von Gedanken, Aktionen und Reaktionen im Zu-
sammenspiel mit dem Material in das Neue – ins Kunstwerk –, den 
Rihm mit dem Begriff »Mutation« als einen transformativen Sprung 
umschreibt, ist auch theoretisch der interessanteste Moment der Kunst-
produktion. Leider bleibt genau dieser Moment im Dunklen. Alle 
Künstler bestätigen, dass nur nachträglich festgestellt werden kann, ob 
diese Transformation stattgefunden hat. Nachträglich entscheiden sie 
darüber, dass es eine solche gab und ob sie als eine gelungene Trans-
formation bewertet werden soll. Die Feststellung, »dass es stimmt«, ist 
nach Rihm die nachträgliche Feststellung: Hier ist etwas Ernstzuneh-
mendes entstanden.51 Transformationen werden in ihrer Chronologie 

Interferenzen zwischen Autor und Ich« (FV, S. 221) des Textes belegen 
das. Wir wissen von »allen möglichen Ich in der Dichtung, dem fingierten, 
verkappten, dem reduzierten, dem absoluten lyrischen, dem Ich als Denk-
figur…« (ebd.). Bachmann kommt es auf die Differenz zwischen dem 
schreibenden und dem im Schreiben konstruierten Ich an, letzteres ist 
Repräsentant einer eigenen Position des literarischen Textes. Auf welchem 
Weg kann es zu diesem Ich des Textes, zu seiner Eigenständigkeit kom-
men? Wie verläuft der Prozess der Verwandlung und wie der »Weg vom 
Prozeß zur Formel« (ETA, S. 306)? Die Autorin deutet das Verhältnis von 
Schreiben und Denken als einen Wechselwirkungsprozess. Darin werde 
die reflexive Vergegenwärtigung des Denkens, die am Anfang der literari-
schen Produktion stehen muss, in den Schreibfluss hineingebracht und 
dieses Denken in ihm und durch ihn verändert. Zwischendurch, zwischen 
Schreiben und Schreiben, werde das Geschriebene wieder kontrollierend 
zu den Gedanken ins Verhältnis gesetzt. 

49  Vgl. I. Bachmann: ETA, S. 306. – W. Rihm: Offene Enden, S. 28. Das 
Kunstwerk (bei Rihm die Komposition als Partitur) hat eine Form ange-
nommen. Seine Form ist das »unvermeidbare Ergebnis […] von Erfin-
dung«. Erfundene Form ist aber nicht allein künstlerische Setzung, son-
dern Rihm schreibt etwas kryptisch, »daß jeder in Musik erfundene Ge-
danke sich seine Form schon selber ›schafft‹«. Die künstlerische Setzung 
bringt also einen Formbildungsprozess in Gang, an dem das Material nicht 
nur passiv beteiligt ist. 

50  H. Müller: Gesammelte Irrtümer, Bd. 3, S. 163. 
51  Vgl. W. Rihm: Offene Enden, S. 162 zum Begriff der Mutation. Der 

Mutationsbegriff markiert genau den transformativen Sprung, in dem sich 
Formbildung ereignet. Die Form muss fast gleichzeitig vom Künstler als 
»das Wirkliche« erkannt und somit in den Status des Kunstwerks bzw. in 
den Status eines seiner Elemente gehoben werden, um im Prozess nicht 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

102

von allen Künstlern gleich beschrieben: Weiß die Künstlerin, »daß es 
stimmt«, ist der Moment der Transformation Vergangenheit. Ebenso 
können Künstler diesen Moment nicht erzwingen, sie können ihn aber 
situativ provozieren; sie können ihm ihre Gedanken »bereitstellen«.52

Wenn sich laut Tarkowskij in einer Bildstruktur des Films Gedanken-
systeme darstellen, so ist Transformation bereits geschehen.53 Wenn 
nach Müller die Intentionen des Künstlers verbrannt sind im Entste-
hungsprozess des Werks, ist die Transformation in das Stück beendet, 
das der Autor selbst im Moment seiner Entstehung nicht kennen kann. 
»Ich schreibe mehr als ich weiß.« »Wenn ich damit fertig bin, dann kann 
ich darüber nachdenken…«54 Der exakte Moment der Transformation 
des Gedachten, das vom Autor zum Einsatz gebracht wurde, in den lite-
rarischen Text kann laut Bachmann nicht nachträglich dezidiert nacher-
zählt werden, es lässt sich lediglich bestätigen, dass er stattfand.55 Und 

wieder verlorenzugehen. Das ist der subjektive Akt der Entscheidung 
(ebd., S. 43). 

52  Ebd., S. 28. Auch wenn der Autor später für die gefundene Form mit sei-
nem Namen zeichnet, kann er nicht die Transformationen erzwingen, die 
das Kunstwerk erst zum Kunstwerk machen. Er kann sie wollen, er kann 
sie situativ provozieren, er kann den Gedanken ›bereitstellen‹. Aber ob 
dieser »Gedanke sich seine Form […] schafft«, ob dieser kurze Moment 
des Transformierens stattfindet, das liegt in letzter Konsequenz außerhalb 
seines Einflusses. 

53  A. Tarkowskij: Die versiegelte Zeit, S. 64. Das Konzept eines Films ist 
sein Drehbuch. Das Drehbuch bietet laut Tarkowskij noch nicht das, was 
den »Regisseur auch tatsächlich« zu einem »Künstler« und die »Kinema-
tographie« zu einer »Filmkunst« macht. Der Regisseur kann aber zunächst 
vom Drehbuch ausgehen. Die künstlerische Arbeit am Film beginnt aller-
dings dann, wenn eine »eigene unverwechselbare Bildstruktur aufkommt«. 
Solche ist Darstellung des »eigenen Gedankensystems« des Künstlers. 
Wenn sich in einer Bildstruktur ein Gedankensystem darstellt, so ist einer-
seits bereits Transformation geschehen – Transformation von Gedachtem 
in Gesehenes –, andererseits kann man sich einen Film nach Tarkowskij 
nicht zuerst erdenken und ihn dann drehen, ist also die Verwandlung von 
Gedachtem in Bilder auf direktem Weg gar nicht möglich.  

54  H. Müller: Gesammelte Irrtümer, Bd. 1, S. 100. Die Intentionen des 
Künstlers sind seine gedanklichen Vorhaben. Gelingt die Transformation 
im Schreibprozess, verbrennen in ihm laut Müller alle Intentionen. 
»Schreibend bin ich sie losgeworden.« (Bd. 1, S. 95) Das Zusammenspiel 
von Raumvorstellung (der Vorstellung von den »Positionen der Figuren 
des Stücks im Raum und zueinander«; Bd. 2, S. 41), Körpern und Ideen 
bringt etwas hervor, das der Autor selbst im Moment der Entstehung nicht 
kennen kann. »Deshalb bin ich immer in einer schwierigen Lage, wenn ich 
gezwungen bin, meine eigenen Texte zu interpretieren. Ich schreibe mehr 
als ich weiß.« (Bd. 1, S. 100) 

55  Den unbewussten Anteil im Schreiben gibt Bachmann in einem Bild wie-
der: »Das Wasser, mit dem ein Fluß mündet, erinnert sich nicht an die 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

103

auch laut Piper bleiben sowohl der »kreative interne Prozeß« als auch 
das in ihm entstehende Kunstwerk »opak«.56 Die Künstlerin ist die ein-
zige Person, die über die Entstehungsgeschichte des Werks Auskunft ge-
ben kann, sie allein kann Vorgefallenes erinnern. Aber auch damit wirft 
sie nicht das entscheidende Licht auf den Moment des Umschlags.57

3.3 Die Vergegenwärtigung von Realität im Kunstwerk 

Den Ausspruch »Kunst ist Kunst« zu akzeptieren, »käme einer Bank-
rotterklärung gleich«.58 Denn darüber, dass Kunstwerke sich in irgendei-
ner Form auf außerkünstlerische Realität und nicht bloß selbstreferen-
tiell auf Kunst beziehen, besteht unter den zitierten Künstlern  (und über 
sie hinaus vermutlich bei den meisten) ein Konsens. Von Kunstwerken 
lassen sich allerdings keine tagespolitischen Lösungen oder wissen-
schaftlich Verwertbares erwarten, denn dieser vordergründige Anspruch 
an Kunstwerke beinhaltet eine falsche Vorstellung von ihrem Realitäts-
bezug. Bei Bachmann ist es nicht die vom Schriftsteller dargestellte,
sondern die »gesuchte und manchmal gewonnene Wirklichkeit«, die das 
Kunstwerk im Falle seines Gelingens enthält, eine Realität des Werks, 

Quellen, die Zuflüsse, die Ufer, die es berührt, an das Gras, über das es 
schäumte, und die Wurzeln und Stämme, die es mitriß.« (ETA, S. 306) 
Diese allegorische Darstellung umschreibt genau den eigentlich interes-
santen Moment im Produktionsprozess – den der Transformation des Ge-
dachten, das vom Autor zum Einsatz gebracht wurde, in den literarischen 
Text. Dieser Moment könne nicht nachträglich dezidiert nacherzählt wer-
den, es lasse sich lediglich bestätigen, dass es ihn gab. Die Transformation 
sei aber anwesend – im lyrischen Text selbst, denn »ein genaues Bild für 
Prozeß und Formel, das fällt mit dem Gedicht selbst zusammen« (ETA,  
S. 306). 

56  A. Piper: Metakunst und Kunstkritik. – Das  Kunstwerk ist nach Piper 
dann »in seiner höchsten Potenz« (S. 133), wenn es sich noch im Kopf der 
Künstlerin befindet. Dieses (noch) nicht kommunizierbare Stadium des 
Werkes ist zugleich dasjenige, in welchem es die Künstlerin »am meisten 
interessiert und am meisten beschäftigt« (ebd). Dieses Vorstadium ist be-
stimmt von dem Impuls, »Erfahrung zum Ausdruck [zu] bringen« (S. 
160). Um diesen inneren Prozess für andere zugänglich zu machen, ist es 
nötig, dass die Künstlerin »Kommunikationsmethoden als separate 
Form(en)« (S. 133) erfindet. Sowohl der »kreative interne Prozeß« (ebd.) 
als auch das durch ihn entstehende Kunstwerk sind mit Pipers Worten  
»opak« (S. 159). Das heißt, die Produktion und das in ihr entstehende 
Kunstwerk sind auch für die Produzierende »unzugänglich gegenüber be-
grifflicher Erklärung« (S. 160). 

57  Ebd., S. 131. 
58  I. Bachmann: FuS, S. 198f.  

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

104

die sich unterscheidet von der Realität, in der das Werk entstand.59 Mül-
ler betont das Geschaffensein als eine formale Bestimmung des Kunst-
werks. Das Geschaffensein ist die Voraussetzung der Existenz und der 
Eigenständigkeit einer künstlerisch gestalteten Wirklichkeit, die Müller 
die »andere Wirklichkeit« des Werks nennt. Der vorgefundenen Wirk-
lichkeit wird sie etwa in Theaterstücken Heiner Müllers  als Utopie ent-
gegengehalten.60 Sie lässt sich aber nicht für jedes Kunstwerk als Utopie 
bestimmen. Kunstwerke, die lediglich Versatzstücke vorgefundener 
Wirklichkeit als dem Leben entnommene Ausschnitte präsentieren, zei-
gen »ihre« Realität als zeitliche und räumliche Begrenzungen im Gegen-
satz zur außerkünstlerischen Realität. Sie sind als eine Auswahl und 
Neuzusammenstellung vorhandener Realität in der Lage, ihre eigene 
»totale Besetzung mit Gegenwart« zu verzögern oder sogar zu stören, 
und offenbaren schon deshalb die Differenz zu dieser Realität.61 Hier 

59  I. Bachmann: AWP, S. 294f.; Hervorhebung von mir, J.S. – Dass Wirk-
lichkeit manchmal gewonnen werden kann, deutet darauf hin, dass sie erst 
im Schreibprozess entsteht und nicht nur durch diesen vermittelt wird. 

60  Ingeborg Bachmann und Heiner Müller nähern sich der Frage nach der 
Darstellung von Realität in Kunstwerken von jeweils entgegengesetzter 
Seite. Während Bachmann dafür plädiert, Kunstwerke an ihren außer-
künstlerischen Wirkungen zu messen, betont Müller die formale Seite des 
Kunstwerks als eine Differenz dargestellter Realität zur vorgefundenen, 
außerhalb des Kunstwerks existierenden. Mit der Form des Kunstwerks 
steht und fällt »ein Moment von Utopie«, repräsentiert in dieser Form. 
Müller betont also gerade die Künstlichkeit der Kunstwerke, die formale 
Bestimmung ihres Geschaffenseins im Verhältnis zu ihrer Umgebung, und 
definiert die »wichtige politische Funktion von Theater« als Resultat der 
»anderen Wirklichkeit« des Kunstwerks (Gesammelte Irrtümer, Bd. 2, S. 
47). Dabei ist ihm das Anliegen Bachmanns, Kunstwerke müssten nach  
ihren außerkünstlerischen Wirkungen befragbar sein, selbstverständlich. 
Müllers Kommentare sind von der Sorge getragen, dass die Rezipienten 
dem Irrtum unterliegen könnten, Realität stelle sich so in Kunstwerken 
dar, wie sie uns andernorts auch entgegenkommt. Die eigenständig ge-
staltete künstlerische Wirklichkeit im Werk nennt Müller eine »andere 
Wirklichkeit« (ebd.). 

61  Müller hebt an mehreren Stellen in den Interviews die Differenz seines 
Werkbegriffs zu dem von Botho Strauß hervor, den man als einen Künst-
ler beschreiben könne, der lediglich Versatzstücke aus der Realität prä-
sentiere: »Botho Strauß ist ein Fotograf. Er fotografiert die Bundesrepu-
blik, das ist in Ordnung. Mehr sehe ich da nicht. Man kann sich darüber 
streiten, ob das Dramatik ist.« (Gesammelte Irrtümer, Bd. 1, S. 148) Kann 
die Form in Strauß’ Kunstwerken – und in allen ähnlich erzeugten – eben-
falls die Rolle spielen, dass durch sie ein Moment von Utopie hergestellt 
wird, wie Müller das für seine eigenen Stücke in Anspruch nimmt? Zu-
mindest spielt das Formale auch in dieser Gruppe von Kunstwerken eine 
Rolle: »Es gibt in seinen Texten manchmal etwas seltsam Schillerndes.« 
(Bd. 3, S. 219) Wenn Künstler mit Wirklichkeitsausschnitten arbeiten, so 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

105

bietet es sich an, an Pipers Definition von Kunstwerken zu erinnern, 
diese müssen nicht mehr hergestellt sein im klassischen Sinn, sondern 
können ebenso gut von Künstlern einfach ausgewählt werden. Auch die-
se Gegenstände oder Situationen haben nach Piper ihre »eigene Reali-
tät«, die sich von der Realität anderer Gegenstände bzw. Situationen 
unterscheidet.62 Spricht Rihm von der Abbildung des Lebens »auf ande-
rer Ebene«, meint er Ähnliches, nämlich dass Planung und künstlerische 
Setzung, die sich in der Dramaturgie der Produktion vollziehen, die Ur-
sachen dafür sind, dass das Werk durch seine Eigenschaften der Länge 
und der Gestalt erfassbar wird im Unterschied zum Erleben der Kom-
plexität und Unendlichkeit und damit Nicht-Erfassbarkeit unspezifischer 
Wirklichkeit. Er begründet so die Differenz zwischen der im Kunstwerk 
vergegenwärtigten und der ungestalteten Wirklichkeit. Letztere bleibt 
ansonsten als »nonfunktionale Peristaltik von Werden und Vergehen« 
nicht-fassbar; durch das Kunstwerk als Begrenztes kann sie spürbar ge-
macht werden. So spiegelt das Werk laut Rihm nicht allein die subjek-
tive Willkür seines Urhebers wider, sondern ist geeignet, außerkünstleri-
sche Realität in einem generellen Sinn zu verdeutlichen.63 Als Wieder-

liegt schon in der bloßen (durch Auswahl bestimmten) zeitlichen und 
räumlichen Begrenzung dieser Ausschnitte ein Moment der Differenz zur 
außerkünstlerischen Wirklichkeit. Müllers Beschreibung der Arbeitsweise 
des Theaterautors Botho Strauß entspricht der Beschreibung Jean Bollacks 
vom künstlerischen Produzieren als »Verfahren von Einschluß oder Aus-
schluß, die auf Wahl beruhen«, sehr genau. Siehe oben, Kap. II.1: Reflexi-
vität und Handlungsspielraum. 

62  A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 58: »Indem ich [als Künstlerin, 
Anm. von mir, J.S.] diese objektifizierten Wahrnehmungen mit Bedacht 
als Produkte eines ästhetisch informierten Bewußtseins registrierte, wur-
den sie zur Kunst. Ich funktionierte somit als aktive Kunst-Sortiererin, die 
vermöge ihres Kunstbewusstseins bestimmten Objekten der Umgebung 
(darunter menschlichen) Kunststatus zuerkannte.« 

63  W. Rihm übt scharfe Kritik am immer wieder anzutreffenden Urteil, 
Kunstwerke spiegelten allein die subjektive Willkür ihrer Autoren wider 
und seien daher nicht in der Lage, Realität darzustellen. Seiner Ansicht 
nach bilden Kunstwerke Realität ab, aber nicht in einem direkten Sinn, 
sondern sie sind die Abbildung des Lebens »auf anderer Ebene« (Offene 
Enden, S. 156). Da es sich bei Musik immer um einen Vorgang handelt, 
der in einer Zeit abläuft, werden die Rezipienten von der Musik zur »eige-
nen Verlaufsform: zum Leben« (S. 167) geführt. Realität als »nonfunktio-
nale Peristaltik von Werden und Vergehen« (S. 229) wird durchs Kunst-
werk spürbar gemacht. Denn sie wurde im Produktionsprozess einer »ge-
staltenden Dramaturgie« (S. 229) unterworfen. Die Planung und künstleri-
sche Setzung, die sich in der Dramaturgie der Produktion vollzieht, be-
gründet die Differenz der im Kunstwerk gestalteten Wirklichkeit zur un-
gestalteten. Sie ermöglicht es Rezipienten, Nicht-Verstehbares »nachzu-
verstehen« (S. 229), und dies nicht allein begrifflich. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

106

gabe der Realität mit poetischen Mitteln bezeichnet Tarkowskij das 
Kunstwerk, dem durchaus eine Genauigkeit der »Wiedergabe von Emp-
findungen«, von »subjektiven Vorstellungen« und »seelischen Zustän-
den« seiner Urheberin zukommen. Dieser »Reflex der Wirklichkeit«, der 
laut Tarkowskij nicht mit der Wirklichkeit selbst verwechselt werden 
soll, beruht auf einem intuitiven Erfassen der Welt, das durch Unschärfe 
gekennzeichnet ist. Denn Wirklichkeit selbst ist laut Tarkowskij in ihrer 
reinen Form nicht darstellbar, wenngleich ihrer Beobachtung eine ent-
scheidende Rolle für die Produktion zufällt.64 So beruht auch hier die 
Differenz zwischen der »anderen Wirklichkeit« des Kunstwerks und ei-
ner vorgefundenen Wirklichkeit auf der Art der Auswahl bzw. Wieder-
gabe durch die Produzentin.65

So wie sich die eigene Realität des Kunstwerks von der vorgefunde-
nen Realität unterscheidet, zu der sie eine vergegenwärtigende Bezie-
hung (wie oben beschrieben) unterhält, so lässt sich zudem die spezifi-
sche Realität der Rezipienten in dieses Verhältnis eintragen. Die andere 
Wirklichkeit des Werks ist nach Müller die Grundlage dafür, dass Be-
züge der Rezipienten zum Kunstwerk nicht aufgehen in der Wirklich-
keit, »aus der Zuschauer kommen und in die sie gehen«.66 Dies bedeutet, 
dass sich die Wirklichkeit des Kunstwerks nie allein aus der Wirklich-
keit seiner Rezipienten, sondern als Differenz zu ihrer Realität konstitu-

64  A. Tarkowskij: Die versiegelte Zeit. – Weil uns bereits alltägliche Wahr-
nehmung Sinneseindrücke ohne »scharf umrissene Konturen« (S. 26) 
vermittelt, kann die Wiedergabe der Realität nur »mit poetischen Mitteln 
adäquat« (S. 34) erfolgen. Poetische Mittel sind das Gegenteil von »do-
kumentarischer Authentizität« (S. 159), die es laut Tarkowskij unmöglich 
im Kunstwerk geben kann, denn in jedem filmischen Kunstwerk spiegelt 
sich die spezifische Unschärfe der Wahrnehmung eines jeweiligen Autors 
wieder. Eine Genauigkeit bei der Darstellung von Wirklichkeit gibt es 
dennoch: Es ist die »Getreue der Wiedergabe von Empfindungen« (S. 26), 
»subjektiven Vorstellungen« und »seelischen Zuständen« (S. 31), die vom 
Autor im Kunstwerk gestaltet sind. Das Kunstwerk ist somit ein Gegen-
stand, der eine »unverwechselbare und komplexe Welt errichtet« (S. 36), 
Tarkowskij bezeichnet es als »Reflex des Wirklichkeitsbildes« (ebd.). 
Dieser Reflex ist also nicht zu verwechseln mit der Wirklichkeit selbst. 
Jedoch spielt die »unmittelbare Beobachtung« (S. 101) dieser Wirklichkeit 
eine entscheidende Rolle, ist sie doch die Grundlage für das »intuitive Er-
fassen« der Welt, ja sogar »sämtlicher Gesetzmäßigkeiten der Welt« (S. 
43), die im Kunstwerk vermittelt zur Darstellung kommen. 

65  Ich werde an dem Terminus der »anderen Realität des Kunstwerks«, den 
ich von Heiner Müller übernommen habe, im Folgenden festhalten. Mit 
ihm wird lediglich die Differenz zwischen einer Realität, auf der das 
Kunstwerk gründet, und einer neuen, im Kunstwerk entstandenen Realität 
erklärt, ohne dass damit die Idee eines Über- oder Unterordnungsverhält-
nisses beider Realitäten verbunden wäre. 

66  H. Müller: Gesammelte Irrtümer, Bd. 1, S. 109. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

107

iert. Die Veränderung der Rezipientenrealität, die Adrian Piper anführt, 
beruht auf der verändernden Wirkung, die Kunstobjekte ausüben. Als 
»katalytische Agenten« seien Kunstwerke laut Piper in nahezu allen 
Ästhetiken beschrieben, die Betonung liege aber meistens auf dem, was 
Rezipienten am Kunstwerk und mit diesem erfahren. Piper kommt es in-
dessen darauf an, Kunstwerke als intentionale Auslöser der Veränderun-
gen bei Rezipienten zu beschreiben.67 Über die Weise, wie Kunstwerke 
Veränderungen bedingen, ist etwas bei Bachmann zu erfahren: Während 
das Unfertige des Kunstwerks, seine »toten Stellen«, einerseits die Un-
möglichkeit der Erfüllung rezipientischer Ansprüche demonstriert und 
so die Sehnsucht der Rezipienten nach Dialog und Verstehbarkeit akti-
viert, provozieren seine gelungenen Stellen andererseits die Hoffnung, 
vom Werk »den ganzen Ausdruck für den […] Menschen und die Welt« 
gezeigt zu bekommen und somit den künstlerischen Anspruch des 
Werks einzulösen.68 Systematisch festzuhalten ist also zunächst, dass die 
»eigene Realität« des Werks nicht seine Unschärfe, ja eine Ambivalenz 
seiner internen Elemente ausschließt. Die Ambivalenz bzw. Opazität des 
Kunstwerks wiederum ist eine Ursache für seinen Bedeutungsüber-
schuss, der gegenüber den Kunst-Erlebnissen und Interpretationen der 
Rezipienten bestehen bleibt. Ein Kunstwerk, das mit einem Anspruch 
geschaffen wurde, etwas zu bedeuten, kann also gleichwohl als ambiva-
lent erfahren werden.  

Wie hängen Erfahrung der Ambivalenz und Erfahrung der Evidenz 
genau mit dem Werk selbst zusammen? Die Erfahrung einer Evidenz 
des Werks muss sich nicht auf direktem Wege des »Einleuchtens« einer 
offenkundigen Klarheit und Übersichtlichkeit seiner Struktur (als einer 
Ordnung, die sich stringent vermittelt) einstellen. Sowohl die Störungs- 
als auch die Evidenzerfahrung ist etwas, das durch das Kunstwerk selbst 
verursacht wird. Im Zusammenspiel des Werks und der Rezipienten  
evoziert das Werk eine Sehnsucht nach Realitätsverständnis. Da es aber 

67  Was auf den ersten Blick wie ein selbstverständlicher Fetischismus der 
Veränderung aussieht, ist aus der Perspektive der Künstler eine Bedingung 
der Möglichkeit außerkünstlerischer Bezugnahme. Es ist für Künstler ein 
Unterschied ums Ganze, ob eine Veränderung der Rezipienten überhaupt 
vorgestellt werden kann oder nicht. – A. Piper: Metakunst und Kunstkri-
tik, S. 127ff.: »Das Werk ist ein katalytischer Agent, da es eine Verände-
rung in einer anderen Entität (dem/der BetrachterIn) fördert, ohne selbst 
irgendeine dauerhafte Veränderung zu erfahren.« »Die Vorstellung von 
einem Kunstobjekt als Potential oder katalytischem Agenten ist in nahezu 
jeder Ästhetik vorhanden, wenn auch nur implizit. In den meisten Fällen 
ist dieser Aspekt jedoch eher eine Frage des Betrachters oder der Be-
trachterin und des Kritikers oder der Kritikerin als eine des Künstlers oder 
der Künstlerin…« 

68  I. Bachmann: FV, S. 268. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

108

etwas Nicht-ganz-Vollkommenes anbietet, bemühen sich die Rezipien-
ten, das teilweise widerständige Werk in den eigenen Wahrnehmungs- 
und Sinnhorizont einzugliedern.  

»Wenn Wahrnehmung immer schon dialogisch funktioniert, indem die Sinne 
auf Angebote oder Ansprüche der Umwelt antworten, zugleich aber auch eine 
Disposition dafür aufweisen, das Mannigfaltige allererst zu einer Wahrneh-
mungstextur zusammenzufügen, es also als Einheit zu konstituieren, so bieten 
ästhetische Praxisformen die Chance, diese synthetisierende, leibliche Aktivi-
tät sinnlicher Erfahrung gerade auf dem Weg ihrer gezielten Erschwerung zu 
intensivieren und als Suche, Enttäuschung, Entzug und Wiederfinden bewußt 
werden zu lassen.«69

Die Unmöglichkeit der Konstitution einer Wahrnehmungs- und Sinnein-
heit des Werks durch seine Rezipienten, von der Hans-Thies Lehmann 
hier spricht, ist offenbar keine absolute, sondern gleichsam bloß eine 
partielle Unmöglichkeit. Nicht nur die Störung der Erfassbarkeit des 
Werks durch seine Ambivalenz, sondern auch ein Wiederfinden eigener 
Realität im Arrangement des Kunstwerks sind nämlich für die Charakte-
risierung rezipientischer Realitätsvergegenwärtigung von Bedeutung. 
Anders gesprochen: Die Störung der Rezipienten durch die Ambivalenz 
des Werks gehört zu seiner Evidenz, denn das Wiederfinden des Eige-
nen einerseits und dessen Modifizierung durch die ambivalente bzw. 
mangelhafte Struktur des Werks andererseits verbinden sich in der ge-
lingenden Rezeption als eine Evidenzerfahrung am Kunstwerk, die als 
Evidenz des Kunstwerks erlebt wird. Die spezifische Weise der Evi-
denz-Erzeugung, an die eine spezifische Wahrnehmung von Realität ge-
knüpft ist, ist jeweils ein Effekt des konkreten Kunstwerks und seiner 
spezifischen Materialität.  

3.4 Das künstlerisch intendierte Thema 

Die intendierte Thematik sollte niemals unmissverständlich aus dem 
Kunstwerk hervorgehen – dieser Meinung Tarkowskijs schließen sich 
die anderen Künstler an.70 Wofür steht der Terminus »unmissverständ-

69  Hans-Thies Lehmann: Postdramatisches Theater, Frankfurt/Main 1999, S. 
144.

70  A. Tarkowskij: Die versiegelte Zeit, S. 52. Am Beispiel der Sixtinischen 
Madonna von Raffael, deren natürliche Haltung zu ihrem Kind sehr oft in 
der Kunstgeschichte als ein Zeichen für das seinerzeit neu entstehende 
Selbstbewusstsein des Bürgertums gedeutet wurde, demonstriert Tar-
kowskij die Gefahr, die in der Erwartung liegt, im Kunstwerk könne sich 
die Absicht des Künstlers, einen Gedanken zu klären, realisieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

109

lich«? Sicher nicht dafür, dass es missverständlich sein müsse, womit 
sich ein Kunstwerk beschäftigt, welche Aspekte der Welt und der Le-
benswelt in ihm thematisiert werden. Doch bildete das Werk nur die In-
tention der Produzentin illustrierend ab, so wäre es als thematische Dar-
stellung überflüssig, denn es gliche seiner sprachlichen Vorformulie-
rung. Es fehlte der transformierende Prozess, in dem die intendierte 
Thematik sich verwandelt. Kein gelungenes Kunstwerk kann allein aus 
einem gedanklich formulierten Thema bestehen, sagt auch die Konzept-
künstlerin Adrian Piper.71 Eine Möglichkeit der Modifizierung von The-
men ist deren Destruktion, so wie Müller sie beschreibt: Konkrete Ideen 
des Autors werden laut Müller im gelungenen Werk nicht illustriert, 
sondern im Prozess ihrer Hineinarbeitung in die andere Wirklichkeit des 
Werks in ihrer ursprünglichen Form zerstört. Fragen, die das Theater-
stück selbst stellt, entsprechen nicht mehr den Fragen, welche die Person 
des Autors formuliert – vor und nach der Arbeit am Stück: »Ich habe mit 
meinen Kommentaren nie das Niveau meiner Stücke erreicht.«72

Auch Tarkowskij bewertet das künstlerische Produkt, den Film,  
höher als die individuellen Reflexionen seines Autors: So sind »Gedan-
ken und Ideen« des Films »stets mehr, als die, die der Autor […] bewußt 
in ihm angelegt hat.« Der gelungene Film besitzt laut Tarkowskij näm-
lich das Merkmal, »typisch« zu sein; er existiert als ein Überschuss, der 
über die bewussten Intentionen seiner Produzentin generalisierend hin-
ausgeht. Bereits im Vorfeld der Arbeit übersteigt nach Tarkowskij der 
unbewusste Anteil der Beschäftigung der Künstlerin mit dem Thema  
ihre bewusst formulierbaren Intentionen, und auch dieser unbewusste 
Teil geht in den Prozess der Werkherstellung mit ein.73 Der formulierten 

71  A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 83. Den Begriff der »Idee«, der 
zweifelsohne der zentrale Begriff in Pipers Darstellung von Kunstwerken 
und deren Herstellung ist, fasst sie so weit, dass sich nicht allein gedank-
lich Reformulierbares in ihm findet. »Der Spielraum einer guten Idee ist 
zu weit, um direkt formuliert zu werden…« Sinnliche Phänomene und 
Materialeigenschaften gehören daher für Piper zum Referenzbereich des 
Begriffs »Idee«. 

72  H. Müller: Gesammelte Irrtümer, Bd. 3, S. 157. 
73  Bereits bei der Findung des Themas gehen Künstler laut Tarkowskij nicht 

allein systematisch vor. »Das Thema reift […] wie eine Frucht heran…« 
(Die versiegelte Zeit, S. 48), d.h. es gibt einen großen Anteil von Gefühlen 
und Assoziationen, die schon im Vorfeld der Arbeit wirken. Vor dem Be-
ginn der Arbeit ist das Verhältnis des Künstlers zu seinem Thema ein 
sprachlich vorerschlossenes. Im Arbeitsprozess kommt die Ebene der 
sinnlichen Bearbeitung hinzu – der Film wird komplexer und unüber-
schaubarer als die Ausgangsabsicht. So sind »seine Gedanken und Ideen 
stets mehr, als die, die der Autor des Filmes bewußt in ihm angelegt hat« 
(S. 125). Es hat also eine Transformation des »Einmaligen und Unwieder-
holbaren«, des an die Individualität des Künstlers Geknüpften in »Typi-

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

110

Absicht des Künstlers folgt laut Rihm in der Chronologie des Produk-
tionsprozesses eine Handlung. Für diese Handlung erstrebt der Künstler 
paradoxerweise einen Zustand der »Absichtslosigkeit«. Um Absichtslo-
sigkeit herzustellen, bedarf es der absichtsvollen Planung, »erst in einem 
Punkt fortgeschrittenster Absicht« kann der Künstler »von aller Vorpla-
nung absehen«.74 Nun ist klar, dass viele, aber nicht klar, ob jede Künst-
lerin die Absichtslosigkeit als ein angestrebtes Merkmal der Produktion 
beschreiben würde. Eines demonstriert die Schilderung Rihms aber ge-
nau, nämlich dass (beschreibbare) Absichten präsent sind, die im Ver-
lauf der Handlung modifiziert werden. Nach Piper ist es auch möglich, 
dass der unbewusste Anteil an der Produktion sich als eine von der  
Autorin selbst nicht gekannte Absicht erst nach der Beendigung des 
Werks erweist. Künstlerische Absichten, die Müller und Bachmann als 
Leitgedanken bzw. als zum Scheitern verurteilte Utopien beschreiben, 
sind konstitutiv für die Entstehung der Werke einer Künstlerin.75

Ich fasse das 3. Kapitel zusammen: Die Versuche der Künstler, ein 
Weltverhältnis oder einen spezifischen Wirklichkeitsbezug zu formulie-
ren, müssen mit angemessenen Materialien auf angemessene Art und 
Weise »ausgearbeitet« werden, so dass etwas von der Wirklichkeit Ver-
schiedenes und eigenständig Evidentes entsteht, das einen Bezug zur 
ihm äußerlichen Wirklichkeit verkörpert. Den Terminus »ausarbeiten« 
verstehe ich so, dass Sichtweisen adäquat, d.h. in nichtbeliebiger Weise, 
zugleich aber auch transformatorisch ins Werk gesetzt werden und dabei 
etwas grundsätzlich Neues entsteht, das weder mit der (prinzipiell be-
grifflich fassbaren) Ausgangsfragestellung noch mit einem beliebigen 
sinnlich erscheinenden nichtkünstlerischen Gegenstand oder einer nicht-
künstlerischen Situation ohne Weiteres vergleichbar ist. 

sches« (S. 118), dessen Geltung über die Individualität des Künstlers hi-
nausgeht, stattgefunden. Die Komplexität des gelungenen Kunstwerks 
bietet vielseitige Möglichkeiten zur Rezeption, die über die »Klärung  
eines Gedankens« weit hinausgehen (S. 52). 

74  W. Rihm: Offene Enden, S. 112. 
75  Vgl. A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 133. – H. Müller: Gesam-

melte Irrtümer, Bd. 2, S. 22f.: »Ich glaube, da ist von Anfang an ein Kon-
zept, ein Entwurf da, und der wird, so lange die Zeit reicht, ausgeführt.« – 
I. Bachmann: FuS, S. 194. Eine Thematik, die der Schriftsteller seinem 
Werk als eine Art Leitgedanke überordnet, nennt Bachmann eine zum 
Scheitern verurteilte Utopie. Aber trotz des vorprogrammierten Scheiterns 
machen »alle Denkversuche das Buch erst zu dem, was es ist«. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

111

4.   Das Werk und die  Rezipienten 

4.1 Die Beschaffenheit des Kunstwerks 

Was lässt sich über die Beschaffenheit von Werken sagen, wenn man 
von der Prämisse ausgeht, dass Kunstwerke sich nicht durch eine Auf-
zählung einzelner formalästhetischer Merkmale charakterisieren lassen?  
Obwohl Rihm und Tarkowskij einen dialektischen Gegensatz im Kunst-
werk selbst konstruieren, der durch die Spannung zwischen Struktur und 
Unstrukturiertheit, zwischen »unkontrollierter Organik des Wuchses« 
und »strukturbildender Setzung« konstituiert wird, fassen die beiden das 
Werk zum Schluss doch als eine Einheit,als übergeordnete Struktur, als 
eine »Gesamtheit« auf.76 Hier besteht ein Dissens zu Müller, der nicht 

76  W. Rihm: Offene Enden. – In die Komposition wird einerseits die künstle-
rische Bewegung eingeschrieben, deren Intention nach Rihm die Auflö-
sung von Strukturen ist. Andererseits konstatiert Rihm einen Hang »unse-
rer Geistigkeit« zur Strukturiertheit, die sich ebenfalls im Kunstwerk nie-
derschlägt: »[W]enn wir […] Strukturen auflösen, finden wir stets die 
nächstübergeordnete Struktur« (S. 124). In einem vergleichbaren Verhält-
nis, so Rihm, stehen der »Wuchs« (S. 126) des Kunstwerks und die künst-
lerische Entscheidung. Die Zuordnung von Struktur und Unstrukturiertheit 
scheint aber in diesem Verhältnis gerade umgekehrt zu sein: Die künstleri-
sche Entscheidung steht in diesem Fall im Kontrast zur unkontrollierten 
Organik des Wuchses, sie steht für strukturbildende Setzung. Aus einer 
»Versuchsanordnung« (S. 75), die der Künstler einrichtet und die eine 
»Eigengesetzlichkeit« (S. 166) des Kunstwerks provoziert, entsteht Iden-
tität. Diese beschreibt Rihm dialektisch auch als Unentschiedenheit, »weil 
die Antinomien in Auflösung begriffen sind«. So ist am Ende doch die 
Einheit das übergeordnete Merkmal musikalischer Kunstwerke – wenn-
gleich immer im Kontrast mit der Dynamik seiner uneinheitlichen Ele-
mente. »Bei offensichtlicher Unbezogenheit der Teile fügt sich alles den-
noch, als hätte es Bezug.« (S. 124) 

 Tarkowskij zufolge ist ein Film eine Einheit, die aus »Filmteilen« besteht 
(Die versiegelte Zeit, S. 125). Die Filmteile stehen zueinander in einem 
inhaltlichen, aber auch in einem zeitlichen Spannungsverhältnis. Der Sinn 
des ganzen Films ergibt sich nicht durch die Sinnhaftigkeit einzelner Ele-
mente, sondern erst aus der Weise ihrer Montage. Die Montage wird von 
Tarkowskij als »Form der Vereinigung von Filmteilen unter Berücksichti-
gung des in ihnen herrschenden Zeitdrucks« (ebd.) beschrieben. Der »fil-
mische Rhythmus« steht nicht nur für die Spieldauer der einzelnen Film-
teile und für das Verhältnis dieser Teile untereinander, sondern auch für 
den »Spannungsbogen der in ihnen ablaufenden Zeit« (ebd.). Vermutlich 
meint Tarkowskij damit den Grad der Raffung von dargestellter Lebens-
zeit, z.B. die Darstellung von Situationen, die synchron zur Zeit der Zu-
schauer verlaufen oder das Zusammenfassen eines langen biografischen 
oder historischen Zeitabschnitts, aus welchem Episoden mitgeteilt werden. 
In jedem Fall müssen die einzelnen Teile des Films durch das Verhältnis, 
in das sie zueinander gesetzt sind, eine »Gesamteinheit« (S. 122) bilden. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

112

mehr von der Einheit des Werks sprechen würde, der die Idee der Ein-
heit eher im »Widerschein der Möglichkeit einer Überwindung« sieht. 
Überwunden werden sollen Prozesshaftigkeit und Fragmentarität, die 
beide an erster Stelle durch das Werk präsentiert sind. Müller setzt bei-
des parallel zur menschlichen Erfahrung außerkünstlerischer Wirklich-
keit und gelangt so zur Idee der Einheit als einer utopischen Idee, die 
durch die Offenheit des Werks nur mehr aktiviert, nicht aber selbst prä-
sentiert wird.77 Es sind die Fehler, das Nicht-Perfekte für Müller, bei 
Tarkowskij die Weise der Montage der einzelnen Teile, die einen An-
knüpfungsanlass für die Rezipienten bilden. Hier soll zunächst fest-
gehalten werden, dass es unter anderem die Struktur des Kunstwerks ist, 
die einen Einfluss auf die Weise seiner Rezeption ausübt.  

Schreiben Künstler über die Beschaffenheit des Kunstwerks, so mei-
nen sie – auch das gilt es festzuhalten – die des gelungenen Kunstwerks. 
Das, was Rihm, Tarkowskij als tatsächliche Einheit und Müller als Vor-
griff auf die Idee der Einheit des Kunstwerks bezeichnen, könnte man in 
den Begriff der Evidenz des Kunstwerks einbeziehen. Die Künstler ver-
wenden den Evidenzbegriff zwar nicht, aber sie erläutern im Einzelnen 
und konkret die Aspekte, aus denen sich ihr eigener Anspruch, ein ge-
lungenes Kunstwerk zu schaffen, zusammenfügt. Diese Aspekte lassen 
sich unter dem Titel einer Evidenz des Kunstwerks und eines Evidenz-
anspruchs der Produzentin (phänomenologisch und hermeneutisch) auf 

77  Brechts Gedanke, dass die Fehler das seien, »was den Kunstwerken die 
Dauer verleiht« (H. Müller: Gesammelte Irrtümer, Bd. 1, S. 35), lässt sich 
sowohl auf die geschriebene als auch auf die inszenierte Fassung eines 
Theaterstücks anwenden. »Solange sie Fehler haben, solange sie nicht per-
fekt sind, kann man sie gebrauchen, kann man etwas mit ihnen machen.« 
(Ebd.) Die so von Brecht eingeforderte Prozesshaftigkeit und Offenheit 
des Werks erscheint bei Müller in vielfältigen Spielarten der Beschreibung 
wieder: Er gibt Stücken mit drei und vier Handlungsabläufen, die sich 
überlagern, den Vorzug vor solchen mit einem einzigen Verlauf der Hand-
lung; er interessiert sich für das Fragmentarische aller Arbeiten: »Nichts 
ist fragmentarischer als eine runde Sache, als ein geschlossenes Stück; da 
muß man viel mehr abhacken und weglassen, um etwas scheinbar Ge-
schlossenes herzustellen.« (Bd. 1, S. 113) Er fordert Lebendigkeit, die da-
durch entsteht, »daß ein Element immer das andere in Frage stellt« (Bd. 2, 
S. 47), und verlangt, dass »etwas Unauflösbares« da sein muß »bei aller 
analytischen Anstrengung« (Bd. 2, S. 44). Auch im Verlauf der Auffüh-
rungsgeschichte eines Stückes ist »mal die eine Schicht an der Oberfläche 
[…] und in einer anderen Situation und Generation eine andere« (Bd. 2, S. 
54). Leerstellen und Lücken sind konstitutive Elemente von Werken. In 
der Form, von deren »Eleganz« und »Schönheit« er trotz aller Prozessua-
lität und Fragmenthaftigkeit spricht, liegt »das utopische Moment« des 
Kunstwerks, »der letzte Widerschein der Möglichkeit einer Überwin-
dung«, eine Andeutung, »daß Überwindung möglich ist« (Bd. 1, S. 180). 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

113

den Begriff bringen. Deshalb schlage ich vor, die von den Künstlern 
konzipierte Einheit des gelungenen Werks, die sich (wie bei Bachmann 
dargestellt) unter anderem aus ambivalenten Werkstrukturen ergibt,78 als 
eine angestrebte Evidenz und die künstlerische Absicht, ein gelungenes 
Werk zu schaffen, als Künstler-Evidenzanspruch zu bezeichnen. Die 
formale Einheit des Kunstwerks, auf der die Künstler trotz der erläuter-
ten Ambivalenz seiner Elemente bestehen, interpretiere ich als ein 
»Mehr« des Kunstwerks gegenüber seiner Rezeption. Diese Einheit (und 
folglich dieser Bedeutungsüberschuss) ist nach der Auskunft der Künst-
ler immer gekoppelt an das (nicht nur formal zu beschreibende) Welt-
verhältnis des Kunstwerks, wie im dritten Kapitel dargelegt wurde. 

4.2 Das Verhältnis von Kunstwerk und Rezipienten 

In diesem Abschnitt wird nach dem Anteil des Kunstwerks im Verhält-
nis zum Anteil seiner Rezipienten im Prozess der ästhetischen Erfahrung 
gefragt, und zwar zunächst aus der Perspektive der zitierten Künstler. 
Dazu trage ich zuerst die Bestimmungen des Kunstwerks, wie sie von 
den Künstlern vorgenommen werden, zusammen. Anschließend cha-
rakterisiere ich die Disposition der Rezipienten. In einer Art Synthese 
versuche ich zuletzt, aus dem Zusammenspiel von beidem eine Bestim-
mung der Situation der ästhetischen Erfahrung abzuleiten.  
 Es lässt sich nach Ansicht Ingeborg Bachmanns keine Liste von 
Merkmalen erstellen, die Literatur zu guter Literatur machen würden, 
denn suchten wir in den Werken »nach glücklichen Merkmalen von 
Qualität«, kämen wir zu keiner »Gewähr für Authentizität«.79 Verallge-
meinert bedeutet das: Gelungene Kunstwerke sind nicht als eine Gruppe 
von wahrnehmbaren Gegenständen und/oder Situationen beschreibbar, 
die durch bestimmte aufzählbare formale Eigenschaften gekennzeichnet 
wären. Auch der Erfolg in einer vom Zeitgeschmack geprägten Öffent-
lichkeit oder wissenschaftliche Analysen einzelner Werke können laut 
Bachmann keine Qualitätskriterien literarischer Texte sein.80 Versucht 
man dennoch, Kunstwerke näher zu bestimmen, muss man von formal-
ästhetischen Erläuterungen im Sinne allgemeiner Bestimmungen ihrer 
äußerlichen Form absehen. Abseits solcher Bestimmungen lassen sich 
aber Dispositionen finden, die Kunstwerke als Kunstwerke charakteri-
sieren und Bedingungen ihrer Gelungenheit indizieren. Das Wie der 

78 Zu Bachmann vgl. Kap. II.3.3: Die Vergegenwärtigung von Realität im 
Kunstwerk.

79 I. Bachmann: FuS, S. 193. 
80 I. Bachmann: FV, S.  259f. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

114

Umsetzung dieser Dispositionen bleibt freilich im Einzelfall verschie-
den.

Zuerst lässt sich sagen, dass jedes Kunstwerk nach dem Prozess  
seiner Herstellung getrennt von den Ausgangsideen seiner Produzenten, 
getrennt auch vom Herstellungsprozess und von der Erfahrung seiner 
Rezipienten existiert.81 Dies scheint mir auch auf Musik, Theater oder 
partizipatorische situationsorientierte Arbeiten zuzutreffen. Denn gleich-
sam in dem Moment, in welchem das Werk durch eine Handlung, z.B. 
eine Aufführung oder eine aktive Beteiligung seiner Rezipienten voll-
ständig wird, ist es bereits von seiner Produktion getrennt. Die konkrete 
Realisierung des einzelnen Werks ist eine Tatsache, mit der sich Rezi-
pienten auseinanderzusetzen haben. Es gibt kein Dahinter, kein Eigentli-
ches, das durch das Stück dargestellt werden kann.82 Geht man mit Mül-
ler davon aus, dass Kunstwerke »Erfahrenes und nicht Begriffenes« be-
handeln,83 ergeben sich die zwei Ebenen des Kunstwerks, die Müller  
etabliert: die der »Information« und die des »Ausdrucks«. Beide sind 
nicht voneinander getrennt, sondern das Kunstwerk ist in seiner Kom-
plexität eine Synthese der informativen Aspekte in der konkreten  
unverwechselbaren formalen Art und Weise, in der sie erscheinen. Das 
heißt, die Ausdrucksebene des Werks hängt untrennbar zusammen mit 
seiner Form, mit seiner Konstruktion, mit der Art seines Gemachtseins.84

Rihm sagt, das Kunstwerk besitzt eine »Gestalt«. Während die Ebene 
der Information bei jedem einzelnen Kunstwerk unterschiedlich präsent 
ist, lässt sich auf die Gestalt im Sinne des Wie des Gemachtseins des 
Kunstwerks nie verzichten.85 Eine Gestalt, und sei sie noch so unspekta-
kulär, muss ein Kunstwerk immer haben. Sie ist die Bedingung der 
Möglichkeit seiner Existenz. In Bezug auf den spezifischen Kontext der 
Rezeption schreiben Künstler Kunstwerken ein Moment der Aktivität 

81 A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 127. 
82 H. Müller: Gesammelte Irrtümer, Bd. 1, S. 108. 
83 Ebd., Bd. 3,  S. 161. 
84 Ebd., Bd. 1, S. 99. »Information« steht laut Müller für die Verstehbarkeit 

des Theaterstücks. 
85 Nach Rihm initiiert die Tatsache, dass Musik, obwohl sie situationistisch 

ist, eine »Gestalt« besitzt (Offene Enden, S. 29), die Möglichkeit ihrer 
Fassbarkeit, ja sogar die ihrer Begreifbarkeit. »Das Nichtbewältigbare in 
schöner Gestalt« (S. 232) tritt an den Menschen heran und berührt ihn. 
Das soll wohl heißen, dass das, was im Hörer durch die musikalische Situ-
ation aktiviert wird, durch eine Situation, die einerseits fassbar und so be-
wältigbar bleibt, weil sie in begrenzten räumlichen und zeitlichen Dimen-
sionen gegeben ist, andererseits nicht von ihm allein bestimmt werden 
kann. Das Ausgeliefertsein besteht darin, eben nicht wählen zu können, 
welche Gedanken, Emotionen und biografischen Erinnerungen im Mo-
ment des Musikhörens wachgerufen werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

115

ein, etwas Evokatorisches, das in den Werken selbst liegt. Was wird als 
Ursache dieses evokatorischen Charakters der Werke genannt? Nach 
Bachmann enthalten Kunstwerke Voraussetzungen in sich selbst, »die 
sich jeder endgültigen Absprache und Einordnung entziehen«. Unge-
schliffene Bruchstellen im Werk, seine Fragmenthaftigkeit, Mängel und 
Fehler, die es enthält, seine Lücken und Leerstellen, seine Organisation 
der Unordnung bedingen das, was Tarkowskij als ein Merkmal »großer 
Meisterwerke« (also gelungener Werke) bestimmt: Sie weisen eine 
»Ambivalenz« auf, eine Nicht-Festgelegtheit.86 Dieses strukturelle 
Merkmal gilt laut Müller auch für sogenannte vollendete, also nicht nur 
als Fragment existierende Werken. Es läßt sich auch unter dem Begriff 
des Unfertigen fassen.87 Im Begriff des Unfertigen steckt ein Plan, ein 
Ziel, ein Ideal, wie das Kunstwerk sein könnte. Dieses Ideal oder Ver-
sprechen ist die Ursache der »dialogischen Potenz« des Kunstwerks. Das 
bedeutet nach Rihm nichts anderes, als dass das Kunstwerk einen »An-
spruch […] auf allgemeine Verstehbarkeit aus eigener Kraft« erhebt.88

Diese allgemeine Verstehbarkeit kann (nach müllerschem Vokabular) 
nur im Sinne eines »Verstehens« der Synthese von Information und 
Ausdruck im Kunstwerk gedeutet werden; sie unterscheidet sich somit 
von begrifflichen Sinnunterstellungen an nichtliterarische sprachliche 
Aussagen kraft der Präsenz der Ausdrucksebene; übersetzt aus Müllers 
Vokabular heißt dies: kraft der Materialität des Kunstwerks. Die Art, 
wie das Kunstwerk seine Mängel präsentiert, bezeichnet Müller gele-
gentlich als eine »präzise Formulierung«.89 Dies scheint mir darauf zu 
verweisen, dass die Organisation der spezifischen Unordnung im einzel-
nen Kunstwerk keine beliebige sein kann.  

Eine Beschreibung der grundlegenden Rezipientendisposition, die 
sozusagen verantwortlich dafür ist, dass Rezipienten zu solchen werden, 
gibt Wolfgang Rihm: Rezipienten müssen körperlich anwesend sein, sie 
müssen eine innere Aufmerksamkeit besitzen, sie dürfen im Moment der 
Rezeption nicht bedroht sein, sondern sie müssen frei sein, sich einer 
Sache zuzuwenden. Anders formuliert: Sie müssen »Muße haben«.90 In 
der gelingenden Rezeption dürfen sie sich nicht hinter einer Kenner-
schaft verschanzen, die Rihm als »eigenes Vorwissen und kluges Nach-
verstehen« charakterisiert.91 Denselben Sachverhalt artikuliert Tarkows-

86 H. Müller: Gesammelte Irrtümer, Bd. 2, S. 64; I. Bachmann: FV, S. 260  
und S. 271; A. Tarkowskij: Die versiegelte Zeit, S. 115. 

87 H. Müller: Gesammelte Irrtümer, Bd. 2, S. 64. 
88 W. Rihm: Offene Enden, S. 18. 
89 H. Müller: Gesammelte Irrtümer, Bd. 1, S. 108. 
90 W. Rihm: Offene Enden, S. 230. 
91  Ebd., S. 178. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

116

kij etwas pathetischer, indem er bestimmt, die Rezipienten brauchten 
eine »wache, sensible Seele, die […] fähig zu unmittelbarem ästheti-
schen Erleben ist«.92 Nach Bachmann ist der Umgang der Rezipienten 
mit dem Kunstwerk durch eine Wechselseitigkeit von Aktivität und Pas-
sivität gekennzeichnet. Die Rezipienten nehmen eine ästhetische Hal-
tung gegenüber dem Werk ein, die von Bachmann als Erwartung einer 
»Veränderung durch die Kunst« – und zwar einer Veränderung ihrer 
selbst, der Rezipienten – charakterisiert wird.93 Müller und Piper defi-
nieren falsche ästhetische Haltungen von Rezipienten gegenüber dem 
Werk, die erfahrungsgemäß oft vorkommen: Nach Müller konzentrieren 
sich die Rezipienten häufig allein auf die Informationsebene des Werks, 
unterstellen also dem Werk einen Geltungsanspruch, der sich allein auf 
das Begreifen seines sprachlichen Sinns bezieht. »Die dümmste Haltung 
ist ja überhaupt, wenn man was verstehen will.«94 Nach Piper stilisieren 
Rezipienten fälschlicherweise »KünstlerInnen auf unangenehme Weise 
zu biografischen Objekten« und respektieren damit nicht die Getrennt-
heit der privaten Person der Künstlerin von ihrem Werk, betrachten das 
Werk also als Kommentar zum Leben der Künstlerin.95

Wenn nun der Prozess der Rezeption zur Sprache kommt, fließt das 
bis hierher zur Disposition von Werk und Rezipientin Gesagte konstitu-
tiv mit in die Überlegungen ein. Rezipienten zeigen keine einmütigen 
Reaktionen auf Kunstwerke. Diese Feststellung veranlasst Andrej Tar-
kowskij zu der Aussage, man könne aus der Beurteilung eines Werks 
nicht auf seine Qualität oder Gelungenheit schließen. Der Einmütigkeit 

92  A. Tarkowskij: Die versiegelte Zeit, S. 177f. 
93  Bachmann beschreibt den Moment des Lesens als eine Interaktion zwi-

schen Text und Leser, in der die Leser sowohl passive als auch aktive  
Phasen durchlaufen. Die Leser werden dabei in eine Bahn geschleudert, 
»in der von Worten und Dingen nichts Zufälliges mehr Zufall hat« (FuS, 
S. 193), sie werden von Werken verändert »zu neuer Wahrnehmung,  
neuem Gefühl, neuem Bewußtsein« (FuS, S. 195f.), sie erfahren, wo sie 
stehen oder stehen sollten, sie werden von den Werken angetrieben, »mit 
der Literatur als eine Utopie zu verfahren«, sie begreifen sich »aufatmend 
darin als zur Sprache gekommen« (FV, S. 270f.) bzw. es gehen ihnen die 
Augen auf. Es gibt aber auch einen aktiven Umgang der Leser mit dem 
Text: Sie wollen die »Veränderung durch die Kunst« (FuS, S. 196), sie 
sind »gnad- und rücksichtslos« mit dem Text, sie »zitieren [diesen] trium-
phierend oder verdammend, als wären die Werke nur dazu da, um etwas 
[…] zu beweisen« (FV, S. 259); sie beheben die Mängel der Werke da-
durch, dass sie diesen »eine Chance geben«, sie halten auf der »Zeit-
schwelle« an, um dem Anrücken der Literatur zu begegnen (FV, S. 259f.), 
sie begreifen, was sie doch nicht sehen können.  

94 H. Müller: Gesammelte Irrtümer, Bd. 2, S. 170. Anders gesagt: »Die erste 
Wirklichkeit im Theater ist der Text, nicht der Stoff.« (Ebd., Bd. 2, S. 63) 

95 A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 163. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

117

der Reaktionen kommt bei Tarkowskij derselbe Stellenwert zu wie bei 
Bachmann der Wirkung eines Werks in der Öffentlichkeit, die sie dem 
Zeitgeschmack, nicht dem Eigenwert des Kunstwerks zuordnet.96 Unter-
schiedliche Reaktionen auf ein und dasselbe Kunstwerk führen laut Tar-
kowskij zu verschiedensten Beurteilungen. Daraus leitet Tarkowkskij 
zuerst ab, dass ein permanentes Misstrauen gegen die Bewertung eines 
jeden Kunstwerks geboten ist, denn die könnte auch eine unangemes-
sene Reaktion sein.97 Es lassen sich also mit Tarkowskij Kunstwerke 
vorstellen, deren Qualität in ihrer öffentlichen Wirkung nicht genügend 
gewürdigt wird, so wie man sich umgekehrt Werke vorstellen kann, de-
ren Qualität überschätzt bzw. ganz falsch beurteilt wäre.  

Worin liegt nun das Kriterium der Angemessenheit der Bewertung? 
Möchte man nicht unterschiedliche Einschätzungen von Qualität und 
Gelungenheit von Kunstwerken grundsätzlich gleichberechtigt nebenei-
nander stellen, so muss man laut Tarkowskij im Werk selbst nach Krite-
rien seiner angemessenen Rezeption suchen: Auch wenn Kunstwerken 
ein ›Mehr‹, das sich als »Ambivalenz« zeigt, eingeschrieben ist, gibt es 
doch angemessene und unangemessene Weisen der Reaktion auf sie.98

Diesen Gedanken der relativen Vorgabe von Rezeptionsmöglichkeiten 
durch das Werk verfolgt auch Heiner Müller: Wenn Müller den dramati-
schen bzw. literarischen Text als eine Autorität bestimmt, an der die Re-
zipienten nie ganz vorbeikommen, auf die sie sich einzulassen haben, 
dann lassen sich richtige von falschen Arten der Interpretation dieses 
Textes unterscheiden. Dies demonstriert Müller am Beispiel zweier fehl-
geschlagener Lektürearten von Texten aus der DDR, die Müllers An-
sicht nach »nie richtig gelesen wurden«.  

»Früher wurden sie gelesen als Beweis, daß auch in der DDR ein paar intelli-
gente Menschen begriffen haben, daß dieses System nicht funktioniert – also 
als dissidentische Texte. Heute werden sie als affirmative Texte denunziert. 
Beides sind sie nicht, weder das eine noch das andere. Die Texte sind nie kon-

96 A. Tarkowskij: Die versiegelte Zeit, S. 49f. u. S. 93; I. Bachmann: FV, S. 
259.

97 A. Tarkowskij: Die versiegelte Zeit, S. 93. Allein die Messlatte der Rezi-
pientenbeurteilung (und sei es eine kollektiv und diskursiv gewonnene) an 
einen Film anzulegen, erscheint dem Regisseur Tarkowskij paradox. Die 
von Tarkowskij angeführte Tatsache, dass »heutzutage […] eine einmü-
tige Reaktion auf ein […] Kunstphänomen schlicht unvorstellbar gewor-
den ist«, zeigt m.E. die Paradoxie einer Annahme von der Art, man könne 
von der Wirkung des Kunstwerks direkt auf seine Bedeutung (im Sinne 
seiner Wichtigkeit und Qualität) schließen. 

98 Ebd., S. 115. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

118

kret gelesen worden. Man hat immer nur Meinungen über die Texte gehabt, 
aber man hat sie nie gelesen.«99

Diese Äußerung verweist uns darauf, dass der Moment der Begegnung 
zwischen Kunstwerk und Rezipient nicht ganz von Meinungen, Kenner-
schaft (Rihm) oder dem Wissen über öffentliche Wirkung (Bachmann) 
bestimmt sein darf. Dass Vorurteile immer eine konstitutive Rolle im 
Prozess der Annäherung an das Werk spielen, wissen wir.100 Im Falle 
gelingender Rezeption werden sie aber nach einiger Zeit fallengelassen 
oder durch Beobachtungen ersetzt. »Meistens verfolgt man eine Spur 
und gibt sie dann zugunsten einer anderen auf, die zu einer besseren  
Interpretation führt. In anderen Fällen gibt man sie auf, weil man ent-
deckt, dass ein ›guter‹ Gedanke zu ›gut‹ war.«101 Änderungen vorgefass-
ter Urteile werden verursacht durch die Beschäftigung mit dem Werk, 
die Verfasstheit des Kunstwerks beeinflusst seine Rezeption mit. Alle 
Arten des Insistierens der zitierten Künstler auf der Aktivität des Kunst-
werks fallen unter diese Beschreibung. Müller spricht davon, dass Stü-
cke »gegen das Publikum durchgesetzt werden« müssen.102 Piper 
schreibt: Die Künstlerin »setzt der Reaktion des Betrachters oder der 
Betrachterin auf das Werk Grenzen«.103

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass die jeweilige Art des Ge-
machtseins des Kunstwerks falsche Weisen des Reagierens, der ästheti-
schen Erfahrung und ihrer Reflexion –  des Interpretierens – ausschließt. 
Damit ist nicht eine einzige Art des Reagierens auf das Kunstwerk oder 
eine stark eingeschränkte Auswahl möglicher Reaktionen ausgezeichnet. 
Deren Vielfalt bleibt »potentiell unendlich«. »Zu sagen, daß ein Text  
potentiell unendlich sei, bedeutet nicht, daß jeder Interpretationsakt ge-
rechtfertigt ist. Selbst der radikalste Dekonstruktivist akzeptiert die Vor-
stellung, daß es Interpretationen gibt, die völlig unannehmbar sind. Das 
bedeutet, daß der interpretierte Text seinen Interpreten Zwänge aufer-
legt. Die Grenzen der Interpretation fallen zusammen mit den Rechten 
des Textes (was nicht heißen soll, sie fielen zusammen mit den Rechten 
des Autors).«104 Die Autoren haben kein Recht auf ein letztes Wort, geht 
es um die Erfahrung und Interpretation ihrer Werke. Ihr Recht beginnt 

99  H. Müller: Gesammelte Irrtümer, Bd. 3, S. 161. 
100  Über Vorurteile als Konstitutive vgl. Hans-Georg Gadamer: Wahrheit 

und Methode. Gesammelte Werke, Bd. 1, Tübingen 1990, S. 270 ff. 
101  J. Bollack: Sinn wider Sinn, S. 70. 
102  H. Müller: Gesammelte Irrtümer, Bd. 1, S. 11. 
103  A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 128. 
104  Umberto Eco: Die Grenzen der Interpretation, München 1992, S. 22. 

Das, was Eco für alle Arten von Texten behauptet, interessiert uns hier 
in einem auf Kunstwerke bezogenen Sinn. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

119

schon vorher, nämlich im Produktionsprozess, wo sie entscheiden, in 
welcher Form das Kunstwerk existieren wird. 

Wenn ein Kunstwerk seine Rezeption beeinflusst, warum ist dann 
seine Verkennung im Sinne Tarkowskijs überhaupt möglich? Dies führt 
zur Frage nach der Weise, in der Rezipienten an ästhetischen Urteilen 
beteiligt sind. Zwei Gruppen, in die Tarkowskij die Zuschauer seines 
Films »Der Spiegel« anhand von Leserpost einteilt, demonstrieren zwei 
verschiedene Arten, an besagten Film heranzugehen. Während es der  
ersten Gruppe gelungen war, eigene Erfahrung in die »Ambivalenz« des 
Films einzutragen, sich mit ihren Emotionen und Erinnerungen an die 
Kindheit in den Lücken und in der »Unordnung« des Films anzusiedeln, 
misst die zweite Gruppe den Film an ihrer Meinung, wie ein Film gene-
rell konstruiert sein sollte, und scheitert so bereits, bevor ästhetische  
Erfahrung beginnen könnte. Tarkowskij spricht von der »gedanklichen 
Formel«, die, wenn sie als Ansicht oder Theorie Ausgangspunkt ästhe-
tischer Erfahrung sein soll, diese nurmehr behindert und sogar verhin-
dert. Die reflexive Kommentierung der ästhetischen Erfahrung scheint 
Tarkowskij erst nach dem Prozess dieser Erfahrung sinnvoll zu sein. Es 
handelt sich dann um einen Akt der Synthese von Erfahrenem und Ge-
dachtem.105 Wie lässt sich nun dieses von Tarkowskij positiv ausge-
zeichnete Interagieren von Rezipienten mit dem Werk prozessual be-
schreiben?  

105  Eine Auswahl der Briefe von Filmzuschauern, die Tarkowskij in der 
Einleitung seines Buchs Die versiegelte Zeit vorstellt, vermittelt einen 
Eindruck, wie unterschiedlich ein Kunstwerk (hier ist es der Film Der 
Spiegel) rezipiert werden kann. Während Zuschauer, die ihre Entrüstung 
über die schlechte Qualität des Films äußern, diesen an eigenen Forde-
rungen, wie ein Film generell konstruiert sein soll, messen (handelnde 
Personen, Ereignisse und Erinnerungen sollen in einer bestimmten Wei-
se verknüpft werden), und Rechenschaft »von den für das Filmwesen 
verantwortlichen Leitungskadern« (Die versiegelte Zeit, S. 9) fordern, 
zeigen die lobenden Briefe, dass es den Zuschauern gelungen ist, eigene 
Emotionen und Erinnerungen in den Film einzutragen: »Ganz genauso 
sah meine Kindheit aus… Nur – wie haben Sie davon erfahren können?« 
(S. 11) Anhand der Zuschauerpost zeigt Tarkowskij sehr deutlich, wo-
rauf es ihm ankommt – auf eine »Unmittelbarkeit lebendiger Wahrneh-
mung« (ebd.), die nicht durch Ansichten oder Definitionen, was ein  
guter Film sei, ersetzt werden könne. Ein entscheidender Punkt für das 
rezeptive Gelingen scheint der Zeitpunkt zu sein, an dem eine »gedank-
liche Formel« (S. 115) in der Rezeption zum Tragen kommt. Ist diese  
theoretische Formel Ausgangspunkt, scheint sie das Eingehen aufs 
Kunstwerk nahezu zu verhindern. Denn der Rezipient ist nicht mehr zur 
Unmittelbarkeit lebendiger Wahrnehmung fähig. Er misst das Kunst-
werk an den Regeln, von denen er ausgeht. Er verkennt das, was das 
Kunstwerk ihm an Ambivalenz anbietet. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

120

Die Situation des Ausgesetztseins an das Kunstwerk besteht laut 
Rihm aus der Perspektive der Rezipienten darin, nicht wählen zu kön-
nen, welche Gedanken, Emotionen und biografischen Erinnerungen im 
Moment der Rezeption aufgerufen werden. Erst in dieser Situation, in 
der der Rezipient dem Kunstwerk ausgesetzt ist, kann er »mit allen sei-
nen Sinnen und intellektuellen Fähigkeiten diese Berührung erwidern 
oder es auch lassen«. Dies ist nach Rihm der zweite Teil der Rezeption, 
der beeinflussbare.106 Man kann sich also nicht vollständig einem Stück 
entziehen, um dann das in es einzutragen, was einen gerade beschäftigt. 
Vielmehr ist die Art, wie das Publikum »zwischen den Blöcken seinen 
Platz findet« oder wie es »sich auf Inseln der Unordnung im Stück an-
siedelt« (Müller), erstens von der materialen Struktur des Werks mitbe-
stimmt, zweitens vom Reagieren seiner Rezipienten. Das bestätigt auch 
Müller, wenn er konstatiert, dass jedes Gelingen im Theater auch auf der 
Art des Reagierens und Agierens der Zuschauer beruht. Die Erfahrung 
bzw. das Erlebnis dieser materialen Gegebenheit führten im günstigen 
Fall zu einem neuen Realitätsverständnis.107

 Auch die gelingende rezipientische Reaktion, die aus der Konfronta-
tion mit einer Unordnung, mit einem konstitutiven Mangel des Werks 
erwächst, lässt sich, wie oben dargelegt, als das Erlebnis der Evidenz be-
schreiben. In der Erinnerung an die utopische Idee des gelingenden 
Schreibens (und auch die des gelingenden Sprechens), die laut Bach-
mann durch das Defizitäre des literarischen Textes in uns aktiviert wird, 
fühlen wir uns durch den literarischen Text bestätigt. Wir suchen, was 
wir niemals finden werden – eine Potenz, unser Verhältnis zur Wirk-
lichkeit in Gänze auszudrücken. Die Fragmenthaftigkeit des Werks ver-
weist uns auf diesen Anspruch.108

 Ich stimme mit Bachmann darin überein, dass es um unser Verhält-
nis zur Wirklichkeit geht, die Idee der Ganzheit möchte ich indessen 
nicht als unser Verhältnis zum ganzen der Wirklichkeit verstanden wis-

106  W. Rihm: Offene Enden, S. 232. Kunstrezeption muss, so Rihm, über 
dieses individuelle Empfinden jedes Einzelnen stattfinden – selbst eine 
Wirkung der Musik auf Menschenmassen ist die Summe vieler ange-
rührter Empfindungen Einzelner. Man kann diese Feststellung als gute 
Erklärung dafür lesen, warum mit Kunst niemals gesellschaftliche Uto-
pien durchgesetzt werden können – weil Kunst in ihrer Rezeption den 
Weg über die Gestimmtheit vieler Einzelner gehen muss. So kann sie 
nicht in gleicher Weise für alle Menschen, auch nicht ein und desselben 
kulturellen Hintergrundes, verbindlich sein. Auch wenn Kunstwerke, 
wie Rihm betont, Kommunikation aktiv fordern, erzeugen sie doch in 
verschiedenen Rezipienten Verschiedenes.  

107  H. Müller: Gesammelte Irrtümer, Bd. 2, S. 64ff. 
108  I. Bachmann: FV, S. 271. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

121

sen; sondern gegen Bachmann möchte ich die Darstellungen anderer 
Künstler geltend machen, die eher eine Evidenz des Werks als etwas an-
streben, das auf konkrete Ausschnitte vorgefundener Wirklichkeit bezo-
gen ist. Auch die Produktion eines Kunstwerks, das sich partiell auf 
Wirklichkeit bezieht, ist mit dem Evidenzanspruch als einem Anspruch 
der Ganzheit des Werks konstitutiv verbunden. Die von den Rezipienten 
laut Bachmann gesuchte »Potenz unser Verhältnis zur Wirklichkeit in 
Gänze auszudrücken« betrachte ich als einen Sonderfall konkreter Evi-
denzerwartung. 

Nur im Verhältnis zu einer Idee und zu einer Sehnsucht nach Ganz-
heit lassen sich Fragment, Mangel und »potentielle Durchstreichung« 
definieren. Nur im Verhältnis zum Anspruch auf die Darstellung eines 
Weltbezugs kann Verunsicherung, ob er sich denn wirklich durchs 
Kunstwerk vollziehe, aufkommen. »Theater durchsetzt alle Darstellung 
mit der Verunsicherung, ob etwas dargestellt wurde; jeden Akt mit der 
Ungewißheit, ob es einer war; jede These, jede Position, jedes Werk,  
jeden Sinn mit einem Schwanken und potentieller Durchstreichung.«109

Auch nach Ansicht Wolfgang Rihms ist der rezeptiven Situation die 
Möglichkeit der Nicht-Bestätigung eigenen Wissens und Selbstver-
ständnisses eingeschrieben. Die dialogische Potenz des Theaters und der 
Musik, die nicht-begrifflich an ihre Hörer herantritt, fordert eine neue 
Suche nach Sinn ein, die zum Schluss sprachlich reflektiert werden 
kann.110 So ist nicht das evident, was im Zustand der Rührung einen 
schnellen Erfolg beim Publikum hervorruft, um schnell wieder verges-
sen zu sein,111 sondern Evidenz wird erlebt im Akt der Synthese von  
Defizitärem, Fragmenthaftem mit einer gegenüber dem Werk eingenom-
menen Haltung.112 Die Evidenz des Kunstwerks bedeutet somit nicht das 
Einleuchten von etwas gänzlich Gekanntem, sowieso schon Offensicht-
lichem, sondern die Aktivierung von Gekanntem und seiner gleichzeiti-
gen (wenn auch nicht totalen) Verunsicherung, ja Veränderung durch 
das Werk. Evidenz heißt nach dem Gesagten auch, dass es einleuchtet, 
wie das Kunstwerk die Veränderung provoziert. Dasselbe markiert Piper 
mit ihrer Bezeichnung des Kunstwerks als »katalytischem Agenten«, mit 
der sie die Veränderung meint, die sich in der Betrachterin durch das 
Kunstwerk vollzieht.113 Dass Rezipienten mit einem solchen ästheti-

109  H.-Th. Lehmann: Postdramatisches Theater, S. 460. 
110  W. Rihm: Offene Enden, S. 180ff. 
111  H. Müller: Gesammelte Irrtümer, Bd. 2, S. 88. 
112  I. Bachmann: FV, S. 127. 
113  A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 127. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

122

schen Anspruch auf eigene Veränderung durch die Kunst an Kunstwerke 
herantreten, davon gehen die zitierten Künstler aus.114

Was den Rezipienten am Werk und durch das Werk einleuchtet, ist 
selbstverständlich nicht identisch mit den Ausgangsüberlegungen, von 
denen die Künstler ausgingen; keiner der Künstler behauptet das. Auch 
wurde es nicht gewonnen in einem synchronen Mitvollzug mit dem 
Kunstwerk, sondern in Prozessen ausschnitthaften Reagierens auf das 
konkrete und konkret gemachte »Versprechen« des Werks, evident in 
Bezug auf etwas zu sein, das mit dem Weltbezug und der Erfahrung der 
Künstlerin zusammenhängt. Einleuchtendes wird gewonnen in Prozes-
sen des Reagierens auf die Fragmenthaftigkeit der Darstellung in ihrer 
konkreten unverwechselbaren formalen Art und Weise. Weil Künstler 
davon ausgehen, auf die Art und Weise des Gemachtseins des Werks 
Einfluss nehmen zu können, gehen sie davon aus, einen bedingten Ein-
fluss auszuüben – nicht darauf, was in der ästhetischen Erfahrung der 
Rezipienten geschieht, sondern darauf, wie viele und wie gute Angebote 
ein Werk seinen Rezipienten machen kann. Wenn Piper auf der theoreti-
schen Ebene zwei Versionen der Bestimmung des Kunstwerks als eines 
»katalytischen Agenten« vorschlägt, versucht sie den beabsichtigten 
Einfluss, der Künstlern wichtig ist, in die Theorie hineinzutragen: »Die 
Vorstellung von einem Kunstobjekt als Potential oder katalytischem 
Agenten ist in nahezu jeder Ästhetik vorhanden…« »In den meisten Fäl-
len ist dieser Aspekt jedoch eher eine Frage des Betrachters oder der 
Betrachterin und des Kritikers oder der Kritikerin als eine des Künstlers 
oder der Künstlerin.« »Er [der Aspekt des katalytischen Agenten – J.S.] 
repräsentiert eher eine reflexive als eine engagierte Vision des Wer-
kes.«115 Die »engagierte Vision des Werkes«, die erst noch ausgearbeitet 
werden müsste, stellt ans Kunstwerk normative Ansprüche: nämlich die, 
dass es die Betrachter in einer jeweils bestimmten, von der Künstlerin 
beeinflussten Weise verändern soll. 

114  Das heißt: Künstler erklären die Erwartungen, die Rezipienten an das 
Werk haben, anders als der Diskurs der ästhetischen Erfahrung, der von 
einer rein diskursiven Sinn- bzw. Wahrheitsunterstellung an Kunstwerke 
ausgeht. Die Erwartung der Rezipienten, vom Kunstwerk verändert zu 
werden, ist immer die Erwartung, mit beiden Dimensionen des Kunst-
werks konfrontiert zu sein: mit dem, was evident werden soll, und mit 
der Art und Weise, wie es evident sein soll.  

115  A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 129. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

123

4.3  Das Verhältnis von Künstlern, Interpreten 
und Rezipienten 

Das Dialogische der Kunst ist im Prozess ihrer Herstellung enthalten, 
künstlerische Arbeit ist ihrem Wesen nach auf die Rezipienten ausge-
richtet, egal ob es sich um ein »Du« in der Einzahl handelt oder ums 
ganze Publikum.116 Produzenten gehen aus von einer »zutiefst kommu-
nikativen Funktion« der Kunst (Tarkowskij), auch wenn fast immer nur 
eine ausgewählte Minderheit durch sie erreicht wird. Nur ein kleines, 
von Tarkowskij aristokratisch genanntes Publikum ist in der Lage, das, 
was Kunst der Realität entgegenhält, zu erkennen und anzuerkennen. 
Obwohl sich Künstler mit ihrer Arbeit auf die Rezipienten orientieren, 
wollen sie sich dennoch nicht nach diesen richten, wollen sie keine Er-
wartungen erfüllen. »Es ist sicher kein Widerspruch, wenn ich einerseits 
nichts Besonderes dafür tue, um meinem Zuschauer zu gefallen, und an-
dererseits doch mit zitternder Seele darauf hoffe, daß er meinen Film 
annimmt und liebt.«117

Leser und Zuschauer stellen auch für Müller den Bezugspunkt in der 
Produktion dar, selbst wenn die Stücke nach ihrer Herstellung in der 
Schublade verschwinden. »Auch in der Schublade ist das Publikum in 
irgendeiner Weise anwesend.«118 Aber Bedürfnisse der Rezipienten sol-
len nach Müller auf keinen Fall einfach befriedigt werden, sie müssen 
vielmehr in einen Prozess der Auseinandersetzung gezwungen wer-
den.119 Denn der Grund, Kunst zu produzieren und zu präsentieren, ist 
für die Künstler nicht, dem Publikum gefallen zu wollen, sondern der, 
»eine Reaktion oder eine Veränderung bei dem/der BetrachterIn« bewir-
ken zu wollen.120 Die Kontaktaufnahme zwischen den Produzenten und 
den Rezipienten über das Kunstwerk verläuft nicht als eine lineare Mit-
teilung oder als das Aufzeigen von etwas durch die Produzenten für die 
Rezipienten. Als Ursachen für die Komplexität des Kommunikations-
verhältnisses sind erstens transformative Prozesse bei der Herstellung 

116  Vgl. W. Rihm: Offene Enden, S. 256. Das Dialogische der Musik be-
ginnt bereits im Prozess ihrer Herstellung, denn die Selbstreflexion des 
Komponisten beim Komponieren ist zugleich »ein Angebot sozialer 
Kommunikation«. Vgl. auch Ingeborg Bachmann: »Die Wahrheit ist 
dem Menschen zumutbar«, in: Werke, Bd. 4, S. 275-277 (im Folgenden 
zitiert als Wz), hier S. 276. 

  H. Müller: Gesammelte Irrtümer, Bd. 1, S. 11: »Man schreibt immer für 
ein Publikum.« 

117  A. Tarkowskij: Die versiegelte Zeit, S. 46; 171; 176. 
118  H. Müller: Gesammelte Irrtümer, Bd. 1, S. 12. 
119  Ebd., Bd. 2, S. 20. 
120  A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 127. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

124

des Werks und zweitens die Struktur ästhetischer Erfahrung als eine von 
den Rezipienten mitgestaltete anzuführen. Trotzdem ist der Begriff 
Kommunikation für die Produktion und Rezeption angemessen, weil es 
ein Ausgerichtetsein auf Kommunikation auf beiden Seiten des Kunst-
werks gibt. »Der Schriftsteller – und das ist seine Natur – ist mit seinem 
ganzen Wesen auf ein Du gerichtet, auf den Menschen, dem er seine Er-
fahrung vom Menschen zukommen lassen möchte…«121 Ein Künstler ist 
während der Arbeit darauf ausgerichtet, »seine Idee so aufrichtig wie 
möglich auszudrücken« und sich mit dem Publikum zu verständigen.122

Von der Seite der Rezipienten wird dagegen ein Anspruch auf Verstän-
digung an das Werk – und nicht an den Künstler – herangetragen. Auch 
Produzenten richten sich natürlich in ihrer Arbeit am Werk an ihr Ge-
genüber, die Rezipienten. Ein Urteil über die Künstlerin bilden sich Re-
zipienten durch die Konfrontation mit deren Arbeiten, und (meistens) 
nicht in der Auseinandersetzung mit ihrer Person. Rezipienten finden 
mehr und anderes im Werk, als Künstler erwarten können, denn die 
»Doppelgesichtigkeit« des Kunstwerks wird von seiner Produzentin 
nicht vollständig überblickt.123 Die Voraussetzung dafür, mehr und 
anderes als die Künstlerin im Werk zu finden, ist nach Tarkowskij den-
noch »die Bereitschaft und Möglichkeit, einem Künstler zu vertrauen, 
ihm zu glauben«. Das Vorschussvertrauen des Rezipienten kann im Fall 
der Enttäuschung, also im Falle des Nicht-Gelingens, zurückgezogen 
werden. Die Rezipientin vertraut der Künstlerin nicht deshalb, weil sie 
davon ausgeht, diese sei klüger als sie, sondern weil sie nach Tarkowskij 
der Künstlerin Fähigkeiten unterstellt, ihre Weltsicht im Kunstwerk (hier 
mit Hilfe von Bildern) zu organisieren.124 Rihm zufolge macht das 
Kunstwerk den Rezipienten das Angebot, fremde Gestimmtheit und 
Wahrnehmung aufzunehmen und wirken zu lassen; Musik wird gehört 
als das »Hören des anderen«. Besonders viele »Kommunikationswech-
selbeziehungen« ergeben sich, wenn Interpreten an der Aufführung des 
Werks beteiligt sind und Aufführungsrituale die Gestimmtheit und die 
Art der Wahrnehmung der Interpreten mit ins Spiel bringen. Geht es 
zwar im ästhetischen Diskurs um die sprachliche Deutung der ästheti-
schen Erfahrung, so sind Aufführung und Rezeption des Werks laut 
Rihm gleichwohl nicht mit einem Gespräch gleichzusetzen. In jedem 
Fall meint einer (der Produzent, aber auch der Interpret), dass sich mit 
Musik »etwas sagen lasse«, und meint auch einer (der Empfänger), »daß 
die Musik etwas sage«. Aber es kann nicht sprachlich wiederholt wer-

121  I. Bachmann: Wz, S. 276. 
122  A. Tarkowskij: Die versiegelte Zeit, S. 164. 
123  Ebd., S. 172. 
124  Ebd., S.  47. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

125

den, »was […] der Komponist sagen wollte«: »[M]an müßte als Antwort 
das Stück nochmals spielen.« Sprachliche Formulierung ist ebensowohl 
potentiell durch Musik gefordert, wie sie auch immer wieder durch den 
Vorgang des Hörens überboten wird.125

Erläutern Künstler Rezipienten ihre Intentionen, führen diese Erläu-
terungen nicht zwangsläufig zum »richtigen« Umgang mit dem Kunst-
werk oder zu seiner schlüssigen Erklärung: »[A]us einer Offenlegung 
meiner Intentionen [folgt] ebenso wenig eine rationale Theorie oder eine 
Erklärung der Arbeit…«126 Das richtige Verstehen der Arbeiten kann  
also von den Künstlern nicht vorgegeben werden. Genauso ist der insti-
tutionalisierte ästhetische Diskurs mit seinen systemimmanenten Regeln 
laut Piper keine Gewähr für das Finden der richtigen Rezeptionsart.127

Ungeachtet dieser »Opazität«, die Piper nicht nur den Werken, sondern 
auch ihren Produzenten bescheinigt, gibt es aber eine Möglichkeit für 
Künstler, »ihre Bezüge« »erfolgreich, wenn auch unvollständig« zu arti-
kulieren, so dass Rezipienten sich einen verbesserten Zugang zu noch 
nicht beurteilten oder falsch beurteilten Kunstwerken verschaffen  
können. Dies geschieht etwa, wenn Künstler nicht allein über ihre Inten-
tionen sprechen, sondern über den Produktionsprozess, in den ihre In-
tentionen eingegangen sind. Denn am Kunstprodukt lassen sich die Be-
dingungen seiner Herstellung nicht unbedingt nachvollziehen, aber »in 
den Personen, die es hergestellt haben« gibt es das Wissen über den 
Verlauf des Produktionsprozesses.128 Die Auseinandersetzung mit Pro-
duktionsstrategien und -kontexten verhindert es, dass die Produkte sei-
tens der Rezipienten nur nach Gesetzen des Marktes oder nur nach eige-
nen Geschmackskriterien beurteilt werden. In diesem Sinne gilt die Auf-
forderung Pipers, Rezipienten möchten über künstlerische Tätigkeit und 
nicht nur über deren Produkte nachdenken. Denn es sind die Künstler, 
die Produkte herstellen, und um Produkte dreht sich »alles im kapitalis-
tischen System«. Betrachtet man ein Kunstwerk nur noch als Ware oder 
nur aus der Perspektive des Geschmacks, hat man die Erwartung, es 
solle (im nicht nur informativen Sinne) vestehbar sein, verloren.129

 Auch der umgekehrte Fall kommt vor: Rezipienten nehmen Kontakt 
auf mit Produzenten: »Wenn es Argumente gibt, die mich überzeugen, 
dann muss ich sie berücksichtigen«.130 »Wenn es einen Zuschauer gibt, 

125  W. Rihm: Offene Enden, S. 173; 236; 239. 
126  A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 180. 
127  Ebd., S. 145. 
128  Ebd., S. 63. 
129  Ebd., S. 163. 
130  H. Müller: Gesammelte Irrtümer, Bd. 2, S. 20. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

126

für den es wichtig und fruchtbar ist, in einen Dialog mit mir zu treten, 
dann kann das ein großes Stimulans für meine Arbeit sein«.131

Ich fasse das 4. Kapitel zusammen: Der Anspruch der Künstler ist es, 
dass die Evidenz des Kunstwerks sich vermittelt, d.h. das Kunstwerk 
soll von seinen Rezipienten als evident wahrgenommen werden. Den 
Rezipienten soll sowohl einleuchten, was durchs Kunstwerk vermittelt 
wird, als auch wie es sich vermittelt. Das konstitutive Merkmal der  
Unfertigkeit des Kunstwerks steht zu der Möglichkeit, Evidenz in ihm 
zu suchen und zu erfahren, nicht im Gegensatz; die Unfertigkeit fördert 
vielmehr synthetisierende Aktivitäten der Rezipienten. Im Weltbezug 
der Rezipienten – das ist ein Ziel der Produzenten – soll  eine Verände-
rung stattfinden. 

5.  Der Evidenzanspruch der Künst ler  

Aus den Produzenten-Intentionen, die am Beginn der künstlerischen Ar-
beit stehen, lassen sich keine Regeln für die Rezeption von Kunstwerken 
ableiten. So sehen das auch die Produzenten. Perspektiven von Künst-
lern auf Prozesse der Herstellung von Kunstwerken sind dennoch unver-
zichtbar für die Konstituierung einer ästhetischen Theorie. Denn Künst-
ler sind weder nur Medien, durch die sich übergeordnete Instanzen ins 
Werk setzen, noch sind sie allein Seismographen, die Situationen anzei-
gen. Es muss von künstlerischen Entscheidungen und von Leistungen 
gesprochen werden, die Künstler erbringen oder nicht erbringen. Welche
Kriterien definieren die Leistungen der Künstler? Was beabsichtigen die 
Künstler selbst? 

Die künstlerische Absicht, Sinnlichkeit und Sinnhaftigkeit so mit-
einander zu verzahnen, dass etwas Neues entsteht, richtet sich auf das
Kunstwerk und darauf, dass dieses Neue (und jene Verzahnung) in der 
Rezeption präsent wird. Diese Absicht, die von mir Evidenzanspruch der 
Künstlerin ans Kunstwerk genannt wird, ist entscheidendes Merkmal zur 
Bestimmung des Werks als Kunstwerk. Denn der  Evidenzanspruch der 
Künstler wird damit zum Kriterium, anhand dessen Kunstwerke von an-
deren Wahrnehmungsgegenständen unterschieden werden können.132

131  A. Tarkowskij: Die versiegelte Zeit, S. 180. 
132  Den Begriff »Kunstwerk« fasse ich sehr weit. Demzufolge verstehe ich 

unter Herstellen auch Tätigkeiten des Hinstellens, (wie z.B. bei Ready-
mades), der Darstellung (wie z.B. Theater und Performance) sowie 
Strategien des künstlerischen Eingriffs in vorgefundene Situationen im 
Gegensatz zur klassischen Herstellung eines Kunstwerks. Auch neuere 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

127

Daraus folgt aber, dass auch bei der näheren Bestimmung des Kunst-
werks als eines Gegenstandes, der zwischen seiner Produzentin und sei-
nen Rezipienten steht, auf die Einbeziehung der Produzentenperspektive 
nicht verzichtet werden kann. Sie ist notwendig für die Gewinnung eines 
Begriffs ästhetischer Kommunikation, der es ermöglicht, ästhetisches 
Verstehen von sprachlichem Verstehen zu unterscheiden. 

Die Vielfalt der geschichtlich gegebenen Benutzungsweisen des Evi-
denzbegriffs bringt Konkretisierungsprobleme mit sich, da sich mittels 
eines weiten Evidenzbegriffs gar nicht mehr zwischen subjektiven Pro-
jektionen und dem Gegenstand innewohnenden Eigenschaften unter-
scheiden ließe. Aus diesem Grund entscheide ich mich, Evidenz als eine 
Eigenschaft von Kunstwerken aufzufassen und die Frage nach der Psy-
chologie projizierender Subjekte zurückzustellen. Zwar beinhaltet Evi-
denz immer eine Übersubjektivität ihrer Erkennbarkeit, ich gehe aber 
davon aus, dass diese Offenkundigkeit vom Kunstwerk selbst verursacht 
wird und nicht allein in der Subjektivität der Rezipienten gesucht wer-
den darf. Eine Evidenz des Kunstwerks, so wie sie von den Künstlern 
angestrebt wird, deute ich als die Eigenschaft des Kunstwerks, den Rezi-
pienten etwas offenkundig werden zu lassen. Die ästhetische Erfahrung 
am Kunstwerk bezöge sich sodann einerseits auf das Wiederfinden eige-
ner Erfahrung als auch auf deren Infragestellung durch das Werk – und 
auf den Wechsel zwischen beidem; das eine wie das andere ist Effekt  
einer Evidenz des Kunstwerks, d.h. in beiden Hinsichten leuchtet das 
Kunstwerk ein. Mit dem Begriff der Evidenz ist also nicht gemeint, dass 
ein Kunstwerk überhaupt als Kunstwerk erkannt wird; es geht auch nicht 
allein um die Evidenz eines vom Kunstwerk vermittelten Gehalts im 
Sinne einer Botschaft. Evidenz soll heißen, dass Kunstwerke sich in  
einer Weise vermitteln können, die sowohl ihr Gemachtsein betrifft als 
auch ihren jeweiligen »Gehalt«, der nur verknüpft mit dem »Wie« des 
Gemachtseins zur Wirkung kommen kann. Es ist also sowohl »etwas« 
evident durchs Kunstwerk, wie auch andererseits das Kunstwerk selbst

evident ist. Ein Kunstwerk, an dem der Evidenzanspruch seiner Produ-
zentin eingelöst werden kann, muss immer ein gelungenes sein, jedoch 
erschöpft sich der Begriff der ästhetischen Evidenz nicht in der Gelun-
genheit, sondern geht über diese hinaus. Evidenz beinhaltet die Ver-
bindlichkeit des Aufgefassten. Es geht mir darum, dass dieser Offenkun-
digkeitscharakter unter anderem auf das Kunstwerk selbst zurückgeführt 
werden kann und dass es eine Absicht der Produzenten gibt, diese  
Evidenz im Kunstwerk herzustellen, genauso wie Rezipienten das 

künstlerische Strategien, die auf Wirkungszusammenhänge und das 
»Auslösen von Erfahrungsprozessen mittels Vorrichtungen und Objek-
ten« zielen, sind im Begriff des »Kunstwerks« mit gemeint.  

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

128

Kunstwerk auf seine mögliche Evidenz als Einlösung des künstlerischen 
Evidenzanspruchs testen.  

Die Absicht der Künstler richtet sich auf die Transformation des 
subjektiv Gewussten und Gewollten in ein Werk, das heißt: auf dessen 
Hineinarbeiten in ein sinnlich wahrnehmbares Material und seine Modi-
fizierung durch den Prozess der Hineinarbeitung. Ob dem Produkt dieser 
Tätigkeit Evidenz tatsächlich zukommt, ob es also künstlerisch ›gelun-
gen‹ ist – dies zu entscheiden ist dann allerdings nicht mehr Sache der 
Produzenten selbst. Das Wissen der Rezipienten über den Evidenzan-
spruch der Produzentin gestaltet aber die Motivation künstlerischer Re-
zeption, die eine Überprüfung des künstlerischen Anspruchs am Ge-
genstand ist, mit. Selbst wenn es das explizite Ziel einiger Künstler ist, 
sich mit Wahrnehmungsphänomenen auseinanderzusetzen, besteht ihr 
Bemühen darin, diese mit Hilfe des Materials so zu bearbeiten, dass da-
bei etwas Evidentes, Zwingendes entsteht, dessen Evidenz sich auch die 
Betrachter nicht entziehen können.  

Das Konzept des Evidenzanspruchs lässt sich als Fazit der vorherigen 
drei Kapitel (Kapitel 2 bis Kapitel 4) in drei Punkten zusammenfassen: 

1.  Die Fragen, die von Künstlern in ihrer Arbeit behandelt werden, sind 
wesentliche, existentielle Fragen in dem ausgeweiteten Sinn, dass 
sie, anders als Alltagsfragen oder wissenschaftliche Fragen, das ei-
gene Weltverhältnis oder mögliche Teilaspekte desselben berühren. 
Die expliziten oder impliziten Fragestellungen, die am Anfang der 
künstlerischen Arbeit stehen, initiieren den Versuch, einen Weltbe-
zug exemplarisch zu formulieren – und zwar dezidiert im Gestus des 
Noch-nicht-Wissens. Bereits im Vorstadium zur Produktion richtet 
sich das Begehren der Künstler darauf, je verschieden wahrgenom-
mener Realität eine individuelle Verarbeitung derselben hinzuzufü-
gen.

2.  Die Versuche der Künstler, ein Weltverhältnis oder einen spezifi-
schen Wirklichkeitsbezug zu formulieren, müssen mit angemessenen 
Materialien auf angemessene Art und Weise »ausgearbeitet« wer-
den, so dass etwas von der Wirklichkeit Verschiedenes und eigen-
ständig Evidentes entsteht, das einen Bezug zur ihm äußerlichen 
Wirklichkeit verkörpert. Den Terminus »ausarbeiten« verstehe ich 
so, dass Sichtweisen adäquat, d.h. in nichtbeliebiger Weise, zugleich 
aber auch transformatorisch ins Werk gesetzt werden und dabei et-
was grundsätzlich Neues entsteht, das weder mit der (prinzipiell be-
grifflich fassbaren) Ausgangsfragestellung noch mit einem beliebi-

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

129

gen sinnlich erscheinenden nichtkünstlerischen Gegenstand oder ei-
ner nichtkünstlerischen Situation ohne Weiteres vergleichbar ist. 

3.  Der Anspruch der Künstler ist es, dass die Evidenz des Kunstwerks 
sich vermittelt, d.h. das Kunstwerk soll von seinen Rezipienten als  
evident wahrgenommen werden. Den Rezipienten soll sowohl ein-
leuchten, was durchs Kunstwerk vermittelt wird, als auch wie es sich 
vermittelt. Das konstitutive Merkmal der Unfertigkeit des Kunst-
werks steht zu der Möglichkeit, Evidenz in ihm zu suchen und zu er-
fahren, nicht im Gegensatz; die Unfertigkeit fördert vielmehr syn-
thetisierende Aktivitäten der Rezipienten. Im Weltbezug der Rezi-
pienten – das ist ein Ziel der Produzenten – soll  eine Veränderung 
stattfinden. 

Im Folgenden sollen diese drei Punkte, die den Künstler-Evidenzan-
spruch konstituieren, näher erläutert werden. Die existentiellen Fragen 
der Künstler, die im ersten Punkt genannt werden, lassen sich als die 
Suche nach zunächst verbal Formulierbarem beschreiben. Daraus her-
vorgehende Aussagen sind aber als Beschreibungen konkreter künstleri-
scher Projekte und ihrer konkreten Themen zu verstehen. Von wissen-
schaftlichen und journalistischen Äußerungen unterscheiden sich solche 
Artikulationen erstens durch eine größere Allgemeinheit der Umschrei-
bung und zweitens zumeist durch eine unpräzisere sprachliche Formu-
lierung. Dieses unpräzise Formulieren muss kein Makel sein, sondern 
eröffnet die Möglichkeit des »kreativen« und spontanen Umgangs mit 
den aufgeworfenen Fragen, in denen Zufälligkeit eine größere Rolle 
spielen kann als in stärker formalisierten Formen des Sprechens und 
Schreibens. Zum Beispiel wäre es solch eine Artikulation, wenn die 
Künstlerin sich entscheidet, sich mit Phänomenen der räumlichen Wahr-
nehmung zu befassen und diese in ihrer Arbeit zu thematisieren. Auch in 
solch einem Fall könnte sie ihr Interesse und die Art und Weise, wie sie 
bestimmten Phänomenen nachgehen und dies mit anderen Fragen ver-
binden möchte, in sprachlicher Form thematisieren. Unpräzise sprachli-
che Formulierungen verweisen gleichzeitig darauf, dass die Künstlerin 
sich die Welt nicht auf eine sie befriedigende Art und Weise argumenta-
tiv »zurechtinterpretieren« kann. Dies wirkt sich motivierend bei der Su-
che nach anderen, d.h. nach künstlerischen Erschließungsversuchen der 
Welt aus. Die graduell größere Offenheit bzw. Vagheit der Künstlerfra-
gen stellt letztlich die Motivation dar, sich des Themas in einem anderen 
– dem künstlerischen – Medium anzunehmen. Das Fragen der Künstler 
ist begleitet von der Gestik des Nicht-Wissens bzw. des Noch-nicht-Be-
scheidwissens. Die Einforderung sprachlicher präziser Analyse bzw. ab-
schließender Darstellungweisen an dieser Stelle – vor der Produktion – 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

130

hätte, anders als in der Wissenschaft, einen hemmenden Charakter. Oft 
wird die gewählte Thematik auch durch das eingesetzte Medium ganz 
entscheidend modifiziert, ein Effekt, den wir später unter dem Begriff 
der Alterität des Kunstwerks subsumieren werden. Am Anfang der 
künstlerischen Arbeit aber steht der Versuch, »Welt« zu verstehen: 

»Der Künstler beabsichtigt weder eine Welt zu erschaffen, noch ein Werk zu 
kreieren, nein er will grundsätzlich die Welt und durch diese sich selber ver-
stehen. Sein Verstehen-Wollen ist eine Lebensnotwendigkeit, fast ein Schick-
sal, dessen er sich rühmt. Was gemeinhin als Werk bezeichnet wird, ist in 
Wahrheit weiter nichts als die Spur seiner Auseinandersetzung mit der Welt 
und mit sich selber.«133

Dieses weit gefasste »Verstehen-Wollen« ist die im ersten Punkt darge-
stellte Ausgangsbasis für die künstlerische Arbeit. Das Produzieren hat 
demzufolge immer etwas mit einem Anspruch auf Sinnhaftigkeit im 
Sinne einer Positionierung der Künstler in der Welt zu tun. Zum An-
spruch auf Sinnhaftigkeit rechne ich auch die Vorführung von existen-
tieller (also nicht grammatischer) Sinnlosigkeit oder die Störung von 
vorhandenem Sinn. Denn auch solche Bewegungen werden vollzogen zu 
dem Zweck, etwas vorzuführen, das über die Störung hinausgeht, das 
anhand der Störung demonstriert wird. Selbst wenn ein Kunstwerk in 
den Rezipienten Fragen hinterlässt und auch hinterlassen soll, ist dies als 
ein Umgehen mit Sinnhaftem aufzufassen.  

Die der Produktion vorgängige Fragestellung (von der angenommen 
wird, dass sie nicht immer sprachlich formuliert wird, wohl aber immer 
formulierbar wäre), ist deswegen bedeutend, weil sich durch sie oft das 
Medium oder Material oder die konkrete Vorgehensweise der Ausfüh-
rung ergibt. Hier ist der erste Punkt der Verzahnung der Ausgangsfrage 
und der Produktion im wahrnehmbaren Medium zu markieren. Durch 
die Ausgangsfragestellung wird eine erste Eingrenzung vorgenommen, 
die schon die Art der Rezeption des erst herzustellenden Kunstwerks im 
Sinne einer Einschränkung von Möglichkeiten mitbestimmt. Auch 
Künstler, denen es um Wahrnehmungsphänomene geht, können ihr Inte-
resse sprachlich artikulieren, wie der Künstler Folke Hanfeld meint: »Es 
geht mir um den absichtslosen Blick, um die Wahrnehmung von Zwi-
schenräumen. […] Wie verbinden sich Raum und flächenhafte Darstel-
lung miteinander?«134 Es ist aber offensichtlich keine Voraussetzung der 

133  Rémy Zaugg: Gespräche mit Jean-Christophe Ammann. Portrait, Ostfil-
dern 1994, S. 30f. 

134  Folke Hanfeld: Vortrag im Neuen Berliner Kunstverein am 23. Novem-
ber 2000. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

131

Produktion, dass Künstler die sprachliche Explikation auch tatsächlich 
vornehmen.  

Die Idee, sich mit optischen Phänomenen zu beschäftigen, kann aus 
optischen Erlebnissen gewachsen sein. Der Entschluss, sich mit diesen 
Wahrnehmungsphänomenen künstlerisch zu beschäftigen, beruht aber 
dann auf einer Vorformulierung oder zwischenzeitlichen sprachlichen 
Formulierung der eigenen Aufgabenstellung. Anders gesagt: Es ist 
möglich, dass die Künstlerin zunächst durch wahllosen Umgang mit und 
durch Ausprobieren von irgendwelchen Materialien diese zu verändern 
oder zu kombinieren beginnt. Jedoch ist der entscheidende Punkt des 
Beginns der Kunstproduktion erreicht, wenn zu dem beliebigen Spiel  
eine Interpretation von der Künstlerseite hinzukommt. Denn erst jetzt 
weiß die Künstlerin, womit sie sich beschäftigen möchte. Die Aufgaben-
stellung, die Richtung der künstlerischen Bemühungen ist dann gefun-
den – und ab diesem Zeitpunkt beginnt die Arbeit, d.h. beginnen die 
Bemühungen, etwas besser und präziser zu gestalten. Die Strategie des 
Experimentierens mit dem Material kann dann im Prozess immer wieder 
dazwischengeschaltet werden, aber sie bleibt immer ein Mittel zu dem 
Zweck, ein evidentes Kunstwerk herzustellen.  

Im zweiten Punkt soll gezeigt werden, dass die künstlerische Organi-
sation des Kunstwerks nicht mit Formulierungen, die die Arbeit der 
Künstler begleiten, auf eine Stufe gestellt werden kann. Das Ziel der 
Künstler ist es, passende Materialien und überzeugende künstlerische 
Strategien zu finden. Für die Beschreibung dieses Bearbeitungsprozesses 
ist der Wahrheitsbegriff kein Leitbegriff, denn die Arbeit an der Wahr-
nehmbarkeit des Kunstwerks ist nicht kommensurabel mit Wahrheitszu-
schreibungen gleich welcher Herkunft. Das bearbeitete Material bzw. 
das Medium, in dem gearbeitet wird, oder die bearbeitete Situation sind 
dann auch nicht mehr einfach die Träger formulierbarer Künstlerinten-
tionen, sondern etwas, das mit den Intentionen konfrontiert wird. Die 
Aufmerksamkeit der Künstler richtet sich also nicht darauf, die von  
ihnen gewählte Thematik immer präziser mit sprachlichen Mitteln zu er-
fassen, sondern sie ist eine Neufassung im jeweiligen Medium, im  
jeweiligen Material oder in der jeweiligen Situation. Diese neue Erar-
beitung soll niemals nur Ausgangsformulierungen oder Überzeugungen  
illustrieren (das geschieht allenfalls bei schwachen, also nicht gelunge-
nen Kunstwerken), sondern sie ist eher als ein ständiges Umgehen mit 
dem anvisierten Themenfeld zu verstehen, so wie es im 3. Kapitel dar-
gelegt wurde. 

Um die materiale Umsetzung der Ausgangsfragen im Produktions-
prozess des Kunstwerks näher zu erläutern, möchte ich diese zuerst mit 
der gesprochenen und textlichen Umsetzung von Weltverhältnissen ver-

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

132

gleichen. Anders gefragt: Was ist das Besondere an der Umsetzung ins 
Material, das schon das Kunsthafte des Kunstwerks ausmacht im Ver-
gleich zu einer nichtliterarischen sprachlichen Darstellung? Zunächst er-
scheint es nämlich so, als ob es auch schon bei gewöhnlichen sprachli-
chen Artikulationen erforderlich wäre, dass sie das »verkörpern«, wovon 
sie reden. Ein Beispiel dafür wäre das Evozieren von Geschocktheit der 
Zuhörer oder Leser durch eine bestimmte Anordnung der Teile eines 
Satzes, eine Anordnung, die selbst den Schock, den sie beschreibt,  
repräsentiert. In diesem Fall stellt die Sprache das Material dar für die 
Umsetzung eines Sinngeschehens. 

Das wesentliche Kriterium für die Unterscheidung künstlerischer 
und nichtkünstlerischer Artikulation ist die Art und Weise, in der die 
Verkörperung vollzogen wird. Als Beschreibungen eines Schocks, die 
selbst Schockhaftigkeit evozieren, lassen sich z.B. kurzatmige Sätze und 
das kaskadenartige Anordnen von Satzteilen nennen. In solch einer 
»Verkörperung« hat die Sprache, die den Schock erfahrbar macht, eine 
illustrierende Funktion. Genau gesagt, kommt zu der Beschreibung, dass 
ein Schock erlitten wurde, die Erlebbarkeit für die Zuhörer/Leser durch 
Spracheigenschaften wie Tonfall, Lautstärke, Gestik, aber auch Satz-
länge und Satzbau hinzu. Die »Verkörperung« der Ausgangsfragestel-
lung in Kunstwerken dagegen geht in jedem Fall eines gelungenen 
Kunstwerks über die illustrierende Funktion hinaus. Denn durch das be-
arbeitete Material kommt etwas zum Sinnverstehen hinzu, das den Sinn 
nicht nur verstärkt, illustriert und präsentiert, sondern etwas, das ihn 
transformiert. Auch im Fall gelungener literarischer »Verkörperung« 
von sprachlich vorformulierbarem Sinn passiert mehr als eine Verstär-
kung dieses Sinns durch einen illustrierenden Einsatz von Sprachele-
menten. Vielmehr arbeitet die Autorin mit (sinnlich wahrnehmbaren) 
Elementen des Klangs von Sprache, die sprachlich Beschriebenes nicht 
nur verstärken, sondern seinen Sinn verändern. Gefühle, Stimmungen 
und Querverweise, die nicht implizit im Dargestellten gegeben sind, 
werden erzeugt, dessen Sinnhaftigkeit wird infolgedessen moduliert, 
verschoben oder in Frage gestellt, so dass sie über die bloße Mitteilung 
des Sachverhalts hinausgeht. Die kaskadenartigen Sätze, in denen ein 
Schock sich beim Sprechen oder im nichtliterarischen Schreiben verkör-
pert, sind im Gegensatz dazu eine bloße Verstärkung des Geschehens. 
Es fehlt eine Mehrbödigkeit bzw. auch Mehrdimensionalität im Sinne 
einer »Musikalität«, die z.B. literarischer Sprache eigen ist und in der 
der unmittelbare Sinn ebenfalls Verwandlungen und Verfremdungen 
unterzogen wird. Diese Unterscheidung markiert z.B. den Unterschied 
zwischen einem Interview mit einer Schriftstellerin über ihr Buch und 
ihrem Buch selbst. In der künstlerischen Verkörperung von Sinn zeigt 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

133

sich also jeweils ein Sinnüberschuss, der es unmöglich macht, den Vor-
gang des Ausarbeitens und der Umsetzung als bloße Illustration eines 
sprachlich formulierbaren Sinns aufzufassen.  

Dieses Ergebnis kann als Basis dienen für die Beschreibung des 
zweiten Punktes: der Verkörperung intendierten Sinns mit »richtigen 
Materialien« auf »richtige Art und Weise«. Zunächst zur ersten Bezeich-
nung: zum »richtigen Material«. Zwei Fälle sind hier vorstellbar: Erstens 
ist es möglich, dass eine Ausgangsfrage als sprachliche Formulierung 
entwickelt wurde, bevor die Künstlerin die Frage nach ihrer materialen 
Umsetzung überhaupt gestellt hat. Zweitens kann es auch sein, dass die 
Künstlerin bereits das Material, in dem sie arbeiten wird, kennt – etwa 
wenn sie eine Malerin ist, die nicht in Erwägung zieht, mit anderen Me-
thoden und anderem Material zu arbeiten.135 Im ersten Fall, in dem der 
Künstlerin das Material der Umsetzung noch nicht bekannt ist, liegt es 
auf der Hand, dass es der erste (auch wieder korrigierbare) Schritt ist, 
nach Material zu suchen, in dem sich der intendierte Sinn am besten 
ausarbeiten lässt.  
 Im zweiten Fall scheint es zunächst nicht so, als ob die Künstlerin 
die Wahl des Mediums und der zu verwendenden Materialien direkt aus 
der Fragestellung ableiten würde. Wie gesagt, bleibt z.B. eine Malerin 
beim Material Farbe und auch bei der Methode des Malens – auch wenn 
es für sie eine neue thematische Wendung in ihrer Arbeit gibt. Trotzdem 
existieren auch dort verschiedene Strategien. So muss z.B. die Art des 
Untergrunds, die Grundierung, der Charakter der zu verwendenden Far-
ben (Öl oder Acryl), der brachiale oder vorsichtige Anfang, die Größe 
des Bildes usw. entschieden werden. Der Spielraum, in dem diese Ent-
scheidungen getroffen werden können, ist begrenzt, trotzdem gibt es un-
endlich viele Möglichkeiten der Entscheidung. Eine Wahl der »richtigen 
Materialien« findet also auch dann statt, wenn Künstler sich darauf spe-
zialisiert haben, in bestimmten Medien zu arbeiten: auch wenn das für 
Außenstehende nicht so ersichtlich ist wie im ersten Fall, in dem 
Künstler sich je nach Themenwahl für jeweils andere Materialien und 
Vorgehensweisen entscheiden. In allen Fällen werden Material-Ent-
scheidungen von den Künstlern getroffen. Die Suche nach den passen-
den Materialien ist vom intendierten Sinn her bestimmt und wird sowohl 
experimentell als auch gegebenenfalls gedanklich von den Künstlern vo-
rangetrieben. Eigenschaften des Materials und Zwischenergebnisse sei-
ner Bearbeitung transformieren das, was ans Material herangetragen 

135  Dass das Material, in dem gearbeitet wird, auch die Sprache selbst sein 
kann, wurde schon erwähnt. Auch dann ist zwischen einer explikativen 
sprachlichen Darstellung eines intendierten Sinns und der künstlerischen 
Arbeit am sprachlichen Material zu unterscheiden. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

134

wurde. Entsteht aus intendiertem Thema und dem Material im transfor-
matorischen Prozess etwas Neues, bei dem die Künstlerin den Eindruck 
der Gelungenheit gewinnt, nämlich dann, wenn sie zur Überzeugung 
gelangt, »daß es stimmt«, so kann man davon sprechen, dass das Werk 
»auf die richtige Art und Weise« ausgearbeitet ist.136 Dieser Begriff von 
»Stimmigkeit« kann nicht nur das Verhältnis einzelner Teile des Kunst-
werks zueinander bezeichnen, sondern betrifft auch den Bezug des 
Kunstwerks zur wahrgenommenen Realität. Nicht nur die Abgrenzung 
einer Form von einer anderen Form innerhalb des Werks, wie es z.B. 
Luhmanns differenztheoretischer Formbegriff nahelegt,137 muss »stim-
men«, sondern als »richtig« muss der Künstlerin auch das Verhältnis er-
scheinen, das das Kunstwerk zur außerkünstlerischen Realität aufbaut. 
Sozusagen in Übereinstimmung mit Heiner Müllers Rede von  
einer »anderen Wirklichkeit«138 schreibt Luhmann:  

»Das Kunstwerk etabliert demnach eine eigene Realität, die sich von der ge-
wohnten Realität unterscheidet. Es konstituiert, bei aller Wahrnehmbarkeit 
und bei aller damit unleugbaren Eigenrealität, zugleich eine dem Sinne nach 
imaginäre oder fiktionale Realität. Die Welt wird […] in eine reale und eine 
imaginäre Realität gespalten.«139

Diese »Realitätsverdopplung, von der aus die Welt, wie sie vorgefunden 
wird, als Realität bezeichnet werden kann«, basiert nach Luhmann auf 
»Ordnungsmöglichkeiten«, die Kunstwerke als »formfest fixierte« 
Dinge anbieten.140 »Wir halten fest, daß es auf die Erzeugung einer 
Differenz zweier Realitäten ankommt, oder anders gesagt: auf die Aus-
stattung der Welt mit einer Möglichkeit, sich selbst zu beobachten.«141

Wie diese »Realitätsverdopplung« in der künstlerischen Arbeit zustande 
kommt, würde ich allerdings anders erläutern als Luhmann. Eine Fixie-
rung auf Ordnungsprinzipien der Form findet sich in jeder künstleri-
schen Gattung, auch in der Literatur. Jedoch ist Literatur gerade die Art 
von Kunst, aus der sich sprachlicher Sinn am wenigsten heraushalten 
lässt. Nicht nur aus »formalen Mitteln« und einem »Sinn für Passendes« 
ergibt sich der Nachweis von »Ordnungszwängen im Bereich des nur 

136  W. Rihm: Offene Enden, S. 44. 
137  Niklas Luhmann: Die Kunst der Gesellschaft, Frankfurt/Main 1995,  

S. 49. 
138  Siehe Kapitel II.3.3: Die Vergegenwärtigung von Realität im Kunst-

werk.
139  Luhmann: Kunst der Gesellschaft, S. 229. 
140  Ebd., S. 229f. 
141  Ebd., S. 235. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

135

Möglichen«,142 sondern auch aus der Beschäftigung der Produzenten mit 
sprachlich artikuliertem oder artikulierbarem Sinn, aus ihrem Weltbezug 
und aus der Konfrontation desselben mit der Eigenlogik des Materials. 
Die »richtige Art und Weise«, in der intendierter Sinn in einem Kunst-
werk präsent wird, ist nicht allein aus dem formalen Experiment »For-
menkomplexität« entstanden. Anders gesprochen: Nicht nur aus der Be-
schäftigung mit formalästhetischen Fragen der Mittel und Methoden 
(Luhmann nennt dies »implizites Wissen«) und mit Fragen des Zueinan-
derpassens einzelner Formen des Kunstwerks entsteht die »formfest  
fixierte Differenz« zur Realität der Welt. Diese Differenz ist auch für ei-
nige Kunstwerke aus dem 20. Jahrhundert, die sich in ihrer Form nicht 
von den gewöhnlichen Dingen unterscheiden, nicht mehr gegeben, wie 
Luhmann selbst einräumt.143 Die Formkomplexität des Kunstwerks wird 
erst zur Rezeptionsherausforderung, wenn ihre Konfrontation mit außer-
künstlerischer Realität nicht allein auf formalen Vergleichen, sondern 
auf der Synthese von Formalem und Sinnhaftem im Produktionsprozess 
und im Kunstwerk beruht. Die Charakterisierung des autopoietischen 
Systems der Kunst als eines, in dem kontingente Wahrnehmungen ver-
arbeitet werden und diese Verarbeitungen des Zufalls wiederum andere 
kontingente Wahrnehmungen erzeugen, die sich sprachlicher Sinnge-
bung entziehen, liefert für Luhmann das Abgrenzungsmerkmal vom 
zweckdienlichen Wahrnehmungsgebrauch anderer Systeme. Kontingenz 
im luhmannschen Sinne, die durch die Eigenlogik des Materials erzeugt 
wird, muss der Vollständigkeit halber – das ist die These – um ihren 
Gegenpart ergänzt werden, um die künstlerische Absicht zur Sinnerzeu-
gung. Aus der Verschränkung beider Tatsachen ergibt sich die Evidenz-
absicht der Produzenten. Kontingenz ist aus der Künstlerperspektive 
nicht zu vermeiden, ja Zufälliges wird als künstlerisches Mittel provo-
kativ gesucht und in der Produktion »eingesetzt«. Die Entstehung der 
Form des ganzen Werks ist dann aber nicht kontingent, so wie Luhmann 
es nahelegt, so dass »[d]er Künstler […] nur sehen [kann], was er ge-
wollt hat, wenn er sieht, was er gemacht hat.«144 Vielmehr taucht ein 
Wollen, dass sich auf die Erzeugung von Weltinterpretation richtet, 
nicht erst nach formalästhetischen Überlegungen und Handlungen auf, 
sondern es kommt viel eher im Produktionsprozess mit ins Spiel, wie 
uns die Ausführungen der in den zurückliegenden Kapiteln zitierten 
Künstler zeigen.  

Die Äquivalenz von Kunst- und Sprachsystem beruht nicht auf einer 
Äquivalenz der Formen der Kunstwerke und der Struktur der Sprache 

142  Ebd., S. 238. 
143  Ebd., S. 233. 
144  Ebd., S. 44. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

136

als zweier miteinander vergleichbarer Ordnungssysteme. Sinnstruktur ist 
als eine sprachliche Vorerschlossenheit der Welt gründend im System 
der Kunst enthalten, auch wenn Kunst sich von nichtliterarischer 
sprachlicher Kommunikation unterscheidet. Auf die Differenz zwischen 
sprachlicher Kommunikation und der Kommunikation im System der 
Kunst werde ich im 6. Kapitel des II. Teils zurückkommen. Überzeugen 
müssen eben nicht nur die künstlerischen Mittel, sondern auch die  
Gegenstände.145 Denn die Ausarbeitung des Gewollten »auf die richtige 
Art und Weise« richtet sich auf eine mögliche Evidenz des Gegenstan-
des und nicht (nur) auf die Virtuosität der künstlerischen Mittel. 
 Im dritten Punkt wird die Tatsache, dass das Kunstwerk von einer 
Künstlerin hergestellt ist, als Anlass dafür ausgegeben, dass Rezipienten 
sich mit dem Werk in der Weise der Kunstrezeption und nicht in einer 
anderen Art beschäftigen. Eine Rezipientin braucht die Information, dass 
es sich im gegebenen Fall um ein Kunstwerk handelt; sonst würde sie es 
nicht als solches rezipieren. Dies lässt sich am negativen Beispiel erläu-
tern: Im »Theater der Unterdrückten«, einer Theaterform, die von dem 
Brasilianer Ernesto Boal entwickelt wurde, bekommen die Zuschauer 
des jeweiligen Theaterstücks Gelegenheit, mit auf die Bühne zu gehen 
und aktiv in gespielte Unterdrückungssituationen einzugreifen. Das soll 
sowohl die Schauspieler als auch die Zuschauer befähigen, Wege zu fin-
den, solchen Situationen, wie sie auf der Bühne vorgespielt werden, im 
Leben anders zu begegnen. Diese Form des Theaterspielens funktioniert 
so lange, wie das Theater, das manchmal auch auf öffentlichen Plätzen 
aufgeführt wird, als Theater angekündigt wird und also auch für die Re-
zipienten als Kunst erkennbar bleibt. Es gibt jedoch auch eine Variante 
der boalschen Konzeption, in der die Schauspieler unerkannt in Situatio-
nen in der Öffentlichkeit agieren und den teilnehmenden Beobachtern 
unklar ist, dass sie sich in einer gespielten Situation befinden. In dem 
Moment der Unwissenheit der Rezipienten über den Kunstcharakter der 
ablaufenden Handlung verliert die Darstellung in ihren Augen den Sta-
tus des Theaters. Die Information, dass Theater gespielt wird, fehlt, und 
somit geht das Spiel der Schauspieler über in die Alltagsrealität und ist
somit auch Teil dieser Realität. Das ist ein Beispiel dafür, dass Kunst-
werke anders als reale Situationen wahrgenommen werden. Ein Kunst-
werk wird von Rezipienten zum einen wahrgenommen, zum anderen 
wird diese Wahrnehmung zugleich auf ihre Sinnhaftigkeit befragt. Diese 
Sinn-Befragung findet gegenüber Alltagssituationen normalerweise 
nicht statt: Solche Situationen treten ein, ohne dass mit ihnen etwas 
»gemeint« sein könnte. Für eine mögliche Befragung solcher Situatio-

145  Vgl. ebd., S. 237. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

137

nen und Gegenstände unter Sinngesichtspunkten fehlt also die Erwar-
tung, dass diese mit einem Anspruch auf Evidenz, d.h. ihrerseits als in-
terpretierende Handlung geschaffen worden seien. Für die Rezeption 
von Kunstwerken ist umgekehrt gerade die Tatsache von Bedeutung, 
dass sie von Künstlern hergestellt wurden. Das gilt zunächst einmal für 
alle Kunstwerke – für die gelungenen und für die nicht gelungenen.  
 Künstler berücksichtigen Rezipientenwahrnehmung, wenn sie sich 
im Herstellungsprozess immer wieder in die Rezipientenperspektive zu 
versetzen suchen: Das heißt, dass es Künstlern nicht um eine introver-
tierte künstlerische »Privatsprache« gehen kann, sondern dass es ihnen 
um Vermittlung und Veränderung durch das Kunstwerk gehen muss. 
Denn Künstler streben es an, die eventuellen Reaktionen der Rezipienten 
in den Produktionsprozess mit einzubeziehen. Das bedeutet nicht, dass 
sie die Reaktionen der Rezipienten genau vorherbestimmen können oder 
dass Rezipienten in einer vorherbestimmbaren oder gar gewünschten 
Weise reagieren müssen. Es heißt lediglich, dass von den Künstlern eine 
Eingrenzung der Möglichkeiten, wie ein Kunstwerk rezipiert werden 
kann, vorgegeben wird als ein randunscharfes Feld von Möglichkeiten. 
Durch das Sosein der Arbeit wird eine absolute Beliebigkeit der Rezep-
tion ausgeschlossen. Das Kunstwerk bietet Rezipienten die Möglichkeit, 
auf viele Weisen (aber nicht beliebig) daran anzuschließen. In einem 
weiten Sinn lässt sich hier von Wiederholbarkeit sprechen. Denn der 
Rezeptionsvorgang besteht aus zwei Momenten: aus dem, was das 
Kunstwerk kraft seines »So-gemacht-Seins« evoziert, und aus dem per-
sönlichen Erfahrungshorizont der einzelnen Rezipienten, innerhalb des-
sen die vom Kunstwerk vorgegebene, im weiten Sinn wiederholbare  
Reaktion wirksam wird und der im selben Zuge den Interpretationsspiel-
raum des Kunstwerks modifiziert. Die Bemühungen der Produzenten um 
die Evidenz des Kunstwerks können sich nur auf das erste Moment, sein 
So-gemacht-Sein beziehen. Auf den persönlichen Erfahrungshorizont 
der Rezipienten können Künstler keinen unmittelbaren Einfluss nehmen. 
Andererseits ermöglichen gelungene Kunstwerke besonders viele und 
besonders interessante Projektionen; je gelungener ein Kunstwerk ist, 
desto mehr Anschlussmöglichkeiten bietet es seinen Rezipienten. Es 
muss daher eine Ambivalenz (wie Tarkowskij es nennt), eine Mehr-
schichtigkeit im guten Kunstwerk sein, die Projektionen erlaubt. Das 
würde bedeuten, dass die Künstler einen indirekten Einfluss auf die Pro-
jizierbarkeit von rezipientischer Erfahrung haben, wenn sie auch nicht 
auf die konkreten Projektionen einwirken können. Die Materialität des 
Kunstwerks, die Projektionsflächen bietet, übt einen so starken Einfluss 
auf die Rezeption aus, dass man in einem eingeschränkten Sinn davon 
sprechen kann, dass die Wahrnehmung der Rezipienten durch das 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

138

Kunstwerk »gesteuert« wird. Hier geht es um eine Wiederholbarkeit im 
Sinne einer ständigen Variation. Rezipientische Erfahrung wird einer-
seits durch das Werk aufgerufen, andererseits wird sie von ihm gestört. 
Diesem Prozess von Aktivierung und Störung, in dem Wahrnehmung 
zugleich auch die »Antwort« auf Wahrgenommenes im Sinne seiner  
Ergänzung, Vervollkommnung und Fortführung bedeutet, gilt das Inter-
esse der Künstler. Im Idealfall (aus Produzentensicht) verändert das 
Kunstwerk das Weltverhältnis der Rezipienten. Diese Veränderung kann 
ganz unterschiedliche Bereiche des Weltverhältnisses der Rezipienten 
betreffen, sie kann sich allein auf einen Ausschnitt sinnlicher Weltwahr-
nehmung beziehen, sie kann aber auch z.B. auf der Ebene politischer 
Realität oder kunstgeschichtlichen Wissens oder in anderen Bereichen 
des Lebens vollzogen werden. Aber auch in diesem Fall wäre die ästhe-
tische Erfahrung des Kunstwerks kein Äquivalent begrifflicher Argu-
mentation. Dass sich aus der ästhetischen Erfahrung Konsequenzen für 
die begriffliche Beschreibung der Welt ergeben, ist vielmehr nur eine  
ihrer möglichen Wirkungen.  
 Auf den Gebieten der Literatur und des Theaters scheint es nahezu-
liegen, dass es Produzenten um die Darstellung eines Weltverhältnisses 
geht. Hingegen könnte es so scheinen, als ob Malerei, insbesondere  
abstrakte, den Produzenten eher eine Selbstgenügsamkeit und ein Bezo-
gensein aufs Material, nicht auf die Welt, abverlange. Deshalb gehe ich 
im Folgenden kurz auf den Evidenzanspruch zweier Maler ein. Ein an-
derer Einwand könnte sein, dass bestimmte Künstler in ihrer Arbeit mit 
Unsinn und Ironie umgehen und deswegen nur Brechung und Störung 
und eventuell Zerstörung, nicht aber Ansprüche affirmativer Art ans 
Kunstwerk haben. Dass auch diese Arbeitsweise eine ist, die sich auf die 
Erzeugung eines evidenten Kunstwerks richtet, soll ebenfalls anhand  
eines Beispiels erläutert werden.  

Zunächst komme ich zu der These, dass es auch im Medium der 
Malerei um die Darstellung eines Weltverhältnisses, repräsentiert in ei-
nem evidenten Werk, geht: »Ich schulde Ihnen die Wahrheit in der Ma-
lerei, und ich werde Sie Ihnen sagen.« Dieser Satz von Cézanne, aus 
dem Derrida den Titel seines gleichnamigen Buches »Die Wahrheit in

der Malerei« [Hervorhebung von mir, J.S.] ableitet, lässt sich verschie-
den interpretieren.146 Will Cézanne Wahrheit künstlerisch darstellen? 
Dagegen spricht das Wort »sagen«, das wohl sonst durch das Wort »zei-
gen« ersetzt worden wäre. Was meint Cézanne also mit dem Ausdruck 
»Wahrheit in der Malerei«? Vergegenwärtigt man sich den Kontext des 

146  Jacques Derrida: La vérité en peinture, Paris 1978, dtsch.: Die Wahrheit 
in der Malerei, Wien 1992. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

139

Briefes an Émile Bernard, in dem der Satz geäußert worden ist, in einer 
anderen Übersetzung, konkretisiert er sich ein wenig.  

»Ich habe mich durchaus erinnert, daß sie in Tonnerre waren, aber der ganze 
Umstand, mich wieder zu Hause einzurichten, macht es mir zur Pflicht, daß 
ich mich uneingeschränkt der Verfügungsgewalt meiner Familie überantworte. 
[…] Ich schulde Ihnen die Wahrheit über [Hervorhebung von mir, J.S.] die 
Malerei, und ich werde sie Ihnen sagen.«147

Es gab also einen Austausch über die Malerei zwischen den beiden Ma-
lern, in dem Bernard offensichtlich die Rolle des Schülers spielte. Da-
durch wird klar, dass Cézanne mit dem Wort »Wahrheit« das meint, was 
er Bernard erklären wird, und keine künstlerische Darstellung der Wahr-
heit. Die spezifische cézannesche Wahrheitsunterstellung bezieht sich 
auf seine Idee von der Funktion der Malerei und der Funktion des Ma-
lers, der als ein Organ des Sehens bemüht sein sollte, das Sichtbare im-
mer genauer darzustellen. Je sensibler es der Maler schafft, die »Werk-
zeuge« Auge, Palette, Pinsel etc. zum Einsatz zu bringen, desto mehr 
nähert er sich der Idee der Transformation des Gesehenen in ein spezifi-
sches Farb- und Formensystem. Das von Cézanne entwickelte Pro-
gramm der Modulation der Farben, in dem die wahrgenommenen Farb-
töne so weit wie möglich auseinanderdividiert und per Pinselstrich mit-
einander in ein neues Verhältnis gesetzt werden, hat nichts mit einer ein-
fachen Abbildung der Wirklichkeit im Sinne der Abbildung ihrer Kom-
plexität zu tun. (Psychologische Aspekte bleiben z.B. unbeachtet, wie 
man an den cézanneschen Portraits sehen kann. Es gibt, aus einer psy-
chologischen Sicht, keinen Unterschied zwischen Cézannes Darstellung 
seiner Frau und derjenigen des Berges, den er immer wieder malte.) 
Trotzdem ist es Cézannes erklärtes Ziel, zu einem umfassenderen »Ver-
ständnis« zu gelangen.148 Es handelt sich um eine geistige Struktur, die 
Cézanne in seiner Malerei aufzuzeigen versucht; um die »Einsicht, daß 
das Individuelle und Einmalige die einzig mögliche Form darstellt, in 
der das Überpersönliche und Allgemeine erscheint und in der es sich 
darstellen läßt. […] Gegenstände werden zu formalen und farbigen Ele-
menten einer bildnerischen Ordnung, in der die Gesetzmäßigkeit allen 

147  Paul Cézanne: Ein Traum von Kunst, Berlin 1984; S. 164. »Je vous dois 
la vérité en peinture, et je vous la dirai.« Das französische »en« lässt so-
wohl die Übersetzung »in« als auch »über« zu. Ich beziehe mich auf: J. 
Derrida: La vérité en peinture, S. 6. 

148  Dem Wort Verständnis gebe ich eine sprachliche Konnotation. Es geht 
um ein Verstehen seiner selbst und der Welt. Die Mittel, um zu ihm zu 
gelangen, können aber auch Mittel der Wahrnehmung sein. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

140

Seins zutage tritt.«149 Der nächste Auszug (ebenfalls aus einem Brief an 
Bernard) spricht von diesem »Verständnis« und markiert so die spezielle 
Verknüpfung der Wahrheitsunterstellung mit dem Finden der richtigen 
Methoden ihrer Realisation. 

»Der Louvre ist das Buch, in dem wir lesen lernen. Wir dürfen uns freilich 
nicht damit zufrieden geben, die schönen Formeln unserer erlauchten Vorgän-
ger beizubehalten. Machen wir uns doch frei davon und studieren wir die 
schöne Natur, versuchen wir ihren Geist herauszuheben, suchen wir uns doch 
so auszudrücken, wie es unserm persönlichen Temperament entspricht. Im  
übrigen, auch die Zeit und das Nachdenken verändern so nach und nach unser 
Sehen, und am Ende finden wir zum Verständnis.«150

Hier geht es Cézanne um die Richtigkeit der Mittel und Methoden. Das 
Naturstudium wird vor dem Studium und Kopieren der alten Meister im 
Louvre ausgezeichnet. Dass das Studium von Cézannes Vorgängern im 
Louvre nicht in jedem Fall hilfreich sein kann, leuchtet unmittelbar ein, 
wenn man sich klarmacht, dass diese ganz andere Konzeptionen künstle-
rischen Arbeitens verfolgten. Sie schufen nach dem Modell und Vorbild 
des Künstlergenies ihre ganz eigenen Welten. Auf diesen genialen Ge-
stus verzichtet Cézanne. Er schafft nicht mehr eine Welt aus sich heraus, 
sondern interpretiert Vorhandenes neu.151 So sehr auch das Sehen als 
optische Wahrnehmung der Dreh- und Angelpunkt der cézanneschen 
Methode ist, so handelt es sich doch bei der Idee der cézanneschen 
Farbmodulation um ein geistiges Konzept. Es ist eine Sichtweise der 
Welt in dem Sinne einer bestimmten Haltung, die erstens der Künstler 
und zweitens das Kunstwerk der Welt gegenüber einnehmen. Deswegen 
kann Cézanne am Ende vom »Verständnis« sprechen.  

Auch dem Maler Paul Klee, der für sein abstraktes Spiel mit Farben, 
Formen, Flächen und mit den dadurch entstehenden Bildräumen bekannt 

149  Sandro Bocola: Die Kunst der Moderne. Zur Struktur und Dynamik ihrer 
Entwicklung, München, New York 1997, S. 138ff. »Formal« verstehe 
ich als eine Bezeichnung, die die Art und Weise des Gemachtseins der 
Elemente umschreibt und zunächst (theoretisch) absieht von inhaltlichen 
Gesichtspunkten. Farbe ist auch ein formales Element. Insofern ist das 
»und« in dem Ausdruck »formale und farbige Elemente« nicht ganz pas-
send. Vermutlich denkt Bocola z.B. an die Form in einem konkreten, 
z.B. geometrischen Sinn im Unterschied zu Farbe. 

150  P. Cézanne: Ein Traum von Kunst, S. 162. 
151  Vgl. Dieter Daniels: Duchamp und die anderen. Der Modellfall einer 

künstlerischen Wirkungsgeschichte in der Moderne, Köln 1992, S. 213: 
»Der Künstler wechselt die Seite, er wird vom Schöpfer zum Betrachter, 
der – anstatt etwas Neues zu schaffen – eine neue Sichtweise für schon 
Vorhandenes findet.« 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

141

ist, ging es um ein Verständnis im Sinn einer Weltinterpretation und um 
die materielle Evidenz dieses Weltverständnisses. Im Gegensatz zu Cé-
zanne, dessen Idee die Transformation des Sichtbaren war, ging es Klee 
eher darum, zum »Urgrund« allen Seins vorzudringen. In archaischen 
Symbolisierungen versucht er, dem näherzukommen, was dem mensch-
lichen Leben zugrunde liegt. »Vom Vorbildlichen zum Urbildlichen! 
Anmaßend wird der Künstler sein, der dabei bald irgendwo stecken-
bleibt. Berufen aber sind die Künstler, die heute bis in einige Nähe jenes 
geheimen Grundes dringen, wo das Urgesetz die Entwicklungen 
speist.«152 Eine Totalität der künstlerischen Idee liegt hier besonders auf 
der Hand. Die Leidenschaft des Künstlers bezieht sich natürlich nicht 
allein auf die Idee, das Verstehenwollen, das Erforschen, sondern auch 
auf die Qualität ihrer künstlerischen Ausarbeitung. (»Anmaßend wird 
der Künstler sein, der dabei bald irgendwo steckenbleibt.«) Der künstle-
rischen Produktion steht als Vorbild die »große Natur« Pate, der man 
sich in einer nachahmenden Bewegung nähern soll.  

»Also befaßt sich denn der Künstler mit Mikroskopie? Historie? Paläontolgie? 
Nur vergleichsweise, nur im Sinne einer wissenschaftlichen Kontrollierbarkeit 
auf Naturtreue! 
Nur im Sinne der Freiheit. 
Im Sinne einer Freiheit, die nicht zu bestimmten Entwicklungsphasen führt, 
welche in der Natur einmal genauso waren oder sein werden oder die auf an-
dern Sternen (dereinst vielleicht einmal nachweisbar) genauso sein könnten, 
sondern im Sinne einer Freiheit, die lediglich ihr Recht fordert, ebenso be-
weglich zu sein, wie die große Natur beweglich ist.« 153

Die von Klee hier angedeutete Methode der künstlerischen Auseinander-
setzung mit naturwissenschaftlichen Arbeitsweisen erlaubt es den 
Künstlern, »freier«, also ungeregelter mit den naturwissenschaftlichen 
Methoden und mit naturwissenschaftlichem Bildmaterial umzugehen als 
die Naturwissenschaftler, und hat daher den Status einer Handlungsan-
weisung, ähnlich wie Cézannes Empfehlung, eher Naturstudien zu 
betreiben als die alten Meister zu kopieren. Es lässt sich bereits hier von 
fundamentalen Unterschieden zwischen der cézanneschen und der klee-
schen Methode sprechen. Diese Unterschiede verweisen auf eine Indivi-
dualität der jeweiligen künstlerischen Sichtweise, die hier nicht bestrit-
ten werden soll. Systematisch geht es aber darum, dass in allen Fällen 
Fragen des Weltverhältnisses mit künstlerischen Arbeitsstrategien ver-
knüpft werden.  

152  Paul Klee: Kunstlehre, Leipzig 1987, S. 83. 
153  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

142

Wie verhält es sich nun mit dem Evidenzanspruch, wenn Künstler 
mit den Methoden seiner Brechung, mit Ironie oder mit Unsinn arbei-
ten? Auch in diesen Fällen kann der künstlerische Evidenzanspruch 
weiterhin geltend gemacht werden. Dazu eine Äußerung des Konzept-
künstlers Ilya Kabakow über Absurdität als künstlerisches Mittel: 

»Das Absurde unterscheidet sich äußerlich in nichts von der Dummheit; man 
braucht nur an Beckett oder Charms zu denken. Doch absurde Texte zeigen, 
daß sie keinerlei echten Inhalt haben – und das verleiht ihnen einen enormen 
Inhalt. Eine von einem Dummkopf geäußerte Dummheit im Beisein eines klu-
gen Menschen aber erweist sich als äußerst sinnreich. So kann man davon 
ausgehen, daß die ›Kultur‹ ein solches Bündnis von ›Eingeweihten‹ oder ›Ver-
stehenden‹ ist, die allerdings weit davon entfernt sind, ihr Wissen preis-
zugeben.«154

Kabakow interpretiert das stilistische Mittel der Absurdität als eines, das 
in der Lage ist, für etwas anderes zu stehen, d.h. etwas vorzuführen. 
Dass das Fehlen eines Inhalts von Kabakow als ein »enormer Inhalt« 
bezeichnet wird, deutet darauf hin, dass er der Absurdität letztlich wie-
der Sinn zuspricht. Die getätigte Aussage ist in dem Sinne evident, dass 
sie auf Grunderlebnisse des menschlichen Daseins verweist. Dass die 
Darstellung von Absurdität von Kabakow als eine Form der Sinnerzeu-
gung interpretiert wird, zeigt auch seine Beschreibung des Rezipienten-
verhaltens gegenüber absurden Äußerungen. Würde die Unterstellung 
von Sinn völlig fehlen, käme es nicht zum »Bündnis von Eingeweih-
ten«. Verstehbarkeit kommt sozusagen durch die Hintertür wieder ins 
Spiel. Indem nämlich der absurden Äußerung Wahrheit in einem exis-
tentiellen Sinne unterstellt wird, muss sie »verstehbar« sein. Diese »Ver-
stehbarkeit« wird nach Kabakow von den Interpreten hergestellt und 
unterscheidet sich dann nicht mehr von der Verstehbarkeit anderer Äu-
ßerungen.

Kabakow sagt hier nichts zu einer eventuellen Differenz zwischen 
absurden Äußerungen und absurden Kunstwerken, denn beide können 
von den sogenannten »Eingeweihten« richtig verstanden werden. Der 
Unterschied zwischen einer absurden Äußerung und einem Kunstwerk, 
das aus absurden Äußerungen besteht, liegt darin, dass im Kunstwerk 
eine Materialbearbeitung stattfand, eine materielle Umsetzung des Dar-
gestellten im Sinne seiner Transformation vollzogen ist, zusammenge-
fasst: dass es hergestellt wurde. Die Information über das Hergestelltsein 
des Kunstwerks ändert das Verhalten der Rezipienten. Die absurde  

154  Ilya Kabakow/Boris Groys: Die Kunst des Fliehens, München, Wien 
1991, S. 30. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

143

Äußerung eines Dummkopfs hingegen, die dieser nicht einmal bewusst 
gemacht haben muss, ist in keinem Material, auch nicht im Material der 
Sprache, hergestellt. Sie ist vielmehr passiert. Selbst wenn sie sich wie 
eine künstlerische Äußerung anhört, ist das nur Zufall und keine künstle-
rische Absicht. Wissen die Rezipienten aber, dass die Absurdität von  
einer Künstlerin stammt, suchen sie den von Kabakow beschriebenen 
»enormen Inhalt«, sie testen also ihrerseits den Evidenzanspruch des 
Künstlers am Kunstwerk. Es ist wichtig, dass die Rezipienten ein Refle-
xionsvermögen mitbringen, um die Absurdität in den Kunstwerken zu 
erkennen und zu deuten. Auf diesen Horizont der Rezipienten hoffen 
Künstler, die mit absurden Elementen arbeiten. Im Produktionsprozess 
projizieren sie selbst »enorme Inhalte« in die Absurdität hinein, wenn 
sie zu ihrem Kunstwerk Rezipientenperspektiven einnehmen, um dessen 
Wirkung zu prüfen. 

Unsere These, dass jede Kunstproduktion mit einem Evidenzan-
spruch verbunden ist, wirft die Frage auf, wie und durch wen die Einlö-
sung dieses Anspruchs beurteilt werden kann. Gerade wenn der  
Anspruch, Evidentes zu schaffen, jede Kunstproduktion begleitet, ist es 
schwer vorzustellen, dass die Produzenten bei der Bewertung der eige-
nen Arbeit von ihrem Anspruch hinreichend abstrahieren können, um 
seine Einlösung zu beurteilen. Da sie selbst in den Produktionsprozess 
involviert sind, fehlt ihnen die Distanz. Ein Effekt dieser Distanzlosig-
keit ist, dass die Bewertung der eigenen Arbeiten oftmals weit entfernt 
ist von der Einschätzung durch »andere Rezipienten«. Das gilt oft auch 
für die Bewertung einzelner Kunstwerke innerhalb eines Gesamtwerks. 

Es wurde bereits ausführlich dargelegt, dass der anfänglich inten-
dierte Sinn nur in transformierter Form in das Kunstwerk eingeht und 
dass dieser Sinn in der Konfrontation mit dem Material eine Umarbei-
tung erfährt, die unter dem Kriterium der Gelungenheit evaluativ thema-
tisiert werden kann. Der Anspruch, diese Transformation im Sinne einer 
angemessenen und »gekonnten« Bearbeitung zu vollziehen, ist Teil des 
Anspruchs der Künstler, im Kunstwerk etwas zur Evidenz zu bringen. 
Infolgedessen kann die Einlösung dieses Anspruchs auch nur auf die 
Weise bewertet werden, dass intendierte Thematik und materiale Quali-
täten der Bearbeitung konkret aufeinander bezogen werden. Die bloße 
Gegebenheit des Evidenzanspruchs kann allein noch kein Maßstab für 
die Gelungenheit des Kunstwerks sein, gerade weil sie für alle Kunst gilt 
– und weil es viele Arbeiten gibt, in denen der künstlerische Anspruch 
offensichtlich nicht eingelöst werden konnte. 
 Auch wenn es Kunstwerke gibt, bei denen laut Künstlerauskunft der 
Prozess des Entstehens wichtiger ist als das, was als Produkt übrigbleibt 
(wenn der Prozess zum Beispiel ein interaktiver gewesen ist), oder auch 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

144

wenn gar kein Produkt übrigbleibt, muss das dokumentiert werden, d.h.
die Künstlerin ist in einer Bringschuld gegenüber den Rezipienten. Sie 
muss den Prozess in irgendeiner Weise glaubhaft machen können. Auch 
in diesem Fall lässt sich die Art und Weise der Umsetzung qualitativ 
bewerten.

An dieser Stelle möchte ich auf den Anspruch des »Vaters der Kon-
zeptkunst« Joseph Kosuth eingehen, der behauptet hat, Kunst und Idee, 
letztendlich sogar Kunst und analytisches Denken in seinen Arbeiten 
gleichgesetzt zu haben und der damit indirekt auf das Ende der Ge-
schichte künstlerischer Transformation von Ideen in wahrnehmbare En-
titäten verweisen wollte. 

»So I referred to the physical material of the blow-up as the works ›form of 
presentation‹, and referring to the art entity as a proposition – a term I bor-
rowed from linguistic philosophy. At about the same time I began thinking of 
art propositions while considering the […] analogy between language and art. 
So that in my mind I began to equate linguistic propositions with artistic 
propositions.«155

Als Joseph Kosuth Anfang der 70er Jahre die Gleichsetzung von analyti-
schem Denken und Konzeptkunst verkündete, stand er am Anfang seiner 
Karriere in Kunstinstitutionen, in denen Kunstwerke und andere  
Leistungen nicht nach analytischen Kriterien beurteilt wurden und wer-
den. Kosuths Karriere im Kunstbetrieb beruht eher auf spekulativen Zu-
schreibungen und Veränderungen der Wahrnehmungsgewohnheiten der 
Betrachter als auf Anerkennung seines analytischen Scharfsinns. Kosuth 
hat zwar für seine Schriftinstallationen lediglich dekontextualisierte  
Zitate gängiger theoretischer Autoren (etwa Benjamin und Derrida) 
verwendet. Die aufwendige grafische Gestaltung (etwa in weißer Schrift 
auf schwarzem Grund, wofür z.B. der gesamte Innenraum des Stuttgar-
ter Kunstvereins geschwärzt werden musste) belegt aber ebenso wie das 
Unverständnis des Kunstpublikums für den Inhalt der Zitate, dass eine 
Sinnverschiebung vollzogen worden ist, die nicht in den Äußerungen 
des Künstlers, wohl aber in der Rezeption des Kunstwerks sichtbar wird. 
Auch wenn Kosuths Anspruch der einer absoluten Gleichsetzung von 
Kunst und Idee gewesen ist, so zeigt seine Rezeption, dass andere As-
pekte bedeutender waren: z.B. die Tatsache, dass der Künstler Kosuth 
eine Neuheit etablierte oder dass neue Wahrnehmungsweisen mit seinen 
Arbeiten für den Kunstkontext erschlossen wurden. Bloße Zitate, auf  
eine Wand gebracht, galten bis dahin nicht als Kunst. Ich nehme an, dass 

155  Joseph Kosuth: »Three Answers to Four Questions«, in: Domus, May 
1971, S. 54. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

145

Kosuth mit seiner provokanten These der Analogie zwischen linguisti-
schen und künstlerischen Propositionen nicht bekannt geworden wäre, 
hätte er seine Sätze auf kleinen Zetteln an die Wände geklebt. Das  
Anbringen von Zitaten aus wissenschaftlichen Publikationen auf Gebäu-
den, Brücken und Bahnhöfen oder ihre Publikation in Tageszeitungen ist 
eher als eine Kontextverschiebung denn als philosophische These zu  
beschreiben. So wie das Kochen in einer renommierten Galerie als 
Kunst und nicht nur als Kochen definiert und akzeptiert wird, so muss 
ein Satz aus der »Grammatologie« von Derrida, der im Kunstverein über 
eine ganze Wand verteilt neben einem Benjamin-Zitat prangt, anders 
wahrgenommen werden als innerhalb des Kontextes der »Grammatolo-
gie«. Das soll aber nicht heißen, dass die sprachliche Bedeutung des 
Satzes völlig gleichgültig für die Rezeption der Arbeit ist. Vielmehr be-
sitzt er eine andere Bedeutung als im Buch. Also handelt es sich bei  
Kosuths Zitaten nicht um Propositionen, wie er es behauptet, um gleiche 
semantische Gehalte, die durch unterschiedliche Sätze ausgedrückt wer-
den können, sondern um eine Inhaltsveränderung, die durch eine Kon-
text- und Präsentationsverschiebung ein und desselben Satzes verursacht 
wird. Der semantische Gehalt des Zitates wird von Kosuth durch diese 
Verschiebung verändert, aber nicht beseitigt. Denn erst durch das Zu-
sammenspiel von sprachlichem Satzinhalt und der vom Künstler festge-
legten Präsentation ensteht das ganze Kunstwerk. Es lässt sich weder auf 
den Satzinhalt noch allein auf die sinnliche Wahrnehmung der Buchsta-
ben reduzieren.  
 Für dieses Kapitel lässt sich abschließend sagen: Auf die Perspektive 
der Produzenten, die durch einen Evidenzanspruch geleitet sind, kann in 
philosophischen Überlegungen über Kunst nicht verzichtet werden. Sie 
ist neben anderen Kriterien konstitutiv für die Bestimmung der Katego-
rie des Kunstwerks. Es geht nicht darum, subjektive Sichten und spe-
zielle künstlerische Strategien einzelner Künstler zu verdeutlichen, son-
dern auf einer Metaebene muss der übergreifende Anspruch der Künst-
ler, ein evidentes Kunstwerk zu produzieren, mit berücksichtigt werden. 
Dieser Anspruch erfordert eine bestimmte Art von Engagement und 
Können, welches sich von dem Können anderer Tätigkeitsfelder und von 
der Beherrschung sprachlicher Präzision im wissenschaftlichen Formu-
lieren unterscheidet. Es geht also um eine Fähigkeit oder Fertigkeit, Fra-
gestellungen, die sich von Alltags- und wissenschaftlichen Fragestellun-
gen unterscheiden, mit künstlerischen Mitteln und Strategien zu bear-
beiten. Die Entwicklung einer neuen Form der Organisation des Mate-
riellen, die evident ist und Evidenzerlebnisse verursacht, markiert die 
besondere künstlerische Leistung. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

146

6.  Die  Best immung des Begr if fs  Kunstwerk 

Die Perspektive der Produzenten, so war meine Behauptung, muss in  
einen philosophischen Beschreibungsversuch des Spezifischen von 
Kunstwerken mit eingehen. In diesem Kapitel geht es um die Frage, wie 
dies zu verstehen wäre. Zunächst soll dargelegt werden, warum sich eine 
Bestimmung des Kunstwerkbegriffs aus der Berücksichtigung künstle-
rischer Produktion ergeben sollte und inwiefern künstlerische Arbeit 
nicht allein in Begriffen wie Performativität, Ereignis oder Präsenz  
gefasst werden kann.156 In Bezug auf das Werk wäre dann der Begriff 
seiner Autonomie als der eines eigenen Verständnisses seiner Gelungen-
heit zu präzisieren. Zwei Differenzen werden in einem nächsten Schritt 
im Rahmen der Bestimmung des Kunstwerks akzentuiert: erstens die 
Differenz zwischen Kunstwerken, die mit einem Anspruch auf Evidenz 
produziert sind, und Gegenständen, die mit anderem Anspruch geschaf-
fen werden; zweitens die Differenz zwischen Gegenständen, die ge-
schaffen werden (gleich mit welchem Anspruch), und solchen, die nicht 
geschaffen, sondern vorgefunden werden. Unter Berücksichtigung der 
dialogischen Struktur des Kunstwerks wird daran anschließend (im III. 
Teil) ein Begriff der ästhetischen Kommunikation zu entwerfen sein, der 
von einem sprachlichen Kommunikationsbegriff zu unterscheiden ist. 
 Sieht man Kunstproduzenten, wie im ersten Kapitel dieses II. Teils 
erläutert, nicht allein als selbstbestimmte, ja selbstherrliche Subjekte, so 
sind »Grundsätze der Freiheit und Souveränität des Schaffensprozes-
ses«, »Ideale der phantasia, der Einbildungskraft und der Originalität« 
bzw. der »Erfindung (creatio)« unzureichende Grundlagen der Beschrei-
bung künstlerischen Tätigseins.157 Aus den Erläuterungen des Produk-
tionsverlaufes im dritten Kapitel des II. Teils ergibt sich, dass künstleri-
sches Produzieren weniger mit der souveränen Setzung einer Idee der 
Autorin in die Materialität des Werks zu tun hat, auch nicht mit subjek-
tiver Kreativität, die geniale Erfindung ermöglicht, sondern dass viel-
mehr das Material, dessen Eigenschaften sowie die Herkunft und die 
Geschichte der Produzenten (wie im Kapitel II.3 beschrieben) in diesem 

156  Vergleiche z.B. D. Mersch: Ereignis und Aura, S. 168: »Treffender wäre 
es, stattdessen von der ›Auflösung des Kunstbegriffs‹ in dem Sinne zu 
sprechen, daß die werkästhetische ›Ontologie‹ untergegangen sei – jenes 
strukturelle System von Bestimmungen, das Kunst aus den Prinzipien 
der Originalität, der Form, der energeia als schöpferische Leistung und 
als ›Werk‹, ergon, und folglich den Künstler als ›Werkmeister‹ (Hegel), 
als ›Genie‹ hervorgehen ließ.« Dass sich mit der Verabschiedung des 
Künstlers als Genies nicht der Werkbegriff mit verabschiedet, geht aus 
meinen bisherigen Überlegungen zur Subjektivität der Künstler hervor. 

157  Ebd., S. 173. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

147

Prozess eine entscheidende, aber auch nicht allein die entscheidende 
Rolle spielen. Falsch ist es also, Künstlern die »Autorität eines Ur-
sprungs« zuzusprechen und aus dieser die »Einheit und die Dauer einer 
Bedeutung« der Werke abzuleiten.158 Offenbar ist es auf eine banale 
Wiese richtig, dass eine Künstlerin der Ursprung ihres Werkes ist, denn 
ohne sie würde es das Werk nicht geben; dies ist aber nicht (wie Dieter 
Mersch uns nahezulegen versucht) gleichzusetzen mit der Absolutheit 
ihrer subjektiven Freiheit im Prozess seiner Produktion. Hegels Bestim-
mung des Genies als einer Person, die »das ins Bewusstsein hebt, was in 
der Arbeit aller […] geschichtlich erreicht wurde«, verknüpft den »Auf-
trag« an die Künstler mit einer konkreten Bestimmung des Werks als  
eines Repräsentanten der Gesellschaft in einer Kulturgeschichte.159

Eine Behebung des Irrtums, dass Geschichte sich durch die Künstler als  
Medien und ohne ihr Zutun ereigne, ist kein Anlass für die Verabschie-
dung vom Werk. Die Definition künstlerischer Arbeit als Handlung ist 
es auch nicht. Mersch schreibt: »Die Grundlage von Kunst bildet jetzt 
der Akt, die Handlung […] Nichts anderes bedeutet Performativität. Das 
Performative betrifft den Vollzug, seine Zeitlichkeit, das Ereignis der 
Setzung.«160 Vollzug, Zeitlichkeit und Ereignis der Setzung sind aber 
immer schon Konstitutive im Produktionsprozess, wie die im Kapitel 
II.3 dargestellten Künstler-Reflexionen über Produktion und Transfor-
mation gezeigt haben. Auch das »Denken über Kunst« ist ein wesentli-
cher Bestandteil ihrer Herstellung und nicht als »performatives Projekt« 
einer neuen Systematik ohne Werk zuzuordnen.161 Eigenschaften, durch 
die Mersch das Kunstwerk an sich charakterisiert, waren noch nie des-
sen alleinige Spezifika: »Dort der Gegenstand, das Werk, die Dauer und 
die Geschlossenheit.« Werke waren immer auch Situationen und nicht 
nur Gegenstände, sie »dauerten« noch nie zwangsläufig, sondern nur, 
wenn sie nach ihrer Produktion rezipiert und diskutiert wurden, selbst 
das geschlossenste Werk ist ein fragmenthaftes, wie Heiner Müller rich-
tig bemerkt, und auch nach Brecht und Bachmann wäre das Werk u.a. 
durch den Begriff des Mangels oder der Leerstelle zu charakterisieren.162

Auf der anderen Seite wirbt Mersch mit neuen Qualitäten aktuellen 
künstlerischen Vorgehens: »…hier das Flüchtige, die »Bricolage«, das 
Risiko, die Situierung im Augenblick, ›die Konfiguration im hic et 

158  Ebd., S. 174. 
159  Annemarie Gethmann-Siefert/Bernadette Collenberg-Plotnikov: »Georg 

Wilhelm Friedrich Hegel«, in: Julian Nida-Rümelin/Monika Betzler
(Hg.), Ästhetik und Kunstphilosophie. Von der Antike bis zur Gegen-
wart in Einzeldarstellungen, Stuttgart 1998, S. 363-377, hier S. 367. 

160  D. Mersch: Ereignis und Aura, S. 217. 
161  Ebd. 
162  Vgl. Kap. II.4.1: Die Beschaffenheit des Kunstwerks. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

148

nunc‹.«163 Jedes Werk ist in – seinem – Hier und Jetzt verortet, nämlich 
im Kontext seiner Entstehung, zu dem ein gelungenes Werk zugleich 
eine darstellende wie auch eine distanznehmende Position bezieht; diese 
beiden Aspekte wurden im Kapitel II.1 nach Jean Bollack als die Tradi-
tion des Autors und deren Interpretation durch den Autor im Kunstwerk 
geschildert.164 Wenn aktuelle konzeptuelle Kunstpraxis in der bildenden 
Kunst, neue Musik und postdramatisches Theater als flüchtig, partizipa-
torisch, fragmentarisch, als Situierung im Augenblick und teilweise als 
Eingriff in der Kunst bis dahin verschlossene Räume beschreibbar sind, 
so ist nicht einzusehen, warum sich dies alles nicht unkompliziert unter 
den Begriff des Werkes subsumieren lassen sollte. Denn alle diese 
»Maßnahmen« werden von Autoren bzw. Produzenten veranstaltet, auch 
wenn keine festen Materialien in Bearbeitung sind, auch wenn keine 
Partituren geschrieben werden. Selbst wenn der Zufall die Situation 
steuern soll, bleibt sie doch eine konzipierte Situation, deren Entwick-
lung beobachtet werden muss. Ich plädiere daher für eine Erweiterung 
des Werkbegriffs in dem Sinne, dass sich die Begriffe Ereignis, Perfor-
mativität und Präsenz als dem Werkbegriff untergeordnete Kategorien 
zu seiner näheren Bestimmung anbieten.165

Nun »klebt« an dem Werkbegriff in der Philosophie der Moderne 
der Begriff seiner Autonomie, einer Eigenschaft, die wechselweise als 
ein Charakteristikum des Werks selbst oder der an ihm zu vollziehenden 
ästhetischen Erfahrung gedeutet wird. Dementsprechend ist Autonomie 
entweder als die Eigengesetzlichkeit der Kunst im Sinne des Bestands 
eigener Regeln ihrer Gelungenheit oder als die Eigengesetzlichkeit der 
an ihr vollzogenen Erfahrung im Unterschied zu anderen Handlungen 
und Diskursen erörtert worden. Der bereits eingangs erwähnte Autono-
miebegriff Schillers, demzufolge die Kunst immun sein soll gegenüber 
der Willkür der Menschen, den Schiller einführt als Fundament für den 

163  D. Mersch: Ereignis und Aura, S. 223. 
164  Diese Differenz benennt Jauß speziell für Literatur: »Aus alledem ist zu 

folgern, daß die spezifische Leistung der Literatur im gesellschaftlichen 
Dasein gerade dort zu suchen ist, wo Literatur nicht in der Funktion  
einer darstellenden Kunst aufgeht.« Hans Robert Jauß: »Literaturge-
schichte als Provokation der Literaturwissenschaft«, in: Rainer Warning 
(Hg.), Rezeptionsästhetik. Theorie und Praxis, München 1993, S. 126-
162, hier S. 154. 

165  Vgl. Harald Lemke: »Gute Kunst macht Sinn. Ein Interview mit Harald 
Lemke«, in: infection manifesto. Zeitschrift für Kunst und Öffentlich-
keit, Nr. 5 (2004), S. 25-30: »Man kann […] den Werkbegriff erweitern 
und auch werklose Kunstpraxis als Werke bezeichnen. Damit habe ich 
im Grunde genommen auch keine Schwierigkeiten. Denn jede künstleri-
sche Arbeit, die sich mitteilen will, wird eben für etwas, das als Mittei-
lung funktionieren kann, ins Werk gesetzt.«  

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

149

Gebrauch der schönen Kunst als Werkzeug zur chrakterlichen Verede-
lung der Menschen, wurde bereits als fragwürdige Variante kritisiert.166

Eine im Kapitel II.1. eingeführte Voraussetzung für den Autonomiebe-
griff in der Kunst ist die Autorschaft der Künstler. Die Produzenten 
können zwar als Repräsentanten ihrer Zeit verstanden werden, nicht aber 
als Medien für andere, der Zeit übergeordnete Instanzen. Infolgedessen 
entfällt die Möglichkeit, dass Kunstwerke dermaßen über ihre Produzen-
ten hinausragen, dass sie immun wären gegenüber aller menschlichen 
Willkür. Adorno berücksichtigt das. Er bestimmt den Begriff der Auto-
nomie des Kunstwerks als einen dialektischen, der die Heteronomie der 
Werke, ihre gesellschaftliche Abhängigkeit, in sich birgt.167 Das Mo-
ment der Fremdheit des Werks gegenüber anderen Gegenständen und 
Situationen, seine Eigengesetzlichkeit, die seine Autonomie ausmacht, 
der die »Idee der Freiheit […] verschwistert« ist, »hat an Herrschaft sich 
geformt, die sie verallgemeinerte«.168 So ist auch die Autonomieerwar-
tung eine, die sich aus geschichtlichen und gesellschaftlichen Zuschrei-
bungen an Kunst und Kunstwerke ergibt, und mutet als Erwartung der 
Freiheit der Kunst somit gar nicht mehr so autonom an, wie sie zuerst 
erschien. Je nach dem, was als Funktion von Kunst gilt, ist die  
Autonomie der Werke in der ästhetischen Debatte eine höher oder nie-
driger bewertete, je nach philosophischer Perspektive wird ihr Verhält-
nis zu Situationen und Gegenständen, die der Kunst äußerlich sind,  
verschieden bestimmt.  

Christoph Menke nennt zwei Bestimmungen ästhetischer Erfahrung 
als zwei Varianten der Beschreibung ästhetischer Autonomie: die Kom-
pensation und die Subversion. »Stabilisierende Folgen hat – oder kom-
pensierend bzw. entlastend ist – die ästhetische Erfahrung, wenn sie als 
verortet gedacht wird; destabilisierende Folgen hat – oder subversiv ist – 
die ästhetische Erfahrung dagegen, wenn sie als potentiell ubiquitär ge-
dacht wird.«169 Letztendlich versteht Menke auch die Kompensations-
funktion der Kunst als Subversion: »Entlasten oder kompensieren kann 
nur, was die Geltung dessen, von dem es entlasten oder das es kompen-
sieren soll, suspendiert.«170

166  Vgl. F. Schiller: Über die ästhetische Erziehung des Menschen, S. 33-37. 
167  Th. W. Adorno: Ästhetische Theorie, S. 14 und 16. 
168  Ebd., S. 34. 
169  Chr. Menke: Souveränität der Kunst, S. 202; vgl. dazu Odo Marquard: 

»Kompensation. Überlegungen zu einer Verlaufsfigur geschichtlicher 
Prozesse«, in: Karl-Georg Faber/Christian Meier (Hg.), Historische Pro-
zesse, München 1978, S. 330-362; ders.: »Kunst als Kompensation ihres 
Endes«, in: Willi Oelmüller (Hg.), Kolloquium Kunst und Philosophie, 
Bd. 1: Ästhetische Erfahrung, Paderborn 1981, S. 159-199. 

170  Chr. Menke: Souveränität der Kunst, S. 201. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

150

Adorno gibt dem Begriff der Autonomie einen negativen Beige-
schmack, wenn er konstatiert: »Konsumiert wird an den Kunstwerken 
ihr abstraktes Füranderessein…«171 Auf den ersten Blick erscheint daher 
das bei Menke angenommene Nebenordnungsverhältnis zwischen der 
Autonomie ästhetischer Erfahrung und dem pluralen Gefüge der Ver-
nunft als Alternative zur adornoschen Instrumentalisierung des Autono-
miebegriffs, die mit der gesellschaftliche Vordefinition dessen, was von 
Kunst zu erwarten sei, operiert. Problematisch wird aber die Konse-
quenz, die Menke aus der Eigengesetzlichkeit der Kunstrezeption in Be-
zug auf nicht-ästhetische Diskurse ziehen möchte: »Wie und was wir 
ästhetisch erfahren, hat keinerlei bestreitende oder bejahende Kraft für 
das, was Gegenstand unseres nicht-ästhetischen Erfahrens und Darstel-
lens ist.«172 Dass sich dies aus einer Nebenordnung ästhetischen Erfah-
rens neben andere Formen des Erfahrens und Reflektierens ergeben 
muss, ist nicht einzusehen, zumal Künstler (wie in den ersten fünf Ka-
piteln dargestellt) nichts anderes bezwecken, als durch die Evidenz ihrer 
Arbeit die (inner- und außerästhetischen) Wahrnehmungen, Erfahrungen 
und Reflexionen von Rezipienten durch eine Konfrontation mit dem 
Werk zu verändern. Was Menke als Konsequenz aus der Autonomie 
ästhetischen Erfahrens ansieht, käme einer Verfehlung künstlerischer 
Absichten gleich. Nun ist das Argument, dass die Künstler nicht einver-
standen sind, keines, das den Fall abschließend entscheiden könnte. Ein 
gelungenes Werk entzieht sich tatsächlich einerseits den Ansprüchen, 
die an andere Entitäten außerhalb der Kunst gestellt werden, zum Bei-
spiel dem Anspruch, es solle im Sinne einer begrifflichen Information 
verstehbar sein; aber es entzieht sich, um die Rezipienten sozusagen 
rückwendend mit ihren Ansprüchen an die Vollkommenheit eines ge-
lungenen Werkes zu konfrontieren. Laut Ingeborg Bachmann ist die Be-
reitschaft, sich verändern zu lassen, die normale rezipientische Haltung 
gegenüber dem Werk. Gehen wir probehalber davon aus, dass nicht alle 
Rezipienten diese Auffassung Bachmanns teilen, so ergibt sich die Frage 
nach anderen Motivationen der Kunstrezeption. Wäre die autonome äs-
thetische Erfahrung am Kunstwerk tatsächlich die Konfrontation mit ei-
ner »totale[n] Negativität« die »weder wie die der skeptischen Einwände 
in die diskursive Ordnung eingeschlossen werden, noch wie die des 
Wahnsinns ausgeschlossen« werden kann,173 warum sollten Rezipienten 
sich dann dieser nicht zu bewältigenden Gefahr aussetzen? Eine Kon-
frontation mit der Negativität ästhetischer Erfahrung ist eine, die sich 
nur aus einer positiven Erwartung ans Kunstwerk ergeben kann. Ob eine 

171  Th. W. Adorno: Ästhetische Theorie, S. 33; Hervorhebung von mir. 
172  Ebd., S. 9. 
173  Ebd., S. 273. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

151

ins Kunstwerk und in seine Erfahrung gesetzte Erwartung dieselbe oder 
eine andere ist als die, die wir in eine diskursive Ordnung setzen – in je-
dem Fall muss die Erwartung zuerst eine Unterstellung von etwas sein, 
um überhaupt enttäuscht werden zu können. Die primäre, sozusagen 
naive Gelungenheitsunterstellung an das Kunstwerk wird einerseits – 
und da ist Menke recht zu geben – enttäuscht. Aufgrund der Autonomie 
des Werks, das heißt der eigengesetzlichen Regeln seines Gelungen-
seins, ist die Erfahrung immer eine andere als die zu erwartende. Ande-
rerseits ist diese Enttäuschung als ein Erlebnis der Alterität bzw. ›Man-
gelhaftigkeit‹ des Kunstwerks zugleich der impulsgebende Grund dafür, 
dass Rezipienten eigene Erfahrung in die vorgefundene Werkstruktur 
eintragen. Wie im Kapitel II.3 erläutert, bemühen sich nämlich die Rezi-
pienten, das teilweise widerständige Werk in den eigenen Sinn- und 
Wahrnehmungshorizont einzugliedern. Die Dialogizität dieser Interak-
tion mit dem Werk ist der rezipientischen »Disposition, das Mannigfal-
tige […] zu einer Wahrnehmungstextur zusammenzufügen, es also als 
Einheit zu konstituieren«, geschuldet.174 So muss die Erfahrung des 
Wiederfindens außerästhetischer Realität der Rezipientin die Erfahrung 
des Entzugs und der Enttäuschung komplementieren.  

Die Autonomie der Kunst liegt also nicht in einer Entziehung, d.h. in 
einer umfassenden Negation von sinnhaften Bezügen auf außerkünstleri-
sche Wirklichkeit, sondern in einer Eigengesetzlichkeit der Kunst hin-
sichtlich der Art, wie das Kunstwerk mit seinen Rezipienten ›inter-
agiert‹, wie es Erfahrungsprozesse initiiert und wie seine Gelungenheit 
von seiner konkreten Beschaffenheit abhängt. Der damit vorgeschlagene 
Autonomiebegriff geht zunächst aus von einer Eigengesetzlichkeit der 
Werke, die bestimmte Erwartungen verursachen, und ordnet die Eigen-
gesetzlichkeit ästhetischer Erfahrung systematisch als eine am Kunst-
werk vollzogene zu. »Die moderne Kunst ist in einem operativen Sinn 
autonom. Niemand sonst macht das, was sie macht.«175

Es gehört zum Begriff des Kunstwerks, geschaffen zu sein. Insofern 
heißt, etwas als Kunstwerk zu erfahren, auch, es als durch eine Produ-
zentin geschaffen zu sehen. Diese Angabe ist zunächst formal; insbe-
sondere folgt daraus nicht, dass Rezipienten zum Verständnis dessen, 
was im Kunstwerk geschieht, sich im Einzelnen auf die Produzentin des 
konkreten Werks beziehen müssten. Weil Kunstwerke mit einem An-
spruch auf Evidenz geschaffen sind, gestaltet jedoch dieser Anspruch die 
Motivation künstlerischer Rezeption mit. Etwas als Kunstwerk zu erfah-

174  H.-Th. Lehmann: Postdramatisches Theater, S. 144. Vgl. Kap. II.3.3: 
Die Vergegenwärtigung von Realität im Kunstwerk. 

175  N. Luhmann: Kunst der Gesellschaft, S. 218. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

152

ren heißt also, es als geschaffen zu erfahren – und zwar geschaffen in  
einer spezifischen, nämlich künstlerischen Weise. Diese künstlerische 
Weise des Geschaffenseins aber lässt sich gar nicht verstehen, ohne sich 
auf den Evidenzanspruch der Produzenten zu beziehen. Etwas als 
Kunstwerk zu erfahren, heißt demnach, es als etwas zu erfahren, das von 
einer Produzentin mit einem künstlerischen Evidenzanspruch hervorge-
bracht wurde. Anknüpfen lässt sich hier an Martin Seels Definition der 
Kunstwerke als  

»konstellative Darbietungen […], deren Sinn an eine nichtsubstituierbare 
(durch keine andere Kombination von Elementen ersetzbare) Ausführung ihres 
Materials gebunden ist. Der entscheidende Unterschied zu anderen Formen der 
sprachlichen oder sonstigen Darbietung liegt darin, daß es hier auf eine ge-
naue, individuelle Anordnung der Zeichenelemente ankommt«.176

Diese Definition des Kunstwerks legt die Eintragung des Evidenzan-
spruchs der Produzenten geradezu nahe. Denn wer ordnet die Elemente 
des Werks so an, dass es unverwechselbar wird, und warum? Seel  
bezieht sich meines Erachtens implizit auf den zweiten Aspekt der Be-
stimmung des Evidenzanspruchs der Künstler – ausgeführt im Kapitel 
II.5 –, nämlich auf jenen Vorgang, den wir als transformierendes 
Hineinarbeiten eines intendierten Sinns in ein angemessenes Material 
beschrieben haben. Dass es richtige und falsche, damit gelungene und 
nicht gelungene Versionen der Ausarbeitung geben muss, ergibt sich aus 
der Nichtbeliebigkeit der Konstellation der Elemente des Werkes, die 
die Unverwechselbarkeit des einzelnen Kunstwerks garantiert. Seel 
spricht von »Zeichenelementen« des Werks. Mit dem Begriff des Zei-
chens, das für etwas steht, konstruiert er den Bezug der im Kunstwerk 
hergestellten Wirklichkeit zur außerästhetischen Realität. Es lässt sich 
also festhalten, dass Rezipienten das Geschaffensein des Werks berück-
sichtigen und dass sie es in der Weise berücksichtigen, dass sie das 
Werk als eine »konstellative Darbietung« seiner Produzentin erfahren. 
Und das heißt wiederum, dass sie ihre Aufmerksamkeit auf die individu-
ell verursachte, unverwechselbare Anordnung der Elemente richten, aus 
denen das Kunstwerk besteht. Da mit Adrian Piper davon ausgegangen 
werden kann, dass Kunstwerke sich ihrer Form nach in nichts von nicht-
künstlerischen Gegenständen unterscheiden müssen, ergibt sich an  
dieser Stelle die Frage, wie Rezipienten erkennen sollen, wann sie einen 
Gegenstand oder eine Situation unter dem Gesichtspunkt seines Ge-
schaffenseins rezipieren können, wann also eine solche Rezeption eine 
dem Gegenstand angemessene ist. Aus der Unendlichkeit der ästheti-

176  M. Seel: Ästhetik des Erscheinens, S. 157. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

153

schen Erfahrung lässt sich nämlich noch nicht auf die Bestimmung eines 
Objektes oder einer Situation schließen, ein Kunstwerk zu sein, wenn 
man diesem Objekt oder jener Situation irgendwie und irgendwo begeg-
net und die Erfahrung irgendwie beginnt. Die Bereitschaft, sich auf ein 
Kunstwerk einzulassen, erklärt sich vielmehr aus dem Wissen, dass es 
sich hierbei um ein Kunstwerk handelt.177 In unserer Erziehung, unserer 
kulturellen Sozialisation, durch Vorinformationen, aus kulturellen De-
batten und im institutionellen Diskurs erfahren wir, welche Gegenstände 
und Situationen Kunstwerk genannt werden. Aus diesem Vorwissen er-
gibt sich zunächst die Wahrnehmung des Kunstwerks als Kunstwerk. 
Kollektiv vermittelte Erwartungen, die sich ans Kunstwerk richten, seine 
Wahrnehmung als »konstellative Darbietung« und der subjektive Hori-
zont der einzelnen Rezipientin verschränken sich im Fall des Gelingens 
in der ästhetischen Erfahrung. Die Annahme in der Kunsterfahrung ernst 
zu nehmen, die Künstlerin sei im Prozess der Produktion von einem  
Evidenzanspruch geleitet worden, bedeutet demnach, dass die Evidenz 
des Werks in der ästhetischen Erfahrung von den Rezipienten getestet 
wird. Dass hierbei auch Enttäuschung und das Erlebnis der Negativität 
konstitutive Funktionen erfüllen können, wurde bereits geschildert. 
Nicht das Gemachtsein eines Sinns allein ist die formale Struktur des 
Werks, sondern eine »Nichtbeliebigkeit der Versammlung von Elemen-
ten«178, der die Rezipienten die Nichtbeliebigkeit der Welterfahrung ei-
ner Produzentin zuordnen. Künstler sind von daher in der Lage, die  
Anschluss-, d.h. auch Verstehens- und Interpretationsmöglichkeiten der 
Rezipienten zu begrenzen, wenn auch nicht, sie vorherzusehen. Und sie 
können andererseits durch spezifische Strategien Projektionen provozie-
ren. Projektionen der Interpreten und das Wiederfinden eigener Erfah-
rung im Kunstwerk sind also kein Einwand gegen das Gelingen des 
künstlerischen Evidenzanspruchs, sondern eher ein Verweis auf dessen 
Einlösung. Dass aus der gelungenen oder der nichtgelingenden Erfah-
rung heraus der Diskurs, der uns lehrte, was man ein Kunstwerk nennen 
soll und was nicht, immer ein anfechtbarer Diskurs bleibt, ist selbstver-
ständlich. So rechtfertigt sich das Misstrauen Andrej Tarkowskijs gegen 
unangemessene Reaktionen und falsche Beurteilungen von Werken auch 
systematisch. Denn obwohl der Vielfalt, wie Rezipienten ihre Erfahrun-
gen ins Spiel bringen, keine Grenzen gesetzt sind, gibt es doch unange-

177  Es kommt vor, dass Künstler diese Tatsache experimentell in Frage stel-
len, zum Beispiel, wenn sie Kunstwerke, ohne sie als solche zu kenn-
zeichnen, im öffentlichen Raum installieren. Zum Schluss werden auch 
diese Werke wieder im Rahmen des Kunstbetriebs präsentiert, zum Bei-
spiel als Dokumentationen von Installationen und Ereignissen. 

178  R. Sonderegger: Für eine Ästhetik des Spiels, S. 316. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

154

messene ästhetische Beurteilungen, die anhand ihrer Überprüfung am 
Werk zurückgewiesen werden können. 

Kunstwerke unterscheiden sich folglich erstens von natürlichen Ge-
genständen durch ihre formale Eigenschaft, geschaffen zu sein. Zweitens 
unterscheiden sie sich von anderen geschaffenen Gegenständen durch 
ihre Eigenschaft, von Produzenten mit einer Evidenzabsicht hervorge-
bracht worden zu sein. Das Vorwissen der Rezipienten, dass ein Kunst-
werk vorliegt, beeinflusst den Prozess der Rezeption dergestalt, dass 
sich aus der Kenntnis, dass es sich bei einem Gegenstand oder einer  
Situation um ein Kunstwerk handelt, eine Prüfung des Evidenzanspruchs 
der Produzentin im Prozess seiner Wahrnehmung ergibt. Das Wissen um 
das Geschaffensein des Kunstwerks und die Überprüfung des Evidenz-
anspruchs der Künstler sind also wesentliche Kriterien für die Unter-
scheidung zwischen Kunstwerken und anderen Gegenständen der Wahr-
nehmung, mit denen anders umgegangen wird.179

 Setzt man das Dialogische voraus, das im Kunstwerk durch die 
Künstler angelegt ist – und dass es angelegt ist, war die im Kapitel II.4 
entwickelte These –, so muss von einer Kommunikation durch das 
Kunstwerk gesprochen werden. Auch bei der Herausarbeitung eines äs-
thetischen Kommunikationsbegriffs, der ästhetisches Verstehen von 
sprachlichem Verstehen unterscheidet, ist demzufolge die Produzenten-
perspektive notwendig zu berücksichtigen. Einer Darstellung der Kunst 
im Rahmen eines Modells ästhetischer Kommunikation muss ein Kom-
munikationsbegriff zugrunde liegen, der erstens Kommunikation nicht 
auf den Austausch von Argumenten reduziert und der zweitens das pro-
jektive Streben der Kommunizierenden in einer ganz bestimmten Weise 
darlegt. Weder darf dieses Streben als ein willkürliches Verfahren er-
scheinen, noch soll es als Kriterium zur Bestimmung des Kunstwerks 
absolut gesetzt werden. Das impliziert, dass Wahrnehmungsprozesse, 
die oftmals als ein Pendant zur Rationalität dargestellt werden, so be-
leuchtet werden müssen, dass sie in bestimmten Grenzen steuerbar und 
auf eine bestimmte, auf eine eigene Art und Weise rational sind. Denn 

179  Demzufolge wären Bezüge auf begrifflich Fassbares auch in der Wahr-
nehmung von Kunstwerken, so wie in anderen Wahrnehmungsarten, 
Voraussetzung und in ihr enthalten. Der Unterschied liegt somit nicht in 
der Spezifik des Wahrnehmens, sondern in der Unterstellung, die sich 
mit dieser Wahrnehmung verbindet. Man kann daher mit Seel zwar sa-
gen, dass es ästhetisches Wahrnehmen auch in nichtkünstlerischen Zu-
sammenhängen gibt, aber diese ästhetische Wahrnehmungsform ist nicht 
ausreichend, um die Situation der Kunstwahrnehmung zu bestimmen, 
wie Seel selbst einräumt, wenn er Kunstwerke als »konstellative Dar-
bietungen« (von etwas) bezeichnet. Vgl. hierzu auch M. Seel: Ästhetik 
des Erscheinens, S. 51f.  

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

155

geht es ums Kunstwerk, kann mit Hilfe seiner wahrnehmbaren Struktur 
etwas »auf den Punkt gebracht« werden, das zwar unterschiedlich inter-
pretierbar ist – und keine Interpretation ist die einzig richtige –, aber 
nicht deswegen schon als irrational dargestellt werden kann. Das wahr-
nehmende Erfassen des Kunstwerks, welches die Möglichkeiten, wie es 
rezipiert werden kann, einschränkt, muss näher bestimmt werden als 
Evidenzerlebnis im Sinne der Ausprägung eines Verständnisses. Das Er-
fassen des Kunstwerks ist ein Reagieren auf die Konstitution des 
Kunstwerks, so wurde es bereits ausgeführt. In einem Modell ästheti-
scher Kommunikation müsste es – das folgt aus dem bis hierher Gesag-
ten – um die Anschlussmöglichkeiten des Kunstwerks gehen, um Pro-
vokation von Projektionen, zugleich aber um die Begrenzung der Inter-
pretation und um deren Überprüfbarkeit am Kunstwerk. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


157

I I I .  DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE:

EINE SYSTEMATISCHE PERSPEKTIVE

Im folgenden III. Teil geht es darum, Kunstwerke sowohl aus rezep-
tionsästhetischer als auch aus produktionsästhetischer Sicht zu definie-
ren, verschiedene Begriffe der ästhetischen Kommunikation zu prüfen 
und einen alternativ gewonnenen Begriff ästhetischer Kommunikation 
ins Verhältnis zum Begriff der Evidenz des Kunstwerks zu setzen.  

1. Kunstrezeption a ls Evidenzer lebnis   
und als  Einlösung des Evidenzanspruchs  
der Künstler in  

Künstler produzieren mit einem Anspruch darauf, evidente Werke her-
zustellen, so lautete eine These des II. Teils. Kann auch solch ein An-

spruch auf die Produktion eines evidenten Kunstwerks nicht mit der Be-
hauptung seiner Evidenz gleichgesetzt werden, so ergibt sich doch die 
Notwendigkeit, zu klären, was denn unter dem Ideal des evidenten 
Kunstwerks zu verstehen wäre, somit die Notwendigkeit der Bestim-
mung des Evidenzbegriffs und seines Verhältnisses zum Begriff der 
Wahrheit im philosophischen Allgemeinen und im kunstphilosophischen 
Besonderen. Aus einem Anspruch allein lässt sich keine Verwirklichung 
dieses Anspruchs ableiten. Einem Kunstwerk kommt nur dann die Ei-
genschaft der Evidenz zu, wenn es Evidenzerlebnisse seiner Rezipienten 
verursachen kann. Erforderlich ist daher eine genaue Bestimmung des 
Verhältnisses von Anspruch und Erlebnis: Wie verhält sich der An-
spruch der Produzentin, ein evidentes Kunstwerk zu produzieren, zu den 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

158

Erlebnissen der Rezipienten, in denen das Kunstwerk und das, was es 
zeigt, als evident erlebt wird? Im Rahmen dieser Fragestellung muss 
erstens das vom Kunstwerk verursachte Erlebnis der Rezipienten im Zu-
sammenhang gesehen werden mit der Disposition der Rezipienten; zwei-
tens ist es zwingend, die nichtbeliebige Verschränkung auszu-
buchstabieren, die zwischen der Materialität des Kunstwerks und der Er-
fahrung und Deutung dieser Materialität besteht. 

Um das Werk als »Vermittler« zwischen Produzenten und Rezi-
pienten zu konstituieren, muss die Materialität des Kunstwerks so be-
schrieben werden, dass sie das Weltverhältnis der Künstler mit dem 
Evidenzerlebnis der Rezipienten verbindet. Andernfalls wäre der Begriff 
der ästhetischen Kommunikation lediglich ein Begriff, der Potentiale des 
Werks zur Auslösung von Projektionen, nicht aber eine wirkliche Kom-
munikation bezeichnete. Die Differenz der ästhetischen Kommunikation 
zur sprachlichen liegt in der Materialität des Kunstwerks begründet, 
welches sich durch seine Gegebenheit als bearbeitetes Material von 
nichtkünstlerischen sprachlichen Äußerungen unterscheidet. Das Kunst-
werk steht als materialer Träger von Bedeutungen zwischen den Kom-
munizierenden. Diese Bedeutungen entsprechen nicht den Intentionen 
der Künstler vor der Produktion, sondern sie entstehen in der transfor-
mierenden Konfrontation der Künstler mit dem Material. Vonseiten der 
Rezipienten wird Bedeutung nicht allein ins Material »eingetragen«, 
sondern liegt auch gebunden an die Materialität des Kunstwerks als Al-
terität des Werks vor. Diese Alterität des Kunstwerks ist dadurch ge-
kennzeichnet, dass sie sich nicht ohne Weiteres in den Bedeutungshori-
zont der Rezipienten eingliedern lässt. 

Die Evidenz des Kunstwerks wird von den Künstlern beansprucht. 
Evidenz zu beanspruchen heißt, sie zu fordern, sie zu verlangen, aber 
auch, sie zu brauchen, wenn es darum geht, ein gelungenes Kunstwerk 
zu produzieren. Wie ist diese Forderung zu verstehen? Zwei Dinge sind 
wichtig: Ansprüche, die im Spiel sind, verweisen erstens darauf, dass es 
um ein Ziel geht, das durch irgendeine Art von Handeln erreicht werden 
kann. Das Kunstwerk entsteht nicht allein, indem sich Künstler in Situa-
tionen bringen, sondern als konkretes Produkt künstlerischer Bemühun-
gen und Leistungen. Von der künstlerischen Leistung spricht man dann, 
wenn sich das Kunstwerk als ein evidentes herausstellt, also als eines, 
das Evidenzerlebnisse verursachen kann. 

Wesentlich am Evidenzanspruch ist zweitens, dass Evidenz und 
nicht nur eine spezifische Bedeutung des Kunstwerks beansprucht wird. 
Die so beanspruchte Evidenz kann nur als (teilweise nichtsprachliche) 
Wirkung des Werks geprüft, sie kann nicht allein gedanklich vollzogen 
werden. Der mit dem Werk verknüpfte Evidenzanspruch ist somit kein 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

159

Anspruch auf Geltung, auf hermeneutische Wahrheit oder auf Richtig-
keit eines sprachlichen Gehaltes. Mit dem Vergleich dieser verschiede-
nen Ansprüche beschäftigt sich das fünfte Kapitel des III. Teils.  

Ist das Kunstwerk ein evidentes, bewirkt es Evidenzerlebnisse seiner 
Rezipienten in dem Sinn, dass diese Erlebnisse von dem Kunstwerk, so 
wie sie sind, also nichtbeliebig verursacht werden. Es handelt sich damit 
um eine Verursachung in einem starken Sinn; d.h. das Kunstwerk ist 
nicht nur Auslöser für das Erlebnis seiner Evidenz, sondern es verur-
sacht genau die Evidenzerlebnisse, in denen es als evident erlebt wird, 
und es thematisiert somit das, was es evident macht. Wie ist diese 
Nichtbeliebigkeit der Kunsterfahrung nun zusammenzudenken mit der 
Vielseitigkeit und Unterschiedlichkeit aller ästhetischen Erfahrungen, 
die an einem konkreten Kunstwerk gemacht werden können? Die Frage 
drängt sich auf, denn empirisch ist davon auszugehen, dass von ver-
schiedenen Rezipienten an ein und demselben gelungenen Kunstwerk 
unendlich viele unterschiedliche Erfahrungen zu machen sind. Anders 
gesprochen, ein und dasselbe Kunstwerk kann Rezipienten auf verschie-
dene Weise evident sein und – damit verknüpft – Verschiedenes evident 
machen. Obwohl die Möglichkeiten der Kunsterfahrung unendlichsind, 
lassen sich nicht völlig beliebig alle möglichen Erfahrungen an einem 
Kunstwerk machen (die der jeweiligen Rezipientin momentan gerade 
»passen«), sondern es lässt sich nur Bestimmtes am Werk erfahren. Die-
ses Bestimmte ist durch das Werk, durch seine konkrete Materialität und 
durch die mit seiner Materialität verschränkte Bedeutung vorgegeben –  
ist also durch das Kunstwerk, so wie es produziert ist, verursacht. Die 
Materialität des Kunstwerks hatte ich im II. Teil dieser Arbeit beschrie-
ben als das Produkt der Konfrontation künstlerischer Intentionen mit 
dem Material, einer Konfrontation, in der sich sowohl die Intentionen 
der Produzentin als auch die Bedeutung des Materials verändern. Dass 
die biografische und gesellschaftliche Erfahrung der Künstlerin für den 
Prozess der Produktion von großer Bedeutung ist, liegt auf der Hand; 
philosophisch bedeutend ist jedoch, wie die Verarbeitung der Erfahrung 
der Künstlerin systematisch bewertet wird. Ich habe vorgeschlagen, sie 
nicht allein als Resultat überindividueller gesellschaftlicher Praxis zu 
deuten, sondern sie auch als künstlerische subjektive Entscheidung zu 
verstehen, die auf Ein- und Ausschlüssen von Themen und Materialien 
beruht. Nur so ist der Künstlerin systematisch die Rolle eines Subjektes 
zuerkannt, das zwar in einer Geschichte und einem Kontext steht, das 
aber trotzdem einen Handlungsspielraum hat, sich so oder so beim Pro-
duzieren zu verhalten. Die zweite große Rolle spielt (wie bereits gesagt) 
das jeweils zu bearbeitende Material, das dem Bestreben der Künstlerin 
einen Widerstand entgegensetzt. Einen Widerstand nicht etwa nur derart, 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

160

dass die reibungslose Hineinarbeitung eines Gehaltes ins Material ver-
hindert würde, sondern einen Widerstand derart, dass das Material Be-
griff und Praxis, mit denen es konfrontiert wird, einerseits in etwas Neu-
es transformiert, und sich andererseits selbst in der Konfrontation mit 
beiden so verändert, dass es nun u.a. neue Eigenschaften und Be-
deutungen aufweist, die ihm zuvor nicht zugekommen waren. Diese Be-
schreibungsweise erlaubt es, das Kunstwerk in der spezifischen Gestal-
tetheit seines Materials als Träger bewusster und unbewusster künstleri-
scher Entscheidungen aufzufassen, die immer auch als die (nicht allein 
sprachliche) Artikulation eines Verhältnisses der Künstlerin zur sie um-
gebenden Welt zu beschreiben sind. 

Der Erfahrungsbegriff auf der Produktionsseite soll nicht auf eine 
Medialität des künstlerischen Subjekts verweisen, durch das etwas zum 
Ausdruck kommt. Beschriebe man allerdings umgekehrt die Produktion 
bloß als ein individuelles Sich-Ausdrücken der Künstlerin im Kunst-
werk, wäre das Werk bestimmt als eine Art »Abdruck« ihres persönli-
chen inneren Erlebnisses. Ich ziehe an dieser Stelle die Beschreibung 
künstlerischer Arbeit als einer, in der etwas ausgewählt und arrangiert 
wird, der Beschreibung als eines »Sich-Ausdrückens« der Künstlerin 
vor. Der Grund dafür ist der, dass sich im Begriff des Ausdrucks die 
Verbindung zwischen innerem subjektivem Erleben und äußerer Wahr-
nehmung nur auf eine unklare Weise konstruieren lässt, während die Be-
schreibung künstlerischer Entscheidung – als Auswahl aus, Wiederho-
lung oder Paraphrasierung von Vorgefundenem – auf der Ebene des 
Wahrnehmbaren verbleibt. Dass die von Künstlern getroffenen Entschei-
dungen jedoch immer mit den Erfahrungen der jeweiligen Künstler zu-
sammenhängen, liegt als Minimalbestimmung künstlerischen Handelns 
auf der Hand. Das ausgewählte und bearbeitete Material ist indes nicht 
nur eines, in dem sich die Künstlerin ausdrückt, sondern es wirkt sich 
auf die künstlerische Strategie in dem Sinn aus, dass die Entscheidungen 
der Künstlerin selbst modifiziert werden und das Ergebnis dieser Kon-
frontation mit dem Material gegenüber den Intentionen der Künstlerin 
als etwas Differentes definiert werden muss. Die Alterität des Kunst-
werks ist also nicht nur (erstens) eine Alterität des Werks gegenüber der 
Wahrnehmung durch seine Rezipienten; sie ist (zweitens) auch zu den-
ken als Alterität des Werks gegenüber den Intentionen seiner Produzen-
tin.

Gleichwohl verstehe ich den Alteritätsbegriff nicht im Sinne einer 
vollständigen Ablösung des Werkes von den Intentionen seiner Produ-
zentin und von den Erlebnissen seiner Rezipienten. Auch wenn das ver-
arbeitete Material die Intentionen der Künstler verändert, bleibt das 
Kunstwerk von den Künstlern hergestellt, mindestens arrangiert. Die 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

161

Entscheidung, dass »es passt«, die das Werk aus der Produzentenper-
spektive als ein gelungenes ausweist, gibt das Kunstwerk frei für die Öf-
fentlichkeit. Es ist dann etwas entstanden, von dem die Künstlerin 
glaubt, es vertreten zu können – von dem sie glaubt, dass es teilweise 
ihre (im Prozess modifizierten) Intentionen präsentiert. Im Falle des 
Gelingens repräsentiert daher das Werk tatsächlich »mehr oder weni-
ger« die Ausgangsfragen und -intentionen der Künstlerin – wenn auch 
nie in der Weise, die ihr zu Beginn des Produktionsprozesses vor-
schwebte. Und dieses Kunstwerk, von dem die Künstlerin entschied, 
dass es (mindestens vorläufig) so zu belassen sei, ist identisch mit dem, 
welches der jeweiligen Rezipientin so begegnet, wie es produziert wur-
de.

Dass das Werk im Modus seiner Alterität begegnet, bedeutet nun, 
dass es ganz bestimmte individuelle Erfahrungen und Deutungen sind, 
die in den Rezipienten von diesem einen Werk aufgerufen werden; ein 
anderes Kunstwerk verursacht wiederum andere Erfahrungen und andere 
Interpretationen. Die Deutungen des Kunstwerks durch Kunstrezipienten 
unterscheiden sich von den Deutungen anderer wahrgenommener Ge-
genstände dadurch, dass die Rezipienten wissen, dass es sich bei Kunst-
werken um Gegenstände handelt, in deren Entstehung immer der An-
spruch, ein evidentes Kunstwerk zu produzieren, eine Rolle spielt. An-
ders gesprochen: Die bestimmte Alterität des Kunstwerks, dem in der 
Rezeption begegnet wird, liegt bereits implizit in dem Verweis auf seine 
konkrete Produziertheit. Diese Tatsache des Produziertseins definiert die 
Erwartungen der Rezipienten an das Werk und bestimmt so die Rezep-
tionssituation mit. Damit meine ich nicht, dass den Rezipienten in jedem 
Fall spezifische Informationen über die jeweilige Künstlerin oder über 
von ihr verwendete Verfahren gegeben sein müssen. Vielmehr ist hier 
die »intersubjektive Vereinbarung«, die für den Kontext der Kunst gilt, 
gemeint, nach der es zum »Bewandtniszusammenhang« der Kunst ge-
hört (um einen heideggerschen Terminus zu gebrauchen), dass Kunst-
werke von Künstlern hergestellt werden. Das Kommunikationsverspre-
chen der Kunstwerke beruht auf der Tatsache ihres Produziertseins, und 
man kann davon ausgehen, dass die Information, dass Kunstwerke von 
Künstlern produzierte Objekte und Situationen sind, allen Rezipienten 
zur Verfügung steht. Dies Versprechen, dass das Kunstwerk nicht nur 
unsere eigene Erfahrung aufruft, sondern dass die Konfrontation mit ihm 
zugleich eine Begegnung mit einer ins Werk transformierten Erfahrung 
der Produzentin ist, aus der sich neue Konstellationen eigener Erfahrung 
ergeben, ist das Merkmal, welches die Kunstrezeption von anderen äs-
thetischen Rezeptionsarten unterscheidet.  

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

162

 Die Disposition einer einzelnen Rezipientin, als ihre allgemeine psy-
chische und physische Verfassung, die geprägt ist durch ihren bio-
grafischen und kulturellen Hintergrund, wird vom Kunstwerk nicht in 
ihrer Gesamtheit aufgerufen. Das Kunstwerk aktiviert vielmehr be-
stimmte einzelne Erfahrungen und Erinnerungen der Rezipienten, die 
auf den unterschiedlichsten Ebenen liegen. Es kann sich hierbei ebenso 
um Gedanken wie auch um Gefühle oder um die Erinnerung physischer 
Zustände oder um bestimmte physische Zustände selbst (z.B. um Ekel) 
handeln – je nachdem mit welchen Mitteln, Materialien und in welchen 
Konstellationen ein Kunstwerk gestaltet ist. Das Evidenzerlebnis der 
Rezipientin ist aber nie allein der Verweis auf ihre eigenen Gefühle oder 
Gedanken, die in der Wahrnehmung aktiviert werden, sondern es han-
delt sich immer um die Konfrontation des Aktivierten mit dem Wahrge-
nommenen.   

Wie kann aber das innerlich Aufgerufene mit einem äußeren Prozess 
konfrontiert sein? Es kann dies nur, indem die äußere Wahrnehmung des 
Werks untrennbar verschränkt ist mit einer zeitgleichen individuellen 
Interpretation der Wahrnehmung. Dabei wird aber nicht allein diese In-
terpretation des Wahrgenommenen mit der Deutung eigener (nicht-
künstlerischer) Erfahrungen abgeglichen, sondern Bild- oder Tonerleb-
nisse werden ebenso in Vergleich gesetzt mit innerlich gespeicherten 
Vorstellungsbildern oder innerlich imaginierten Melodien oder Geräu-
schen.1 Natürlich liegen begegnende und aufgerufene Bilder oder Klän-
ge nicht als reines Material vor, sondern sind immer gebunden an ihre 
Interpretationen, sowohl im Moment ihrer Begegnung als auch im Mo-
ment der Erinnerung. So wird die materiale Seite des Kunstwerks immer 
schon als eine wahrgenommen, die etwas meint, aber die Wahrnehmung 
des Kunstwerks geht nicht auf in der sprachlichen Beschreibung dieses 
Meinens. Es gibt immer alternative  begriffliche Beschreibungen und 
Bestimmungen des Wahrzunehmenden als Korrekturen der bereits ge-
leisteten.

Entscheidungen über die Gestaltung des Kunstwerks werden von 
Künstlern auf der Wahrnehmungsebene und nicht allein als  Entschei-
dungen über einen Sinn, den das Kunstwerk haben soll, getroffen. Je-
doch ist die Selbstdeutung, die auf die spezifische Gestalt des Kunst-
werks »passt«, mithin eine, von der die Künstlerin glaubt, dass sie durch 
die Materialauswahl und die Gestaltung des Materials bzw. der Situation 
präsentiert wird – genauso wie die Deutungen der Wahrnehmung des 
gestalteten Werks durch Rezipienten solche sind, die auf dieselbe spezi-

1  Vgl. dazu W. Rihms Bemerkung zum »inneren Musikblock« (Offene En-
den, S. 11; s.o. Kap. II.3.1). 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

163

fische Gestaltetheit desselben Kunstwerks »passen«.2 Obwohl es nicht 
dieselben Deutungen sind, gehen beide Deutungsvarianten, sowohl auf 
der Seite der Produktion als auch auf der Seite der Rezeption, eindeutig 
von der Gestalt des Werks aus. Denn beide Deutungsversuche sind we-
sentlich verschränkt mit derselben Materialität, die als Kunstwerk vor-
liegt. Sie sind jeweils individuell vorgenommene Verschränkungen zwi-
schen sinnlich Erfahrenem und einer Bedeutung dieses Erfahrenen.  

Evidenz bedeutet Offenkundigkeit, Vehemenz des Einleuchtens, 
nicht allein auf der Ebene der Interpretation, sondern genauso meint 
Evidenz Offensichtlichkeit. Die Gestalt des Kunstwerks, die augen-

scheinlich etwas meint, leuchtet ein. Gadamer benennt die eine Hälfte 
einer Kommunikation zwischen dem Werk und seiner Rezipientin, wenn 
er zum einen über die hermeneutische »Identität des Werks« sagt, »daß 
seine Identität eben darin besteht, daß etwas daran ›zu verstehen‹ ist, daß 
es als das, was es ›meint‹ oder ›sagt‹ verstanden werden will. Das ist 
eine von dem ›Werk‹ ergehende Forderung, die auf ihre Einlösung war-
tet.«3 Zum anderen kennzeichnet Gadamer die sinnlich-materiale Seite 
des Kunstwerks als eine »Faktizität«, die »zugleich ein unüberwindli-
cher Widerstand gegen alle sich überlegen glaubende Sinnerwartung« 
sei.4 Beiden Feststellungen stimme ich zu. Ausgespart bleibt allerdings 
bei Gadamer, wie diese beiden Phänomene zusammenhängen. Denn die 
Alterität der materialen Seite des Werks gegenüber jedem sprachlichen 
Beschreibungsversuch, die von Gadamer »Faktizität« oder »das Fakti-
sche« genannt wird, hängt mit der »Forderung des Werks«, verstanden 
zu werden, derart zusammen, dass diese Forderung nur begriffen werden 
kann, wenn sie als eine gedacht wird, die genau mit der sinnlichen Ge-
stalt des Werks, mit seiner Faktizität, verschränkt ist. Daher müssen bei-
de Dispositionen, die Kunstwerken zukommen, sowohl die Tatsache, 
dass sie immer in einer konkreten Gestalt vorliegen als auch die, dass 
ihnen eine sinnhafte Dimension zu eigen ist, als zwei Seiten ein und der-
selben Medaille gedacht werden.  

2  Vgl. Hans-Georg Gadamer: Die Aktualität des Schönen, Stuttgart 1977, S. 
33: »Ich identifiziere etwas als das, was es war oder was es ist, und diese 
Identität allein macht den Werksinn aus. Wenn das richtig ist […], dann 
kann es gar keine mögliche Kunstproduktion geben, die nicht in der glei-
chen Weise immer das meint, was sie produziert, als das, was es ist. Selbst 
ein Flaschenständer –, das da plötzlich mit so einem großen Effekt als ein 
Werk angeboten wurde, bestätigt das.« 

3  Ebd., S. 34: »…daß seine Identität eben darin besteht, daß etwas daran ›zu 
verstehen‹ ist, daß es als das, was es ›meint‹ oder ›sagt‹ verstanden werden 
will. Das ist eine von dem ›Werk‹ ergehende Forderung, die auf ihre Ein-
lösung wartet.« 

4  Ebd., S. 45. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

164

Es ist nicht richtig, dass das, was von der Künstlerin als Kunstwerk 
an die Öffentlichkeit gebracht wurde, nichts mehr mit ihren künstleri-
schen Absichten zu tun haben soll, wie Gadamer die Abgelöstheit eines 
jeden Kunstwerks von seiner Produzentin verstanden wissen möchte. 
Dass das Kunstwerk »da ist« (seine Faktizität), ist das Ergebnis künstle-
rischer Bemühung, die von dem Anspruch geprägt ist, ein Werk zu 
schaffen, welchem genau diese Eigenschaft zukommt, nämlich »da zu 
sein« (um mit Gadamers Worten zu sprechen).5 Ein Kunstwerk mit Ab-
sicht oder mit einem Anspruch zu erzeugen, heißt eben nicht nur (wie 
Gadamer annimmt), den absoluten unveränderlichen Sinn dieses Kunst-
werk zu beabsichtigen. Beabsichtigt ist nicht allein eine Botschaft oder 
Mitteilung, die das Kunstwerk machen soll; beabsichtigt ist genau seine 
»Faktizität«, auf die jene »Forderung« des Kunstwerks, dass es »ver-
standen werden will«, zurückgeht. Beabsichtigt wird gerade von den 
Künstlern die Verschränkung der Materialität des Kunstwerks, welche 
seine »Faktizität« ausmacht, mit den Möglichkeiten der Interpretation 
dieser Materialität, die untrennbar an diese Materialität selbst gebunden 
sind, ja von dieser selbst erst ermöglicht werden. Ermöglichung der Evi-
denzerlebnisse in der Rezeption durch die materiale Seite des Werks und 
generelle Alterität der Evidenzerlebnisse gegenüber der sprachlich arti-
kulierten Deutung müssen hier zusammen und als eine Einheit gedacht 
werden.

Die Differenz zwischen Kunstwerken und nichtkünstlerischen Ge-
genständen, die wahrgenommen und gedeutet werden, ist (wie bereits 
gesagt) die, dass Kunstwerke mit einer spezifischen Absicht, d.h. mit ei-
nem Evidenzanspruch geschaffen sind, der sich wesentlich von anderen 
Absichten, die es bei der Produktion nichtkünstlerischer Gegenstände 
geben kann, unterscheidet. Evidenz muss also hier im Zusammenhang 
der Kunstrezeption bedeuten, dass etwas in seiner sinnlich erfahrbaren 
Materialität so präsent wird, dass es bestimmte Deutungen und Ver-
ständnisse seiner selbst evoziert. Evidenzerlebnisse verweisen auf die 
Evidenz des Kunstwerks als das Vermögen zur Evokation von Evidenz-
erlebnissen. Diese Eigenschaft der Evidenz des Werks ruft ganz ver-
schiedene Evidenzerlebnisse hervor, anders gesagt: Ich kann als Rezi-

5  Ebd., S. 44: »Der Sinn eines Kunstwerks beruht vielmehr darauf, daß es da 
ist. Um jede falsche Konnotation zu vermeiden, sollten wir daher das Wort 
›Werk‹ durch ein anderes Wort ersetzen, nämlich durch das Wort ›Ge-
bilde‹. […] Das ›Gebilde‹ ist vor allen Dingen nichts, von dem man mei-
nen kann, daß es jemand mit Absicht gemacht hat (wie das mit dem Be-
griff des Werkes noch immer verknüpft ist). Wer ein Kunstwerk geschaf-
fen hat, steht in Wahrheit vor dem Gebilde seiner Hände nicht anders als 
jeder andere. […] Nun ›steht‹ es, und damit ist es ein für allemal ›da‹, an-
treffbar für den, der ihm begegnet, und einsehbar in seiner ›Qualität‹.« 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

165

pientin anderen Rezipientin nicht genau mein eigenes Evidenzerlebnis 
unterstellen. Gadamer schreibt dazu richtig über die »von dem »Werk« 
ergehende Forderung, die auf ihre Einlösung wartet. Sie verlangt eine 
Antwort, die nur von dem gegeben werden kann, der die Forderung an-
genommen hat. Diese Antwort muss seine eigene Antwort sein, die er 
selber tätig bringt.6

Obwohl das so ist, kann das Verstehen eines Kunstwerks nicht als 
eine Arbeit dargestellt werden, die Rezipienten »allein« und zur Gänze 
leisten. Die Art und Weise, wie rezipientische Eigenbeteiligung beim 
Kunstverstehen stattfindet, ist vielmehr durch die Weise, in der das 
Kunstwerk seine Rezipienten konfrontiert, durch seine spezifische Art, 
in der es Verstehen fordert, vorgegeben.7 Evidenzerlebnisse haben nichts 
zu tun mit einem Nachvollzug des Kunstwerks in dem Sinne, dass es nur 
ein richtiges Auffassen des Augenscheinlichen und ein richtiges Verste-
hen des Offenbaren gäbe. Das Gerichtetsein der Rezipienten sowohl auf 
die eigene sinnliche Anschauung des Werks als auch auf den Sinn, der 
sich verbunden mit dessen sinnlicher Anschauung erschließt, zielt nicht 
nur darauf, Thematisierungen oder Aussagen des Werks als evidente zu 
verstehen, sondern ebenso darauf, die Wahrnehmung der Gestaltetheit 
des Kunstwerks als evidente Wahrnehmung zu erleben. Beides fällt zu-
sammen und kann nicht voneinander getrennt werden – höchstens in 
nachträglichen Reflexionen ist es überhaupt möglich, Verstandenes und 
die Weise, in der Verstandenes wahrgenommen worden ist, auseinander-
zudividieren.8 Die Rede von der »ästhetischen Seite des Kunstwerks«, 
von seinem So-oder-so-Gemachtsein ist also immer eine defizitäre Rede, 
die in der Distanz der Reflexion zwar geführt werden kann, die aber, 
was das Erfassen und Erfahren des Werks betrifft, immer unvollständig 
bleibt, dem Werk nicht gerecht wird. Das Testen, ob sich ein Evidenzan-
spruch im gelungenen Kunstwerk erfülle, muss immer ein Sich-der-
Wirkung-des-Werks-Aussetzen sein, in dem Wahrnehmen immer ein 

6  Ebd., S. 34. 
7  Ebd., S. 37: »Die Identität des Werkes ist nicht durch irgendwelche klassi-

zistischen oder formalistischen Bestimmungen garantiert, sondern wird 
durch die Weise, in der wir den Aufbau des Werkes selbst als eine Auf-
gabe auf uns nehmen, eingelöst.« Im Unterschied zu Gadamer würde ich 
diesen Vollzug als Reaktion auf das Werk (auf seine Identität) bezeichnen, 
nicht (wie Gadamer) als seine Identität selbst. 

8  Das bestätigt auch Gadamer: »Ich meine damit, daß es eine sekundäre 
Verhaltensweise ist, wenn man von dem abstrahieren sollte, was einen 
durch ein künstlerisches Gebilde bedeutsam anspricht, und man sich gänz-
lich darauf beschränken wollte, es ›rein ästhetisch‹ zu würdigen.« (Ebd., 
S. 38.) 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

166

verstehendes Wahrnehmen ist und in dem Verstehen immer in Ver-
schränkung mit sinnlicher Wahrnehmung vollzogen wird. 

Dass es nun viele Möglichkeiten gibt, ein Kunstwerk zu verstehen, 
hat mit dem Anteil zu tun, der dem Horizont der jeweiligen Rezipientin 
zukommt. Ihre Reaktion auf das Kunstwerk ist sowohl durch das 
Kunstwerk geleitet als auch durch den Erfahrungshorizont, den sie mit-
bringt. Die Verschmelzung der Horizonte, so wie sie von Gadamer in 
Wahrheit und Methode beschrieben wird, ist im Prinzip ein geeignetes 
Erklärungsmodell, um die Begegnung der Rezipientin mit dem Werk 
darzustellen.9 Gadamer schreibt richtig über die Flexibilität rezipienti-
scher Horizonte: »In Wahrheit ist der Horizont der Gegenwart in steter 
Bildung begriffen, sofern wir alle unsere Vorurteile ständig erproben 
müssen.«10 Es geht jedoch nicht allein um das Verstehen der Wahrheit

eines Kunstwerks, eines Gehalts, der sich sprachlich bestimmen ließe. 
Eine Verschmelzung der Horizonte müsste vielmehr so beschrieben 
werden, dass die materiale Weise, wie das Kunstwerk gemacht ist, dar-
über hinaus im Prozess der Begegnung Wahrnehmungsvorurteile kon-
frontiert und verändert. Das Kunstwerk kann nicht allein an dem gemes-
sen werden, was es zu verstehen auffordert. Wäre zum Beispiel seine 
Message oder sein Gehalt einer, der Rezipienten sehr richtig und wichtig 
erscheint, so kann es immer noch misslungen sein, nämlich wenn es sei-
ne Botschaft auf eine schlecht gemachte Weise vorträgt. Solch ein 
Kunstwerk bezeichnen wir häufig als »gutgemeint«. Das, was unsere 
Vorurteile in der Rezeption herausfordert, ist also kein Verständnis einer 
Sache, keine Wahrheit im Sinne einer Theorie, kein allein hermeneu-
tisch zu entziffernder Sinn des Kunstwerks. Sondern unser Horizont, un-
sere Vorurteile sind auch Horizont von und Vorurteile über Wahrneh-
mungsweisen, an die immer ein Sinn gebunden ist. Gadamers Beschrei-

9  Der Vorwurf Manfred Franks gegen Gadamers Darstellung der herme-
neutischen Verschmelzung der Horizonte von Text bzw. Kunstwerk und 
Rezipientin in der Kunst- und Textrezeption betrifft die Vorrangstellung 
der »Tradition«, aus der das Zu-Verstehende kommt und die es sich als 
Verstandenes eingliedert. »Über die Alterität des Anderen wird […] erst 
entschieden, wenn er im Horizont des Interpreten integriert oder wenn 
dessen Horizont in den des Interpretanden ›eingerückt‹ oder allenfalls: 
wenn die fusionierenden Horizonte über eine höherstufige Dyade Reflek-
tierender-Reflex spekulär identifiziert sind – dann freilich ist’s zu spät für 
ein Urteil über die Differenz beider.« »Das Sein des Anderen qua Anderen 
bleibt auf der Strecke.« Dieser Gefahr einer Verwischung der Andersheit 
entgehen wir hier, denn das Kunstwerk ist gerade gegenüber seinen Rezi-
pienten durch seine Alterität, die sich nicht durch sprachliche Auslegung 
einholen lässt, charakterisiert. Manfred Frank: Das individuelle Allgemei-
ne, Frankfurt/Main 1977, S. 32f. 

10  H.-G. Gadamer: Wahrheit und Methode, S. 311. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

167

bung der Verschmelzung der Horizonte des Kunstwerks und der Rezi-
pientin muss also erweitert werden um die Weise, die Welt wahrzuneh-

men, die in der Begegnung mit dem Kunstwerk ebenso auf dem Spiel 
steht wie unser Verständnis der Welt. Beides ist untrennbar miteinander 
verbunden. Der Anspruch der Künstler, evidente Werke zu schaffen, ist 
also zugleich ein Anspruch darauf, dass die Werke aufgrund ihrer Evi-
denz die Wahrnehmung und das Verständnis ihrer Rezipienten verän-
dern.11

2.  Evidenz a ls  Werkeigenschaft  

Warum nenne ich nun ein Kunstwerk, welches in der Lage ist, Evidenz-
erlebnisse zu verursachen, ein evidentes Kunstwerk? Andersherum ge-
fragt: Warum genügt es nicht, gelungenen Kunstwerken zu attestieren, 
dass sie Evidenzerlebnisse auslösen; warum ist es notwendig, das 
Kunstwerk ausdrücklich als evidentes Kunstwerk zu definieren? Unter 
Evidenz als einer Eigenschaft des Kunstwerks verstehe ich einerseits 
seine sprachlich nicht einholbare materiale Alterität gegenüber den Deu-
tungen derer, denen das Werk evident wird bzw. für die etwas durch 
dieses Werk evident wird. Andererseits gehört wesentlich zur Evidenz 
des Werks die Tatsache, dass seine Materialität nur als sinnhaft er-
schlossene vorliegt.12 Die Deutung des Kunstwerks in der Rezeption, die 
an das Wahrnehmungserlebnis geknüpft ist, rekurriert genau auf diese 
Eigenschaft der Evidenz, die dem Kunstwerk zukommt, d.h. sie rekur-
riert auf die Gegebenheit einer ursprünglichen Verschränkung der mate-
rialen und der sinnhaften Seite des Werks als seiner Evidenz. Dass die 
Materialität des Werks selbst andere, wenn auch nicht beliebige Deutun-
gen evozieren kann, ist kein Indiz gegen diese vorliegende Verschrän-
kung von Material und Interpretation, sondern es handelt sich dann um 
verschiedene Variationen der Deutung des einen immer gleich Gegebe-
nen. Immer gleich gegeben ist ein Kunstwerk deshalb, weil es das Re-
sultat des Handelns einer Künstlerin ist, in dessen Folge das Kunstwerk, 
so wie es ist, entstand. 

Gadamers Beschreibung der Relation zwischen einem Kunstwerk 
und seiner Rezipientin ist, wie schon dargestellt, attraktiv für unsere 
Fragestellung nach der Werkevidenz, weil Gadamer mit dem Begriff der 

11  Vgl. entsprechende Textstellen zur Veränderung der Rezipienten im Kap. 
II.2. 

12  Dass und wie sich eine solche Sinnhaftigkeit des Kunstwerks mit Erfah-
rungen seiner Ambivalenz zusammendenken lässt, ist ausgeführt im Kapi-
tel II.3.3.  

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

168

Verschmelzung der Horizonte von einer Beeinflussung der Rezipientin 
durch ein Kunstwerk und zugleich von einer Historizität der Auslegung 
des Kunstwerks durch die Rezipientin ausgeht. Richtig formuliert er fer-
ner, dass zwischen dem, was auf der Ebene einer sprachlichen Beschrei-
bung über das Kunstwerk gesagt werden kann, und dem ›So-sein‹ des 
Kunstwerks eine Verbindung besteht. In vielen Aufsätzen erläutert Ga-
damer diesen Zusammenhang am Beispiel des Klangs von Gedichten; er 
ist »Gebilde« im Verhältnis zum Wort als »Bürgschaft für das Ding«.13

Über Musik sagt Gadamer: »Es bleibt ein unaufhebbarer Zusammen-
hang zwischen der wortlosen Sprache der Musik, wie man zu sagen 
liebt, und der Wortsprache unserer eigenen Rede- und Kommunikations-
erfahrungen.«14 Ich habe jedoch den Eindruck, dass Gadamer, auch 
wenn er den genannten Zusammenhang in einer ursprünglichen Ver-
schränkung konzediert, vorzugsweise aus der Perspektive der sprachli-
chen Bestimmung dessen, was am Kunstwerk verstanden wird, redet.  

Es sind beispielsweise in Wahrheit und Methode zwei hermeneuti-
sche Charakterisierungen, denen nach Gadamer die Brückenfunktion 
zwischen Werk und Rezipientin zukommen: die Verstehensforderung 
des Kunstwerks und die Unterstellung der Rezipientin an das Kunst-
werk, dass es verstehbar sei. Dem »So-Sein« des Kunstwerks, das Ga-
damer in Die Aktualität des Schönen dessen »Faktizität« nennt, ist sys-
tematisch gesehen nicht die Funktion gegeben, das Verständnis des 
Kunstwerks in einem starken Sinn zu verursachen, klarer: Es ist der Fak-
tizität bei Gadamer nicht zuerkannt, selbst Bedeutung zu sein und trotz-
dem als Faktizität auf ihre eigene Weise wirksam zu werden. Der Punkt, 
auf den es mir ankommt, ist dieser: »Verstehen« der Dimension der Fak-
tizität des Kunstwerks ist nicht allein als sprachliches Auslegen zu be-
stimmen. Bei Gadamer ist dagegen alles Verstehen an Auslegung ge-
bunden.15 Mit dem Begriff der Auslegung lässt sich nun nicht erläutern, 
was ich mit dem Begriff einer Evidenz des Kunstwerks zeigen möchte. 
Denn Auslegung ist erstens eine sprachliche Operation an einem Text, in 
der »die Sache, von der der Text spricht, sich zu Worte bringt«16, und 
zweitens ist die Auslegung die Angelegenheit der jeweiligen Auslegen-
den, sich sprachlich zu äußern. Die »Sache, von der der Text spricht« 
(die Sache, von der das Kunstwerk spricht, müsste es ja übertragen auf 

13  Hans-Georg Gadamer: »Hilde Domin, Dichterin der Rückkehr«, in: Ge-
sammelte Werke, Bd. 9, Tübingen 1993, S. 321-328. 

14  H.-G. Gadamer: Die Aktualität des Schönen, S. 51. 
15  Gadamer stellt in Wahrheit und Methode dar, dass Verstehen und Ausle-

gen auf eine unlösliche Weise ineinander verschlungen sind. Vgl. H.-G. 
Gadamer: Wahrheit und Methode, S. 402ff. 

16  Ebd., S. 402. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

169

die Kunst heißen) ist meines Erachtens etwas anderes als die Weise, wie 
das Kunstwerk etwas vorführt oder zeigt. Ersteres ist das Dargestellte als 
das, was das Werk thematisiert, während es sich beim Zweiten um die 
Darstellungsart dieses Dargestellten handelt, das heißt, wie dieses Zei-
gen im Werk realisiert ist. Nun werden von Gadamer aber beide Seiten, 
die am Kunstwerk verortet werden können: sein Dargestelltes und seine 
Darstellungsart, gleichermaßen unter dem Begriff der sprachlichen Aus-
legung subsumiert. Gadamer bestimmt zuerst den Begriff der Auslegung 
als einen Begriff sprachlichen Äußerns, um dann in einem zweiten 
Schritt alle Arten des Darstellens als eine solche Art sprachlicher Äuße-
rung zu bestimmen:  

»Sprachliche Auslegung ist die Form der Auslegung überhaupt. Sie liegt daher 
auch dort vor, wo das Auslegen gar nicht sprachlicher Natur, also gar kein 
Text ist, sondern etwa ein Bildwerk oder ein Tonwerk. Man darf sich nur nicht 
durch solche Formen der Auslegung beirren lassen, die zwar nicht sprachlich 
sind, aber in Wahrheit die Sprachlichkeit doch voraussetzen.«17

Die Schwierigkeit, die sich daraus ergibt, dass dem Kunstwerk auf der 
systematischen Ebene ästhetischer Theorie ein sprachlicher Gehalt als 
das, was in der Rezeption begegnet, zugesprochen wird, ist das Resultat 
der Annahme, dieser Gehalt würde als ein Gehalt von Bildern, Klängen 
und Texten immer den Gehalten sprachlicher Äußerungen sogar nicht-
künstlerischer Texte äquivalent oder sogar gleich sein. Die Faktizität des 
Kunstwerks wäre in Gadamers Modell bestenfalls das, was den Gehalt 
des Kunstwerks ermöglicht, aber nicht das, was in der Rezeption frei 
begegnen kann. Es ist die Vernachlässigung der Tatsache, dass Kunst-
werke immer hergestellte Gegenstände oder Situationen sind (deren 
Konstellationen Künstler verfertigten), die zur Vernachlässigung der 
Wirkung dieser künstlerischen Entscheidungen führt – als Entscheidun-
gen, die sich nicht allein auf Gehalte beziehen. In dem Agieren der 
Künstler ist zwar eine Deutung ihrer eigenen Handlung enthalten. Diese 
Deutung muss nicht mit der Deutung der Rezipienten übereinstimmen. 
Jedoch sind Erlebnis und Deutung in der Rezeption nicht beliebige, 
durch die Gestalt des Kunstwerks vorgegeben. Das Verstehen des 
Kunstwerks kann daher nicht nur ein Prozess einer Auslegung seines 
Gehaltes sein, sondern muss an die Handlungen der Künstler in irgend-
einer Weise gebunden bleiben. Die Kunstproduktion unterscheidet sich 
von dem Schreiben eines nichtkünstlerischen Textes dadurch, dass in ihr 
eben nicht allein auf der Ebene sprachlichen Bedeutens gehandelt wird. 
Es ist vielmehr die künstlerische Aktion, die zwar darauf abzielt, ge-

17  Ebd., S. 402. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

170

deutet zu werden, aber nicht in dieser Deutung aufgeht. Gadamers Präfe-
renz sprachlicher Auslegung, die er gleichermaßen für Kunst und Nicht-
kunst geltend macht, ist die Ursache dafür, dass er eine Differenz zwi-
schen der Auslegung von nichtkünstlerischen Texten und der von 
Kunstwerken nicht zu konstruieren vermag.  

In der von mir hier vorgeschlagenen Bestimmung des Begriffs der 
Evidenz des Kunstwerks liegt die Gewichtung zwischen der materialen 
Seite und der Verstehensforderung des Kunstwerks dagegen anders: Die 
materiale Seite ist nicht nur eine Voraussetzung für dessen sprachliche 
Bestimmung, sondern sie ist ein Mehr, das durch den Begriff der Evi-
denz ausgedrückt werden soll. Man kann sich sprachlich auf das Kunst-
werk beziehen, und die Wahrheit in diesem sprachlichen Bezug muss in 
der Tat am Kunstwerk gerechtfertigt werden. Man kann sich zweitens 
im Modus des Evidenzerlebnisses auf Kunstwerke beziehen, und dieser 
Bezug ist der wesentliche Bezug für Kunstwerke. Sowohl auf den Zu-
sammenhang zwischen diesen beiden Möglichkeiten – der sprachlichen 
Äußerung über das Werk und dem Erlebnis seiner Evidenz, mit dem 
sprachliches Deuten verschränkt ist – als auch auf ihre Abweichung von-
einander werde ich zurückkommen. Die Differenz zwischen beiden Fäl-
len muss, nicht zuletzt mit Hilfe der Differenz zwischen den Begriffen 
Evidenz und Wahrheit, gewahrt sein.18

Das evidente Werk ist, insofern es materieller Gegenstand ist, mehr 
als eine hermeneutisch zu interpretierende Mitteilung der Produzentin, 
und zugleich ist es qua Kunstwerk für die Rezipienten etwas anderes als 
irgendein nichtkünstlerischer materieller Gegenstand in der Welt. Es 
unterscheidet sich deswegen von allen nichtkünstlerischen Gegenstän-
den, weil Rezipienten den materialen Gegenstand ›Kunstwerk‹ bereits 
als einen ›im Kunstkontext von jemandem hergestellten‹ intendieren. 
Die Tatsache, dass der künstlerische Gegenstand von einer Künstlerin 
produziert ist, die auf der Grundlage ihrer eigenen Erfahrung handelte, 
verweist darauf, dass in der Bezeichnung des evidenten Kunstwerks zu-
gleich die Setzung enthalten ist, dass die vorliegende Materialität auf 
Deutungsakten der Künstlerin (Auswahl und Bearbeitung eines Materi-
als) beruht. Die Differenz zu anderen intentional hergestellten Gegen-
ständen (welche z.B. mit der Intention eines spezifischen Gebrauchs 
produziert werden) ist der Anspruch auf Sinnhaftigkeit, der im Evidenz-
anspruch der Künstler enthalten ist als ein Anspruch, der das Kunstwerk 
als eine Interpretation der Welt auffasst, die von der Künstlerin der Welt 
hinzugefügt wurde. Dass die Rezipienten ein Kunstwerk als Kunstwerk 
rezipieren, heißt jedoch gerade nicht, dass sie es als (bloßes) Zeichen 

18  Diesem Thema widmet sich Kap. III.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

171

wahrnehmen, sondern das Wissen vom Evidenzanspruch fokussiert die 
Aufmerksamkeit auf die Verschränkung oder Ungeschiedenheit von Ma-
terialität und Zeichenhaftigkeit. ›Ungeschiedenheit‹ bedeutet hier gerade 
nicht, dass die Materialität des Kunstwerks in einer materialen Zeichen-
haftigkeit aufgeht bzw. sich in einer solchen erschöpft. Die Wahl des 
Evidenzbegriffs zeigt dabei zugleich an, dass der doppelte ›Überschuss‹ 
des materiellen Werks gegenüber der Mitteilung und des Kunstwerks 
gegenüber dem nichtkünstlerischen Gegenstand nicht im Sinne eines 
›Sich-Entziehens‹ des Kunstwerks, sondern im Sinne einer Mehrbedeu-
tung zu verstehen ist, auf die sich das Wahrnehmungserlebnis als Evi-
denzerlebnis mehr oder weniger adäquat beziehen kann. Das Kunstwerk 
unterscheidet sich außerdem durch die material fundierte Struktur seiner 
Evidenz von nichtkünstlerischen Texten, deren Evidenz sich als ihre be-
griffliche Bedeutung vermittelt. Diese Differenz lässt sich mit Gadamer
nicht mehr konstruieren.  

Der Begriff der doppelten Alterität des Kunstwerks (gegenüber sei-
nen Produzenten und seinen Rezipienten), in den die Alterität der mate-
rialen Dimension des Werks gegenüber dessen sprachlicher Deutung 
eingeschrieben ist, leuchtet noch mehr ein, wenn man ihn für die ver-
schiedenen Fälle verschiedener Kunstwerke ausbuchstabiert. Denn das 
Mehr der Materialität des Werks, das die Alterität des Werks gegenüber 
seiner Interpretation ausmacht, ist für je unterschiedliche Materialien 
ganz verschieden. Bei sprachloser Kunst wie Malerei und Musik tritt es 
stärker in Erscheinung als beispielsweise in Literatur und Theater, dies 
leuchtet zunächst intuitiv ein. Angesichts der gegenwärtigen Auflösung 
von Gattungsgrenzen in der Kunst ist jedoch fragwürdig, ob die materi-
ale Alterität des Kunstwerks überhaupt noch gattungsspezifisch darge-
stellt werden kann. Nicht für jede Art der Malerei ist z.B. die Alterität 
der Farbe gegenüber der Beschreibung und Deutung des Werks in der-
selben Art und Weise gegeben. Insbesondere werden die Differenzen 
zwischen figürlich und abstrakt gemalten Werken, zwischen konzeptuell 
und sinnlich angewendeten Malstilen fast in jeder malerischen Arbeit 
neu gezogen bzw. verschoben. So scheint es sinnvoller, davon zu spre-
chen, dass jedes einzelne Kunstwerk seine eigene Materialität besitzt, 
die dessen Alterität in je unterschiedlicher Weise begründet. Trotz dieser 
Skepsis gegenüber einer fest umgrenzbaren Gattungsspezifik leuchtet es 
unmittelbar ein, dass bestimmten Materialitäten (z.B. musikalischen) 
eine größere Sprachferne zuzuordnen ist als anderen (z.B. literarischen).  
 Gerade die Dialektik von sprachlicher Deutung und Materialität 
führt uns jedoch auf den Evidenzbegriff. Das lässt sich an der Art und 
Weise nachvollziehen, wie der Komponist Wolfgang Rihm die Verbin-
dung von gesprochenem Wort und gespieltem Ton thematisiert. »Der 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

172

Klang ist also schon beim Wort-Text ein eigenständiger Mitteilungs-
wert, voll Information für den, der ›Ohren hat zu hören‹ […]. Ähnliches 
geschieht in der Musik.«19 Rihm weist auf ein weiteres systematisch ver-
bindendes Merkmal hin: »Zu fragen ›Was sagt Musik?‹ heißt auch, daß 
wir die Musik im Bereich jener Erscheinungen ansiedeln, die sich in 
eine bereits interpretierte Welt hineinäußern.«20 Diese Beschreibung, die 
prinzipiell auf alle Kunstwerke zutrifft, verweist darauf, dass wir u.a. mit 
Deutungsabsichten an Kunst herantreten.  

Unabhängig von der Sprachnähe oder Sprachferne des Kunstwerks 
oder der Gattung gilt aber systematisch, dass das Materielle in der Spra-
che nicht aufgehen kann. Rihm formuliert das so: »Etwas, das ist und 
nicht sich nennen läßt – das ist ein Skandal! Aber was ist es? Sprechen 
wir es als Namen aus, haben wir es schon verfehlt; schweigen wir davor 
[…] entzieht es sich nur noch weiter.«21 Das, was hier als Skandal er-
scheint, ist gerade die Alterität des Kunstwerks. Natürlich würde ich 
nicht von einem Skandal sprechen. Meine Verwendung des Evidenzbe-
griffs zielt gerade darauf ab, die Negativität, die sich in der Verfehlungs- 
und Entziehungsfigur zeigt, zu überwinden. Mit der materiellen Alterität 
des Kunstwerks ist der Mehrwert gemeint, den das Kunstwerk gegen-
über seiner sprachlichen Bestimmung immer hat. Es entzieht sich nicht, 
sondern leuchtet ein, daher der Begriff der Evidenz. 

Der Aufweis der Differenz zwischen künstlerischen und wissen-
schaftlichen bzw. alltagssprachlichen Kommunikationsformen geht da-
mit einher, dass Sprache überhaupt auf zweierlei Weise zugeordnet 
wird: einmal als Verständigungsmittel in nichtkünstlerischer Kommuni-
kation, einmal als Materialität dichterischer und konzeptueller Kunst-
werke. An dieser Stelle soll noch einmal ausdrücklich begründet wer-
den, warum eine solche Zuordnung künstlerischer Sprache zur Materia-
lität von Kunstwerken in Abgrenzung zum nichtkünstlerischen sprachli-
chen Kommunizieren zwingend ist – in beiden Fällen (Dichtung und 
Konzeptkunst) zunächst aus unterschiedlichen Motiven. Im Zuge dieser 
Darlegung ist nicht nur nach den Unterschieden von künstlerischem zu 
nichtkünstlerischem Sprechen und Schreiben zu fragen, sondern auch 
nach den Gemeinsamkeiten zwischen sprachlich verfassten und primär 
nichtsprachlichen Werken wie Musik, Fotografie, Malerei oder Installa-
tion.

Dass Heideggers These, alle Kunst sei Dichtung, in die Irre führt, 
war Gegenstand des Kapitels I.2. Einer derartigen ›Versprachlichung‹ 
der Materialität aller Kunstwerke widersetzten wir uns mit dem Argu-

19  W. Rihm: Offene Enden, S. 175f. 
20  Ebd., S. 176. 
21  Ebd., S. 172. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

173

ment, dass Heideggers Begriff der Erde, den er explizit an nichtsprachli-
chen Materialien wie Steine und Töne entwickelt, mit dieser Versprach-
lichung kaum vereinbar ist. Wenn Heidegger »Bauen und Bilden« als 
»je eigenes Dichten« bestimmt, verspielt er letzten Endes die mit dem 
Erdebegriff verbundene Einsicht, dass im Kunstwerk die Spezifik des 
jeweils konkret verwendeten Materials zur Geltung kommt.  

Von Interesse für die aufgeworfene Frage nach möglichen Gemein-
samkeiten zwischen Dichtung, ›Gebautem und Gebildetem‹ ist, dass 
Heidegger überhaupt auf die Idee kommt, Dichten, Bauen und Bilden in 
einem Zuge zu nennen. Abgesehen davon, dass es ihm um eine Vor-
rangstellung des dichtenden Denkens vor anderen künstlerischen Tätig-
keiten geht, steckt in der genannten Gleichsetzung auch die Idee, dass 
Sprache im Dichten in ähnlicher Weise als Material behandelt wird, wie 
Stein und Holz beim Bauen und Bilden, wie Töne beim Komponieren 
und Musizieren. Heidegger behandelt im Zusammenhang des Erdebe-
griffs u.a. Sprache als »Stoff«, der durch seine Verarbeitung im Kunst-
werk erst in den spezifischen Eigenschaften seiner je eigenen Stofflich-
keit zur Geltung kommen kann: So wie Metalle »zum Blitzen und 
Schimmern« kommen, »die Farben zum Leuchten« und »der Ton zum 
Klingen«, so kommt »das Wort zum Sagen«.22 Viel hängt nun daran, 
wie das Wort »Sagen« ausgelegt wird. Da Heidegger auf der Differenz 
zwischen Sagen und Aussagen besteht, kann man ableiten, dass das 
sprachliches Bedeuten auf je verschiedene Weise beim Sagen und Aus-
sagen ins Spiel kommt. Festzuhalten ist hier also, dass sich Sprache als 
Material künstlerisch bearbeiten lässt, so wie andere Materialien auch, 
und dass mit ihr im Fall der Bearbeitung zu Kunst etwas anderes ge-
schieht als in ihren anderen Gebrauchsweisen. Diese spezifische Stoff-
lichkeit des Materials verbindet Dichtung mit nichtsprachlichen Kunst-
werken, in denen andere Materialien durch ihre künstlerische Bearbei-
tung ›zum Vorschein kommen‹. Nicht zufällig wird von der Musik zur 
Dichtung oft eine gedankliche Linie gezogen, geht es doch in der Dich-
tung auch um den Klang, um Gefühle und Befinden, um Assoziatives.  

Solch eine Weise des Umgangs mit der Stofflichkeit des sprachli-
chen Materials ist zunächst nicht feststellbar im zweiten anvisierten Fall: 
dem Gebrauch alltagssprachlicher Sätze, journalistischer Methoden oder 
wissenschaftlicher Zitationen als Kunstwerke bzw. in Kunstwerken. 
Hier lässt sich eine spezifisch künstlerische Weise der Bearbeitung von 
Sprache, welche die Stofflichkeit des Materials Sprache erst heraus-
bringt, nicht feststellen. Mündliche Sprache oder schriftlicher Text sind 
von der Künstlerin dort so gebraucht, wie sie andernorts in nichtkünstle-

22  M. Heidegger: Ursprung des Kunstwerks, S. 42. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

174

rischen Zusammenhängen auftreten. Trotzdem sind beide in jedem 
Kunstwerk an dessen materielle Dimension gebunden – in verschiede-
nen Gattungen auf je unterschiedliche Weise. Wird auf der Theater-
bühne oder im Film im Alltagsjargon geredet, so sind Gestik, Bühne, 
Kostüme, Geräusche oder stilisierte Interaktionen zwischen den Vortra-
genden Materialisierungen, mit denen das Gesagte als Material eine 
Synthese eingegangen ist. Die materielle Unterscheidbarkeit der Kunst 
von Szenen des Alltags ist dabei nicht zwingend vorausgesetzt; denn al-
lein die Tatsache, dass es sich um eine Performance, um einen Film oder 
eine Theateraufführung handelt, verweist auf den Anspruch, mit dem 
besagter Satz oder besagte Szene auf die Bühne oder vor die Kamera 
gebracht wurden. Es ist letzten Endes das Wissen von diesem Anspruch 
auf die Evidenz des Vorgeführten, das die Zuschauer dazu bringt, künst-
lerisch eingesetzte (nichtliterarische) Sprache anders wahrzunehmen als 
dieselben Sätze, wenn sie im nichtkünstlerischen Zusammenhang geäu-
ßert werden. Gehört ein Text, ein Wort oder ein Satz zu einer künstleri-
schen Installation, so ist von entscheidender Bedeutung, wie diese in 
welchen Buchstaben, Farben, in welcher Größe auf welchen Untergrund 
in welcher Umgebung aufgetragen sind. Nicht allein die sprachlichen 
Inhalte sind von Bedeutung, sondern die Weisen ihrer Visualisierung, 
aus denen freilich Inhalte nicht einfach wegzudenken sind.  

Aber auch das umgekehrte Phänomen der Wiederaneignung von 
Kunst im außerkünstlerischen Bereich zeigt, dass seitens der Rezeption 
die Prämisse, dass es sich beim Begegnenden um ein evidentes Kunst-
werk handelt, für ein angemessenes Verständnis der Materialität des 
Kunstwerks wesentlich ist. Sowohl Dichtung als auch spezielle Formen 
der Visualisierung im theatralischen Feld und im Bereich bildender 
Künste werden fortlaufend von Nichtkunst kopiert und angeeignet. 
Dichterisches Sprechen begegnet uns in Werbespots. In Politik und 
Wirtschaft sowie im Bereich der Mode werden fortlaufend aktuelle 
künstlerische Methoden übernommen. Die Materialität dessen, was in 
diesen Prozessen entsteht, ist zwar noch ästhetisch, aber nicht spezifisch 
künstlerisch. Die Art, wie wir etwas hören, sehen, lesen und deuten, 
hängt davon ab, ob es sich um Kunst, Politik oder Werbung handelt. Aus 
der Weise des Einsatzes des Materials allein ist kein systematisches Kri-
terium zur Bestimmung des Kunstwerks zu gewinnen, dies zeigen uns 
gerade die ästhetisierenden Praxen in nichtkünstlerischen Feldern der 
Gesellschaft. 

Wie können nun Kunstwerke im Konkreten evident sein, und was 
kann durch sie evident werden? Anhand einiger Beispiele möchte ich 
zeigen, dass sich die Evidenz des Kunstwerks auf ganz verschiedene 
künstlerische und nichtkünstlerische Kontexte beziehen kann. Das evi-

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

175

dente Kunstwerk ist gerade eines, das als Resultat künstlerischer Hand-
lung und Deutung definiert ist und nicht durch eine überhistorische bzw. 
überpersönliche philosophische Wahrheitsforderung bestimmt werden 
kann. Anhand von drei Kunst-Beispielen möchte ich zeigen, dass die 
Evidenz des Kunstwerks in rein ästhetischen, ja in spezifisch künstleri-
schen Bereiche verortet werden kann, (z.B. wenn eine dezidierte Ausei-
nandersetzung mit gegenwärtiger oder kunstgeschichtlich präsentierter 
Wahrnehmung von Kunst vorliegt), dass sie sich aber genauso gut auf
Außerästhetisches, z.B. Gesellschaftliches oder Politisches beziehen 
kann. Im zweiten Fall ist die Trennung zwischen ästhetischer und außer-
ästhetischer Evidenz des Kunstwerks nicht erforderlich. 

In einer Sequenz in dem künstlerisch-dokumentarischen Film Dar-
win’s Nightmare kann man den hungrigen Straßenkindern am Ufer des 
Viktoriasees in Tansania zusehen, wie sie einen Topf Reis kochen und 
wie ihr Versuch, diesen Reis untereinander zu teilen, misslingt. Ich 
möchte hier am Beispiel der Beschreibung dieser Filmsequenz erläutern, 
was ich mit der Evidenz des Films bzw. der Evidenz dieser Szene, die 
im Film in einem größeren Zusammenhang steht, meine.  

Vorweg gesagt: Nicht allein die Darstellung von hungrigen Kindern 
in Afrika (die Wahl des Sujets), nicht das Zeigen von Elend (Bildkli-
schees) oder moralisches Kommentieren (sprachliches Argumentieren) 
ist das, was diese Szene einzigartig macht. Hungrige afrikanische Kinder 
werden tagtäglich in den Medien gezeigt, sie sind in den Zusammenhän-
gen unseres privilegierten Lebens zum Klischee geworden, auf welches 
wir nur schematisch reagieren können. Es ist vielmehr erst die Art und 
Weise, wie der Autor, der als filmender Regisseur einige Zeit mit den 
Kindern verbracht hat, diese ins Bild setzt; die Art und Weise, in der er 
die Szene, in der der Kampf um den Reis stattfindet, filmt. In der Grup-
pe entsteht, als der Reis über dem selbstentfachten Feuer fertig gekocht 
ist, die Frage, ob man teilen sollte, und es werden Stimmen laut, die sa-
gen: Es soll geteilt werden. Trotz dieser Stimmen, die vom Teilen spre-
chen, versuchen einige von den stärkeren Kindern zunächst, mit dem 
Topf Reis wegzurennen. Sie werden aber eingeholt und der Topf wird an 
seinen Platz auf dem Feuer zurückgestellt. Dann beginnt die Szene, die 
ich nicht vergessen werde: Etwa zwanzig Kinderhände greifen gleichzei-
tig in den heißen Reis, um etwas abzubekommen. Reis wird verschüttet, 
entgleitet den Kinderhänden und fällt zu Boden. Wer etwas in die Hand 
bekommt, rennt damit weg und versucht sich so schnell wie möglich die 
ganze Portion in den Mund zu stopfen. Die großangeschnittenen Por-
traits der Kinder, die so das Essen verschlingen, dass man beim Zusehen 
selbst Schluckbeschwerden bekommt, zwischengeschnitten die Bilder 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

176

eines weinenden Kindes, das nichts abbekam, graben sich ein ins Ge-
dächtnis.

Dies geht über eine Thematisierung des Themas Hunger in einem 
moralischen Sinn, aber auch über eine distanzierte Darstellung oder Ab-
bildung hungernder Kinder hinaus. Die filmischen Strategien des Regis-
seurs Hubert Sauper begründen die Wirkung der Szene; dazu gehören: 
sein Respekt vor den Kindern, die er nicht belehrt, aber deren Nähe er 
sucht und deren Leben er zu verstehen versucht, indem er sich ihrem 
Lebensfluss anpasst, die Weise, die Kinder immer auch als große Por-
traits mit der Kamera anzuschneiden, dass man ihren Gesichtern ganz 
nahe kommt, das Weglassen von Musik in dieser Szene (und meistens 
im Film), die Komposition der Bilder mit dem Reistopf, den er von oben 
filmt, wenn die vielen Hände in ihn greifen, die Sparsamkeit im Einsatz 
von Dialogen und nicht zuletzt die Einbindung dieser Szene in das ge-
samte Konzept und die Gestaltung des ganzen Films. Worauf ich hin-
ausmöchte, ist dies: Die Gestaltung dieser Filmszene bedeutet nicht nur 
eine Gestaltung mit ästhetisch-künstlerischen Mitteln, sondern ist zu-
gleich die Widerspiegelung eines Verhältnisses zu den Kindern. Die Ge-
staltung lenkt auch mein Verhältnis als Filmzuschauerin erstens zu die-
sen Kindern und zweitens zur Thematik, die durch sie verkörpert wird: 
Hunger, und Hunger in Afrika. Der Regisseur erreicht mich durch die 
Bilder, die Geräusche, durch die Auswahl und den Schnitt so, dass ich in 
dem Moment verstehe, was es bedeutet, in Tansania auf der Straße zu 
leben und zu hungern. Das Erlebnis, welches in dieser Weise allein 
durch dieses Kunstwerk bzw. durch diese Filmszene ermöglicht wird, 
attestiert mir die Evidenz, die der Szene als Eigenschaft eignet, in dem 
Sinn, dass die Evidenz dieses Filmabschnitts als Leistung des Künstlers 
zu sehen ist, die als künstlerische Leistung über sich hinaus auf das ver-
weist, wovon sie handelt.23

An erster Stelle ist es das gesamte Kunstwerk, dem Evidenz zuge-
sprochen wird; so kann man auch den Film Darwin’s Nightmare im 
Ganzen als evidenten Film begreifen, und seine Evidenz geht über die 

23  Die Auskünfte über seine Intentionen, die der Autor Sauper auf der Web-
site des Films gibt, kommen meiner Bestimmung des Evidenzbegriffs in-
sofern ganz nahe, als Sauper hier von der »Brücke zwischen Wissen und 
Begreifen« spricht, die ich als Verschränkung zwischen Auslegung und 
Erlebnis der Materialität des Films verstehe. »Die meisten von uns kennen 
die destruktiven Mechanismen unserer Zeit, und doch können wir sie nicht 
richtig begreifen. Es ist sehr schwer, das, was man weiß, auch glauben und 
wahrlich verstehen zu können. (Die Transzendenz und die Poesie des Ki-
nos ist teilweise imstande, zwischen dem Wissen und dem Begreifen eine 
Brücke zu schlagen.)« (http://www.coop99.at/darwins-nightmare/darwin/ 
htmldt/startset.htm; 25. 02. 2006) 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

177

Evidenz einer einzelnen Episode im Film hinaus. Man würde analog zur 
Szene den Aufbau, die Komposition, das Vorgehen und die Haltung des 
Regisseurs im Ganzen kommentieren. Weil hier nicht der Platz für diese 
Ausführlichkeit ist, habe ich mich für die Schilderung einer einzelnen 
Szene entschieden. In diesem Fall ist es auch möglich, die eben geschil-
derte Szene isoliert als Kunstwerksfragment zu begreifen. Nicht immer 
lassen sich Fragmente aus Kunstwerken herausgreifen und lässt sich ein 
Evidenzerlebnis am Fragment klären. Damit soll gesagt sein: Der Evi-
denzbegriff als Eigenschaft des Kunstwerks bezieht sich immer aufs 
ganze Werk und nur manchmal auf seine Teile. 

Um deutlich zu machen, dass der Begriff des evidenten Kunstwerks 
nicht an die Evidenz außerkünstlerischer, beispielsweise gesellschaftli-
cher oder politischer Darstellungen gebunden ist, wähle ich an zweiter 
Stelle das Beispiel einer Arbeitsweise, bei der die Evidenz die Bezie-
hung bedeutet, die eine malerische Arbeit zu Themenfeldern aufbaut, die 
traditionell innerhalb der Kunst verhandelt werden. Die Künstlerin Ka-
tharina Grosse bemalt und besprüht riesige Wände sowohl in musealen 
wie auch in öffentlichen Räumen. Ihre Malerei, in die sogar in den be-
malten Räumen befindliche Gegenstände einbezogen werden, demons-
triert, dass Farbe »große Mengen an Energie freisetzen« kann. Die Be-
freiung der Malerei von der Leinwand, ein nicht ganz neues kunstge-
schichtliches Thema, verkörpern Grosses Arbeiten auf ihre spezifische, 
dynamische und ausgreifende Weise. Eigenschaften von Farbe wie ihre 
Aggressivität, die Betonung von Sichtbarkeit, ihre Präsenz sind dasje-
nige, was die Künstlerin einsetzt, um dieses Eingesetzte zugleich mit der 
Arbeit zu thematisieren. Grosse sieht ihre malerischen Raumarbeiten, in 
denen sie Gegenstände im Raum sowie Wände mit Farbe überzieht, 
auch als einen Versuch an, Oberfläche und Volumen auf neue Art mit-
einander zu konfrontieren. Sie sagt: »Die von mir eingeführte Farbober-
fläche tritt in Konkurrenz mit den vorhandenen Objektoberflächen, das 
Volumen der Dinge kann nicht mehr eindeutig einer dieser Oberflächen 
zugeordnet werden. Ich wollte der Farbe Körper geben und stellte 
gleichzeitig fest, dass die mit Farbe besprühten Gegenstände ihr Volu-
men optisch auch wieder zu verlieren scheinen.«24 Der wichtige syste-
matische Gedanke in unserem Zusammenhang ist, dass Grosses Arbei-
ten im Medium der Malerei stattfinden und dass sie ihr eigenes Medium 
thematisieren. Die Evidenz einer Wandarbeit von Grosse liegt also auf 
einer anderen Ebene als die eines Films, der von einem konkreten histo-
rischen und politischen Kontext handelt. Auch in diesem zweiten Fall ist 

24  Katharina Grosse: »Kunstaspekte: Ein Interview mit Katharina Grosse zu 
raumbezogenen Sprayarbeiten ihrer letzten Ausstellungen.« (http://www. 
kunstaspekte.de/z-katharina-grosse-i; 02.04.2006) 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

178

an die farbliche und körperliche Materialität der malerischen Arbeiten 
eine Deutung gebunden, wie die Bemerkungen der Künstlerin zeigen. 

An dritter Stelle möchte ich mich zu dem besonderen Fall äußern, in 
dem durch Kunstwerke – hier Filme von Visconti – das Scheitern einer 
Utopie evident gemacht wird. Alexander Garcia Düttmann teilt die Fil-
me Luchino Viscontis anhand der Variationen über das in den Filmen 
wiederkehrende Thema »Verhältnis von Wirklichkeit und Möglichkeit« 
in vier Gruppen. Eine Gruppe bilden die Filme, in denen »Schönheit und 
Schein der Kunst für das Mögliche einstehen«; in den drei anderen 
Gruppen hängt der »Unterschied zwischen Wirklichkeit und Möglich-
keit« nicht an der Kunst, sondern »an einer Liebe oder Leidenschaft«, ist 
»Anlaß eines Aufstandes« oder thematisiert »die schillernde Vergan-
genheit selber als Mögliches«.25

Die Beschreibung dieser viscontischen Grunddisposition – das 
Scheitern des Möglichen im Vergleich zum Wirklichen auszuloten – ist 
von Düttmann freilich doppelsinnig, legt er doch Viscontis Interesse an 
einer Überwindung der Wirklichkeit im adornoschen Sinne als eine 
Sehnsucht nach oder Ausgerichtetheit auf politische, private oder künst-
lerische Utopie aus. Es sei »das Mögliche, nie das unmittelbar Wirkli-
che, das der Utopie den Weg versperrt«, sagt Düttmann mit Adorno und 
suggeriert mit diesem Zitat, dies sei die Logik allen in Viscontis Filmen 
dargestellten Scheiterns.26 Mögen auch die in Viscontis Filmen von den 
Protagonisten erprobten Möglichkeiten tatsächlich zu weit von der Uto-
pie entfernt sein und mag Düttmanns Darstellung dieser Spannung zwi-
schen Utopie und tatsächlich vorhandener Möglichkeit den Kern von 
Viscontis Filmen treffen, so ist der Gedanke an die Utopie, die in jedem 
Kunstwerk aufscheint, von diesem aber nicht erreicht werden kann, für 
die Definition aller evidenten Kunstwerke als Gegenstände oder Situa-
tionen, an denen man Evidenzerlebnisse haben kann, nicht nötig und 
auch nicht nützlich. Er ist vielmehr eine von unendlich vielen möglichen 
Varianten, wie Evidenz im Künstlerischen erfahren werden kann. Dass 
Utopie im Spiel sein kann, zeigt, dass sich nicht jede mögliche konkrete 
Thematik, auf die sich ein Evidenzerlebnis ausrichtet, auf der platten 
Erde entwickeln muss, zeigt den Anteil, den Imaginäres als Nicht-Wirk-
liches am vom Kunstwerk Vorgegebenen haben kann.  

Dem Kunstwerk kommt indes, auch wenn es vom Scheitern der
Utopie bestimmt wird, eine eigene Wirklichkeit zu, und zwar »streben
Kunstwerke nach einer Wirklichkeit, die ihnen dort zukommt, wo zwi-

25  Alexander Garcia Düttmann: »›Dieser verrückte Visconti‹ oder Einsichten 
in ›Fleisch und Blut‹«, privates Manuskript 2004, S. 8ff. 

26  Theodor W. Adorno: Negative Dialektik, Frankfurt/Main 1975, S. 66. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

179

schen Element und Bedeutung ein Zusammenhang entsteht«.27 Das
Kunstwerk als »geschehene Veränderung« (so die Formulierung Dütt-
manns) deute ich in diesem Zusammenhang als etwas, das ein kleiner 
Teil Welt ist, der durch die künstlerische Produktion der bestehenden 
Welt hinzugefügt wurde: eine Beschreibung, die an Adrian Pipers Aus-
führungen über das Kunstwerk als »eine neue Präsenz […], die irgend-
wie in die Weltsicht der wahrnehmenden Person integriert werden 
muß«, erinnert.28 Die Beschreibung des Kunstwerks als »geschehene 
Veränderung« ist keine ontologische Bestimmung des Kunstwerks, da-
für wäre sie zu unterkomplex. (Denn vieles verändert sich.) Jedoch stellt 
sie eine wichtige Voraussetzung dafür bereit, dass ein Einfluss eines 
Kunstwerks auf seine Rezeption gedacht werden kann. Nur ein Kunst-
werk, das nicht erst in seiner Rezeption entsteht, sondern bereits vor ihr 
existiert, kann als ein evidentes Kunstwerk angesehen werden. »Daß die 
Veränderung immer schon geschehen ist, zeigt sich an der Irreduktibili-
tät des Ausdrucks.«29 Der Terminus Ausdruck, den Düttmann auf der ei-
nen Seite in Opposition zur »blinden Anschauung« setzt und der von 
Heiner Müller auf der anderen Seite als Gegenpol zum bloßem Verste-
hen, zur Information («sinnvolle sprachliche Aussage«, wie Düttmann 
sagt) gesetzt wird, steht in Düttmanns Text für die Synthese von »Tat« 
und »Einsicht«, einer Einsicht, die wiederum als Vermittlung von Bild 
und Begriff gedeutet ist.30 Der Ausdruck als Darstellung des »reinen Ge-
danken[s]«, dem das »Versagen der Stimme« zugehört und der auf die 
»Einsicht als Gegebenheit« verweist, umschreibt das, was ich mit dem 
Evidenzbegriff als Bestimmung des Werks meine: Gemeint ist ein Aus-
druck, der dem Werk zugehört, das den Rezipierenden im Modus der be-
stimmten Alterität begegnet.31 Diese Alterität, die »Fleisch und Blut« 
wurde, ist das, was als Neues, als Nie-Dagewesenes existiert. In seiner 

27  A. G. Düttmann: »Visconti«, S. 14. 
28  Ebd.; vgl. Adrian Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 147; s.o. Kap. 

II.1.3. 
29  A. G. Düttmann: »Visconti«, S. 14. 
30  Vgl. H. Müller: Gesammelte Irrtümer, Bd. 1, S. 99: »Ein Text hat zwei 

Übermittlungsebenen: einer ist Information, der andere ist Ausdruck. Die 
Ausdrucksebene ist hier viel stärker als im Westen, weil Information un-
terdrückt wird. Hier sind Worte nicht nur Informationsträger, man ent-
nimmt auch dem Ausdruck Information.« 

31  Ich problematisiere in Kap. III.1 den Ausdrucksbegriff, insoweit mit ihm 
der Produktionsprozess, das Sich-Ausdrücken der Künstlerin gemeint ist. 
Bei Düttmann und bei Müller verstehe ich den Terminus Ausdruck als ei-
nen Hinweis darauf, dass ein Kunstwerk nicht nur durch seinen Werksinn 
definiert ist, wie Gadamer es nennt, sondern ebenso durch die Weise, in 
der dieser Werksinn in der sinnlichen Konstellation des Werks konstruiert 
ist, die etwas mit einer Gestik des Kunstwerks zu tun hat.   

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

180

Rezeption »gilt es, eine Wirklichkeit zu erkennen, eben die geschehene 
Veränderung«.32 Die »geschehene Veränderung« ist also einerseits das 
evidente Werk selbst, welches von der Künstlerin Bestehendem hinzu-
gefügt wurde. Andererseits ist es die »geschehene Veränderung« der 
dem Kunstwerk äußerlichen Wirklichkeit der Rezipienten, die in gelin-
gender Rezeption immer schon vollzogen ist.  

Für alle drei gegebenen Beispiele: die dokumentarische Filmse-
quenz, die raumgreifende Malerei und Spielfilme, in denen Utopien 
scheitern, lässt sich nun fragen, ob bestimmte Fähigkeiten von den Rezi-
pienten für eine gelingende Rezeption gefordert werden müssen. Diese 
Frage kann genauso auf andere künstlerische Disziplinen bezogen wer-
den: auf Musik, Theater, Performances, auf Literatur. Wenn es stimmt, 
dass das evidente Kunstwerk im Modus der bestimmten Alterität begeg-
net, ist es logisch, dass diese Begegnung mehr oder weniger dem 
Kunstwerk angemessen verlaufen kann. Was wäre also von den Rezi-
pienten gefordert? Auch auf dieser Ebene muss sich die Verschränkung 
von Sinnunterstellung und Wahrnehmung wiederholen: Nicht allein die 
Konfrontation der Verstehensforderung des Werks mit der eigenen 
Sinnunterstellung kann das Kunsterlebnis ermöglichen, sondern es ist 
zugleich die Übung von Wahrnehmung, die Einübung des Sehens oder 
Hörens in spezifische für eine Gattung verwendete Methoden und Mate-
rialien, die als eine Voraussetzung für die Fähigkeit, sich auf ein Kunst-
werk einzustellen, bestimmt werden muss. Natürlich kann dieses Ein-
üben nur eines sein, das die Wahrnehmung auf gattungsspezifische Kri-
terien fokussiert: das also sensibilisiert für Farben, für Töne, für Kom-
positionen, für eine Ästhetik des politischen Aktivismus, für Rhythmen, 
für Provokation, für Improvisationen – diese Aufzählung ließe sich be-
liebig fortsetzen. Die entscheidenden Punkte sind hier die, dass erstens 
den Rezipienten ein Wissen über das Kunstwerk weiterhelfen kann, dass 
dieses Wissen aber nicht endgültig hilft, die Evidenz des Kunstwerks zu 
erfassen; zweitens dass die bloße Unterstellung an das Werk, dieses ge-
be etwas zu verstehen, als einzige Weise, sich dem Kunstwerk zu nä-
hern, die eine Seite seiner Evidenz ausblendet, nämlich die der materia-
len Darstellungsweise; drittens: dass eine Fokussierung auf die Darstel-
lungsweise des Werks ebenfalls nicht ausreicht, sondern dass Rezipien-
ten davon ausgehen sollten, dass etwas am Werk verstanden werden 
kann. Wie es verstehbar wird, ist eine Frage, die durch die Spezifik eines 
jeden Kunstwerks anders beantwortet wird.33

32  A. G. Düttmann: »Visconti«, S. 1f. 
33  Über einen gescheiterten Verstehensversuch einer Szene in seiner Insze-

nierung sprach der Theaterregisseur Robert Wilson in seiner Vortragsper-
formance im Palast der Republik am 21. August 2005 (Wilson Schleef Pa-

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

181

Dem evidenten Kunstwerk kann man im wahrnehmenden Verhalten, 
an das immer Deutung gebunden ist, mehr oder weniger adäquat begeg-
nen. Die Adäquatheit der Herangehensweise an ein Werk hat einerseits 
etwas mit der Einübung in die Wahrnehmung seiner Darstellungsweisen 
(und denen anderer Kunstwerke seiner Gattung) zu tun, andererseits 
hängt sie zusammen mit der (immer eigenen) Deutung des Wahrge-
nommenen. Die im Werk vorliegende Evidenz als eine unlösbare Ver-
schränkung von Material und Sinnhaftigkeit ist das Produkt eines Sich-
Verhaltens einer Künstlerin zur Welt oder zu einem Ausschnitt aus die-
ser, welches von den Rezipienten als Interpretation der Welt erlebt und 
verstanden wird.34 Der Gedanke an die Vorgängigkeit des Kunstwerks 
vor seiner Rezeption gibt die Faktizität des Produziertseins des Kunst-
werks für dessen Rezipienten als die Art, wie es da ist, vor. Hier zeigt 
sich erneut, warum auf die Einbeziehung der Perspektive der Produzen-
ten in ästhetische Überlegungung nicht verzichtet werden kann. 

Eine Bestimmung des kunstphilosophischen Begriffs des Kunst-
werks dagegen allein aus einer rezeptionsästhetischen Perspektive vor-
zunehmen, bedeutet, die Frage nach der Vorgängigkeit des ästhetischen 
Gegenstandes vor seiner Rezeption systematisch auszublenden. Eine 
Debatte über die ästhetische Erfahrung von Kunst, die weder der Frage 
nach der Vorgängigkeit des künstlerischen Gegenstandes vor seiner Re-
zeption nachgeht noch die Tatsache seiner Produziertheit berücksichtigt, 
verfehlt ihren Anspruch, eine Debatte über das Phänomen Kunst zu sein. 
Denn erforderlich ist es, mehr über die Kategorie Kunstwerk zu sagen, 

last Lecture). Wilson beschrieb die Szene, in der die Sängerin Jessie Nor-
man ein Glas Wasser einschenkt und weitergießt, so dass das Wasser über 
den Tisch und auf den Boden läuft. Die beeindruckende Präsenz von Jes-
sie Norman, ihre Fähigkeit in diesem Moment »auf der Bühne zu stehen«, 
so Wilson, habe niemand von den Kritikern und Feuilletonisten wahr-
genommen. Vielmehr war am nächsten Tag in allen Feuilletons die glei-
che Frage zu lesen: Was hat das Überlaufen das Wassers zu bedeuten? 
Wilson zeigte sich sehr entsetzt über diese Verfehlung in der Rezeption 
und sagte immer: »Es bedeutet nichts« – was ich als eine polemische Ant-
wort des Widerstands gegen die Kritik deute. Die Bedeutung, die dieser 
Akt zweifelsohne hat, ist mit dieser Frage der Kritiker nicht einzuholen, 
wenn man sich nicht einlassen kann auf die Weise, wie Norman das Ein-
gießen in welchem Moment der Aufführung und in welchem Ambiente 
vollzieht. 

34  Ob notwendigerweise die Welt der Produzentin mit der Welt der Rezipien-
tin identisch sein muss, bespreche ich im weiteren Verlauf anhand der Äs-
thetik Schleiermachers, vgl. Kap. III.7: Der nicht sprachanaloge Charakter 
der ästhetischen Kommunikation. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

182

als dass es als ästhetischer Gegenstand in der ästhetischen Erfahrung so 
oder so gegeben ist.35

3.  Evidenz und Wahrheit

Wenn die Evidenz des Kunstwerks eine Eigenschaft ist, die dem Werk 
selbst zugehört, schließen sich unmittelbar an diese Bestimmung Fragen 
an: Induziert ein Evidenzerlebnis des Kunstwerks eine Wahrheit, die 
dem Kunstwerk zugehört? Oder ist das Evidenzerlebnis lediglich Indi-
kator für die Evidenz des Kunstwerks, die durch wahre Aussagen be-
schrieben werden kann? Um das Verhältnis zwischen dem Evidenzbe-
griff und dem Wahrheitsbegriff näher zu bestimmen, schlage ich vor, 
sich noch einmal die Ausgangsfragen aus dem I. Teil zu vergegenwärti-
gen. An den ästhetischen Modellen Albrecht Wellmers und Martin Hei-
deggers kritisierte ich beider Definitionen des Begriffs Kunstwerk, für 
die sie sich auf je unterschiedliche Wahrheitsbegriffe stützen. Wellmer 
begreift Kunstwerke als Wahrheitspotentiale begreift, die eine Zuschrei-
bung von begrifflicher Wahrheit auslösen, welche dann als die ›Wahr-
heit des Kunstwerks‹ bestimmt wird. Das führt dazu, dass sich ein Zu-
sammenhang zwischen der materialen Seite des Kunstwerks und seiner 
Deutung systematisch nicht mehr konstruieren lässt. Solch einen gefor-
derten Zusammenhang etabliert Heidegger zwar in seiner Definition des 
Kunstwerks als eines Streits zwischen Welt und Erde, jedoch wird durch 
die Transsubjektivität des Wahrheitsgeschehens, für das dieser Streit 
steht, die Möglichkeit eines individuellen Einflusses auf dieses Wahr-
heitsgeschehen ausgeschlossen. Dem Wahrheitsgeschehen kann man 
sich lediglich aussetzen oder sich ihm gegenüber verschließen. Die Be-
stimmung der Wahrheit des Kunstwerks vollziehen beide Autoren, 
Wellmer und Heidegger, nicht anhand spezifisch ästhetischer Wahr-
heitsbegriffe, sondern sie wenden jeweils einen universalen Wahrheits-
begriff auf Kunstwerke an. Bei Wellmer handelt es sich um einen 
sprachpragmatischen Wahrheitsbegriff, der zur Bestimmung der Wahr-
heit sowohl von sprachlichen Äußerungen als auch von Kunstwerken 
herangezogen wird;36 Heidegger hingegen zeichnet durch seinen Wahr-
heitsbegriff die Kunst als ein mögliches Medium neben anderen Medien 

35  Vgl. auch dazu die Überlegungen in Kap. III.5: Evidenzanspruch und 
sprachlicher Geltungsanspruch. 

36  Wellmer geht zunächst den umgekehrten Weg: Er leitet die ästhetische 
Seite einer jeden sprachlichen Äußerung aus dem Wahrheitsbegriff ab, den 
Adorno für Kunstwerke geltend macht. Vgl. Kap. I.1. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

183

aus, in denen sich geschichtliches Wahrheitsgeschehen als Geschichte 
eines Volkes ereignen kann.  

Im Gegensatz zu beiden genannten Kunstwerksbestimmungen 
möchte ich festhalten an der Idee, dass Kunstwerken ontologisch eine 
spezifische Evidenz zukommt, die nur Kunstwerken eignet. Das, was bei 
der Rezeption des Kunstwerks über mögliche Deutungen, die wir allem 
Wahrgenommenen gegenüber vornehmen, hinausgeht, ist, dass die Ma-
terialität von Kunstwerken immer als eine spezifische, nämlich als eine 
hergestellte, gedeutet wird. Der Grund für die Spezifität des Gemacht-
seins liegt in der künstlerischen Autorschaft, die sich von anderen For-
men der Autorschaft durch den Evidenzanspruch der Künstler unter-
scheidet. Unter dieser Vorgabe ist es fraglich, ob ein speziell ästheti-
scher Wahrheitsbegriff überhaupt notwendig wird oder ob es ausreicht, 
die ästhetische Evidenz des Kunstwerks so zu bestimmen, dass an sie ein 
Begriff sprachlicher Wahrheit gebunden bleibt, dem gegenüber sie sich 
allerdings als nicht einholbar erweisen muss. 

Da nicht per Definition jedem Kunstwerk, das von einer Künstlerin 
hergestellt wurde, Evidenz zugesprochen wird, ist noch einmal zu beto-
nen, dass die Evidenz des Kunstwerks sich erst im Evidenzerlebnis der 
Rezipienten, welches gegenüber der Evidenz des Kunstwerks mehr oder 
weniger angemessen sein kann, feststellen lässt. Das so oder so eintre-
tende oder eben nicht eintretende Evidenzerlebnis steht zur Bestimmung 
der Evidenz als Eigenschaft des Kunstwerks zur Verfügung. Die Evi-
denz lässt sich nicht aus einem Anspruch der Künstlerin, dass das 
Kunstwerk ein evidentes sei, ableiten. Jedoch erfüllt das Wissen um die-
sen Anspruch eine andere Funktion: Es lädt ein zu seiner Überprüfung. 
Ist das Kunstwerk als ein evidentes erkannt, wurde zugleich etwas im 
Erlebnis evident. Es ist nun das, was evident wurde, das sich (mehr oder 
weniger gut) sprachlich reformulieren lässt. Für diese sprachliche Be-
hauptung über das, was der jeweiligen Rezipientin evident geworden ist, 
wird ein Wahrheitsanspruch erhoben. Wahr im Sinne dieses Anspruchs 
ist die Rede über das, was am Kunstwerk evident wurde, deshalb, weil 
sie auf die Faktizität des Werks rekurriert. Sie rekurriert auf die An-
nahme, dass das Kunstwerk, welches als Faktum von einer Künstlerin 
geschaffen wurde, genau so, wie es ist, von der Rezipientin erlebt wird. 
Die sprachliche Formulierung bleibt insoweit an die Faktizität des künst-
lerischen Gegenstandes gebunden. Gegenüber dem Evidenzerlebnis ist 
sie jedoch immer nur abgeleitet; sie ist sozusagen dann erforderlich, 
wenn das Kunstwerk gerade nicht präsent ist, z.B. wenn man mit ande-
ren über das Kunstwerk kommuniziert. Die Evidenzerfahrung als Reak-
tion auf das konkrete Werk geht aber über den Anspruch der Geltung 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

184

des Gesagten in der Weise hinaus, dass die Evidenz immer mehr ist als 
das, was über sie gesagt werden kann. 

Es lässt sich bis hierher zusammenfassen: Gegeben ist das materiale 
Kunstwerk im Modus einer dreifachen Alterität: gegenüber der Rezi-
pientin, gegenüber der Produzentin, und drittens als Material gegenüber 
dem Sprachlichen. Der Wahrheitsbegriff kommt überhaupt nur im Zu-
sammenhang mit dem Sprachlichen in Betracht: Man kann sich sprach-
lich auf das Kunstwerk beziehen, und die Wahrheit in diesem Bezug 
muss in der Tat am Kunstwerk gerechtfertigt werden. Man kann sich 
zweitens im Modus des Evidenzerlebnisses auf das Kunstwerk beziehen, 
und dieser Bezug ist der wesentliche Bezug für Kunstwerke. Aber das 
Evidenzerlebnis ist kein mystisches Erlebnis materialer, sprachüber-
schreitender Wahrheit, sondern Erfahrung eines in besonderer Weise 
intendierten Gegenstandes. Die Alterität des Kunstwerks gegenüber dem 
Erlebnis und die Alterität des Evidenzerlebnisses gegenüber dem 
Sprachlichen drückt sich darin aus, dass das Evidenzerlebnis mehr oder 
weniger adäquat begrifflich reformuliert werden kann, ohne dadurch 
identisch erfüllt zu werden, und dass das Kunstwerk mehr oder weniger 
adäquat evident erlebt werden kann, ebenfalls ohne dadurch identifizie-
rend eingeholt zu werden. (Der »Rest« ist aber nicht das Mystische des 
Kunstwerks oder das Unsagbare des Erlebnisses, sondern bloß das Un-
gesagte bzw. das Ungesehene; Alterität bedeutet gerade nur, dass es 
immer Ungesagtes und Ungesehenes gibt.) Indem man das adäquate E-
videnzerlebnis adäquat begrifflich formuliert, sagt man also tatsächlich 
etwas Wahres über das Kunstwerk, hebt damit aber weder die Alterität 
des Evidenzerlebnisses gegenüber seiner Reformulierung noch die Alte-
rität des Kunstwerks gegenüber dem Evidenzerlebnis auf. Die Begriffe 
Wahrheit und Evidenz bleiben somit jeweils in ihren Anwendungsberei-
chen: Wahr sind Aussagen, die man auch über Kunstwerke machen 
kann, wahr ist aber nicht das Kunstwerk und auch nicht das Evidenzer-
lebnis. Das Evidenzerlebnis ist vielmehr adäquat (d.h. mehr oder weni-
ger adäquat), und in diesem Erlebnis zeigt sich der Gegenstand Kunst-
werk als evident; diese Evidenz des Kunstwerks ist die Gegebenheits-
weise des produzierten materialen Gegenstandes, in der es sich der Re-
zipientin zeigt (falls es gelungen ist), ohne seine Alterität zu verlieren. 

Wie lässt sich nun nachvollziehen, dass die Wahrheit einer sprachli-
chen Aussage über ein Kunstwerk am Kunstwerk selbst überprüft wer-
den muss und überhaupt überprüft werden kann? Denkbar wird dies nur, 
indem man ausgeht von einer vorliegenden ursprünglichen Verschrän-
kung der Materialität des Werks mit den Deutungsmöglichkeiten, die 
sich aus dieser Materialität ergeben. Um diese Verschränkung annehmen 
zu können, muss ferner davon ausgegangen werden, dass die Deutung 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

185

des Kunstwerks nicht allein aus einer intersubjektiven Einigung darüber, 
was das Kunstwerk bedeutet, abgeleitet werden kann, sondern dass die 
Gestalt des Kunstwerks als gegebene sinnliche Anschauung begriffliche 
Deutungen evoziert. Das heißt, anders gesprochen, dass immer wieder 
neue eigene Deutungsversuche individueller Wahrnehmungen unter-
nommen werden, die sich nicht auf einen Common Sense über die Be-
deutung des jeweiligen Kunstwerks beziehen. Die Unterstellung an ei-
gene Wahrnehmungen, dass diese Wahrnehmungen mir etwas Spezifi-

sches sagen, ist verbunden mit den Wahrnehmungen selbst; die Wahr-
nehmungen wiederum sind verursacht durch die spezifische Faktizität 
des einzelnen Kunstwerks – dies ist die grundsätzliche Verknüpfungsfi-
gur, die der Idee zugrunde liegt, dass Aussagen über Kunstwerke über-
haupt am Kunstwerk selbst auf ihren Wahrheitsgehalt geprüft werden 
können. Daraus ergibt sich, dass eine Überprüfung der Deutung des 
Wahrgenommenen nur als eine Wiederholung von Wahrnehmung und 
an sie gekoppelter Deutung vorgenommen werden kann. Wenn es auch 
ein Gespräch über das, was durchs Kunstwerk evident wird, gibt, und 
wenn auch in diesem sprachlichen Austausch so wie in jeder sprachli-
chen Handlung Wahrheitsansprüche im Spiel sind, so sind diese Wahr-
heitsansprüche nicht die letzten Gründe der Rechtfertigung künstleri-
scher Evidenz. Den letzten Grund für die Wahrheitsbehauptung über 
das, was das Kunstwerk evident macht, gibt vielmehr das Kunstwerk 
selbst. Der Weise, wie das Kunstwerk das, worüber sich reden und 
schreiben lässt, evident macht, kann im Gegensatz zu dem, was es evi-
dent macht, keine Wahrheit unterstellt werden. Denn die Materialität des 
Kunstwerks ist keine sprachliche Äußerung, sie ist nicht angesiedelt auf 
der Ebene sprachlicher Verständigung. Wenn auch in dieser Materialität 
des Kunstwerks die sprachlichen Äußerungen über das Kunstwerk grün-
den, kann sie nicht durch eine solche begriffliche Beschreibung einge-
holt werden. Möglich ist aber doch, in sprachlichen Äußerungen zu be-
schreiben, wie das Kunstwerk geschaffen ist, wie seine Komponenten 
material beschaffen sind, wie es etwas vorführt oder zeigt. Somit ist die 
sprachliche Beschreibung der materialen Elemente des Werks, die im-
mer etwas anderes ist als die materialen Elemente selbst, ebenfalls 
wahrheitsfähig und am Werk selbst überprüfbar. 

Die Tatsache, dass die Evidenz des Kunstwerks nicht durch die 
Wahrheit sprachlicher Äußerungen über das, was evident wird, eingeholt 
werden kann, ist nicht zu überführen die Bestimmung des Kunstwerks 
als generell unbestimmbarer Gegenstand. Denn es wird ja gerade etwas 
evident in der Erfahrung des Kunstwerks, etwas, was ganz offensichtlich 
so ist, wie es ist. Für andere Rezipienten desselben Kunstwerks kann 
das, was am Werk evident wurde, anders sein; es kann allerdings auch 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

186

ihnen nicht unklar sein (wie der Evidenzbegriff besagt) und es kann 
nicht beliebig anders sein, weil die Evidenz von Kunstwerken darin 
liegt, dass jede Deutung in der materialen Gestalt verankert ist.  

Wie verhält sich nun der Sachverhalt, dass sich die Wahrheit von 
Behauptungen über Kunstwerke an diesen selbst erweisen muss, zu der 
Tatsache, dass das Milieu der Kunst nicht allein aus der Kommunikation 
zwischen Produzenten und Rezipienten vermittels des Kunstwerks be-
steht, sondern dass ein Vermittlungsapparat zur Kunst gehört, in wel-
chem das Kommunizieren über Kunst betrieben wird? Welche Rolle 
spielt der Wahrheitsbegriff bei der genaueren Beschreibung des Diskur-
ses über Kunstwerke? Die Überprüfung der Wahrheit meiner Deutung 
des Wahrgenommenen erfolgt einerseits am Kunstwerk als eine Wieder-
holung der Deutung des zum wiederholten Male Wahrgenommenen. Der 
formale Universalitätsanspruch der jeweiligen individuellen Wahrheits-
behauptung über das Kunstwerk schließt nicht aus, dass andere Men-
schen andere Behauptungen, für die ebenfalls ein Wahrheitsanspruch er-
hoben wird, über dasselbe Kunstwerk aufstellen. Da jedoch die Deutung 
des Kunstwerks nie allein aus der Gegenwart und Disposition seiner Re-
zipienten ableitbar ist, sondern immer auf die Vorgegebenheit des Werks 
als einer interpretierenden Handlung seitens der Produzentin Bezug neh-
men muss, kann auch eine Wahrheitsfähigkeit der Aussagen nicht allein 
aus der Tatsache einer intersubjektiven Einigung der Rezipienten be-
gründet werden. Es reicht also nicht aus, wenn sich verschiedene Perso-
nen auf einen Wahrheitsgehalt ihrer Äußerungen über das Kunstwerk 
einigen. Auch solch eine Einigung kann das Kunstwerk verfehlen.  

Es ist nicht schwer nachzuvollziehen, dass der vorliegenden Be-
schreibung der Kommunikation über Kunst eine Annahme zugrunde lie-
gen muss: nämlich die Annahme, dass das Kunstwerk in seiner gegebe-
nen Faktizität unverändert bleibt, dass diese, anders gesprochen, durch 
keine Deutung verändert werden kann. Es handelt sich bei Kunstwerken 
um unveränderte Gegenstände und Situationen, die allen Rezipienten in 
derselben Materialität vorliegen. Dies folgt aus dem Sachverhalt, dass 
Kunstwerke Produkte der Gestaltungsentscheidungen von Künstlern 
sind. Dass zum Sein des Kunstwerks alle versuchten und alle noch mög-
lichen Deutungen gehören, ist kein Einwand dagegen, dass seine Gestalt 
eine unveränderte Gestalt ist und bleibt. Die Wahrheit einer Aussage 
über das Kunstwerk kann an diesem selbst gegenüber anderen Diskurs-
teilnehmern begründet werden. Die Evidenz des Kunstwerks hingegen 
kann nicht argumentativ gezeigt werden in dem Sinn, dass andere glei-
che Evidenzerfahrungen am selben Kunstwerk haben sollen. Sie ist 
vielmehr der Hintergrund für die Rechtfertigung von wahren Sätzen ü-
ber das Kunstwerk. Evidenzerfahrungen anderer Rezipienten und ihre 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

187

Beschreibung in wahrheitsfähigen Aussagen sind auf dasselbe Kunst-
werk zurückzuführen, an dem ich meine Erfahrungen gemacht habe, die 
ich mit meinen Aussagen beschreibe. Der Universalitätsanspruch der 
Wahrheit von Äußerungen über das Kunstwerk kann somit nicht darin 
bestehen, dass ich allen anderen Rezipienten unterstelle, sie müssten das 
gleiche Evidenzerlebnis am selben Kunstwerk haben, sondern Universa-
lität kann in diesem Fall nur heißen: Die Angemessenheit meiner Evi-
denzerfahrung wird in meinem Reden über das Kunstwerk zutreffend 
wiedergegeben. Und diese Angemessenheit ist am Kunstwerk überprüf-
bar. So kann am Kunstwerk sowohl die Rede davon, was durch das 
Kunstwerk evident wurde, als auch die beschreibende Rede über dessen 
materiale Beschaffenheit überprüft werden. Dass eine wahre Aussage 
über das Kunstwerk nicht der Deutung entsprechen muss, die die Künst-
lerin diesem gab, versteht sich nach allem Ausgeführten von selbst.  

Überhaupt stellt sich die Frage, ob sich Wahrheitsansprüche im Sin-
ne der Geltung von Äußerungen über Kunstwerke in einem wesentlichen 
Aspekt von Wahrheitsansprüchen in anderen Sprechhandlungen unter-
scheiden. Dies scheint nicht der Fall zu sein. Der Wahrheitsbegriff ist, 
im Unterschied zum Begriff der Evidenz, kein spezifisch ästhetisch bzw. 
künstlerisch anzuwendender Terminus, wenngleich seine Anwend-
barkeit auf die Rede von Kunst unbestritten bleibt. Die starke Präsenz 
des Wahrheitsbegriffs in der ästhetischen Debatte ist indessen auf andere 
Theoriekonstruktionen zurückzuführen: auf diejenigen Werkästhetiken, 
in denen das Werk als Instanz einer überlegenen Wahrheit verstanden 
wird. Adornos und Heideggers Definitionen des Kunstwerks als eines 
Trägers metaphysischer Wahrheit verbinden die im Kunstwerk manifes-
tierte Verschränkung von Materialität und Sinnhaftigkeit mit dem uni-
versellen, übersubjektiven (mitunter fast theologischen) Sinnanspruch, 
der dem Begriff Wahrheit innewohnt. Für den Begriff der Evidenz des 
Kunstwerks ist ganz offensichtlich der erste Schritt – die Verknüpfung 
zwischen der Materialität und ihrer Deutung – wichtig; der zweite 
Schritt, die Bestimmung einer Wahrheit des Kunstwerks, ist hingegen 
auf der Folie eines sprachlichen Wahrheitsbegriffs nicht mehr sinnvoll.  
 Es ist eine praktische Komponente des Wahrheitsbegriffs, dass er 
auf die Einigung der Personen, die einen Wahrheitsanspruch erheben, 
zielt. Mit der Feststellung bzw. Bestätigung einer Wahrheit im Konsens 
wird also zugleich jeweils der Diskurs über den Gegenstand abgebro-
chen bzw. (mindestens vorläufig) zum Stillstand gebracht.37 Die Herstel-
lung eines Konsenses über ein Kunstwerk ist so auch eine praktische 

37  Diesen Hinweis verdanke ich Norbert Axel Richter. Vgl. ders.: Grenzen 
der Ordnung. Bausteine einer Philosophie des politischen Handelns nach 
Plessner und Foucault, Frankfurt/Main 2005, S. 87ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

188

Komponente des Kommunizierens über Kunst, so wie in jeder kommu-
nikativen Sprechhandlung. Jedoch ist eine Einigung im Falle des Redens 
über Kunstwerke nicht so wesentlich, wie sie es für Sprechakte über an-
dere Themen ist, bei denen der Diskurs auf Handlungskoordination ab-
zielt. Unterschiedliche Aussagen über ein Kunstwerk gründen in ver-
schiedenen Evidenzerfahrungen verschiedener Rezipienten dieses 
Werks. Am Kunstwerk können die Sätze über das Kunstwerk geprüft 
werden. Man kann unter bestimmten Umständen zu einer Einigung 
kommen. Diese Einigung über Aussagen, die das Kunstwerk betreffen, 
ist indes nicht entscheidend für die Motivation der Beschäftigung mit 
Kunst überhaupt. Es sind vielmehr die Wirkung des Kunstwerks im Er-
lebnis seiner Evidenz und die Versuche, das, was evident wird, sprach-
lich zu fassen, die eine Beschäftigung mit Kunst lohnend machen und 
die das eigene Verhältnis zur Welt und das Verhalten in der Welt gege-
benenfalls verändern können. Somit ist auch ein wesentliches Differenz-
kriterium für die Unterscheidung zwischen Kunst und Philosophie ge-
nannt: Während in der Philosophie um die intersubjektive Geltung der 
besseren Argumente gestritten wird und gestritten werden muss, gilt für 
die Kunst, dass der Sieg im Streit um die Wahrheit von Aussagen über 
Kunstwerke weder Anlass noch Ziel ihrer Produktion und Rezeption 
sind.

4.  Prämissen der  Evidenzästhet ik  

Die bis hierher vorgelegte Theorie der Evidenzästhetik unterscheidet 
ästhetische Kommunikation als künstlerisches Handeln und Erfahren 
von einem Diskurs über Kunst und über Nichtkünstlerisches auf der ei-
nen Seite sowie von nichtkünstlerischem Handeln und Erfahren auf der 
anderen Seite. Somit ist die Kommunikation durch das Kunstwerk eine 
spezifische, der Kunst zugehörige Kommunikationsform, sind Kunst-
produktion und -rezeption spezifische Verhaltensformen. Kunst kann auf 
diese Weise als autonomer Typus der Kommunikation, der Erfahrung 
und der Handlung bestimmt werden. Aber diese Autonomie des Kom-
munikationsmediums verhindert nicht, dass die Kunsterfahrung in das 
außerkünstlerische Leben der beteiligten Subjekte hineinwirkt. Ist das 
Ziel der Auseinandersetzung mit Kunst nicht primär das, in der Rede 
über Kunstwerke recht zu bekommen (wie im 3. Kapitel dargestellt), 
schließt das natürlich nicht aus, dass man mit Vehemenz (und mit einem 
Wahrheitsanspruch) von dem erzählen kann, was einem selbst in der Er-
fahrung eines Kunstwerks deutlich wurde. Diese Erzählung handelt un-
ter Umständen von einer Veränderung subjektiver Blickwinkel und Ver-

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

189

haltensformen, die zwar durch die Spezifität der Erfahrung des Kunst-
werks initiiert wurde, sich aber auf nichtkünstlerische Erkenntnisse und 
außerkünstlerisches Handeln bezieht.  

Auf welcher philosophischen Grundlage steht die Beschreibung die-
ses Vermögens von Kunst, nichtästhetische Weltverhältnisse zu beein-
flussen? In welcher Weise folgt aus der bisherigen Beschreibung des 
evidenten Kunstwerks eine generelle Bestimmung ästhetischer bzw. 
künstlerischer Praxis als einer Praxis, die in bestimmten Verhältnissen 
zu nichtästhetischen bzw. nichtkünstlerischen Praxen steht?  

Fassen wir die bisherigen Überlegungen zum Evidenzanspruch der 
Künstlerin und zur Evidenz des Kunstwerks noch einmal zusammen, 
dann ergibt sich, dass zwei »Zwischen-Figuren« für die Evidenzästhetik 
bedeutsam sind: Es handelt sich erstens um das Zwischen der Künstlerin 
und des Werks und zweitens um das Zwischen des Werks und der Rezi-
pientin. Aus der Beschreibungsweise dieser Verhältnisse zwischen je-
weils zwei Entitäten ergibt sich die Spezifik der Darstellungsweise des 
Künstlerischen als einer Kommunikation durch das Kunstwerk. Für eine 
philosophische Bestimmung der künstlerischen Kommunikation ist es 
daher notwendig, das Verhältnis zwischen Künstlerin und Werk und das 
zwischen Werk und Rezipientin jeweils systematisch als Verhältnis zwi-
schen der Wahrnehmung einer Materialität und ihrer Deutung, d.h. als 
spezifisches Verhältnis zwischen sinnlicher Anschauung und Begriff 
auszubuchstabieren. Zum einen vermitteln sich sowohl in der Kunstpro-
duktion als auch in ihrer Rezeption Bedeutungen wesentlich über die 
Materialität des herzustellenden bzw. des wahrzunehmenden Gegen-
stands –  auf der einen Seite werden sprachlich formulierbare Welterfah-
rungen der Künstlerin in einem Transformationsprozess mit dem Mate-
rial verschmolzen, auf der anderen Seite ist es die Wahrnehmung des 
Werks durch die Rezipienten, die der (sprachlich formulierbaren) Deu-
tung buchstäblich zu Grunde liegt. Zweitens sind beide Relationen durch 
eine Alterität des Kunstwerks bestimmt, die eine direkte Übersetzung 
subjektiver Intentionen ins Material ebenso wie eine vollkommene ›An-
eignung‹ des Kunstwerks durch seine Deutung verhindert.  

Die konkrete Materialität des Kunstwerks ist das Ergebnis einer 
Transformation von Gewusstem und Gewolltem ins Material des Werks. 
Das Material setzt dieser Transformation dabei Grenzen, so wie es auch 
die Deutung in der Rezeption des Kunstwerks zwar nicht genau vorher-
bestimmt, wohl aber mitbestimmt. Begriffliches ist somit erstens trans-
formierbar in die Materialität des Kunstwerks (wenn es auch in diesem 
Prozess nicht unverändert bleibt, wie der Transformationsbegriff schon 
besagt), während zweitens in der Wahrnehmung des Kunstwerks das 
Material ein weder beliebiges noch stets gleiches Begriffliches verur-

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

190

sacht. Diese empirische Sachlage: dass sich in der Wahrnehmung des 
Kunstwerks Deutungen erschließen, enthält eine Herausforderung an die 
Kunstphilosophie, die Struktur des Verhältnisses zwischen sinnlicher 
Anschauung und begrifflicher Bestimmung aufzuklären. Eine Ver-
schränkung zwischen der Materialität des Kunstwerks und deren Deu-
tung zu denken, ist offensichtlich noch kein Widerspruch zu dem Satz 
aus Kants erster Kritik: »Gedanken ohne Inhalt sind leer; Anschauungen 
ohne Begriffe sind blind.«38 Die Verschränkungsfigur ist jedoch ebenso 
offensichtlich nicht mehr abbildbar in dem Hin und Her des Spiels zwi-
schen Einbildungskraft und Verstand aus Kants dritter Kritik, das ja ei-
nes zwischen sinnlicher Anschauung und begrifflicher Bestimmung des 
ästhetischen Objekts ist.39 Die Entgegensetzung zwischen Einbildungs-
kraft und Verstand, die nach Kant im ästhetischen Urteilsprozess nicht 
zur Auflösung kommt, macht es gerade unmöglich, eine ursprüngliche 
Verschränkung zwischen sinnlicher Anschauung und konkreter begriff-
licher Bestimmung für das ästhetische Urteil zu denken. Nicht die Evi-
denz, sondern die Unbestimmbarkeit des ästhetischen Objekts, dessen 
sinnliche Anschauung oder Vorstellung sich nicht auf den Begriff brin-
gen lässt, ist ja bei Kant der Garant für die Unendlichkeit eines spezi-
fisch ästhetischen Urteilens, welches nur zum Abbruch, nicht aber zum 
Ende kommen kann und das als unendliches Spiel vom Subjekt als lust-
voll erfahren wird.  

Der Begriff der Evidenz hingegen beschreibt ein anderes Szenario: 
nämlich, dass in der Kunsterfahrung am Kunstwerk und am künstleri-
schen Material etwas deutlich werden kann. Das, was in der Kunstre-
zeption als evident erlebt wird, kann auf seine Angemessenheit am 
Kunstwerk geprüft werden. Es muss einerseits nicht vernünftig im Sinne 
jenes kantischen Erkenntnisurteils sein, worin es um eine objektive be-
griffliche Bestimmung und damit um eine wahrheitsfähige Aussage über 
den gegebenen Gegenstand geht. Andererseits ist das Verhältnis zwi-
schen Einbildungskraft als Vermögen sinnlicher Anschauung und Ver-
stand als Vermögen begrifflicher Bestimmung auch in einem allge-
meinen Sinne nicht dasjenige, welches Kant in der Kritik der Urteils-
kraft beschreibt. Die erstgenannte Unterscheidung zwischen gegen-

38  Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft (A 51 / B 75): »Gedanken oh-
ne Inhalt sind leer, Anschauungen ohne Begriffe sind blind. Daher ist es 
ebenso notwendig, seine Begriffe sinnlich zu machen, (d.i. ihnen den Ge-
genstand in der Anschauung beizufügen,) als seine Anschauungen sich 
verständlich zu machen (d.i. sie unter Begriffe zu bringen).«  

39  Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft, § 9 (AB 28): »Die Erkenntnis-
kräfte, die durch diese Vorstellung ins Spiel gesetzt werden, sind hierbei 
in einem freien Spiele, weil kein bestimmter Begriff sie auf eine besondere 
Erkenntnisregel einschränkt.« 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

191

standsangemessener Evidenzerfahrung und einem wahren Erkenntnis-
urteil verweist uns bereits auf eine grundsätzliche Differenz, deren 
Reichweite in diesem Kapitel zu untersuchen ist: auf die Differenz zwi-
schen einer erkenntnistheoretischen Bestimmung eines Objekts und des-
sen hermeneutisch-phänomenologischer Beschreibung, die man (etwas 
poetisch formuliert) eher als eine Erzählung vom ästhetischen Objekt 
charakterisieren könnte. Die Verwiesenheit einer ästhetisch-hermeneuti-
schen Bestimmung des Kunstwerks auf die phänomenologische Basis 
der Wahrnehmung und synchrone Beurteilung des Kunstwerks macht es 
aber darüber hinaus notwendig, sinnliche Anschauung und Begriff auf 
einer basalen, erkenntnistheoretischen Ebene als miteinander ursprüng-
lich verschränkt darzustellen.  

Dabei kann man auf Husserl zurückgreifen, weil sich die Verschrän-
kung der Materialität des Kunstwerks mit dessen Deutung in Husserls 
Begriffen der Intentionalität und der Evidenz als erfüllter Intentionalität 
angemessen darstellen lässt. Ich möchte diese Begriffe aus dem Kontext 
der husserlschen Erkenntnistheorie herauslösen und sie instrumentell für 
die Explikation der nichtsprachlichen Dimension meines modifizierten 
hermeneutischen Evidenzbegriffs verwenden. Diesen Rückgriff auf phä-
nomenologische Terminologie verstehe ich in dem Sinn, dass jeder Äs-
thetik oder Kunstphilosophie eine Dimension zukommt, die über ihre 
eigenen ästhetischen bzw. kunstphilosophischen Fragestellungen hinaus-
geht und dabei generelle Prämissen für eine Beschreibung des Verhält-
nisses von Subjekten zur Welt ins Auge fassen muss. In diesem Zusam-
menhang ist allerdings darauf hinzuweisen, dass der von mir im dritten 
Kapitel ausbuchstabierte Wahrheitsbegriff, der Wahrheit als eine Eigen-
schaft von sprachlichen Aussagen über Kunstwerke fasst, nicht mit den 
verschiedenen Spielarten des Wahrheitsbegriffs bei Husserl überein-
stimmt.40 Das Verhältnis des Evidenzbegriffs zum Begriff der Wahrheit 
ist bei Husserl ein anderes als das hier vorgeschlagene: Evidenzerleb-
nisse sind für uns keine Erlebnisse von Wahrheit, wie das bei Husserl 
der Fall ist. Husserls Begriff von Evidenz als erfüllter Intentionalität ist 
aber für meinen Evidenzbegriff insoweit von Bedeutung, als es mir um 
die nichtsprachliche Dimension im Begriff der Evidenz des Kunstwerks 
geht. Sinnliche Anschauung, so die Pointe, sollte nicht als fremdes Ge-
genüber der Tätigkeit des Verstandes dargestellt werden, sondern muss 
stattdessen – wie für die Evidenzästhetik unumgänglich notwendig – als 

40  Eine anschauliche Zusammenfassung von unterschiedlichen Wahrheitsbe-
griffen bei Husserl findet sich bei Ernst Tugendhat. Tugendhat entwickelt 
aus den »Differenzen in der Gegebenheitsweise« vier verschiedene Wahr-
heitsbegriffe. Vgl. Ernst Tugendhat: Der Wahrheitsbegriff bei Husserl und 
Heidegger, Berlin 1970, § 5: Wahrheit und Evidenz, S. 88-106. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

192

ermöglichende Dimension einer begrifflichen Beurteilung gesehen wer-
den. Die sinnliche Anschauung bedeutet somit in der Kunstwahrneh-
mung nicht die Unterbrechung begrifflicher Beurteilung eines Kunst-
werks, sondern ist das Fundament dieser Beurteilung. Und in diesem 
gründenden Verhältnis von sinnlicher Anschauung zu begrifflicher Deu-
tung unterscheidet sich die Wahrnehmung des Kunstwerks nicht von an-
deren ästhetischen und nichtästhetischen Wahrnehmungsvollzügen.  

Husserl geht es wie Kant in der Kritik der reinen Vernunft um Be-
wusstsein und Erkenntnis überhaupt. In der Evidenzästhetik geht es zwar 
nicht um diese allgemeine Dimension, sondern im Besonderen um das, 
was jemandem am Kunstwerk evident werden kann als das, wovon das 
Kunstwerk handelt. Aber dass diese Evidenz des Kunstwerks eine nicht-
sprachliche Dimension hat, lässt sich unter Rückgriff auf Husserl dar-
stellen. Dass der Evidenzbegriff bei Husserl zugleich in eine allgemeine 
Erkenntnistheorie eingebettet ist, erweist sich für uns als Vorteil. Denn 
es ist unser Anliegen, in diesem Kapitel zu zeigen, dass Kunstwahrneh-
men und -verstehen als ästhetisches Erfahren sich nicht generell bzw. 
strukturell von anderen Formen der Wahrnehmung und Erkenntnis un-
terscheiden: dass die Verschränkung zwischen sinnlicher Anschauung 
und begrifflicher Bestimmung und Beschreibung zwar in verschiedenen 
Variationen, aber prinzipiell als solche Verschränkung immer vorliegt. 
Das entscheidende Kriterium der Unterscheidung der Kunstrezeption 
von anderen Arten der Wahrnehmung und Bestimmung liegt also nicht 
in der Wahrnehmungsform, sondern in dem Wissen, dass Kunstwerke 
mit einem Evidenzanspruch der Künstlerin geschaffen werden. Dieser 
Anspruch wiederum bezieht sich darauf, dass das Kunstwerk als eine 
Interpretation der Welt dieser Welt hinzugefügt wurde und darauf, dass 
diese Weltinterpretation in der Gestalt des Kunstwerks, also in seiner 
Materialität gründet, d.h. ursprünglich mit dieser verschränkt ist. Die Art 
und Weise, in der man an ein Kunstwerk als einen Gegenstand heran-
tritt, unterscheidet sich durch diese Kontextualisierung der Wahrneh-
mung und Deutung des Gegenstandes von den nichtästhetischen Pra-
xen.41 Die Weise, wie man das Kunstwerk wahrnimmt und diese Wahr-
nehmung mit einer Deutung verbindet, ist aber abseits dieser Spezifik 
der Kommunikationssituation auf der systematischen Ebene nicht von 
anderen Erkenntnis- und Wahrnehmungsformen zu unterscheiden.  

Der Begriff Intentionalität steht bei Husserl für eine immanente Ver-
knüpfung einer jeden Wahrnehmung mit einer Sinnunterstellung. Denn 

41  Ich möchte noch einmal darauf hinweisen, dass mit ›Gegenstand‹ auch im-
mer Situationen mitgemeint sind und der Begriff Gegenstand nur in die-
sem weiten Sinne gebraucht wird. Natürlich handelt es sich dann bei dem 
Ausdruck ›herantreten‹ um eine Metapher. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

193

Husserl kennt keine zwei geschiedenen Quellen von Erkenntnis.42 Diese 
Verknüpfung ist nicht so zu verstehen, dass sinnliche Anschauung zum 
sprachinternen ästhetischen Element erklärt wird, wie wir das am Bei-
spiel der Ästhetik von Albrecht Wellmer im I. Teil besprachen, auch 
nicht in der Weise, dass Anschauung unter den Begriff gebracht werden 
muss, wie Kant es in der Kritik der reinen Vernunft beschreibt;43 son-
dern die Verknüpfung von Anschauung und Sinnunterstellung ist umge-
kehrt als Gerichtetheit des Erlebnisses der Anschauung zu verstehen, als 
der Umstand, dass die Anschauung jeweils immer schon etwas »meint«. 
Husserl bindet Intentionalität nicht ans wahrnehmende Subjekt, sondern 
er fasst Intentionalität als etwas auf, das auf etwas Vorgegebenem, auf 
einer phänomenalen Gegebenheit innerer Anschauungen beruht.44 Die 
Vorgegebenheit eines Gegebenen verweist auf die generelle Möglich-
keit, eine Nähe zum Gegebenen zu erreichen, wie das Klaus Held zu-
sammenfasst: »Ich kann über eine Sache nur reden – sei es objektiv oder 
bloß meinungshaft –, weil ich voraussetze, daß sich grundsätzlich die 
Möglichkeit realisieren läßt, sie auf eine sachnahe Weise, sozusagen 
›anschaulich‹, ›leibhaft‹ zu erleben. Ohne eine solche Möglichkeit wäre 
mir die Sache nicht einmal bekannt, sie existierte für mich nicht.«45

Obwohl der Evidenzbegriff bei Husserl ein erkenntnistheoretischer 
ist und kein hermeneutischer, liegt er hinsichtlich einer Gründung der 
Deutung in sinnlicher Anschauung dem von mir entwickelten Evidenz-
begriff zugrunde. Die Ungeschiedenheit von Anschauung und Begriff, 

42  Das wirft erkenntnistheoretisch Probleme für Husserls Beschreibung von 
Sprache auf, mit denen ich mich aber nicht beschäftigen möchte, zum Bei-
spiel wenn Husserl nachdenkt über die Anschauung von Röte, die mit dem 
Wort rot verknüpft ist: Die Aussage »Das Heidelberger Schloß ist rot« soll 
so durch eine Anschauung erfüllt werden, die auf die Anschauungen des 
Heidelberger Schlosses und der Röte aufbaut. Dies ist, was die Darstellung 
der Sprache betrifft, in gewisser Weise überholt. Ich finde aber, dass sich 
für eine ästhetische Fragestellung der husserlsche Ansatz der Verschrän-
kung durchaus auch heute fruchtbar machen lässt. 

43  Kant unterscheidet zunächst sinnliche Anschauung vom Begriff. Die Ge-
trenntheit beider ist die Voraussetzung dafür, dass es zu ihrer Synthese 
kommen kann. Für Husserl ist dagegen alle Erkenntnis in Anschauung 
fundiert. Die Verschränkung ist die entscheidende Denkfigur. 

44  Dazu schreibt Tugendhat: »Nicht die Herkunft, sondern der deskriptive 
Gehalt der Selbstgegebenheit und d.h. des wahren Seins des Gegenstandes 
ist ›subjektiv‹, in einer noetischen Operation, in einer synthetischen ›Leis-
tung‹ fundiert. Aber diese Operation ist eine eidetische. Sie stammt so we-
nig aus dem einzelnen Akt wie aus dem Ich, dem sie vielmehr vorgegeben 
ist.« – E. Tugendhat: Der Wahrheitsbegriff bei Husserl und Heidegger, S. 
177.

45  Klaus Held: »Einleitung«, in: Edmund Husserl: Die phänomenologische 
Methode. Ausgewählte Texte I, Stuttgart 1985, S. 14. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

194

die Husserl in seinem Begriff der Intentionalität denkt, wird von mir in 
Anspruch genommen, um eine Verbindung zwischen der Weltwahrneh-
mung und Begrifflichkeit der Künstlerin auf der einen Seite und eine 
Verbindung zwischen der Materialität des Werks und seiner Deutung in 
der Rezeption auf der anderen Seite zu konzeptualisieren. Dass die Re-
zeption von Kunst über die Feststellung »Dies ist ein Kunstwerk« hin-
ausgeht, ist jedem klar. Aber auch Husserls Begriff des intentionalen 
Aktes erschöpft sich ja nicht in der Bezeichnung solcher Feststellungen 
wie »Dies ist ein Tisch«. Auch Husserl geht es u.a. um die Komplexität 
von intentionalen Akten im Verhältnis zu phänomenalen Gegenständen, 
nicht allein um deren Bezeichnung bzw. theoretische Beurteilung. Er 
betont dabei die primäre Gleichartigkeit intentionaler Erlebnisse auf der 
einen Seite und differenziert diese in verschiedene Unterarten auf der 
anderen Seite. Husserl zufolge vollzieht sich auch die ästhetische Beur-
teilung in intentionalen Akten: Auch wenn die ästhetische nicht mit ei-
ner theoretischen Beurteilung gleichzusetzen ist, kommt ihr doch grund-
sätzlich dieselbe Intentionalitätsstruktur zu. 

»Nur eins halten wir als für uns wichtig im Auge: daß es wesentliche spezifi-
sche Verschiedenheiten der intentionalen Beziehung, oder kurzweg der Inten-
tion (die den deskriptiven Gattungscharakter des ›Aktes‹ ausmacht) gibt. […] 
Gewiß sind, wo nicht alle, so die meisten Akte komplexe Erlebnisse, und sehr 
oft sind dabei die Intentionen selbst mehrfältige. Gemüthsintentionen bauen 
sich auf Vorstellungs- und Urteilsintentionen u. dgl. Aber zweifellos ist es, 
daß wir bei der Auflösung dieser Komplexe immer auf primitive intentionale 
Charaktere kommen, die sich ihrem deskriptiven Wesen nach nicht auf an-
dersartige psychische Erlebnisse reduzieren lassen; und wieder ist es zweifel-
los, daß die Einheit der deskriptiven Gattung ›Intention‹ (›Aktcharakter‹) spe-
zifische Verschiedenheiten aufweist, die im reinen Wesen dieser Gattung 
gründen, und somit der empirisch psychologischen Faktizität als ein Apriori 
vorhergehen. Es gibt wesentlich verschiedene Arten und Unterarten der Inten-
tion. […] So ist z.B. die ästhetische Billigung oder Mißbilligung eine Weise 
intentionaler Beziehung, die sich als evident und wesensmäßig eigenartig er-
weist gegenüber dem bloßen Vorstellen oder theoretischen Beurteilen des äs-
thetischen Objekts.«46

In diesem Zitat wird zunächst deutlich, dass Husserl seinen Begriff der 
Intentionalität nicht allein auf ein theoretisches Beurteilen oder auf Wil-
lensakte, sondern auf alle Arten von Wahrnehmungen und Deutungen 
angewendet sehen möchte und so auch auf ästhetische Reaktionen und 

46  Edmund Husserl: Logische Untersuchungen, II. Bd., II. Teil, V. Über in-
tentionale Erlebnisse und ihre »Inhalte«, § 10. Husserliana XIX,1, Dor-
drecht 1984, S. 380f. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

195

Urteile.47 Kunstwahrnehmung als ästhetische Wahrnehmung ist dem-
zufolge auf einer elementaren Ebene strukturell verwandt mit anderen 
Arten der Intentionalität, andererseits weist sie auf der Ebene komplexer 
Erlebnisse ihre eigene Spezifik auf. Diese Spezifität ist aber nicht von 
der Art, dass ästhetische Wahrnehmung außerhalb anderer Wahr-
nehmungs- und Beurteilungsvollzüge steht. Sie ist zwar als ästhetische 
Wahrnehmung kenntlich, aber sie konstituiert deshalb noch keine andere 
Weltwahrnehmung. Die oben mit dem Zitat von Klaus Held zusammen-
gefasste Einsicht, dass es Husserl nicht nur um den subjektiven Anteil in 
der Wahrnehmung geht, sondern gleichermaßen um den Anteil, den die 
wahrzunehmende Sache an dieser Wahrnehmung hat, verweist nun ganz 
deutlich auf den Grund, warum es möglich ist, mit der Hilfe husserlscher 
Begrifflichkeit die Basis für das Ausbuchstabieren des Zusammenhangs 
zwischen Künstlerin, Werk und Rezipientin zu rekonstruieren. Als die 
wahrzunehmende Sache lassen sich zwei Dinge ausweisen: erstens die 
innere Gegebenheitsweise eines Sachverhalts, die Weise also, wie sich 
dieser dem Subjekt zeigt, und zweitens sein Korrelat, das an einer äuße-
ren Wahrnehmung beteiligte Ding, das Kunstwerk. Diese beiden fallen 
nach Husserl im intentionalen Erlebnis zusammen: 

»Es sind […] nicht zwei Sachen erlebnismäßig präsent, es ist nicht der Ge-
genstand erlebt und daneben das intentionale Erlebnis, das sich auf ihn richtet; 
es sind auch nicht zwei Sachen in dem Sinne wie Teil und umfassenderes 
Ganzes, sondern nur eines ist präsent, das intentionale Erlebnis, dessen we-
sentlicher deskriptiver Charakter eben die bezügliche Intention ist.«48

Intentionalität geht bei Husserl nicht zwangsläufig mit einer Bewusstheit 
der Wahrnehmung einher. Sie kann sich auch im Sinne eines unbe-
merkten Sich-Ausrichtens vollziehen.49 Das Sich-Ausrichten ist dann 
nicht als ein aktives Handeln, sondern vielmehr als ein ablaufender Pro-
zess der Wahrnehmung und Beurteilung zu verstehen.50 Für den Fall der 
Kunst ist Intentionalität aber immer an die Bewusstheit der Wahrneh-

47  Es gibt nach Husserl auch nichtintentionales Wahrnehmen, diese Ein-
schränkung betrifft aber nicht die Kunstwahrnehmung. »Daß nicht alle Er-
lebnisse intentionale sind, zeigen die Empfindungen und Empfindungs-
komplexionen.« Ebd., S. 382f. (§ 11). 

48  Ebd., S. 386 (§ 11). 
49  »Von einer Intention sprechen wir öfters im Sinne des auf etwas speziell 

Achtens, des Aufmerkens. Doch nicht immer ist der intentionale Gegen-
stand bemerkter, beachteter.« Ebd., S. 392 (§ 13). 

50  »Was andererseits die Rede von Akten anbelangt, so darf man hier an den 
ursprünglichen Wortsinn von actus natürlich nicht mehr denken, der Ge-
danke der Betätigung muß schlechterdings ausgeschlossen bleiben.« Ebd., 
S. 393 (§ 13). 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

196

mung gebunden. Denn in der Kunstrezeption geht es nicht in erster Linie 
darum, ein Kunstwerk als solches überhaupt zu erkennen und zu be-
zeichnen (dass es sich um ein solches handelt, ist vielmehr ein Wissen, 
das gegeben ist), sondern darum, das Kunstwerk als etwas zu erleben 
und zu erkennen, das sich als (nicht allein sprachliche) Handlung auf die 
Welt bzw. einen Ausschnitt aus der Welt bezieht. Natürlich ist es dazu 
notwendig, zu erleben und zu erkennen, wie das Kunstwerk ist, woraus 
es sich zusammensetzt. Das ist aber nicht alles. Die gelungene Kunst-
wahrnehmung gründet in der Einlösung des Evidenzanspruchs der 
Künstlerin, die darin besteht, dass für die Rezipienten die sinnliche An-
schauung des Kunstwerks verbunden ist mit Deutungen bzw. Bedeutun-
gen, die für die Interpretation der Welt oder des repräsentierten Aus-
schnitts der Welt wichtig sind. Man sieht (oder hört), fühlt und denkt, 
dass das Kunstwerk etwas trifft. Das ist seine Evidenz.  

Anders gesprochen: Aus der »schlichten Wahrnehmung« des Kunst-
werks ergeben sich »neue Objektivitäten«. Als schlichte Wahrneh-
mungsakte bezeichnet Husserl die sinnliche Wahrnehmung: »Im Sinn 
der engeren ›sinnlichen‹ Wahrnehmung ist ein Gegenstand direkt erfaßt 
oder selbst gegenwärtig, der sich im Wahrnehmungsakte in schlichter

Weise konstituiert.«51 Die Wahrnehmung eines Kunstwerks, so wie es 
ist, kann man daher zunächst als einen schlichten Wahrnehmungsakt be-
zeichnen, in dem es um das Erfassen der Gestalt und der Eigenschaften 
dieses Kunstwerks geht. 

»Jeder schlichte Wahrnehmungsakt kann nun aber, sei es für sich allein, sei es 
mit anderen Akten zusammen, als Grundakt von neuen, ihn bald einschließen-
den, bald nur voraussetzenden Akten fungieren, die in ihrer neuen Bewußt-
seinsweise zugleich ein neues, das ursprüngliche wesentlich voraussetzende 
Objektivitätsbewußtsein zeitigen. […] es erstehen Akte, in denen etwas als 
wirklich und als selbst gegeben erscheint, derart, daß dasselbe, als was es hier 
erscheint, in den fundierenden Akten allein noch nicht gegeben war und gege-
ben sein konnte. Andererseits aber gründet die neue Gegenständlichkeit in der 
alten […]. Es handelt sich hier um eine Sphäre von Objektivitäten, die nur in 
derart fundierten Akten ›selbst‹ zur Erscheinung kommen können.«52

Um die Rezeption von Kunst zu erläutern, muss man sich auf diese 
komplexeren Formen der Wahrnehmung beziehen, die sich nicht als 
bloße Serie von schlichten Wahrnehmungsakten beschreiben lassen, 

51  Edmund Husserl: Logische Untersuchungen, II. Bd., II. Teil, VI. Elemente 
einer phänomenologischen Aufklärung der Erkenntnis, § 46. Husserliana 
XIX,2, Dordrecht 1984, S. 674. 

52  Ebd., S. 674f. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

197

wenngleich die Rezeption auf diesen schlichten Wahrnehmungen auf-
baut. Denn bei der Rezeption von Kunst geht es um eine Generalität, die 
im einfachen Bezeichnen des Gegenstands noch nicht gegeben sein 
kann. »Wo generelle Gedanken in Anschauung ihre Erfüllung finden, da 
bauen sich auf den Wahrnehmungen und sonstigen Erscheinungen glei-
cher Ordnung gewisse neue Akte auf, und zwar Akte, welche sich auf 
den erscheinenden Gegenstand in ganz anderer Weise beziehen, als die-
se ihn jeweils konstituierenden Anschauungen.«53 Sich auf den Ge-
genstand in ganz anderer Weise zu beziehen, ist nun typisch für die Si-
tuation der Rezeption von Kunst. Denn dieser Situation liegt ihre Spezi-
fik, eine Situation der Wahrnehmung von Kunst zu sein, konstitutiv zu-
grunde. Die Generalität der Kunsterfahrung bedeutet nicht, dass die gan-
ze Erscheinung des Kunstwerks erfasst wird, sondern Generalität be-
deutet hier, dass auch das, wovon das Kunstwerk handelt, als kategoriale 
Intention, d.h. als vorgestellte Intention mit einfließt.54 Das Wissen von 
den Abläufen der Kunst spielt nun für die Mischung schlichter (sinnli-
cher) und kategorialer Intentionen insofern eine Rolle, als es dazu führt, 
dass ganz andere Vorstellungen aufgeworfen werden als solche, die al-
lein bei einem Erfassen des Gegenstands mit ins Spiel kommen. Gene-
ralität bedeutet daher, dass die Gesamtheit der sinnlichen und kategori-
alen Intentionen als ganze zu einer Erfüllung, d.h. zur Einheit gelangt.  

Die Kenntnis des Kontextes der Kunst führt dazu, dass sich die Re-
zipienten dem Kunstwerk gegenüber anders verhalten, als sie es in 
nichtkünstlerischen Situationen und gegenüber nichtkünstlerischen Ge-
genständen tun. Evidenz als erfüllte Intentionalität kann daher nach Hus-
serl in Bezug auf die Wahrnehmung von Kunst nur heißen, dass ein 
»Gewebe von Partialintentionen […] zur Einheit einer Gesamtintention« 
verschmilzt.55 Diese Gesamtintention geht immer über die theoretische 
Beurteilung des Kunstwerks und seiner Eigenschaften im Sinne seiner 
Bezeichnung bzw. seiner Subsumtion unter einen Begriff hinaus. Mit 
Evidenz als erfüllter Intentionalität ist so nicht allein das Erkennen des 
Gegenstands der schlichten Wahrnehmung gemeint, sondern im Fall der 
Kunstrezeption das »Treffen« einer Einheit, die als ganze zur Erfüllung 
gelangt.

53  Ebd., S. 662f. (§ 41). 
54  Den Unterschied zwischen Sinnlichem und Kategorialem, welches beides 

immer als Anschauung vorliegt, klärt Husserl in den §§ 40-52 dieses Teils 
der Logischen Untersuchungen (ebd., S. 652-693). Kategoriale Gegen-
ständlichkeit wird in synthetischen Akten gebildet, die immer in anderen 
Akten und nicht in sinnlichen Gegenständen fundiert ist. 

55  »Nach unserer Auffassung ist jede Wahrnehmung und Imagination ein 
Gewebe von Partialintentionen, verschmolzen zur Einheit einer Gesamt-
intention.« Ebd., S. 574 (§ 10). 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

198

Was folgt aus den so erläuterten Prämissen? Die Definition des Äs-
thetischen als des konstitutiv Anderen bzw. des negativen Dritten ge-
genüber theoretischer Erkenntnis und praktischem Handeln wird abge-
lehnt zugunsten eines Anschlusses des Ästhetischen (und so auch der 
Kunst) an außerkünstlerische Lebens- und Handlungsvollzüge. Daraus 
ergibt sich eine neue Art, Interaktionen zwischen Kunst als ästhetischem 
Handeln und Erkennen und nichtästhetischen Praxen zu denken. Kunst 
ist eine Praxis neben anderen, der aufgrund struktureller Ähnlichkeiten 
sowohl eine Beeinflussung durch nichtästhetische Praxen als auch ein 
Einfluss auf diese nachgewiesen werden kann. Der Kunst kommt dabei 
keine Exemplarität gegenüber den anderen Praxen zu,56 sie ist diesen 
weder vor- oder übergeordnet noch ihnen durch die Eigenheit ihrer Er-
fahrungsstruktur ganz entgegengesetzt. Ihre Spezifität erhält sie nicht 
aus einer spezifischen Struktur der in ihr zu machenden Erfahrung, son-
dern aus der Tatsache, dass die Evidenz eines Kunstwerks als das Re-
sultat einer interpretierenden Handlung, das Kunstwerk selbst als von 
einer Künstlerin mit eben diesem Anspruch geschaffenes aufgefasst 
wird. Diese Spezifität bedingt die Autonomie der Kunst. 

Zwei falsche Lesarten der Evidenzästhetik sollen an dieser Stelle ex-
plizit ausgeschlossen werden: Die evidenztheoretische Definition der 
Kunst und ihre Abgrenzung zum Nichtkünstlerischen stimmt erstens 
nicht mit derjenigen in der sogenannten Institutionentheorie überein; 
zweitens geht es auch nicht darum, eine Tautologie zu etablieren nach 
dem Motto: Ein Kunstwerk ist das, was von einer Künstlerin hergestellt 
wurde, und Künstler sind diejenigen, die Kunstwerke herstellen.  

In der Institutionentheorie von George Dickie, dem einschlägigen 
Vertreter dieser kunstphilosophischen Richtung, gilt das Kunstwerk 
deswegen als ein solches, weil es die Anerkennung seines Status als 
Kunstwerk durch ein Kunstpublikum erlangen konnte.57 Die Produktion 
des Kunstwerks verfolge genau diesen Zweck – die Anerkennung des 
jeweiligen Kunstwerks durch die institutionalisierte Kunstwelt. Kunst-
werke seien demnach alle diejenigen Gegenstände, die von der Kunst-
welt (artworld) den Status eines Kunstwerks zuerkannt bekommen.  

Die Einwände gegen diese Theorie dürften nach dem bisher Gesag-
ten auf der Hand liegen: Nicht zu erklären ist mit der Institutionentheo-

56  Es gibt also keine Aufgabenteilung der Art, dass die Philosophie die Ver-
anschaulichung im Exemplarischen an die Kunst delegieren könnte, um 
sie anschließend zur Lösung philosophischer Probleme wieder heran-
zuziehen; ebenso wenig kann die Philosophie die Kunst als institutionali-
sierte Skepsis gegenüber ihrem eigenen begrifflichen Denken instrumen-
talisieren. 

57  George Dickie: The Art Circle. A Theory of Art, New York 1984. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

199

rie die empirische Tatsache, dass in Diskursen über Kunst beklagt wird, 
bestimmte Kunstwerke seien zu Unrecht nicht in Institutionen aner-
kannt. Oder andersherum: Die Feststellung, dass Kunstwerke zu Unrecht 
institutionelle Anerkennung finden, dass sie überschätzt werden, wäre in 
dieser Theorie obsolet. Will man aber einer solchen Feststellung nicht 
den Status einer sinnlosen Äußerung zuordnen, muss sie sich kriteriell 
auf das Kunstwerk selbst beziehen, d.h. auf Qualitäten des Werks, die 
seiner institutionellen Anerkennung vorausliegen. In der Institutionen-
theorie kann ein Zusammenhang zwischen der Weise, wie das Kunst-
werk ist, und seinem Erfolg bzw. Misserfolg in den Institutionen höchs-
tens derart herausgestellt werden, dass ein Kunstwerk, wenn es aner-
kannt ist, dem durchschnittlichen Geschmack der Kunstwelt entspricht. 
Wie sich dieser Geschmack aber ändern kann, ist ohne Rückgriff auf 
eine genuine Erfahrung des Werks schon nicht mehr erklärbar. Der kol-
lektive Geschmackswandel wird aber gerade dann verständlich, wenn 
man annimmt, dass Menschen an Kunstwerken Erfahrungen machen, die 
für sie so relevant sind, dass sie sich aufgrund dieser Erfahrung des 
Werks für dessen öffentliche Anerkennung einsetzen. Ihr Plädoyer wür-
de also etwa lauten: »Hier handelt es sich um ein Kunstwerk, das mir 
evident ist; ich wünsche mir, dass andere auch die Gelegenheit be-
kommen, dieses Kunstwerk wahrzunehmen.« Es ist nicht notwendig, 
wohl aber möglich, dass jemand, der ein Kunstwerk als evident erlebt 
hat, sich darum bemüht, dieses Werk in den Institutionen zu etablieren; 
ein Kunstwerk war es allerdings per Definition bereits, als es aufgrund 
seines So-seins als evident rezipiert wurde, und wird es nicht erst, wenn 
es institutionelle Aufmerksamkeit findet.  

Der sogenannten Kunstwelt ist hier eine Anerkennungsgemeinschaft 
der Produzenten und Rezipienten entgegenzustellen, die Teil einer in-
stitutionalisierten Kunstwelt sein kann, aber nicht zwangsläufig sein 
muss. Die Einigung darüber, dass die eine als Künstlerin ein Kunstwerk 
mit einem Evidenzanspruch herstellt und der andere diesen Gegenstand 
unter genau dieser Prämisse erfährt und deutet, ist keine institutionelle 
Einigung. Sie hat lediglich zur Vorbedingung, dass es so etwas wie ›die 
Kunst‹ als historisches Phänomen schon geben muss, auf das sich beide 
Teile dieser Gemeinschaft beziehen. Die Voraussetzung, dass es ›die 
Kunst‹ gibt, die der Produktion und Rezeption ihrer Werke vorausliegt, 
dass Kunst als Möglichkeit schon bekannt ist, ist also eine Bedingung 
für die Evidenzästhetik. Die Anerkennung von Kunstwerken als Kunst-
werken kann sich dann gänzlich außerhalb der Institutionen abspielen. 
Kunst ist somit nicht nur das, was ins historische Gedächtnis einwan-
dert, sondern auch das, was aus bestimmten Gründen wieder ver-
schwunden ist. Wenn etwa im Dritten Reich (z.B. jüdische) Künstler 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

200

umgebracht und ihre Arbeiten vernichtet wurden oder wenn bei Bom-
benangriffen das Werk eines heute unbekannten Künstlers ganz zerstört 
wurde, so waren diese Künstler, von denen wir heute nichts wissen, 
doch Künstler: Sie produzierten Kunstwerke, die wir nicht kennen. 

Künstler beziehen sich (wie in Teil II ausführlich dargestellt) wäh-
rend ihrer Arbeit am Kunstwerk auf fiktive Rezipienten. Diese Rezi-
pienten werden aber nicht als Institutionenvertreter adressiert, sondern 
vielmehr als Menschen, deren Bezug zur Welt anhand der Kunsterfah-
rung durch das Kunstwerk verändert werden könnte. Diese Form der 
Beziehung auf das zukünftige Publikum unterscheidet sich grundlegend 
von einer Beziehung, die nur auf spätere institutionelle Absegnung ab-
zielte. Die Anerkennung soll das Werk ja gerade dadurch verdienen, 
dass es kraft seiner Alterität der Rezipientin etwas entgegenstellt, das 
nicht sofort ihren Geschmack bedient, sondern anerkannt werden soll als 
ein dem Bekannten hinzugefügtes Neues bzw. Anderes.  
 Darauf, ob und wie das Kunstwerk aktuell wahrgenommen wird, 
kommt es nicht an. Zur Bestimmung des Kunstwerks als Kunstwerk ist 
aber mindestens eine Beziehung der Produzentin oder des Rezipienten 
(oder natürlich beider) auf die (mögliche) Evidenz des Werks nötig. 
Dies bedeutet für die Produzentin nicht, dass sie in jedem Fall schon 
Kunst schaffen wollte, wohl aber, dass der Evidenzanspruch bei der 
Produktion bestehen muss, das (zukünftige) Kunstwerk also, auch wenn 
es zunächst nicht ausdrücklich als ein solches bezeichnet wird, die Ei-
genschaft aufweist, mit einem Evidenzanspruch geschaffen zu sein. Zur 
Kunst erklärt werden kann es u.U. erst nachträglich durch den Rezi-
pienten. Letzte Missverständnisse möchte ich mit einem (etwas alter-
tümlichen) Beispiel von polnischer Hirtenkunst ausräumen, die heute als 
durchaus anerkannte Kunstrichtung existiert. Wenn ein Hirte neben sei-
ner Arbeit anfängt, Figuren zu schnitzen und diese zu bemalen, dann ha-
ben diese Figuren zunächst keine andere Funktion, als dazusein. Man 
kann mit ihnen nicht Suppe löffeln, wie mit geschnitzten Löffeln, man 
kann sie nicht beim Schafehüten einsetzen wie Hunde und man kann sie 
zunächst nicht an Touristen verkaufen, solange man nicht von der Tou-
rismusindustrie entdeckt worden ist. In solch einem Fall muss das 
Schnitzen und Bemalen der Figuren als eine Handlung bezeichnet wer-
den, die sich (nicht allein sprachlich) interpretierend zur Welt verhält. 
Um einen anderen Fall und um keine Kunst handelt es sich, wenn Ge-
brauchsgegenstände, z.B. geschnitzte Löffel, im Zuge kolonialer Sam-
melleidenschaft in einem Museum ausgestellt werden, wie das in unse-
ren ethnologischen Museen oft der Fall ist. Die Tatsache, dass diese Löf-
fel von Sammlern in ein Museum gelegt wurden, macht sie noch nicht 
zum Kunstwerk. Der Evidenzanspruch der Produzentin als ein nicht in-

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

201

stitutionell ausgerichteter Anspruch ist also die notwendige und die hin-
reichende Bedingung für die Bestimmung des Kunstwerks als Kunst-
werk.

5.  Evidenzanspruch und sprachl icher  
Geltungsanspruch (Habermas, Seel)  

Wenn ästhetische Evidenzerfahrung vom evidenten Werk verursacht ist 
und wenn sich die Wirklichkeit einzelner Rezipienten durch die gelin-
gende Begegnung mit dem Werk verändern kann, dann ist es streng ge-
nommen das Urteil Einzelner über das Werk, das mit einem Wahrheits-
anspruch verbunden geäußert wird. Wahrheitsansprüche haben Forde-
rungscharakter, d.h. sie enthalten die Forderung an andere, anzuerken-
nen, dass das Gesagte so ist, wie es gesagt wurde. Wie verhält sich nun 
das Eigengewicht des Werkes selbst in seiner Rezeption zum Urteil ei-
ner konkreten Gruppe von ProduzentInnen und RezipientInnen, wie 
verhält es sich zum Geltungsanspruch einer einzelnen Aussage, die dem 
Werk bestimmte Eigenschaften oder eben Evidenz zuspricht, und wie 
hängt beides zusammen? Kann man analog von Evidenzansprüchen und 
Geltungsansprüchen reden? Ist also ein Evidenzanspruch ebenfalls mit 
einer Forderung an andere verbunden, anzuerkennen, dass das Werk ein 
evidentes sei?  

Die Variationen der Definition ästhetischer Geltung, die Jürgen Ha-
bermas entwickelt, stützen sich in jeweils sehr unterschiedlichen Modi-
fikationen auf seine Definition von diskursiver Wahrheit als Anspruch 
auf die Geltung von Aussagen. »Wahrheit ist ein Geltungsanspruch, den 
wir mit Aussagen verbinden, indem wir sie behaupten.«58 »Gegenstände 
der Erfahrung sind hingegen das, worüber wir Behauptungen aufstel-
len.«59 Angewendet heißt dies, wir stellen über Kunstwerke Behauptun-
gen auf und unterstellen als Sprecher, dass die Aussagen, die wir über 
Kunstwerke treffen, wahr sind. Es kann aber auch heißen: Mit jedem 
Kunstwerk ist ein ästhetischer Geltungsanspruch verbunden. Diese zwei-
te, von Martin Seel favorisierte Variante des ästhetischen Geltungs-
anspruchs ist von Habermas ebenfalls bestätigt worden. Wenn Seel und 
Habermas vom Geltungsanspruch sprechen, den das Werk erhebt, mei-
nen sie damit nicht, dass Künstler Geltungsansprüche erheben, indem sie 

58  Jürgen Habermas: »Wahrheitstheorien«, in: Ders.: Vorstudien und Ergän-
zungen zur Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfurt/Main 1995, 
S. 127-183, hier S. 129. 

59  J. Habermas: »Wahrheitstheorien«, S. 132. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

202

Kunstwerke produzieren. Was ist aber dann mit einem ästhetischen Gel-
tungsanspruch gemeint?  

Wir sagten dagegen, dass es die Künstler sind, die zunächst in der 
Produktion einen Evidenzanspruch erheben. Das Wissen von diesem 
bringt die Rezipienten dazu, die Evidenz des Kunstwerks zu testen. Die 
Wahrnehmung des gelungenen Kunstwerks als Erlebnis seiner Evidenz 
geht damit einher, dass die Deutung des Wahrgenommenen auf der 
Grundlage des Wissens erfolgt, dass das Kunstwerk von einer Künstle-
rin durch eine interpretierende Handlung geschaffen wurde. Die Frage 
ist nun, ob die Evidenz, die durch das Kunstwerk verursacht wird, im 
selben Sinne diskursiv vor anderen Menschen gerechtfertigt werden 
kann wie ein ästhetischer Geltungsanspruch, der mit einem Kunstwerk 
verbunden ist.  

Um entscheidende Differenzkriterien zwischen Evidenz und Geltung 
hervortreten zu lassen, bedarf es zuerst einer genaueren Explikation des 
Geltungsbegriffs. Ästhetische Geltungsansprüche bei Habermas chan-
gieren zwischen der Auffassung des künstlerischen Geltunganspruchs 
als einem der »Geltungsansprüche der Rede«60, nämlich als Anspruch 
auf Wahrhaftigkeit, und der Annahme eines spezifisch  künstlerischen 
Geltungsanspruchs, der einer vierten, speziell für die Kunst reservierten 
Sprachfunktion zugeordnet ist. Innerhalb dieser Spannbreite möchte ich 
drei grundsätzliche Spielarten habermasscher Ästhetik, die in detaillier-
ten Ausführungen weiter variieren, voneinander unterscheiden. Die erste 
Version, die in dem Vorschlag besteht, künstlerische Geltung lediglich 
als Wahrhaftigkeit zu definieren, zeigt, mit welch rudimentärem An-
spruch an die Kunst Habermas seine Überlegungen zur Ästhetik beginnt. 
Von der Kunst erwartet er in der Theorie des kommunikativen Handelns
nicht mehr, als eine Geste expressiver Selbstdarstellung zu sein. Nur der 
Anspruch auf Wahrhaftigkeit ist der Geltungsanspruch, den man mit 
Kunstwerken in Verbindung bringen dürfe. Die zweite Version, die Ha-
bermas in Der philosophische Diskurs der Moderne anbietet, beruht auf 
der Trennung zwischen ästhetischer und problemlösender Rede. Ein 
»poetische[r], auf Welterschließung spezialisierte[r] Sprachgebrauch« 
wird der Problemlösungskapazität innerweltlicher Sprachfunktionen 
entgegengesetzt.61 Hier beruht die Differenz auf einer Analyse der Ei-
genarten verschiedener Textsorten (poetischer und prosaischer). Es liegt 
auf der Hand, dass diese zweite Version nicht ohne Weiteres auf alle 
Kunstwerke anwendbar sein kann, weil mit solch einer Verallgemeine-

60  Die Geltungsansprüche der Rede sind nach Habermas: Wahrheit, Richtig-
keit, Wahrhaftigkeit. 

61  Jürgen Habermas: Der philosophische Diskurs der Moderne, Frankfurt/ 
Main 1989, S. 240ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

203

rung eine »Versprachlichung« der Werke aller Gattungen vollzogen 
würde. Die welterschließende Kraft poetischer Texte wird an dieser Stel-
le nämlich durch eine Beeinträchtigung der illokutionären Kraft des poe-
tischen Sprechaktes gegenüber ›normalen‹ Sprechakten innerweltlicher 
Kommunikation definiert. Somit ist Poesie aufgrund der spezifischen 
Form ihrer Spechakte die welterschließende Sprachform eines po-
etischen Textes. Habermas bildet an anderer Stelle dieses an der Poesie 
entwickelte Modell auf alle Kunstwerke ab.62 Dies allein ist ein proble-
matischer Schritt, der die Unterscheidung zwischen poetischer Sprache 
und nichtsprachlicher Kunst verwischt. Denn Geltungsanprüche, die mit 
Kunstwerken aller Gattungen verbunden werden, müssten anders be-
gründet werden als durch die sprechakttheoretische Spezifität poetischer 
Texte.

Bei Habermas’ dritter Version künstlerischer Geltung handelt es sich 
um diesen geforderten Schritt: um die Etablierung der Funktion der 
Welterschließung als vierter Sprachfunktion, die den drei bekannten in-
nerweltlichen Sprachfunktionen »gegenübergestellt« wird. Wie diese er-
füllt wird, »bemißt sich an [dem Geltungsanspruch] der ästhetischen 
Stimmigkeit (oder evaluativen Triftigkeit)«.63 Dies bedeutet: Genau 
dann, wenn das Kunstwerk als ästhetisch stimmig gilt, hat es die Funk-
tion der Welterschließung erfüllt. Ästhetische Stimmigkeit scheint also 
an dieser Stelle von Habermas als eigenständiger Geltungsmodus der 
»Kunstwahrheit« eingeführt zu sein, der nicht allein für poetische Texte, 
sondern für alle Kunstwerke gilt. Denn die Funktion der Welterschlie-
ßung ist nicht durch die Kapazität der Problemlösung gekennzeichnet 
wie die drei innerweltlichen Sprachfunktionen: Darstellung von Sach-
verhalten, Herstellung interpersonaler Beziehungen und Ausdrücken 
subjektiver Erlebnisse.64 Habermas sagt also hier, mit jedem gelungenen 
Kunstwerk sei ein Geltungsanspruch verbunden, und zwar ein anderer 
Geltungsanspruch als derjenige, der in kommunikativen Sprechhandlun-
gen erhoben wird. Dies wäre ein recht erfreulicher Befund, wäre da 
nicht die Einschränkung, dass es bei Habermas keine »ästhetische Stim-
migkeit« außerhalb der Rezeption gibt. Denn der Geltungsanspruch, den 
ein Kunstwerk erhebt, kann lediglich in seiner Rezeption erfahren und in 
seiner kunstkritischen Betrachtung argumentativ eingeholt werden. Es 

62  Jürgen Habermas: »Entgegnung«, in: Axel Honneth/Hans Joas (Hg.), 
Kommunikatives Handeln. Beiträge zu Jürgen Habermas’ »Theorie des 
kommunikativen Handelns«, 3., erweiterte und aktualisierte Aufl., Frank-
furt/Main 2002, S. 327-405, hier S. 344. 

63  Ebd. 
64  Konrad Ott: »Jürgen Habermas«, in: Julian Nida-Rümelin/Monika Betzler 

(Hg.), Ästhetik und Kunstphilosophie. Von der Antike bis zur Gegenwart 
in Einzeldarstellungen, Stuttgart 1998, S. 344-351, hier S.  346. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

204

gibt also ästhetische Stimmigkeit eines Kunstwerks nur im Kontext einer 
»Gegenwart« seiner Rezipienten, die zwar ein überpersönlicher, aber 
nicht ein überhistorischer Rezeptionszusammenhang ist. Die Gegenwart, 
auf der Seel mit Kant als einer »den Urteilenden gemeinsamen Gegen-
wart« besteht,65 ist nun aber im Zusammenhang zu denken mit der Dis-
kursabhängigkeit unseres Weltzugangs, in dem laut Habermas »die 
Grundprädikate des gewählten Sprachsystems […] jeder einzelnen in

dieser Sprache möglichen Argumentation vorauslieg[en]«.66 Mit Hei-
degger geht Habermas davon aus, dass jede Gegenwart eine interpretativ 
vorerschlossene Gegenwart ist, in der wir uns immer schon befinden. 
Alles, was sich über Kunstwerke sagen lässt, steht also im Kontext des 
sprachlich vorerschlossenen Weltzugangs der Rezipienten. Der Gel-
tungsanspruch des Kunstwerks lässt sich so letztlich doch nur als ein 
diskursiv (wenngleich auch implizit) unterstellter Geltungsanspruch le-
sen, alles andere führt uns nach Habermas in den metaphysischen Be-
reich der objektiven Bestimmung des künstlerischen Gegenstands:  

»Ob eine Sprache einem Objektbereich angemessen ist und ob das erklärungs-
bedürftige Phänomen genau dem Gegenstandsbereich zugeordnet werden soll, 
dem die gewählte Sprache angemessen ist – diese Frage muß selbst Gegen-
stand der Argumentation sein können. Dabei handelt es sich um eine Frage, 
welche direkt nur durch ein Hin- und Hergehen zwischen Begriff und Sache 
entschieden werden könnte. Nur einem metaphysischen Geist, der nicht Geist 
von unserem Geiste ist, wäre dieser direkte Zugriff möglich. Wir sind auf den 
Gang der Argumentation angewiesen, die einen Wechsel der Ebenen der Ar-
gumentation glücklicherweise zuläßt.«67

Die »Gegenwart«, in der ein Kunstwerk rezipiert und beurteilt wird, soll 
nicht allein der Rahmen sein, in dem seine Rezeption stattfindet. Viel-

65  Martin Seel: Die Kunst der Entzweiung. Zum Begriff der ästhetischen Ra-
tionalität, Frankfurt/Main 1985, S. 207. 

66  J. Habermas: »Wahrheitstheorien«, S. 168. Vgl. S. 146: »Kultur nennen 
wir den Bereich der Wirklichkeit, der sprachlich strukturiert ist. Ihr ge-
genüber können wir die doppelte Einstellung von Beteiligten und Beob-
achtern einnehmen. Kultur besteht aus Äußerungen […]. Da alle diese 
Äußerungen Geltungsansprüche implizieren, beruht der Kultur genannte 
Wirklichkeitsbereich auf der Faktizität von Geltungsansprüchen.« 

67  Ebd., S. 171. Ob und wie ein Kunstwerk mit dessen ästhetischer Erfahrung 
und diese Erfahrung mit Geltungsansprüchen zusammenhängt, die für 
Aussagen über diese Erfahrung erhoben werden, muss bei Habermas, der 
jede Spielart der Korrespondenztheorie der Wahrheit ablehnt, offen blei-
ben. »Ein in Erfahrung fundierter Anspruch ist noch keineswegs ein be-
gründeter Anspruch.« (Ebd., S. 134f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

205

mehr bestimmt die Gegenwart zugleich die Akzeptabilität unterstellter 
Geltungsansprüche: Es ist 

»mittlerweile klar, daß nicht die am ästhetischen Gegenstand bejahte Sicht-
weise der wertbildende Bezugspunkt der ästhetischen Beurteilung ist: Bezugs-
punkt der ästhetischen Wertbehauptungen, deren Inhalt die an der Formung 
ästhetischer Gegenstände sich erweisende Akzeptabilität von Sichtweisen und 
Einstellungen ist, ist jener unfaßliche Begriff der Gegenwart, an dem die über-
persönliche Adäquatheit von Sichtweisen sich unausgesprochen bemißt.«68

Es wird nun immer deutlicher, warum Habermas und Seel Kunstwerke 
nicht als die Vermittler von ästhetischen Geltungsansprüchen, die von 
Künstlern erhoben werden, interpretieren möchten. Würden sie das tun, 
ließe sich nämlich die Gegenwart, in der die Geltungsansprüche erhoben 
werden, nicht mehr als einzige Bezugsgröße für die Akzeptabilität dieser 
Ansprüche definieren. Dem Werk käme dann eine irgendwie eigenstän-
dige Rolle als Vermittler zwischen verschiedenen Gegenwarten zu. Das 
reibungslose Funktionieren der philosophischen Systematik, die auf ei-
nem primär diskursiven Zugang zur Welt aufbaut, ist gefährdet, würde 
eben diese philosophische Systematik gemessen an der künstlerischen 
Praxis, die sie zu beschreiben vorgibt. Dass diese Praxis irgendetwas mit 
den Künstlern zu tun hat, ist schwer zu leugnen. Fasste man die Künstler 
jedoch als diejenigen auf, die durch die Produktion von Werken ästheti-
sche Geltungsansprüche erheben, wären damit zwei systematische Zuge-
ständnisse verbunden, die weder Seel noch Habermas machen möchten: 
Erstens könnten dann nicht alle Arten von Kunstwerken als Erfüllung 
von Sprachfunktionen gedeutet werden, denn offensichtlich muss ihre 
nichtsprachliche Materialität als Ursache ästhetischer Geltungsansprü-
che im Spiel sein. Es bedürfte dann eines Zusammenhangs zwischen 
»Sache und Begriff«, der ja von Habermas in den Bereich der Metaphy-
sik gewiesen wurde. Und zweitens ließe sich nicht allein mit einem alles 
verbindenden Begriff einer »Gegenwart« operieren, an der sich die An-
gemessenheit ästhetischer Urteile bemessen soll; denn die Produktion 
eines Kunstwerks würde schon immer auf eine andere Gegenwart, näm-
lich die Gegenwart der Künstlerin verweisen. 
 Eine Differenz zwischen dem habermasschen Geltungsanspruch und 
unserem Begriff des Evidenzanspruchs kann bereits an dieser Stelle no-
tiert werden: Der Terminus des Anspruchs verweist im Falle der Evi-
denzästhetik auf die künstlerische Produktion und auf die Tatsache, dass 
der Anspruch, etwas sei ein evidentes Kunstwerk, in der Rezeption einer 
Prüfung unterzogen wird. Im Falle des ästhetischen Geltungsanspruchs 

68  M. Seel: Die Kunst der Entzweiung, S. 211. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

206

wird der Begriff Anspruch bei Habermas und Seel allein im Kontext der 
Rezeption verwendet. Im Fall von Wahrheit oder anderweitiger Geltung 
haben gerechtfertigte Ansprüche in folgender Weise Forderungscharak-
ter: Wer mit ›Nein‹ Stellung nimmt, muss dafür seinerseits Gründe ge-
ben können. Ein Geltungsanspruch des Kunstwerks bezieht sich auf das, 
was als Geltung vor anderen gerechtfertigt werden kann. Ansprüche auf 
Evidenz können nicht im selben Sinne funktionieren. In gewisser Weise 
fordert die Künstlerin zwar, dass das Kunstwerk von den Rezipienten als 
ein evidentes erlebt werden soll; jedoch ist dieser Anspruch nicht eine 
Forderung, für deren Nichtakzeptanz sich Rezipienten mit guten Grün-
den rechtfertigen müssten. Evidenz für ein Kunstwerk zu beanspruchen, 
kann daher nicht heißen, von anderen Rechtfertigungen zu verlangen, 
wenn sie keine Evidenz des Kunstwerks erfahren. Anspruch muss es 
aber dennoch heißen, denn die Evidenz des Kunstwerks wird von der 
Künstlerin nicht nur gewünscht oder behauptet, sondern sie ist so zentral 
für das Gelingen der Produktion, dass sie gefordert wird, nicht zuletzt 
deshalb, weil für die Künstlerin das Kunstwerk im Moment seiner Ver-
öffentlichung ein evidentes ist. Wie groß der projektive Anteil der Pro-
duzentin an dem Evidenzanspruch ist, wird sich erst später in der Re-
zeption herausstellen. Der Evidenzanspruch der Künstlerin, aus dem sich 
also nicht auf die tatsächliche Evidenz des Kunstwerks schließen lässt, 
enthält indes nicht die Unterstellung, dass alle anderen die Evidenz des 
Werkes in derselben Weise erfahren wie die Künstlerin selbst. Und dies 
ist eine Differenz zum Geltungsanspruch. Der Begriff des Evidenzan-
spruchs schließt nämlich ein, dass andere Menschen andere Evidenzer-
fahrungen am Kunstwerk machen können. Ist dies der Fall, dann ist der 
Evidenzanspruch der Künstlerin eingelöst. Er wäre nicht eingelöst, wenn 
Rezipienten gar keine Evidenz des Kunstwerks erlebten. 

Die Differenz der ästhetischen Kommunikation zur nichtkünstleri-
schen sprachlichen liegt in der Materialität des Kunstwerks begründet. 
Die Überprüfung des Evidenzanspruchs der Produzentin durch die Rezi-
pienten ist eine Überprüfung der Evidenz des Kunstwerks im Sinne der 
sinnlichen und gedanklichen Prüfung. Ein mögliches Eintreten des Erle-
bens von Evidenz ist vom Kunstwerk verursacht und gesteuert kraft sei-
ner konkreten Existenz. Seine Materialität – die Art und Weise, wie es 
gemacht wurde – ist eine Konstellation, die interpretativ in eine be-
stimmte Richtung weist. Die Interpretation der Konstellation des Werks 
wird in verschiedenen Gegenwarten unterschiedlich ausfallen, ist aber 
nicht von diesen Gegenwarten allein bestimmbar. Kunstwerke repräsen-
tieren weder allein Ansprüche von Produzenten oder Rezipienten auf 
Wahrhaftigkeit, noch verkörpern sie allein einen Anspruch auf Stim-
migkeit. Sie konfrontieren vielmehr Rezipienten mit etwas, das nicht 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

207

ganz in ihrer rezipientischen Gegenwart aufgeht. Das Kunstwerk kann 
somit nicht allein als Träger einer Geltung aufgefasst werden, die sich 
allein an der Gegenwart seiner Rezipienten bemisst, sondern es muss als 
ein material und mitunter sprachlich verfasster Gegenstand aufgefasst 
werden, der zwischen Teilnehmern eines ästhetischen Kommunikations-
prozesses (zwischen den Produzenten und Rezipienten oder auch den 
Interpreten) steht. Ein Kunstwerk ist Ergebnis künstlerischer Handlun-
gen, die nur zu einem Teil mit dem Erheben sprachlicher Geltungsan-
sprüche verbunden sind, indem sie auf sprachlich artikulierbare Welt-
verhältnisse der Künstler rekurrieren. Angemessenheitskriterium für die 
Geltung des Werks und seiner Interpretation ist daher sowohl das Werk 
selbst als auch die Gegenwart seiner Rezipienten.  

Im Zusammenhang mit der Frage nach ästhetischer Geltung muss 
die Art und Weise ihrer Überprüfung diskutiert werden. Warum verbin-
den wir, so wie Habermas behauptet, mit Kunstwerken den Geltungs-
anpruch der ästhetischen Stimmigkeit? Habermas’ Antwort auf diese 
Frage müsste im Rahmen seiner Theorie einer interpretativ erschlosse-
nen Lebenswelt lauten: weil wir es gelernt haben, dass mit Kunstwerken 
solcherart Geltungsansprüche verbunden sind. Immer, wenn wir ästheti-
scher Stimmigkeit begegnen, gehen wir davon aus, dass wir es mit ei-
nem Kunstwerk zu tun haben. Wie überprüfen wir aber in und nach Er-
lebnissen erhobene Geltungsansprüche, die wir dem Kunstwerk un-
terstellen? Die Antwort lautet: »nur unter den pragmatischen Vorausset-
zungen der Argumentation und das heißt in einer Einstellung […], in der 
wir die naiv unterstellte Gültigkeit von […] Erlebnissen suspendieren, 
um die dahingestellten Geltungsansprüche hypothetisch zu behandeln«69

– das heißt, im kunstkritischen Diskurs. Was hat die Überprüfung der 
Erlebnisse dann noch mit dem Kunstwerk zu tun, anhand dessen der 
Diskurs geführt wird? Dazu sagt Habermas im Wesentlichen nichts. Der 
richtungsweisende Anhaltspunkt findet sich in einem Seel-Zitat, mit 
dem Habermas »das beurteilte Werk in der grammatischen Rolle eines 
Grundes für die Übernahme weltbildender Wahrnehmungsweisen« ver-
ortet70. Das Werk in der grammatischen Rolle eines Grundes anzuneh-
men heißt, das Werk selbst wie einen guten Grund aufzufassen. Gründe 
sind ihrem Wesen nach Äußerungen, die dazu bestimmt sind, den Gel-
tungsanspruch anderer Äußerungen einzulösen. Wenn nun dem Werk 
eine solche Funktion zukommen soll, müsste die ontologische Differenz 
zwischen einem nicht allein diskursiv vorliegenden Gegenstand und ei-
ner als Grund in Frage kommenden Äußerung zuvor zum Verschwinden 

69  J. Habermas: »Entgegnung«, S. 345. 
70  Ebd., S. 344.  

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

208

gebracht werden. Dieses Problem (das natürlicherweise entsteht, wenn 
ein Diskurs auf die Gegenständlichkeit der Gegenstände, auf die er sich 
bezieht, postmetaphysisch zu verzichten versucht) wird von Habermas 
eher umkreist als gelöst. Habermas spricht von den »authentisch welter-
schließenden Erzeugnissen«, anhand derer »Wertstandards und entspre-
chende evaluative Aussagen« »validiert« werden.71 Im Dunkeln bleibt, 
was Habermas damit eigentlich meint. Die Validierung kann laut Ha-
bermas’ eigenen erkenntnistheoretischen Prämissen eben nicht den Ver-
gleich des Begriffs mit der Sache bedeuten; die Erlebnisse der ästheti-
schen Objekte sind vielmehr laut Habermas geprägt durch implizit un-
terstellte diskursive Geltungsanprüche. Authentizität und Welterschlie-
ßungskompetenz können sich nach seiner Theorie erst dort zeigen, wo 
ihre Existenz unterstellt, d.h. behauptet wird: in der ästhetischen Rede. 
Der Begriff der ästhetischen Geltung bei Habermas wirft also ähnliche 
Probleme auf wie Wellmers Interferenztheorie ästhetischer Wahrheit: In 
beiden Fällen gibt es keinen außerdiskursiven Maßstab für die ästheti-
sche Geltung des Gegenstandes.  

Martin Seel schreibt gelungenen Kunstwerken einerseits Geltung als 
eine Interpretation der Erfahrung der durch das Kunstwerk dargebotenen 
Sichtweise zu: »Bestimmt ist das Besondere dieser Sichtweisen in den 
gelungenen Objekten selbst. Diese sind gelungen, weil das in ihrem Kor-
respondenzzusammenhang Erscheinende als Darbietung einer angemes-

senen Sichtweise erfahren wurde. Die Interpretationen der ästhetischen 
Kritik weisen auf den Gehalt dieser Sichtweisen hin.«72 Andererseits 
geht es laut Seel in der ästhetischen Erfahrung nicht primär um die vom 
Kunstwerk präsentierte Sichtweise; es ist vielmehr die »Strahlung« der 
künstlerischen Artikulation, die das Besondere der Kunsterfahrung aus-
macht und die sich getrennt von der dargebotenen Sichtweise ästhetisch 
rezipieren lassen soll. Bleibt die »Geltung der künstlerischen Artikula-
tion und die Geltung des künstlerisch Artikulierten […] also zweier-
lei«73, so ist der konzedierte Zusammenhang zwischen beiden Geltungs-
arten von keinem weiteren Interesse. Die »Geltung der Kunst« ist dann 
niemals »die der Gültigkeit des in oder von ihren Werken Dargebote-
nen«.74 So kann nach Seel die in der Rezeptionssituation erfahrene Syn-
these (bzw. Verrückung) von Sichtweisen der Rezipienten sich nicht 
durch eine Konfrontation mit Sichtweisen vollziehen, die vom Werk 
verkörpert werden, sondern lediglich kann die Weise, wie ein Kunst-
werk mir erscheint, auf mich Einfluss ausüben. »Daß gelungene Kunst-

71  Ebd. 
72  M. Seel: Die Kunst der Entzweiung, S. 210. 
73  M. Seel: »Kunst, Wahrheit, Welterschließung«, S. 69. 
74  Ebd., S. 67. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

209

werke oft hervorragende und unverzichtbare Gelegenheiten der Recht-
fertigung von Sichtweisen oder Einstellungen sind, steht außer Zweifel. 
Nur muß man die von einem Werk dargebotene Sichtweise nicht ethisch 
oder ästhetisch oder sonstwie angemessen finden, um das Werk über-
wältigend zu finden.«75 Diese Abgetrenntheit der Wahrnehmung des 
Werks von der durch es verkörperten Sichtweise behält es Rezipienten 
vor, eigene Weltbezüge von der Begegnung mit dem Kunstwerk abzu-
trennen und das Kunstwerk »nur ästhetisch« (ich verwende das Wort 
hier im umgangssprachlichen Gebrauch) zu rezipieren. Eine ästhetische 
Erfahrung ist nach Seel eine Erfahrung, die Rezipienten auf sich selbst 
und auf eigene Wahrnehmungsgewohnheiten zurückverweist. »So sind 
die Objekte eines bloßen Erscheinens oft Ausgangspunkte eines Wach-
werdens für die Atmosphäre, die sie umgibt, oder für kunstbezogene und 
künstlerische Imaginationen.«76 Mit dieser Beschreibungsart hat Seel 
Potential und Brisanz, die Begegnungen mit Kunstwerken innewohnen 
können, verabschiedet. Insbesondere ist vor solchem Hintergrund nicht 
mehr zu erkennen, dass Weltsichten durch Kunstwerke nicht nur darge-
boten oder gepflegt, sondern auch in Frage gestellt werden können. 

Der Anspruch der Künstlerin, dass ein Werk evident sei, richtet sich 
nicht allein auf die Geltung, die dem Kunstwerk von seinen Rezipienten

unterstellt wird; er richtet sich darauf, dass die Alterität des Kunstwerks 
gegenüber den Rezipienten so wirksam wird, dass das Kunstwerk selbst 
in der Lage ist, die Anschluss- (d.h. auch Verstehens- und Interpreta-
tions-)möglichkeiten der Rezipienten zu begrenzen. Das Kunstwerk 
kann durch seine spezifische Materialität Projektionen provozieren. Pro-
jektionen der Interpreten (als dem Werk unterstellte Geltungsansprüche) 
sind also kein Einwand gegen das Gelingen des künstlerischen Evi-
denzanspruchs. Dabei kommt es jedoch gerade auf die Verknüpfung der 
von Seel als getrennt dargestellten zwei Seiten der Kunsterfahrung an. 
Nach Seels Formulierung können die zwei Geltungsarten der ästheti-
schen Erfahrung auch voneinander getrennt rezipiert werden. Dem wi-
derspricht die Definition von Evidenz, die mit dem Evidenzanspruch der 
Künstlerin verbunden ist. Nicht nur die generelle Verschränkung der 
beiden von Seel als grundsätzlich trennbar bezeichneten Erfahrungsarten 
der Kunstrezeption ist einzuklagen – sprachliche Deutungen werden von 
nichtsprachlicher Erfahrung und Wahrnehmung verursacht und mitge-
tragen –, sondern noch wichtiger ist: Die nichtlösbare Verschränkung 
der spezifischen Materialität des Kunstwerks mit der an diese Materia-
lität geknüpften sprachlichen Deutung ist schon die Basis sprachlicher 

75  Ebd., S. 70.  
76  M. Seel: Ästhetik des Erscheinens, S. 160. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

210

Geltungsunterstellung.77 Beim Evidenzanspruch geht es im Gegensatz 
zum Geltungsanpruch der Rezipienten nicht um eine Forderung, dass 
das konkrete Kunstwerk genau in der Weise in seiner Rezeption evident 
werde, wie es von der Künstlerin bzw. von anderen Rezipienten selbst 
als evident begriffen wurde. Der Anspruch auf die Erzeugung der Evi-
denz eines Kunstwerks in der Produktion ist aber auch kein Anspruch 
darauf, ganz im Unbestimmbaren zu verbleiben, wie dem Begriff Evi-
denz schon zu entnehmen ist. Evidenzerfahrung eines Kunstwerks ist 
keine Unbestimmtheitserfahrung. Im Gegenteil: In ihr wird etwas deut-
lich, und darauf bezieht sich der Evidenzanspruch der Künstler. 

Die Tatsache, dass erfahrene Evidenz mit dem Kunstwerk selbst zu-
sammenhängt, macht es möglich, dass verschiedene Menschen mit je 
verschiedenen Evidenzerlebnissen ihre Erzählungen über diese Erleb-
nisse unter Bezug auf das Kunstwerk miteinander vergleichen können. 
Über Evidenzerfahrungen kann kommuniziert werden. In diesen Kom-
munikationen werden Geltungsansprüche erhoben. Die Erfahrung der 
Evidenz des Werks ist jedoch nicht in demselben Sinne kommunikativ 
vermittelbar, wie es eine Aussage ist, für die ein Geltungsanspruch er-
hoben wird. Von einer Analogie von Geltungsanspruch und Evidenzan-
spruch kann daher nicht die Rede sein. Auf die Evidenz eines Kunst-
werks kann man sich nicht allein im kunstkritischen Diskurs einigen, 
man muss diese vielmehr selbst erlebt haben.  

6.  Kunstkr i t iker 

Aus den Befunden bei Seel und Habermas ergibt sich, dass für beide ein 
Kunstwerk einer Übersetzung in vermittelnde Sprache bedarf: einer 
Übersetzung der »Strahlung« der Artikulation des Werks in die Geltung 
sprachlicher Interpretation ästhetischer Erfahrungen bzw. einer Überset-
zung der Erfahrung des Kunstwerks in eine Erläuterung seiner »ästheti-

77  Die Notwendigkeit einer Verschränkung der beiden Ebenen, die von Seel 
als getrennt rezipierbar beschrieben werden (die Weltsicht, die ein Kunst-
werk darstellt, und die allein ästhetisch rezipierbare Art und Weise, wie 
diese Weltsicht sich in der Rezeption darbietet) wird auch eingeklagt von 
Brigitte Hilmer, die für die gelingende Darstellung einer Weltsicht das Zu-
rücktreten der Artikulation hinter das Artikulierte feststellt. »›Gelungen‹ 
wäre eine Darstellung oder Artikulation in diesem Fall genau dann, wenn 
sie als solche vor dem Artikulierten verschwindet, und nicht, wie es die 
kunstästhetische Indienstnahme will, als solche auffällig wird.« – Brigitte 
Hilmer: »Wer sieht die Welt? Zur heutigen Arbeitsteilung zwischen Philo-
sophie und Kunst«, in: Bernd Kleimann/Reinold Schmücker (Hg.), Wozu 
Kunst? Die Frage nach ihrer Funktion, Darmstadt 2001, S. 88-103, hier S. 
99.

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

211

schen Stimmigkeit«. Diese Brückenfunktion soll die Kunstkritik über-
nehmen. Es ist die »welterschließende Funktion der Sprache«, sagt Ha-
bermas, die uns zur Kunsterfahrung (wie zu allen anderen Erfahrungen) 
einen Zugang verschafft. Die Kunstkritik vollzieht »eine Übersetzungs-
leistung eigener Art. Sie holt den Erfahrungsgehalt des Kunstwerkes in 
die normale Sprache ein; nur auf diesem mäeutischen Wege kann das 
Innovationspotential von Kunst und Literatur für Lebensformen und Le-
bensgeschichten […] entbunden werden«.78 Es sollte bis hierher bereits 
klar geworden sein, dass diese Vormachtstellung der Kritiker vor »ande-
ren« Rezipienten systematisch nicht gehalten werden kann.

Kunstkritiker sind bekanntlich Menschen, die auf ästhetische Dis-
kurse spezialisiert sind. Sie besitzen ein umfangreicheres Wissen als 
Laien und mehr Erfahrung im Umgang mit den Werken. Warum sollen 
sie jedoch prädestiniert sein, »mäeutische« Funktionen zu übernehmen? 
Denn »[u]ms stellvertretende Mit- und Nachvollziehen geht es dem äs-
thetischen Kritiker nicht«, sagt Seel.79 Wenn außerdem »das gewählte 
Sprachsystem [darüber] entscheidet […], welche Klassen von Erfahrun-
gen in einen gegebenen Argumentationszusammenhang als Evidenz ein-
gehen dürfen«80, scheint ein ›Vertreter‹ solch eines (ästhetischen) 
Sprachsystems eher ungeeignet zu sein, den Horizont des fachlichen 
Diskurses weiterzuentwickeln. Gerade die Verhaftung im Fachdiskurs, 
gerade die Kennerschaft verleitet Kritiker dazu, altbekannte Geltungen 
zu unterstellen. Werden gültige, im ästhetischen Diskurs gefestigte Maß-
stäbe nurmehr von den Kritikern auf Kunstwerke angewandt, wie lässt 
sich dann das Phänomen erklären, dass sich gerade der ästhetische Dis-
kurs durch Neuheiten in der Kunst fortlaufend modifiziert? Wie kann es 
zur Veränderung ästhetischer Erwartungen an Kunstwerke kommen? 
Die Differenz zwischen Geltungs- und Evidenzanspruch lässt sich auch 
anhand dieser Frage ausbuchstabieren. Kunstkritik leitet laut Habermas 
die Wahrnehmung in der Weise an, dass durch sie die »Authentizität ei-
nes Werkes so evident [gemacht wird], daß diese Erfahrung selbst zum 
rationalen Motiv für die Annahme entsprechender Wertstandards wer-
den kann«.81 Erst die Kunstkritik wäre Auslöser dafür, dass die Rezi-
pienten den Geltungsanspruch des Kunstwerks anerkennen. Die »Au-
thentizität« des Kunstwerks wäre also erst gegenwärtig, wenn sich der 
ästhetische Diskurs bereits verändert hat, gleichwohl gälte sie dann for-
mal als die Ursache der Veränderung des Diskurses. Das Problem ist 

78  J. Habermas: Der philosophische Diskurs der Moderne, S. 244. 
79  M. Seel: Die Kunst der Entzweiung, S. 212. 
80  J. Habermas: »Entgegnung«, S. 166. 
81  Jürgen Habermas: Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfurt/Main 

1981, Bd. 1, S. 42. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

212

hier offensichtlich eines der Angemessenheit des Diskurses, der eine Er-
fahrung nachträglich legitimiert, an den künstlerischen Gegenstand. Mit 
dem Begriff des Geltungsanspruchs lässt sich dem Dilemma der diskur-
siv abgeleiteten Stimmigkeit des Kunstwerks offensichtlich nicht ent-
kommen. Der Geltungsbegriff bezieht sich immer auf den Wahrheitsge-
halt der Rede über den Gegenstand, auch wenn es um implizite Gel-
tungskriterien ästhetischer Stimmigkeit geht. Hingegen ist mit dem Be-
griff des Evidenzanspruchs mitgemeint, dass das Werk in seiner Ver-
fasstheit den Diskurs, der über es geführt wird, mitbestimmt. Geltungs-
ansprüche der Rede, die aus der geteilten Gegenwart der Urteilenden er-
hoben werden, können (unter den im fünften Kapitel erläuterten Prämis-
sen) nicht das wahrnehmende und zugleich deutende Testen des Evi-
denzanspruchs der Künstlerin ersetzen. Der Begriff der Evidenz des 
Kunstwerks bezeichnet darüber hinaus eine Präzision der Materialität 
bzw. nichtsprachlichen Performativität des Kunstwerks, und diese Mate-
rialität bringt erst die Rede von der Geltung des Kunstwerks mit hervor. 
Anders gesprochen: Die Wirkung des Kunstwerks (auf alle Rezipieren-
den) vor aller kunstkritischen Übersetzung bestimmt die »Übersetzung« 
des Werks in Geltungsansprüche der Rede über das Werk. Diese Wir-
kung wiederum hängt mit den Werken selbst, mit der Weise ihres Her-
gestelltseins zusammen. 

Dass Kunstkritiker in Kontexten des künstlerischen Betriebs oft 
Machtpositionen besetzen, die es ihnen ermöglichen, sich in breiterer 
Öffentlichkeit zu äußern, (Positionen, die »normale« Rezipienten so 
nicht haben), macht den größeren Einfluss der Kritiker auf ästhetische 
Debatten aus. Allein ihr Wissensvorsprung, der sich auf der Ebene einer 
Informiertheit über gängige Geltung bewegt und der die Spezialisiertheit 
ihres Faches ausmacht, zeichnet Kunstkritiker nicht vor anderen Men-
schen aus, angemessene ästhetische Erfahrungen zu machen und diesen 
Erfahrungen allgemeine Geltung zu unterstellen. Die Stellung, die Ha-
bermas der Kunstkritik als »mäeutische Disziplin« einräumt, ist somit 
nicht gerechtfertigt.82

Sind Kunstkritiker auch keine Hebammen im Sinne Habermas’, die 
dem Rest der Rezipienten Bewertungen von Kunstwerken vorgeben, in-
dem sie der reibungslosen »Geburt« der Geltung des Werks in heutiger 
Zeit beiwohnen, so ist ihr Fachwissen andererseits doch im glücklichen 
Fall gelungener Kritik ein Fundus, der anderen Rezipienten als Anre-

82  Die Bedeutung, die Seel der Kunstkritik zuspricht, ist im Vergleich zur 
Rolle, die sie bei Habermas spielt, etwas schwächer. Sie besteht in ihrer 
Exemplarität: »Im Kontext der ästhetischen Kritik geben die konfrontati-
ven Äußerungen ein Beispiel dafür, wie am betreffenden Gegenstand zu 
reagieren sei.« M. Seel: Die Kunst der Entzweiung, S. 250. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

213

gung zur Verfügung gestellt werden kann. In solch glücklichem Fall 
ginge es weder darum, eigene Evidenzerwartungen zu »objektivieren«, 
noch darum, der Öffentlichkeit als Kritikerin zu demonstrieren, dass 
man selbst die intensivsten Evidenzerlebnisse an ausgewählten Kunst-
werken hatte, noch darum, mit einem allein diskursiv erworbenen In-
formationsvorsprung zu glänzen.83

Was heißt es nun, im Rahmen eines kunstkritischen Kommentars 
den Evidenzanspruch der Künstler zu berücksichtigen? Es kann nach 
allen obigen Ausführungen klarerweise nicht heißen, allein den Ansich-
ten der Künstler zu folgen. So interessant es ist, Intentionen von Künst-
lern mit in den Informationspool über das Kunstwerk hineinzunehmen, 
so wenig steht den Künstlern das letzte Wort über die Einlösung ihrer 
ins Werk transformierten Intentionen zu. Aus allem im II. Teil Gesagten 
ergibt sich, dass der Anspruch der Künstler, ein evidentes Werk herzu-
stellen, nur am Werk selbst auf die Probe gestellt werden kann. Dies 
heißt eben nicht, die anerkannte Geltung eines Werks, wenn es ein be-
reits kommentiertes ist, zu übernehmen, sondern bereits Gewusstes muss 
am Werk selbst wieder neu in Frage gestellt werden. Natürlich können 
dabei kunsthistorisch vergleichendes Wissen, Kenntnisse über Absichten 
und individuelle Arbeitsmethoden einer Künstlerin sowie Informationen 
über verwendete Materialien einfließen und in der Begegnung mit dem 
Kunstwerk »getestet« werden. Notwendig ist aber, die Entsprechung des 
Gewussten im Erlebnis bestätigt zu finden. Der Einwand, dass interpre-
tative Vorerschlossenheit die Rezeption des Werks restlos bestimmen 
könnte, kann an dieser Stelle systematisch nicht mehr gemacht werden; 
denn auch die Konstellation des Kunstwerks, die Weise wie es gemacht 
ist, bestimmt das Ergebnis seiner Rezeption. Eine oberflächliche Projek-
tion eigener Ansichten und Meinungen auf das Werk kann von anderen 
Menschen anhand des Werks nachgewiesen und zurückgewiesen werden 
– was nicht heißt, dass sich verschiedene Interpretationen, die am Werk 

83  Wolfgang Ullrich, dessen Thesen über das Kunstwerk ich einerseits nicht 
teile, gibt andererseits einen guten empirischen Einblick in Mechanismen 
der Kunstkritik, die eher sich selbst und ihre Kompetenz, Kunstwerke 
»hoher Kunst« in ihrer Unbestimmtheit erfassen zu können, ausstellen, als 
sich »Ansprüchen auf Erklärung und Vermittlung« zu widmen. »Diese lei-
sten […] kaum das, was sie, nach allgemeiner Ansicht, leisten sollen, und 
anstatt ein schwer verständliches Kunstwerk zu erklären, kunstge-
schichtlich einzuordnen oder mit Hintergrundinformationen zu versehen, 
erschöpfen sie sich oft in einer Bekenntnissprache, die zweierlei zelebriert: 
Zum einen bekundet der Kommentator seine Rezeptionsleistung, betreibt 
kunstgläubige Selbstvergewisserung […] Zum anderen wird der ›hohe 
Kunstbegriff‹ weiter affirmiert, indem man seine Elemente artikuliert und 
weiter einübt.« Wolfgang Ullrich: »Der Kunstkommentar als Audienzbe-
richt«, in: Ders.: Tiefer hängen, Berlin 2003, S. 22-28. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

214

gewonnen sind, zugunsten einer einzigen Interpretation zurückweisen 
ließen.

Am besten ist die geforderte Verbindung am Beispiel einer Kunst-
kritik vorzuführen, die konkrete Konstellationen des zu beschreibenden 
Werkes mit dem verbindet, was sich am Werk zeigt. Die Kunstkritikerin 
Hanne Loreck beschreibt die Malerei der Künstlerin Geka Heinke aus 
drei wechselnden Perspektiven: Zunächst nimmt sie eine historische Zu-
ordnung der auf den Bildern abgebildeten Gegenstände vor, welche 
mehrheitlich aus Inneneinrichtungen der 60er Jahre stammen. Loreck 
interpretiert unser Verhältnis zu diesen Gegenständen (auch) als ein psy-
chologisches Verhältnis: »Für den Heimbereich wählt die Künstlerin un-
spektakuläre Orte und einzelne alltägliche Objekte, die ihre Besitzer 
kaum symbolisch auszeichnen, im Sinne des durchschnittlichen Ge-
schmacks einer Zeit und ihrer ›normalen‹ Phantasmen jedoch umso re-
präsentativer sind.«84 »Zwar handeln die Tapeten auch von Mustern 
[…], mindestens ebenso wichtig aber ist, dass es Zimmerwände sind, die 
derart dekoriert werden. Denn mit ihrer Festigkeit versprechen sie gegen 
jedes noch so Schwindel erregende und optisch trickreiche Dekor Halt 
und Orientierung.«85 Gleichzeitig, an zweiter Stelle, ist Lorecks Text als 
Aufforderung an seine Leser zu verstehen, die Prozesse optischer male-
rischer Täuschungen nachzuvollziehen: »Obgleich oder sogar weil die 
Künstlerin die einzelnen Elemente perfekt mimetisch organisiert, sind 
die durch die Gegenstände hindurch entworfenen Räume dicht vor Täu-
schung – und vor Enttäuschung, wenn der Illusionismus der Malerei sei-
ne Mittel ganz und gar nicht verschweigt, sondern offen legt: Lasierend-
fleckig aufgetragene bräunliche Farbe macht die Materialität der Regal-
bretter aus MDF aus, während der Bildträger Nesselstoff den hellen 
Streifen der Tapete »macht« (Regal 2001). Wird auf Hartfaserplatten, 
typischem Inneneinrichtungsmaterial aus dem Baumarkt, gemalt, so 
bleibt die bräunliche Masse unbehandelt stehen und bildet die Fugen 
zwischen den Badezimmerfliesen (Spiegel, 2001) oder den Fensterrah-
men (Vorhang schwarz-weiß, 2002). Auch dass zum Beispiel das Dop-
pelfenster (Rolladen, 2002) identisch ist mit dem Bildformat und im 
Maßstab 1:1 funktioniert, zählt zu Heinkes Kunstgriffen der enttäu-
schenden Täuschung.« Das von Loreck gesetzte Begriffspaar der »ent-
täuschenden Täuschung« ist deswegen geschickt gewählt, weil es einer-
seits die von der Künstlerin organisierte malerische Täuschung wieder-
gibt, sich andererseits auf das psychologische Verhältnis der Rezipientin 
zu jener Sicherheit bezieht, die die abgebildeten Gegenstände verspre-

84  Hanne Loreck: »Prekäre Nähe«, in: Geka Heinke: Der gestimmte Raum, 
Berlin 2004.  

85  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

215

chen – und beide Enttäuschungen miteinander verknüpft. Ich lese Lo-
recks Text sowohl als Einladung, im Anschauen der Bilder genauer hin-
zusehen, als auch als Aufforderung, das eigene Befindlichkeitsverhältnis 
zu solcherart Inneneinrichtungen und zur spezifischen Farbigkeit der 
60er Jahre mit ins Spiel zu bringen. 

An dritter Stelle steht Lorecks Vorschlag, intellektuell an ein von 
Heinke als Tapetenmuster angeordnetes Motiv des Möbiusbandes anzu-
knüpfen: »Dass das Befinden im übertragenen Sinn Züge von subjekt-, 
vielleicht aber auch von generationsabhängigem Verhaftetsein tragen 
kann, das mögen die mehrfachen Bezüge zum Klaustrophobischen zum 
Ausdruck bringen. Diesen Zug einer unheimlichen Subjektivität oder 
des Unbewussten hat der späte Jacques Lacan seit Mitte der 1960er Jah-
re, also in jenem Zeitraum, der hier ästhetisch retrospektiv exponiert 
wird, in topologischen Figuren zu fassen versucht. Als die prominenteste 
gilt das Möbiusband. Geka Heinke verwendet es für die Überführung 
der Ausschließlichkeit von Außen und Innen in ein Kontinuum der Be-
wegung jenseits aller eindeutigen räumlichen Positionskoordinaten: Die-
se Schlinge hat keine Vorder- und keine Rückseite; Außen ist Innen und 
Innen wird Außen.«86 Das gedankliche Motiv des Möbiusbandes wird 
von Loreck aufgenommen und als Idee wieder ins Verhältnis zum Wie 
seiner Darstellung – zur malerischen Abbildung als Tapete – gesetzt. 
Die Einordnung von Heinkes Malerei in die Tradition der Trompe-l’œil-
Malerei und die Nennung anderer Vertreter dieser Richtung ist dann 
noch kunstwissenschaftliches Handwerk, das als Anregung dienen kann, 
sich vergleichend mit verwandten künstlerischen Positionen zu beschäf-
tigen. Hervorzuheben ist, dass Loreck erstens bei den Werken selbst mit 
ihrer Kritik beginnt und dass sie zweitens nicht verschweigt, dass es sich 
bei den konkreten Kunstwerken um Ergebnisse von Entscheidungen ei-
ner Künstlerin handelt. Diese Entscheidungen werden von ihr gewürdigt, 
ohne dass Loreck vorgibt, das private Weltverhältnis der Künstlerin 
bzw. ihre Ansichten wiederzugeben. Man kann hier von einem Testen 
eines implizit vorausgesetzten Evidenzanspruchs der Künstlerin spre-
chen, im Falle der Besprechung von Heinkes Malerei lässt sich sagen: 
Loreck ist fündig geworden, sie hat Evidenz am Werk erlebt und ihr Er-
lebnis den Lesern ihrer Besprechung zugänglich gemacht. Mit Lorecks 
kritischer Besprechung ist das Angebot an die Leser verbunden, eigene 
Stimmungen und Erfahrungen (z.B. hinsichtlich der Ästhetik der 60er 
Jahre oder hinsichtlich des Themas ›Sicherheitsgefühle im Häuslichen‹) 
mit den Bildern Heinkes zu konfrontieren. Weder ist eine endgültige 
Festschreibung künstlerischer Geltung gemeint noch ein Angebot, allein 

86  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

216

die Wirkung der Bilder zu genießen, noch lese ich in Lorecks Text die 
Ansicht, jeder könne alles mit den Bildern Heinkes verbinden. Sujet, 
gedankliche und zu erfühlende Richtung ihrer Rezeption sind von der 
Künstlerin kraft ihrer Malerei vorgegeben. Loreck greift das vorliegende 
Angebot auf, kennzeichnet Erlebnismöglichkeiten und führt Gefundenes 
gedanklich weiter. 

7.  Der nicht sprachanaloge Charakter   
der ästhet ischen Kommunikat ion 
(Schleiermacher ,  Wol lheim, Muka�ovský)  

Die Kunstkritikern aufgegebene Verantwortlichkeit für eine Prüfung der 
Künstler-Evidenzansprüche an den Werken und die Aufforderung, Er-
fahrungen der Alterität gelungener Kunstwerke ins Verhältnis zu bereits 
bekannten Sinn- und Wahrnehmungsbezügen zu setzen, basiert implizit 
auf einer Annahme: es gebe so etwas wie eine ästhetische Kommunika-
tion, die zwischen Künstlern und Rezipienten mit Hilfe des Kunstwerks 
stattfindet. Dem Werk selbst muss in einer solchen Denkart ein Verspre-
chen auf Kommunikation eingeschrieben sein. Wenn sich ästhetische 
Kommunikation nicht zwangsläufig durch die Vermittlung einer »mä-
eutischen« Kunstkritik abspielt, welche die in den Kunstwerken liegen-
den Erfahrungsgehalte in die Umgangssprache einholt, muss davon aus-
gegangen werden, dass sich ein ästhetischer Kommunikationsbegriff 
auch ohne die Bedingung einer vorausliegenden kunstkritischen »Über-
setzung« ästhetischer Erfahrung etablieren lässt. Der Begriff einer »äs-
thetischen Kommunikation« soll im Folgenden neu definiert und auf 
künstlerische Produktions- und Rezeptionsprozesse angewendet werden. 
Eine solche ästhetische Kommunikation via Kunstwerk existiert neben

den Debatten über die Kunstwerke, die sich immer auf ästhetische Re-
zeptions- und Produktionserfahrungen beziehen.  

Aber ist das Phänomen Kunst überhaupt mit dem Begriff »Kommu-
nikation« zu treffen? Nur wenn in den folgenden Überlegungen Kom-
munikation nicht als genuin sprachliche Beziehung zwischen den Kom-
munizierenden aufgefasst wird, kann eine solche begriffliche »Übertra-
gung« des Kommunikationsbegriffs in die Kunst plausibel werden. Im 
Folgenden ist der Fokus auf die Art und Weise gerichtet, in der eine 
kommunikative Beziehung als eine nicht-allein-sprachliche und also die 
Sprache zugleich nicht ausschließende Beziehung zwischen Künstlern 
und Rezipienten formulierbar wäre. Es geht unter anderem auch darum, 
das Verhältnis beider Kommunikationsbegriffe – des Begriffs ästheti-
schen Kommunizierens und des Begriffs sprachlichen Kommunizierens 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

217

über Kunst – zu erläutern. In diesem Zusammenhang ist es wichtig zu 
diskutieren, inwieweit durch den ästhetischen Kommunikationsbegriff 
ein Weltbezug der Rezipienten, die sich in der ästhetischen Erfahrung 
von Kunstwerken auch auf eine Welt außerhalb des Kunstwerks und 
eine Welt außerhalb der Kunst beziehen, angemessen berücksichtigt 
werden kann und wie dieser Bezug zur Welt in der Kunsterfahrung in 
Erscheinung tritt. Hinsichtlich einer Beziehung von Produzenten und 
Welt, einer Welt, die außerhalb des Kunstwerks und der Künstler liegt, 
knüpfe ich an den II. Teil an, in dem schon Entscheidendes dazu gesagt 
wurde.87

 Wie kann eine Eigenart der ästhetischen Kommunikation gefasst 
werden, die dezidiert nicht analog sprachlicher Kommunikation definiert 
ist, wenn also Kunstwerke weder die Stellung diskursiver Zeichen, die 
zwischen Produzenten und Rezipienten ausgetauscht werden, einneh-
men, noch ästhetische Kommunikation lediglich als Kommunikation 
über die Werke angesehen wird? Anhand bereits existierender Modelle 
ästhetischer Kommunikation, die im Sinne unserer Fragestellung gegen-
einander abgewogen werden, soll schrittweise der gesuchte Begriff an 
Kontur gewinnen. Ich betrachte dabei die drei im folgenden erläuterten 
ästhetischen Theorien als einen Beleg dafür, dass die Idee, Kunst als 
Kommunikation zu beschreiben, zu verschiedenen Zeiten und in ganz 
verschiedenen Kontexten nahelag. 
 Friedrich Daniel Ernst Schleiermachers Ästhetik des freien Produ-
zierens ist für unsere Fragestellung aus mindestens zwei Gründen von 
Interesse. Erstens ist das Kunstwerk als Ideal bei ihm etwas, das zur 
Schönheit der Natur hinzukommt, das also nicht abbildend auf das Na-
turschöne bezogen bleibt, sondern seine eigene Abschließung in sich 
selbst findet. Schleiermacher bezeichnet damit das Kunstwerk als ein 
Etwas, das der Welt hinzugefügt wird und zugleich nach eigenen Krite-
rien als different zur Welt gesehen werden muss. Und zweitens gibt 
Schleiermacher mit dem künstlerischen Produzieren, das von Urbildern 
in den Künstlern ausgeht, ein Differenzkriterium an die Hand, mit dem 
sich Kunstproduktion und -rezeption von sprachlichem Austausch unter-
scheiden lassen. Die Interpretation des Urbild-Begriffs changiert in der 
Begriffsgeschichte zwischen dem Urbild als einer reinen Idee und dem 
Urbild als dem Ideal eines Bildes für »die ganze Gattung, welches die 
Natur zum Urbilde ihren Erzeugungen in derselben Spezies unterlegte, 
aber in keinem einzelnen völlig erreicht zu haben scheint«.88 Schleier-
macher verwendet einen Urbildbegriff, der auf Platon zurückgeht und 

87  Vgl. Kap. II.2; vgl. dort auch meine Erläuterung zur Verwendung des 
Welt-Begriffs (Fußnote 19). 

88  I. Kant: Kritik der Urteilskraft, § 17 (A 58 / B 58f.). 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

218

der durch Goethe wieder in die Debatte gebracht wird: Urbild als voll-
kommenes Vorbild oder Muster. Mit Muster ist ein Prototyp gemeint, 
bei dem es darauf ankommt, dass es in einem Kunstwerk auf exemplari-
sche Weise um etwas geht. Die Exemplarität ist an ein Bild (Ur-
bild/Vorbild) gebunden, die Idee ergibt sich als innere Anschauung einer 
Künstlerin, die sich bemüht, innere Vorstellungsbilder in Elemente eines 
entstehenden Kunstwerks zu transformieren.  

Der Begriff des Urbildes, das laut Schleiermacher in der Künstlerin 
gebildet ist, unterscheidet sich vom Begriff des Evidenzanspruchs der 
Künstlerin qualitativ dadurch, dass das Urbild Emotionalität und Bild-
haftigkeit imaginärer Vorstellungen zur Grundlage künstlerischer Pro-
duktivität erhebt, während der Terminus ›Evidenzanspruch der Künstler‹ 
den Gedanken der Künstler einen breiteren Raum gibt. Dass Ideen und 
Gedanken immer auch mit Vorstellungsbildern und Gefühlen verknüpft 
sind und dass Emotionalität und Bildhaftigkeit nur im Zusammenhang 
mit Bewusstsein zu denken ist, ist vorausgesetzt. Wiewohl Urbild und 
Künstler-Evidenzanspruch also nicht gleichgesetzt werden können, kann 
man sie als Differenzierungen einer Beschreibung der Ausgangsbedin-
gungen im Bewusstsein und Unterbewusstsein der Künstler verstehen. 
Beim Begriff des Evidenzanspruchs liegt der Akzent auf der Absicht der 
Künstler, ein (evidentes) Werk zu produzieren; die Entstehung des 
Werks aus inneren Urbildern heraus wird von Schleiermacher im Ge-
gensatz dazu als etwas Triebhaftes dargestellt. 

Schleiermachers Begriff ›Urbild‹ ist archetypisch aufzufassen. Die 
Bildhaftigkeit, die mit sinnlichen Wahrnehmungsvollzügen und inneren 
Vorstellungsbildern in Zusammenhang gedacht werden muss, steht für 
etwas, über das sich zwar sprechen lässt; Idee oder gar Urbild sind aber 
keine Entitäten, die im Medium alltagssprachlicher oder wissenschaft-
licher Kommunikation reformulierbar wären.89

Diese Auslegung des Urbild-Begriffs ist eine Voraussetzung für eine 
produktive Lesart von Schleiermachers Ästhetik, wenngleich hier die 
Schwierigkeit auftritt, dass in unserer Zeit ein »Urbild« eigenartig sub-
stanzlos und als eine Fiktion erscheint. Mein Vorschlag ist, den Begriff 
insofern zunächst zu akzeptieren, als intuitiv einleuchtet, dass es in der 
Kunst Generalisierungen, Vorbilder und Muster im Sinne von Prototy-
pen, Modellen oder Archetypen gibt, dass es Künstlern wichtig ist, an-
hand der Kunstwerke Allgemeines (das auch im konkreten Besonderen 

89  Schleiermacher verwendet den Begriff ›Urbild‹ anders als Schelling, der 
der Kunst die Repräsentation des Urbilds als »Gegenbild« zuteilt und da-
bei eine Anschaulichkeit allgemein existierender Ideen in der Kunst inten-
diert.

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

219

eine Generalität aufweist) vorzuführen und dass Rezipienten dieses All-
gemeine an Kunstwerken suchen.  

Das platonische Paar Urbild/Abbild wird von Schleiermacher inso-
weit wesentlich modifiziert und ins Individuum verlegt, als im künstle-
risch produktiven Menschen eine je konkrete Form des Urbildes als 
Symbol des Absoluten existiert. »Die Fantasie aber in ihrer reinen Tä-
tigkeit geht von den Urbildern aus, die der Mensch in sich trägt. Diese 
haben nicht nur das Allgemeine zum Gegenstand, sondern auch das Be-
sondere und bis ins Individuelle hinab.«90 Das Urbild im Einzelnen ist 
überindividuell und einzigartig zugleich, denn es stellt den »reinen Ty-
pus des Dargestellten in seiner Besonderheit« heraus.91 »Und so ist die 
Kunst die Ergänzung der Wirklichkeit«92, denn jedes individuell in der 
Kunstproduktivität vorgestellte Urbild bildet die Wirklichkeit nicht ab, 
sondern fügt der Wirklichkeit etwas Neues hinzu.  
 Eine Ausrichtung auf das Bild gilt bei Schleiermacher auch für die 
Kunst der Sprache, für die Poesie. »Die Richtung auf das Poetische führt 
auf das Bild, und wenn wir Poesie von Philosophie ihrem Wesen nach 
unterscheiden, so müssen wir uns zunächst an die objektive Seite der 
Poesie halten, dieses ist als die sinnliche Vorstellung etwas außerhalb 
der Sprache…«93 Für unsere Suche nach einem Differenzkriterium zur 
Unterscheidung zwischen ästhetischer Kommunikation durch Kunst ei-
nerseits, sprachlicher Metakommunikation andererseits ist diese Zuord-
nung der Poesie zum Bildlichen bzw. Urbildlichen von Interesse; denn 
sie zeigt, dass Schleiermacher auch Kunstwerken, deren Medium die 
Sprache ist, die Vollkommenheit des Urbildes zuordnet.94

90  Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher: Ästhetik. Über den Begriff der 
Kunst, Hamburg 1984, S. 33. 

91  Ebd. 
92  Ebd. 
93  Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher: »Aus: Vorlesungen über die Äs-

thetik«, in: Ders.: Hermeneutik und Kritik, hg. v. Manfred Frank, Frank-
furt/Main 1977, S. 408. 

94  Manfred Frank ordnet Schleiermachers Ästhetik und damit auch dessen 
Poetik als Sonderfall Schleiermachers allgemeiner Hermeutik zu, »deren 
Gegenstand nicht das Universelle und nicht das Einzelne, sondern die vom 
einzelnen Sinn modifizierte allgemeine Bedeutung ist«. Trotz solch einer 
Zuordnung der Poetik zur Hermeneutik wird die Differenz, die Schleier-
macher zwischen Sprache und Urbildlichkeit konstruiert, von Frank nicht 
in Frage gestellt. In unserer Lesart Schleiermachers kann dies nur heißen: 
In der Kunst steht das Bildhafte, das nicht abgelöst von seiner Deutung 
existiert, im Vordergrund, während in nichtkünstlerischer Sprache die 
Imagination als bildliche Vorstellung zwar vorhanden ist, aber nicht in 
derselben Weise wie die Urbilder in der Kommunikation durch Kunst. 
Diese strukturelle Ähnlichkeit zwischen künstlerischer und nichtkünstleri-
scher Kommunikation (bei gleichzeitiger Spezifik der Kunst) ist vergleich-

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

220

 Weil bei Schleiermacher kein eindeutiger Hinweis auf seine Defini-
tion des Urbildbegriffs zu finden ist, hat sich eine Kontroverse darüber 
entwickelt, ob der Begriff des Urbildes sich eher der Tätigkeit vollkom-
menen Produzierens zuordnet oder ob die urbildliche Vollkommenheit 
dem produzierten Produkt zukommt. Dieser Streit ist insofern unglück-
lich, als die eine Lesart die andere nach Schleiermachers eigenen Prä-
missen nicht widerlegt, ja beide miteinander im Zusammenhang ste-
hen.95 Es geht nämlich gerade darum, im Produkt den Spiegel der Tätig-
keit zu erkennen. »Die Darstellung ist nur Durchgangspunkt auf der ei-
nen Seite. Sie will das Urbild wiedergeben, und dieses […] kann nicht 
mitgetheilt werden, wenn nicht auch das mitgetheilt wird, woraus es 
hervorgegangen ist. Das war aber nur die Stimmung, nicht das be-
stimmte Gefühl, nicht die Volition.«96 Das Urbild geht im besonderen 
Moment seiner Entstehung aus einer Stimmung hervor, die individuelle 
Stimmung teilt sich umgekehrt als etwas Inneres, das sich in der Pro-
duktion nach außen kehrte, im Urbildlichen des Kunstwerks mit. Sind 
die Weisen, materiale Vollkommenheit herzustellen, in den verschiede-
nen Künsten unterschiedlich, so ist die Stimmung, aus der das Urbild 
hervorgeht, systematisch gesehen von der Kunstgattung unabhängig. 
Dies schafft die Berechtigung dafür, über die Produktion in den ver-
schiedenen Kunstgattungen in der Allgemeinheit einer Ästhetik zu spre-
chen, obwohl sich die Transformation der Stimmung ins je verschiedene 
Material sehr unterschiedlich vollzieht. Der Begriff des Urbildes steht 
allerdings für die von Schleiermacher hervorgehobene Idee der Voll-
kommenheit; insofern reicht für seine Definition eine Erläuterung der 
Art, das Urbild entstehe aus einer individuellen Stimmung heraus, nicht 
aus. Auch die Verknüpfung der Frage nach dem Urbild mit Schleier-
machers Glaubenslehre, in der Christus »als geschichtliches Einzel-
wesen zugleich urbildlich« gewesen sei,97 bringt keinen entscheidenden 
Gewinn für die ästhetische Fragestellung. 

bar mit derjenigen, die ich ausgehend von Husserl in Kap. III.4 erläutert 
habe. Wichtig ist, dass Kunstwerke als Resultate von künstlerischen Hand-
lungen der Produzenten aufgefasst sind. – Manfred Frank: Das individu-
elle Allgemeine, Frankfurt/Main 1977, S. 223. 

95  Die dezidierten Positionen dieses Streits kann man nachlesen bei Thomas 
Lehnerer: Die Kunsttheorie Friedrich Schleiermachers, Stuttgart 1987, S. 
288f. – Zur Frage, ob es sich bei den Urbildern Schleiermachers um die 
platonischen Ideen handelt, vgl. ebd., S. 295f. 

96  F. D. E. Schleiermacher: Ästhetik, S. 33. 
97  Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher: Der christliche Glaube, nach den 

Grundsätzen der evangelischen Kirche im Zusammenhange dargestellt, 
hg. v. Martin Redeker, 2 Bde., 7. Aufl., Berlin 1960, § 93. – Vgl. auch Th. 
Lehnerer: Die Kunsttheorie Friedrich Schleiermachers, S. 293ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

221

Scheint eine präzise Angabe aller Inhalte des Begriffs im Sinne 
Schleiermachers nicht möglich, so nennt Schleiermacher doch weitere 
wesentliche Merkmale, die mit der Idee der Vollkommenheit im Urbild 
verknüpft sind. Sowohl der Moment des gelingenden Produzierens als 
auch das künstlerische Produkt sind gekennzeichnet durch eine beson-
dere Symbiose von Begeisterung und Besonnenheit; formal gesprochen 
liegt eine »organische Vollkommenheit« vor, die sich von der »unbe-
stimmten Mannigfaltigkeit« abhebt, die vor und nach dem Glücksfall der 
Verwendung eines Urbildes in der Produktion existiert, ja die sich die-
sem »verworrenen Spiel« sogar entgegensetzt. »Da sich nun die Kunst 
überhaupt aus dem verworrenen Spiel der Fantasie erhebt, so besteht 
ihre Vollkommenheit darin, wie sie sich jenem entgegensetzt.«98 Die 
Etablierung eines Urbildes im Prozeß seiner Prägung ins Kunstwerk ist 
also der Moment einer besonderen Ordnung und zugleich einer Intensi-
vierung. Die Begriffe »elementare Vollkommenheit«, »Maaß und Re-
gel«99 stehen für die Ordnung und für die Beteiligung des Bewusstseins, 
die Begriffe »Erregung« und »organische Vollkommenheit« für die Ge-
sondertheit des entstehenden bzw. entstandenen Ganzen als eines in sei-
ner Intensität Herausgehobenen.  

Bewusstsein und Besonnenheit sind, darauf kommt es für die ein-
gangs gestellte Frage nach der Differenz der Kommunikationsformen 
an, nun nicht rein begrifflich zu denken in dem Sinne, dass die Künstle-
rin im Moment des Produzierens schon immer präzise sagen könnte, was 
sie tut.100 Vielmehr sind sie zu verstehen als bildliche und begriffliche 
Vorstellungen über die Welt, die in ihrer Eigentümlichkeit Einzelnen 
vorliegen. Nun lässt sich allerdings nicht von Bewusstsein sprechen, das 
einem Kunstwerk eignet. Der Zusammenhang zwischen Bewusstsein 
und Werk ist vielmehr der, dass sich anhand der Ausführung des 
Kunstwerks auf ein Bewusstsein schließen lässt, mit dem dieses ge-
schaffen wurde: »Alle Vollkommenheit der Ausführung gehört der Be-
sonnenheit.«101

Geht man unter Berücksichtigung des bis hierher Gesagten nun von 
der empirischen Tatsache aus, dass viele Kunstwerke getrennt von ihren 
Produzenten (z.B. nach dem Tod ihrer Autoren) bestehen, ergibt sich die 
Frage, wie die »Vollkommenheit der Ausführung«, die als Spiegelung 
eines eigentümlichen Urbildes auf Seiten der einzelnen Produzentin ge-

98 Schleiermacher: Ästhetik, S. 31. 
99   Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher: »Über den Begriff der Kunst 

(Akademiereden 1831/32)«, in: Ders.: Ästhetik. Über den Begriff der 
Kunst. Hamburg 1984, S. 184. 

100  Vgl. Kap. II.5. 
101  F. D. E. Schleiermacher: Ästhetik, S. 31. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

222

deutet werden kann, für diejenigen, die dem Kunstwerk begegnen, er-
schließbar wird. Hier gibt Schleiermacher eine überraschende und origi-
nelle Antwort: Rezipienten können sich allein aufgrund ihrer eigenen 
künstlerischen Produktivität den Formen des Kunstwerks nähern, indem 
sie versuchen, die ihnen selbst eigentümlichen Urbilder der vorgefunde-
nen Form des Kunstwerks anzunähern, ja versuchen, diese in die vom 
Kunstwerk vorgegebene Vollkommenheit einzutragen. Bevor mehr zum 
Rezeptionsmoment gesagt wird, das den Ausschlag dafür gibt, dass sich 
Schleiermachers Ästhetik unter dem Stichwort der ästhetischen Kom-
munikation lesen lässt, möchte ich auf eine systematische Vorausset-
zung einer solchen Darstellung eingehen. Den Zusammenhang zwischen 
individueller Eigentümlichkeit und der Überindividualität aller mensch-
lichen Natur im Begriff des Urbildes bei Schleiermacher interpretiert 
Thomas Lehnerer als eine Definition des »Grundcharakter[s] der 
Kunst«, der darin bestehe, »Individuelles in idealer Weise zur Darstel-
lung zu bringen«.102 Unter Lehnerers Lesart des Urbildbegriffs lässt sich 
eine einleuchtende Erklärung dafür, warum andere Individuen mit dem 
von einer Künstlerin hergestellten Kunstwerk überhaupt etwas anfangen 
können, nicht ohne Weiteres finden. Es geht bei Schleiermacher aber 
darum, dass in der Kunst Ideales individuell zur Darstellung gebracht 
wird. Denn Schleiermacher schreibt: »Jeder Mensch nämlich trägt alle 
menschliche Individualität in sich mittels des Verhältnisses seiner eige-
nen zur menschlichen Natur überhaupt, und so auch in anderen hier-
durch vermittelten. Was also Element des Kunstwerkes sein soll, das 
muß in seinem ewigen reinen Sein mangellos und unverkümmert darge-
stellt werden.«103 Geht es am Kunstwerk um den »reinen Typus des Dar-
gestellten in seiner Besonderheit«, ist dies nicht zu verwechseln mit der 
Besonderheit, die in einer reinen Form dargestellt ist. Die Überindivi-
dualität ist konstitutiv für das Urbild, auch wenn es (nur) in individueller 
Ausprägung existiert. Dies ist die systematische Voraussetzung dafür, 
dass mit Schleiermacher die Brücke zwischen Produzenten und Re-
zipienten anhand des Kunstwerks geschlagen werden kann. »Eben so 
soll durch das Werk nur, was in der Seele des Urhebers war, in andere 
Seelen (ohne irgend bestimmten Zweck, denn er weiß ja nicht, in wel-
che) übertragen werden. Das Uebertragene ist aber nicht das an sich un-
übertragbare Gefühl (Rb. Ueber dieses bleiben wir vielmehr immer 
zweifelhaft), sondern das Urbild selbst.«104 Wie soll sich ein Bild über-
tragen lassen zwischen zwei Menschen, die sich unter Umständen nie 
begegnen? Diese Übertragung ist nur vorstellbar, wenn man sich das 

102  Th. Lehnerer: Die Kunsttheorie Friedrich Schleiermachers, S. 295. 
103  F. D. E. Schleiermacher: Ästhetik, S. 33. 
104  Ebd., S. 20. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

223

Kunstwerk als einen Träger (bzw. Repräsentanten) von Bildern vorstellt, 
und zwar von Bildern, die in Besonnenheit geschaffen wurden und die 
ein bestimmtes »Maaß« und eine bestimmte »Regel« aufweisen. Zum 
Verhältnis der Urbilder, die in der Künstlerin vorhanden sind, und dem 
äußerlichen bzw. veräußerten Bildhaften des Kunstwerks gibt Schleier-
macher folgenden Anhaltspunkt: »Die Urbilder entstehen zwar aus der 
Stimmung frei, aber wenn man fragt, warum werden sie nicht alle reali-
siert und also auch nicht alle recht bestimmt, so liegt die Ursache darin, 
weil nur einige einen Anknüpfungspunkt in der äußeren Welt fin-
den…«105 Es muss also Anlässe der sinnlichen Wahrnehmung geben, die 
die Künstlerin sucht oder auch vorfindet, in denen sich eine Übertragung 
des inneren psychologischen Bildes auf äußerlich vorliegendes Material 
anbietet oder ergeben kann.  

Eine Beziehung der Rezipienten zum Werk ist besonders dann ein-
leuchtend, wenn ihr lebensweltlicher Kontext weitestgehend mit dem 
der Künstler übereinstimmt. Denn es gibt offensichtlich gemeinsame 
Anknüpfungspunkte von Produzenten und Rezipienten an ein Kunst-
werk, wenn es aus dem Fundus einer geteilten Welt stammt. Ist die sinn-
lich und begrifflich erfahrene Welt von Rezipienten und Produzenten 
ganz offensichtlich verschieden – und dies ist der Testfall für die schlei-
ermachersche Ästhetik –, so bleibt allein das Kunstwerk, das eine Rezi-
pientin nun ohne einen mit der Künstlerin geteilten Horizont in Be-
ziehung zur Welt setzen muss. Nach Schleiermacher verliert ein Kunst-
werk in diesem Fall an Bedeutsamkeit, das heißt, seine Urbildlichkeit ist 
nicht mehr so leicht wie im Falle eines geteilten Wahrnehmungshori-
zontes (wieder-) zu erkennen. Aber Schleiermacher spricht auch von der 
Möglichkeit einer ›Aufbewahrung‹ des geschichtlichen Zusammen-
hangs, in dem das Kunstwerk entstand: »Daher ein Kunstwerk, aus sei-
nem ursprünglichen Zusammenhang gerissen, wenn dieser nicht ge-
schichtlich aufbewahrt wird, von seiner Bedeutsamkeit verliert.«106 Al-
lein unter der Aufbewahrung des geschichtlichen Zusammenhangs las-
sen sich zwei Dinge verstehen, die zwar miteinander verknüpft, aber 
nicht dasselbe sind: erstens die Aufbewahrung der Geschichte des kon-
kreten Kunstwerks und zweitens die Geschichte als allgemeiner histori-
scher Kontext, in dem das Kunstwerk entstand. Die Kenntnis beider 
kann zunächst den Zugang der Rezipienten zum Kunstwerk erleichtern: 
das ist ein empirischer Befund. Es handelt sich hier um die Stelle, an die 
anknüpfend Gadamer behauptet, das Kunstwerk hätte bei Schleierma-
cher »nur dort seine wirkliche Bedeutung, wo es ursprünglich hinge-

105  Ebd., S. 28. 
106  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

224

hört« und die Erfassung seiner Bedeutung wäre »eine Art von Wieder-
herstellung des Ursprünglichen«.107 Nun behauptet freilich Schleierma-
cher gerade nicht, »daß die wahre Bedeutung des Kunstwerkes aus die-
ser ›Welt‹, also vor allem aus seinem Ursprung und seiner Entstehung 
allein zu verstehen ist«.108 Zwar steht das Urbild »in seiner Besonder-
heit« am Anfang der Kunstproduktion, jedoch bedeutet das nicht, dass 
man immer zu diesem Anfang zurückkehren müsste. Diese falsche Les-
art stammt von Rudolf Odebrecht, der die Kunsterfahrung antiker Werke 
vereinfachend und verfälschend erläutert:  

»Selbst die Gebildeten befinden sich in einer Selbsttäuschung, wenn sie diese 
Werke wirklich ästhetisch zu erleben glauben. Der Zusammenhang mit der 
Lebenseinheit des klassischen Altertums ist aufgehoben. So kann das Ver-
ständnis dieser Kunst immer nur notdürftig auf einem intellektuellen Umwege 
durch das Beziehen auf die Phantasie der griechischen Künstler erreicht wer-
den.«109

Die Deutung der Hermeneutik Schleiermachers, die Gadamer in Wahr-
heit und Methode am Beispiel der Kunsterfahrung entwickelt, ist eine 
gar zu einfach aufgebaute, die eine Übertragung des Urbilds in die Mate-
rialität des Kunstwerks nicht wirklich berücksichtigt. Folgt man Schlei-
ermacher darin, dass eine Übertragung innerer Urbilder in äußere 
Kunstwerke vorgestellt werden kann, so ist die Situation, in der das 
Kunstwerk erlebt wird, grundsätzlich anders zu beschreiben, als Gada-
mer es tut. Als Alternative erscheint Diltheys Darstellung der ästheti-
schen Rezeptionssituation bei Schleiermacher:  

»Die festen, starren, unverschiebbaren Teile sind nur die gegebene Bedingung 
für die Bewegung der weichen Teile, für die Formulierung derselben von der 
Innerlichkeit aus. Und hier führt er [Schleiermacher] ein in diesem Zusam-

107  H.-G. Gadamer: Wahrheit und Methode, S. 171. 
108  Ebd. 
109  Rudolf Odebrecht: Schleiermachers System der Ästhetik, Berlin 1932, S. 

158. – Zur Nachschrift der Ästhetik Schleiermachers durch Rudolf Ode-
brecht äußert sich auch Thomas Lehnerer kritisch: »Bringt die Nach-
schrift nichts neues – dies ist faktisch bei weitem der häufigste Fall – so 
ist sie nicht nur überflüssig, sondern sie stört auch durch Wiederholun-
gen und Umformulierungen des schon Gesagten das im Originaltext klar 
erkennbare Gefälle der Gedankenbewegung: sie zerstört die inneren Be-
züge des Texts. […] Zudem bringen es die veränderten Formulierungen 
der Nachschriften mit sich, daß neue, im systematischen Kontinuum des 
Originaltexts nicht ausgewiesene Terminologie verwendet wird.« Tho-
mas Lehnerer: »Zur vorliegenden Ausgabe«, in: F. D. E. Schleierma-
cher: Ästhetik. Über den Begriff der Kunst, Hamburg 1984, S. XXX. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

225

menhang für ihn sehr fruchtbares Prinzip ein, durch das er seine Theorie von 
der Projektion der Innerlichkeit nach außen in der Kunst durchführbar macht. 
Wo uns in der Außenwelt ein Äußeres entgegentritt, das als der Ausdruck un-
seres Inneren gefasst werden kann, da freuen wir uns, zu finden, was wir sonst 
würden selbst gebildet haben‹, da ist die künstlerische Darstellung desselben 
nur ›der abgekürzte Prozess des eigenen Bildens‹.«110

Den Begriff Ausdruck, den Dilthey eigenmächtig einträgt und der als 
›Entäußerungsbegriff‹ Probleme mit sich bringt, ersetzen wir durch die 
Beschreibung der Urbildlichkeit, die (auch bei den Rezipienten) von 
Stimmungen begleitet wird: Wo uns in der Außenwelt ein Äußeres ent-
gegentritt, das als Äquivalent unserer inneren Urbilder gefasst werden 
kann, da freuen wir uns, zu finden, was wir sonst würden selbst (als
Äquivalent unserer inneren Urbilder) gebildet haben.  

Dieser Begriff des freien Produzierens ist auf fast alle Menschen 
anwendbar, nämlich auf alle diejenigen, die Gemütskräfte besitzen, von 
denen sie gedrängt werden, Natur und Kunst im Lichte bestimmter 
Stimmungen zu erleben und so innerlich entstehende Urbilder an das, 
was äußerlich entgegentritt, heranzutragen. Im Sinne einer so verstande-
nen Produktivität sind alle Menschen Künstler, wie Joseph Beuys später, 
Schleiermacher frei zitierend, bemerkte.  

»Und nun dürfen wir nur denen, welchen die Gabe der Erfindung fehlt, auch 
noch die ausübende Fertigkeit nehmen: so haben wir den Ort gefunden für die 
selbst nicht productiven aber doch für die Kunst erregten Kunstfreunde, wel-
che doch nicht so befriedigt sein können durch den Genuss und nicht so be-
geistert für das Gedeihen der Kunstthätigkeiten, wenn nicht auch sie mit den 
Künstlern selbst wenigstens die ursprüngliche eigenthümliche Erregung ge-
mein hätten.«111

Die eigentümliche Stimmung, aus der Urbilder hervorgehen, mit den 
Künstlern gemeinsam zu haben, kann im Rahmen von Schleiermachers 
eigenen systematischen Voraussetzungen aber nur heißen, die jeweils 
eigenen Urbilder aus der Stimmung hervorgehen zu lassen. Es ist un-
möglich, den Prozess des Urbildens der Künstler nachzuerleben: aus 
dem einfachen Grund, dass in jedem Individuum die Urbilder in einer 
eigenen Konkretheit entstehen. Es zeigt sich hier, dass Gadamers Inter-
pretation, Schleiermacher verlange, den »Anknüpfungspunkt im Geiste 
des Künstlers wiederzugewinnen«112, auf einer falschen Lesart basiert. 

110  Wilhelm Dilthey: Leben Schleiermachers, Berlin 1966, S. 444. 
111  F. D. E. Schleiermacher: »Akademiereden«, S. 166. 
112  H.-G. Gadamer: Wahrheit und Methode, S. 172. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

226

Als Anknüpfungspunkt muss in der Kunstrezeption so wie im Naturer-
lebnis  immer das bestimmt werden, was materiell vorliegt. Schleierma-
cher bezeichnet diese Materialität des Kunstwerks auch als die Ele-
mente, aus denen das Kunstwerk besteht. Die Wahrnehmung der Ele-
mente tritt in ein Zusammenspiel mit dem Bewusstsein der Rezipientin; 
die Differenz zum Naturerlebnis besteht in dem Wissen, dass die als 
Kunstwerk vorliegenden Elemente von einem anderen Bewusstsein ge-
schaffen wurden. »Daß aber diese Elemente [Begriffe, Bilder, Töne und 
Bewegungen] hier nur als Bewußtsein betrachtet werden, ist klar, weil 
ihre Wirkung weder auf das Element noch auch rückwärts auf den Leib 
nicht im mindesten in Betracht kommt, sondern nur, wie sie im Künstler 
als Bewußtsein entstehen und wieder auf den Betrachter als Bewußtsein 
wirken.«113 Ausgeklammert werden soll an dieser Stelle die Frage, ob 
die Elemente des Kunstwerks leiblich mitkonstituiert sind und leiblich 
rezipiert werden, hier besteht wahrscheinlich ein Dissens mit Schleier-
macher; wichtig ist, dass Schleiermacher von einer Verbindung beider 
Bewusstseine (desjenigen der Künstlerin und desjenigen der Rezipien-
tin) durch die Elemente des Kunstwerks ausgeht. Dass die Elemente des 
Kunstwerks als Bewusstsein betrachtet werden, heißt weder, dass sie an 
sich selbst Bewusstsein sind, noch, dass sie mit dem Bewusstsein des 
Künstlers verwechselt werden. Lediglich verweisen sie auf ihre Entste-
hung aus einem anderen Bewusstsein heraus, das dem Kunstwerk 
»Maaß« und »Regel« verlieh. Das Sich-Beziehen auf den Geist des 
Künstlers kann also nur ein über das Kunstwerk vermitteltes und ein am 
Kunstwerk vollzogenes sein. Das bedeutet auch, dass es genauso gut in 
einer Zeit stattfinden kann, in der der historische Horizont der Produk-
tion des Werks der Vergangenheit angehört. Der Vorgang der Rezeption 
ist prinzipiell der gleiche wie der zeitgenössischer Kunstwerke. Schlei-
ermacher sagt selbst: »Ohne ein solches Heraustreten [des Kunstwerks 
aus seinem ursprünglichen Zusammenhang] wird es nicht Gegenstand 
des Verkehrs.«114 Da dem Wort Verkehr zunächst einmal nichts Negati-
ves anhaftet, es vielmehr nur den Umgang der Menschen mit Kunst be-
schreibt, gehe ich davon aus, dass Schleiermacher ganz selbstverständ-
lich annahm, dass Kunstwerke aus ihrem Entstehungskontext herausge-
löst werden müssen, wenn sie unter die Leute kommen sollen, und ich 
gehe weiterhin davon aus, dass er nicht sagen wollte, jede Möglichkeit, 
die Werke angemessen zu erleben und zu interpretieren, sei an Zeitge-
nossenschaft gebunden. Freilich liegt der ganzen Konstruktion ein Ge-
danke zugrunde: der Gedanke von der einen Menschenwelt, die als ein 

113  F. D. E. Schleiermacher: Ästhetik, S. 32. 
114  Ebd., S. 28. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

227

Kontinuum existiert, auch wenn sie historischen Veränderungen unter-
worfen ist. Ob man dies universell verstehen oder lediglich bezogen auf 
jeweilige kulturelle Kontexte gelten lassen möchte, bleibt eine Ermes-
sensfrage. Mindestens im Rahmen einer Kultur und ihrer Geschichte 
leuchtet es ein, dass die Mitglieder dieser Kultur Prämissen miteinander 
teilen, die eine Urbildlichkeit plausibel erscheinen lassen. Wie weit der 
Gedanke der »einen Welt« in Zeiten der Globalisierung und einer inter-
nationalen Kunstszene reichen kann, ist auch auf dem Hintergrund von 
Schleiermachers Ästhetik von Interesse. Schleiermacher jedenfalls 
nimmt an, dass sich in der Summe aller künstlerischen Produktionen und 
also in der Summe aller Kunstwerke die »ganze Welt« spiegelt und dass 
es immer ein Ausschnitt dieser Welt ist, der im einzelnen Kunstwerk 
enthalten ist:  

»Aber wenn gleich nur einzelnes durch einzelnes, so geht doch hervor, daß, 
wenn wir alle künstlerischen Produktionen zusammennehmen, da in allen 
geistigen Einzelwesen die ganze Welt sich spiegelt, aber in jedem anders, in-
dem er sein eigenthümliches Wesen in seinen Lebensmomenten abwickelt, 
auch gewiß die ganze Welt, und zwar nach allen verschiedenen Weisen, in ihr 
wiedergegeben wird.«115

Bis hierher lässt sich zusammenfassen, dass die Ästhetik Schleierma-
chers als eine Variante ästhetischer Kommunikationstheorie gedeutet 
werden kann, denn ein Kunstwerk ist mit Schleiermacher etwas, das auf 
seine Herstellung aus einem anderen Bewusstsein heraus verweist. Die-
ses Bewusstsein ist eines, das nicht allein als ein auf sprachliches Kom-
munizieren ausgerichtetes zu verstehen ist, sondern eines, das sich eben-
sosehr aus bildlicher Vorstellungskraft speist. Mit Schleiermacher lässt 
sich also zeigen, warum Kunstwerke nicht durch alltagssprachliche oder 
wissenschaftliche Sprechhandlungen ersetzt werden können.116

In Bezug auf unsere Fragestellung nach einem ästhetischen Kom-
munikationsbegriff lässt sich freilich Schleiermacher kritisch entgegen-
halten, dass die These der Entstehung des Kunstwerks aus Stimmungen 
und Gefühlslagen heraus unklar lässt, inwieweit ein Kunstwerk als eine 

115  F. D. E. Schleiermacher: »Akademiereden«, S.176f. 
116  Zur Unübersetzbarkeit von Erfahrungsgehalten von Kunstwerken in all-

tagssprachliche Kommunikation vgl. auch die Kritik Reinold Schmü-
ckers an Habermas: »Denn die Bedeutung, die der ästhetischen Kunst in 
der Moderne zugewachsen ist, läßt sich kaum plausibel motivieren, 
wenn man davon ausgeht, daß Kunstwerke nur Erfahrungsgehalte zu 
kommunizieren vermögen, die auch wesentlich einfacher, nämlich all-
tagssprachlich kommuniziert werden könnten.« Reinold Schmücker: 
Was ist Kunst? Eine Grundlegung, München 1998, S. 275. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

228

individuelle künstlerische Leistung interpretiert werden kann und wel-
cher Anteil dem Bewusstsein einer Künstlerin in der Auswahl zu bear-
beitender Themen, Materialien und Arbeitsweisen zuzuschreiben ist. Es 
bleibt daher unklar, wie Künstler sich in einer Kommunikation mit den 
Rezipienten ihrer Arbeiten positionieren können. Die Wirkung eines 
Kunstwerks ist nach Schleiermacher abhängig von ins Werk transfor-
mierten Urbildern, die in der Künstlerin entstanden sind. Ob sich an den 
Prozessen der Urbildbildung arbeiten lässt, ob es bessere und schlech-
tere, wesentliche und unwesentliche, passende und unpassende gibt, 
kann man mit Schleiermacher nicht sagen. Die ästhetische Theorie 
Schleiermachers deckt sich daher nur teilweise mit den Prämissen der 
Theorie des Evidenzanspruchs der Künstler. Hervorzuheben ist, dass es 
Schleiermacher gelingt, die Nichtbeliebigkeit einer durch das Kunstwerk 
vermittelten ästhetischen Kommunikation zu konstruieren, problema-
tisch ist aber, dass diese Nichtbeliebigkeit der ästhetischen Kommuni-
kation nicht von Entscheidungen der Künstler abhängt, sondern von de-
ren Stimmungen getragen wird, die auf etwas unklare Weise mit der 
metatheoretisch beschriebenen Instanz des Urbildes verknüpft sind.  

Geht es beim Urbildbegriff Schleiermachers u.a. darum, dass sich ein 
Kunstwerk und die mit seiner Hilfe vollzogene ästhetische Kommunika-
tion stets auf etwas bezieht, für das das Urbild prototypisch steht, so fin-
det sich diese Idee bei Richard Arthur Wollheim im Begriff der »Dar-
stellungseigenschaften« des Kunstwerks wieder.117 Wollheim, der die 
Begegnung mit Kunstwerken als ihr »Verstehen« interpretiert, fragt da-
nach, in welcher Weise die Darstellungseigenschaften – das, wovon ein 
Kunstwerk handelt – und seine Ausdruckseigenschaften – die Art und 
Weise, wie das materielle ästhetische Objekt gemacht ist – zusammen-
hängen. Weil Wollheim die Rezeption des Werks eng an die Existenz 
des »materiellen Objektes« bindet, scheint es nur logisch, dass er die 
Produktion als Entstehungsbedingung dieses Objektes und damit den 
Einfluss künstlerischer Entscheidung auf die materielle Beschaffenheit 
des Werks thematisiert. Im Zusammenhang damit widmet Wollheim 
sich ausführlich der Frage, wie es sein kann, dass manche Kunstwerke 
nicht materiell vorliegen und trotzdem Träger von Eigenschaften quasi 
materieller Objekte sind. In der Type-Token-Theorie entwickelt er an-
knüpfend an Charles Sanders Peirce ein Modell, in dem zwischen dem 
Typus (type) als Abstraktion eines Kunstwerks, in der das materielle 
Objekt bloß angelegt ist, und seinem Vorkommnis (token), seiner ent-

117  Richard Wollheim: »Objekte der Kunst«, in: Ders.: Objekte der Kunst, 
Frankfurt/Main 1982, S. 13-145. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

229

sprechenden Realisierung, unterschieden wird. Ein Beispiel für einen 
Typus eines Kunstwerks wäre die Partitur eines Musikstücks oder das 
Drehbuch für einen Film, die entsprechenden Vorkommnisse wären die 
Aufführung des Musikstücks oder die Realisierung des Films nach dem 
Drehbuch. Manche Kunstwerke liegen als Typen oder sowohl als Typen 
als auch als Vorkommnisse vor, andere, wie z.B. Objekte der Malerei, 
gibt es nur als Vorkommnisse.118 Die interessante Frage, die durch die 
Type-Token-Unterscheidung aufgeworfen wird, ist die folgende: Wie 
kann ein Werk, das als Vorkommnis seines Typus inszeniert wurde, 
künstlerische Entscheidungen seiner Autorin und nicht nur die gestalte-
rischen Entscheidungen seiner Interpreten enthalten? Wie lässt sich die 
Darstellung von etwas als ein Ausdrücken in einer ganz bestimmten Art 
und Weise verstehen, wenn das Kunstwerk nur als Typus, d.h. nicht als 
materielles Objekt vorliegt? Da Wollheim davon ausgeht, dass die Per-
son der Künstlerin »das Werk entsprechend [ihren] eigenen Ansprüchen 
hergestellt oder geformt hat«119, muss er erklären können, wie die Reali-
sierung des Typus als Vorkommnis noch in der Rezeption von den An-
sprüchen der Künstlerin geprägt sein kann. Nach Wollheim hat die 
Künstlerin »eine Arena gebaut, innerhalb deren wir zwar frei sind, deren 
Grenzen wir aber nicht überschreiten dürfen.«120 Anders gesprochen: 
Die Materialität der Elemente des künstlerischen Objektes ist, wie wir 
auch mit Schleiermacher gesehen haben, die Gewähr für eine Verbin-
dung zwischen den beiden Prozessen, dem der Produktion und dem der 
Rezeption. Stellt man wie Wollheim fest, dass Materialität nicht durch-
gängig für alle Seinsarten von Kunstwerken gegeben ist, so wird da-
durch der Einfluss der Künstler auf jegliche Rezeption fraglich. Gerade 
deswegen geht es darum, systematisch eine Brücke zwischen dem Typus 
des Kunstwerks und seinem Vorkommnis zu konstruieren. Diese theo-
retisch notwendige Verbindung, sieht Wollheim darin, dass die Eigen-
schaften des Typus auf sein Vorkommnis übertragen werden: »Wie wir 
gesehen haben, ist es ein Grundzug von Typen und ihren Vorkommnis-
sen, dass sie nicht bloß gemeinsame Eigenschaften haben können, son-
dern dass diese Eigenschaften, wenn dies zutrifft, übertragen werden 
können.«121 Die Interpretation des Typus eines Kunstwerks durch seine 
Realisierung als Vorkommnis bezieht sich nach Wollheim immer auf 

118  Die Type-Token-Theorie Wollheims ist von Reinold Schmücker modifi-
ziert und weiterentwickelt worden. Schmücker bezeichnet Kunstwerke 
als »intersubjektiv-instantiale Entitäten«. Vgl. R. Schmücker: Was ist 
Kunst?, S. 266f. 

119  R. Wollheim: »Objekte der Kunst«, S. 101. 
120  Ebd., S. 101. 
121  Ebd., S. 82f. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

230

Eigenschaften, die dem Werk als Typus zukommen: »Es gibt nämlich 
keinen Weg zur Bestimmung der Eigenschaften, die das Vorkommnis 
eines bestimmten Typus notwendigerweise besitzt, der unabhängig ist 
von der Bestimmung der Eigenschaften des Typus selbst: deshalb kön-
nen wir nicht die ersteren benutzen, um die letzteren zu ermitteln.«122

Der Weg, den Ausgedrücktes als Entäußerung einer Künstler-Persön-
lichkeit erstens über die Herstellung und zweitens über die Aufführung 
durch Interpreten nimmt, mündet sozusagen in die Materialität des 
künstlerischen Objektes als Vorkommnis, die zugleich eine Vorgängig-
keit des künstlerischen Gegenstandes in der Rezeption gewährleistet.123

Aber »wie kommen wir dann am Ende dazu, einem Objekt ein mensch-
liches Gefühl beizulegen? In beiden Fällen [dem der Produktion und 
dem der Rezeption] hat das Kunstwerk gewisse Merkmale. Im einen Fall 
spiegeln diese Merkmale bestimmte innere Zustände von uns wider, im 
anderen Fall sind sie von diesem verursacht.«124 Die Begegnung mit 
dem Vorkommnis als materiellem Objekt fasst Wollheim unter den Be-
griff der »Entsprechung«. Die Entsprechung als Interesse einer Rezi-
pientin am Vorkommnis des Kunstwerks ist nach Wollheim genau im 
Sinne Schleiermachers eine Entsprechung zwischen dem, was materiell 
vorkommt und dem, was die Rezipientin als Spiegel ihrer Stimmung und 
ihres Bewusstseins bilden würde, wenn sie die Fähigkeit zur künstleri-
schen Produktion besäße. Die »Ausdruckseigenschaften« des Kunst-
werks sind somit von Wollheim aus den beiden Perspektiven der Pro-
duktion und der Rezeption verschieden definiert:  

122  Ebd., S. 83. 
123  Bisher wurde in diesem Text die Beschreibung künstlerischer Produk-

tion als einer Entäußerung des Inneren von Künstlern vermieden und so 
der Terminus Ausdruck umgangen. Wollheim verwendet den Aus-
drucksbegriff einerseits, fokussiert andererseits stark auf die Intentionen 
und Entscheidungen der Künstler in der künstlerischen Produktion, de-
ren Resultat er als das »Ausgedrückte« bezeichnet. Ich betone in meiner 
Lesart Wollheims die Tatsache, dass Künstler Entscheidungen treffen, 
gebe aber gegenüber Wollheim zu, dass innere Zustände der Künstlerin 
auf ihre Arbeit einwirken. Der Vollständigkeit halber gebe ich Woll-
heims Beschreibung des Werks als etwas von der Künstlerin Ausge-
drückten wieder. Generell ziehe ich die Beschreibung künstlerischer Ar-
beit als einer, in der etwas ausgewählt und arrangiert wird, der Beschrei-
bung in einer Ausdrucksterminologie vor. Der Grund dafür ist, dass sich 
im Begriff des Ausdrucks die Verbindung zwischen innerem subjekti-
vem Erleben und äußerer Wahrnehmung nur auf eine relativ unklare 
Weise konstruieren lässt, während die Beschreibung der künstlerischen 
Entscheidung – als Auswahl aus, Wiederholung oder Paraphrasierung 
von Vorgefundenem – auf der Ebene des direkt Wahrnehmbaren ver-
bleibt.

124  Ebd., S. 42. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

231

»Wir können dies nun mit der vorherigen Diskussion verbinden, indem wir 
sagen, daß die Beschäftigung mit dem, was der Künstler fühlte oder gefühlt 
haben könnte, ein Interesse am Kunstwerk als einem Beispiel für natürlichen 
Ausdruck spiegle; während die Beschäftigung mit dem, was der Betrachter 
fühlt oder fühlen könnte, ein Interesse am Kunstwerk als Beispiel für Entspre-
chung spiegle. Obwohl diese beiden Vorstellungen logisch verschieden sind, 
müssen sie in der Praxis zwangsweise interagieren: man kann sogar behaup-
ten, daß es die Grenze der legitimen Abstraktion überschreitet, sich die eine 
ohne die andere vorzustellen. Wir können dies erkennen, wenn wir den Begriff 
der Angemessenheit oder des Passens betrachten, verstanden als Relation zwi-
schen Ausdruck und Ausgedrücktem.«125

Wie lässt sich nun das angemessene Verhalten der Rezipientin als »Ent-
sprechung« gegenüber dem Kunstwerk (das wiederum durch den »na-
türlichen Ausdruck« als Entäußerung der Künstlerin charakterisiert ist) 
vorstellen? Wollheim transformiert diese Frage (nach der Relation zwi-
schen den Ausdrucksqualitäten des Kunstwerks und den inneren Zustän-
den der Rezipientin) in die Frage nach der Beschreibung des Wahrneh-
mungserlebnisses und nach der Relevanz dieses Erlebnisses für die Be-
stimmung der Eigenschaften des Werks.  

»Wenn es so etwas wie ein Kriterium für das gibt, was wir direkt wahrneh-
men, scheint es eher in dem zu finden zu sein, was wir natürlicherweise als 
Antwort auf ein äußerliches Bild sagen würden. Wenn dies aber so ist, schwin-
det die Hoffnung darauf, daß wir die Eigenschaften eines Bildes durch Bezug-
nahme auf das direkt Wahrgenommene zirkelfrei definieren oder identifizieren 
können.«126

Wollheim bemerkt im Anschluss an Ernst Hans Josef Gombrich richtig, 
»daß nämlich ein und dasselbe Element oder ein Komplex von Elemen-
ten in verschiedenen Kontexten eine völlig andere Bedeutung haben 
kann. ›Was uns bei Haydn als Dissonanz auffallen würde, würden wir 
vielleicht in einem Werk aus der Zeit Wagners gar nicht bemerken.‹«127

Gleiche oder sich ähnelnde Elemente verschiedener Kunstwerke sind 
also differierende Weisen, in denen sich verschiedene Künstler ausge-
drückt haben, in der von mir präferierten Lesart: die Resultate verschie-
dener Handlungen, die Künstler vorgenommen haben. Wenn unter die-
sen Umständen die Rezeption weiterhin als Entsprechung der Wahr-
nehmung des Kunstwerks an dessen vom Künstler geschaffenes So-Sein 
gedeutet werden soll, ist nach Wollheim eine bestimmte Zusatzinforma-

125  Ebd., S. 40f. 
126  Ebd., S. 57. 
127  Ebd., S. 62. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

232

tion erforderlich: »Damit wir ein Werk als expressiv ansehen können, 
müssen wir die Menge der Alternativen kennen, innerhalb deren der 
Künstler arbeitet, oder das, was wir sein ›Repertoire‹ nennen.«128 Gom-
brich versteht den Begriff des Repertoires, das jeder Künstlerin zur Ver-
fügung steht, als einen Pool an Gestaltungsmöglichkeiten, aus denen die 
Künstlerin im Sinne einer Auswahl schöpft. Die Bedeutung einzelner 
Elemente des Kunstwerks ergibt sich in der Weise, dass die Wahl dieser 
Elemente als eine »Selektion aus einer angebbaren Menge von Alterna-
tiven«129 begriffen wird. Für eine gelingende Rezeption ist es notwen-
dig, dass den Rezipienten eines Kunstwerks die Alternativen der Aus-
wahl- und Kombinationsmöglichkeiten, die der Künstlerin des entspre-
chenden Werks zur Verfügung standen, ungefähr bekannt sind. Daher, 
fasst Wollheim zusammen, sind für das »Ausdrucksverstehen« der Ele-
mente des Kunstwerks zusätzliche Informationen notwendig.  
 In dem einen basalen Punkt, den Wollheim auch herausstreicht, kön-
nen wir sofort zustimmen: In die Wahrnehmung des materiellen ästheti-
schen Objektes müssen wir als Rezipienten die Erkenntnis einbringen, 
dass es sich beim vorliegenden Gegenstand bzw. bei der vorliegenden 
Situation um ein Kunstwerk handelt. Dies wurde bereits an mehreren 
Stellen betont. Das Gerichtetsein der Kunstwahrnehmung wird mitbe-
stimmt durch die Bildung und die Informationen, die Rezipienten zur 
Verfügung stehen. Wie Gombrich sagt, haben wir als Rezipienten Er-
wartungen in unserer Wahrnehmung des Kunstwerks. Diese Beziehung 
des Sehens (und Hörens) zu einem Wissen, die nach Gombrich dafür 
verantwortlich ist, dass wir »diminutive Stiere in einem Bild als weitent-
fernte Pferde oder Stiere« deuten, entspricht der Synthese sinnlicher An-
schauung mit einer Sinnerwartung.130 So lässt sich also erklären, warum 

128  Ebd. 
129  Ebd. 
130  Ernst Hans Josef Gombrich: Kunst und Illusion. Zur Psychologie der 

bildlichen Darstellung, Köln 1967, S. 291. – Aus kognitionspsychologi-
scher Perspektive heißt dies: Konzeptbildung über den ästhetischen Ge-
genstand. Ich beziehe mich nach einem Hinweis von Benno Belke auf: 
Helmut Leder/Benno Belke/Andries Oeberst/Dorothee Augustin: »A 
model of aesthetic appreciation and aesthetic judgements«, in: British 
Journal of Psychology 95 (2004), S. 489-508. Danach erschließt sich die 
Rezipientin eine Bedeutung des »ästhetisch Gemeinten«, was willkürli-
che und unwillkürliche Informationsverarbeitung beinhaltet. Wichtig ist, 
dass diese Bedeutungserarbeitung entscheidend vom situativen Kontext 
und Vorwissen der Rezipientin abhängt. Durch spezifische Erwartungs-
haltungen und »top-down«, d.h. (willkürlich) geleitete Einflüsse des 
Vorwissens wird die Art und Weise der nachfolgenden Verarbeitung des 
ästhetischen Objekts beeinflusst, z.B. indem stärker stilspezifisch analy-
siert wird. Was hier Spezifität des Stils genannt ist, trifft in etwa das, 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

233

sich die gleiche Dissonanz für uns bei Haydn und Wagner ›anders an-
hört‹ – weil wir eben in unterschiedlicher Art und Weise auf diese Dis-
sonanz gerichtet sind.  

Eine weitere Ursache für das unterschiedliche Hören der gleichen 
Dissonanz ist das Verhältnis, in welchem die Dissonanz als Gestaltungs-
element jeweils zu den anderen Elementen des Kunstwerks steht. Dieses 
Umfeld musikalischer Gestaltungselemente ist in den beiden Fällen ver-
schieden. Eine solche empirische Beschreibung verweist uns zurück auf 
Wollheims Rede von der Arena, die die Künstlerin gebaut hat, »inner-
halb deren wir zwar frei sind, deren Grenzen wir aber nicht überschrei-
ten dürfen«.131 Ungeachtet der Tatsache, dass wir eine Dissonanz in ver-
schiedenen Musikstücken unterschiedlich wahrnehmen, ungeachtet auch 
der Tatsache, dass verschiedene Hörer eine Dissonanz in einer Auffüh-
rung eines Musikstücks höchstwahrscheinlich unterschiedlich hören, ist 
mit dem Verhältnis der Dissonanz zum Rest des Kunstwerks diese »Are-
na« gegeben, die von der Künstlerin als Begrenzung der verschiedenen 
Wahrnehmungsmöglichkeiten errichtet wurde. Besagte Dissonanz wer-
den wir nicht als ein Vogelzwitschern, nicht als absolute Harmonie, 
nicht als gesprochenes Wort etc. wahrnehmen, sondern als eine Disso-
nanz. In der Art, wie die Komponistin die Noten setzte, ist eine grundle-
gende Vorgabe für die Rezeptionssituation enthalten, wenngleich durch 
diese Vorgabe die Situation der Interpretation des Musikstücks und also 
seine Rezeption nicht erschöpfend vordefiniert worden ist.  

Fassen wir noch einmal zusammen: Die Information, dass es sich 
beim begegnenden Gegenstand um ein Kunstwerk handelt, konstituiert 
das Erlebnis dieses Gegenstandes insofern, als das Wissen, dass dieser 
Gegenstand von einem Künstler-Subjekt produziert wurde, die Art des 
Umgehens der Rezipienten mit diesem Gegenstand mitbestimmt. Dass 
die in der Rezeption vorliegende Materialität des Kunstwerks, die Woll-
heim die Ausdruckseigenschaften des Kunstwerks nennt, das Resultat 
künstlerischer Entscheidungen ist – und das gilt auch für den Fall, in 
dem sich das materielle Werk als interpretierende Aufführung, d.h. als 
»Token« zeigt – hat zur Folge, dass sich Rezipienten sowohl auf ihr Er-
lebnis des Kunstwerks als auch auf den mit diesem Erlebnis verbunde-
nen Sachverhalt der Autorschaft (und ferner den Sachverhalt, dass diese 
Autorschaft durch andere Menschen interpretierend realisiert wird) be-
ziehen. Wie erfolgt nun die Beziehung auf eine Autorin? Sie erfolgt 
durch die Anschauung des ästhetischen Gegenstands als Anschauung 

was ich Materialität des Kunstwerks nenne, wenngleich philosophisch 
betrachtet eine Differenz zwischen den Begriffen Stil und Materialität 
besteht.

131  R. Wollheim: »Objekte der Kunst«, S. 101. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

234

von etwas, das zur Welt als Interpretation dieser Welt dazugekommen 
ist. Ich erlebe so das Kunstwerk als etwas, das merkwürdig getrennt von 
der Welt ist, auf die ich dieses Kunstwerk interpretierend beziehe. Als 
das Resultat dieser mentalen Abtrennung von der Welt bestimmt Schlei-
ermacher das künstlerische Objekt als ein Etwas, das zur Natur hinzu-
kommt. Die »Isolierung« des künstlerischen Gegenstands vollzieht 
Wollheim implizit, indem er über das Kunstwerk und seine Erfahrung 
als »Arena« spricht. Explizit betont Wollheim aber die andere Seite der-
selben Medaille: Er wendet den von Wittgenstein entlehnten Begriff der 
»Lebensform« auf die Kunstproduktion an, um zu betonen, dass das Zu-
rückgreifen der Künstler auf ein von der Gemeinschaft zur Verfügung 
gestelltes Repertoire analog zu einem Sprachmodell zu verstehen sei, 
nach dem ein Fundus sprachlicher Zeichen den einzelnen Subjekten für 
eine Auswahl zur Verfügung steht. Auch wenn Wollheim das Phänomen 
des Anknüpfens der Künstler an einen Fundus vorgefundener Hand-
lungsmöglichkeiten in der Sache richtig beschreibt, bin ich mit der 
Übertragung des wittgensteinschen Sprachmodells auf die »Sprache der 
Kunst« nicht einverstanden. Zwar werden die Auswahl- und Entschei-
dungsmöglichkeiten künstlerischer Artikulation durch den Kontext, in 
dem Künstler leben und arbeiten, bereitgestellt, jedoch ist gerade die von 
Wollheim selbst in den Vordergrund gerückte Materialität künstlerischer 
Objekte mit einer sprachlichen Zeichenhaftigkeit inkommensurabel. 
Wollheims Vorschlag, eine Analogie von Sprache als Lebensform und 
Kunst als Lebensform zu konstruieren, greift trotz der Parallelität zwi-
schen der Vorgängigkeit des künstlerischen Repertoires und der Vor-
gängigkeit einer sprachlichen Erschlossenheit der Welt zu kurz. Kunst 
als Text zu behandeln, verfehlt die Dinghaftigkeit der Kunstwerke, an 
die ihre Zeichenhaftigkeit gekoppelt bleibt. Dies trifft auch für Literatur 
oder andere sprachlich verfasste Kunstwerke zu. Denn nur in einem 
künstlerischen Rahmen kann Sprache (auch) als Material behandelt wer-
den, bzw. kann ihre Materialität so weit in den Vordergrund treten, dass 
ihr Vorkommnis als ästhetisches Objekt wahrgenommen wird. 

Im vorliegenden Kapitel sollte ja gerade nach der Differenz zwischen 
alltagssprachlicher und ästhetischer Kommunikation gefragt werden. 
Diese Differenz – und das ist meine Kritik – ist von Wollheim zwar im 
Rahmen seiner sprachanalogen Kunstauffassung intendiert, sie wird von 
ihm aber nicht überzeugend entwickelt.  
 Nach Wollheims Auffassung unterscheidet sich das Verstehen von 
Kunstwerken vom Sprachverstehen lediglich durch einen größeren In-
terpretationsspielraum, der den Rezipienten von Kunst gegeben sei. Der 
größere Spielraum in der Kunstinterpretation ergebe sich nicht zuletzt 
aus der Historizität dessen, was als Kunstwerk gilt:  

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

235

»Eine starke Analogie zwischen einer solchen rekursiven Methode der Identi-
fikation von Kunstwerken und dem Entwurf einer generativen Grammatik, in 
der alle wohlgeformten Sätze einer Sprache im Rahmen bestimmter Basissätze 
und einer Menge von Formationsregeln angegeben werden, legt sich von 
selbst nahe. Die Hauptdifferenz zwischen beiden Unternehmen wäre die, dass 
die Ableitungen, die eine Grammatik erklärt, zulässige oder gültige Ableitun-
gen wären, während die Transformationen, denen eine Kunsttheorie gerecht 
werden muss, solche sind, die über die Zeiten hinweg hergestellt wurden: 
identifizierbare Kunstwerke bilden eine historische und keine ideale Men-
ge.«132

Hier zeigt sich die Schwäche der sprachanalogen Konstruktion der 
Kunst auf eine zweifache Weise: Die Regeln, die nach Wittgenstein eine 
Sprache konstituieren, werden von Wollheim auf der einen Seite zu eng 
gefasst, ihnen ist im Vergleich zur Kunst ihre Historizität genommen, 
während die Regeln für die Erkennung von Kunstwerken von einem de-
skriptiven (hier historisch-empirischen) Kunstwerksbegriff ausgehen, 
der mit Wollheims anfänglichen Fragestellungen nach einer ästhetischen 
Kommunikation via Materialität künstlerischer Objekte nichts mehr zu 
tun hat. Denn in dem Moment, in dem Wollheim die Analogie von 
sprachlichem und künstlerischem Austausch zwischen Subjekten kon-
struiert, geht es ihm um die Frage, welche Gruppe von Gegenständen 
und Situationen wir als Kunstwerk bezeichnen. Die Forderung nach ei-
ner ontologischen Definition der Kunstwerke entspricht aber nicht mehr 
der ursprünglich von Wollheim gestellten Frage nach dem Erlebnis der 
Wahrnehmung im Verhältnis zu Eigenschaften des Kunstwerks, über 
welche wir gerade aufgrund dieser Wahrnehmung urteilen; sondern es 
handelt sich um eine abstrakte Fragestellung der analytischen Philoso-
phie. Damit hat Wollheim die Perspektive seines eigenen Fragens nach 
einer Verbindung zwischen einem Sich-Ausdrücken der Künstler und 
einem Verstehen der Kunstwerke  durch die Rezipienten verlassen. Er 
fragt vielmehr: Wie lässt sich die Menge künstlerischer Gegenstände de-
finieren?133 Wir können, so Wollheim, diese Menge nicht über die Defi-

132  Ebd., S. 136. 
133  Wollheim ist sich dieser Verschiebung seiner eigenen Fragestellung von 

der Ausgangsfrage nach einer allgemeinen Bestimmung der Kunst hin 
zur Frage nach einer Merkmalsbestimmung von Kunstwerken durchaus 
bewusst: »Es ist in diesem Essay bereits genug gesagt worden, um anzu-
deuten, daß unsere anfängliche Hoffnung, eine Definition der Kunst oder 
des Kunstwerks zu gewinnen, übertrieben war […]. Doch könnte es sein, 
daß es eine sowohl fruchtbarere als auch realistischere Unternehmung 
wäre, keine Definition, sondern eine allgemeine Methode zur Identifika-
tion von Kunstwerken zu suchen…« (Ebd.) 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

236

nition einer Regelhaftigkeit der Verwendung zur Verfügung stehender 
Materialien und Handlungsoptionen bilden, so wie eine Grammatik Re-
geln für die Erzeugung wohlgeformter Sätze definiert; denn die Ge-
wohnheit, welche Gegenstände zu der Gruppe der Kunstwerke gezählt 
werden, hat sich erst historisch herausgebildet. Wenngleich diese Fest-
stellung nicht falsch ist, ist sie keine Antwort auf die von Wollheim 
selbst im Rahmen seiner Analogie aufgeworfene Frage, worin sich äs-
thetisches Kommunizieren mittels eines Kunstwerks von sprachlicher 
Praxis unterscheidet.134

 Die gegen Wollheim eingeklagte Differenz zwischen sprachlichem 
und ästhetischem Kommunizieren lässt sich z.B. mit Hilfe von Schlei-
ermachers auf Anschauung orientiertem Urbild-Begriff konstruieren. 
Mein Einwand gegen Schleiermacher ist aber, dass bei ihm die »Aus-
wahl« der ins Spiel kommenden Urbilder nicht mit Entscheidungen, 
sondern vielmehr nur mit diffusen Stimmungen der Künstler in Zusam-
menhang steht. Wollheim andererseits stärkt zwar die Rolle künstleri-
scher Intentionen und damit die Rolle künstlerischer Entscheidungen der 
Produzenten im ästhetischen Kommunikationsprozeß und verbindet die-
se über Gombrichs Begriff des Repertoires mit einem historischen Kon-
text, in dem diese Entscheidungen gefällt werden. Die Materialität der 
»Vorkommnisse« künstlerischer Objekte verwendet er aber nicht als 
Abgrenzungskriterium gegenüber sprachlichem Austausch.  

Mit einer Besprechung der ästhetischen Theorie von Jan Muka�ovský 
soll abschließend ein ästhetisches Kommunikationsmodell zur Sprache 
kommen, das fokussiert ist auf das Verhältnis der Künstler und der 
Kunstwerke zum »Kollektiv«, d.h. zur ganzen Gesellschaft. »Gesell-
schaft« als Gruppe von Menschen, die über den Kreis der Rezipienten 
eines Kunstwerks hinausgeht, wurde bei Wollheim als Teil eines histori-
schen Kontextes begriffen, der den Hintergrund für die Arbeit der 

134  Ein ähnliches Problem entsteht bei Reinold Schmücker, der unter der 
Verwendung von Wollheims Type-Token-Theorie dafür plädiert, 
»Kunstwerke und Wörter als intersubjektiv-instantiale Entitäten« zu be-
greifen. Schmückers Intuition, dass Kunst sich über intersubjektive Pro-
zesse zwischen Produzenten und Rezipienten ereignet, halte ich für rich-
tig, die Gleichsetzung von Wörtern natürlicher Sprachen mit Kunstwer-
ken aber für problematisch. Die Materialität von Kunstwerken ist nicht 
allein das, was den Einfluss der Produzenten auf das, ›was ihre Werke 
sagen‹, begrenzt, wie Schmücker schreibt, sondern die Materialität der 
Kunstwerke hat einen ermöglichenden Charakter, weil Ideen der Künst-
ler erst im Prozess der Transformation so moduliert werden, dass etwas 
Grundsätzlich Neues entsteht, das nicht durch alltagssprachliche Rede 
ersetzbar ist. Vgl. R. Schmücker: Was ist Kunst?, S. 276f. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

237

Künstler und damit auch für das Verstehen der Kunstwerke durch Rezi-
pienten bildet. Hier soll es nun um die entgegengesetzte Perspektive ge-
hen: um die Frage nach einer möglichen Beeinflussung außerkünstleri-
scher gesellschaftlicher Kontexte durch Kunst. 

Ein Begriff ästhetischer Kommunikation wird bei Muka�ovský an-
hand der These entwickelt, Kunst könne in gesellschaftliche Prozesse 
eingreifen. Das Kunstwerk als Zeichen zerfällt in zwei Entitäten. Auf 
der einen Seite ist es als »Artefakt« das »›materielle‹ Werk«, welches 
Muka�ovský zufolge nicht auf die individuelle Wahrnehmung einer Re-
zipientin einwirkt, andererseits ist es ein »immaterielles ästhetisches Ob-
jekt«, das als Summe aller individuellen Projektionen, als eine Projek-
tionsstruktur begriffen werden muss.135 Wie provoziert das materielle 
Werk die individuellen und kollektiven Projektionen auf das ästhetische 
Objekt? Diese Frage bleibt bei Muka�ovský unbeantwortet während das 
Kunstwerk als ein Zeichen gedeutet wird, das von einem Autor als »all-
gemein gültige, völlig erschöpfende Interpretation der Wirklichkeit« 
hinzugefügt wurde.136 Die Verbindung zwischen Materialität und Be-
deutung des Werks (von Muka�ovský auch Aufbau des Kunstwerks aus 
Form und Bedeutung genannt)137 müsste aber für das Verständnis eines 
Kunstwerks als eines Interpretaments ebenso wichtig bleiben wie die 
Feststellung, dass der ästhetische Wert des Kunstwerks, der eine über-
geordnete Stellung gegenüber den außerästhetischen Werten des Kunst-
werks einnimmt, im »materiellen Artefakt gesucht werden muss, das 
allein ohne Veränderung andauert«.138 Denn es muss geklärt werden, 
wie die kollektive Struktur und komplex wahrnehmende Individuen 
vermittels des Kunstwerks in dasjenige dialektische Kommunikations-
verhältnis von Vorbestimmung und Veränderungsfähigkeit treten kön-
nen, das Muka�ovský behauptet. 

Eine Einflussnahme der Kunst auf nichtkünstlerische gesellschaftli-
che  Werte soll laut Muka�ovský möglich sein über die Veränderung, ja 
den Bruch ästhetischer Normen. Ästhetische Normen stehen für gelten-
den ästhetischen Geschmack einer jeweiligen Gruppe. Den ästhetischen 
Wert hingegen bestimmt Muka�ovský als »soziale Erscheinung«, die aus 
der rezipientischen Unterstellung einer Ganzheit an das Kunstwerk her-
vorgeht.139 Die Rezipientin erzeugt – indem sie außerästhetische gesell-

135  Jan Muka�ovský: Kunst, Poetik, Semiotik, Frankfurt/Main 1989, S. 107. 
136  Ebd. 
137  Jan Muka�ovský: »Ästhetische Funktion, Norm und ästhetischer Wert 

als soziale Fakten«, in: Ders: Kapitel aus der Ästhetik, Frankfurt/Main 
1970, S. 7-112, hier S. 104. 

138  Ebd., S. 106. 
139  Ebd., S. 111. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

238

schaftliche Werte unter dem »ästhetischen Wert« als »Ganzheit« des 
Kunstwerks zusammenfasst – eine Spannung zwischen dem ästhetischen 
Wert und den von ihr verinnerlichten »existenziellen Werten des Kol-
lektivs«.140 Wäre es allein die Rezipientin, durch die der ästhetische 
Wert des Kunstwerks zu anerkannten kollektiven Werten ins Verhältnis 
gesetzt würde, so ergäbe sich die Frage: Wie kommt eine Rezipientin 
überhaupt dazu, andere außerästhetische Werte im Kunstwerk zu finden 
als die kollektiven, in deren Horizont sie sozialisiert ist? Um das zu er-
klären, muss man – so meine These – das Werk als materielles »Arte-
fakt« zwingend in die Überlegungen zur Veränderungskompetenz des 
Kunstwerks einbeziehen. Begründet werden soll nämlich, wie überhaupt 
eine Konfrontation zwischen Wert und Norm denkbar wird. Muka-
�ovský hat jedoch nicht allein Rezipienten als Normenabweichler im 
Sinn; vielmehr legt er auch die Lesart nahe, es seien die Künstler, die 
durch das Herstellen von Werken Normen verändern:  

»Dem Individuum obliegt also nicht nur die Rolle eines bloßen passiven Trä-
gers der inneren und äußeren Entwicklungsimpulse: durch die Hierarchisie-
rung der Impulse, die eine bestimmte Persönlichkeit in die Kunst einbringt, 
entsteht eine neue Qualität, die den Beitrag einer einmaligen schöpferischen 
Entscheidung eines einmaligen Individuums darstellt (die ›Entscheidung‹ kann 
freilich ebensogut bewußt wie auch im Unterbewußten erfolgen).«141

In dieser individuellen Tätigkeit der Künstlerin, in der »ein Moment des 
Subjektiven enthalten« ist, liegt das Potential Einzelner, durch Abwei-
chung von kollektiven Normen diese weiterzuentwickeln.142 Die Be-
hauptung, dass ästhetische Normen durch Künstler verändert werden 
können, ja dass Künstler Normen absichtlich fühlbar stören, impliziert, 
dass Künstler im Allgemeinen nicht mit anerkannten Zielen und Werten 
übereinstimmen.143 Anders gesprochen kann ein Kunstwerk erst eine 
Wirkung erzielen, wenn seine Autorin einer herrschenden Norm explizit 
etwas entgegenzusetzen hat. Die herrschende kollektive Norm, die den 
abweichenden Entscheidungen der Künstler gegenübersteht, ist Muka-
�ovský zufolge dadurch bestimmt, dass ihre Bewertung »vom Willen des 
Individuums« unabhängig ist. Sie ist gekennzeichnet durch den quasi 
objektiven Status ihrer Gültigkeit.144 Das bloße Abweichen von gesell-

140  Ebd., S. 108. 
141  J. Muka�ovský: Kunst, Poetik, Semiotik, S. 103. 
142  J. Muka�ovský: »Ästhetische Funktion, Norm und ästhetischer Wert«, S. 

37.
143  Ebd., S. 45. 
144  Ebd., S. 37. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

239

schaftlichen und kunsthistorischen Konventionen ist jedoch eine reduk-
tionistische Beschreibung künstlerischer Tätigkeit (wie auch jeder 
Normkorrektur), und dürfte auch von Muka�ovský so nicht gemeint sein. 
Vielmehr enthält jede Abweichung die Idee eines Alternativvorschlags. 
Deswegen fasse ich die Auseinandersetzung mit außerkünstlerischen 
Bereichen durch Künstler im Kunstwerk nicht allein als eine Infrage-
stellung des Dargestellten, sondern gleichzeitig als einen konstruktiven 
Prozess der Schaffung von etwas Neuem auf, das an die Materialität, die 
das Kunstwerk als Artefakt charakterisiert, gebunden ist. Muka�ovský 
gibt nicht konkret an, wie sich der individuelle künstlerische Einfluss 
aufs Werk und – über es vermittelt – auf die jeweils geltende ästhetische 
Norm vollzieht. Das führt dazu, dass er jene Antinomie, die  bestehen 
soll zwischen der Störung ästhetischer Normen und der Gültigkeit einer 
kollektiven Struktur, die allem Individuellen zugrunde liegt, letztlich 
nicht befriedigend explizieren kann. Der eigentliche Grund hierfür liegt, 
wie gesagt, in der defizitären Bestimmung des Kunstwerks als »ästheti-
sches Objekt«, welches sich bei Muka�ovský allein aus den Projektionen 
der Wahrnehmenden bestimmt und nicht als materiales, sinnlich wahr-
nehmbares »Artefakt« über sein Gemachtsein in Beziehung zur vorherr-
schenden ästhetischen Norm treten kann. Diese Entkopplung von Mate-
rialität und Wahrnehmung halte ich für einen grundsätzlichen Fehler, 
weil damit die Idee eines Einflusses der Werke selbst auf die rezipieren-
den Wahrnehmenden verabschiedet wird. Infolgedessen wird auch ein 
Verständnis von Kunstwerken als Gegenständen, die ästhetische und au-
ßerästhetische Normen ändern können, letztlich entgegen Muka�ovskýs 
eigenen Intentionen, unmöglich.  

Die »ästhetische Funktion« dominiert im Kunstwerk immer die au-
ßerästhetischen Funktionen. Sie besteht laut Muka�ovský in der »adä-
quate[n] Orientierung, mit welcher derjenige an ein Werk herangeht, der 
es eben gerade als ein Kunstwerk begreift«.145 Mit Jauß gesprochen, 
kann sie als »‚leeres Prinzip‹ die Inhalte anderer Funktionen ergreifen« 
und verwandelt »alles, wovon sie Besitz ergreift, in ein künstlerisches 
Zeichen«146. So wird das Kunstwerk kraft der ästhetischen Funktion bei 
Muka�ovský als Zeichen gedeutet, das auf alle anderen außerästhetisch-
gesellschaftlichen Funktionen Bezug nimmt. Diese Erläuterung der 
Wahrnehmung von Kunstwerken wird ad absurdum geführt, wenn Mu-
ka�ovský definiert, »daß jede Art menschlichen Schaffens in einem stär-
keren oder schwächeren Maße der ästhetischen Funktion fähig ist, wenn 

145  J. Muka�ovský: Kunst, Poetik, Semiotik, S. 82. 
146  H. R. Jauß: Ästhetische Erfahrung und literarische Hermeneutik, S. 197; 

J. Muka�ovský: »Ästhetische Funktion, Norm und ästhetischer Wert«, S. 
128.

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

240

nämlich ein bestimmtes Individuum im betreffenden Augenblick hin-
sichtlich der übrigen Funktionen der betreffenden Sache die Position der 
ästhetischen Funktion einnimmt.«147 Das heißt also, dass alles zu jeder 
Zeit nach Art eines Kunstwerks wahrgenommen werden und somit äs-
thetisch über Außerästhetisches befragt werden kann. Dass eine solche 
Beschreibung für die Erläuterung der kommunikativen Potenz der Kunst 
nicht tauglich ist, habe ich bereits angesprochen. Da Muka�ovskýs These 
den Begriff des Kunstwerks systematisch aufhebt bzw. entdifferenziert, 
scheint Martin Seels Auffassung, dass jeder Gegenstand auch ästhetisch 
wahrnehmbar ist – ohne gleich zum Kunstwerk erklärt werden zu müs-
sen –, angemessener. »Das ästhetische Verhalten verfolgt ein anderes 
Telos als das theoretische. Es will nicht eine Verfassung der Welt eruie-
ren, es will sich ihrer Gegenwart aussetzen.«148 Die seelsche »Preisgabe 
der Fixierung auf ein theoretisches (oder praktisches) Bestimmen« trägt 
aber (im Gegensatz zur Darstellung Muka�ovskýs) konstitutiv den Feh-
ler der Hierarchisierung verschiedener welterschließender Zugänge zu-
gunsten des theoretischen und praktischen Zugangs in sich. Indem die 
beiden letzteren als gegeben vorausgesetzt sind, kann die ästhetische 
Wahrnehmung bei Seel nur noch als eine gleichsam nachträgliche Infra-
gestellung des Gegebenen begriffen werden.149 Diese Infragestellung 
theoretisch-praktischer Perspektiven durch die absolute Fremdheit der 
Kunst einerseits wie auch die Unberührtheit des Theoretisch-Praktischen 
durch eine Abtrennung der Wirkung des Kunstwerks von seiner Bedeu-
tung andererseits sind zwei Spielarten derselben Hierarchisierung.150

147  J. Muka�ovský: Kunst, Poetik, Semiotik, S. 81. 
148  M. Seel: Ästhetik des Erscheinens, S. 97. 
149  Ebd. Seel bezieht sich in diesem Zusammenhang auf Christoph Menke: 

»Wahrnehmung, Tätigkeit, Selbstreflexion: Zur Genese und Dialektik 
der Ästhetik«, in: Andrea Kern/Ruth Sonderegger (Hg.), Falsche Gegen-
sätze. Zeitgenössische Positionen zur philosophischen Ästhetik, Frank-
furt/Main 2002, S. 19-48, hier S. 46. Seel zitiert aus der Manuskriptfas-
sung: »Die ästhetischen Vollzüge sind nicht eine andere Klasse von 
Vollzügen neben den nicht-ästhetischen. Sie sind […] vielmehr solche 
Akte sinnlichen Erfassens, in deren Vollzug wir der Kräfte gewahr sind, 
die in ihnen wirken.« Im Vergleich zur Autonomie der Kunst, die in 
Menkes früherem Werk Die Souveränität der Kunst eine Abgeschlos-
senheit gegenüber nichtkünstlerischen Bereichen impliziert, modifiziert 
Menke hier das Verhältnis zwischen ästhetischer Erfahrung und nicht-
ästhetischen Vollzügen insofern, als die ästhetische Erfahrung etwas 
über das Nichtästhetische aufzeigt. Vgl. ebd. S. 138f. 

150  Vgl. hierzu meine Auseinandersetzung mit Seel in Kap. III.5; die Bri-
sanz möglicher Infragestellung außerästhetischer Perspektiven verspielt 
zu haben, wenn die Wirkung des Werks von dem, was durch das Werk 
evident wird, abgetrennt werden kann. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

241

 Wenn die ›ästhetische Funktion‹ nicht nur darin besteht, dass der 
Gegenstand ästhetisches Wohlgefallen erzeugt, sondern sich durch sie 
eine individuelle Haltung im ästhetischen Objekt vermittelt, wenn also 
diese Funktion sich auf die ›soziale Wirklichkeit‹ bezieht und individu-
elle Bezüge zur sozialen Wirklichkeit im Vollzug verändert, dann muss 
der ästhetische Zugang zur Welt als gleichberechtigt neben anderen 
Weltzugängen und Erschließungsformen angesehen werden. Gleichbe-
rechtigt ist dieser Weltzugang insoweit, als er sich auf dieselben Ge-
genstandsbereiche bezieht wie ein theoretischer oder praktischer Zu-
gang, sie aber konstitutiv nach anderen Maßstäben der Sinnerzeugung, 
d.h. »eigensinnig« integriert und insofern zu »neuen Realitäten« zu-
sammensetzt. Die ästhetische Funktion bei Muka�ovský scheint das in 
einem Sinn zu leisten, der über eine Beschreibung ästhetischer Erfah-
rung als bloßer Relativierung theoretischen und praktischen Weltbezugs 
hinausgeht.  

Fasst man außerästhetische Funktionen, die sich im Kunstwerk auf 
außerkünstlerische Wirklichkeit beziehen, nicht im Sinne »objektiv ver-
schiedener Gegenstandsbereiche« auf, sondern konzediert, dass sich im 
Kunstwerk außerästhetische Funktionen unter eigensinnig ästhetischer 
Perspektive konstituieren können, so wird der ästhetische Zugang zur 
Welt allererst auf charakteristische Weise produktiv, nämlich als Zugang 
zu »verschiedenem Sinn, den dieselbe Realität erlangen kann«.151 Denn 
die Annahme der normierenden Wirkung eines kollektiven Bewusstseins 
schließt nicht aus, dass dieselbe Realität nach ihren verschiedenen Seiten 
hin befragbar bleibt. Weil die ästhetische Funktion eine der möglichen 
Weisen darstellt, sich auf dieselbe Wirklichkeit zu beziehen, ermöglicht 
sie einen zu den anderen Funktionen alternativen, aber nicht von ihnen 
isolierten Weltzugang. In der ästhetischen Funktion des Kunstwerks 
werden dessen außerästhetische Funktionen unter ästhetischen Prämis-
sen wahrnehmbar. Zudem verändert in der Rezeption die Unterstellung 
eines Evidenzanspruchs der Produzentin die Wahrnehmung des ästheti-
schen Objektes dergestalt, dass diesem jetzt zusätzlich unterstellt wird, 
aus einem Weltverhältnis der Produzentin hervorgegangen zu sein. An-
erkennt man den Zusammenhang zwischen dem »materiellen Werk« und 
dem »immateriellen ästhetischen Objekt«, wie oben vorgeschlagen, er-
gibt sich aus der Nichtbeliebigkeit einer Anordnung der Elemente des 
Werks das Evidenzerlebnis am Kunstwerk als ein eigener Zugang zur 
Welt. Dieser steht prinzipiell gleichberechtigt neben anderen Weltzu-
gängen, weil sich in ihm dieselbe Welt anders als in nichtästhetischer 
Weise darstellt. Ein solches Nebeneinander von ästhetischem und nicht-

151  H. R. Jauß: Ästhetische Erfahrung und literarische Hermeneutik, S. 203. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

242

ästhetischem Weltbezug entspricht in mancher Hinsicht dem menke-
schen »Neben« im Sinne einer Autonomie der Kunst, impliziert aber ge-
rade nicht die Unbeeinflussbarkeit nichtästhetischen Erfahrens und Re-
flektierens.

Dass bei Muka�ovský der ästhetische Wert und mit ihm die ästheti-
sche Norm einerseits vom quasi als objektiv gegebenen kollektiven Be-
wusstsein abhängt und andererseits dieses qua eigener Veränderung 
gleichzeitig modifiziert, impliziert als Ziel, ja fast als eine Pflicht künst-
lerischer Arbeit die gesellschaftliche Veränderung. Das wäre die einzige 
Form einer wirksamen, gelungenen künstlerischen Produktion. Würde 
man hingegen die Transformation einzelner, Normen verändernder Pro-
jektionen ins Kunstwerk hinein und die Verschiebung von Projektionen 
einzelner Rezipienten durchs Kunstwerk als Ziel künstlerischer Produk-
tion begreifen, wäre ein Kommunikationsmodell gewonnen, das als in-
tersubjektiv verstanden werden kann, ohne dass Künstler gleich unter 
dem Druck stehen, die ganze Gesellschaft verändern zu müssen. Hier 
folge ich nicht der Lesart von Jauß, der den ästhetischen Wert bei Muka-
�ovský als gänzlich »objektive, vom Wahrnehmenden unabhängige In-
stanz« beschreibt und die »Konsensbildung des ästhetischen Urteils an 
die Stelle des ästhetischen Werts« setzten möchte. Es geht nicht allein 
um die Bildung eines Konsenses über Kunstwerke, sondern um eine 
Vermittlungsleistung durch sie, die sich von einer sprachlichen Kon-
sensbildung im Urteil unterscheidet.  

8. �sthetische Kommunikat ion und Werkevidenz 

1. Ästhetische Kommunikation ist auf ihre eigene Art und Weise ratio-
nal. Sie ist weder mit einem Austausch von Sätzen und Argumenten 
noch allein mit einer projektiven Tätigkeit der Kommunizierenden in 
den Wahrnehmungsvorgängen gleichzusetzen. Die Unterstellung der 
Künstler, dass ein Kunstwerk ein evidentes sei, provoziert bei den 
Rezipienten die Erprobung der Evidenz des Werks in Prozessen eige-
ner Wahrnehmung. Wahrnehmung kann im hier zu entwickelnden 
Modell ästhetischer Kommunikation nicht mehr als ein Gegenüber 
der Rationalität dargestellt, sondern muss vielmehr als teilweise steu-
erbarer Prozess gedeutet werden. 

2. Eine Schlüsselrolle in der Kommunikation kommt dem Kunstwerk 
zu, das als möglicherweise evidentes zwischen den Kommunizieren-
den steht. Die Weise seiner Beschreibung als materieller Gegenstand 
bzw. als gestaltete Situation ist somit von weitreichender Bedeutung. 
Die Definition des gelungenen Kunstwerks als eines Gegenstandes 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

243

oder einer Situation, an dem bzw. in der »etwas« auf eigentümliche 
Weise evident wird, korrespondiert mit dem Begriff der Intentionali-
tät sinnlicher Anschauung der Rezipienten vom künstlerischen Objekt 
(bzw. von der künstlerischen Situation), und zwar in der Weise, dass 
dem Evidenzanspruch der Produzenten eine Evidenzerwartung der 
Rezipienten entspricht.  

3. Evidenzerfahrungen an Kunstwerken können auf außerkünstlerische 
Phänomene der Welt bezogen sein und finden in einem konkreten his-
torischen Rahmen statt, der nicht mit dem historischen Rahmen der 
Herstellung des jeweiligen Werkes übereinstimmen muss. Diese zeit-
liche Differenz, die zwischen der Produktion und der Rezeption eines 
Werks liegen kann, ist kein Indiz dafür, dass allein die Gegenwart 
seiner Rezipienten den Kontext ausmacht, in dem das Werk sich kon-
stituiert. Vielmehr dient die Materialität bzw. Gestaltetheit des Werks 
als Medium der Begegnung, in der die Erfahrung seiner Fremdheit 
konstitutiv ist.  

4. Abstand und Verbindung zwischen der konkret vorliegenden Materi-
alität des ästhetischen Objektes, die im Jetzt der ästhetischen Erfah-
rung erlebt wird, und der historischen Determiniertheit des Kunst-
werks werden von den im 7. Kapitel behandelten Autoren unter-
schiedlich aufgefasst: Schleiermacher, Wollheim wie auch Muka-
�ovský gehen von der Relevanz des materiellen Objekts aus und defi-
nieren es als ein Medium, das kommunikative Prozesse zwischen 
Produzenten und Rezipienten vermittelt. Die Materialität der Ele-
mente des Kunstwerks ist für Schleiermacher das Resultat der Trans-
formation des individuell erfahrenen, aber überindividuell geltenden 
Urbildes im Sinne eines Spiegels einer bestimmten Welterfahrung. 
Für Wollheim erzeugen die von Künstlern im Modus der Entschei-
dung ins Kunstwerk entäußerten Erfahrungen die Materialität des 
Werks: eine Materialität, der die Rezipienten je nach eigener Erfah-
rung zu entsprechen suchen. Der von der Künstlerin hergestellte Ty-
pus eines Kunstwerks beeinflusst dabei die Eigenschaften seiner Rea-
lisierung als materielles Vorkommnis. Die von Muka�ovský einge-
führte Spaltung des Begriffs Kunstwerk in ein »materielles Werk« auf 
der einen Seite und ein »immaterielles ästhetisches Objekt« auf der 
anderen Seite ist problematisch. Gegen Muka�ovský ist daher ein Zu-
sammenhang zwischen der Materialität des »materiellen Werks« und  
der Bewertung eines Kunstwerks in den historischen Kontexten seiner 
Herstellung und Rezeption zu postulieren. Es kommt nämlich darauf 
an, die Materialität von Kunstwerken mit ihrer Bedeutung, die sie in 
konkreten historischen Kontexten erhalten, zusammenzudenken. Die-
ser Forderung entspricht wiederum Wollheims Theorie, die den histo-

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

244

rischen Zusammenhang zwischen Herstellung und Materialität des 
Kunstwerks im Begriff des Repertoires und den Zusammenhang zwi-
schen dem Kontext der Rezipienten und der Materialität des Kunst-
werks in dem Begriff der Entsprechung herstellt.  

5. Mit Schleiermacher gegen Wollheim ließ sich zeigen, warum Kunst-
werke nicht sprachanalog gedeutet werden können. Den Rezipienten 
von Kunstwerken kommt im Vergleich zum Gebrauch nichtkünstleri-
scher Aussagen und Argumente nicht allein ein größerer Interpreta-
tionsspielraum zu, sondern die Weise, in der die Evidenz von Kunst-
werken erlebt und interpretiert wird, überschreitet den Rahmen allein 
sprachlichen Reflektierens und ist von diesem systematisch zu unter-
scheiden.

6. Das Evidenzerlebnis am Kunstwerk ist als sinnliche Anschauung im-
mer ein Erlebnis, das etwas meint, und nicht allein eines, das Vorur-
teile und Meinungen allein unterbricht oder stört. Dass etwas evident 
wird, ist systematisch gekoppelt an die Weise, wie es durch das 
Kunstwerk evident gemacht ist – diese Verschränkung ist nicht zu-
gunsten der einen oder anderen Seite aufzulösen. Dies bedeutet, dass 
wir die Wirkung eines Kunstwerks nicht von dem, was uns diese 
Wirkung bedeutet, loslösen und isoliert würdigen können; in solch ei-
nem Fall der Rezeption, behaupte ich, hätten wir das Werk verfehlt 
und uns nicht der (systematisch vorgängigen) Gegenwart seiner Pro-
duktion, das heißt der Tatsache, dass es Träger fremder Erfahrung ist, 
ausgesetzt. Ein Genuss von Kunst, der die Konfrontation eigenen Er-
lebens und Wertens durch das Kunstwerk vermeidet, ist nur möglich 
auf der Folie einer Hierarchie, die Kunst letztlich eben nicht als eben-
bürtigen Weltzugang anerkennt. Als hierarchisch ist indessen auch 
ein Zugang zur Kunst zu bezeichnen, der den Kunstwerken die Rolle 
zuteilt, alles Nichtverständliche, die dunkle, nichtrationale Seite des 
Lebens zu repräsentieren.  

7. Von Schleiermacher übernehme ich die Idee, dass die Elemente des 
Kunstwerks als Spiegelungen der Welt, so wie sie von der Künstlerin 
erlebt ist, begriffen werden: Das Kunstwerk spiegelt einerseits die 
Welt und wird ihr andererseits, wie Wollheim definiert, als Interpre-
tation hinzugefügt. Die Entscheidungen der Künstler darüber, was sie 
auswählen und wie sie die Transformation des Ausgewählten durch 
die Bearbeitung akzeptieren, sind abhängig von dem Kontext, in dem 
sie arbeiten, aber deswegen nicht in Gänze von diesem als Repertoire 
zur Verfügung stehenden Hintergrund vorherbestimmt. Denn eine 
Abweichung von einer autoritativ vorgebenen Norm ist möglich, wie 
mit Muka�ovský erläutert wurde. Im künstlerischen Handeln entsteht 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

245

das Kunstwerk, das den Rahmen seiner Rezeption via Materialität, 
d.h. vermittels der Art und Weise, wie es gemacht ist, mitbestimmt.  

8. Parallel zu zwei Klassen von Ausdruckseigenschaften des Kunst-
werks, die Wollheim nennt – dem Ausdruck der Künstlerin, der sich 
in ihren Entscheidungen zeigt, und der Entsprechung der Rezipienten 
an das Ausgedrückte, das Kunstwerk – lassen sich zwei Figuren äs-
thetischer Erfahrung etablieren: die Erfahrung der Welt durch die 
Künstler und die Erfahrung der Evidenz und Alterität des Kunstwerks 
durch die Rezipienten. Diese beiden Erfahrungstypen fallen einerseits 
beide unter den Namen ästhetische Erfahrung und sind andererseits 
systematisch streng voneinander getrennt zu behandeln. In dem Be-
griff des Evidenzanspruchs der Künstler und im Begriff der Evidenz 
des Kunstwerks ist der systematische Rahmen vorgegeben, der beide 
Erfahrungsbegriffe zusammenbindet. Der Begriff des Evidenzan-
spruchs besagt, dass eigene Erfahrung in die Materialität des Kunst-
werks eingeht und dieser Erfahrung durch die Transformation in die 
Materialität des Kunstwerks ein neuer Status zukommt. Evidenz des 
Kunstwerks ist, was die Rezipienten in gelingender Kunsterfahrung 
erleben; die Prüfung dieser Evidenz wird vom Wissen über den Evi-
denzanspruch der Künstler angeregt. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


247

LITERATUR

Adorno, Theodor W.: Ästhetische Theorie [1970], Frankfurt/Main 1992. 
Adorno, Theodor W.: Negative Dialektik [1966], Frankfurt/Main 1975. 
Adorno, Theodor W./Horkheimer, Max: Dialektik der Aufklärung 

[1944], Frankfurt/Main 1997. 
Aristoteles: Nikomachische Ethik. Nach der Übersetzung von Eugen 

Rolfes, bearbeitet von Günther Bien. Philosophische Schriften in 
sechs Bänden, Bd. 3, Hamburg 1995. 

Bachmann, Ingeborg: Werke, hg. v. Christine Koschel/Inge von Wei-
denbaum/Clemens Münster, Bd. 4: Essays, Reden, Vermischte 
Schriften, Anhang, München 1978. 

Bachmann, Ingeborg: »Frankfurter Vorlesungen«, in: Werke, Bd. 4 
(1978), S. 181-271. 

Bachmann, Ingeborg: »Frankfurter Vorlesungen: Fragen und Scheinfra-
gen«, in: Werke, Bd. 4 (1978), S. 182-199. 

Bachmann, Ingeborg: »Rede zur Verleihung des Anton-Wildgans-Prei-
ses«, in: Werke, Bd. 4 (1978), S. 294-297. 

Bachmann, Ingeborg: »Die Wahrheit ist dem Menschen zumutbar«, in: 
Werke, Bd. 4 (1978), S. 275-277. 

Bachmann, Ingeborg: »Zur Entstehung des Titels ›In Apulien‹«, in: 
Werke, Bd. 4 (1978), S. 305-306. 

Barck, Karlheinz (Hg.): Ästhetische Grundbegriffe, 8 Bde., Stuttgart, 
Weimar 2000-2005. 

Barthes, Roland: »La mort de l’ auteur«. in: Ders.: Œuvres complètes, 
hg. v. Éric Marty, Bd. 2, Paris 1994.    

Beaucamp, Eduard: Der verstrickte Künstler. Wider die Legende von 
der unbefleckten Avantgarde, Köln 1998 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

248

Bluhm, Roland/Schmücker, Reinold (Hg.): Kunst und Kunstbegriff, Pa-
derborn 2002. 

Bocola, Sandro: Die Kunst der Moderne. Zur Struktur und Dynamik ih-
rer Entwicklung, München, New York 1997. 

Bohrer, Karl Heinz: Das absolute Präsens. Die Semantik ästhetischer 
Zeit, Frankfurt/Main 1994. 

Bollack, Jean: Sinn wider Sinn. Wie liest man?, Göttingen 2003. 
Brunkhorst, Hauke: Hannah Arendt, München 1999. 
Bubner, Rüdiger: Über einige Bedingungen gegenwärtiger Ästhetik in: 

Neue Hefte für Philosophie 5 (1973), S. 38-73. 
Bubner, Rüdiger: Ästhetische Erfahrung, Frankfurt/Main 1989. 
Butler, Judith: Kritik der ethischen Gewalt. Adorno-Vorlesungen 2002, 

Frankfurt/Main 2003. 
Cézanne, Paul: Ein Traum von Kunst, Berlin 1984. 
Daniels, Dieter: Duchamp und die anderen. Der Modellfall einer künst-

lerischen Wirkungsgeschichte in der Moderne, Köln 1992. 
Derrida, Jacques: La vérité en peinture, Paris 1978; dtsch.: Die Wahrheit 

in der Malerei, Wien 1992. 
Derrida, Jacques: »Restitutionen. Von der Wahrheit nach Maß«, in: 

Ders.: Die Wahrheit in der Malerei, Wien 1992, S. 301-442. 
Dickie, George: The Art Circle. A Theory of Art, New York 1984. 
Dilthey, Wilhelm: Leben Schleiermachers, Berlin 1966. 
Düttmann, Alexander Garcia: »›Dieser verrückte Visconti‹ oder Ein-

sichten in ›Fleisch und Blut‹«, Manuskript, 2004. 
Eco, Umberto: Die Grenzen der Interpretation, München 1992. 
Foucault, Michel: »Qu’est-ce qu’un auteur?«, in: Dits et écrits, hg. v. 

Daniel Defert/François Ewald, Bd. 1, Paris 1994, S. 789-821. 
Frank, Manfred: Das individuelle Allgemeine, Frankfurt/Main 1977. 
Gadamer, Hans-Georg: »Wirkungsgeschichte und Applikation«, in: 

Warning (Hg.), Rezeptionsästhetik (1994), S. 113-125. 
Gadamer, Hans-Georg: Die Aktualität des Schönen, Stuttgart 1977. 
Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode [1960, erw. Ausg. 1965]. 

Gesammelte Werke, Bd. 1, Tübingen 1990. 
Gadamer, Hans-Georg: »Hilde Domin, Dichterin der Rückkehr«, in: 

Ders.: Gesammelte Werke, Bd. 9, Tübingen 1993, S. 321-328. 
Gethmann-Siefert, Annemarie/Collenberg-Plotnikov, Bernadette: »Ge-

org Wilhem Friedrich Hegel«, in: Julian Nida-Rümelin/Monika 
Betzler (Hg.), Ästhetik und Kunstphilosophie. Von der Antike bis 
zur Gegenwart in Einzeldarstellungen, Stuttgart 1998. 

Gombrich, Ernst Hans Josef: Kunst und Illusion. Zur Psychologie der 
bildlichen Darstellung, Köln 1967. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LITERATUR

249

Grosse, Katharina: »Kunstaspekte: Ein Interview mit Katharina Grosse 
zu raumbezogenen Sprayarbeiten ihrer letzten Ausstellungen«. 
http://www.kunstaspekte.de/z-katharina-grosse-i (02.04.2006). 

Habermas, Jürgen: »Entgegnung«, in: Axel Honneth/Hans Joas (Hg.), 
Kommunikatives Handeln. Beiträge zu Jürgen Habermas’ »Theorie 
des kommunikativen Handelns«. 3., erweiterte und aktualisierte 
Ausgabe, Frankfurt/Main 2002, S. 327-405. 

Habermas, Jürgen: Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf 
Vorlesungen, Frankfurt/Main 1989. 

Habermas, Jürgen: Theorie des kommunikativen Handelns, 2 Bde., 
Frankfurt/Main 1981. 

Habermas, Jürgen: »Wahrheitstheorien«, in: Ders.: Vorstudien und Er-
gänzungen zur Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfurt/ 
Main 1995, S. 127-183. 

Hampe, Michael: »Vervollkommnung des Individuums und Endgültig-
keit der Metaphysik. Richard Rortys Metaphysikkritik und die Phi-
losophie des Pragmatismus«, in: Wenzel (Hg.), Vom Ersten und 
Letzten (1999), S. 153-176. 

Hanfeld, Folke: Vortrag im Neuen Berliner Kunstverein am 23. Novem-
ber 2000 (Manuskript). 

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Werke [in 20 Bänden]. Auf der Grund-
lage der Werke von 1832-1845 neu edierte Ausgabe, Redaktion: Eva 
Moldenhauer und Karl Markus Michel; Bd. 13: Vorlesungen über 
die Ästhetik I, Frankfurt/Main 1986. 

Heidegger, Martin: »Die Frage nach der Technik«, in: Ders.: Vorträge 
und Aufsätze, Pfullingen 1954, S. 9-40. Auch in: Gesamtausgabe, 
Bd. 7, Frankfurt/Main 2000. 

Heidegger, Martin: Gesamtausgabe, Bd. 65: Abt. 3, Unveröffentlichte 
Abhandlungen, Vorträge – Gedachtes, Beiträge zur Philosophie: 
(vom Ereignis), Frankfurt/Main 1989. 

Heidegger, Martin: Nietzsche: Der Wille zur Macht als Kunst, Freiburger 
Vorlesung 1936/37, Gesamtausgabe, Bd. 43, Frankfurt/Main 1985. 

Heidegger, Martin: Sein und Zeit [1927], Frankfurt/Main 1999. 
Heidegger, Martin: Die Selbstbehauptung der deutschen Universität. 

Das Rektorat 1933/34, Frankfurt/Main 1990. 
Heidegger, Martin: Der Ursprung des Kunstwerks, Frankfurt/Main 

1999.
Heidegger, Martin: Vom Wesen der Wahrheit [Vortrag von 1930, zuerst 

erschienen 1943], Frankfurt/Main 1954. 
Heidegger, Martin: Vom Wesen der Wahrheit [Freiburger Vorlesung 

Wintersemester 1931/32], Gesamtausgabe, Bd. 34, Frankfurt/Main 
1988.

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

250

Held, Klaus: »Einleitung«, in: Edmund Husserl: Die phänomenologische 
Methode. Ausgewählte Texte I, Stuttgart 1985. 

Henrich, Dieter: Fixpunkte. Abhandlungen und Essays zur Theorie der 
Kunst, Frankfurt/Main 2003. 

Henrich, Dieter: »Kunstphilosophie und Kunstpraxis«, in: Ders.: Fix-
punkte (2003), S. 265-299. 

Hilmer, Brigitte: »Kunst als Spiegel der Philosophie«, in: Kern/ 
Sonderegger (Hg.), Falsche Gegensätze (2002), S. 112-130. 

Hilmer, Brigitte: »Die Verbindlichkeit des Strittigen. Wahrheitsmöglich-
keiten der Philosophie im Denken Heideggers«, in: Emil An-
gehrn/Bernard Baertschi (Hg.), Interpretation und Wahrheit / In-
terprétation et vérité, Studia philosophica, Vol. 57, Bern, Stuttgart, 
Wien 1998, S. 189-207. 

Hilmer, Brigitte: »Wer sieht die Welt? Zur heutigen Arbeitsteilung zwi-
schen Philosophie und Kunst«, in: Bernd Kleimann/Reinold Schmü-
cker (Hg.), Wozu Kunst? Die Frage nach ihrer Funktion, Darmstadt 
2001, S. 88-103. 

Hilmer, Brigitte: »Wie ist moderne Kunst möglich? Die Auseinanderset-
zung Heideggers und Adornos mit Hegels These vom Ende der 
Kunst«, in: Hartmut Schröter (Hg.), Technik und Kunst. Heidegger: 
Adorno, Münster 1988, S. 86-96. 

Horkheimer, Max/Adorno, Theodor W.: Dialektik der Aufklärung 
[1944], Frankfurt/Main 1997. 

Husserl, Edmund: Logische Untersuchungen, II. Bd., II. Teil. Husser-
liana, Bd. XIX, 2 Teilbde., Dordrecht 1984. 

Ingarden, Roman: »Konkretisation und Rekonstruktion«, in: Warning 
(Hg.), Rezeptionsästhetik (1994), S. 42-70. 

Iser, Wolfgang: Der Akt des Lesens, München 1984. 
Iser, Wolfgang: »Die Appellstruktur der Texte«, in: Warning (Hg.), Re-

zeptionsästhetik (1994), S. 228-252. 
Jauß, Hans Robert: Ästhetische Erfahrung und literarische Hermeneutik, 

Frankfurt/Main 1991. 
Jauß, Hans Robert: Kleine Apologie der ästhetischen Erfahrung, Kon-

stanz 1972. 
Jauß, Hans Robert: »Kleine Apologie der ästhetischen Erfahrung«, in: 

Jürgen Stöhr (Hg.), Ästhetische Erfahrung heute, Köln 1996, S. 15-
42.

Jauß, Hans Robert: »Literaturgeschichte als Provokation der Literatur-
wissenschaft«, in: Warning (Hg.), Rezeptionsästhetik (1994), S. 126-
162.

Kabakow, Ilya/Groys, Boris: Die Kunst des Fliehens; München, Wien 
1991.

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LITERATUR

251

Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft. Nach der ersten und zwei-
ten Original-Ausgabe hg. v. Raymund Schmidt, Hamburg 1990.  

Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft. Werke in sechs Bänden, hg. v. 
Wilhelm Weischedel, Darmstadt 1983, Bd. 5. 

Klee, Paul: Kunstlehre, Leipzig 1987. 
Kern, Andrea: »Ästhetischer und philosophischer Gemeinsinn«, in: 

Kern/Sonderegger: Falsche Gegensätze (2002), S. 81-111. 
Kern, Andrea: »›Der Ursprung des Kunstwerkes‹. Kunst und Wahrheit 

zwischen Stiftung und Streit«, in: Dieter Thomä (Hg.), Heidegger-
Handbuch, Stuttgart 2003, S. 162-174. 

Kern, Andrea/Sonderegger, Ruth (Hg.): Falsche Gegensätze. Zeitgenös-
sische Positionen zur philosophischen Ästhetik. Frankfurt/Main 
2002.

Klinger, Cornelia: Flucht, Trost, Revolte. Die Moderne und ihre ästheti-
schen Gegenwelten, München, Wien 1995. 

Koppe, Franz: Grundbegriffe der Ästhetik, Frankfurt/Main 1983. 
Kosuth, Joseph: »Three Answers to Four Questions«; in: Domus, May 

1971.
Kranz, Walther (Hg.): Fragmente der Vorsokratiker [1903], 2 Bde., Zü-

rich 1951. 
Küpper, Joachim/Menke, Christoph (Hg.): »Einleitung«, in: Dies. (Hg.), 

Dimensionen ästhetischer Erfahrung, Frankfurt/Main 2003, S. 7-15. 
Kulenkampff, Jens: »Metaphysik und Ästhetik: Kant zum Beispiel«, in: 

Kern/Sonderegger (Hg.), Falsche Gegensätze (2002), S. 49-80. 
Leder, Helmut/Belke, Benno/Oeberst, Andries/Augustin, Dorothee: »A 

model of aesthetic appreciation and aesthetic judgements«, in: Bri-
tish Journal of Psychology 95 (2004), S. 489-508. 

Lehmann, Hans-Thies: Postdramatisches Theater, Frankfurt/Main 1999. 
Lehmann, Harry: Der Diskurs ästhetischer Erfahrung in Deutschland, 

Manuskript für den Sonderforschungsbereich 626, 2004. 
Lehnerer, Thomas: Die Kunsttheorie Friedrich Schleiermachers, Stutt-

gart 1987. 
Lemke, Harald: »Gute Kunst macht Sinn. Ein Interview mit Harald 

Lemke«, in: infection manifesto. Zeitschrift für Kunst und Öffent-
lichkeit, Nr. 5 (2004), S. 25-30. 

Loreck, Hanne: »Prekäre Nähe«, in: Geka Heinke: Der gestimmte 
Raum, Berlin 2004.  

Luhmann, Niklas: Die Kunst der Gesellschaft, Frankfurt/Main 1995. 
Luhmann, Niklas: Soziale Systeme. Grundriß einer allgemeinen Theorie, 

Frankfurt/Main 1984. 
Maag, Georg: »Erfahrung«, in: Karlheinz Barck (Hg.), Ästhetische 

Grundbegriffe, Bd. 2, Stuttgart, Weimar 2001. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

252

Marquard, Odo: »Kompensation. Überlegungen zu einer Verlaufsfigur 
geschichtlicher Prozesse«, in: Karl-Georg Faber/Christian Meier 
(Hg.), Historische Prozesse, München 1978, S. 330-362. 

Marquard, Odo: »Kunst als Kompensation ihres Endes«, in: Willi Oel-
müller (Hg.), Kolloquium Kunst und Philosophie, Bd. 1: Ästhetische 
Erfahrung, Paderborn 1981, S. 159-199. 

Menke, Christoph/Küpper, Joachim: »Einleitung«, in: Dies. (Hg.): Di-
mensionen ästhetischer Erfahrung, Frankfurt/Main 2003, S. 7-15. 

Menke, Christoph: Die Souveränität der Kunst. Ästhetische Erfahrung 
nach Adorno und Derrida, Frankfurt/Main 1988. 

Menke, Christoph: »Wahrnehmung, Tätigkeit, Selbstreflexion. Zur Ge-
nese und Dialektik der Ästhetik«, in: Kern/Sonderegger (Hg.), Fal-
sche Gegensätze (2002), S. 19-48. 

Mersch, Dieter: Ereignis und Aura. Untersuchungen zu einer Ästhetik 
des Performativen, Frankfurt/Main 2002. 

Müller, Heiner: Gesammelte Irrtümer. Interviews und Gespräche, 3 
Bde., Frankfurt/Main 1996. 

Muka�ovský, Jan: »Ästhetische Funktion, Norm und ästhetischer Wert 
als soziale Fakten«, in: Ders.: Kapitel aus der Ästhetik, Frank-
furt/Main 1970, S. 7-112. 

Muka�ovský, Jan: Kunst, Poetik, Semiotik, Frankfurt/Main 1989. 
Nietzsche, Friedrich: Götzen-Dämmerung oder Wie man mit dem Ham-

mer philosophiert [1889], Streifzüge eines Unzeitgemässen, 8; Kriti-
sche Studienausgabe, hg. v. Giorgio Colli u. Mazzino Montinari, 
München 1999, Bd. 6. 

Odebrecht, Rudolf: Schleiermachers System der Ästhetik, Berlin 1932. 
Ott, Konrad: »Jürgen Habermas«, in: Julian Nida-Rümelin/Monika 

Betzler (Hg.), Ästhetik und Kunstphilosophie. Von der Antike bis 
zur Gegenwart in Einzeldarstellungen, Stuttgart 1998, S. 344-351. 

Piper, Adrian: Adrian Piper seit 1965. Metakunst und Kunstkritik, Wien 
2002.

Pocai, Romano: Heideggers Theorie der Befindlichkeit. Sein Denken 
zwischen 1927 und 1933, München 1996. 

Pöggeler, Otto: »Heidegger und die Kunst«, in: Christoph Jamme/Kar-
sten Harries (Hg.), Martin Heidegger. Kunst, Politik, Technik, Mün-
chen 1992, S. 59-84. 

Polt, Richard: »›Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis)‹. Ein Sprung 
in die Wesung des Seyns«, in: Dieter Thomä (Hg.), Heidegger-
Handbuch, Stuttgart, Weimar 2003, S. 184-194. 

Rancière, Jacques: Le destin des images, Paris 2003. 
Rancière, Jacques: Malaise dans l’esthétique, Paris 2004. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LITERATUR

253

Rancière, Jacques: La mésentente. Politique et philosophie, Paris 1995, 
dtsch: Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frankfurt/Main 
2002.

Rancière, Jacques: Le partage du sensible, Paris 2000, dtsch: »Die Auf-
teilung der sinnlichen Welt«, in: Kulturrevolution 41 (2001), S. 122-
135.

Richter, Norbert Axel: Grenzen der Ordnung. Bausteine einer Philoso-
phie des politischen Handelns nach Plessner und Foucault, Frank-
furt/Main 2005. 

Rihm, Wolfgang: Offene Enden. Denkbewegungen um und durch Mu-
sik, hg. v. Ulrich Mosch, München, Wien 2002. 

Rorty, Richard: Kontingenz, Ironie und Solidarität, Frankfurt/Main 
1989.

Sauper, Hubert: [Website zum Film: Darwin’s Nightmare] http://www. 
coop99.at/darwins-nightmare/darwin/htmldt/startset.htm 
(25.02.2006). 

Schapiro, Meyer: »Still Life as a Personal Object«, in: Marianne L. 
Simmel (Hg.), The Reach of Mind. Essays in Memory of Kurt Gold-
stein, New York 1968, S. 203-209. 

Schiller, Friedrich: Über die ästhetische Erziehung des Menschen, Stutt-
gart 2000. 

Schleiermacher, Friedrich Daniel Ernst: Ästhetik. Über den Begriff der 
Kunst, Hamburg 1984. 

Schleiermacher, Friedrich Daniel Ernst: »Aus: Vorlesungen über die 
Ästhetik«, in: Ders.: Hermeneutik und Kritik, hg. v. Manfred Frank, 
Frankfurt/Main 1977. 

Schleiermacher, Friedrich Daniel Ernst: Der christliche Glaube, nach 
den Grundsätzen der evangelischen Kirche im Zusammenhange dar-
gestellt, hg. v. Martin Redeker, 2 Bde., 7. Aufl., Berlin 1960. 

Schleiermacher, Friedrich Daniel Ernst: »Über den Begriff der Kunst 
(Akademiereden 1831/32)«, in: Ders.: Ästhetik. Über den Begriff 
der Kunst, Hamburg 1984. 

Schmücker, Reinold: Was ist Kunst? Eine Grundlegung, München 1998. 
Schmücker, Reinold/Bluhm, Roland (Hg.): Kunst und Kunstbegriff, Pa-

derborn 2002. 
Seel, Martin: Ästhetik des Erscheinens, München 2000. 
Seel, Martin: Die Kunst der Entzweiung. Zum Begriff der ästhetischen 

Rationalität, Frankfurt/Main 1985. 
Seel, Martin: »Kunst, Wahrheit, Welterschließung«, in: Franz Koppe 

(Hg.), Perspektiven der Kunstphilosophie. Text und Diskussion, 
Frankfurt/Main 1991, S. 36-80. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

254

Seubold, Günter: Kunst als Enteignis. Heideggers Weg zu einer nicht 
mehr metaphysischen Kunst, Bonn 1996. 

Sonderegger, Ruth: Für eine Ästhetik des Spiels. Hermeneutik, De-
konstruktion und der Eigensinn der Kunst, Frankfurt/Main 2000. 

Sonderegger, Ruth: »Kunst als Sphäre der Kultur und die kulturwissen-
schaftliche Transformation der Ästhetik«, in: Friedrich Jäger/Burk-
hard Liebsch/Jörn Rüsen (Hg.), Handbuch der Kulturwissenschaft, 
Bd. 3: Themen und Tendenzen, Stuttgart/Weimar 2004, S. 50-64. 

Tarkowskij, Andrej: Die versiegelte Zeit. Gedanken zur Kunst, zur Äs-
thetik und Poesie des Films, Frankfurt/Main, Berlin 1989. 

Tolstoi, Lew Nikolajewitsch: Über Literatur und Kunst, Frankfurt/Main 
1980.

Tugendhat, Ernst: Der Wahrheitsbegriff bei Husserl und Heidegger, 
Berlin 1970. 

Ullrich, Wolfgang: »Der Kunstkommentar als Audienzbericht«, in: 
Ders.: Tiefer hängen, Berlin 2003, S. 22-28. 

Waldenfels, Bernhard: Ordnung im Zwielicht, Frankfurt/Main 1987. 
Warning, Rainer (Hg.): Rezeptionsästhetik. Theorie und Praxis, 4., un-

veränderte Aufl., München 1994. 
Warning, Rainer: »Rezeptionsästhetik als literaturwissenschaftliche 

Pragmatik«, in: Ders.: (Hg.), Rezeptionsästhetik (1994), S. 9-41. 
Wellmer, Albrecht: »Das musikalische Kunstwerk«, in: Kern/Sonder-

egger (Hg.), Falsche Gegensätze (2002), S. 133-175. 
Wellmer, Albrecht: »Über Negativität und Autonomie der Kunst. Die 

Aktualität von Adornos Ästhetik und blinde Flecken seiner Musik-
philosophie«, in: Axel Honneth (Hg.), Dialektik der Freiheit. Frank-
furter Adorno-Konferenz 2003, Frankfurt/Main 2005, S. 237-278. 

Wellmer, Albrecht: »Wahrheit, Schein, Versöhnung. Adornos ästheti-
sche Rettung der Modernität«, in: Ders.: Zur Dialektik von Moderne 
und Postmoderne. Vernunftkritik nach Adorno, Frankfurt/Main 
1985, S. 9-47. 

Wenzel, Uwe Justus (Hg.): Vom Ersten und Letzten. Positionen der 
Metaphysik in der Gegenwartsphilosophie, Frankfurt/Main 1999. 

Willaschek, Marcus: »Was ist schlechte Metaphysik?«, in: Wenzel 
(Hg.), Vom Ersten und Letzten (1999), S. 131-151. 

Wollheim, Richard: »Objekte der Kunst«, in: Ders.: Objekte der Kunst, 
Frankfurt/Main 1982, S. 13-145. 

Zaugg, Rémy: Gespräche mit Jean-Christophe Ammann. Portrait, Ost-
fildern 1994. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


255

DANKSAGUNG 

Ohne die Mithilfe von vielen wäre dieses Buch nicht entstanden. An 
erster Stelle danke ich Christoph Menke und Cornelia Klinger. Bei Nor-
bert Axel Richter bedanke ich mich für viele Ermutigungen und uner-
müdliches Lektorieren. 

Für anregende und weiterführende Diskussionen bedanke ich mich 
herzlich bei allen Folgenden, die ich in alphabetischer Reihenfolge auf-
zähle: Robin Celikates, Dina Emundts, Brigitte Hilmer, Thomas Hoff-
mann, Andrea Kern, Hans-Peter Krüger, Gesa Lindemann, Michael 
Lüthy, Eberhard Ortland, Francesca Raimondi, Juliane Rebentisch, 
Martin Saar, Matthias Schloßberger, Arno Schubbach, Reinold Schmü-
cker, Jens Szczepanski, Antje Wessels. 

Andrea Knobloch und André Piontek verdanke ich eine großzügige Un-
terstützung bei der Herstellung dieses Buchs. 

Ohne die Förderung der Heinrich-Böll-Stiftung wäre das Projekt nicht 
zustande gekommen. Für die Unterstützung durch die Stiftung bedanke 
ich mich bei Jutta Helm und bei Gabriele Tellenbach. 

Judith Siegmund

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Emanuel Alloa, Alice Lagaay,

Carsten Lotz (Hg.)

Nicht(s) sagen
Strategien nicht-affirmativer

Rede im 20. Jahrhundert

Dezember 2007, ca. 200 Seiten,

kart., ca. 22,80 €,

ISBN: 978-3-89942-828-5

Martin Nonhoff (Hg.)

Diskurs –
radikale Demokratie –
Hegemonie
Zum politischen Denken

von Ernesto Laclau und

Chantal Mouffe

Dezember 2007, ca. 180 Seiten,

kart., ca. 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-494-2

Dirk Quadflieg

Differenz und Raum
Zwischen Hegel, Wittgenstein

und Derrida

November 2007, ca. 340 Seiten,

kart., ca. 32,80 €,

ISBN: 978-3-89942-812-4

Iris Därmann,

Harald Lemke (Hg.)

Die Tischgesellschaft
Philosophische und

kulturwissenschaftliche

Annäherungen

November 2007, ca. 220 Seiten,

kart., ca. 24,80 €,

ISBN: 978-3-89942-694-6

Judith Siegmund

Die Evidenz der Kunst
Künstlerisches Handeln als

ästhetische Kommunikation

Oktober 2007, 258 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-788-2

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

Hans-Joachim Lenger,

Georg Christoph Tholen (Hg.)

Mnema
Derrida zum Andenken

Oktober 2007, 260 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-510-9

Fabian Goppelsröder

Zwischen Sagen und Zeigen
Wittgensteins Weg von der

literarischen zur dichtenden

Philosophie

Oktober 2007, 166 Seiten,

kart., 18,80 €,

ISBN: 978-3-89942-764-6

Harald Lemke

Die Kunst des Essens
Eine Ästhetik des

kulinarischen Geschmacks

September 2007, 220 Seiten,

kart., 20,80 €,

ISBN: 978-3-89942-686-1

Jens Szczepanski

Subjektivität und Ästhetik
Gegendiskurse zur Metaphysik

des Subjekts im ästhetischen

Denken bei Schlegel, Nietzsche

und de Man

August 2007, 242 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-709-7

Steffen K. Herrmann,

Sybille Krämer,

Hannes Kuch (Hg.)

Verletzende Worte
Die Grammatik sprachlicher

Missachtung

Juli 2007, 372 Seiten,

kart., 30,80 €,

ISBN: 978-3-89942-565-9

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Ludger Schwarte (Hg.)

Auszug aus dem Lager
Zur Überwindung des

modernen Raumparadigmas in

der politischen Philosophie

Juli 2007, 318 Seiten,

kart., zahlr. Abb., 31,80 €,

ISBN: 978-3-89942-550-5

Andreas Niederberger,

Markus Wolf (Hg.)

Politische Philosophie und
Dekonstruktion
Beiträge zur politischen

Theorie im Anschluss an

Jacques Derrida

Juni 2007, 186 Seiten,

kart., 19,80 €,

ISBN: 978-3-89942-545-1

Daniel C. Henrich

Zwischen Bewusstseins-
philosophie und Naturalismus
Zu den metaphysischen

Implikationen der Diskursethik

von Jürgen Habermas

März 2007, 246 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-620-5

Alice Pechriggl

Chiasmen
Antike Philosophie von Platon

zu Sappho – von Sappho zu uns

2006, 188 Seiten,

kart., 20,80 €,

ISBN: 978-3-89942-536-9

Reinhard Heil,

Andreas Hetzel (Hg.)

Die unendliche Aufgabe
Kritik und Perspektiven der

Demokratietheorie

2006, 288 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-332-7

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

Jens Badura (Hg.)

Mondialisierungen
»Globalisierung« im Lichte

transdisziplinärer Reflexionen

2006, 318 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-364-8

Ulrike Ramming

Mit den Worten rechnen
Ansätze zu einem philo-

sophischen Medienbegriff

2006, 252 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-443-0

Peter Janich (Hg.)

Wissenschaft und Leben
Philosophische

Begründungsprobleme in

Auseinandersetzung mit

Hugo Dingler

2006, 274 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-475-1

Stefan Blank

Verständigung und
Versprechen
Sozialität bei Habermas

und Derrida

2006, 232 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-456-0

Tobias Blanke

Das Böse in der
politischen Theorie
Die Furcht vor der Freiheit bei

Kant, Hegel und vielen anderen

2006, 232 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-465-2

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Johann S. Ach,

Arnd Pollmann (Hg.)

no body is perfect
Baumaßnahmen am

menschlichen Körper.

Bioethische und

ästhetische Aufrisse

2006, 358 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-427-0

Gerald Hartung,

Kay Schiller (Hg.)

Weltoffener Humanismus
Philosophie, Philologie und

Geschichte in der deutsch-

jüdischen Emigration

2006, 224 Seiten,

kart., 24,80 €,

ISBN: 978-3-89942-441-6

Christoph Henning

Philosophie nach Marx
100 Jahre Marxrezeption und

die normative Sozialphilosophie

der Gegenwart in der Kritik

2005, 660 Seiten,

kart., 39,80 €,

ISBN: 978-3-89942-367-9

Christian Schulte,

Rainer Stollmann (Hg.)

Der Maulwurf kennt
kein System
Beiträge zur gemeinsamen

Philosophie von Oskar Negt

und Alexander Kluge

2005, 272 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-273-3

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

Arnd Pollmann

Integrität
Aufnahme einer

sozialphilosophischen

Personalie

2005, 394 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-325-9

Hans-Joachim Lenger

Marx zufolge
Die unmögliche Revolution

2004, 418 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-211-5

Christoph Ernst, Petra Gropp,

Karl Anton Sprengard (Hg.)

Perspektiven interdiszipli-
närer Medienphilosophie
2003, 334 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-159-0

Hans-Joachim Lenger

Vom Abschied
Ein Essay zur Differenz

2001, 242 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-933127-75-4

https://doi.org/10.14361/9783839407882 - am 14.02.2026, 14:20:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

	Cover Die Evidenz der Kunst
	INHALT
	Vorwort
	Einleitung
	I. Das Kunstwerk als Wahrheitsträger: Kritik zweier ästhetischer Theorien
	1. Wahrheit im ästhetischen Diskurs (Wellmer)
	2. Das Kunstwerk als geschichtliche Wahrheit (Heidegger)

	II. Die Perspektive der Produzenten (Bachmann, Müller, Piper, Rihm, Tarkowskij)
	1. Reflexivität und Handlungsspielraum
	2. Das Befragen des eigenen Weltverhältnisses als Voraussetzung der Produktion
	3. Die Ausrichtung auf das evidente Werk
	3.1 Produktionsmethoden
	3.2 Transformation: Der Umschlag ins Kunstwerk
	3.3 Die Vergegenwärtigung von Realität im Kunstwerk
	3.4 Das künstlerisch intendierte Thema

	4. Das Werk und die Rezipienten
	4.1 Die Beschaffenheit des Kunstwerks
	4.2 Das Verhältnis von Kunstwerk und Rezipienten
	4.3 Das Verhältnis von Künstlern, Interpreten und Rezipienten

	5. Der Evidenzanspruch der Künstler
	6. Die Bestimmung des Begriffs Kunstwerk

	III. Die Evidenz der Kunstwerke: eine systematische Perspektive
	1. Kunstrezeption als Evidenzerlebnis und als Einlösung des Evidenzanspruchs der Künstlerin
	2. Evidenz als Werkeigenschaft
	3. Evidenz und Wahrheit
	4. Prämissen der Evidenzästhetik
	5. Evidenzanspruch und sprachlicher Geltungsanspruch (Habermas, Seel)
	6. Kunstkritiker
	7. Der nicht sprachanaloge Charakter der ästhetischen Kommunikation (Schleiermacher, Wollheim, Mukarovský)
	8. Ästhetische Kommunikation und Werkevidenz

	Literatur
	Danksagung

