JUDITH SIEGMUND

Die Evidenz
der Kunst

Kinstlerisches Handeln als
asthetische Kommunikation

[transcript]


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Judith Siegmund
Die Evidenz der Kunst

- am 14.02.2026, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Judith Siegmund (Dr. phil.) lebt als Bildende Kiinstlerin und Philosophin
in Berlin.

- am 14.02.2026, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

JUDITH SIEGMUND
Die Evidenz der Kunst

Kiinstlerisches Handeln als dsthetische Kommunikation

[transcript]

- am 14.02.2026, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Gefordert durch die Heinrich-Boll-Stiftung

Die freie Verfiigbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde erméglicht
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NoDerivatives 4.0
Lizenz (BY-ND). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Ur-
hebers die Vervielfiltigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium
fiir beliebige Zwecke, auch kommerziell, gestattet aber keine Bearbeitung.

(Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/deed.de)

Um Genehmigungen fiir Adaptionen, Ubersetzungen oder Derivate einzuholen, wenden
Sie sich bitte an rights@transcript-publishing.com

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2007 im transcript Verlag, Bielefeld
© Judith Siegmund

Umschlaggestaltung: Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Lektorat: Dr. Norbert Axel Richter, www.conscriptum.de
Satz & Layout: André Piontek

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-89942.-788-2.

PDF-ISBN 978-3-8394-0788-2
https://doi.org/10.14361/9783839407882
Buchreihen-ISSN: 2702-900X

Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

- am 14.02.2026, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

INHALT

VOIWOTIT .ot 9
EInleitung ... 11
I Das Kunstwerk als Wahrheitstriger:

Kritik zweier ésthetischer Theorien ................c..cccoceninnne. 29
1. Wahrheit im &dsthetischen Diskurs (Wellmer) ........c.ccoccecevenenene 30
2. Das Kunstwerk als geschichtliche Wahrheit (Heidegger) .......... 52
II.  Die Perspektive der Produzenten

(Bachmann, Miiller, Piper, Rihm, Tarkowskij) .................... 83
1. Reflexivitdt und Handlungsspielraum ..........cccccoveeviiiiencennnen. 83
2. Das Befragen des eigenen Weltverhéltnisses als

Voraussetzung der Produktion ...........cccocevvevieninienieeeee 89
3. Die Ausrichtung auf das evidente Werk ...........ccoecvevvrcienieinnnen. 96
3.1  Produktionsmethoden ..........ccccoeoniineiniinennieincenecee 96
3.2 Transformation: Der Umschlag ins Kunstwerk ........................ 100
3.3  Die Vergegenwirtigung von Realitdt im Kunstwerk ................ 103
3.4  Das kiinstlerisch intendierte Thema ........c..cocceceverencncncncnnnn 108
4. Das Werk und die Rezipienten .........c..cccecevveverenenenenenennenn 111
4.1  Die Beschaffenheit des Kunstwerks ..........cccccoevvenvincccnnne. 111
4.2 Das Verhiltnis von Kunstwerk und Rezipienten ...................... 113
4.3  Das Verhiltnis von Kiinstlern, Interpreten und Rezipienten .... 123
5. Der Evidenzanspruch der KUnstler .........ccccoocevivienienencennne. 126
6. Die Bestimmung des Begriffs Kunstwerk ............cccoccceeecnenen. 146

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

III. Die Evidenz der Kunstwerke:

eine systematische Perspektive ........................o 157
1. Kunstrezeption als Evidenzerlebnis und als Einldsung des

Evidenzanspruchs der Kiinstlerin ..........ccoccevoevierinieninnencns 157
2. Evidenz als Werkeigenschaft ............c.ccoeoniininnnninennne. 167
3. Evidenz und Wahrheit .........c.cccecvviiinininninnnncncncee 182
4. Pramissen der Evidenzésthetik .........ccccccoovvininininninncnnn 188
5. Evidenzanspruch und sprachlicher Geltungsanspruch

(Habermas, SEel) ......ccevueeierieieeiesieeieeeeie et 201
6. KUNSRITHKET .ot 210
7. Der nicht sprachanaloge Charakter der dsthetischen

Kommunikation (Schleiermacher, Wollheim, Mukarovsky) ... 216
8. Asthetische Kommunikation und Werkevidenz ....................... 242
LEEIAtUr ....c.ooiiiiiiiiiiiiiiiininenee ettt 247
DankSagung ..........ccoooiiiiiiiiiiiiic e 255

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Um die Kunst exakt definieren zu kénnen,
darf man sie zuallererst nicht mehr als ein
Mittel zum Genuf3 ansehen, sondern als eine
Bedingung des menschlichen Lebens.
Betrachten wir die Kunst aber so,

dann miissen wir notwendigerweise erkennen,
daf} die Kunst ein Kommunikationsmittel

der Menschen ist.

Lew Nikolajewitsch Tolstoi

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

VORWORT

Die in diesem Buch angestellten Uberlegungen gehen aus von einer
doppelten Beobachtung: Erstens wird Subjektivitét in der Rezeption von
Kunst immer mit etwas konfrontiert, das ihr fremd bleibt, weil es iiber
ihre eigene Bestimmung hinausgeht. Das Kunstwerk ist also fiir Rezi-
pienten eine Quelle der Fremderfahrung. Zweitens sind Kunstwerke von
Kiinstlern absichtsvoll geschaffene Gegenstande. Thre Fremdheit ist da-
her nicht gleichbedeutend mit Unbestimmbarkeit. Verlangt ist vielmehr,
wenn es um eine angemessene Theorie der Kunst geht, eine spezifische
Beschreibungsweise, welche die Kunsterfahrung von anderen Formen
asthetischer Erfahrung unterscheidet und in der sowohl die Alteritit als
auch die Produziertheit der Kunstwerke berticksichtigt wird.

Kinstlern geht es immer um mehr als nur darum, gute Kunst im
Sinne einer fachlichen Spezialisierung herzustellen. Dieses Mehr kann
als eine Handlung beschrieben werden, bei der etwas entsteht, das sich
auf eine Welt bezieht. Dieser Welt wird es als Interpretament hinzuge-
fugt. Auf der anderen Seite suchen Rezipienten in der Kunsterfahrung
mehr als nur die Aktivierung eigener Stimmungen, Gefiihle und Gedan-
ken. Dem Kunstwerk und dessen Kommunikationsversprechen setzen
sie sich mit der Hoffnung aus, seine Evidenz zu erfahren. Dass das
Kunstwerk evident ist, bedeutet, dass zugleich an ihm etwas evident
wird.

Zwei Denkfiguren stehen im Mittelpunkt der Arbeit: der Evidenzan-
spruch der Kiinstler und die Evidenz des Kunstwerks. Der Evidenzan-
spruch besagt, dass die Absicht der Kiinstlerin sich nicht allein darauf
richtet, im entstehenden Werk einen Gehalt zu verankern, der sich auch
sprachlich ausdriicken lie3e, sondern darauf, dass das Kunstwerk in der
richtigen Art und Weise seiner Materialitdt entsteht, so dass die Evidenz

9

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

seines Materials und das, was am Werk als evident erfahrbar wird, als
ineinander verschriankt bestimmt werden kénnen. Diese Verschrinkung,
die fiir die Rezeption des Werks von Bedeutung ist, wird zusammenge-
fasst im Begriff der Evidenz des Kunstwerks.

Die Arbeit gliedert sich in drei Teile: Im ersten, kritischen Teil, wird
am Beispiel zweier Wahrheitsdsthetiken die Notwendigkeit einer Be-
stimmung des Kunstwerks unter Einbeziehung der Perspektive seiner
Produzentin gezeigt. Im Zuge einer im weiteren Verlauf der Arbeit aus-
gefiihrten Theorie des Kunstwerks als eines vermittelnden Objekts zwi-
schen Produzenten und Rezipienten transformiert sich die im ersten Teil
gestellte Frage nach der Wahrheit des Kunstwerks in die Frage nach sei-
ner Evidenz. Dies geschieht in zwei Schritten: erstens anhand der Kom-
mentierung von Kiinstlerdsthetiken, in denen Kiinstler ihre Perspektiven
auf das Kunstwerk, seine Produktion und Rezeption darlegen (Teil II),
zweitens in der Reflexion dartiber, welche Bestimmungen des Kunst-
werks und seiner Rezeption sich aus der Tatsache des Evidenzanspruchs
der Kiinstler ergeben (Teil III).

Anlass fiir dieses philosophische Projekt ist meine Praxis als Bil-
dende Kiinstlerin, von der ich hoffe, dass sie als gattungsspezifische
Ausrichtung auf einen Ausschnitt der Kunst und Asthetik nicht zu sehr
in den Vordergrund geriickt ist. Die Suche nach einer dsthetischen Theo-
rie, die die Motivation und Ziele der Kunstproduzenten insofern ernst
nimmt, als es nicht egal sein kann, welche Entscheidungen Kiinstler wa-
rum in ihrer Arbeit treffen und welche Handlungen sie vollziehen, hat
mich dazu gebracht, den Evidenzbegriff in der dsthetischen Theorie be-
sonders zu akzentuieren. Gerade in der Bezichung auf aktuelle Kunst-
entwicklungen, in denen AuBerkiinstlerisches (z.B. Politisches) themati-
siert wird, kann auf die Einbeziehung des kiinstlerischen Handelns in die
asthetische Theorie nicht verzichtet werden. Anders gesprochen: Die
philosophische Bestimmung der Kunstproduktion ist unverzichtbar fiir
die Bestimmung des Kunstwerks und somit unverzichtbar fiir dstheti-
sche Theorie im Ganzen.

10

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

EINLEITUNG

Die folgenden Bemerkungen sind keine Geschichte der Rezeptionsis-
thetik, sondern sie haben den Status einer systematischen Verortung des
Projektes in einer Theorieumgebung, die gegenwirtig durch rezeptions-
asthetische Ansitze dominiert ist. In dieser abgrenzenden Verhéltnisbe-
stimmung wird der Vorschlag, produktionsédsthetische Perspektiven in
der Kunstphilosophie stirker zu beriicksichtigen, zunichst nur in seinen
Umrissen und gewissermallen ex negativo sichtbar; seine Ausarbeitung
findet sich dann in den Teilen I und III.

Die sogenannte Konstanzer Schule, die den Begriff der &sthetischen
Erfahrung wieder als den Einsatzpunkt &sthetischer Theorie etabliert hat,
reagiert u.a. auf Werkisthetiken, in denen Kunstwerke als Wahrheitstréa-
ger ausgezeichnet sind. So bilden die dsthetischen Theorien Gadamers,
Heideggers und Adornos, in denen der Begriff der Wahrheit auf je ver-
schiedene Weise der zentrale Begriff fiir die Bestimmung des Kunst-
werks ist, Kontrastfolien der Konstanzer Rezeptionsisthetik. Die erste
Generation der Autoren, die sich von der Theorie dsthetischer Wahrheit
verabschiedet, fasst dsthetische Erfahrung zunichst als etwas Komple-
mentédres zum Kunstwerk auf, als etwas, das sich erwidernd aufs Kunst-
werk bezieht." Das heiBt, der Begriff des Kunstwerks wird von diesen

1 Es handelt sich hier u.a. um die Literaturwissenschaftler Wolfgang Iser
und Hans Robert JauB3, die beide kritisch an die Theorie der Konkretisation
des Krakauer Philosophen Roman Ingarden ankniipfen. Ingarden geht aus
von verschiedenen Schichten im literarischen Text, die von den Lesern in
unterschiedlichen, sich tiberlagernden, Konkretisationsweisen aktualisiert
werden. »Und die Funktion des Lesers besteht darin, sich den vom Werk
ausgehenden Suggestionen und Direktiven zu fligen und keine ganz belie-
bigen, sondern die durch das Werk suggerierten Ansichten zu aktualisie-
ren. Er ist freilich dabei durch das Werk nie vollig gebunden.« Roman In-

11

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Autoren als ein relativ bestimmbarer aufgefasst, nachdem die Wahr-
heitsdsthetiken noch geglaubt hatten, im Begriff der dsthetischen Wahr-
heit tiber ein absolutes Kriterium dafiir zu verfiigen, was ein Kunstwerk
sei und wie es jeweils zu deuten sei.

Relativ bestimmbar war nun das Kunstwerk durch eine an ihm ge-
machte &dsthetische Erfahrung — und es war bestimmbar als eine spezifi-
sche Grundstruktur, die eine Vorgabe fiir diese Erfahrung bereitstellt.
Zum Beispiel deutet Hans Robert JauB3, der sagt, »dass ein Kunstwerk
die durch Gewohnheit abgestumpfte Wahrnehmung der Dinge erneuern
kanng, die Farbflecken Cézannes als »Anweisung an den Betrachter,
[...] sich des gewohnten Anblicks der Dinge zu entschlagen«, also als
eine Vorgabe durchs Werk, die zur Vollendung einer »mithervorbrin-
genden« rezipientischen Aktivitit bedarf? Noch deutlicher tritt die
wechselseitige Komplementaritdt von Erfahrungs- und Werkbestim-
mung in der literaturwissenschaftlichen Wirkungsisthetik Wolfgang
Isers zutage. Hinsichtlich der Relation zwischen Rezeptionsperspektive
und Werk — zwischen dem, was dem Rezipienten als Werk entgegen-
steht, und dem, was er selbst herantragt — besteht zunichst keine gravie-
rende Differenz zwischen Gadamers hermeneutischen Ausfithrungen
iiber den »Anspruch, den der Text erhebt« und den Darlegungen Isers
iiber die »Appellstruktur des Textes«. Zwar ist es bei Gadamer die dem
Text innewohnende Wahrheit, der die Leser begegnen, wihrend es bei
Iser die Leerstellen des Textes sind, die diesen fiir seine Leser »adaptier-
fdhig machen«; das Verbindende ist dennoch, dass in beiden Theorien
eine Bestimmung des Werks iiberhaupt vorgenommen wird.” Beide, Ga-
damer und Iser, akzentuieren in dhnlicher Weise die Subjektivitit der in
Rezeptionsprozessen vollzogenen Erfahrung; diese Erfahrung erschopft
sich aber nicht in der Bestitigung von Vorurteilen und im Vollzug von
Projektionen, sondern wird vom Werk als einer entgegenstehenden
Wirklichkeit gestort und beeinflusst. Das Andere zeigt sich vom Eigenen
her, aber »erst Unterbrechung des Eigenen kann neue Perspektiven er-
offnen«, heifit es bei Gadamer, und Iser spricht von der »Fremderfah-
rung der Texte«, die »so konstruiert sind, dass sie keine der ihnen von
uns zugeschriebenen Bedeutungen restlos bestitigen«.*

garden: »Konkretisation und Rekonstruktion«, in: Rainer Warning (Hg.),
Rezeptionsésthetik, Miinchen 1975, S. 42-70, hier S. 51.

2 Hans Robert JauB3: Kleine Apologie der dsthetischen Erfahrung, Konstanz
1972, S. 14; 35.

3 Hans Georg Gadamer: »Wirkungsgeschichte und Applikation«, in: Rainer
Warning (Hg.), Rezeptionsésthetik, Miinchen 1975, S. 113-125; Wolfgang
Iser: »Die Appellstruktur der Texte«, ebd., S. 228-252.

4 H. G. Gadamer, ebd., S. 113, W. Iser, ebd., S. 249f.

12

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

EINLEITUNG

Dieser Anspruch, tiberhaupt etwas zum Werk sagen zu kénnen — im
Sinne seiner Bestimmung als Quelle nichtbeliebiger Fremderfahrung —,
verliert sich im Laufe der weiteren Entwicklung der Theorie dsthetischer
Erfahrung.’ In der deutschsprachigen Debatte iiber #sthetische Erfah-
rung scheint es oft so, als gdbe es zum Status von Kunstwerken nichts
weiter zu bemerken, als dass sie als Ausldser dieser Erfahrung erkannt
werden konnen. Mit dieser momentanen Bestimmungsnot des Kunst-
werkbegriffs méchte ich mich nicht zufriedengeben. In der vorliegenden
Arbeit versuche ich deshalb, eine Definition des Werks vorzuschlagen —
und zwar eine, die davon ausgeht, dass Kunstwerke mit einem spezifi-
schen Anspruch der Kiinstler geschaffen werden. Dieser Anspruch der
Produzenten ermdglicht es, aus der zumeist von Philosophen eingenom-
menen rezipientischen Sicht Kunstwerke von anderen, ebenfalls &sthe-
tisch wahrgenommenen Gegenstinden und Situationen zu unterschei-
den, ohne nach allgemeinen Merkmalen oder Objekteigenschaften der
groBen Gruppe der Kunstwerke zu fragen, wie es die analytisch-de-
skriptive Asthetik-Debatte aus dem anglo-amerikanischen Sprachraum
vorgibt.®

Mit unterschiedlichen Blickrichtungen auf die Werke ergeben sich
verschiedene Moglichkeitshorizonte ihrer philosophischen Bestimmung.
Definiere ich Kunstwerke allein als Anldsse fiir dsthetische Erfahrung,
bestimme ich sie also blof nachtriaglich dadurch, dass sie solche Erfah-
rung ermdglicht haben, und setze ich bei alledem voraus, dass &dstheti-
sche Erfahrung als solche ein spezifischer, wiedererkennbarer Erfah-
rungsmodus ist, dann konnen prinzipiell alle Arten von Gegenstinden
und Situationen gelegentlich als Kunstwerke auftreten — sie sind es
niamlich definitionsgemil immer dann, wenn an ihnen &sthetische Er-

5 Wie kommt es dazu, dass im Laufe der Entwicklung und Ausdifferenzie-
rung des Diskurses {iber die vom Werk ausgeloste dsthetische Erfahrung
das Kunstwerk selbst immer mehr aus dem Blick geraten ist? Das mag mit
dem Zusammenspiel der Rezeptionsdsthetik mit der habermasschen Dis-
kurstheorie und einer bestimmten Lesart der Kritik der Urteilskraft von
Kant zusammenhéngen. Eine Darstellung dieser Interferenz findet man bei
Harry Lehmann: Der Diskurs &sthetischer Erfahrung in Deutschland (Ma-
nuskript fiir den Sfb 626, 2004). Lehmann rekonstruiert die historische
Entwicklung des Diskurses der dsthetischen Erfahrung aus einem system-
theoretischen Blickwinkel. Dieser theoriegeschichtlichen Fragestellung
soll hier aber nicht nachgegangen werden.

6 Die Debatte zwischen »kunstésthetischen Skeptikern« und »Neo-Essentia-
listen« tiber die Moglichkeit einer umfassenden Definition der Kunst ist
gut zusammengefasst in: Roland Bluhm/Reinold Schmiicker (Hg.), Kunst
und Kunstbegriff, Paderborn 2002.

13

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

fahrungen gemacht wurden.” Ein solcher inflationirer Gebrauch des Be-
griffs Kunstwerk wiirde diesen ad absurdum fithren. Weil wir nicht der
ganzen (#sthetisch erfahrbaren) Welt den Status eines Kunstwerks zuer-
kennen konnen und zuerkennen wollen, muss unsere Bestimmung des
Kunstwerks tiber dessen riickschlieBende Definition als Ausloser dsthe-
tischer Erfahrungen hinausgehen. Das bedeutet aber, dass weitere Kenn-
zeichen zur philosophischen Definition von Kunstwerken gewonnen
werden miissen.

Auch wenn Vertreter der Rezeptionsésthetik der Konstanzer Schule
noch dezidiert zu Kunstwerken, d.h. zu literarischen Texten forschen
und das Werk als »Gegebenheit einer komponierten Textgestalt«®
definieren, so steht doch bei ihnen, wie in allen anderen Rezeptionsis-
thetiken, die Gegebenheit der Werke an erster Stelle, nicht die Frage,
von wem, wie und warum sie komponiert wurden.’

Die Vorentscheidung, Kunstwerke als »gegeben« zu definieren, be-
deutet implizit eine Ausblendung ihrer Produzenten aus der Theorie.

7  Vgl. Joachim Kiipper/Christoph Menke: »Einleitung, in: Dies. (Hg.), Di-
mensionen dsthetischer Erfahrung, Frankfurt/Main 2003, S. 7-15, hier S.
11: »Asthetische Erfahrung kann es dann von allem méglichen geben; sie
wird beschreibbar als eine spezifische Form des Umgangs mit Objekten,
Situationen, Personen iiberhaupt. Damit dndert sich der Sinn des Erfah-
rungsbegriffs: Asthetische Erfahrung erscheint als eine Weise, sich in der
Welt zu orientieren.«

8  W. Iser: »Die Appellstruktur der Texte«, S. 229.

9 Uber die Schwierigkeiten, die auftreten, wenn man den #sthetischen Ge-
genstand allein aus der dsthetischen Erfahrung seiner Rezipienten zu kon-
struieren versucht, zeigt sich die Rezeptionsésthetik schon in ihrem frithen
Stadium informiert: »Gewil3 hat Vodicka gegen Ingarden leichtes Spiel,
wenn er den Klassizismus der metaphysischen Qualititen und der von ih-
nen ausgelosten Ursprungsemotionen ersetzt durch das semiotische Kon-
zept eines vom Leser allererst zu konstituierenden dsthetischen Objekts.
Wenn aber nicht mehr vorgegebene metaphysische Qualitdten konkreti-
siert werden [wie bei Ingarden, Anm. von mir, J.S.], sondern nur histo-
risch je neue dsthetische Objekte, dann stellt sich die Frage nach dem Re-
levanzkriterium einer solchermaflen dem Leser als Konstitutionsleistung
iberantworteten Konkretisation.« Und: »...treibt man Lesersoziologie
oder -psychologie ohne Riickbindung an das Werksystem, so kann man
einen engeren und theoretisch gesicherten Konkretisationsbegriff [...]
nicht mehr absetzen von einem weiteren, der prinzipiell jeden Rezeptions-
vorgang subsumieren wiirde. In der Konsequenz einer Unterscheidung von
Werksystemen und Interpretationssystemen stellt sich damit die Frage, ob
Rezeptionsdsthetik nicht gut beraten wére, vorliegende Konkretisationen
und ihre Subjekte, d.h. den je historischen Leser, als Epiphdnomene zu
betrachten und also einer systematischen Analyse im Werk selbst vertex-
teter Rezeptionslenkungen nachzuordnen.« — Rainer Warning: »Rezep-
tionsésthetik als literaturwissenschaftliche Pragmatik, in: Ders. (Hg.), Re-
zeptionsésthetik, S. 9-41, hier S. 15; 25.

14

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

EINLEITUNG

Diese Vernachlissigung der Kiinstler in einer Asthetik oder gar Kunst-
philosophie ist zundchst — negativ gesprochen — strukturell nicht not-
wendig, gibe es doch ganz unterschiedliche Moglichkeiten, ihre Rolle
theoretisch zu integrieren. Freilich hidngt die Bedeutung, die man den
Produzenten in einer dsthetischen Theorie dann zukommen oder auch
nicht zukommen lassen moéchte, im Einzelnen von der Art der Darstel-
Iung und Bewertung kiinstlerischer Produktion ab — insbesondere davon,
ob Produktion als subjektive Handlung oder als subjektloser Prozess
aufgefasst werden soll.'

Das positive Argument fiir eine Beriicksichtigung der Produzenten
in einer &sthetischen Theorie als Theorie der Kunst ist das folgende:
Eine Beschreibung des Kunstwerks als »gegeben« verfehlt notwendi-
gerweise die Spezifik des Kunstwerks im Verhéltnis zu beliebigen ande-
ren Gegenstdnden und Situationen, die &dsthetisch wahrgenommen wer-
den konnen. Und das fehlende Unterscheidungskriterium ist zunéchst
dasjenige des Hergestelltseins."" Der Weg, auf dem die Theorie zu den
Kunst-Produzenten kommt, ist also die Frage danach, wie — in welchem
Modus — uns Kunstwerke denn im Unterschied zu anderen Ausldosern
asthetischer Erfahrung gegeben seien. Die Antwort ist: Sie sind uns ge-
geben im Modus des Von-jemandem-Hergestelltseins, und es ist er-
staunlich genug, dass Rezeptionsidsthetiken bisher aus dieser Tatsache,
dass es Produzenten gibt, fiir die Beschreibung der dsthetischen Erfah-
rung am Kunstwerk nichts herleiten konnten. Empirisch ist ndmlich die-
ses Unterscheidungskriterium gewissermafen trivial — so trivial viel-
leicht, dass man sich iiber mogliche systematische Implikationen keine
Gedanken mehr machen mochte.

10 Eine Ausnahme unter Rezeptionsdsthetikern ist Martin Seel, der die
Produzenten hin und wieder erwéhnt, er rdumt ihnen jedoch keinerlei sys-
tematische Bedeutung ein: Wenn Seel zwischen der »Geltung der kiinstle-
rischen Artikulation« und der »Geltung des kiinstlerisch Artikulierten«
streng unterscheidet, kappt er, wenn ich das richtig verstehe, vollstdndig
die Verbindung zwischen dem Produzieren und dem, was produziert
wurde. Fiir Letzteres steht die Sichtweise des Werks, bei dem es lediglich
darauf ankommt, wie es seine Sichtweise artikuliert. Was in einem Werk
dargeboten wird, ist dagegen nicht wichtig fiir die Bewertung seiner Ge-
lungenheit: »Weil die Gelungenheit von Kunstwerken nicht gleich der Ak-
zeptierbarkeit der von ihr dargebotenen Sichten ist, besteht kein Grund zu
einer Theorie der gemischten Geltung der Kunst.« — Martin Seel: »Kunst,
Wahrheit, WelterschlieBung« in: Franz Koppe (Hg.), Perspektiven der
Kunstphilosophie, Frankfurt/Main 1991, S. 36-80, hier S. 69f.

11 Auch die Priifung von bereits vorhandenen Situationen und Gegenstdnden
zur unbearbeiteten Verwendung in einem Kunstwerk fasse ich unter den
Begriff des Herstellens bzw. Schaffens eines Kunstwerks. Der Herstel-
lungsprozess ist in diesem Fall ein Prozess des Auswihlens und Verwen-
dens.

15

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Ich werde im Folgenden den Anspruch der Kiinstler, ein evidentes
Werk herzustellen — ein Anspruch, der selbst jedenfalls etwas systema-
tisch anderes ist als die dsthetische Erfahrung der Rezipienten und daher
spezifische theoretische Aufmerksamkeit verdient —, als Differenzkrite-
rium fiir die Unterscheidung zwischen Kunstwerken und &sthetisch rezi-
pierten Nicht-Kunstwerken vorschlagen. Der Evidenzanspruch versteht
sich gewissermaflen als Spezifizierung des Hergestelltseins, insoweit er
zugleich die Unterscheidung des Kunstwerks von anderen hergestellten
Gegenstdanden ermoglicht. Das Wissen der Rezipienten um diesen Evi-
denzanspruch der Produzenten, so die These dieser Arbeit, bestimmt
auch den Anspruch der Rezipienten an das, was sie dsthetisch aufneh-
men, lenkt also den Modus der dsthetischen Erfahrung in Richtung auf
ein sehr spezifisches Kommunikationsverhiltnis. Davon wird spéter die
Rede sein.

Dass »die Kunst« als solche zunidchst allen gegeben ist, Kiinstlern
wie Nicht-Kiinstlern, ldsst sich im phdnomenologischen Sinne so verste-
hen, dass einem die Welt vorgegeben ist, in die man hineingeboren
wurde, und mit ihr die Kunst und ihre Werke. In dieser Hinsicht ist die
Rede von Joachim Kiipper und Christoph Menke dariiber, »wie uns
Kunst gegeben ist«, richtig. »Das aber ist sie, und zwar gleichgiiltig, ob
wir in der Position von Produzenten oder Rezipienten sind, durch unsere
Erfahrung.«'* Dem darauf folgenden Satz kann ich dann nicht mehr zu-
stimmen: »Denn auch Produzenten sind ihre Werke als kiinstlerische
Gegenstinde (und nicht als handwerkliche oder technische Produkte)
nur durch ihre — #sthetische — Erfahrung gegeben.«'® Ein »>Unterschied
ums Ganze«< besteht zwischen dem, was sowohl Kiinstlern wie auch Re-
zipienten als Kunst bzw. Kunstwerk anderer Kiinstler gegeben ist, und
dem, was Kiinstler selbst der Welt als Kunstwerk hinzufiigen. Der Un-
terschied ist wesentlich auch der Unterschied zweier Begriffe von Erfah-
rung. Gegeben sind den Kiinstlern die Kunstwerke durch dsthetische Er-
fahrungen, die sie mit ihnen machen, nur im ersten Fall. Im zweiten Fall,
dem der Produktion, ist Erfahrung in einem ganz anderen Sinn im Spiel:
die Erfahrung der eigenen Lebenswelt wird bearbeitet bzw. verarbeitet,
hineingearbeitet ins Material. Denn die eigene kiinstlerische Produktion
ist auch nicht in einem theologischen oder metaphysischen Sinn etwas
Gegebenes, sie beruht vielmehr (innerhalb eines gesetzten Rahmens
zwar) auf kiinstlerischen Entscheidungen, auf Ein- und Ausschliissen,
auf Zuwendung zu oder Abwendung von bestimmten Themen und Ma-
terialien, so wie es im zweiten Teil der vorliegenden Arbeit beschrieben

12 J. Kupper/Chr. Menke: »Einleitung«, S. 8.
13 Ebd.

16

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

EINLEITUNG

wird. Das heilit, dass Kiinstlern ihre eigenen Werke wihrend der Her-
stellung als kiinstlerische Gegenstiande nicht gegeben sind, sondern dass
sie von ihnen im Prozess der Produktion geschaffen werden. Infolgedes-
sen stehen Kiinstler in einem Verhiltnis zum Werk, das von dem der
Rezipienten grundsétzlich verschieden ist. Zur Priifung des Hergestellten
konnen sich die Produzenten dann wieder in die Perspektive der Rezi-
pienten versetzen und somit probehalber auch das eigene Werk als etwas
Gegebenes auffassen, mindestens konnen sie das versuchen.'*

Es konnte eingewendet werden, dass auch im Prozess der Rezeption
biografische Erfahrung der Rezipienten aktiv mit eingebracht werde und
somit die Differenz zwischen Produktion und Rezeption doch eigentlich
nicht vorhanden sei. Selbstverstdndlich sind auch im Reagieren auf
Kunstwerke eigene Erfahrungen der Reagierenden mit im Spiel, und
diese sind aktiviert, d.h., sie werden aufgerufen. Entscheidend ist aber,
dass Erfahrungen, die in der Reaktion auf das Kunstwerk aktiviert wer-
den, von diesem veranlasst sind. Das zu verarbeitende Material oder der
zu gestaltende Augenblick in der kiinstlerischen Produktion lassen sich
hingegen nicht in derselben Weise als Ausloser und Quelle einer Erfah-
rung beschreiben. Gerade hinsichtlich des in ihr auftretenden Modus von
Erfahrung fiihrt die Analogie zwischen Produktions- und Rezeptionssi-
tuation in die Irre. In gewisser Hinsicht steht die Kiinstlerin vor dem
Nichts, wenn sie beginnt. Sie geht mit biografischer und gesellschaftli-
cher Erfahrung um, sie arbeitet in einem vorgegebenen Kontext; aber
das Material, in das ihre Erfahrungen transformatorisch hineingearbeitet
werden, auch wenn es als ein erschlossenes, als interpretiertes Material
vorliegt, wird gerade nicht als eine Gegebenheit von der Kiinstlerin er-
lebt, sondern als etwas, das es zu verdndern, mindestens zu nutzen gilt,
bzw. als etwas, das sich im Prozess verdndert. Das bedeutet, dass
Kiinstler ein anderes Verhiltnis zum eigenen Werk vor oder wihrend
seiner Entstehung haben als Rezipienten zum Kunstwerk in der Rezep-
tion. Diese den Rezipienten implizit bekannte Erfahrungsdifferenz zwi-
schen Herstellung und Rezeption, so mochte ich behaupten, modifiziert
die Rezeption von Kunstwerken insoweit, als das Hergestelltsein des
Werks auf die Erfahrungswelt der Produzentin verweist. Das ist auch
eine Erkldrung dafiir, warum wir uns von der Kunstrezeption etwas ver-
sprechen; wir versprechen uns von ihr nicht nur, dass sie unsere eigene
Erfahrung des Lebens aufruft, wie das viele Gegenstidnde oder Situatio-

14 Dass es in der Geschichte der Asthetik eine Tradition gibt, die Erfahrung
»als etwas das Kunstwerk Fundierendes [...], nicht als etwas am Kunst-
werk erst zu Machendes« begreift, kann man nachlesen bei Georg Maag:
»Erfahrung«, in: Karlheinz Barck (Hg.), Asthetische Grundbegriffe, Bd 2,
Stuttgart, Weimar 2001, S. 266-275, zit. S. 267.

17

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

nen konnen, sondern dass sie uns am Kunstwerk mit dieser anderen, ins
Werk transformierten Erfahrung der Produzentin konfrontiert und sich
daraus neue Konstellationen eigenen Erlebens und eigener Erfahrung er-
geben. Das implizite »Versprechen« an die Rezipienten, dass sie im
Werk auf fremde Erfahrung treffen konnen, ist das Fundament dafiir,
dass Kunstwerke mehr vermogen, als uns lediglich an unsere eigenen
Erfahrungen zu erinnern. Die rezeptionsésthetische Erfahrung von Alte-
ritdt ereignet sich als Begegnung mit einem bestimmten Anderen.

MafBgeblich fiir eine Bestimmung des Kunstwerks ist zugleich, dass
biografische Erfahrung der Produzenten nur vermittelt im Kunstwerk
existiert, nicht so, wie sie sich als Erfahrung in der Welt fiir die Kiinstler
selbst darstellt. Das Ansinnen der Kiinstlerin, ein evidentes Werk zu
schaffen, richtet sich an der Tatsache aus, dass ihre Erfahrung nicht di-
rekt im Werk enthalten sein wird. Thr Ziel ist es, den Konfrontationspro-
zess zwischen ihrer Erfahrung und dem Material so zu gestalten, dass
ein Werk entsteht, das evident ist — dies bedeutet zugleich: durch das
etwas evident wird. Dieses evidente Werk soll nach der Absicht der
Kiinstlerin in einer bestimmten, aber nicht endgiiltig zu bestimmenden
Weise anschlussfihig fiir seine Rezipienten sein. Das heifit, die Art der
Gemachtheit des Kunstwerks veranlasst einen Prozess, der die Erfah-
rungen der Rezipienten ins Verhiltnis zum So-Gemachtsein des Werks
setzt. Der Unterschied zur bloen Gegebenheit anderer &sthetisch zu er-
fahrender Gegenstinde ist das Wissen der Rezipienten um den Anspruch
der Kiinstlerin, ein evidentes Werk zu schaffen. Dieses Wissen impli-
ziert das »Versprechen des Werks«, dass eigene rezipientische Erfah-
rung durch das Kunstwerk in anderer Weise konfrontiert werde als durch
andere Gegenstinde oder andere Situationen. Kurz gesprochen: Rezi-
pienten tiberpriifen das Eingelostsein des Kiinstler-Evidenzanspruchs am
Werk."”

Mein Vorschlag, die Konstruiertheit von Kunstwerken in dieser
Weise als ihre Produziertheit zu beriicksichtigen, hat weder eine Ontolo-
gie von Kunstwerken als eine vollstindige Bestimmung ihres Seins zum
Ergebnis, noch fiihrt er in die heute von vielen so gefiirchteten Gefilde
der Metaphysik.'® Vielmehr stellt er einen Aspekt, der allen Kunstwer-

15 Es handelt sich bei dem Evidenzanspruch der Kiinstler nicht um einen rein
sprachlichen Geltungsanspruch, das heifit, es kann nicht nur um die Ver-
stehbarkeit des Kunstwerks gehen. Vgl. Kap. II1.5: Evidenzanspruch und
sprachlicher Geltungsanspruch.

16 Wegen einer »metaphysischen Bestimmung« des Werks in Panik zu gera-
ten, wire ohnehin unangemessen, denn die Debatte zeigt, dass auch ausge-
sprochene Gegner der Metaphysik von anderen Diskussionsteilnehmern
gern als typische Metaphysiker aufgefasst werden. Der inflationdre und
polemische Gebrauch des Metaphysik-Vorwurfs entwertet diesen argu-

18

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

EINLEITUNG

ken zu eigen ist, systematisch heraus. Uber den Evidenzanspruch hinaus
lasst sich eine Menge zu den Eigenschaften verschiedener Kunstwerke
unterschiedlicher Gattungen erzéhlen. Der Witz der (im gesamten Pro-
jekt) vorgelegten Systematik soll eben sein, dass sich unterschiedliche
Kunstbegriffe und Uberzeugungen, was Kunst sei, in sie eintragen las-
sen.'” Wenn Kunstwerke nicht im Namen einer ihnen iibergeordneten
Idee (z.B. normativ richtiger Wahrheit), sondern als Triger konkreter
Evidenzanspriiche ihrer Produzenten bestimmt werden, ist im Einzelfall
immer eine spezifische Konkretisierung des Evidenzanspruchs moglich,
ja sogar noétig. Anders gesagt: Die Evaluation des konkreten Anspruchs
einer Kiinstlerin, die Rezipienten am Werk vornehmen, beinhaltet so-
wohl die Suche nach der gestalteten Evidenz des Werks (in Bezug dar-
auf, wie das einzelne Kunstwerk gemacht ist) als auch die Suche nach
dem, was namentlich durch dieses Werk evident wird. Beides héngt na-
tiirlich zusammen.

Ein weiteres Argument dafiir, dass der Kiinstler-Evidenzanspruch
kein metaphysisches Bestimmungskriterium darstellt, ist seine empiri-
sche Uberpriifbarkeit, die ich nicht als neues Wahrheitskriterium, son-
dern zunichst als einfachsten Aufweis einer Angemessenheit in der Sa-
che verstanden wissen mochte. Die ausgiebige Einbeziehung produk-

mentativ. Vgl. z.B. Michael Hampe: »Vervollkommnung des Individuums
und Endgiiltigkeit der Metaphysik. Richard Rortys Metaphysikkritik und
die Philosophie des Pragmatismus«, in: Uwe Justus Wenzel (Hg.), Vom
Ersten und Letzten. Positionen der Metaphysik in der Gegenwartsphiloso-
phie, Frankfurt/Main 1999, S. 153-176, hier S. 155. Hampe will hier laut
eigener Auskunft »die implizite Metaphysik, die Rortys Metaphysikkritik
zugrunde liegt, explizieren«. Rorty wiederum kritisiert in dem von Hampe
besprochenen Kapitel die Metaphysik Heideggers. (Vgl. das Kap. »Selbst-
erschaffung und Affiliation: Proust, Nietzsche und Heidegger«, in: Ri-
chard Rorty: Kontingenz, Ironie und Solidaritét, Frankfurt/Main 1995, S.
162-201.) Strukturell wiederholen sich Vorwiirfe dieser Art in der Ge-
schichte der Metaphysik, die seit dem 19. Jahrhundert vielfach als eine
Verfallsgeschichte geschrieben wird. Vgl. M. Hampe, »Vervollkommnung
des Individuumsg, S. 167.

17 Der hier verfolgte Ansatz ist somit auch eine Reaktion auf einen Aufsatz
von Brigitte Hilmer, die den vielfach innerhalb der Philosophie gegen die
eigene philosophische Disziplin geduBerten Vorwurf, die Kunst zu ent-
miindigen, neu formuliert und kritisch bewertet. »Aber die begrenzte Be-
rechtigung des Entmiindigungsvorwurfs sehe ich in der Kritik an der Vor-
stellung, die Kunst hitte ein begrifflich objektivierbares Wesen unabhén-
gig von der Befassung der Philosophie mit ihr, letztere konnte einen
dritten Ort jenseits der Interaktion einnehmen, von dem aus dieses Wesen
zuginglich wire.« Vgl. Brigitte Hilmer: »Kunst als Spiegel der Philoso-
phie«, in: Andrea Kern/Ruth Sonderegger (Hg.), Falsche Gegensitze.
Zeitgenossische Positionen zur philosophischen Asthetik, Frankfurt/Main
2002, S. 112-130, hier S. 128.

19

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

tionsdsthetischer Schriften im zweiten Kapitel weist bereits in die
Richtung einer Uberpriifung dsthetischer Theorie anhand konkreter Pro-
duzentenansichten. Wem diese nicht ausreichen, der kann den Erldute-
rungen der Auswirkungen des Kiinstler-Evidenzanspruchs auf den Re-
zeptionsvorgang nachgehen, denn die vorliegende Arbeit ist mit dem
Anspruch der phinomenologischen Uberpriifbarkeit ihrer zentralen
These verfasst. Den Anspruch der Uberpriifbarkeit erfiillt ebenfalls ein
Teilkapitel aus dem dritten Teil der Arbeit, das den Kiinstler-Evidenz-
anpruch auf dem Feld der Kunstkritik darstellt.'®

Mit der vorgeschlagenen Bestimmung von Kunstwerken durch den
Evidenzanspruch der Kiinstler ist die Annahme, auf der zeitgendssische
Rezeptionsisthetiken durchgehend griinden: man kénne, ohne metaphy-
sisch zu argumentieren, nicht mehr iiber das Kunstwerk sagen, als dass
es sich bei diesem um einen Initiator subjektiv wahrgenommenen Ge-
schehens handelt, explizit verworfen. Dem Motiv der Rezeptionsésthe-
tiker, eine solche fiir dsthetische Theorie folgenschwere generelle Unbe-
stimmbarkeit des Werks zu erklédren, soll hier kurz nachgegangen wer-
den.

In der Geschichte der Asthetik seit Mendelssohn, wie sie z.B. Chris-
toph Menke erzdhlt, werden die Begriffe der »Verfassung des #stheti-
schen Gegenstands« und der »Selbstreflexion« der Rezipienten als einer
Titigkeit, die sowohl aus aktivem sinnlichen Erfassen wie auch aus
passivem Erfahren des Wirkens von Kriften besteht, miteinander
verkniipft.

»In diesen Konsequenzen fiir Begriff wie Verfassung des dsthetischen Gegen-
standes [die sich aus einer Entsprechung von der selbstreflexiv-energetischen
Neubestimmung des dsthetischen Subjektes und seiner Lusterfahrung mit der
Neubestimmung des &sthetischen Objektes ergeben, Anm. von mir, J.S.] hat
die von Mendelssohn angestoene Neubestimmung des Schonen als Medium
der Selbstreflexion weitreichende und anhaltende Folgen fiir die moderne As-
thetik gehabt; tiber Kant und die Frithromantik bestimmt sie die Diskussion bis
heute. [...] Fiir ihre Wirkung ebenso entscheidend sind die Folgen, die sich
aus diesem Motiv fiir das Unternehmen einer philosophischen Asthetik erge-
ben. Die Asthetik — so hat sich gezeigt — kann als ein Diskurs verstanden wer-

18 Vgl. hierzu die Erlduterung metaphysischer Thesen als beobachtungsferne
Thesen, die nicht empirisch tberpriifbar sind, bei Marcus Willaschek:
»Was ist schlechte Metaphysik?«, in: U. J. Wenzel (Hg.), Vom Ersten und
Letzten, S. 131-151, hier S. 134: »Das Ganze, um dessen Bild es in der
Metaphysik geht, ist kein empirischer Gegenstand.«

20

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

EINLEITUNG

den, der den spezifischen Tétigkeitssinn des »sinnlichen< Erfassens und Dar-
stellens untersucht und dabei die Wirkungsweise von Kréften freilegt.«19

Menke unterscheidet zwar einerseits zwischen den Energien, die auf das
Subjekt in der Rezeption einwirken, und deren Reflexion, andererseits
beldsst er die Bestimmung des &sthetischen Objekts bei einer Bestim-
mung, die riickwirkend als eine Entsprechung konstruiert werden muss.
In den Worten Riidiger Bubners heif3t dies: »Es gibt ein Werk nur zu-
sammen mit der Geschichte seiner Auffassung und Interpretation.«*’
Und Ruth Sonderegger zieht folgerichtig die Konsequenz aus dieser von
Menke und Bubner geteilten Pramisse der Verkniipfung der Verfassung
des dsthetischen Gegenstands mit dem Erlebnis seiner Wirkung und der
Reflexion dieses Erlebnisses: »Etwas mit Grund als Kunstwerk zu be-
zeichnen bedeutet [...], an einem Gegenstand eine unendliche &stheti-
sche Erfahrung gemacht zu haben und sie an einem endlichen Objekt
ausweisen zu konnen.«*'

Die Unendlichkeit der &sthetischen Erfahrung — eine Forderung, die
sich aus Kants »Spiel zwischen Einbildungskraft und Verstand« ergibt
und die als Charakteristikum dsthetischer Erfahrung seit der Wiederein-
fithrung Kants in die Asthetik angenommen wird, hiingt mit der Unbe-
stimmbarkeit des dsthetischen Objekts zusammen; denn wire dieses be-
stimmbar, wire seine Erfahrung endlich (und umgekehrt). Asthetische
Objekte sind endlich — wie Sonderegger zugibt und wie auch andere Re-
zeptionsisthetiker nicht leugnen wiirden.”> Dessen ungeachtet, dass das

19 Christoph Menke: Wahmehmung, Tétigkeit, Selbstreflexion: Zu Genese
und Dialektik der Asthetik, in: Andrea Kern und Ruth Sonderegger (Hg.):
Falsche Gegensitze. Zeitgendssische Positionen zur philosophischen As-
thetik, Frankfurt a.M. 2002, S. 19-48, hier S. 45.

20 Riidiger Bubner: »Zur Analyse &dsthetischer Erfahrung« (1981), in: Ders.:
Asthetische Erfahrung, Frankfurt/Main 1989, S. 2-69.

21 Ruth Sonderegger: Fiir eine Asthetik des Spiels. Hermeneutik, Dekon-
struktion und der Eigensinn der Kunst, Frankfurt/Main 2000, S. 325.

22 So nimmt zum Beispiel Martin Seel in »Kunst, Wahrheit, Welterschlie-
Bung« ausfiihrliche Gegenstandsbestimmungen vor, die als Indiz fiir die
Endlichkeit des dsthetischen Objektes gewertet werden konnten: Er zéhlt
drei Aspekte auf, die Kunstwerke als »Zeichen einer bestimmten Sicht der
Welt« charakterisieren, und nimmt so zunichst eine Werkbestimmung vor,
die er wieder einebnet, wenn er an gleicher Stelle weiter schreibt: »Diese
»Geltung¢ einer Sichtweise freilich steht und fillt mit der Geltung des
durch sie fiir wahr, wichtig und wirklich Betrachteten.« (S. 44 und S. 69)
Auch in seinem Buch Asthetik des Erscheinens widmet Seel der allgemei-
nen Bestimmung der Wahrnehmungsobjekte viel Aufmerksamkeit. In Be-
zug auf das dsthetische Erscheinen des (nicht nur kiinstlerischen) Gegen-
standes unterscheidet er »den Gegenstand« von »seinen Erscheinungen«

21

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Objekt als ein unbestimmbares angenommen werden muss, weil sonst
seine dsthetische Erfahrung zum Ende kédme, ist das dsthetische Kunst-
objekt doch Anlass fiir bestimmte Anspriiche, die von rezipientischer
Seite zuerst an es herangetragen werden miissen, bevor &sthetische Er-
fahrung in Gang gebracht und die Anspriiche (je nach &sthetischer Theo-
rie) erfiillt oder enttiduscht werden koénnen. Sonderegger z.B. spricht von
einer »Verhandlung von Gehalten [...], die fiir die jeweiligen spezifi-
schen Rezipienten bedeutsam sind« und die nach ihrer Identifikation
immer wieder zerstort werden: »Nur dort, wo das Bedeutsame auf dem
Spiel steht, ist seine materiale und formale Vernichtung tatsdchlich eine
solche und die gleichzeitige Unwiderlegbarkeit der Verhandlung kon-
kreter Gehalte in einem Kunstwerk auch eine Bestitigung ihrer Bedeut-
samkeit.«> Dem #quivalent sind die Geltungsanspriiche auBeristheti-
scher Diskurse, mit denen man als Rezipientin nach Menke und Iser an
Kunstwerke herantritt: »Die Kunst 16st nicht vorésthetisch diagnosti-
zierbare Aporien, sondern konfrontiert die nicht-dsthetischen Praktiken
und Diskurse erst mit einer Krisenerfahrung [...].«** »Die basale Erwar-
tung von Sinnkonstanz bildet die Voraussetzung fiir die Verarbeitung
der Ereignishaftigkeit des literarischen Textes.«*> Handelt es sich, wie
im ersten Teil nachfolgender Arbeit dargelegt, bei Albrecht Wellmer um
sprachliche Wahrheitszuschreibungen von Rezipienten an Kunstwerke —
Rezipienten suchen also im Kunstwerk nach Wahrheit —, so ist nach
Hans Robert Jaul} eine &sthetische Erfahrung auf »die Eroffnung einer
anderen Welt jenseits der Alltagswirklichkeit« gerichtet.*® Gerade nicht
die Jenseitigkeit des Alltags, sondern eine »Besinnung auf Gegenwart«
ist nach Seel und Bohrer »ein basales Moment aller dsthetischen An-
schauung«, »ein Verspiiren der eigenen Gegenwart im Vernehmen der
Gegenwart von etwas anderem; auch dies ist ein Anspruch, den man an

und »deren Spiel« (Martin Seel: Asthetik des Erscheinens, Miinchen 2000,
S. 70).

23 Ruth Sonderegger: »Kunst als Sphire der Kultur und die kulturwissen-
schaftliche Transformation der Asthetik«, in: Friedrich Jager/Burkhard
Liebsch/Jorn Riisen (Hg.), Handbuch der Kulturwissenschaft, Bd. 3: The-
men und Tendenzen, Stuttgart, Weimar 2004, S. 50-64.

24 Christoph Menke: Die Souverinitit der Kunst. Asthetische Erfahrung
nach Adorno und Derrida, Frankfurt/Main 1988, S. 287.

25 Wolfgang Iser: »Vorwort zur zweiten Auflage«, in: Ders.: Der Akt des Le-
sens, Miinchen 1984, S. IV.

26 Albrecht Wellmer: »Wahrheit, Schein, Versshnung. Adornos &sthetische
Rettung der Modernitit«, in: Ders.: Zur Dialektik von Moderne und Post-
moderne. Vernunftkritik nach Adorno, Frankfurt/Main 1985, S. 9-47;
Hans Robert JauB: Asthetische Erfahrung und literarische Hermeneutik,
Frankfurt/Main 1982.

22

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

EINLEITUNG

die »Gegenwart eines Gegenstandes« (oder einer Situation) richten
kann.?’

AuBer bei Sonderegger, der es um die Besonderheit spezifisch erfah-
rener Gehalte geht, sind die Anspriiche der anderen Philosophen an die
vom Kunstwerk veranlasste édsthetische Erfahrung genereller Natur. Als
generell bezeichne ich sie deswegen, weil die genannten Philosophen
und Literaturwissenschaftler von allen Kunstwerken Gleiches, wenn
auch in konkreter Ausfithrung erwarten. Gleich ist in den genannten
Theorien die Struktur der Erfahrung des Kunstwerks als die Art und
Weise, wie das Werk in der dsthetischen Erfahrung zur Wirkung kommt.
Fiir jede Rezeption eines jeden Werks ist immer dieselbe Struktur aus-
gewiesen: Jedes Kunstwerk 16st metaphorische Wahrheitszuschreibun-
gen aus bei Wellmer, eine plétzliche Intensitdtserfahrung bei Bohrer,
eine Unterbrechung alltéiglichen Verstehens bei Menke. ™

Um die Differenz zwischen dem Besonderen einzelner Gehalte und
der allgemeinen Bestimmung des dsthetisch Erfahrenen soll es an dieser
Stelle nicht gehen, wiewohl sie so wichtig ist, dass ich spéter auf sie zu-
riickkommen werde. Bedeutsam ist fiir meine Uberlegung die Tatsache,
dass es im Rahmen der Rezeptionsiésthetik Erwartungen und Anspriiche
gibt, die speziell an Kunstwerke gerichtet werden. Die Rede von der
»Gegebenheit der Kunstwerke« erscheint dann in einem etwas anderen
Licht. Gegeben in einem strengen Sinn wiren Kunstwerke nur dann,
wiirde das berithmte kantische »interesselose Wohlgefallen« in Gang ge-

27 M. Seel: Asthetik des Erscheinens, S. 61; Karl Heinz Bohrer: Das absolute
Préisens. Die Semantik dsthetischer Zeit, Frankfurt/Main 1994.

28 In die Rede vom Evidenzanspruch der Kiinstler und von der Evidenzerfah-
rung der Rezipienten ldsst sich besser als in andere &dsthetische Modelle
eine Differenz von ésthetischen Erfahrungstypen eintragen. Denn wie Evi-
denz konkret erlebt wird, hdngt auch ab von der konkreten Struktur des
jeweiligen Werks. Das Werk kann z.B. als Stérung oder Unterbrechung
funktionieren, durch die etwas evident wird, es kann aber auch utopische
Ausblicke in seiner Erfahrung provozieren oder intensive Wahrnehmun-
gen in seinen Rezipienten hervorrufen. Worin unterscheidet sich die von
mir vorgeschlagene Bestimmung der Kunst durch den Evidenzanspruch
der Kinstler und die Evidenzerfahrung am Werk in ihrer Generalitit von
der Allgemeinheit der aufgezéhlten dsthetischen Theorien? Die Produ-
ziertheit von Kunstwerken durch Kiinstler ist zunéchst trivial; die Tatsa-
che, dass kiinstlerische Intentionen durch eine Materialitit verdndert wer-
den, ist es auch. Der Anspruch der Kiinstler, ein evidentes Werk zu produ-
zieren, verweist auf die Tatsache, dass verschiedene Produzenten diffe-
rente Strategien wihlen; somit ist der Blick fiir verschiedene mogliche
Wirkungsweisen von Werken gedffnet. Obwohl es sich auch bei der Theo-
rie des Evidenzanspruchs der Kiinstler um eine Metabestimmung handelt,
die einen Anspruch auf Generalitdt erhebt, ist diese jedenfalls mit einer
Pluralitit verschiedener Wirkungsweisen des Kunstwerks vereinbar.

23

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

setzt, wenn man sozusagen iiber ein Kunstwerk stolperte. Noch am bes-
ten vereinbar wire solch ein Begriff der Gegebenheit mit der seelschen
Beschreibung des Erscheinens, das ja in allen Situationen und an allen
moglichen Gegenstinden erlebt werden kann. Aber gerade bei Seel fin-
det sich eine Relativierung der kantischen Interesselosigkeit:

»Am Gegenstand zeigt sich ein Spiel von Erscheinungen, das allein von einer
in diesem Sinn spielenden Wahrnehmung des Gegenstandes verfolgt werden
kann. In diesem Wahrnehmungsspiel bildet sich ein Sinn fiir die phdnomenale
Individualitit dessen, was hierbei zur Wahrnehmung kommt. Um den Sinn
dieses Sinnes zu verdeutlichen, hat Kant diese Wahrnehmung interesselos<
genannt. Im Vergleich mit theoretischen und praktischen Interessen (der Er-
kenntnis und der Verwertung) ist dies einleuchtend. Bedingung der dstheti-
schen Wahrnehmung ist ein Abstand von diesen Interessen oder zumindest
von ihrer ausschlieBlichen Verfolgung. Dieser Abstand von Interessen der
Feststellung und Festlegung ist jedoch selbst mit einem eminenten Interesse
verbunden. Daher greift jede negative Bestimmung [so also auch die des inter-
esselosen Wohlgefallens, Anm. von mir; J.S.] hier wie iiberall in der Asthetik

29
zu kurz.«

»Aktives sinnliches Erfassen« und »passives Erfahren« der » VerfaB3theit
des &sthetischen Gegenstandes« sind also nicht interesselos, sondern sie
sind immer von Anspriichen ans Kunstwerk gekennzeichnet. Wie sind
solche Anspriiche jedoch mit einer Definition des Werks vereinbar, die
darauf besteht, dass sich Kunstwerke erst in der &sthetischen Erfahrung,
die an ihnen gemacht wird, bilden, ja dass sie erst in der Erfahrung, so-
gar durch sie gegeben sein sollen?

Etwas, an das man Erwartungen richten und Anspriiche stellen kann,
muss es bereits geben, es muss einem in gewisser Weise duflerlich sein.
Soll es zur dsthetischen Erfahrung kommen, so ist es notwendig, Vor-
stellungen oder Vorurteile (wie Gadamer sagt) iiber dieses Etwas zu ha-
ben. Dies ist auch dann noch so, wenn solche Erwartungen in der Kon-
frontation nicht bestitigt werden. Dass ein Kunstwerk gegeben ist, muss
daher heiflen: Die Gegebenheit einer Sache geht ihrer dsthetischen Er-
fahrung voraus, wie immer die Weise der Gegebenheit in der subjekti-
ven dsthetischen Erfahrung modifiziert werden mag. Seel weist indirekt
auf diesen Sachverhalt hin, wenn er beschreibt, dass es zwei Moglich-
keiten gibt, sich Kunstwerken gegeniiber zu verhalten, sich auf sie ein-
zulassen oder auch nicht: »...daf; wir verlockt werden, ist hier die Sache
der Kunst und die Gabe des Kiinstlers, ob wir der Verlockung erliegen,

29 Seel: Asthetik des Erscheinens, S. 61.

24

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

EINLEITUNG

das bleibt unsere Sache.«’® Auf die Vorgeordnetheit der Existenz des
Werks vor seiner dsthetischen Erfahrung verweisen aulerdem die Be-
mithungen Seels, moglichst viel zur Bestimmbarkeit von Wahrneh-
mungsobjekten (die ja nach Seel ausnahmslos potentielle Ausloser ds-
thetischer Erfahrung sind) zu sagen.”'

Auch Bubner geht davon aus, dass mit dem Werk ein »Fixpunkt in
der charakteristischen Gestalt und Singularitét jenes Anlasses #stheti-
scher Erfahrung« vorliegt, der als Ursache fiir die »Wiederholbarkeit
dieser Erfahrung« angesehen werden muss. In Frage stellt er hingegen
das Konzept des kiinstlerischen Gegenstands im husserlschen Sinn als
einer »vollen Gegebenheitc als der erfiillten Intention eines phdnome-
nologischen Sachgehalts«:

»Nun kann volle Gegebenheit einer >Sache selbst« von geringeren Graden ur-
springlicher Anschaulichkeit nur unterschieden werden, wenn sich ein Was-
Gehalt bestimmen ldsst, der in der erfiillten Intention voll da ist. Was das in
der Kunst zur Anschauung gelangende Was sein soll, das ist aber gerade das
Problem. Wie weiter unten gezeigt wird, entbehren Werke eines ein fiir alle-
mal bestimmbaren objektiven Gehalts.« 32

Die Verwechslung, die ich hier stellvertretend an Bubner fiir die Asthe-
tik der Rezeptionserfahrung aufzeigen mochte, ist auf deren (natiirlich
nicht einzulosende) Forderung zuriickzufiithren, Gehalt oder Bedeutung
von allen Kunstwerken sollten ein fiir allemal, d.h. in einer theoretischen
Explikation, objektiv aufzeigbar sein. Anzuzweifeln wire erstens Bub-
ners Unterscheidung zwischen der Erkennbarkeit alltidglich vorkommen-
der oder wissenschaftlich priasentierter Gehalte und der Unerkennbarkeit
der kiinstlerischen. Die Frage wire hier zunichst, ob strukturierte, se-
lektierte und subsumierte nichtkiinstlerische Gehalte tatséchlich »ein fiir
allemal objektiv bestimmbar« sind. Zweitens glaube ich nicht, dass Ge-
halte — wenn man denn von solchen im Kunstwerk ausgehen mochte —
nicht auch in Kunstwerken mit Hilfe von »Ordnungsleistungen der
Strukturierung, der Selektion und der Subsumtion« dargeboten werden;
ja, das Wie der Présentation ldsst sich als Ordnung, diese Ordnung wie-
derum ldsst sich als kiinstlerische Leistung beschreiben. Warum das
Wort Ordnung nicht auch hier anwendbar sein soll, ist schwer einzuse-
hen. Die eigentlich springenden Punkte sind aber drittens die Forderung,

30 M. Seel: »Kunst, Wahrheit, WelterschlieBung, S. 71.

31 M. Seel: Asthetik des Erscheinens.

32 R. Bubner: Asthetische Erfahrung, S. 245ff., S. 254. Auf unterschiedliche
Gegebenheitsweisen von Gegenstdnden in der Phanomenologie Husserls
komme ich noch ausfiihrlich im III. Teil zu sprechen.

25

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Gehalte von Kunstwerken sollten tiberhaupt objektiv bestimmbar sein,
und viertens die Schlussfolgerung: Wenn sie es nicht sind, dann kénnen
wir gar nichts mehr zum Kunstwerk sagen. Die Verwechslung, die in
diesem Schluss vorliegt, ist die zwischen einem »ein fiir allemal objektiv
bestimmbaren Gehalt«, der allen Kunstwerken zu eigen sein muss, und
den (konkreten) Gehalten, die durch Kunstwerke ins Spiel gebracht wer-
den und zu denen im historischen Einzelfall erst noch etwas zu sagen
wire. In dieser Arbeit plddiere ich tiberdies dafiir, nicht von Gehalten zu
sprechen, sondern von etwas, das durchs Werk evident wird. Einen An-
spruch auf dessen objektive Bestimmbarkeit und auf die universale Giil-
tigkeit dieser objektiven Bestimmung muss ich nicht erheben, um
Kunstwerke als mit einem bestimmten Anspruch geschaffene Gegen-
stinde oder Situationen zu bestimmen. Die Unbestimmbarkeit des
Werks, zu der Bubner wie angekiindigt (mit Kant) kommt und die ja
nach seiner Auskunft an der Unbestimmbarkeit eines »Was-Gehaltes«
hingt, wire also nicht mehr gar so umfassend, wiirde man zugeben, dass
sich doch etwas zu diesem Was-Gehalt von Kunstwerken sagen lisst. Es
lasst sich z.B. dariiber sagen, dass Kiinstler, die ein Werk produzieren,
einen Anspruch erheben, ein evidentes Werk zu produzieren.”® In die-
sem Anspruch auf Evidenz des entstechenden Werks ist auch der An-
spruch, dass durch das Werk etwas evident werde, enthalten. Die Rede-
weise davon, dass etwas durch das Werk evident sein soll, hat gegentiber
der Rede vom Was-Gehalt den Vorteil, dass die Art, wie etwas evident
werden soll, d.h. dessen transformative Umsetzung ins Material, die
Rede vom Sinn-Aspekt mitbestimmt. Die Rede von Gehalten scheint
dagegen eine Getrenntheit der durch das Werk vorgegebenen Anschau-
ung von dessen sinnhafter Auslegung nahezulegen, so implizit auch bei
Bubner.** Woriiber Kiinstler im Einzelnen arbeiten, muss an dieser
Stelle nicht bestimmt werden, um sagen zu kénnen, dass Kunstwerke (in
Bubners Worten) konkrete Was-Gehalte aufweisen, die mit den Ansprii-
chen ihrer Produzenten zusammenhingen. Freilich hidngen sie, um
Missverstidndnissen vorzubeugen, nicht in der Weise mit den Kiinstler-
Evidenzanspriichen zusammen, dass diese sich eins zu eins im Werk ab-
bilden wiirden. Es geht also nicht um Kiinstlerintentionen als Gehalt des

33 Vgl. Jens Kulenkampff: »Wir wissen [...] oftmals sehr genau iiber den &s-
thetischen Gegenstand Bescheid und kénnen sehr viel mehr und Genaue-
res an Beschreibung und Bestimmung leisten, als wir nach Kants Vorstel-
lung vom Spiel zwischen Einbildungskraft und Verstand eigentlich kon-
nen diirften.« Jens Kulenkampff: »Metaphysik und Asthetik: Kant zum
Beispiel«, in: Andrea Kern/Ruth Sonderegger (Hg.), Falsche Gegensitze.
Zeitgenossische Positionen zur philosophischen Asthetik, Frankfurt/Main
2002, S. 49-80, hier S. 57.

34 Vgl. Bubner: »Zur Analyse dsthetischer Erfahrung«.

26

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

EINLEITUNG

Werkes, sondern es geht um das Wissen der Rezipienten, dass das
Kunstwerk mit einem Anspruch auf Evidenz geschaffen wurde, der
zugleich bedeutet, dass im Werk etwas evident ist. Dieser Anspruch ist
ein wesentliches Bestimmungskriterium fiir Kunstwerke, der sie von an-
deren dsthetisch erfahrbaren Gegenstdnden und Situationen unterschei-
det. Wie genau oder wie vollstindig sich im Einzelfall das Evidente
bestimmen lédsst, mag unterschiedlich sein. Fest steht nur, dass es bei der
Uberpriifung des Kiinstler-Evidenzanspruchs am Werk nicht allein um
(nichtésthetische) Sinnunterstellungen oder Bedeutungsanspriiche gehen
kann, wird doch immer zugleich mit unterstellt, dass etwas vom Werk
auf seine je spezifische Weise evident gemacht wird.

So kann sich, um wieder auf die mendelssohnsche und kantische
asthetische Selbstreflexion zurlickzukommen, an #sthetische Erfahrung
ebenso die Frage anschlieBen, warum welches Kunstwerk Wirkungen
erzeugt, wie es gemacht ist und welche Art von Evidenzanspruch wohl
wihrend seiner Produktion im Spiel gewesen sein mag. Diese Fragen
sind gerade so naheliegend wie diejenige nach der Bestimmung der spe-
zifischen Subjektivitdt der am Werk zu machenden Erfahrung, denn es
handelt sich ebenso um Fragen »iiber die verschiedenen Formen, in de-
nen uns als Subjekten so etwas wie eine Welt, auf die wir uns [...] be-
ziehen kénnen, iiberhaupt gegeben ist.«’> Gehen wir (unproblematisch
auch mit Kant) von der Vielheit der Formen in der Welt aus, davon, dass
Welt den Rezipienten in verschiedenen Kunstwerken je verschieden ge-
geben ist, so ist es trivial, dass alle existierenden Kunstwerke nicht
durch »ein fur allemal bestimmbare objektive Gehalte« definiert sein
konnen — aber ebenso klar ist, dass uns dies nicht davon abhalten muss,
etwas Giiltiges iiber sie zu sagen.’® Kunstwerke sind ésthetisch zu erfah-
rende »ésthetische Objekte«, die durch ihr Gemachtsein vorbestimmt
sind. Anders gesprochen: Thre Verfasstheit bestimmt als Hergestelltsein
die Rezeption mit. Dieses Hergestelltsein ldsst sich empirisch feststellen,
es lisst sich theoretisch verallgemeinern, und es impliziert die Uberprii-
fung des als konkret vorgestellten Kiinstler-Evidenzanspruchs in der Re-
zeption. Zu seiner philosophischen Bestimmung ist es notwendig, Ent-
scheidungen, die Kiinstler im Produktionsprozess treffen und die sich

35 Vgl. Andrea Kern: »Asthetischer und philosophischer Gemeinsinng, in: A.
Kern/R. Sonderegger (Hg.), Falsche Gegensitze, S. 81-111, hier S. 82.

36 Auf die Erkennbarkeit der Welt, also auch der Kunstwerke bezieht sich
auch Martin Seel mit Kant: »Nach Kants weitreichender Einsicht gehort es
zum Begriff der Realitit, als Realitit erkennbar zu sein, ganz gleichgiiltig,
wie begrenzt diese von erkennenden Wesen tatsdchlich erkannt wird.
Auch das Bestehen der »priméren< Eigenschaften von Objekten ist nur aus
der Moglichkeit ihrer Erkennbarkeit zu verstehen.« Seel: Asthetik des Er-
scheinens, S. 80f.

27

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

auf die Verfasstheit der Kunstwerke auswirken, zu beriicksichtigen. Seel
bestitigt nur den halben Sachverhalt, wenn er Kunstwerke und »andere
Wahrnehmungsgegenstinde« folgendermafen unterscheidet: »Kunst-
werke sind Objekte eines anderen Erscheinens. Sie erfordern eine an-
dere Wahrnehmung als alle anderen Objekte der Wahrnehmung.«’” Die
Begriindung, warum Kunstwerke eine andere Wahrnehmung erfordern,
lasst sich allein aus der Rezeptionsperspektive nicht geben, wie man an
den weiteren Ausfiihrungen Seels verfolgen kann. Er muss, um die Pro-
duktion der Werke nicht als Konstitutivum zu bewerten, alle Differenz-
kriterien den Werken selbst als Aktivitit zuschreiben.

Das klingt dann so: »Kiinstlerische Objekte stellen sich in der ge-
nauen Organisation ihres Materials aus, um auf diese Weise etwas zur
Darbietung zu bringen.«’® Dem wiirde ich entgegenhalten: Kunstwerke
werden ausgestellt, in ihnen wird etwas dargeboten, man konnte auch
sagen, Kiinstler bieten die Werke und in den Werken etwas dar. Ent-
sprechend halte ich Seels Definition des Kunstwerks fiir unvollstandig:
Kunstwerke seien »Objekte, die kraft ihres individuellen Erscheinens als
Darbietungen menschlicher Verhiltnisse fungieren«.”* Was aber das
Individuelle der Herstellung und der Rezeption eines Kunstwerks aus-
macht, dazu mochte ich im weiteren Verlauf mehr sagen.

37 Ebd., S. 172.
38 Ebd., S. 176.
39 Ebd.

28

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

I. DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRAGER:
KRITIK ZWEIER ASTHETISCHER THEORIEN

Mit der Entstehung der Disziplin der Asthetik im 18. Jahrhundert eta-
blierte sich zugleich fiir die Kunst die Erwartung, bei der Beschreibung
von Kunstwerken miisse es auBler um Schonheit auch um Wahrheit ge-
hen. Zwangslaufig entwickelte sich eine Vielfalt von Definitionen &s-
thetischer Wahrheit, denn die Frage nach der Bedeutung des Wahrheits-
begriffs ist in der Philosophie auch auBerhalb der Asthetik unterschied-
lich beantwortet worden. Selbst in denjenigen Theorien, die den klassi-
schen, korrespondenztheoretischen Wahrheitsbegriff dekonstruktiv oder
subversiv unterwandern, bleibt die Idee einer (wenn auch unmdoglich
gewordenen) Wahrheit als regulative Idee erhalten.

Parallel zur philosophischen Diskussion iiber mogliche Wahrheits-
potentiale in Kunstwerken oder in Prozessen ihrer Erfahrung begegnet
uns bis heute die Intuition, Kunst miisse etwas mit Wahrheit zu tun ha-
ben, auch von Seiten der Kiinstler. IThre Vorstellungen beziehen sich we-
niger auf Wabhrheit als erkenntnistheoretischen oder metatheoretischen
Terminus als vielmehr auf das Gewicht dessen, was im Werk (oder aber
im (Euvre) thematisiert wird, und auf die Angemessenheit der Themati-
sierungsweise. Die Wahrheit der Kunst in diesem vortheoretischen Sinn
ist also eine Eigenschaft des Bezugs der Kunst auf »Welt« und »Wirk-
lichkeit«. Hat sich auch philosophisch betrachtet einerseits die Annah-
me, in Kunstwerken konne es so etwas wie Wahrheit geben, auf vielerlei
Weise als problematisch erwiesen, so gibt es andererseits dieses Inte-
resse auf der Seite der Kiinstler unverdndert; ein Interesse, das sich nicht
nur auf die Art und Weise richtet, wie ein Kunstwerk gemacht ist, son-
dern auch auf das, was sich durch die Weise seiner Herstellung zeigt, auf

29

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

das also, was durch das Werk zum Ausdruck kommt. Eine solche Bezie-
hung zweier sich gegenseitig bedingender Dimensionen des Kunstwerks,
eine Beziehung, die ich vorldufig Synthese von Materialitit und Bedeu-
tung nennen mochte und der die Aufmerksamkeit der Kiinstler gilt, wird
nun auch in dsthetischen Theorien vielfach als Grundkonstruktion zur
philosophischen Erlduterung von Kunstwerken verwendet. Diesen Theo-
rien ist gemeinsam, dass ihr Begriff von Kunst jeweils ein Konzept jener
Synthese von Sinnlichkeit und Sinnhaftigkeit vermittelt. An diesem
Schnittpunkt kiinstlerisch-produktiver und philosophischer Interessen
beginnt mein eigenes theoretisches Projekt. Im ersten, kritischen Teil
des Buchs mochte ich zundchst untersuchen, wie sich diese generalisier-
bare Erscheinungsweise des Kunstwerks — als Ding und als Zeichen,
oder: als Gegenstand, der in bestimmter Weise Bedeutung tragt — zu ei-
nem an das Werk herangetragenen oder explizit mit ihm verbundenen
Wahrheitsanspruch verhilt. Die Frage ist also die, ob es sinnvoll, plausi-
bel und angemessen ist, vom Wahrheitsanspruch zu sprechen, wenn man
iiber die Synthese von Materialitit und Bedeutung im Kunstwerk spre-
chen will. Um dieser Frage nachzugehen, werde ich zwei &sthetische
Theorien diskutieren, die als »Wahrheitsasthetiken« gelten. Es handelt
sich erstens um Albrecht Wellmers Wiederaufnahme und Umformung
der &sthetischen Theorie Adornos, zweitens um Martin Heideggers Dar-
stellung des »Wahrheitsgeschehens« im Kunstwerk. Mein Augenmerk
richte ich dabei auf die Strategien, anhand derer in beiden Theorien
Kunstwerke als potentielle Wahrheitstréger konstruiert werden.

1. Wahrheit im asthetischen Diskurs
(Wellmer)

Der Versuch Albrecht Wellmers, die Wahrheitsisthetik Adornos sprach-
philosophisch zu »retten«, hat bis heute Spuren in vielen rezeptionsés-
thetischen Theorien &sthetischer Erfahrung hinterlassen. Adorno hatte
das Kunstwerk als Ort der Utopie erldutert, einer Utopie, die zugleich
aber nur im Modus der Gebrochenheit sichtbar wird. Kunstwerke sind
laut Adorno ritselhaft, und zwar »nicht ihrer Komposition, sondern ih-
rem Wahrheitsgehalt nach«.! Thr Wahrheitsgehalt wire umgekehrt »die
objektive Auflosung des Ritsels« jedes einzelnen Kunstwerks, und in-
dem das Kunstwerk »die Losung verlangt, verweist es auf den Wahr-
heitsgehalt.«” Dieser Wahrheitsgehalt »ist allein durch philosophische
Reflexion zu gewinnen.« Hier ist aber nun entscheidend: Die philoso-

1 Theodor W. Adorno: Asthetische Theorie, Frankfurt/Main 1992, S. 192.
2 Ebd., S.193.

30

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRAGER

phische Reflexion ist Sache der deutenden Vernunft, nicht einer identifi-
zierenden Rationalitit.” Theorie der Kunst »muf ihren Bewegungsgeset-
zen sich iiberlassen«®, was heiBen konnte: Sie muss sich mimetisch zum
Mimetischen des Kunstwerks verhalten. Denn jedenfalls ist der Wahr-
heitsgehalt des Kunstwerks selbst »begriffslos« und das diskursive Ur-
teil reicht nicht an ihn heran.” »Utopie ist jedes Kunstwerk, soweit es
durch seine Form antizipiert, was endlich es selber wire...«’ — es selber:
namlich befreit vom Bann der Identitit, der Subsumtion unter den Be-
griff, der Gleichsetzbarkeit mit anderem. Das Kunstwerk macht es im
Medium des &sthetischen Scheins sichtbar. Der Schein zeigt an, dass
eine solche Befreiung mdglich wire, aber nicht wirklich ist und auch
nicht im Bereich des einfach yMachbarenc liegt.

Bei Wellmer geht es nun offenbar darum, einerseits das utopische
Moment in der Kunsttheorie Adornos, das bei Adorno selbst an Mimesis
gebunden war, zu bewahren, andererseits jenen Eindruck von Ausweg-
losigkeit aufzuheben, der bei Adorno dadurch entsteht, dass das Utopi-
sche eben jenseits der Sphire realer (gesellschaftlicher) Verdnderungs-
prozesse liegt. Um das zu erreichen, wird zuerst die Sprache gleichsam
rehabilitiert, ndmlich ihre mimetische Dimension hervorgehoben, ihre
identifizierende Gewaltsamkeit abgeblendet. Das hat zur Folge, dass das
Utopische aus dem Kunstwerk in den Diskurs tiber das Kunstwerk ver-
schoben werden kann. War fiir Adorno das Kunstwerk der Ort, an dem
das Wahre und das Utopische zwar aufscheint, aber der diskursiven Be-
herrschung entzogen bleibt, wird nun fiir Wellmer der &dsthetische Dis-
kurs tiber das Kunstwerk zum Ort real umsetzbarer Utopie. Wie voll-
zieht sich diese Transformation im Einzelnen?

Im ersten Teil von Wahrheit, Schein, Verséhnung zeigt Wellmer die
Beziehung auf, die besteht zwischen Adornos Bestimmung des Kunst-
werks einerseits als etwas, das kraft seines Mimetischen sprachlicher
Deutung entgegensteht, und dem Sprachverstdndnis andererseits, wel-
ches Adornos &sthetischer Theorie fundamental zugrunde liegt. Dabei
analysiert Wellmer die Verschrinkung zweier traditioneller Verstdnd-
nisse sprachlichen Kommunizierens bei Adorno: Das erste fasst er zu-
sammen unter dem Stichwort Negativitdt des Begriffs »zum Zwecke der
Zurechtmachung und Beherrschung,’ als zweites nennt er den »ProzeB

3 Ebd., S. 193ff.

4 Ebd, S. 194.

5 Ebd, S.199.

6 Ebd., S.203.

7 »Nicht nur auf Klages, sondern schon auf Nietzsche, ja auf Schopenhauer

zurlick geht der Gedanke, da Begriffe >ideelle Werkzeuge«< sind, zum
Zwecke der Zurechtmachung und Beherrschung der Wirklichkeit durch

31

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

der Aufklirung«®. Wellmers Sympathien liegen bei der zweiten Tradi-
tionslinie, von der er sagt, dass in ihr »genuin materialistische Theorie-
elemente ein eigensinniges und kriftiges Eigenleben [...] fithren«.” An
diese hegelianisch-marxistische Theorietradition kniipft er dann seine
eigene Konstruktion an. Sie ist eine Verbindung zwischen dem Glauben
an die Moglichkeit gesellschaftlicher Verdnderung und dem Glauben an
die Wirkung, die sprachliche Kritik in solchen gesellschaftlichen
Prozessen haben kann. Das, was allerdings nach Marx in der Gestalt
gewaltsamer Revolution erreicht werden sollte — namlich die Verwirkli-
chung der Utopie einer klassenlosen Gesellschaft —, ersetzt Wellmer
durch Adornos eher messianische als geschichtliche Utopie der mit sich
und der Natur verséhnten Menschheit.'

Eine verséhnte Menschheit ist nun bei Adorno gerade deshalb Uto-
pie, weil sich nichts dariiber sagen lésst, ob, wie und wann sie real wird.
Von der adornoschen Utopie der Versohnung wiederum mochte Well-
mer aber gerade das skeptische und im wortlichen Sinne utopische Mo-
ment, das auf die Negativitit aller menschlichen Bemithungen zuriick-
verweist, nicht mitfithren. Wellmer spricht stattdessen von einer »real
gemeinten Utopie gewaltfreier Kommunikation«. Dies ist eine Bezeich-
nung, die in sich paradox erscheint, weil Utopie und Realitit ja ein Ge-
gensatzpaar bilden.'" Dem adornoschen Projekt einer »kritischen Ret-
tung der Metaphysik« zieht Wellmer nach eigener Aussage somit einen
»postmetaphysischen< Adorno« vor, der »die Versohnung von Geist
und Natur nicht als ein Produkt der Erlosung, sondern als das einer
moglichen gesellschaftlichen Verinderung« versteht.'” Einer solchen
Veranderung gibt er deshalb eine Chance, weil sie durch die dsthetische
Eigenschaft des sprachlichen Kommunizierens ermoglicht wird. Es han-
delt sich dabei um das mimetische Moment der Sprache; Mimesis war ja
bei Adorno als spezifisches Merkmal von Kunstwerken eingefithrt wor-
den.

Fiir das Kunstwerk heif3t das: An die Stelle der dialektisch gebro-
chenen mimetischen Wahrheit des Kunstwerks, mit der sein Ritselcha-

ein Subjekt, das wesentlich als Wille zur Selbsterhaltung gedacht ist.« A.
Wellmer: »Wabhrheit, Schein, Versohnung, S. 11.

8 Ebd.
Ebd., S. 20.

10 So streicht er nebenbei den marxistischen Gedanken durch, dass es eines
Gewaltaufwandes bediirfe, um solch schwieriges Ziel zu erreichen.

11 A. Wellmer: »Wahrheit, Schein, Verséhnung, S. 29.

12 Albrecht Wellmer: »Uber Negativitit und Autonomie der Kunst. Die Ak-
tualitit von Adornos Asthetik und blinde Flecken seiner Musikphiloso-
phie, in: Axel Honneth (Hg.), Dialektik der Freiheit. Frankfurter Adorno-
Konferenz 2003, Frankfurt/Main 2005, S. 237-278, hier S. 241.

32

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRAGER

rakter zusammenhéngt, tritt bei Wellmer die Wahrheitszuschreibung ans
Kunstwerk durch dessen Rezipienten. Der Begriff der Wahrheits-Zu-
schreibung bedeutet, dass einerseits zwar das Kunstwerk noch als Refe-
rent im Diskurs auftaucht und der Form nach auch Wahrheitstrager
bleibt, dass aber andererseits die Frage nach dem objektiven Wahrheits-
gehalt des Kunstwerks, die Adorno noch beschiftigt hatte, ausgeklam-
mert werden kann. Die Wahrheitszuschreibung ist eine Beschreibung
asthetischer Erfahrung, und der ésthetische Diskurs reflektiert diese Er-
fahrung. Die Folge ist, dass der Wahrheitsgehalt des Kunstwerks fortan
nicht mehr im Werk selbst aufscheint, sondern sich im Diskurs konsti-
tuiert. Folgerichtig wird aus der Theorie der Kunst eine Theorie der &s-
thetischen Erfahrung — und zugleich wird das Kunstwerk auf die Rolle
einer Zuschreibungsadresse reduziert. Im Aufsatz Das musikalische
Kunstwerk geht es Wellmer zwar darum, zu zeigen, dass das Kunstwerk
»in einem Offentlichen Raum zwischen ésthetisch erfahrenden Subjekten
lokalisiert ist«, und das Kunstwerk als ein Objekt zu beschreiben, »wor-
auf diese Subjekte im &sthetischen Diskurs sich beziehen und gleichsam
zuriickkommen«."”® Jedoch hebt er dabei entgegen seiner erklirten Ab-
sicht die in &dsthetischen Diskursen etablierte Vorrangstellung der dsthe-
tischen Erfahrung und ihrer Interpretation gegeniiber den Kategorien
Kunstwerk und Produktion gerade nicht auf. Und Adorno hitte dieser
Vorrangstellung ganz sicher nicht zugestimmt.'* Seinem eigenen An-
spruch, das Potential von Kunstwerken zu bestimmen, wird Wellmer
letztlich nicht gerecht. Durch die Auflgsung von Adornos Kunstwahrheit
in ein diskursives Zuschreibungssystem geht das Potential, das in der
diskursiven Unverfiigbarkeit des Kunstwerks lag, gerade verloren. Well-
mer versucht stattdessen, Adornos Asthetik fiir eine Aufwertung der
realititsméchtigen Gestaltungskrifte sprachlichen Kommunizierens in
Anspruch zu nehmen. Unter logischen Gesichtspunkten ist die Operation
zirkuldr. Der Form nach wird zwar das real-utopische Potential diskursi-
ven Kommunizierens aus einer sozusagen korrigierenden Adorno-Deu-

13 Ebd., S. 154.

14 Gegen eine Interpretation, mit der ein interpretierter Autor nicht einver-
standen ist, ist zwar nichts einzuwenden. Mir scheint dieser Hinweis auf
den Dissens zwischen Wellmer und Adorno aber deshalb wichtig, weil
Wellmer in seiner Kritik an zeitgenossischen Adorno-Lesarten beklagt, sie
seien nur eine partielle Wiedergabe adornoscher Asthetik. In Wirklichkeit
gilt das fiir Wellmers eigene Lesart ebenso sehr wie fiir diejenigen der von
ihm kritisierten Autoren Biirger, Jaul und Bohrer, Baumeister/Kulen-
kampff und Bubner. — Vgl. A. Wellmer: »Wahrheit, Schein, Versohnung,
S. 9f.; 23ff.

33

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

tung gewonnen. Zugleich ist aber umgekehrt die optimistische Be-
schreibung des Diskurses als freies und sich selbst korrigierendes Zu-
schreibungsgeschehen die implizite Voraussetzung dafiir, dass Adornos
Bestimmung, Kunstwerke seien an sich selber Triger von Wahrheit,
tiberhaupt in die Vorstellung umgedeutet werden kann, sie seien Anldsse
fiir diskursive Wahrheitszuschreibungen.

Als eine Konsequenz der Operation tauchen in Wellmers dstheti-
schen Schriften immer wieder zwei Begriffe auf, die durchgingig pejo-
rativ verwendet werden. Es handelt sich hierbei um die beiden Adjektive
metaphysisch und objektivistisch. Beide Termini sind strategisch beinahe
identisch eingesetzt, sie werden ndmlich dazu genutzt, diejenigen Ele-
mente der dsthetischen Theorie Adornos, welche sich nicht mit einem
Primat der Interpretation gegeniiber dem Sein zusammendenken lassen,
umzudeuten bzw. zu eliminieren. '®

Kunstwerke lassen laut Adorno Verséhnung gleichsam als eine Uto-
pie der Einheit, als Erinnerung an deren Moglichkeit, aufscheinen und
demonstrieren zugleich immer die Verkniipfung von Wahrheit und Un-
wahrheit in der Dialektik des &sthetischen Scheins. Als Erinnerung an
die »Moglichkeit des Moglichen« ist die Kunst wahr, als Darstellung des

15 Diese Deutung ist {iberhaupt nur deshalb moglich, weil bei Adorno auch
die Rolle der Sprache selbstverstiandlich dialektisch entfaltet worden ist, so
dass man nach Bedarf das eine Element als das eigentlich Gemeinte her-
ausheben, das andere als Selbstmissverstdndnis beiseitelegen kann.

16 Wellmer unterscheidet in »Das musikalische Kunstwerk« zwei Formen
des »objektivistischen Selbstmissverstindnisses«, den historischen und
den intentionalistischen Objektivismus: Das historisch-objektivistische
Missverstindnis ist »die Fiktion einer objektiv richtigen Interpretation von
Werken bzw. [...] die Fiktion eines Werkes, das in seinem >An-sich« [...]
zu rekonstruieren wire und als ein solches »An-sich< das Mal} seiner
addquaten klanglichen Realisierung in sich enthielte«; das intentionalis-
tisch-objektivistische Missverstindnis nimmt »die Intentionen und Klang-
vorstellungen des Komponisten« als »MaB einer addquaten musikalischen
Auffithrungspraxis«. Albrecht Wellmer: »Das musikalische Kunstwerk,
in: Andrea Kern/Ruth Sonderegger (Hg.), Falsche Gegensitze. Zeitgends-
sische Positionen zur philosophischen Asthetik, Frankfurt/Main 2002, S.
133-175, hier S. 145f. Die Versimplifizierung der von Wellmer als Miss-
verstdndnis ausgewiesenen Annahmen macht es ihm leicht, sich von die-
sen zu distanzieren. Der erste Vorwurf zielt auf den Gedanken, dass eine
Partitur bzw. Auffiihrungspraxis die neue Auffithrung eines Musikstiicks
mitbestimmen konne; der zweite auf die Vermutung, dass auch die Gege-
benheit, dass Musikstiicke von Komponisten geschaffen werden, die ins
Komponieren ihr eigenes Verhéltnis zur Welt mit einbringen, einen Ein-
fluss auf die Partitur und somit auch auf deren Interpretation haben konne.

34

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRAGER

Wirklichen zugleich unwahr. Solange real Entfremdung herrscht, hat
alle Einheit einen gewaltsamen Zug:"’

»Die édsthetische Aufkliarung entdeckt in der Einheit des traditionellen Werks
wie in der Einheit des biirgerlichen Subjekts ein Gewaltsames, Unreflektiertes
und Scheinhaftes; einen Typus der Einheit ndmlich, der nur um den Preis einer
Unterdriickung und Ausgrenzung von Disparatem, Nicht-Integrierbarem, Ver-
schwiegenem und Verdringtem moglich ist.«'®

Diese Art der Infragestellung gewaltsamer, scheinhafter Sinn-Totalitdten
verkniipft Adorno wiederum mit einer Infragestellung von Kunstwerken
als Reprisentanten einheitlichen Sinns. Er interpretiert daher die ge-
schichtliche Entwicklung der modernen Kunst als Prozess der Auflo-
sung von Sinnzusammenhingen, welche durch Kunstwerke in der Ver-
gangenheit einmal dargestellt wurden. »Die offenen Formen der moder-
nen Kunst sind nach Adorno eine Antwort des emanzipierten dstheti-
schen Bewulitseins auf das Scheinhafte und Gewaltsame solcher Sinn-
Totalititen.«'’ Mit der »Offenheit der Formen moderner Kunst« ist ein
Fragmentarisches und Briichiges der Kunstwerke selbst gemeint, bezo-
gen sowohl auf ihre materiale als auch auf ihre sinnhafte Dimension;
letztere ist vorgestellt als Widerspiegelung einer »Briichigkeit« und
Fragmenthaftigkeit der kapitalistischen Gesellschaft. Nach Adorno spie-
geln Kunstwerke diese briichige gesellschaftliche Realitdt wider und set-
zen ihr zugleich den Schein von Verséhnung — wiederum als gebroche-
nen — entgegen; »gebrochen« deshalb, weil auch die Kunst (wie die
Philosophie) iiber die Wirklichkeit einer ausstehenden Verséhnung bzw.
Erlosung nichts aussagen kann. Verséhnung ist kein Programm, sondern
eine Utopie — ein Mogliches, dessen Wirklichkeit nicht zeigbar ist wie
ein Gegenstand.”

17 Vgl.: Max Horkheimer/Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklidrung
[1944], Frankfurt/Main 1997, S. 11.

18 A. Wellmer: »Wahrheit, Schein, Verséhnung, S. 27.

19 Ebd., S. 27.

20 Adornos Suggestion einer materialen Einheit und totalen Sinnhaftigkeit
vormoderner Kunst erscheint insofern nicht plausibel, als Kunstwerke vor
dem 20. Jahrhundert nicht in jedem Fall einen einheitlichen Sinn présen-
tierten, sondern solcher Sinn ebenso durch sie in Frage gestellt werden
konnte; unter Umstdnden vollzogen sogar vormoderne Kunstwerke beide
Operationen — die Unterwanderung anerkannter Sinnstrukturen und die
Konstruktion neuen Sinns — zugleich. Trotzdem kann man Adornos Be-
schreibung der Auflehnung moderner Kunst gegen traditionellen Sinn als
eine historische Darstellung der Kunst der Avantgarde gelten lassen. Die
Erzeugung von Briichigkeit oder Fragmenthaftigkeit als Infragestellung
oder Stérung traditionell geltender Regeln und Bewertungen ist eine Stra-

35

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Aber es geht Adorno eben nicht nur um die Sprengung der Einheit
des geschlossenen Werks, »vielmehr wird ein Typus der Einheit und des
Sinnganzen fragwiirdig, fiir den in der Epoche der grofien biirgerlichen
Kunst die Einheit des geschlossenen Werks ebenso stand wie die Einheit
des individuellen Ich.«*' Die vereinheitlichende Beschreibungsweise der
doppelten Offnung solch traditioneller Einheit: erstens als #sthetische
Offnung des Werks und zweitens als gesellschaftliche Offnung, d.h. als
»Korrelat einer ansteigenden Fahigkeit zur dsthetischen Integration des
Diffusen und Abgespaltenen« im Rahmen sprachlicher Kommunika-
tionsprozesse, ist nicht so unproblematisch, wie Wellmer sie verstanden
wissen mochte. In beiden Fillen soll der Offnung eine »Kriftigung ds-
thetischer Subjektivitit« vorangehen.”> Was kann man sich unter solch
einer Kriftigung vorstellen? Bezogen aufs Kunstwerk wire eine Kréfti-
gung des Subjektiven qua Idiosynkrasie der Kiinstler dialektisch ver-
bunden mit einer Kriftigung der Objektivitit des entsprechenden Werks.
Denn in dem Resultat der kiinstlerischen Aktivitédt als Werk spiegelt sich
der Ist-Zustand der Gesellschaft wider, so Adorno. »Das kiinstlerische
Subjekt an sich ist gesellschaftlich, nicht privat«.”® Gesellschaftlich, also
auch in intersubjektive Kommunikationszusammenhénge integriert, ist
das Subjekt der Kiinstlerin deshalb, weil im Begriff der Idiosynkrasie
eine Art Hypersensibilitit von Kiinstlern steckt, die diese dazu befahigt,
sozusagen »in der Luft liegende Themen« herauszufiltern und im Kunst-
werk darzustellen. Gleichzeitig verstehe ich den Idiosynkrasiebegriff tat-
sdchlich auch als einen der »Kréftigung des Subjekts«, denn es ist die
einzelne Kiinstlerpersonlichkeit, deren Vermogen es ist, idiosynkratisch
zu sein. »Jede Idiosynkrasie lebt, vermoge ihres mimetisch-vorindividu-

tegie, derer sich viele Kiinstler bedienten und bedienen. Adorno versteht
Briichigkeit und Fragmenthaftigkeit als Eigenschaften der Kunstwerke, die
als fragmentierte die Erfahrung von Briichigkeit evozieren. »Der Schein
der Kunst [...] soll zerbrechen, indem das Werk buchstébliche, scheinlose
Trimmer der Empirie in sich einldBt, den Bruch einbekennt und in &stheti-
sche Wirkung umfunktioniert.« Die Technik der Montage, angewendet
vom Impressionismus in der Malerei bis hin zum Film, steht fiir Adorno
vorbildlich als Beispiel fiir die Zerstérung der Idee des »radikal durchge-
bildeten Kunstwerks« (vgl. Th. W. Adorno: Asthetische Theorie, S. 232f.).

21 A. Wellmer: »Wahrheit, Schein, Verséhnung, S. 27.

22 Ebd., S. 27f.: »Adorno selbst hat eine Kréftigung der sthetischen Subjek-
tivitit als Voraussetzung solcher Offnung der Kunst zum >Abhub der Er-
scheinungswelt< gesehen. Insofern sind schon bei Adorno die offenen
Formen der modernen Kunst in Relation gesetzt zu einer Form der Sub-
jektivitdt, die nicht mehr der rigiden Einheit des biirgerlichen Subjekts
enspricht, sondern die die flexiblere Organisationsform einer >kommuni-
kativ verfliissigten< Ich-Identitét aufweist. «

23 Th. W. Adorno: Asthetische Theorie, S. 343.

36

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRAGER

ellen Moments, von ihrer selbst unbewuBten kollektiven Kréiften. Dass
diese nicht zur Regression treiben, dariiber wacht die kritische Reflexion
des wie immer auch isolierten Subjekts.«** Dem idiosynkratischen
Kiinstler-Subjekt lieBe sich also durchaus eine »kommunikativ verfliis-
sigte Ich-Identitdt« zuschreiben, das dazugehorige Kunstwerk liele sich
als ein briichiges, flexibel organisiertes beschreiben.

Letztere Beschreibungsweise der Idiosynkrasie hat Wellmer jedoch
nicht im Sinn, wenn er von der »Kriftigung &dsthetischer Subjektivitit«
spricht. Vielmehr setzt er der Offnung der Einheit traditioneller Werke
die »flexiblere Organisationsform einer >kommunikativ verfliissigtenc
Ich-Identitét« als eine intersubjektive Organisationsform entgegen, die
in der sprachlichen Kommunikation keine Ausschliisse praktiziert.
Wellmer mochte also die Parallelitdt der Entgrenzung von Werk und
Subjekt bei Adorno in der Weise tiberbieten, dass er vorschldgt, »noch
einen Schritt weiterzudenken« und den positiven Potentialen der Aufkla-
rung, anders als Adorno es tut, eine Chance zu geben.25 Das, was
Adorno als Eigenheit des modernen Kunstwerks beschreibt, ndmlich
dessen »Fiahigkeit zur &sthetischen Integration des Diffusen und Ab-
gespaltenen«® iibertriigt Wellmer auf Situationen gewaltfreien sprachli-
chen Kommunizierens als Erweiterung bzw. Aufhebung von Grenzen
zwischen den Subjekten. Was Wellmer hier positiv als Integrationsver-
mogen des Diskurses konstruieren will, ist allerdings zugleich der blinde
Fleck des Konsensus. Dass sich ndmlich innerhalb eines in der Kommu-
nikation vorgegebenen Rahmens ein Schein von Homogenitét oder In-
tegration einstellt, bedeutet eben nur, dass das Ausgeschlossene und Ab-
gespaltene unsichtbar geworden ist. Laut Wellmer »verweisen« die
neuen Formen &sthetischer Synthesis auf die neuen Formen der psychi-
schen und sozialen: »ein neuer Typus von >Synthesis< wird absehbar —
dsthetisch, psychologisch-moralisch und gesellschaftlich — bei dem das
Diffuse, Nicht-Integrierbare, das Sinnlose und Abgespaltene eingeholt
wird in einen Raum gewaltloser Kommunikation«.”” Wiirde Wellmer
diesen Raum gewaltloser Kommunikation nicht als »reale Utopie« be-
zeichnen, kénnte man solch eine Vorstellung in die Sphére regulativer

24 Ebd., S. 69.

25 »Was Adorno daran gehindert hat, diesen Gedanken noch einen Schritt
weiterzudenken, ist, daf} er, was er der modernen Kunst zugestanden hat,
der modernen Gesellschaft nicht mehr zugestanden hat: dafl ndmlich die
Aufkldrung Potentiale der »Erweiterung von Subjektgrenzen< (G. Schwab)
ebenso freigesetzt hat, wie Potentiale von Verdinglichung, daf3 also das
Schicksal der Aufkldrung auf dieser Linie noch nicht entschieden ist.« —
A. Wellmer: »Wahrheit, Schein, Verséhnung, S. 28.

26 Ebd., S.27.

27 Ebd., S. 28.

37

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Ideen verweisen. Jedoch bringt die von Wellmer angesprochene Mog-
lichkeit, dass dieser Zustand eintrete, das Wort »Schein« in seiner nega-
tiven Bedeutung zur Geltung. Es scheint ndmlich nur so, als ob Ausge-
schlossenes und Abgespaltenes integriert wire — auch in der vorgeblich
gewaltfreien Kommunikation der gesellschaftlichen Diskurse. Denn
diese Diskurse konstituieren sich bereits durch Vorentscheidungen, die
den Ausschluss des einen und den Einschluss des anderen beinhalten.

Liest man Wellmers Begrift der »realen Utopie« nicht so, dass der
Zustand gewaltloser Kommunikation schon in der Gegenwart eintritt,
so lasst sich »reale Utopie« in einer historischen Lesart als eine Utopie
verstehen, die — parallel zu Adornos »Verséhnung« — als ein Versoh-
nungs-Versprechen gemeint ist, das allem Kommunizieren innewohnt.
Der Begriff der Utopie kdme in dieser zweiten Lesart wieder zu seiner
eigentlichen Bedeutung. Die Integration des Ausgeschlossenen und Ab-
gespaltenen wére in der historischen Lesart eine, die immer partiell
bleibt, d.h. die Inklusion des Exkludierten wire nie abgeschlossen, son-
dern sie wire ein Prozess, der sich im sprachlichen Kommunizieren
stindig vollzieht.

Warum es den Teilnehmern eines Diskurses nicht génzlich méglich
ist, die Pramissen des zu fiihrenden Diskurses im Kommunizieren zu
verdndern und somit im Laufe des Verstdndigungsprozesses alles Aus-
geschlossene zu integrieren (erste Lesart), 14sst sich, wie Adorno bereits
in der Kopplung gesellschaftlicher und &sthetischer Prozesse intendierte,
aus der Verbindung allen sprachlichen Kommunizierens mit Wahrneh-
mungsprozessen erkldren. Denn schon auf der Ebene dsthetischer bzw.
aisthetischer Wahrnehmung ist zum Teil entschieden, was im Diskurs
thematisiert und wie es thematisiert werden kann. Solche Vorgéngigkeit
individueller und kollektiver Wahrnehmung gegeniiber sprachlicher
Rechtfertigung thematisiert Jacques Ranciére in seiner Denkfigur der
»Aufteilung der sinnlichen Welt«, indem er (mit Adornos Worten) den
asthetischen Schein einerseits auszeichnet als mindestens teilweise
sprachunabhéngiges Phidnomen, welches andererseits zugleich trotz die-
ser AuBerlichkeit gegeniiber dem Diskurs als die Bedingung sprachli-
chen Kommunizierens wirksam ist.*®

28 Die Grundfigur aisthetischer Aufteilung der Welt, iiber die nur auf der Ba-
sis eben dieser Aufteilung sprachlich kommuniziert werden kann, fiihrt
Jacques Ranciere aus in vielen seiner zuletzt erschienenen Biicher, z.B. in:
Jacques Ranciére: Le partage du sensible, Paris 2000, deutsch: »Die Auf-
teilung der sinnlichen Welt«, in: Kulturrevolution 41 (2001), S. 122-135;
ders.: La mésentente. Politique et philosophie, Paris 1995, deutsch: Das
Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frankfurt/Main 2002; ders.: Le
destin des images, Paris 2003; ders.: Malaise dans ’esthétique, Paris 2004.
Vgl. zum Problem des dem Diskurs vorgéngigen Ausschlusses (von The-

38

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRAGER

Wellmer will oder kann weder solch eine systematische Trennung
noch ein (gleichzeitiges) Aufeinander-Bezogensein, wie z.B. Ranciére
sie zwischen einer dsthetischen Aufteilung der Welt und der Kommuni-
kation iiber diese Welt konstruiert, vollziehen. Asthetische und gesell-
schaftlich-kommunikative Synthesis werden zwar von ihm in einem
ersten Schritt vorldufig gleichgesetzt. In »den entgrenzten Formen der
Kunst ebenso wie in den offenen Strukturen eines nicht mehr starren In-
dividuations- und Vergesellschaftungstypus« wird ein »neuer Typ von
Synthesis« absehbar [Hervorhebung von mir, J .S.].” Bis hierher lieBe
sich noch #sthetische von nicht-dsthetischer Synthesis unterscheiden,
wenn auch beiden #hnliche Eigenschaften zukommen. Problematisch
wird es im folgenden Argumentationsschritt, in dem Wellmer dstheti-
sche Synthesis der nichtisthetischen vollends angleicht: Den Kunstrezi-
pierenden kommunizierenden Subjekten wird eine Fahigkeit zugespro-
chen, die bei Adorno als Eigenschaft des Kunstwerks galt: Die Rezi-
pienten seien es, die durch ihren Diskurs und durch den Diskurs beglei-
tende Handlungen die Synthesis alles Abgespaltenen, also soziale und
gesellschaftliche Synthesis vollzogen. Thre Subjektivitit sei es, welche
»nicht mehr der rigiden Einheit des biirgerlichen Subjekts entspricht,
sondern [eine] flexiblere Organisationsform einer »kommunikativ ver-
fliissigten< Ich-Identitit aufweist.«’® Bereits an dieser Stelle stellt sich
fiir Wellmers Leser die Frage nach der (von Wellmer anfangs behaupte-
ten) Differenz zwischen den Moglichkeiten von Kunst und denen
sprachlicher AuBerungen, die als Konsequenz der wellmerschen Ador-
no-Umformulierung streng genommen als Frage nach der Differenz zwi-
schen Diskursen tiber Kunstrezeption und anderer sprachlicher Kommu-
nikation gestellt werden muss. War es bei Adorno noch der mimetisch-
expressive Uberschuss des Kunstwerks, der die Differenz zwischen die-
sem und einer sprachlichen AuBerungen markierte, so ist es bei Wellmer
die Prozessualitdt sprachlichen Kommunizierens selbst, die auf die ein-
tretende Starrheit und Verfestigung sprachlicher Kommunikation ein-
wirkt, sie wieder verfliissigt, ihre mimetische Dimension wieder zur
Geltung bringt: Die Prozessualitit des Kommunizierens wirkt also auf
die Bedingungen des Kommunizierens, auf sein Medium zuriick.”' Das

men und Teilnehmern) auler Ranciére auch noch Bernhard Waldenfels:
Ordnung im Zwielicht, Frankfurt/Main 1987, S. 66-69.

29 A. Wellmer: »Wahrheit, Schein, Verséhnung, S. 28.

30 Vgl. FuBnote 22. Dagegen Adorno: »Strikt zu unterscheiden bleibt die be-
trachtende Subjektivitdt vom subjektiven Moment im Objekt, seinem
Ausdruck sowohl wie seiner subjektiv vermittelten Form.« — Th. W. Ador-
no: Asthetische Theorie, S. 246.

31 Ebd, S. 429f.: »Kunst ist mimetisches Verhalten, das zu seiner Objektiva-
tion tiber die fortgeschrittenste Rationalitét — als Beherrschung von Mate-

39

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Nicht-Integrierte der sprachlichen Kommunikation kann in die Kommu-
nikation selbst »hineingeholt« werden, anders gesprochen: der Diskurs
thematisiert seine eigenen Schwichen oder wire zumindest dazu in der
Lage, es zu tun. Oder anders: Ein Diskurs korrigiert einen anderen. Es
kann also laut Wellmer Situationen geben, in denen der Sprache die ihr
von Adorno zugeschriebenen Eigenschaften zukommen: abschneidend,
gewalttitig oder biirokratisch verwaltend und ausschlieBend zu sein. Je-
doch handele es sich in solchen Fillen nicht um generelle Eigenschaften
des Begriffs oder des sprachlichen Mediums, sondern um die Verfeh-
lung seiner positiven Moglichkeiten. Aber auch wenn man Wellmer zu-
gesteht, dass der begrifflichen Rede eine integrierende Kraft im Grund-
satz und in vielen Fillen tatsdchlich zukommt, bliebe noch die Frage zu
kldren, von wo aus die tatsdchliche Einlosung des damit verbundenen
Anspruchs giiltig beurteilt werden kann. Darauf, dass jeder Diskurs von
sich aus prozessual zur gewaltlosen Integration tendiert, kann man sich
ja nicht verlassen; auch kann das Urteil aus der Teilnehmerperspektive
kein endgiiltiges Kriterium sein, da es ein Urteil aus der Perspektive der
Integrierten ist. Die Fehlbarkeit und Gewaltsamkeit der Rede einer Per-
son, die »die lauteste Stimme hat< (oder eine sozial herausgehobene Po-
sition), wére nur in einem Metadiskurs zu thematisieren — und es gibt
keinerlei Garantie dafiir, dass es zu einem solchen Metadiskurs iiber-
haupt kommt.

Durch die Auflosung der Verbindung zwischen der Synthesis des
Kunstwerks einerseits und dem quasi-theologischen Verséhnungsgedan-
ken andererseits, einer Verbindung, die bei Adorno dsthetische Wahrheit
(Stimmigkeit) und quasi-theologische Wahrheit (Versohnung) ineins-
fallen lie, ergeben sich bei Wellmer zwei verschiedene Ebenen der
Rede von dsthetischer Wahrheit: erstens die Ebene des Wahrheitsgehal-
tes eines konkreten einzelnen Kunstwerks, zweitens die Ebene der allge-
meinen Begriffsanalyse von ésthetischer Wahrheit.** Diese Trennung hat

rial und Verfahrensweisen — verfiigt. Es antwortet mit diesem Wider-
spruch auf den der ratio selber. [...] [Sie] bedient [...] sich der unge-
schmdlerten Rationalitit in ihren Verfahrensarten, wihrend sie [...] selber
irrational bleibt.« Es muss in der Tat einen Uberschuss mimetisch-expres-
siver Momente im Kunstwerk geben, denn sonst kénnte Adorno nicht die
Opposition zur herrschenden Rationalitit und der bei ihm damit verbun-
denen Identifikation des Nichtidentischen durch den Begriff aufmachen.
Wenn Wellmer die mimetischen Momente in sprachlicher Verstindigung
betont, verwischt er zwangsldufig diese Differenz zwischen Kunstwerk
und diskursiver Sprache und entledigt sich der fiir Adorno wesentlichen
Idee, es gebe im Kunstwerk, anders als in der sprachlichen AuBerung, je-
nen Uberschuss des Mimetisch-Expressiven.

32 »Der Versuch einer Entschliisselung des im Kunstwerk verritselten Wahr-
heitsgehalts ist ja fiir Adorno nichts als der Versuch, die sonst verlorene

40

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRAGER

den Vorteil, dass man nun iiber die Wahrheit einzelner Kunstwerke
sprechen kann. Denn was entfillt, ist die Bezugnahme aller Kunstwerke
auf eine quasi-theologische Vers6hnungswahrheit. Das einzelne Kunst-
werk kann nunmehr auf seine je spezifische Wahrheit hin befragt wer-
den. Auch diese spezifische Wahrheit des einzelnen Werkes ist bei
Wellmer die Wahrheit des Diskurses tiber das Werk. Fir den Wahr-
heitsgehalt des Werkes bedeutet dies, dass das Werk zwar noch als for-
male Adresse der Wahrheitszuschreibung auftritt, sich der Diskurs aber
inhaltlich auf konkrete gesellschaftliche Realitéit bezieht, fiir deren The-
matisierung das Kunstwerk ein Anlass neben anderen moglichen ist.”
Verséhnung, die bei Adorno durch die &dsthetische Stimmigkeit des
»radikal durchgebildeten Kunstwerks« représentiert ist, kann nun mit
Wellmer als das aufgefasst werden, was sich in der Debatte iiber ein
konkretes Werk und eine durch es evozierte gesellschaftliche Thematik
vollzieht und auf diese Weise auf Gesellschaft einwirkt. Auch der Ge-
danke der Versohnung ist also von der Seite des Kunstwerks auf die
Seite der Kommunikation {iber das Kunstwerk tibergegangen, und zwar
nunmehr als die Idee ihrer konkreten Realisierung. Das Vers6hnungs-
szenario wird nun von Wellmer generalisiert als Merkmal schlichtweg
jeder Kommunikation. Nicht nur die Kommunikation iiber Kunst, son-
dern jede Kommunikation besitzt nach Wellmer die Potenz der inter-
subjektiven Versohnung und kann durch Merkmale, die bei Adorno fiir
Kunstwerke »reserviert« waren, ausgezeichnet werden: z.B. durch eine

Wahrheit der Kunst durchs Aussprechen zu retten. Was hier jedoch durch
begriftliche Artikulation gerettet wird, ist der polemisch-utopische Begriff
der Kunst als solcher, ist der Versohnungsbezug der Kunst als etwas Wil3-
bares: es ist eine Wahrheit iiber die Kunst und nicht der Wahrheitsgehalt
des je einzelnen Kunstwerks.« A. Wellmer: »Wabhrheit, Schein, Verssh-
nung, S. 31f.

33 An dieser Stelle ist zu bemerken, dass Wellmer seine dsthetische Theorie
nicht im Sinne einer Institutionentheorie als »empirische« deskriptive
Theorie verstanden wissen mochte (alles, woriiber gut geurteilt wird, ist
gute Kunst), sondern dass er mit Adorno versucht, einen »normative[n]
Begriff des (gelungenen) Kunstwerks« zu denken. Vgl.: A. Wellmer:
»Uber Negativitit und Autonomie der Kunst«, S. 251. Normativitit zu
denken miisste m.E. in diesem Zusammenhang heiflen, den Begriff des
gelungenen Kunstwerks eben nicht allein aus der Zustimmung des Diskur-
ses zu diesem abzuleiten. Normativitit bedeutet, ein gelungenes Kunst-
werk trage zum Verstindnis der Gesellschaft bei, wie Wellmer formuliert.
Dabei bleibt aber unklar, worin die spezifische Potenz des Kunstwerks,
gesellschaftliches Verstehen zu evozieren, besteht und woher sie kommt.
Dass das Kunstwerk ein »fait social« ist, bedeutet ja nur, dass tiberhaupt
etwas Gesellschaftliches in das Kunstwerk eingeht, es erklirt nicht, in
welcher Weise Kunstwerke Gesellschaftliches verarbeiten und wie sie ih-
rerseits in die gesellschaftliche Sphére hineinwirken.

41

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

spezifische Unschirfe des Verstehens wie auch durch die Prisenz nicht-
rationaler Momente. Der nichtkiinstlerischen Sprache kommen nach
Wellmer also Merkmale zu, die in vormaligen &dsthetischen Theorien der
Kunst zuerkannt wurden und so als charakteristische Herausforderung
der Philosophie durch die Kunst aufgefasst werden konnten. Kunstwerke
besitzen in dieser Theoriekonstruktion den Status von Auslosern oder
Anlidssen fiir Diskurse; die spezifische Potenz von Kunsterfahrung ist
ununterscheidbar geworden von den Moglichkeiten jeden Prozesses
sprachlichen Kommunizierens. Anders als bei Hans Robert JauB3, der
von Wellmer zitiert wird, sind bei Wellmer im Zwischen des »Um-
schlag[s] von é&sthetischer Erfahrung zu symbolischer oder kommunika-
tiver Handlung« keine »Identifikationen« mit dem Kunstwerk, von de-
nen sich dsthetische Reflexion und Kommunikation erst noch abldsen
miissen, festzustellen.*® Die »Wirkung« der Kunstwerke auf die »Ent-
grenzungen der Kommunikation« ist vielmehr eine direkte Wirkung, die
von der Wirkung eines Diskurses auf einen anderen qualitativ nicht zu
unterscheiden ist.*®

Im Folgenden sollen die Argumentationsschritte beleuchtet werden, mit
deren Hilfe Wellmer die spezifischen Eigenschaften des Kunstwerks
nach Adorno in die Charakteristik von Diskursen tberfiihrt. Wellmer
beginnt seine Uberlegung mit der Definition eines nichtisthetischen all-
tagssprachlichen Wahrheitsbegriffs. Mit Franz Koppe geht er »davon
aus, dafl von Kunstwahrheit nur geredet werden kann, wenn wir schon
wissen, wie davon unabhingig von Wahrheit geredet werden kann«.*®
Alltdgliche Wahrheit bestimmt Wellmer im Sinne von »Habermas’
sprachpragmatische[r] Differenzierung des alltdglichen Wahrheitsbe-
griffs« als Uberlagerungsfigur der drei Geltungsdimensionen alltiglicher
Rede: als Uberlagerung von apophantischer Wahrheit, endeetischer
Wahrheit (Wahrhaftigkeit) und moralisch-praktischer Wahrheit.”” Mit
Adorno setzt Wellmer weiterhin voraus, dass Kunst irgendetwas mit
Wahrheit zu tun habe und schliet daran die Intuition an, dass die all-

34 Vgl. Hans Robert JauB: Asthetische Erfahrung und literarische Hermeneu-
tik, Frankfurt/Main 1991, S. 51. Diese Identifikation mit dem Kunstwerk
wird bei JauB8 auch haufig als »isthetisches GenieBen« und als dessen
»primére dsthetische Erfahrung« beschrieben. Vgl. auch ders.: »Kleine
Apologie der dsthetischen Erfahrunge, in: Jiirgen Stohr (Hg.), Asthetische
Erfahrung heute, Koln 1996, S. 15-42.

35 A. Wellmer: »Wahrheit, Schein, Verséhnung, S. 30.

36 Ebd.; vgl. Franz Koppe: Grundbegriffe der Asthetik, Frankfurt/Main 1983,
S. 88.

37 Wie Habermas selbst Geltungsanspriiche alltdglicher Rede ins Verhiltnis
zu ésthetischen Geltungsanpriichen setzt, stelle ich in Kapitel II1.5 dar.

42

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRAGER

tagssprachliche Bestimmung der Wahrheit mit der Annahme, dass es in
der Kunst so etwas wie Wahrheit gebe, zu verbinden sei. »Die Vermu-
tung liegt nahe, daf} die >Kunstwahrheit« — wenn iiberhaupt — sich nur als
ein Interferenzphédnomen der verschiedenen Wahrheitsdimensionen wird
retten lassen.«’® Diese Vermutung verleitet Wellmer dazu, eine »Umfor-
mulierung« vorzunehmen, indem er drei Verschrinkungen gleichsetzt,
die systematisch nicht viel miteinander zu tun haben. Es handelt sich
erstens um die Verschriankung der mimetisch-expressiven Momente des
Kunstwerks mit dem von ihm evozierten Sinn, die Adorno ausbuchsta-
biert, zweitens um den von Adorno konstruierten dialektischen Zusam-
menhang zwischen der Wahrheit des Kunstwerks, dem é&sthetischen
Schein (als der Stimmigkeit des Werks) und einer durch das Werk auf-
scheinenden quasi-theologischen Verséhnung, drittens um die Ver-
schriankung der Geltungsdimensionen alltdglicher Rede im Sinne der ha-
bermasschen Diskurstheorie.” Dass der Versshnungsgedanke als »reale
Utopie« in die alltidgliche Rede eingehen konnen soll, hatte Wellmer be-
reits ausgefiihrt. Doch wie steht es mit dem Uberschuss mimetischer
Expressivitit auf der Seite des Kunstwerks, von dem bei Adorno die
Rede war?

Setzte man die Wahrheit alltiglicher Rede im Sinne ihrer drei sich
iiberlagernden Geltungsdimensionen mit den rationalen, also den be-
grifflichen Momenten, die Adorno im Kunstwerk verortet, gleich, so
bliebe der Uberschuss des Mimetisch-Expressiven im Kunstwerk beste-
hen. Eine Umformulierung der dsthetischen Wahrheit in die Wahrheit
alltagssprachlicher Rede ginge also nicht auf. Die Verrechnung des Mi-
metisch-Expressiven des Werks in eine mimetische Expressivitit
sprachlicher AuBerungen wire deshalb nicht plausibel, weil Adorno das
mimetische Moment an die spezifische Materialitit des Kunstwerks
bindet. Anders gesprochen: Wellmers Gleichsetzung einer Verschrin-
kung mimetisch-expressiver und rationaler Momente des Kunstwerks
mit sich tiberlagernden Geltungsdimensionen alltiglicher Rede geht nur
auf, wenn die Pramisse gilt, dass Kunstwerken kein mimetisch-expressi-
ver Uberschuss zukommt. Gilte diese Primisse, lieBe sich allerdings

38 A. Wellmer: »Wahrheit, Schein, Verséhnungg, S. 31.

39 »Nun hat auch Adorno das Moment der Interferenz verschiedener Wahr-
heitsdimensionen in der Kunstwahrheit auf seine Weise immer betont;
dies kommt bei ihm zum Ausdruck im Gedanken einer Verschrinkung des
mimetisch-expressiven mit dem rationalen Moment im Kunstwerk ebenso
wie in seiner Konstruktion des Zusammenhangs zwischen Wahrheit,
Schein und Versohnung. Die Interpretation der Kunstwahrheit als Interfe-
renzphdnomen verschiedener Wahrheitsdimensionen bedeutet insofern
zunéchst nur eine sprachpragmatische Umformulierung eines fiir Adorno
zentralen Gedankens.« (Ebd.)

43

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

nicht mehr von einer bloBen Umformulierung adornoscher Rede iiber
das Kunstwerk sprechen, da Adorno ganz offensichtlich von einem mi-
metischen Uberschuss der Werke ausgeht. Kunstwerke wiren dann in
einem ganz allgemeinen Sinne sprachlichen AuBerungen dquivalent, wi-
ren in sie Ubersetzbar. Aber empirisch trifft das natiirlich nicht zu.
Wellmers Umformulierung ist also nicht so harmlos, wie er suggeriert.*’
Kommen wir nun zur zweiten moglichen Gleichsetzung, die Wellmer
vorschligt: zur Umformulierung der &dsthetischen Trias »Wahrheit —
Schein — Vers6hnung« in die Trias der Geltungsdimensionen alltdglicher
Rede. Wanderte die Versshnung als reale Utopie in sprachliche Kom-
munikation ein, lieBe sie sich mit Hilfe der drei interferierenden Wahr-
heitsdimensionen beschreiben. Denn eine Utopie, der jede transzendente
Dimension genommen ist, wire keine Utopie mehr, und sie wire demzu-
folge genauso wie jede alltdgliche Kommunikation zu bestimmen. Der
asthetische Schein des Kunstwerks hingegen, von Adorno auch als #s-
thetische Stimmigkeit seiner Elemente bestimmt, bleibt — dhnlich der
mimetisch-expressiven Momente — als ein materialer »Rest« einer nicht-
gegliickten Umformulierung erhalten, denn er ldsst sich eben nicht mit
dem ésthetischen Schein sprachlicher AuBerungen gleichsetzen.

Als Konsequenz der behaupteten Umformulierung zeichnet Wellmer
alsdann das rezipierende Subjekt als »Instanz der Vermittlung« aus, das
zwischen der konkreten Wahrheit eines Kunstwerks und dessen Idee der
Vers6hnung vermittelt. Vermittelt wird aber nun nicht mehr zwischen
der Wahrheit des Kunstwerks und ihrer subjektiven Interpretation, son-
dern vermittelt wird zwischen einer subjektiven Wahrheitszuschreibung
im Medium der sprachlichen AuBerung und anderen Diskursen. Well-
mer versucht also, den Gehalt des Kunstwerks aus den rezipientischen
Zuschreibungen zu bestimmen. Letzten Endes (wenn vielleicht auch un-
gewollt) ersetzt Wellmer damit die Annahme Adornos, dass es im
Kunstwerk selbst so etwas wie Wahrheit gebe (und zwar eine solche, die
die Moglichkeiten sprachlicher Kommunikation tiberschreite) durch die
Annahme, es sei die rezipientische Zuschreibung, in der iiber die Gelun-
genheit des Kunstwerks entschieden werde. Diese generelle Auszeich-
nung der interpretierenden Position der Rezipienten ist Wellmer zufolge
aber nicht zu verwechseln mit Adornos Ansicht, Kunstwerke miissten
philosophisch gedeutet werden, damit »die sonst verlorene Wahrheit der
Kunst durch Aussprechen« gerettet werde." Wenn Adorno schreibe,
»genuine &sthetische Erfahrung muf3 Philosophie werden oder sie ist

40 »Wichtiger als die Umformulierung selbst ist daher die Frage nach den
Konsequenzen, die sich aus ihr ergeben.« (Ebd.)
41 Ebd.

44

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRAGER

iiberhaupt nicht«*, so wolle er »den polemisch-utopischen Begriff der
Kunst als solche[n]« retten, den »Vers6hnungsbezug der Kunst als etwas
WiBbares«, so Wellmer. Dies sei die allgemeine »Wahrheit iiber die
Kunst und nicht der Wahrheitsgehalt des je einzelnen Kunstwerks«.** In-
dem Wellmer zudem Adornos philosophische Auslegung von Kunst al-
lein im Sinne der apophantischen Wahrheitsdimension auffasst, ver-
deutlicht er einerseits implizit, wie problematisch die vorgebliche Um-
formulierung bzw. die Gleichsetzung kiinstlerischer und alltagssprachli-
cher Wahrheit tatsdchlich ist; andererseits iibergeht er damit die Tatsa-
che, dass Adorno immer betont, dass es philosophischer Auslegung eben
niemals gelingen konne, das Kunstwerk zu fassen. Adorno veranschlagt
zwei diskursive Bewegungen, die er als gegenldufige definiert: die
apophantische »Bewegung« des Kunstwerks nach auBen und die gleich-
zeitige Zuriicknahme dieser apophantischen Bewegung durch das
Kunstwerk, das dieses selbst erzeugte Apophantische kraft seiner Mate-
rialitét wieder destruiert und an sich bindet. »Das Kunstwerk muf} seine
diskursiven Bestandteile seinem Immanenzzusammenhang einbringen in
einer Gegenbewegung zu der nach auBlen gerichteten, apophantischen,
die das diskursive Moment entbindet.«**

Weil Wellmer diese von Adorno als gegenldufig beschriebene Be-
wegung nur noch in eine Richtung ausbuchstabiert — in die Richtung,
welche von der Rezeption zum Werk fiithrt —, féllt die Moglichkeit, eine
Wirkung des Kunstwerks als den Wahrheitszuschreibungen entgegenge-
richtete bzw. nicht in der Rezeption aufgehende Kraft zu denken, weg.
Damit verschwindet systematisch die Idee eines moglichen Einflusses,
den Kiinstler als Hersteller auf das Hergestelltsein des Kunstwerks und
damit indirekt auf dessen Rezeption haben konnen. Eine entscheidende
Frage an Wellmer ist somit die Frage danach, wie Kunstwerke denn die
Wahrheitszuschreibungen hervorrufen. Dies wire zugleich die Frage
nach der signifikanten Differenz zwischen dem Vermégen des Kunst-
werks, Diskurse zu provozieren, und der Potenz anderer Gegenstéinde,
Situationen und Handlungen, sprachliche Auseinandersetzung zu evo-
zieren. Im Zusammenhang damit ergibt sich die Frage nach einer mogli-
chen Differenzierung der Eigenschaften verschiedener Diskurse nach
Malgabe ihrer Gegenstinde. Zeichnet den wahrheitszuschreibenden
Diskurs iiber Kunst etwas Spezifisches aus? Folgt man Wellmer, so ste-
hen die Aussichten, etwas dariiber zu sagen, was Kunstwerke zu Objek-

42 Th. W. Adorno: Asthetische Theorie, S. 197.

43 A. Wellmer: »Wabhrheit, Schein, Versohnung«, S. 32.

44 Th. W. Adorno: Asthetische Theorie, S. 152. Dort heift es ferner: »Usur-
piert das diskursive Moment den Primat, so wird das Verhiltnis des
Kunstwerks zu dem aufler ihm allzu unmittelbar und gliedert sich ein. ..«

45

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

ten einer Wahrheitszuschreibung prédestiniert (und dariiber, um welche
Wahrheit es sich bei der kiinstlerischen handelt), ungiinstig. Wenn er
ausfiihrt, dass der Wahrheitsanspruch eines Kunstwerks mit seinem s-
thetischen Geltungsanspruch zusammenhinge,” dann sagt er nicht viel
mehr, als dass ein Kunstwerk, dem Wahrheit zugeschrieben wird,
gleichzeitig &sthetisch fiir gelungen erklart wird. Erklért sich aber nun
die Wahrheitszuschreibung daraus, dass der Kiinstlerin das Werk so gut
gelang? Oder erklart sich umgekehrt die Zuschreibung der Gelungenheit
aus der subjektiven Wahrheitsfeststellung, bei der der Erfahrungshori-
zont der Rezipientin und der Kontext der Rezeption eine Rolle spielen?

Die spezifische Differenz von »etwas behaupten« und »etwas zei-
gen« wird von Wellmer zwar erst genannt, dann aber verspielt. Dass im
Kunstwerk Sich-Zeigendes aufgrund einer Vertrautheit mit ihm erkannt
wird, muss nicht heifien, dass es sich in jedem Fall sprachlich behaupten
lassen muss. Das Moment der Wiedererkennung kann durchaus als ein
nicht-sprachliches vorkommen, z.B. wenn Gefithle oder Geriiche erin-
nert werden. An dieser Stelle wird die Vorgingigkeit der unmittelbaren
dsthetischen Erfahrung gegeniiber ihrem Diskurs deutlich. Wellmer
selbst spricht vom »implizit Gewuliten«, das in der »Prignanz einer
sinnlichen Erscheinung geronnenc ist, eine Formulierung, in der freilich
noch einmal deutlich wird, dass der sinnlichen Erscheinung kein Eigen-
wert zukommt; sie ist vielmehr ein abkiirzendes Symbol fiir etwas, das
sich als Wissen aussprechen lieBe.*

Die Tatsache, dass sich in der &sthetischen Erfahrung Wirklichkeit
nicht als reine Wirklichkeit, sondern nur vermittelt durch das Kunstwerk
zeigt, veranlasst Wellmer, von der Authentizitit des jeweiligen Kunst-
werks zu sprechen. Jedoch gibt er kein einziges Kriterium dafiir an, was
unter diesem Authentisch-Sein zu verstehen wire. Er begniigt sich mit
der Feststellung, »daf ein &sthetisches Gebilde mehr oder weniger tref-
fend, mehr oder weniger treu, mehr oder weniger authentisch zur Er-
scheinung bringt, was in ihm erscheint.«*’ Auch an dieser Stelle lasst
sich fragen, ob es am Kunstwerk, an seiner Herstellung oder am Erfah-
rungs- bzw. Vertrautheitshorizont der Rezipienten liegt, dass etwas treu,
treffend oder authentisch erscheint, und was das genau heiflen soll. Ent-
scheiden konnen diese Frage nach Wellmer nur Diskurse tiber dstheti-
sche Erfahrungen, d.h. solche Befunde gehoéren nicht in die &sthetische
Erfahrung selbst, die dem #sthetischen Diskurs vorgéngig ist. Spielt der
dsthetische Diskurs solch entscheidende Rolle, so ist es denkbar, dass
die Bewertung einer #sthetischen Erfahrung im Diskurs selbst korrigiert

45 A. Wellmer: »Wahrheit, Schein, Verséhnung, S. 33.
46 Ebd., S. 34.
47 Ebd.

46

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRAGER

und die Wahrheitszuschreibung eher durch den Diskurs als durch das
Kunsterlebnis gesteuert ist. Hier sehe ich auch die Einbruchstelle fiir an-
dere Einfliisse auf eine Wahrheitszuschreibung, die cher sozialer als
kiinstlerischer Natur sind. So konnen z.B. Trends oder der Ruf einer
Kiinstlerin im Kunstbetrieb die Interpretation der &sthetischen Erfahrung
wesentlich beeinflussen. »In solchen Diskursen geht es um das richtige
Verstehen, das richtige Wahrnehmen der #sthetischen Erscheinung.«*®
Uber richtiges Wahrnehmen und Verstehen, also iiber sinnliche und
sinnhafte Aspekte zugleich, wird Wellmer zufolge im Sprechen und
Schreiben iiber Kunstwerke verhandelt, und dort wird auch die ganze
Werteskala der Beurteilung festgelegt (wenn auch nie endgiiltig). Das ist
Kennerschaft, an der sich natiirlich auch Nicht-Kenner beteiligen kon-
nen, deren Wort dann gegebenenfalls weniger schwer wiegt. Ein &stheti-
scher Diskurs, wie er bei Wellmer im Mittelpunkt steht, nimmt das
Kunstwerk und seine Wirkungen zwar zum Ausgangspunkt; mit sprach-
lichen Mitteln wird immer genauer zwischen einzelnen Rezipienten ab-
gewogen, warum dieses Werk bestimmte Wirkungen hervorruft. Damit
werden Normen fiir Qualitédt erarbeitet. Aber wie erklirt sich z.B. aus
dieser immer groBeren Spezialisierung in der Beurteilung von Kunst-
werken ein Gefiihl der Gewissheit, dass das einzelne Werk in der dsthe-
tischen Erfahrung Evidenz vermittelt, oder gar das Gefiihl der Rezi-
pienten, die Wirklichkeit wiederzuerkennen wie ein vertrautes Gesicht,
wie Wellmer schreibt?

Im &dsthetischen Streit »iilber Wahrheit und Falschheit dsthetischer
Gebilde, der zugleich ein Streit tiber deren Stimmigkeit sein soll, miis-
sen die Diskutierenden ihre eigene Erfahrung ins Spiel bringen«.* Dabei
spielen dann die drei sprachpragmatischen Wahrheitsdimensionen all-
taglicher Rede die entscheidende Rolle, wie in jeder Kommunikation.
Das, woriiber kommuniziert wird, sind aber die Rezipienten-Erfahrun-
gen mit dem Kunstwerk und ihr individueller Hintergrund, auf dem
diese wahrgenommen werden. Aus dem Ergebnis dieses Streits, der im-
mer wieder neu gefiihrt werden kann, lassen sich riickwirkend dstheti-
sche Stimmigkeit, d.h. &dsthetische Geltung und Wahrheitspotential der
Kunstwerke bestimmen.

Wenn Koppe, auf den Wellmer sich bezieht, die Verzahnung des
»Sichtbar-Machens« und des »Zum-Ausdruck-Bringens« betont, dann
spricht er iiber allgemeine Eigenschaften von Kunstwerken. Diese Ver-
zahnung ersetzt Wellmer durch die Verzahnung der beiden metaphori-
schen Zuschreibungen von »Sich-Zeigen« und »Zum-Ausdruck-Brin-

48 Ebd.
49 Ebd, S. 35.

47

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

gen«. Das fiithrt dazu, dass sich bei Wellmer »Sichtbar-Machen« und
»Zum-Ausdruck-Bringen« letztlich auf der Ebene des Diskurses, nicht
auf der Ebene des Werkes verzahnen.

Zum Schluss bleiben allein die Erfahrungen der Rezipienten, aus de-
nen heraus der &sthetische Diskurs gefiihrt wird, als bestimmbare Krite-
rien der Wahrheitszuschreibung ans Werk. Es ist nicht moglich, bei
Wellmer zu spezifizieren, in welcher Weise die Kunstwerke selbst diese
Zuschreibungen beeinflussen, d.h. warum gerade sie als Wahrheitstriger
auserkoren werden. Die Auswahlkriterien bleiben opak, sie konnen ge-
nauso gut nichtkiinstlerischen Ursprungs sein. Wellmer hat recht, wenn
er betont, dass die Kiinstlerin nicht in derselben Weise durch das
Kunstwerk etwas »sagt«, wie wenn sie sprachlich kommunizieren
wiirde. Darauf aufbauend miisste er aber zu erkldren versuchen, worin
die Differenz zwischen dem Zeigen durch Kunstwerke und sprachlichen
bzw. schriftlichen kommunikativen Handlungen liegt. Diese Erkla-
rungsmoglichkeit hat sich Wellmer aber aufgrund seiner sprachpragma-
tischen Voraussetzungen wesentlich erschwert, denn wenn er Aussagen
dariiber machen wiirde, wie Kunstwerke etwas zeigen, wiirde es sich,
seinen eigenen Voraussetzungen nach, immer nur um metaphorische
Zuschreibungen handeln. Und Metaphern werden immer im Medium
sprachlicher Diskurse angewendet.® Gerade dort, wo er die Materialitit
des Kunstwerks als sein Anderes thematisieren miisste, bleibt also der
Diskurs ein selbstreferentielles Zuschreibungsspiel.

Auch die Rede von einem »Ort des Kunstwerks«, welcher »irgend-
wie zwischen einem >Subjekt« und seinem >Objekt«« liegt, bringt Well-
mer nicht wirklich zu einem verinderten systematischen Befund.”' So
sind auch im Text Das musikalische Kunstwerk Kunstwerke weder ihrer
Interpretation vorgédngig, noch sagt Wellmer, dass es am Kunstwerk
selbst, an der Art seiner Herstellung liege, dass diesem Gelungenheit zu-
geschrieben wird. Auch hier kommt er vielmehr zu dem Schluss, »dal3
auch die [musikalischen, Anm. von mir, J.S.] Werke im deskriptiven
Sinn des Wortes kein objektives Sein haben: ihr »esse« ist, wie das von
Sprachtexten, »interpretari«...«’> Interessant ist die Verwendung des Ad-
jektivs »objektiv« deshalb, weil damit bereits die bloB intuitive Gegen-
position, Kunstwerke als produzierte Dinge oder Situationen hitten ei-
nen Einfluss auf ihre Erfahrung und Interpretation, unter Metaphysik-
verdacht gerit. Liele man das Adjektiv, dem die Rolle eines Tabuanzei-
gers zukommt, weg, so ergidbe sich die Aussage: Das Sein von Kunst-

50 »Wahrheit¢ 148t sich [...] der Kunst nur metaphorisch zuschreiben.«
(Ebd.)

51 A. Wellmer: »Das musikalische Kunstwerk«, S. 151f.

52 Ebd, S. 151.

48

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRAGER

werken ist ihre Interpretation — eine Behauptung, deren Falschheit empi-
risch ganz offensichtlich ist, und zwar auch dann, wenn man die Vor-
gingigkeit des Feldes der Kunst vor der individuellen Erfahrung und
Interpretation eines Werks annimmt. Der typische Fall der Existenz des
Kunstwerks ist nicht der, dass noch niemand ihm als Kunstwerk begeg-
nete, sondern der typische Fall ist der einer individuellen &sthetischen
Erfahrung an einem Gegenstand, der bereits als Kunstwerk vorbestimmt
ist. Wie anders sollten sonst die Rezipienten auf die Idee kommen, den
»Anspruch des Kunstwerks«, von dem Wellmer am Beispiel des No-
tentextes spricht, iberhaupt anhand seiner Rezeption bzw. anhand seiner
musikalischen Auffiihrung zu testen?”® »Was wir wissen konnen, ist
lediglich, daB3 dieser Text mit dem Anspruch auftritt, Gegenstand einer
moglichen Erfahrung zu sein. Ob und inwiefern er das ist, kann sich
immer wieder erst in der 4sthetischen Erfahrung selbst erweisen.«>* Wie
aber entsteht dieses Wissen iiber den Anspruch des Werks, auf das
Wellmer sich bezieht? Wellmer wiirde sagen: Dieses Wissen ergibt sich
aus der Einigung der rezipierenden Subjekte, dass es sich hier um ein
Kunstwerk handelt. Warum haben andere aber solch eine Meinung ge-
rade iiber diesen und nicht iiber einen beliebigen anderen &sthetischen
Gegenstand?

Anstatt den Prozess der dsthetischen Erfahrung als einen vom Werk
evozierten und damit in irgendeiner Form von der Kiinstlerin mitgestal-
teten Prozess zu begreifen, operiert Wellmer zunichst verkomplizierend
mit dem Begriff der Prozessualitit als einer typischen Eigenschaft des
kiinstlerischen Gegenstandes, um dann wieder zum alten Ergebnis zu
kommen: Dass aber

»ésthetische Gelungenheit einem Gegenstand nur aus der >performativen< Per-
spektive der dsthetisch Erfahrenden zugeschrieben werden kann, erklért, wa-
rum das »Werk< im traditionellen, das heift im oben erlduterten nichtnormati-
ven Sinne, gar nicht der objektive Triager dieser Eigenschaft [der Gelungen-
heit, Anm. von mir, J.S.] sein kann und weshalb es, wie ich es oben behauptet
habe, das objektiv vollkommene, in sich geschlossene Kunstwerk gar nicht ge-
ben kann.«>®

53 »Den Notentext, den ich zunichst als den »>Ort< des musikalischen Werkes
charakterisiert hatte, bezeichne ich jetzt als »dsthetischen Gegenstand< mit
dsthetischem Anspruch.« Ebd., S. 152.

54 Ebd., S. 153.

55 Ebd., S. 153f. Vgl. auch A. Wellmer: »Uber Negativitit und Autonomie,
S. 248: »Natiirlich kann eine solche Prozessualitit der Kunstwerke nicht
einem objektivierenden Blick zugédnglich sein, sondern nur einer &stheti-
schen Erfahrung, die diese Prozessualitit als ihre eigene erfihrt.«

49

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Wellmer schreibt weiter: »Jedoch kann, wenn schon das Werk im de-
skriptiven Sinne des Wortes kein objektives Sein hat, um so weniger
»Gelungenheit( eine objektive Eigenschaft von Partituren oder Auffiih-
rungen sein.«*°®

Diese Auffassung teile ich nicht. Gelungenheit kann durchaus eine
Eigenschaft eines Kunstwerks sein, ja es lédsst sich sagen, dass das eine
Werk der Kiinstlerin gelang, ein anderes wiederum nicht. Es ist nicht die
Einigung der Rezipienten, die Kunstwerke als Kunstwerke definiert,
sondern der Anspruch der Kiinstler, ein Kunstwerk geschaffen oder auf-
gefiihrt zu haben, der Rezipienten erst dazu veranlassen kann, den »An-
spruch des Kunstwerks« zu testen, um im Anschluss an die individuelle
asthetische Erfahrung dariiber zu entscheiden, ob es sich hier um ein
gelungenes Kunstwerk handelt.

Derjenige Begriff der Gelungenheit, den Wellmer verwendet, geht
letztlich zuriick auf Kants Begriff des freien Spiels aus der Kritik der
Urteilskraft.”” Dieses Spiel ist nun aber gerade dadurch gekennzeichnet,
dass es unendlich ist, weil tiber die Wirklichkeit des Erfahrungsobjekts
nicht endgiiltig geurteilt werden kann. Wellmer schreibt daher: »[I]m
Spiel der &sthetischen Erfahrung [werden] Zusammenhénge ebensowohl
gebildet wie aufgelost«.” Aber kann ein unentscheidbares unendliches
Spiel als eine gelungene Erfahrung begriffen werden? Ist es nach Well-
mer nicht vielmehr das Nicht-Gelingen, das die dsthetische Erfahrung
auszeichnet? Denn es ist laut Wellmer ja gerade die Unentscheidbarkeit
im Urteil tiber den &sthetischen Gegenstand, die als Prozessualitit der
Erfahrung und nicht als Prozessualitit des Kunstwerks beschrieben wer-
den muss. »Dal3 das Préadikat des dsthetisch Gelungenen aus seiner rei-
nen Objektbezogenheit herausgelost werden muB, heiit zugleich, daf3 es
in die Prozessualitéit der dsthetischen Erfahrung hineinverlagert werden
muB.«** Von dort ist es nicht mehr weit zur Feststellung, »daB in der
Prozessualitdt der dsthetischen Erfahrung ein dsthetisches Objekt als
Kunstwerk sich konstituiert; wobei die »Objekthaftigkeit« dieses Kunst-
werks darin sich zeigt, daB3 es — das Werk — in einem 6ffentlichen Raum
zwischen #sthetisch erfahrenden Subjekten lokalisiert ist...«** Aus dem
zuerst genannten »Zwischen« zwischen dem Kunstwerk und seiner Re-
zipientin ist nun wieder das zweite »Zwischen« zwischen verschiedenen
rezipierenden Subjekten geworden. Ungeldst bleibt das Problem, wie
sich das Zwischen zwischen Objekt und Subjekt {iberhaupt denken lésst,

56 A. Wellmer: »Das musikalische Kunstwerk«, S. 151.

57 Vgl. Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft, § 9, AB 28.
58 A. Wellmer, »Das musikalische Kunstwerk«, S. 162.

59 Ebd, S. 152.

60 Ebd., S. 154.

50

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRAGER

wenn man dem Objekt gleichzeitig jede Art von Einflussnahme auf das
Geschehen absprechen mochte. Wellmer problematisiert zwar die eigene
Position, wenn er schreibt:

»Daf} ein Werk dsthetisch gelungen ist, kann sich nur im ProzeB der dstheti-
schen Erfahrung erweisen. Es wiére aber offenbar falsch, hieraus den Schluf3 zu
ziehen, daf3 Gelungenheit etwas >Subjektives< sei, ndmlich bloBer Ausdruck
einer nicht ndher bestimmbaren lustvollen Affektion eines Rezipienten durch
ein Werk bzw. dessen Aufﬁihrung«m

Diesem eigens formulierten Anspruch kann aber die eigene Systematik
nicht gentigen, und so ist kein Hinweis darauf zu finden, wie sich denn
solch ein Zwischen zwischen einem Kunstwerk und seiner Rezipientin
iberhaupt aus der sprachpragmatischen Perspektive denken liefe.
Wellmer spricht ganz kantisch vom »Subjekt und seinem Objekt«, dem
Kunstwerk, welches durch die Wahl und Erfahrung des Subjektes erst
zum Kunstwerk gemacht wird.*> Das sogenannte »partielle Recht des
musikalischen Kunstwerks«® bleibt so das Recht, Kunstdiskurse zu
initiieren, in denen iiber seine Gelungenheit entschieden wird. Dies ent-
spricht der kantischen Charakterisierung des &sthetischen Gegenstands,
Ausloser dsthetischer Erfahrungen und darauffolgender Diskurse zu
sein, einer Definition, die ich als Definition des Kunstwerks fiir nicht
ausreichend halte.**

Restimiert man die bisher formulierte Kritik an der Rezeptionsésthe-
tik Wellmers, ergibt sich die Frage, ob nicht die Komplexitit der dstheti-
schen Theorie Adornos, insbesondere seine Beriicksichtigung der drei
philosophischen Kategorien Produktion, Werk und Rezeption, ein guter
Grund wire, der sprachpragmatischen Lesart Wellmers den Riicken zu
kehren und sich auf das Original zuriickzubesinnen. Der (Riick-)Weg zu
Adorno hat sich aber deshalb verschlossen, weil Wellmer darin recht
hat, zu sagen, dass Adorno einen gemeinsamen Wahrheitsgehalt fiir alle
Kunstwerke veranschlagt, der in die Deutung eines jeden Kunstwerks als
eines Trigers immer derselben Versohnungswahrheit einmiindet. Die
immergleiche Funktion aller Kunstwerke ist somit fiir Adorno die quasi
theologische Widerspiegelung und Uberwindung des gesellschaftlichen
Ganzen. In einer &sthetischen Theorie muss es jedoch méglich sein (und
darin gebe ich Wellmer recht), Kriterien fiir konkrete Wahrheitszu-
schreibungen an einzelne Kunstwerke anzugeben, nicht zuletzt deshalb

61 Ebd., S. 151.
62 Ebd., S. 152.
63 Ebd., S. 154.
64 Weiteres dazu in Teil 111.

51

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

(fiige ich hinzu), weil verschiedenen Kunstwerken verschiedene Strate-
gien der Darstellung unterschiedlicher Themen zu eigen sind. Diese
Konkretheit der jeweiligen Synthese von Materialitdt und Bedeutung im
einzelnen Werk (und dies ist nun meine These) ldsst sich nur bestimmen,
wenn man die Perspektive der Produzenten nicht aus einer &dsthetischen
Theorie ausschlieft. Wellmers Bestimmung des é&sthetischen Objekts
kann so lange nur eine rudimentére sein, wie er sich philosophisch dem
empirischen Befund gegeniiber verschlieft, dass Kunstwerke von
Kiinstlern hergestellte Gegenstinde sind — einem Befund, der sich sys-
tematisch auf die Beschreibung ihrer Rezeption auswirken wiirde.*

2. Das Kunstwerk als geschichtliche Wahrheit
(Heidegger)

Soweit Kunstwerke als Wahrheitstrager gedacht werden, kann ihnen ihre
Wahrheit nicht allein aus einer subjektiven Perspektive zugeschrieben
werden; fiir ihre philosophische Bestimmung ist es vielmehr notwendig,
Kriterien dafiir zu gewinnen, was an ihnen selbst ist, was diese Zu-
schreibung von Wahrheit rechtfertigt oder nicht rechtfertigt. Dieser Be-
fund aus dem ersten Kapitel legt es nahe, sich der Bestimmung des
Kunstwerks in der Wahrheitsédsthetik von Martin Heidegger zuzuwen-
den. Denn Heidegger definiert das Kunstwerk mit Hilfe des Begriffs der
Erde als etwas, das in seiner Materialitit so erscheint, dass dem Kunst-
werk als Wahrheitsprozess eine Bedeutung eignet. Dariiber hinaus be-
stimmt er Kunstwerke sowohl als geschaffene als auch als (durch Rezi-
pienten) bewahrte. In diesem Sinne beginnt Heidegger seinen Aufsatz
Der Ursprung des Kunstwerks mit einer Ontologie des Kunstwerks.®® Es
gibt aber auch einen zweiten naheliegenden Grund, auf Heidegger und
seine Definition des Kunstwerks einzugehen: Heideggers Seinsphiloso-
phie und mit ihr seine Asthetik richten sich gegen einen dhnlichen Zug,
wie Wellmer ihn in seinen Uberlegungen zur Asthetik macht. Dieser
verwandte Zug ist Nietzsches Rede von »Einheit, Ganzheit, Wahrheit als
»obersten Werten«.®” Ohne damit die Identitit beider #sthetischer Theo-
rien (von Wellmer und von Nietzsche) zu behaupten, kann man von
einer Ahnlichkeit beider Theorien in ihrer Akzentuierung des Subjekti-
ven sprechen. Die Sphére, in der das Subjektive gegen einen metaphysi-

65 Vgl. dazu Teil 111

66 Martin Heidegger: Der Ursprung des Kunstwerks, Frankfurt/Main 1999.

67 Martin Heidegger: Nietzsche: Der europdische Nihilismus [Freiburger
Vorlesung II. Trimester 1940]; Gesamtausgabe, Bd. 48, Frankfurt/Main
1986, S. 117.

52

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRAGER

schen Objektivismus, dann aber auch gleich gegen jede ontologische
Selbsténdigkeit des Objekts zur Geltung gebracht wird, ist bei Wellmer
das sprachliche Handeln, bei Nietzsche hingegen das affektive Selbster-
lebnis. Es handelt sich um zwei (verschiedene) Erméchtigungsfiguren
gegeniiber der Materialitdt des Kunstwerks, einer Materialitdt, die in
Heideggers Systematik dem Sein zugeordnet ist. Heidegger benennt und
kritisiert solch eine Denkfigur subjektiver Erméchtigung. Der Wert, so
legt es Heidegger in seinen Nietzsche-Vorlesungen dar, »ist Wert, weil
er gilt; und er gilt, weil er als geltend gesetzt wird«.®® In seiner Kritik an
Nietzsches »Willen zur Macht« als »Gesichtspunkt« und » Wert« wendet
Heidegger sich also gegen die Uberbewertung des Subjektiven und In-
tersubjektiven (das Nietzsche freilich anders definiert als Wellmer) ge-
geniiber dem Sein, dhnlich wie sich unsere Kritik an Wellmers Asthetik
gegen subjektive Ermédchtigung in der Zuschreibung &sthetischer Wahr-
heit an das Kunstwerk richtet.

Heidegger kommentiert in seiner Vorlesung Nietzsches »Ontologie«
als ganze, es geht ihm also nicht allein um #sthetische Bestimmungen.
Zur Debatte steht dabei Nietzsches Darstellung der Geschichte der
Metaphysik, die Nietzsche eben nicht — und das ist Heideggers Kritik —
als eine Geschichte iiber »das Seiende im Ganzen« (die Welt) im Ver-
hiltnis zum Dasein (den in der Welt lebenden Menschen) schreibt, son-
dern die er erzihlt als eine Geschichte iiber Werte, die Menschen der
Welt seit der Antike zugeschrieben haben, und iiber Gesichtspunkte,
unter denen sie die Welt betrachtet haben. Die Menschen legen (indem
sie Kategorien erfinden) der Welt Werte ein, ziehen die Kategorien bei
der Bestimmung der Welt wieder aus der Welt heraus und besitzen so
die Macht, die Welt als »wert-los« zu beschreiben, nachdem sie die
Werte aus der Welt >herausgezogen< haben.®” Das Falsche an den Wer-
ten ist Nietzsche zufolge, dass sie »hinausverlegt werden in einen >an
sich seienden< Bezirk, innerhalb dessen und aus dem her sie an sich und
unbedingt gelten sollen; wéhrend sie doch ihren Ursprung und Gel-
tungsbereich nur in einer bestimmten Art des Willens zur Macht ha-
ben«.” Dieser »Wille zur Macht« ist nun fiir unsere Frage nach der Be-

68 Ebd., S. 108.

69 »1. Dal wir mit den Kategorien »Zwecks, >Einheit und >Sein< der »Welt«
(d.h. dem Seienden im Ganzen) einen Wert eingelegt haben. 2. Dal} diese
der Welt eingelegten Kategorien >wieder von uns herausgezogen< werden.
3. DaB nach dieser Herausziehung der Kategorien, d.h. der Werte, die
Welt »nun< wert-los aussieht.« (Ebd., S. 86)

70 Ebd., S. 95. Fokussierungen auf Werte wie Einheit, Wahrheit und Ganz-
heit werden von Nietzsche enttarnt als eigentlicher Wille zur Macht, wel-
cher unbewusst in den Werte zuschreibenden Subjekten wirkt. Nietzsches
Umwertung dieses Willens besteht in dem Wissen, dass es die fritheren

53

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

stimmung des Kunstwerks insofern interessant, als Nietzsche der Kunst
eine Exemplarizitdt zumisst, mittels derer sich das Konzept der subjekti-
ven Umwertung solcher Werte wie Einheit, Wahrheit und Ganzheit in
den subjektiven Willen zur Macht demonstrieren ldsst. Nietzsches Dar-
stellung der Kunst steht laut Heidegger fiir den »Drang nach Lebensstei-
gerung und Erhohung, nach Herrschaft, d.h. nach Obenbleiben«.”' Die-
ses Obenbleiben bezieht sich auf die Selbsterméichtigung und gleichzei-
tige Selbstwahrnehmung des kiinstlerischen Subjekts, welches bei
Nietzsche der rauschhaft agierende Kiinstler ist.”” Da es hier nicht um
Nietzsche gehen soll, werde ich den »Willen zur Macht« in seiner meta-
physischen und &sthetischen Dimension nicht weiter erldutern. Zentral
fur Heideggers Kunstwerkdefinition ist aber, dass er sie im Kontrast zu
Nietzsches Ontologie und Asthetik entwickelt und dabei gleichzeitig an
diese ankniipft. Heidegger kritisiert an Nietzsches &sthetischem bzw.
asthetisierendem Vokabular ndmlich dasselbe, was er generell an der
Geschichte der Asthetik als philosophischer Disziplin seit ihrer Begriin-
dung durch Baumgarten im 18. Jahrhundert kritisiert: ihre Fokussierung
und Beschrinkung auf die Beschreibung subjektiver Zustinde und deren
Wahrnehmung durch die Subjekte. »Den dsthetischen Zustand der
Schauenden und Empfangenden versteht Nietzsche ganz in Entspre-
chung zum Schaffenden. Danach ist dann die Wirkung des Kunstwerkes
nichts anderes als die Wiedererweckung des Zustandes des Schaffenden

Werte nie unabhéngig vom setzenden Subjekt gab, und der Konsequenz,
dass man nun bewusst zum eigenen »Willen zur Macht« stehen soll. Das
heif3t nichts anderes, als diesen bewusst an die Stelle zu setzen, an der er
schon immer unbewusst war. Vgl. ebd., § 14: Nietzsches »moralische<
Auslegung der Metaphysik, S. 127-133.

71 Ebd, S. 141. Vgl. Martin Heidegger: Gesamtausgabe, Bd. 65: Abt. 3., Un-
ver6ffentlichte Abhandlungen, Vortrage — Gedachtes. Beitrége zur Philo-
sophie: (vom Ereignis), Frankfurt/Main 1989, S. 364: »Am tiefsten scheint
Nietzsche in das Wesen der Wahrheit hinabzufragen, wo er die Frage auf-
nimmt: >Was bedeutet aller Wille zur Wahrheit?< und wo er das Wissen
um diese Frage als »unser Problem« bezeichnet (VII, 482). Seine Losung
ist: Wille zur Wahrheit ist Wille zum Schein und dieses notwendig als ein
Wille zur Macht, Bestandsicherung des Lebens, und dieser Wille am
hochsten in der Kunst, weshalb diese mehr wert, als die Wahrheit.«

72 »Damit es Kunst giebt, damit es irgend ein dsthetisches Thun und Schauen
giebt, dazu ist eine physiologische Vorbedingung unumginglich: der
Rausch. [...] Das Wesentliche am Rausch ist das Gefiihl der Kraftsteige-
rung und Fiille. Aus diesem Gefiihle giebt man an die Dinge ab, man
zwingt sie von uns zu nehmen, man vergewaltigt sie...« Friedrich Nietz-
sche: Gotzen-Dammerung oder Wie man mit dem Hammer philosophirt
[1889], Streifziige eines Unzeitgeméssen, 8; Kritische Studienausgabe, hg.
v. Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Miinchen 1999, Bd. 6, S. 116.

54

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRAGER

in den GenieBenden...«” Nietzsches Figur der Selbstermichtigung des
kiinstlerischen Subjektes sieht Heidegger als eine Verfallsfigur der As-
thetik.” Sie hat zur Folge, dass die Kunst, historisch gesehen, zuneh-
mend als »Stimulans des Lebens« zum Zwecke der Steigerung der Er-
lebnisfahigkeit, als Reiz und Anreiz zur Selbstwahrnehmung gesehen
wird.”

In diesem Kapitel ist also zu verfolgen, wie Heidegger aus seiner
Kritik an der Geschichte der Asthetik als einer Geschichte der #stheti-
schen Subjektivitdt eine Kunstwerkbestimmung entwickelt, die das
Kunstwerk als einen Prozess beschreibt, der sich gerade unabhdngig von
einer subjektiven Selbstermichtigung der Rezipienten und der Produ-
zenten ereignet. Kunst kann in diesem Sinne auch nicht, wie es bei
Nietzsche geschieht, auf einen Wert reduziert werden, der vom Men-
schen in das Kunstwerk hineingelegt wurde. Das entspricht dem Fazit
der im ersten Kapitel vorgetragenen Kritik an Wellmers Adorno-Lesart:
Das Kunstwerk konstituiert sich nicht allein in der subjektiven Bestim-
mung dessen, der es erfihrt; es ist vielmehr ein reales Gegeniiber, auf
das dsthetische Subjektivitdt sich beziehen lassen muss.

Wie verfihrt Heidegger nun, wenn er die Briicke schlagt zwischen
Nietzsches Beschreibung der Kunst in der Perspektive subjektiver
Selbsterhohung im Rausch und seiner eigenen &sthetischen Bestimmung
des Kunstwerks, dass ndmlich das Kunstwerk in ausgezeichneter Weise
die Unverborgenheit des Seins verkorpere? Heidegger verschiebt zuerst
die Bedeutung, die Nietzsche dem rauschhaft Produzierenden verleiht,
indem Heidegger die Kunst umdefiniert als ein zwar vom Schaffenden
Hervorgebrachtes, jedoch nicht durch den Schaffenden Bestimmtes.
Diese Verschiebung erreicht Heidegger, indem er an Nietzsches Geburt
der Tragddie in einer von Nietzsche selbst abweichenden Weise an-
kniipft. Die Kopplung zweier Zustinde: des Dionysischen und des
Apollinischen, zu einem dritten, dem &sthetischen Zustand bei Nietzsche
interpretiert Heidegger als ein Zusammentreffen von subjektivem
Rausch (dionysisch) mit der materiellen Form als dem »MaBstablichen«

73 Martin Heidegger: Nietzsche: Der Wille zur Macht als Kunst, Freiburger
Vorlesung 1936/37; Gesamtausgabe, Bd. 43, Frankfurt/Main 1985, S. 136.

74 Vgl. Heideggers Hinweis auf die Verbindung zwischen Kants und Nietz-
sches Asthetik: »...das, was Nietzsche bezeichnet als das Entziicken, in
unserer Welt zu sein, ist jenes, was Kant meint mit der »Lust der Refle-
xion«.« Ebd., S. 131.

75 »Die Kunst ist so eine Art und Weise, wie der »yWille zur Macht« das Le-
ben beherrscht und es selbst zu einer Art Herrschaft macht; die Kunst ist,
so gefafit, ein Stimulans des Lebens.« — M. Heidegger: Nietzsche: Der
europdische Nihilismus, S. 135.

55

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

(apollinisch).”® Zugleich behauptet er, dass der Streit und Zusammen-
schluss beider Seiten nicht mehr (wie noch bei Nietzsche) als ein Gegen-
iiberstehen von Subjekt und Objekt gedeutet werden kann, denn die
Denkfigur der Subjekt-Objekt-Unterscheidung ist fiir Heidegger ein
pragnantes Merkmal der Fehlentwicklung neuzeitlicher Philosophie.
Diese Ablehnung ist fiir Heidegger sozusagen Pramisse kraft eigener
Setzung.77

Das Rauschhafte im Kiinstler und das Mafvolle im Kunstwerk miis-
sen also, wenn sie denn nicht mehr getrennten Seiten zugeordnet sein
sollen, zusammenfallen. Der Ort dieses Zusammenfallens von Rausch
und MaB ist fiir Heidegger das Kunstwerk. Dass dabei der dionysische
Rausch in die Bestimmung des Kunstwerks mit einflieBt, hat zur Folge,
dass ein Kunstwerk nicht mehr schlicht als Ding, d.h. als Objekt gedeu-
tet werden kann, denn eine Definition des Kunstwerks als Ding liele
sich mit jener Prozesshaftigkeit nicht verbinden, die im Rausch, die aber
auch im Zusammentreffen der Gegensitze liegt, den Nietzsche es in der
Geburt der Tragddie beschreibt. Und diese Prozesshaftigkeit soll einge-
hen in die Ontologie des Werks. Aus solch einem Anschluss an die As-
thetik Nietzsches ergibt sich fiir Heidegger u.a. die Konsequenz, dass
drei bisher existierende Definitionen des Kunstwerks als einem Ding ab-
zulehnen seien. Und mit der Aufzidhlung und der Distanzierung von die-
sen drei Ding-Begriffen beginnt der Aufsatz Vom Ursprung des Kunst-
werks, der auf einer zusammenfassenden Uberarbeitung dreier Vortrige
beruht, die Heidegger 1935/36 hielt.

Warum kann man Kunstwerke nicht auffassen wie Dinge, denen wir
begegnen? Die Annahme, Kunstwerke seien Dinge, denen zusétzlich zu
ihrem dinglichen Unterbau noch etwas anderes, etwas Hoheres anhaftet,
geht von einer oft ungepriiften, aber immer falschen Bestimmung der

76 Der »isthetische Zustand« als tragisch-dionysischer Zustand ist bei Nietz-
sche definiert im Sinne von Heraklit als harmonische Entgegensetzung des
dionysischen (dunklen) und des apollinischen (sokratischen, klaren) Zu-
stands. (Vgl. unten FuBnote 96 zum >Streit« bei Heraklit.) Das sokratisch
Klare als Apollinisches wird von Heidegger in eine Kunstwerksbeschrei-
bung tiberfithrt. Mit Hilfe des Begriffs des »grolen Stils« bei Nietzsche
zeigt Heidegger, dass es in der Kunst, und dies heif3t fiir Heidegger: im
Kunstwerk, um »MaBstabliches« gehen muss. — Vgl. M. Heidegger: Niet-
zsche: Der Wille zur Macht als Kunst, § 19: Der grofe Stil. Die Einheit
des Wechselbezuges von Rausch und Schénheit, Schaffen-Empfangen und
Form; Gesamtausgabe, Bd. 43, S. 145-172.

77 »Was ist fragwiirdiger als diese Subjekt-Objekt-Beziehung, als der Ansatz
des Menschen im Sinne eines Subjekts und als die Bestimmung des Nicht-
subjektiven als Objekt? Die Geldufigkeit dieser Unterscheidung ist noch
kein Beweis fiir ihre Klarheit und dafiir, dafl sie wahrhaft gegriindet sein
soll.« (Ebd., S. 142)

56

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRAGER

Dingheit des Dinges aus. Heidegger jentlarvt« drei Dingbegriffe des
»abendlandischen Denkens«, die »selbstverstindlich geworden und
heute im alltiglichen Gebrauch sind«.”® Es handelt sich erstens um die
Vorstellung, ein Ding sei wesentlich Triger von bestimmten Eigen-
schaften, zweitens um die Bestimmung des Dings als »die Einheit einer
Mannigfaltigkeit des in den Sinnen Gegebenen« und drittens um die
Denkungsart, »das Ding ist ein geformter Stoff«.” Wahrend Heidegger
die ersten beiden Dingbegriffe ganz entschieden zuriickweist, kann er
dem dritten — der das »Zusammenstehen< von Stoff und Form beschreibt,
etwas abgewinnen, er schrinkt seine Geltung aber auf das »Zeug« ein.
Dass das Begriffspaar Stoff und Form in der Geschichte der Asthetik
und damit fiir die Bestimmung der Kunst wichtig wurde, hilt Heidegger
fiir eine Fehlentwicklung. Denn die Unterscheidung von Stoff und Form
gehort laut Heidegger nicht »urspriinglich in den Bereich der Kunst und
des Kunstwerks«.*® Jedoch wird in der »Dienlichkeit des Zeugs« als
dem, was durch seine Benutzung bestimmt ist, eine bestimmte » Anord-
nung des Stoffes«®' vorgegeben, fiir deren Beschreibung Heidegger den
dritten Dingbegriff gelten ldsst. Diese Anwendung des dritten Dingbe-
griffs auf das Zeug nimmt Heidegger wiederum zum Anlass, in der Su-
che nach der Bestimmung des Kunstwerks als einem Ding zundchst
einmal vom Zeug und nicht vom Kunstwerk auszugehen. Ankniipfend
an seine Bestimmung der Zuhandenheit als einer Seinsart des Zeugs in
Sein und Zeit macht Heidegger geltend, dass fiir uns der genuine Zugang
zur Welt darin besteht, mit dem zu hantieren, was durch Menschen fiir
Menschen hergestellt wurde: mit dem Zeug.* Anstatt von abstrakten
und falschen Dingbegriffen bei einem Bestimmungsversuch des Kunst-
werks auszugehen, sollten wir bei der Zeughaftigkeit des Zeugs als dem
uns Vertrauten ansetzen, wenn es darum geht, eine Differenz zwischen
Ding, Zeug und Kunstwerk zu finden. Heidegger gibt im Rahmen seiner
tiberaus geschickten Strategie vor, dass sein Versuch, irgendein Zeug
»ohne eine philosophische Theorie einfach zu beschreiben«, misslungen

78 M. Heidegger: Ursprung des Kunstwerks, S. 13.

79 Ebd, S. 18f.

80 Ebd., S. 19.

81 Ebd., S. 20.

82 w»Die Seinsart von Zeug, in der es sich von ihm selbst her offenbart, nen-
nen wir die Zuhandenheit. Nur weil Zeug dieses An-sich-sein hat und
nicht lediglich noch vorkommit, ist es handlich im weitesten Sinne und
verfiigbar. Das schirfste Nur-noch-hinsehen auf das so und so beschaffene
»Aussehen< von Dingen vermag Zuhandenes nicht zu entdecken. Der nur
stheoretisch¢« hinsehende Blick auf Dinge entbehrt des Verstehens von Zu-
handenheit.« Martin Heidegger: Sein und Zeit, § 15, Frankfurt/Main 1999,
S. 69.

57

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

sei.*? Scheinheilig ist er iiberrascht, die Zeughaftigkeit des Zeugs erst
bestimmen zu kénnen, wenn wir dieses Zeug (in seinem Beispiel: Bau-
ernschuhe) dargestellt im Kunstwerk betrachten.

Der generelle Zugang zum Zeug und zu dessen Zuhandenheit ist
zwar nach wie vor durch dessen Gebrauch bestimmt, wie Heidegger es
in Sein und Zeit beschreibt; jedoch erfahren wir im Gebrauch des Zeugs
nicht, was es als Zeug eigentlich ist. Die Darstellung und gleichzeitige
Bestimmung eines Zeugs, so wie es ist, kann nur im Kunstwerk geleistet
werden. Das, was uns wihrend des (durchaus wissenden) Hantierens mit
dem Zeug verschlossen bleibt, ndmlich dass ein Zeug in Wahrheit durch
seine Verldsslichkeit bestimmt wird, kann erst in seiner Behandlung
bzw. Darstellung im Kunstwerk hervortreten. Das Kunstwerk (Heideg-
ger beschreibt ein Bild Vincent van Goghs, auf dem die Schuhe des
Malers zu sehen sind) leistet also etwas, das auBerkiinstlerisch Begeg-
nendes zundchst nach Heidegger nicht leisten kann — das Kunstwerk
stellt etwas dar in dessen ganz spezifischer Seinsweise.** Diese Bestim-

83 M. Heidegger: Ursprung des Kunstwerks, S. 26.

84 Dass Heidegger die Schuhe van Goghs filschlicherweise als die einer
Béuerin ausgibt, stort nicht die Idee, die er vom Zeugsein als Verldsslich-
keit entwickelt. Geht es ihm doch nicht darum, am Kunstwerk Details von
dessen Entstehungsgeschichte und erst recht nicht Informationen iiber die
Benutzer der Schuhe zu rekonstruieren, sondern um Grundsitzliches, das
auf der Ebene solch personlicher Bestimmungen nicht einzuholen ist. Ich
wiirde daher die Frage von Meyer Schapiro: »Is Heidegger’s mistake
simply that he chose a wrong example?« mit »Yes« beantworten. Das Bei-
spiel der deutschen Béuerin steht fiir Heideggers generellen »Provinzia-
lismus«, wie Hauke Brunkhorst es ausdriickt, und damit fur Heideggers
personlichen Geschmack. Schapiros Einwand gegen Heidegger, dass Van
Gogh eine personliche Entscheidung traf, als er sich entschloss, seine
Schuhe abzubilden, und dass diese Entscheidung ernst genommen werden
muss, wenn man sich sein Bild anschaut, ist unvereinbar mit Heideggers
Darstellung des Kiinstlers, dem gerade in Heideggers Theorie kein Ent-
scheidungsspielraum zukommt. Vgl. Meyer Schapiro: »The Still Life as a
Personal Object«, in: Marianne L. Simmel (Hg.), The Reach of Mind. Es-
says in Memory of Kurt Goldstein, New York 1968, S. 203-209, hier S.
206: »Heidegger would still have missed an important aspect of the
painting: the artist’s presence in the work.« — Vgl. Hauke Brunkhorst:
Hannah Arendt, Miinchen 1999, S. 17: »Auffillig ist ferner der den sehr
verschiedenen Schiillern gemeinsame Zug, aus dem vom Meister kunstvoll
stilisierten Provinzialismus auszubrechen und die Heideggersche Provinz,
wie Habermas es einmal von Gadamer gesagt hat, zu »urbanisieren<.«

Zur Debatte um die Schuhe der Béuerin und des Kiinstlers ist Derridas
Kritik an Schapiro bekannt geworden: »Schapiro téuscht sich also tiber die
erste Funktion der bildlichen Verweisung. [...] Denn der ganze Prozef3
Schapiros beruft sich dagegen auf wirkliche Schuhe: Vom Bild wird ver-
mutet, daB es sie nachahmt, représentiert, reproduziert.« Ich denke, dass
Schapiro noch etwas anderes meint, als Derrida hier vermutet. Es geht ihm

58

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRAGER

mung der Seinsweise des Dargestellten liegt, systematisch gesprochen,
iiber dem alltiglich Begegnenden. So ist ein Kunstwerk nicht ein Ding,
dem eine oder mehrere héhere Eigenschaften zukommen, sondern seine
Dingheit tritt so weit in den Hintergrund, dass das ganze Werk als etwas
Hoheres, ndmlich als ein Entbergen und somit als ein Wahrheitsgesche-
hen gekennzeichnet werden kann.

Die Bestimmung der dargestellten Schuhe als ein Zeug, in welchem
Welt und Erde »so da« sind, basiert nicht, wie es vielleicht im ersten
Moment scheint, in erster Linie auf der bduerlichen Romantik, die in
Heideggers Beschreibungen einflieBt. Vielmehr verbindet Heidegger in
seiner Beschreibung der Biuerin und ihrer Schuhe zwei Ebenen, die
systematisch voneinander streng getrennt werden miissen: Auf der einen
Seite beschreibt er Welt und Erde als zugehorig zur bauerlichen Erfah-
rung; auf der anderen Seite sind Welt und Erde philosophische Katego-
rien.¥” Wenn Heideggers Begrifflichkeit, die er am Beispiel der Schuhe
einfiithrt, auf einer systematischen Ebene gelten soll, geht es in jeder
kuinstlerischen Darstellung um die Anwesenheit von Welt und Erde,
nicht nur in einer bauerlich anmutenden. Auch hier betont Heidegger in
Abgrenzung zu Nietzsche noch einmal: »Das Kunstwerk gab zu wissen,
was das Schuhzeug in Wahrheit ist. Es wire die schlimmste Selbsttiu-
schung, wollten wir meinen, unser Beschreiben habe als ein subjektives
Tun alles so ausgemacht und dann hineingelegt.«*°

Wie erldutert Heidegger nun das Sich-ins-Werk-Setzen der Wahrheit
im Werk und welche Rolle gesteht er der dinglichen Seite des Kunst-
werks dabei zu? Einerseits bestreitet Heidegger (wie dargelegt), dass ein
sinnvoller Begriff des Kunstwerks allein aus seiner Dinghaftigkeit her-
geleitet werden konne, andererseits muss er aber anerkennen, dass
»[d]as Dinghafte am Werk [...] nicht weggeleugnet werden« kann;
»aber dieses Dinghafte muf3, wenn es schon zum Werksein des Werks
gehort, aus dem Werkhaften gedacht sein« — es muss also in die Be-
stimmung des Kunstwerks als etwas Prozesshaften mit einbezogen wer-
den.”” Mit dem Begriff der Erde, die im Kunstwerk erscheint und sich
gleichzeitig in diesem verbirgt, bringt Heidegger diese Ambivalenz ge-
geniiber dem Dinghaften des Werkes zum Ausdruck. Die Erde steht ei-
nerseits fiir die Priasenz des Materiellen, das erst durch seine Verarbei-

um die Verarbeitung eigener Erfahrung des Kiinstlers im Werk, die nicht
unbedingt mit Abbilden zu tun haben muss. Vgl. Jacques Derrida: »Resti-
tutionen. Von der Wahrheit nach Mall«, in: Ders.: Die Wahrheit in der
Malerei, Wien 1992, S. 301-442, hier S. 364.

85 Vgl. die Erlduterung von »Welt« und »Erde« im weiteren Verlauf des
Kapitels.

86 M. Heidegger: Ursprung des Kunstwerks, S. 29f.

87 Ebd., S. 34.

59

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

tung in einem Kunstwerk in seiner spezifischen Charakteristik erschei-
nen kann; andererseits kommt durch das Materielle Geschichtliches zum
Vorschein, ndmlich »jenes, worauf und worin der Mensch sein Wohnen
griindet.«** Die Materialitit des Kunstwerks, fiir die der Erde-Begriff
steht, hat so auch eine Komponente, die Sinnbeziige ermdglicht. Im
Erde-Begriff ist der Hinweis Heideggers enthalten, dass wir Geschichte
nur »verstehen« konnen, wenn wir akzeptieren, dass sich das, worauf
sich Geschichte griindet, generell verbirgt.* Es kann nicht durch exaktes
Forschen und Messen zu Tage gebracht werden, so wie man auch einen
Fels, den man zerschldgt, wiegt und ausmisst, nicht besser »versteht«.

88 Ebd., S. 38.

89 Die Erkenntnis, dass das, worauf menschliche Geschichte sich griindet,

nicht beherrschbar ist, sich vielmehr immer entzieht, beriicksichtigt Hei-
degger 1933 nicht, als er die Rede zum Antritt seines Rektorats in Frei-
burg hélt, zwei Jahre vor den Vortragen, aus denen der Aufsatz Der Ur-
sprung des Kunstwerks entstand. Heidegger beendet seine Rede mit fol-
genden zuerst apokalyptischen, dann kdmpferischen Ausfithrungen: »Aber
niemand wird uns auch fragen, ob wir wollen oder nicht wollen, wenn die
geistige Kraft des Abendlandes versagt und dieses in seinen Fugen kracht,
wenn die abgelebte Scheinkultur in sich zusammenstiirzt und alle Krifte in
die Verwirrung reifit und im Wahnsinn ersticken ldft. Ob solches ge-
schieht oder nicht geschieht, das hingt allein daran, ob wir als geschicht-
lich-geistiges Volk uns selbst noch und wieder wollen — oder ob wir uns
nicht mehr wollen. Jeder einzelne entscheidet dariiber mit, auch dann und
gerade dann, wenn er vor dieser Entscheidung ausweicht. Aber wir wol-
len, daB3 unser Volk seinen geschichtlichen Auftrag erfiillt.« Abgesehen
davon, dass man unter dem »geschichtlichen Auftrag des deutschen Vol-
kes« die schlimmsten nationalsozialistischen Verbrechen denken muss, ist
an den Ausfithrungen interessant, dass Heidegger seinen eigenen theoreti-
schen Pramissen der Nicht-Erforschbarkeit und Nicht-Beherrschbarkeit
der Geschichte durch die Aufforderung an das Volk, aus eigenem Willen
seinen geschichtlichen Auftrag zu erfiillen, widerspricht. Vgl. Martin Hei-
degger: Die Selbstbehauptung der deutschen Universitdt, Das Rektorat
1933/34, Frankfurt/Main 1990, S. 19.
Eine andere Darstellung dieses von mir als Selbstwiderspruch gedeuteten
Geschichtsverstidndnisses Heideggers findet sich bei Romano Pocai. Pocai
deutet die Angleichung des Kampf-Gedankens an den Begriff der Ohn-
macht (die Heidegger in Vom Wesen der Wahrheit als modifizierte Ver-
borgenheit des Seienden darstellt) als konsequente Ableitung aus Heideg-
gers Wabhrheitsbegriff, den er in Vom Wesen der Wahrheit entwickelt.
»Entsprechend der Radikalisierung der Ohnmacht gegeniiber dem Seien-
den erfolgt diejenige des dagegen gerichteten Kampfes, des erméchtigen-
den heroistischen Dezisionismus.« Romano Pocai: »Heideggers NS-Enga-
gement im Lichte seiner philosophischen Genese«, in: Ders.: Heideggers
Theorie der Befindlichkeit. Sein Denken zwischen 1927 und 1933, Miin-
chen 1996, S. 291. Vgl. Martin Heidegger: Vom Wesen der Wahrheit
[Freiburger Vorlesung Wintersemester 1931/32]; Gesamtausgabe, Bd. 34,
Frankfurt/Main 1988.

60

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRAGER

Solche und dhnliche Erfahrungen teilen vermutlich alle, die schon ein-
mal versucht haben, sich Geschehnissen der ndheren und ferneren Ge-
schichte anhand eines »Materials« zu ndhern — die Erfahrung des Sich-
Entziehens des zu untersuchenden historischen Gegenstandes, dessen
Priasenz unwiderruflich vergangen ist.

Fiir Heidegger muss es trotzdem einen Moment geben, in dem sich
etwas so zusammenfiigt, dass man eine Ahnung oder sogar eine (wenn
vielleicht auch voriibergehende) Einsicht von dem bekommt, worauf
»der Mensch sein Wohnen in der Welt griindet«. Diese Einsicht ist keine
allein denkerisch gewonnene, sondern sie basiert auf dem wahrnehmen-
den Erfassen dessen, was uns als Kunstwerk hier und heute physisch ge-
geniibersteht. Die Erde erdffnet (im Falle gelingender Rezeption) im
Werk eine Welt. Und andersherum: »Indem das Werk eine Welt auf-
stellt, stellt es die Erde her.«’® Wie ist diese wechselseitige Figur der
Welteroffnung und der Erde-Herstellung im Kunstwerk zu verstehen?
Heidegger betont, dass er mit dem Begriff Welt »nicht die bloe An-
sammlung der vorhandenen abzihlbaren oder unabzéhlbaren, bekannten
oder unbekannten Dinge« meint.”" Welt ist vielmehr »immer das Unge-
genstindliche, dem wir unterstehen«’, es ist unser je eigener individuel-
ler und auch kollektiver Verstehenshorizont, in den wir durch unsere
Geburt und Geschichte gesetzt sind. »Indem eine Welt sich 6ffnet, be-
kommen alle Dinge ihre Weile und Eile, ihre Ferne und Néhe, ihre
Weite und Enge.«’® Der Begriff Welt steht somit fiir das Vermogen zu
verstehen, das Menschen von Pflanzen und Tieren unterscheidet. Er
steht zugleich fiir die Geschichtlichkeit des Daseins derart, dass diese
immer an ein konkretes individuelles oder kollektives Verstindnis ge-
knlipft ist. Wenn Heidegger sagt, dass das Kunstwerk das »Offene der
Welt offenhilt« meint er damit, dass Kunstwerke all dies, was zum Be-
griff der Welt gehort, evozieren. In dem Moment, in dem sich die Erde
im Kunstwerk als spezifische Materialitit auf eine unalltidgliche Weise
darbietet, verschiebt sich unsere Wahrnehmung — und zwar nicht nur die
Wahrnehmung des spezifischen Materials, sondern unsere Weltvorstel-
Iung verschiebt sich so, dass etwas, das uns wesentlich betrifft, uns auf
einmal in einem anderen Zusammenhang als sonst erscheint. Eine neue
Welt ist eroffnet. In diesem bis dahin fiir uns neuen Horizont spielt nun
das Material, das im Kunstwerk verarbeitet (aber nicht verbraucht)
wurde, eine andere Rolle, als es sie in unserem fritheren Weltbild ein-

90 M. Heidegger: Ursprung des Kunstwerks, S. 43.
91 Ebd., S. 40.

92 Ebd, S. 41.

93 Ebd.

61

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

nahm.” Der Stein, nicht gemessen und gewogen, sondern in seinem
Lasten erfahren und gleichzeitig verstanden, bekommt seinen Platz in
der Welt, die uns vom Kunstwerk erdffnet wurde. Zugleich kann das,
worauf Geschichte sich griindet (die Erde), von uns nur in unserer je ei-
genen Welt erfasst werden. Und so schlieft Heidegger: »Indem das
Kunstwerk uns unsere Welt verstehen 148t, stellt es diese zugleich in die
geschichtlichen Beziige unseres Daseins.«’> Nur iiber das Aufstellen ei-
ner neuen Welt ist die Erde als spezifische Materialitit iberhaupt fiir uns
wahrnehmbar; die vom Werk eréffnete Welt ist somit die Voraussetzung
fiir die Herstellung der Erde.

In dem Versuch, das Verhiltnis zwischen Welt und Erde im Werk zu
kldren, sind wir bei einer Zirkelstruktur angekommen — beide erklaren
einander wechselseitig. Diese Zirkelstruktur ist von Heidegger gewollt.
Er konstruiert das wechselseitige Verhéltnis von Welt und Erde in einer
Streitfigur, die ihrer Struktur nach an den nietzscheschen Streit zwischen
dem Dionysischen und dem Apollinischen erinnert, und setzt damit Welt
und Erde einander wechselseitig entgegen. Heidegger geht also noch
hinaus tiber die Struktur des Sich-gegenseitig-Bedingens als eines har-
monischen Aufeinander-Verweisens und tiberformt« den Zirkel durch
die Dynamik und Spannung eines Streites. Der »Streit zwischen Welt
und Erde« als ein unabschlieBbarer Streit steht genau fiir die Prozess-
haftigkeit, die Heidegger gegeniiber den traditionellen Dingbegriffen
und im Riuckgriff auf Nietzsches Streitfigur eingeklagt hatte. Heidegger
kniipft hier an ein aus der Antike bekanntes Streitmodell an: die »ge-
genstrebige Fiigung«. Beide Streitparteien gelangen jeweils erst durch
den Streit und im Streit zu ihrer spezifischen Geltung.”® Die gegenstrebi-

94 »Zwar gebraucht der Bildhauer den Stein so, wie nach seiner Art auch der
Maurer mit ihm umgeht. Aber er verbraucht den Stein nicht. Das gilt in
gewisser Weise nur dort, wo das Werk mifllingt. Zwar gebraucht auch der
Maler den Farbstoft, jedoch so, dal die Farbe nicht verbraucht wird, son-
dern erst zum Leuchten kommt. Zwar gebraucht auch der Dichter das
Wort, aber nicht so wie die gewohnlich Redenden und Schreibenden die
Worte verbrauchen miissen, sondern so, dal das Wort erst wahrhaft ein
Wort wird und bleibt.« (Ebd., S. 44)

95 Ebd., S. 43.

96 Walther Kranz (Hg.): Fragmente der Vorsokratiker [1903], Ziirich 1951,
Bd. 1, S. 152. Heraklit: »Das widereinander Strebende zusammengehend;
aus dem auseinander Gehenden die schonste Fiigung. — Unsichtbare Fii-
gung stirker als sichtbare. — Sie verstehen nicht, wie es zwietrdchtig mit
sich selbst im SINN tibereinstimmt: gegenstrebige Filigung wie von Bogen
und Leier.« Vgl. Aristoteles: Nikomachische Ethik, EN VIII 1155 b 4:
»Heraklit sagt, Widerstrebendes tauge zusammen, aus dem Verschiedenen
entspringe die schonste Harmonie, und alles entstehe auf dem Weg des
Streites.«

62

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRAGER

gen Bewegungen sind erstens solche, die ein Verdecken bzw. Verbergen
des Streitpartners bewirken: »Die Erde [...] neigt dahin, als die Ber-
gende jeweils die Welt in sich einzubeziehen und einzubehalten«’’; und
»[d]ie Welt trachtet in ihrem Aufruhen auf der Erde, diese zu {iberhohen.
Sie duldet als das Sichoffnende kein Verschlossenes.«’® Zweitens heben
Erde und Welt erst »das eine je das andere, in die Selbstbehauptung ih-
res Wesen«.”

Es ist nun fiir uns wichtig zu fragen: Ist sich die Bestimmung des
Kunstwerks als Streit zwischen Welt und Erde eine mogliche Phanome-
nologie der Kunst oder muss sie in erster Linie als Kommentar zu Hei-
deggers Ontologie gelesen werden? Diese Frage wird an Heideggers
Asthetik immer wieder herangetragen. Wihrend z.B. Otto Péggeler und
Riidiger Bubner bestreiten, dass es sich bei Heideggers Kunstwerkauf-
satz und auch in seinen spiteren Schriften tiber Kunst um eine Phino-
menologie der Kunst handele,'” vertreten andere, wie z.B. Friedrich
Wilhelm von Hermann, die »phdnomenologische« Lesart, der zufolge
man Heideggers Asthetik sehr wohl als eine phinomenologische Theorie
der Kunst lesen konne, ja miisse.'’’ Das Motiv unserer Auseinanderse-

Ein anderes Denkmodell, welches fiir den Welt-Erde-Streit Pate gestan-
den haben konnte, ist das der »Bewegung in der Ruhe«. W. Kranz (Hg.):
Fragmente der Vorsokratiker, Bd. 1, S. 315f. Empedokles: »Und dieser
durchgehende Tauschhandel hort niemals auf: bald sich durch Liebe al-
les vereinigt zu Einem, bald auch werden wieder die einzelnen Stoffe
auseinandergetragen im Hasse des Streites. [...] Insofern nun so Eines
aus Mehrerem versteht zu entstehen und wiederum aus dem zergangenen
Einen Mehreres hervorgeht, insofern werden sie und das Leben bleibt
ihnen nicht fest; sofern aber ihr durchgehender Tauschwechsel niemals
aufhort, insofern sind sie stets unerschiitterte Wesen wihrend des Kreis-

laufes. «
97 M. Heidegger: Ursprung des Kunstwerks, S. 46.
98 Ebd.
99  Ebd.

100 Poggeler beruft sich u.a. auf Heideggers Zusatz zu Der Ursprung des
Kunstwerks, den Heidegger 1950 in dem Sammelband Holzwege verof-
fentlichte: »Die ganze Abhandlung Der Ursprung des Kunstwerks be-
wegt sich wissentlich und doch unausgesprochen auf dem Weg der
Frage nach dem Wesen des Seins. Die Besinnung darauf, was die Kunst
sei, ist ganz und entschieden nur aus der Frage nach dem Sein be-
stimmt...« Otto Poggeler: »Heidegger und die Kunst«, in: Christoph
Jamme/Karsten Harries (Hg.), Martin Heidegger. Kunst, Politik, Tech-
nik, Miinchen 1992, S. 59-84. Vgl. auch Riidiger Bubner: »Uber einige
Bedingungen gegenwirtiger Asthetik«, in: Neue Hefte fiir Philosophie 5
(1973), S. 38-73.

101 Eine Zusammenfassung der sogenannten »Pdggeler-v.Hermann-Kontro-
verse« zu dieser Frage findet man in Gilinter Seubolds Auseinanderset-
zung mit Heideggers Aufzeichnungen zur Kunst nach 1945. Gunter Seu-

63

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

tzung mit Heideggers &sthetischen Schriften war ja gerade, etwas {iber
seine Bestimmung des Kunstwerks zu erfahren. Deswegen werden wir
den Versuch unternehmen, den Kunstwerkaufsatz als eine Theorie zur
Kunst und nicht allgemein als Beitrag zur Ontologie zu lesen. Im Fol-
genden wird sich zeigen, ob diese Lesart sich halten kann. Untersucht
wird also, ob Heideggers Beschreibung des Kunstwerks eine der kiinst-
lerischen Praxis angemessene Theorie bzw. fiir eine solche zu verwen-
den ist.

Um dieser Frage nachzugehen, sollten wir zundchst schauen, wie
Heidegger die Aspekte Produktion und Rezeption thematisiert. Heideg-
ger geht davon aus, dass zum Werk sowohl dessen Geschaffensein als
auch seine Rezeption (die Heidegger »Bewahrung« nennt) gehort. Hei-
deggers Satz »Der Ursprung des Kunstwerks und des Kiinstlers ist die
Kunst« verweist zunédchst auf die Tatsache, dass die Kunst als ein vorge-
fundenes Feld jeder Kunstproduktion und auch -rezeption vorausliegt.'”*
Damit ist jedenfalls nicht gemeint, dass kiinstlerische Entscheidungen
von der Kunstgeschichte oder gar von den Imperativen eines Kunstbe-
triebs abhingig wiren. Dem Kunstbetrieb steht Heidegger vielmehr kri-
tisch gegeniiber. Er mochte diesem nicht nur keinen Einfluss auf die
Herstellung und Erfahrung wirklich groBer Kunst zubilligen, sondern er
bescheinigt ihm sogar, dass Werke in seinem Rahmen nicht mehr als
Kunstwerke erfahrbar sind. Sie fallen laut Heidegger in den Status von
Dingen zuriick, die aufgefiihrt, gezeigt und gekauft werden. Wir konnen
also ausschlieBen, dass Heidegger aus einer blofl empirisch verstandenen
Vorgingigkeit der Kunst wesentliche systematische Kriterien zur Be-
stimmung des Schaffens und Bewahrens von Kunstwerken ableiten will.
Er mochte beide — Schaffen und Bewahren — stattdessen im Bezug auf
das einzelne Kunstwerk (und das einzelne Kunstwerk im Bezug auf sein
Geschaffensein und Bewahrtwerden als Geschichtliches) bestimmen.
Soll das Geschaffensein und also das Schaffen »als ein Hervorbringen«
bestimmt werden, so ist es notig, kiinstlerisches Schaffen von anderen
Formen des Hervorbringens abzugrenzen.'” Heidegger kommt es zu-
nichst auf die Trennung zwischen Kunst und Handwerk an. Diese
Differenz ist aber fiir ihn nur denkbar, wenn die Bestimmung des
Kunstwerks als Wahrheitsereignis vorausgesetzt wird. Das kiinstlerische
Schaffen wird also nicht durch die Vorgingigkeit eines Kontextes ge-
leitet, sondern vielmehr durch das Wahrheitsgeschehen des Kunstwerks

bold: Kunst als Enteignis. Heideggers Weg zu einer nicht mehr meta-
physischen Kunst, Bonn 1996, S. 41-47.

102 M. Heidegger: Ursprung des Kunstwerks, S. 56.

103 »Das Schaffen denken wir als ein Hervorbringen. Aber ein Hervorbrin-
gen ist auch die Anfertigung von Zeug.« (Ebd., S. 57)

64

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRAGER

selbst. »Obwohl das Werk erst im Vollzug des Schaffens wirklich wird
und so in seiner Wirklichkeit von diesem abhingt, wird das Wesen des
Schaffens vom Wesen des Werks bestimmt.«'** Analog redet Heidegger
dariiber, dass die Bewahrenden der Wahrheit des Werks entsprechen.
Wir haben also eine geringe Ausbeute beziiglich einer ndheren Bestim-
mung von Produktion und Rezeption zu beklagen, wenn wir Schaffen
und Bewahren aus dem Wahrheitsgeschehen des Kunstwerks heraus
verstehen, wie Heidegger es vorschlidgt. Trotzdem sollte man sich ver-
gegenwirtigen, wie es zu diesem Ergebnis kommt, wie also Heidegger
das Wahrheitsgeschehen im Kunstwerk verstanden wissen will.

»Im Werk ist die Wahrheit am Werk, also nicht nur ein Wahres.«'%
Mit diesem Satz macht Heidegger klar, dass es ihm nicht um eine je
konkrete Wahrheit eines einzelnen Kunstwerks geht, sondern dass das
Wahrheitsgeschehen im Kunstwerk kein geringeres als das eine Wahr-
heitsgeschehen ist, um welches sich die Philosophie in der Bestimmung
des Terminus Wahrheit bemiihen muss. Heidegger bezieht sich auf einen
Wabhrheitsbegriff, den er philosophisch auch in anderen Schriften erldu-
tert. Wahrheit ist fiir ihn nicht die Wahrheit von wahren Aussagen — die-
ser Wahrheitsbegriff, auch etwa im aristotelischen Sinne der »Uberein-
stimmung« einer Aussage mit einer Sache, greift fiir ihn zu kurz.'” Er
fiihrt vielmehr die Aussagewahrheit von Sitzen zuriick auf die Unver-
borgenheit des Seins, die eine Aussagewahrheit erst ermogliche.'”” »Der
Satz ist wahr, indem er sich nach dem Unverborgenen, d.h. nach dem
Wesen, richtet.«'% Diese Unverborgenheit kann nur zusammen mit dem
Verbergen gedacht werden. Das Wesen der Wahrheit besteht daher nach
Heidegger in einem Streit zwischen Lichtung und Verbergung. Der Be-

104 Ebd., S. 59.

105 Ebd., S. 54.

106 »Eine Aussage ist wahr, wenn das, was sic meint und sagt, iiberein-
stimmt mit der Sache, woriiber sie aussagt. Auch hier sagen wir: es
stimmt. Jetzt aber stimmt nicht die Sache, sondern der Satz.« Martin
Heidegger: Vom Wesen der Wahrheit [Vortrag von 1930, zuerst er-
schienen 1943], Frankfurt/Main 1954, S. 7.

107 Vgl. Brigitte Hilmer: »Die philosophische Auffassung, dafl unter Wahr-
heit die Wahrheit von Aussagen (von Sitzen, Uberzeugungen oder Pro-
positionen) zu verstehen sei, wird von Heidegger zuriickgefiihrt auf die
in der Erschlossenheit von Welt (spiter: der Lichtung des Seins) lie-
gende Unverborgenheit (Aletheia), die die Aussagenwahrheit erst mog-
lich mache und deshalb als eigentliche Wahrheit aufzufassen sei.« Bri-
gitte Hilmer: »Die Verbindlichkeit des Strittigen. Wahrheitsmoglichkei-
ten der Philosophie im Denken Heideggers«, in: Emil Angehrn/Bernard
Baertschi (Hg.), Interpretation und Wahrheit / Interprétation et vérité,
Studia philosophica Vol. 57, Bern, Stuttgart, Wien 1998, S. 189-207.

108 M. Heidegger: Ursprung des Kunstwerks, S. 49.

65

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

griff der Lichtung steht fiir das Offene, fiir den momenthaften, frag-
mentarischen Zugang zum Sein, wie es als Ganzes ist: »Inmitten des
Seienden im Ganzen west eine offene Stelle. Eine Lichtung ist. [...] Nur
diese Lichtung schenkt und verbiirgt uns Menschen einen Durchgang
zum Seienden...« »Dank dieser Lichtung ist das Seiende in gewissen
und wechselnden MaBen unverborgen.«'"” Aber »[d]ie Lichtung, die in
das Seiende hereinsteht, ist in sich zugleich Verbergung.«''® Heidegger
nennt zwei Arten, wie sich Wesentliches verbirgt: Das Verstellen und
das Versagen. Das Verstellen ist dhnlich wie die Kategorien »Man« und
»Gerede« aus Sein und Zeit durch den Modus der Uneigentlichkeit ge-
kennzeichnet, in dem Sinne, dass Wesentliches durch eine Art vorder-
griindige Erschlossenheit verstellt wird: »Seiendes schiebt sich vor Sei-
endes, das eine verschleiert das andere, jenes verdunkelt dieses, weniges
verbaut vieles, vereinzeltes verleugnet alles.«''' Seiendes versagt sich
aber auch unabhingig von diesen Verstellungen, d.h. es bleibt schlicht
verborgen und unzugénglich. »Seiendes versagt sich uns bis auf jenes
Eine und dem Anschein nach Geringste, das wir am ehesten treffen,
wenn wir vom Seienden nur noch sagen konnen, daB es sei.«''? Die
Erfahrung und Feststellung, dass Seiendes als solches existiert, ist somit
laut Heidegger auch ganz generell, unabhingig vom Phidnomen des Ver-
stellens, die Erfahrung seines Sich-Versagens. Das Seiende offenbart
sich nicht allein in der Tatsache seiner Begegnung und Anschauung.
»Zum Wesen der Wahrheit als der Unverborgenheit gehort dieses Ver-
weigern in der Weise des zwiefachen Verbergens.«'® Eréffnen und Ver-
bergen werden nun von Heidegger in einer formal dhnlichen Streitfigur
gegeneinandergesetzt wie der Streit zwischen Welt und Erde im Kunst-
werk. »Das Wesen der Wahrheit ist in sich selbst der Urstreit, in dem
jene offene Mitte erstritten wird, in die das Seiende hereinsteht und aus
der es sich in sich selbst zuriickstellt.«''* Damit hat Heidegger die for-
male Grundlage dafiir geschaffen, beide Streite in einer Figur ihrer ge-
genseitigen Uberlagerung zusammenzufiithren.

Dies geschieht, indem Heidegger den Welt-Erde-Streit als eine spe-
zifische Gestalt des Urstreits von Lichtung und Verbergung bestimmt.'"
Aus dieser Klassifizierung des Kunstwerks als einer Gestalt des Wahr-
heitsgeschehens ergeben sich Konsequenzen fiir die Bestimmung des

109 Ebd., S.51.

110 Ebd.

111 Ebd., S. 52. Vgl. M. Heidegger: Sein und Zeit, § 27: Das alltdgliche
Selbstsein und das Man, § 35: Das Gerede.

112 M. Heidegger: Ursprung des Kunstwerks, S. 51f.

113 Ebd., S. 53.

114 Ebd.

115 Vgl ebd,, S. 64.

66

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRAGER

Verhiltnisses der Kunst zu anderen Gestalten, in denen Wahrheit auf-
treten kann. Auf diese werden wir gleich zuriickkommen.

Zunichst wollen wir aber fragen, was sich flir die Kunst selbst aus
ihrer Einordnung als eine Gestalt des Wahrheitsgeschehens ergibt. Die
Antwort: Jedes (grofie) Kunstwerk ist ein Wahrheitsereignis, weil der
Vollzug des Streits zwischen Welt und Erde ein Prozess des Sich-ins-
Werk-Setzens der Wahrheit ist. »Aufstellend eine Welt und herstellend
die Erde ist das Werk die Bestreitung jenes Streites, in dem die Unver-
borgenheit des Seienden im Ganzen, die Wahrheit, erstritten wird.«''6
Kunstwerke sind somit von Heidegger als wahrheitsstiftende Prozesse
gedeutet, denen gegeniiber die Wahrheit von Aussagen abkiinftig ist.
Durch die Vermittlung des Kunstwerks zu wissen, »worauf und worin
der Mensch sein Wohnen grﬁndet«m, kann also nicht allein bedeuten,
wahre Aussagen iiber dieses menschliche Wohnen zu treffen. Denn Aus-
sagen sind abgeleitet gegeniiber dem Kunstwerk, welches als Wahrheits-
stiftung menschliches Wohnen anders evident macht, als es die blofie
Richtigkeit sprachlichen Erlduterns vermag. Heideggers grofer (und
vielleicht zu grofler) Anspruch an die Kunst und ihre Werke wird an die-
ser Stelle deutlich: Es geht ihm nicht darum, dass im Medium der Kunst
von Menschen Geschichte gestaltet und ausgelegt wird, sondern es geht
ihm um die aktuelle Einordnung bzw. Unterordnung des Einzelnen und
des Kollektivs in (und unter) eine tiberzeitliche geschichtliche Wahrheit,
die sich unabhingig von ihnen im Kunstwerk selbst manifestiert. »Die
Kunst ist Geschichte in dem wesentlichen Sinn, daB3 sie Geschichte
griindet.«'"® Sie ist nicht allein eine Interpretation der Geschichte, son-
dern sie selbst ist geschichtliches Geschehen, das sich zu Vergangenem
und Zukiinftigem ins Verhiltnis setzt. Diese Griindung von Geschichte
versteht Heidegger im Kunstwerkaufsatz als die »Geschichte eines Vol-
kes«; der spite Heidegger bindet sie an einen allgemeineren, unkonkre-
teren Geschichtsbegriff.'"” Auch wenn in diesem spiten, generelleren

116 Ebd, S. 54.

117 Ebd., S. 38.

118 Ebd.,, S. 80.

119 Wie Heidegger diese Verdnderung seines Geschichtsbegriffs und die
Verschiebung der Bestimmung der geschichtlichen Dimension der Kunst
an Hegels These vom Ende der Kunst entwickelt, zeigt Giinter Seubold:
»[A]ls Aufgabe wird der Kunst und Dichtung jetzt nicht mehr zuge-
dacht, eine neue epochale Gestaltung zu erdffnen, Geschichte »erst und
wieder< anfangen zu lassen — als Aufgabe wird ihr nun zugedacht, >vor-
bereitend< zu sein fiir die Einkehr in den Aufenthalt im Ereignis bzw.
Orte zu stiften fir das Wohnen der Menschen und das Verweilen der
Dinge.« Giinter Seubold: Kunst als Enteignis, S. 59f. Vgl. dazu auch
Brigitte Hilmer: »Wie ist moderne Kunst moglich? Die Auseinanderset-
zung Heideggers und Adornos mit Hegels These vom Ende der Kunst,

67

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Geschichtsbegriff das Volk nicht explizit genannt wird, ist doch fiir Ge-
schichte das Prinzip konstitutiv, an dem hier, d.h. im vorliegenden Text,
explizit Kritik geiibt werden soll: Seyn (der spite Heidegger unterschei-
det dieses vom »Sein« in Sein und Zeit durch die Schreibweise) ist unbe-
dingt als unabhédngig vom Seienden (von den Menschen) zu verstehen.
Der Kommentar des spédten Heidegger zur eigenen Denkfigur des »Ent-
wurfs«, der in Sein und Zeit durchaus als subjektive Aktivitit gelesen
werden kann, ist ausdriicklich eine Zuriicknahme der Moglichkeit eines
jeden subjektiven Verhaltens. »Jeder »Entwurf< von Sinn ist schon ein-
geworfen; es ist daher unmdglich fiir den Menschen als Subjekt, den
Sinn des Seins zu schaffen oder zu bestimmen.«'*° So impliziert der all-
gemein gehaltene Geschichtsbegriff Heideggers mindestens in dem
Mafle wie sein fritherer volkischer Geschichtsbegriff eine Entmiindigung
der individuellen Subjekte, suggeriert die Bedeutungslosigkeit ihres
subjektiven Verhaltens. Die Subjekte der Kunst sind die Kiinstler und
die Rezipienten. Die Auffassung, dass Kiinstler und auch Rezipienten
allein als Medien aufzufassen seien, durch die sich geschichtliche
Wahrheit als Schicksal ereigne, ist aus der Perspektive unserer Frage
nach dem Anteil und dem Gewicht subjektiven &sthetischen Verhaltens
(als eines Verhaltens gegeniiber dem Kunstwerk) zumindest irrefithrend.

In ihrer Lesart des Geschichtsbegriffs des spiten Heidegger versucht
Brigitte Hilmer Geschichtlichkeit fiir das Verstindnis der Kunst frucht-
bar zu machen, indem sie Geschichte nicht als Geschichte eines Volkes
interpretiert. Dieser Versuch erscheint mir einerseits richtig, andererseits
problematisch. Fiir angemessen halte ich Hilmers Lesart, soweit sie Hei-
deggers Differenz zwischen Kunstwerk, Zeug und Ding betrifft. Denn
an den Weltbegriff der Kunst ist immer die Grindung von Geschicht-
lichkeit im Sinne des Erschaffens einer Erzdhlung von der Welt gebun-
den. (Und jede Geschichte konstruiert eine Vergangenheit, eine Gegen-
wart und eine Zukunft. Diese Art des Schaffens eines blofen Zusam-
menhangs ist allerdings nicht das, was Heidegger unter Geschichte ver-
steht.) Dinge der Natur kénnen solche Geschichtsgriindungen nicht vor-
nehmen, wie Hilmer richtig feststellt. Jedoch teile ich nicht ihre Auffas-
sung, dass die durch Kunst gegriindete Geschichtlichkeit in jedem Fall
eine »eigentliche Geschichtlichkeit« sein muss, die historische Wahrheit
als tibersubjektives Geschehen stiftet. »Mit [der] Wahrnehmung [der
Kunst — J.S.] gehen wir aus der uneigentlichen Geschichtlichkeit, die

in: Hartmut Schréter (Hg.), Technik und Kunst. Heidegger: Adorno,
Miinster 1988, S. 86-96.

120 Richard Polt: » Beitrdge zur Philosophie (Vom Ereignis)<. Ein Sprung in
die Wesung des Seyns, in: Dieter Thoméa (Hg.), Heidegger-Handbuch,
Stuttgart, Weimar 2003, S. 184-194, hier S. 188.

68

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRAGER

sich an innerzeitlich Vorhandenem orientiert, iiber in eigentliche Ge-
schichtlichkeit des Daseins, das nicht blofl in der Zeit vorhanden ist,
sondern zeitigend existiert, d.h. in seinem Selbstvollzug Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft erschliefit, wie dies ein vorhandenes Ding nie-
mals kann.«'*' Die durch ein konkretes Kunstwerk gegriindete Ge-
schichtlichkeit muss keine »eigentliche«, im Grunde iiberhistorische
sein, sondern kann als an konkrete historische Kontexte gebunden be-
schrieben werden. Solch historischen Kontext wiirde ich nicht als tiber-
subjektives Geschehen im Sinne von Heideggers Begriffen Wahrheit
und Geschichte auffassen; er ist vielmehr gerade die Sphire, in der kon-
krete Subjekte wirksam handeln und sich verhalten. Die Differenzierung
dagegen, die Heidegger im Kunstwerkaufsatz vornimmt zwischen
(Natur-)Ding, Kunstwerk und Zeug, wird durch Hilmer noch einmal
plausibel, somit auch die Konstitutivitit des Schaffens, ohne die ein
Kunstwerk sich nicht von einem bloBen Ding unterscheiden konnte,
sowie die Differenz des Kunstwerks zum Zeug, welches in seinem
alltidglichen Gebrauch so wie das »vorhandene« Ding Geschichte nicht
zu griinden vermag.

Dem bis hierher Zusammengefassten gibt Heidegger dann zwei
Wendungen, die beide unsere bisherige Lesart des Kunstwerkaufsatzes
als Phdnomenologie der Kunst in Frage stellen: Erstens bestimmt er alle
Kunst als Dichtung und zweitens stellt er die kiinstlerische Wahrheit als
eine mogliche Form, wie Wahrheit geschieht, neben andere Wahrheits-
formen.

In Heideggers Verhiltnisbestimmung der beiden Streite — des Streits
zwischen Lichtung und Verbergung als Wahrheitsgeschehen und des
Welt-Erde-Streits als einer seiner spezifischen Gestalten — wird die
Wahrheit sprachlicher Aussagen als abkiinftig bestimmt gegeniiber der
sich im Materiellen manifestierenden geschichtlichen Wahrheit des
Kunstwerks. Wahrheit als Aussagenwahrheit ist demnach abgeleitet aus
einem nicht-allein-sprachlichen Wahrheitsgeschehen, das erfahrbar ist
als eine sinnlich wahrgenommene Bedeutung, die das materiell erlebte
Kunstwerk fiir seine jeweiligen Rezipienten hat: Die Rezeption ist eine
Erweiterung bzw. Verschiebung bisher bekannter »Bahnen und Beziige«
durch das Werk. Genau diese Pointe der Abkiinftigkeit des Sprachlichen
wird jedoch am Ende des Kunstwerkaufsatzes von Heidegger modifi-
ziert in die Bestimmung aller Kunst als Dichtung. Es liegt nahe, dass es

121 B. Hilmer: »Wie ist moderne Kunst moglich«, S. 89f. Vgl. M. Heideg-
ger: Sein und Zeit, § 73, S. 381. Vgl. ders.: Ursprung des Kunstwerks, S.
73: »Aus dem Vorhandenen und Gewohnlichen wird die Wahrheit nie-
mals abgelesen.«

69

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

zwischen der Sprache als Medium wahrheitsfdhiger Aussagen und einer
Sprache als Dichtung wesentliche Unterschiede geben muss.

Was also versteht Heidegger unter der Dichtung, die nicht als ab-
kiinftig gegeniiber dem Kunstwerk existiert (wie etwa Aussagen iiber
das Kunstwerk), sondern die als Kunst selbst das »Geschehenlassen der
Ankunft der Wahrheit des Seienden« ist?'** Heidegger stellt zuerst klar,
dass er unter Dichtung nicht etwas versteht, das sich im Unterschied zur
wahrheitsfdhigen Aussage durch Phantasie und stirkere Einbildungs-
kraft auszeichnet: »Dichtung aber ist kein schweifendes Ersinnen des
Beliebigen und kein Verschweben des bloBen Vorstellens und Einbil-
dens in das Unwirkliche.«'** Es »wird fraglich, ob das Wesen der Dich-
tung [...] von der Imagination und Einbildungskraft her hinreichend ge-
dacht werden kann.«'** Uberdies distanziert sich Heidegger von der
Idee, »Dichtung« wire ein Begriff fiir die Beschreibung der Sprache als
»Urpoesie«: »Die Sprache ist nicht deshalb Dichtung, weil sie die Urpo-
esie ist, sondern die Poesie ereignet sich in der Sprache, weil diese das
urspriingliche Wesen der Dichtung verwahrt.«'*

Sprache setzt demnach erst im Moment ihrer kiinstlerischen, d.h. po-
etischen Benutzung Dichtung, die sie als Moglichkeit immer beherbergt,
frei. Dieses poetische Moment der Sprache ist ein Wahrheitsmoment.
Sprache ist fiir uns dadurch gekennzeichnet, dass sie die Moglichkeit ih-
rer dichterischen Verwendung als dieses Moment der Wahrheit immer in
sich triagt. Dass Dichtung tiberhaupt moglich ist, ist eine Bedingung da-
fiir, dass poetische Kunst sich ereignet. Die beiden Behauptungen, alle
Kunst sei Dichtung und alle Kunst sei Wahrheitsgeschehen, sind in Ver-
bindung mit der Beschreibung der Sprache als Verwahrerin der Dich-
tung Feststellungen iiber die »Bedingung unseres Wahrheitsbezugs«
durch unser In-der-Sprache-Sein schlechthin, das sich im poetischen
Moment in einer angereicherten Form duflert. Das poetische Kunstwerk
gibt seinen Rezipienten die dichterische Dimension von Sprache als
»Mal«, indem es Dichtung als generelle Potenz von Sprache heraus-
stellt. Diesem Maf fiigt sich das Wissen und Verhalten (und sprachliche
Auslegen) der Rezipienten.'*

122 »Wahrheit als die Lichtung und Verbergung des Seienden geschieht, in-
dem sie gedichtet wird. Alle Kunst ist als Geschehenlassen der Ankunft
der Wahrheit des Seienden als eines solchen im Wesen Dichtung.« M.
Heidegger: Ursprung des Kunstwerks, S. 73f.

123 Ebd., S. 74.

124 Ebd.

125 Ebd., S. 76.

126 Andrea Kern: »Der Ursprung des Kunstwerkes<«. Kunst und Wahrheit
zwischen Stiftung und Streit«, in: Dieter Thomd (Hg.), Heidegger-
Handbuch, Stuttgart 2003, S. 162-174, hier S. 172: »Wenn Heidegger

70

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRAGER

Lisst sich dieses Aufzeigen von Sprache als potentielle Dichtung als
die »Bedingung unseres Wahrheitsbezugs« fiir die Poesie noch nach-
vollziehen, so wird es doch schwieriger, eine gleiche oder dhnliche Figur
auf Kunstwerke anderer Gattungen anzuwenden. Das dichterische Po-
tenzial der Sprache muss, wenn es um Kunst in einem umfassenden
Sinne gehen soll, konfrontiert werden mit der faktischen Materialitét
nichtsprachlicher Kunstwerke, sei diese Faktizitdt nun durch Tone, Far-
ben oder gestische Handlungen gegeben. Der Begriff der Dichtung er-
moglicht es Heidegger zwar einerseits, zwischen den verschiedenen
sprachlichen und nichtsprachlichen Kunsttypen systematisch einen Zu-
sammenhang herzustellen. Fiir die Konstruktion eines solchen Zusam-
menhangs bedient sich Heidegger der Verbindungen, die dem Anschein
nach zwischen der aristotelischen »Poiesis« als schaffendem Hervor-
bringen, der »Poesie« und der »Dichtung« bestehen. Andererseits ist es
dennoch nicht einsichtig, warum es gerade der Begriff Dichtung sein
muss, der die Eigenschaft aller Kunstwerke, Wahrheit zu eroffnen, zu-
sammenfiihrt. Denn streng genommen — und ich méchte den Begriff an
dieser Stelle etymologisch streng nehmen — ist Dichtung ein Begriff, der
dem Sprachlichen zugeordnet ist, der deshalb nicht generell mit der
Materialitét, die in Heideggers Erde-Begriff beschrieben wird, kompati-
bel gemacht werden kann. Es ist daher auch nicht verwunderlich, dass
Heidegger nicht behauptet, ein Bauwerk oder ein Bild seien Dichtungen,
sondern dass er formuliert: »Bauen und Bilden dagegen geschehen im-
mer schon und immer nur im Offenen der Sage und des Nennens. [...]
Sie sind ein je eigenes Dichten innerhalb der Lichtung des Seienden, die
schon und unbeachtet in der Sprache geschehen ist.«'?’

Letztgenanntes Zitat legt ein zweites, ausgeweitetes Verstidndnis des
Begriffs Dichtung nahe: ein Verstdndnis von Dichtung als einem »Sa-
gen« mit den Mitteln eines Materials. Dieses Material ist selbst nicht
sprachlich, aber die Moglichkeit, im Bauen und Bilden zu dichten, be-
ruht auf der Existenz jenes Horizonts, der Produzenten und Rezipienten
durch die sprachliche Erschlossenheit der Welt gegeben ist. (Und weil
diese Erschlossenheit »immer schon« gegeben ist, kann die Lichtung des
Seienden in der Sprache schon geschehen sein, bevor das Bauen und
Bilden irgendetwas dichtet.) Heidegger ist damit von der Bestimmung
des poetischen Kunstwerks als Dichtung {ibergegangen zur Bestimmung

[...] sagt, daB eine Sprache die Voraussetzung dafiir ist, da3 ein Verhal-
ten gegeniiber Seiendem auf die Wahrheit als sein Mal} bezogen sein
kann, dann behauptet er damit nicht eine Wahrheits-Ebene zweiter Ord-
nung, sondern er legt damit die Bedingung unseres Wahrheitsbezugs
frei.«

127 Ebd., S. 76.

7

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

der Produktion von Bauwerken und Bildern als einem Prozess des
Dichtens, der immer ein schon im Sprachlichen fundierter Schaffenspro-
zess sei. Dieser Ubergang von einer spezifischen Bestimmung der
Sprachkunst zu einer Bestimmung allen kiinstlerischen Produzierens aus
der Sprachlichkeit der Welterschlossenheit ist als solcher nachvollzieh-
bar, weil es unmoglich ist, sprachliche Dichtung mit materiellen Bau-
werken und Bildern unmittelbar gleichzusetzen. Eine solche Gleichset-
zung kann also nur mittelbar vollzogen werden, ndmlich vermittelt {iber
ein Drittes, das bei Heidegger »Dichtung« heifit. Die kiinstlerische Pro-
duktion als einen Prozess zu beschreiben, der »im Offenen der Sage und
des Nennens« geschieht, heiflit zudem, dass den Produzierenden die
Moglichkeit der Sprache, zur Dichtung zu werden, generell gegeben ist,
unabhingig davon, in welchem Material sich das Dichten konkret voll-
zieht. »Bauen und Bilden« als kiinstlerische Produktionsformen werden
von dem »Offenen der Sage und des Nennens« »durchwaltet und gelei-
tet«.

Was kann aber dies genau heiflen? Jede Produktion von Kunst findet
statt vor dem Hintergrund der generellen dichterischen Potenz von Spra-
che, die dazu fiihrt, dass das als Dichtung Gesagte nicht (wie in alltigli-
chen Aussagen) als wahr, »sondern als selbst »Wahrheit« in Frage
kommt.«'*® Jedoch werden Maler, Architekten und andere Kiinstler
nicht zu Dichtern in ihrer Fahigkeit, die dichterische Potenz der Sprache
zu provozieren. Es muss sich also um eine Ubertragung handeln, wenn
Heidegger meint: »Bauen und Bilden [...] sind ein je eigenes Dich-
ten...« Die Feststellung, jede Kunst sei Dichtung als das Geschehen von
Wahrheit, konnte so gelesen werden, dass jedes (gelungene oder wie
Heidegger sagt: grofie) Kunstwerk in der Lage ist, jenen Wahrheitsstreit
zwischen Lichtung und Verbergung in Gang zu setzen, der sich in der
Dichtung (im engeren Sinne, d.h. als Sprachkunst verstanden) in seiner
urspriinglichsten Form manifestiert. Sprache in ihrer dichterischen Po-
tenz wire jedem Kunstwerk vorgdngig, weil Kiinstler und auch Rezi-
pienten schon in der Sprache sind.

Es ergibt sich nun iiberraschenderweise eine Ahnlichkeit zwischen
den dsthetischen Theorien Albrecht Wellmers und Martin Heideggers,
was die Zentralitdt der Sprache speziell fiir die Bestimmung des Kunst-

128 »Wenn man hier noch von Aletheia als Wahrheit sprechen wollte, so
liegt die Wendung, die der anfangs erwéhnten Kehre in der Beurteilung
des Ausgesprochenen entspricht, darin, da dessen Wahrheit nicht mehr
als Verhiltnis zum Woriiber beurteilt werden kann, dafl das Gesagte
nicht als wahr, sondern als selbst »Wahrheit« in Frage kommt. Nur in
diesem Fall ist die yBewahrung des Werkes< die ihm gegeniiber ange-
messene Haltung.« B. Hilmer: »Die Verbindlichkeit des Strittigen, S.
201f.

72

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRAGER

werks angeht. Bei Wellmer ist die Wahrheit des Kunstwerks diejenige,
die ihm von seinen Rezipienten zugeschrieben wird — bei Heidegger
hingegen sind die Moglichkeiten der Kunst dadurch bedingt, dass sich
Produktion und Rezeption immer schon als »Dichtung« in einem Hori-
zont sprachlicher Erschlossenheit vollziehen. Das Kunstwerk kann zwar
durch Aussagen, die tiber es gemacht werden, nicht wirklich bestimmt
werden. Trotzdem ist aber die generelle Vorgingigkeit der Sprache in
ihrer Potenz, Dichtung zu werden (d.h. Poesie zu sein) das Maf} des
Kunstwerks und dadurch gleichzeitig das Kriterium seiner systemati-
schen Beurteilung. Dichtung, die es als kulturelles und geschichtliches
Korrelat der Sprache immer schon gibt, ist somit letztendlich das Mal}
fiir das Dichten als Produktion und Rezeption. Heidegger entwirft damit,
wenn auch erst auf den zweiten Blick erkennbar, die Denkfigur eines
totalen Determinismus einer Dichtung, die sich als sprachliche Wahrheit
ereignet — eines Determinismus, welcher subjektive Anschauungen und
Bewertungen genauso ausschlieft wie die Moglichkeit, eigenstindiges
Handeln zu imaginieren.

Versteht man Dichtung im engeren Sinne als Poesie, so stellt sie zu-
nédchst eine mogliche Art dar, wie Wahrheit sich als Kunst ereignen
kann. Dieser Dichtung als Sprachkunst gibt Heidegger eine herausgeho-
bene Stellung unter den Kiinsten. Die Sonderstellung beruht darauf, dass
Sprache uns iiberhaupt zuerst ein Weltverhiltnis ermoglicht, und zwar
dadurch, dass Seiendes benannt wird, im »entwerfenden Sagen«, und so
unter Begriffe gefasst werden kann. »Solches Sagen ist ein Entwerfen
des Lichten, darin angesagt wird, als was das Seiende ins Offene kommt.
[...] Das entwerfende Sagen ist Dichtung: die Sage der Welt und der
Erde, die Sage vom Spielraum ihres Streites...«'* Poesie ist damit die
urspriinglichste aller Arten von Dichtung und den anderen kiinstleri-
schen Medien vorgeordnet. Dass Bauen und Bilden immer schon und
nur »im Offenen der Sage und des Nennens« geschehen, heilit dann:
Man kann nur etwas bauen und bilden, wenn das Seiende schon Namen
hat und man etwas dariiber sagen kann. Heidegger schlieft an: »Deshalb
bleiben sie [Bauen und Bilden, Anm. von mir, J.S.] eigene Wege und
Weisen, wie die Wahrheit sich ins Werk richtet.«"*° Im Zusammenhang
mit dieser Behauptung, dass Bauen und Bilden »eigene« kiinstlerische
Weisen seien, gibt Heidegger keinerlei Aufschluss dariiber, worin ihre
Spezifitdt denn besteht. Es bleibt unklar, ob Bauen und Bilden allein
Sagbares illustrieren, sich ihr ganzer Gehalt also in Sprache riickiiberset-

129 M. Heidegger: Ursprung des Kunstwerks, S. 75f.
130 Ebd, S. 76.

73

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

zen lieBe, oder ob sie Unsagbares »dichten«, oder ob sie etwas »dich-
ten«, was durch sie erst sagbar wiirde."”!

Diese philosophische Vorordnung der Sprache gegeniiber ihrem sub-
jektiven Gebrauch einerseits und gegeniiber den >Materialititen< aller
Kunstwerke andererseits lese ich als Heideggers Relativierung seines
phénomenologischen Projekts der Kunstbestimmung.

Mit der Auszeichnung der Sprache vor der Anschauung des Mate-
riellen ist Heideggers néchster Schritt im Ursprung des Kunstwerks,
welcher zunédchst unklar erschien, plausibilisiert: Denken als sprachli-
ches Erkennen wird ausgezeichnet als Anmessung an geschichtliche
Wahrheit und somit mit der Dichtung als Ins-Werk-Setzen dieser Wahr-
heit zusammengeschlossen. Diese Konstruktion hat nicht zuletzt einen
strategischen, in heutigen Begriffen: diskurspolitischen Sinn. Sie zielt
auf eine Selbstermdchtigung des philosophischen Denkens als eines
Trégers geschichtlicher Deutungshoheit ab. Heidegger, der von den
Dichtern Hoélderlin und Rilke Begriffe fiir seine philosophische Theorie
iibernimmt, hat eine »Partnerschaft zwischen Kunst und Denken« im
Sinn, die er der Wissenschaft und der zeitgengssischen Philosophie ent-
gegensetzt, insofern diese nur mit sprachlicher Aussagenwahrheit, also
uneigentlicher Wahrheit zu tun hat."* Das dichterische Denken des
Philosophen ist nun genuiner Ort menschlicher Geschichte. Auch Kunst
muss sich zuletzt auf dieses Denken zurtickfithren und an diesem messen
lassen. »Im Denken des Seins kommt die geschichtegriindende Befrei-
ung des Menschen zur Ek-sistenz ins Wort, das nicht erst der »>Ausdruck«
einer Meinung, sondern je schon das gutverwahrte Gefiige der Wahrheit
des Seienden im Ganzen ist. Wie viele fiir dieses Wort das Ohr haben,
zihlt nicht.«'**

Anhand der Pramisse, die das Denken als Ursprung setzt, kommt
Heidegger in Der Ursprung des Kunstwerks folgerichtig zu dem
Schluss, dass es doch nicht die Kunst und auf keinen Fall die Kunst al-

131 Dass der Ton in der Musik etwas anderes ist als das Wort in der Sprach-
kunst und der Stein in der Baukunst, hatte schon bei Heideggers Ent-
wicklung des Erde-Begriffs keine Rolle gespielt. Den Erde-Begriff (als
Bezeichnung fiir unspezifische Materialitéit) gibt es nur, weil ohne ihn
nicht erkldrt werden kann, wieso die Wahrheit nicht unmittelbar da ist:
Sie hat eine Gestalt, und in der ist sie eingeschlossen. Aber wenn die
Sprache als Sagen und Nennen das urspriingliche Wahrheitsgeschehen
ist, auf dessen Hintergrund sich Kunst als »Dichtung« allererst entfalten
kann, ist eine spezifische Materialitit der Kunst unwichtig; es reicht,
wenn es irgendeine Materialitit gibt, deshalb »Erde« und keine Theorie
des Tons, des Bildes, des Baukorpers als inkommensurabler Medien
(oder als je eigener Gestalt-Weisen).

132 Vgl. O. Poggeler: »Heidegger und die Kunst, S. 51; 66ft.

133 M. Heidegger: Wesen der Wahrheit, Vortrag 1930, S. 27.

74

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRAGER

lein sein kann, die »unserem geschichtlichen Dasein ein Ursprung
134 Bg ist vielmehr das »Besinnen«, durch welches das kiinstlerische
Wahrheitsgeschehen vorbereitet wird. »[D]ieses besinnliche Wissen ist
die vorldufige und deshalb unumgéngliche Vorbereitung fiir das Werden
der Kunst. Nur solches Wissen bereitet dem Werk den Raum, den Schaf-
fenden den Weg, den Bewahrenden den Standort.«'** »Wissen« und
»Besinnen« sind nun Begriffe, die sich nicht ohne weiteres mit der An-
schauung der Materialitédt aus dem Erde-Begriff zusammenfiigen. Ich
lese sie vielmehr letztendlich als zwei Synonyme fiir Erkenntnis. Auch
hier ist eine leitmotivische Auszeichnung des Sprachlichen vor dem
Materiellen zu erkennen. Wissen mochte Heidegger nicht so wie Nietz-
sches eingangs dargestellten subjektiven »Willen zur Macht« verstanden
wissen, sondern als »Geschichte als Denken¢, und damit legitimiert als
eine Erkenntnis, in der sich Ubersubjektives manifestiert. So bleibt dem
wissenden Philosophen auch das letzte Wort iiber die Kunst, wenngleich
er sich noch nicht iiber ihre letztendliche Bedeutung im Klaren ist: »In
solchem Wissen, das nur langsam wachsen kann, entscheidet sich, ob

ist«.

die Kunst ein Ursprung sein kann und dann ein Vorsprung sein mul,
oder ob sie nur ein Nachtrag bleiben soll und dann nur mitgefiihrt wer-
den kann als eine iiblich gewordene Erscheinung der Kultur.«'*® Dieser
Satz, der den Kunstwerkaufsatz beendet, tragt nur konsequent die Be-
wegung der Verbergung, von der der Philosoph nicht ausgeschlossen
bleibt, in die Denkfigur vom Denken als Wahrheitsgeschehen ein.

Ist das dichterische und das philosophische Denken als Ursprung
auch aller (nichtpoetischen) Kunst vorgingig, wird es (wie schon er-
wihnt) endgiiltig fragwiirdig, ob Heideggers Asthetik iiberhaupt als eine
Phanomenologie der Kunst lesbar bleibt. Dieser (aus der Perspektive un-
serer Fragestellung) etwas enttduschende kunstphilosophische Befund
wird noch unterstrichen durch die Aufzdhlung Heideggers, in welchen
unterschiedlichen Weisen Wahrheit sich auBlerhalb der Kunst ereignet:

»Eine andere Weise, wie Wahrheit west, ist die staatsgriindende Tat. Wieder
eine andere Weise, wie Wahrheit zum Leuchten kommt, ist die Nihe dessen,
was schlechthin nicht ein Seiendes ist, sondern das Seiendste des Seienden.
Wieder eine andere Weise, wie Wahrheit sich griindet, ist das wesentliche Op-
fer. Wieder eine andere Weise, wie Wahrheit wird, ist das Fragen des Denkers,
das als Denken des Seins dieses in seiner Fragwiirdigkeit nennt.«'*’

134 M. Heidegger: Ursprung des Kunstwerks, S. 80.
135 Ebd., S. 80f.
136 Ebd,, S. 81.
137 Ebd., S. 62.

75

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Der privilegierte Zugang zum Sein, den Heidegger dem Denken reser-
viert, ist an dieser Stelle im Kunstwerkaufsatz noch nicht erkennbar.
Unabhingig davon wird aber klar, dass Heidegger, indem er die Kunst
in die Reihe der Wahrheitsweisen einordnet, ihre Spezifik vernachlis-
sigt. Es fehlt ein explizites Differenzkriterium, mit welchem die Kunst
sich unterscheiden lieBe von anderen Weisen, in denen geschichtliche
Wahrheit sich ereignet. Die Materialitit des Kunstwerks, die Heidegger
mit dem Begriff der Erde bestimmt, schien zunichst dessen Spezifitit
auszumachen. Versteht man aber den Erde-Begriff und damit den Welt-
Erde-Streit als fiir die Differenzbestimmung von Kunstwerken zu ande-
ren Wahrheitsweisen kriteriell relevant, so muss man mit der Schwierig-
keit umgehen, dass Heidegger die Relevanz des Erde-Begriffs wenn
nicht zurlicknimmt, so doch durch den Begriff der Dichtung wesentlich
in Frage stellt. Denn dieser Begriff fiihrt von neuem zu einer Auszeich-
nung des Sprachlichen (Dichtung) vor dem Materiellen (Erde). Die
Vorteile, die Heideggers Ontologie des Kunstwerks zunéchst bietet, ge-
hen also im Laufe ihrer Einbindung in seine Fundamentalontologie wie-
der verloren.

Erwogen werden soll nun, ob evtl. Heideggers Bestimmungen des
Schaffens und Bewahrens Abgrenzungen der Kunst gegeniiber anderen
Wabhrheitsweisen ermdglichen. Beide konnen, um das Ergebnis vorweg-
zunehmen, nicht fiir die Etablierung genuin kiinstlerischer Merkmale in
Frage kommen. Dies ergibt sich aus der Bestimmung des geschichtli-
chen iibersubjektiven Wahrheitsgeschehens, in dem letztlich beiden,
Produzenten wie Rezipienten, kein spezifischer Handlungsspielraum zu-
gestanden wird. Anders gesagt: Das Kunstwerk ist auf der systemati-
schen Ebene aus dem Wahrheitsgeschehen und nicht als Geschaffenes
und Bewahrtes bestimmt. Die Abgrenzung zu Nietzsches eingangs be-
handelter Subjektisthetik veranlasst Heidegger dazu, das Subjekt mit
dem Bade auszuschiitten. Die Subjekte der Kunst und ihre Entscheidun-
gen sind irrelevant gegeniiber dem Wahrheitsgeschehen, wenngleich sie
als Medien, in denen Kunst sich ereignen kann, nétig bleiben.

Kunstproduzenten und -rezipienten werden von Heidegger als Me-
dien eines Ubersubjektiven, als eines objektiv bestimmten historischen
Geschehens charakterisiert. Welche Konsequenzen ergeben sich fiir eine
Phianomenologie der Kunst und des Kunstwerks aus dieser Charakteri-
sierung? Obwohl man das Kunstwerk ohne sein Geschaffensein und sein
Bewahrtwerden nicht denken kann, ist unser aller Verhiltnis zum Kunst-
werk diesem als Stiftung des Wahrheitsgeschehens nachgesetzt. Denn
»[w]eil es zum Wesen der Wahrheit gehort, sich in das Seiende einzu-
richten, um so erst Wahrheit zu werden, deshalb liegt im Wesen der
Wabhrheit ein Zug zum Werk als einer ausgezeichneten Mdglichkeit der

76

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRAGER

Wahrheit, inmitten des Seienden selbst seiend zu sein.«'*® Dass die
Wahrheit einen Zug zum Werk aufweist, heifit, dass sie sich aktiv ins
Werk setzt, dass sie sich selbst als Mal3 setzt. Fiir uns als Schaffende
sowie fiir uns als Bewahrende ist die Wahrheit des Kunstwerks daher zu
bestimmen als das »MaB unseres Verhaltens und nicht als eine Eigen-
schaft dieses Verhaltens«.'*’ Als ein »Hervorgehenlassen in ein Hervor-
gebrachtes«'*” ist das kiinstlerische Schaffen somit kein Prozess, in dem
sich Anschauungen, Gedanken und Handlungen eines Kiinstlersubjekts
manifestieren; sondern es ist die Offnung der Kiinstlerin gegeniiber dem,
was sich anhand ihrer Person ereignet. Das »Mal« der kiinstlerischen
Produktion ist nicht die Kiinstlerin selbst, sind nicht Entscheidungen, die
sie trifft oder verwirft; das MaB ist vielmehr die Wahrheit, durch welche
ihre Produktion gesteuert wird. Ganz in diesem Sinne fithrt Heidegger
aus:

»Das Geschaffene soll nicht als Leistung eines Konners bezeugt und dadurch
der Leistende in das 6ffentliche Ansehen gehoben werden. Nicht das N.N. fe-
cit soll bekanntgegeben, sondern das einfache »factum est< soll im Werk ins
Offene gehalten werden: dieses, dal Unverborgenheit des Seienden hier ge-
schehen ist und als dieses Geschehene erst geschicht; dieses, dafl solches Werk

ist und nicht vielmehr nicht ist.«'*!

Die Entscheidungen der Kiinstlerin représentieren damit nach Heidegger
die Faktizitéit eines Geschichtlichen, das durch kiinstlerisches Verhalten
geschieht. Dem sprachlichen Sinn dieser Geschichtlichkeit miissen sich
alle kiinstlerischen Handlungen aller kiinstlerischer Gattungen als Dich-
tung angleichen. Das heif3t, dass jede Art kiinstlerischen Handelns, sei es
das Schaffen von Musik, das Umgehen mit Ideen, die Gestaltung von
korperlichen Bewegungsabldufen im Tanz sowie der Entwurf einer
Story beim Schreiben eines Drehbuches demselben sprachlich-ge-
schichtlichen Ereignis »gleichwurden«. Wie das auf der Basis der unter-
schiedlichen kiinstlerischen Methoden und Materialien moglich sein
soll, bleibt im Dunkeln.

Eine alternative Lesart des Produktionsprozesses, in der etwas fiir
die Kunst Spezifisches bestimmt wird, schldgt Brigitte Hilmer anhand
der Lektiire des spiten Heidegger vor: Hilmer deutet die Abhingigkeit
der Produzenten vom Ereignis des Werks als einen Verzicht von Kiinst-

138 Ebd.

139 A. Kern: »Der Ursprung des Kunstwerkes««, S. 165.
140 M. Heidegger: Ursprung des Kunstwerks, S. 59.

141 Ebd, S. 65.

77

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

lern darauf, in geldufigen abgesicherten Weisen zu handeln, und identi-
fiziert diesen Verzicht mit einem Sich-in-Gefahr-Begeben. Sie schreibt:

»Die Risikobereitschaft im Verzicht auf praktisch wirksame Stellungnahmen
und damit auf Selbstbehauptung bedeutet, daf sich der [b]etreffende [Kiinst-
ler] seelischer und geistiger Gefahrdung aussetzt. [...] Diese Gefihrdung ist
nicht als eine blof} subjektive zu denken, sie ist deshalb fiir die Kunst von Be-
deutung, weil sie mit der Gefahr der Verleugnung des Seins in der Technik in
einem inneren Zusammenhang steht.«**

Die Gefahr der »Verleugnung des Seins in der Technik« ist laut Heideg-
ger die Gefahr, die Verbergung der Wahrheit innerhalb eines instru-
mentellen Weltverhéltnisses nicht zu bemerken. Handelt eine Kiinstlerin
also nicht in zweckrationalen geldufigen Abldufen, setzt sie sich laut
Hilmer der Gefahr aus, von anderen Menschen, die gewdhnlich unter
den Pramissen der Verleugnung denken und handeln, fallengelassen zu
werden. Diese Gefahr, in die sich Kiinstler begeben, indem sie nicht
zweckrational handeln, evoziert auch die Chance der Eigentlichkeit, wie
Heidegger unter Verweis auf Holderlin darlegt: »Wo aber Gefahr ist,
wiichst / Das Rettende auch«.'*® Hilmer trifft (und dies mit Heidegger)
einen Punkt in der Beschreibung kiinstlerischen Produzierens. Das Ri-
siko mit Heidegger als ein »nicht bloB subjektives« anzunehmen, hiefie
jedoch, dem oben mit Heidegger geschilderten grundsitzlichen Verhalt-
nis von Werk und Kiinstlerin zuzustimmen, also anzuerkennen, dass die
Produzentin ausfiihrendes Organ eines Wahrheitsgeschehens ist. Es geht
bei Heidegger nicht um die einzelne Kiinstlerpersonlichkeit, sondern die
»Gefahr« ist wesentlich von der Kunst, welche historische Wahrheit ist,
gedacht. Und umgekehrt konnte gelten: Kunst kompensiert nicht andere
Lebensbereiche, sondern gefdhrdet diese durch Verbergung gekenn-
zeichneten in dem positiven Sinn, dass sie Wahrheit iberhaupt erst wie-
der ermdglicht."** Kiinstler sind in dieser Lesart die Medien solch einer
Ermoéglichung. Da die Auffassung, kiinstlerische Produktion sei nur das
Medium eines iibersubjektiven Geschehens, phanomenologisch unplau-
sibel ist, ergibt sich nun, dass die Lesart Brigitte Hilmers zwar im Sinne

142 B. Hilmer: »Wie ist moderne Kunst moglich?«, S. 92.

143 Friedrich Holderlin: Patmos (1803), zit. bei Martin Heidegger: »Die
Frage nach der Technik«, in: Ders.: Vortrige und Aufsitze. Pfullingen
1954, S. 9-40, hier S. 32; Gesamtausgabe, Bd. 7, Frankfurt/Main 2000,
S. 5-36, hier S. 29.

144 »Damit erteilt Heidegger der Kompensationsfunktion der Kunst eine Ab-
sage, denn >vielleicht ist jede andere Rettung, die nicht von dort kommt,
wo die Gefahr ist, noch im Unheil.<« — B. Hilmer: »Wie ist moderne
Kunst moglich?«, S. 92.

78

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRAGER

von Heideggers Konstruktion des Wahrheitsgeschehens richtig ist, aus
einem eher phdnomenologischen Interesse an der Praxis der Kunst je-
doch nicht gehalten werden kann. Denn es ist der Kiinstlerin im Rahmen
der Theorie Heideggers und auch im Rahmen von Hilmers Lesart dieser
Theorie nicht moglich, Geschichte oder ihre Welt zu interpretieren, da
sie keine Moglichkeiten hat, distanzierende Handlungen vorzunehmen.
Thre subjektive Interpretation der Welt konnte mit Heidegger allenfalls
als ein Sich-VerschlieBen und Nicht-Gewéhrenlassen historischer Wahr-
heit beschrieben werden, die dann eben ausbleibt oder woanders »ge-
schieht«. Das ist keine attraktive Beschreibung fiir die Perspektive der
Produzenten; es bedeutet namlich, dass die Kiinstlerin einer obendrein
bei Heidegger national aufgefassten »Geschichte« untergeordnet wird,
die sich als geschehene Wahrheit in dieses oder jenes Werk setzt und
damit tiber dessen kiinstlerische Geltung entscheidet.

Auch die Bewahrenden werden dem Werk und seiner tibersubjekti-
ven Wahrheit untergeordnet. Denn »[w]eder in dem zuvor genannten
Schaffen, noch in dem jetzt genannten Wollen ist an das Leisten und an
die Aktion eines sich selbst als Zweck setzenden und anstrebenden
Subjektes gedacht«.145 Heidegger bestimmt die Rezeption eines Kunst-
werks nicht als einen Prozess der Begegnung mit etwas Anderem, son-
dern als eine Offnung gegeniiber etwas, das jeden, der sich auf es ein-
lasst, ergreift und bestimmt: »Die Instindigkeit der Bewahrung aber ist
ein Wissen. [...] Das Wissen, das ein Wollen, und das Wollen, das ein
Wissen bleibt, ist das ekstatische Sicheinlassen des existierenden Men-
schen in die Unverborgenheit des Seins.«'*® An erster Stelle steht bei
Heidegger das Werk als Griindung von geschichtlicher Wahrheit und
nicht, was Rezipienten einem Kunstwerk an biografischer und gesell-
schaftlicher Erfahrung entgegenbringen, nicht die individuelle und sozi-
ale Perspektive, aus der sie es wahrnehmen, nicht die Modifizierung all-
gemeiner und geldufiger Wahrnehmung durch individuelle Wahrneh-
mung des Werks. An dieser Aufzdhlung, die an Wellmers Darstellung
der Kunstrezeption erinnert, wird deutlich, dass unser Fokus weder al-
lein auf der Seite der Subjektivitit der Rezipienten noch allein auf der
Ubersubjektivitit bzw. geschichtlichen Objektivitit des Kunstwerks lie-
gen kann, dass vielmehr sowohl eine Bestimmung des subjektiven An-
teils (der Produzentin wie der Rezipienten) versucht werden muss als
auch die Bestimmung der materialen Verfasstheit des Kunstwerks, das
zwischen ihnen steht und sich nicht allein aus ihrer subjektiven Perspek-
tive bestimmen lésst.

145 M. Heidegger: Ursprung des Kunstwerks, S. 68f.
146 Ebd., S. 68.

79

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Das Kunstwerk als Instanz der Wahrheit ist bei Heidegger, wie es
ist. Seitens seiner Rezipienten kann es allein so, wie es ist, angemessen
erfahren und beschrieben werden. Nur zwei Haltungen gegeniiber einem
Kunstwerk sind nach Heidegger moglich, so wie es auch fiir die Produ-
zenten allein zwei Moglichkeiten gibt, sich gegeniiber ihrem eigenen
Werk zu verhalten: Entweder man 6ffnet sich fiir geschehende Wahrheit
oder man verschlieft sich ihr gegeniiber. Dem Kunstwerk kommt in sei-
ner Bestimmung als Wahrheitsereignis nicht mehr die Rolle eines Erleb-
niserregers zu, wie Heidegger es eingangs an Nietzsches Asthetik kriti-
siert.'*’ Es erfiillt vielmehr die Funktion, kraft der Objektivitit seiner ge-
schichtlichen Wahrheit alle Subjekte, die ihm untergeordnet sind, als
eine Gemeinschaft, die kollektiv ihrer einen Wahrheit verpflichtet ist,
zusammenzubinden. »Die Bewahrung des Werkes vereinzelt die Men-
schen nicht auf ihre Erlebnisse, sondern riickt sie ein in die Zugehorig-
keit zu der im Werk geschehenden Wahrheit und griindet so das Fiir-
und Miteinandersein als das geschichtliche Ausstehen des Da-seins aus
dem Bezug zur Unverborgenheit.«'** Der Zusammenhalt der Menschen,
die zu einer Kultur (bzw. zu einer Nation) gehoren, bestimmt sich nach
Heidegger nicht aus der Summe gemeinsam geteilter Uberzeugungen
und Gewohnheiten, sondern er bestimmt sich daraus, dass man je ein-
zeln einriickt in dasselbe Wahrheitsgeschehen. Es geht also darum, »ge-
rade unserer Gewohnlichkeit [zu] entriicken und in das vom Werk Er-
offnete ein[zu]riicken«.149 Die Beschreibung, dass Kunst uns verdandern
kann, ist eine attraktive Beschreibung, fiir die es gute empirische Griinde
gibt. Die Bestimmung, dass alle Mitglieder einer kulturellen oder natio-
nalen Gemeinschaft in dieser Verdnderung vom Gleichen bestimmt wer-
den und sich zum Gleichen dndern, fiihrt hingegen ins Dunkle. Der ge-
schichtliche Wahrheitsbegriff Heideggers scheint, wendet man ihn in
seinem Sinne konsequent an, als Zentralbegriff einer Kunstphilosophie
ungeeignet. Letztlich ist es die Prioritdt der Fundamentalontologie vor
dem Projekt der Bestimmung der Kunst, die einer phdnomenologisch
angemessenen Auffassung von Kunst entgegensteht.

Fassen wir das bisher Gesagte noch einmal zusammen: Die Bestimmung
des Kunstwerks, die Heidegger eingangs in Der Ursprung des Kunst-
werks vornimmt, ist eine Bestimmung, die aus einer phinomennahen
Perspektive der Beschreibung der Kunst auf den ersten Blick sehr at-

147 »Dieses Wissen, das als Wollen in der Wahrheit des Werkes einheimisch
wird [...], setzt das Werk nicht herab in die Rolle eines Erlebniserre-
gers.« (Ebd., S. 69)

148 Ebd.

149 Ebd., S. 77.

80

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRAGER

traktiv ist; denn Heidegger gelingt es — im Unterschied zu Wellmer — die
Materialitdt des Kunstwerks in dem Begriff der Erde und eine Kopplung
von Materialitit und sinnhafter Dimension des Kunstwerks im Konzept
des Streits von Welt und Erde aufzuzeigen. Heideggers Bestimmung des
Kunstwerks versprach so zunichst eine Alternative zu sein zur aus-
schlieBlichen Bestimmung des Werks aus den Wahrheitszuschreibungen
seiner Rezipienten und damit eine Moglichkeit aufzuzeigen, den eigenen
Anteil des Werks an seiner Rezeption nachzuweisen. Diese Werkbe-
schreibung wird von Heidegger selbst in den Rahmen seiner Funda-
mentalontologie gesetzt. Infolge dieser Einbindung der Philosophie des
Kunstwerks ist das Kunstwerk nicht mehr als konkrete Materialitdt, an
die ein konkreter Sinn gebunden ist, deutbar. Denn das Wahrheitsge-
schehen, als welches Heidegger den Welt-Erde-Streit deutet, legt Hei-
degger als tibersubjektives geschichtliches Geschehen aus, das die Ein-
zelnen zwar ergreifen kann und muss, das aber absolut unbeeinflussbar
durch individuelle Entscheidungen und Handlungen bleibt. Sowie
Kiinstler als auch Rezipienten haben nun keinen Spielraum, sich dem
Kunstwerk gegeniiber zu verhalten, denn sie sind allein Medien kollek-
tiver Geschichte, in die sie lediglich einrlicken, um in ihr aufzugehen.
Die einzige (aus der Sicht Heideggers unattraktive) Alternative zu die-
sem Einriicken wire, sich der Geschichte als Wahrheit gegentiber zu
verschlieBen und sich somit zu weigern Teil dieser Geschichte zu wer-
den. Gegen Heideggers Szenario des Schaffens und Bewahrens muss
phanomenologisch eingeklagt werden, dass den Subjekten ein Entschei-
dungsspielraum zusteht, wie sie ein Werk produzieren bzw. wie sie als
Rezipienten mit einem Kunstwerk umgehen. Ein Entscheidungsspiel-
raum kann aber nicht wie bei Wellmer allein als eine sprachliche Be-
stimmung der Wahrheit des Kunstwerks definiert werden. Vielmehr
muss eine Theorie der Kunst auch den Anteil erkldren kénnen, der dem
Werk und dessen Materialitdt bei der Erzeugung des Sinns zukommt,
der dem Werk zugeschrieben wird.

Hinzu kommt, dass Heidegger mit dem Begriff der Dichtung die ge-
schichtliche Wahrheit in einer der Kunst vorgéngigen Sprachlichkeit der
WelterschlieBung verankert. Mit der Behauptung dieser Vorgéngigkeit
des Sprachlichen, die letzten Endes auch eine Vorgingigkeit des Den-
kens vor der Materialitidt des Werks ist, verspielt Heidegger die phéno-
menologische Attraktivitit seiner Theorie, die an dem Begriff der Erde
héngt. Diese Zuriicknahme der Rede von der materialen Seite des Werks
halte ich deshalb fiir folgenschwer, weil aus ihr eine sprachanaloge
Deutung nichtsprachlicher Kunstrichtungen folgt. Aus diesem und aus
dem genannten Grund des Vorrangs der Geschichte vor jeder subjekti-
ven Handlungsbestimmung bleibt die legitime Erwartung, dass in einer

81

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

asthetischen Theorie dem Kunstwerk eine angemessene Bestimmung als
Tréger konkreter Materialitdt und konkreter Sinnhaftigkeit zukommen
miisse, bei Heidegger letztlich unerfiillt.

Im weiteren Verlauf soll aufgrund der Befunde der ersten beiden Ka-
pitel (zu Wellmer und Heidegger) gefragt werden, wie das Zusammen-
spiel zwischen Produzenten, Kunstwerk und Rezipienten zu beschreiben
wire, wenn man es nicht analog zu sprachlichem Kommunizieren be-
schreibt. Um einer phdnomenologisch angemessenen Bestimmung der
Kunst als Verkniipfung ihrer drei »Komponenten« Produktion, Werk
und Rezeption niherzukommen, sollen im néchsten Teil Perspektiven
untersucht werden, die Kiinstler hinsichtlich dieser drei Komponenten
einnehmen. Ziel der Verhandlung der Perspektive der Produzenten ist
es, herauszufinden, welche Konsequenzen moglicherweise eine philoso-
phische Bestimmung kiinstlerischen Handelns aus dieser Perspektive fiir
eine Definition des Kunstwerks und seiner Rezeption haben kann. Der
eingeschlagene Weg, den Fokus auf die Produzenten zu richten, ergibt
sich u.a. aus der Diagnose, dass gerade die Produzenten von beiden bis-
her verhandelten Theorien marginalisiert werden.

82

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Il. DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN
(BACHMANN, MULLER, PIPER, RIHM,
TARKOWSKIJ)

1. Reflexivitdt und Handlungsspielraum

Uberlegungen von Kiinstlern zum Status kiinstlerischer Arbeit ernst zu
nehmen, bedeutet, Kiinstler als Subjekte in einem ganz bestimmten Sinn
zu verstehen. Sie koénnen nicht allein als Medien aufgefasst werden,
durch welche die Natur, eine metaphysische Wahrheit, eine Tradition
oder ein Zeitgeist sich ins Werk setzt. Gébe z.B., wie Kant es beschreibt,
»die Natur im Subjekte (und durch die Stimmung der Vermogen dessel-
ben) der Kunst die Regel«l, so wiren die Entscheidungen, die Kiinstler
im Produktionsprozess treffen, fremdbestimmt und so wéren auch die
Ansichten von Kiinstlern tiber Produktionen und Kunstwerke ein uninte-
ressantes Nebenprodukt ihrer Tatigkeit. Was Kant meint, wenn er vom
»angeborne[n] produktive[n] Vermogen« des Genies spricht, bleibt in
einem AusmaB, das eine Bestimmung individueller kiinstlerischer Leis-
tung verunmdglicht, dunkel.> Auch in den diskursiven Ordnungsprinzi-
pien des Strukturalismus, in denen der Struktur des Diskurses unbe-
dingte Prioritdt eingerdumt wird, ist die Frage nach gelingender versus
nicht-gelingender kiinstlerischer Produktion nicht als die Frage nach der
Gelungenheit der Formulierung bzw. Formung eines Verhiltnisses zur
Welt beschreibbar.’

Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft, § 46, A 179 /B 182.

Ebd., A 178 /B 181.

3 Roland Barthes: »La mort de 1’ auteur«, in: Ders.: (Euvres complétes, hg.
v. Eric Marty, Bd. 2, Paris 1994, S. 491-495. Michel Foucault : »Qu’est-ce

N =

83

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Eine negative Kontrastfolie auf der anderen Seite bildet der »schdp-
ferische Mythos des selbstherrlichen Kiinstlers«®, der in der schiller-
schen Annahme der »absoluten Immunitét [der Kunst, Anm. von mir,
J.S.] von der Willkiir des Menschen« wurzelt.” Wenn Schiller schreibt:
»Der politische Gesetzgeber kann ihr Gebiet sperren, aber darin herr-
schen kann er nicht«, so verkennt er gerade die Tatsache der Situiertheit
kiinstlerischer Produktion in (u.a. politischen) Verhéltnissen und unter-
schitzt die Bezogenheit eines jeden Kiinstlerdaseins auf diese Um-
stinde.® Addiert man zur schillerschen Immunitit der Kunst noch Sen-
dungsbewusstsein und kiinstlerisches Prophetentum, ergeben sich hier-
aus die Anspriiche der Avantgarde in der Moderne, die die Autonomie der
Kunst sowohl als deren Eigengesetzlichkeit als auch als normativen, ge-
sellschaftsutopischen Entwurf fiir die ganze Menschheit verstand. Diese
Rolle als Vorreiter kollektiver Prozesse, die Kiinstlern seit der Romantik
angedichtet wurde, erscheint aus heutiger Sicht indiskutabel und iiber-
zogen.”

Wenn also einerseits der Entwurf eines autonomen Kiinstlersubjekts
in dieser Totalitdt zuriickgewiesen werden muss, so ldsst sich anderer-
seits kiinstlerisches Produzieren wenigstens fiir die Zeit der Moderne
(seit dem 18. Jahrhundert), vermutlich aber bereits fiir einen lingeren
Zeitraum, als subjektive Handlungsweise beschreiben. Hier sehe ich eine
Parallelitit zur Frage nach einem moralischen Handlungsspielraum von

qu’un auteur?« [1969] in: Dits et écrits, hg. v. Daniel Defert/Frangois
Ewald, Bd. I, Paris 1994, S. 789-821.

4 Eduard Beaucamp: Der verstrickte Kiinstler. Wider die Legende von der
unbefleckten Avantgarde, K6ln 1998.

5 Friedrich Schiller: Uber die #sthetische Erziehung des Menschen, Stuttgart

2000, Neunter Brief, S. 34.

Ebd.

7  Eine tiberzeugende Darstellung der »Schieflage<, die durch die Entmytho-
logisierung des Fithrungsanspruchs des Genies bei gleichzeitiger Konser-
vierung seiner Absolutheitsanspriiche entstanden ist, findet sich bei Cor-
nelia Klinger. Klinger schreibt: »Ohne den Bezugspunkt in einer kiinftigen
Mythologie, d.h. ohne die Orientierung des Kiinstlers an einer Aufgabe im
Dienste der Allgemeinheit, erweist sich der dessen ungeachtet aufrechter-
haltene Anspruch auf den Sonderstatus des Genies als problematisch. [...]
In ihrer spezifischen Kombination von absoluten und kontingenten Ele-
menten dient die Genie-Idee zur Sanktionierung einer hdchst willkiirlichen
und zufilligen Subjektivitit als einer unantastbaren, der Notwendigkeit
von Legitimierung und der Moglichkeit von Kritik entzogenen Instanz. Je
starker die Originalitét des Genies betont wird und je schwicher die Hoff-
nung auf eine fiir die Allgemeinheit exemplarische und wegweisende
Funktion des Kiinstlers wird, desto weitgehender wird dieser auf seine Be-
sonderheit, aber damit auf Zufilligkeit und Willkiirlichkeit reduziert.«
Cornelia Klinger: Flucht, Trost, Revolte. Die Moderne und ihre &stheti-
schen Gegenwelten, Miinchen, Wien 1995, S. 148.

o)}

84

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

Subjekten und ihren Méglichkeiten der reflexiven Bezugnahme auf die
sie pragende Welt, wie sie z.B. Judith Butler zu beantworten sucht. Die
Spezifik kiinstlerischer Handlungen im Vergleich zu moralischen soll
natiirlich nicht geleugnet werden — jene als spezifisch auszuzeichnen ist
gerade meine Absicht. Die notwendige Distanz, die eine Handelnde sich
schaffen muss, um sich zu ihrer sie konstituierenden Welt zu verhalten,
kann aber fiir kiinstlerisches und moralisches Handeln dhnlich geschil-
dert werden. »Weder bringt die Norm das Subjekt als ihre notwendige
Wirkung hervor, noch steht es dem Subjekt vollig frei, die Norm zu
missachten, die seine Reflexivitit in Gang setzt; jede Handlungsfahig-
keit, auch die der Freiheit, steht in Bezug zu einem erméglichenden und
begrenzenden Feld von Zwingen. «*

Performativer Nachvollzug und aktive Anerkennung des Gegebenen
birgt laut Butler die Potenz seiner iterativen Verdnderung. Diese univer-
sell anzuwendende Einsicht gilt auch fiir die Performativitit kiinstleri-
scher Arbeit, die sich immer auf die Welt ihrer Produzenten bezieht.
wlede Setzung ist Anschluf3, Fort-Setzung wie auch Ab-Setzung und Un-
terbrechung. Sie hat ihren Ort im Kontext und tritt zugleich aus ihm her-
aus.«’ Gelungenes kiinstlerisches Handeln sollte nicht nur als seismogra-
phische Prisentation politischer, sozialer und dsthetischer Normen auf-
gefasst werden, die das zeigt, was sie konstituiert, sondern auch als indi-
viduelle (performative) Interpretation dieser Normen. Es bleibt immer
verkniipft mit seinem zeitgeschichtlichen und kunsthistorischen Hori-
zont, von dem es sich nicht 16sen, den es aber nachvollziehen, parodie-
ren, iibertreiben, kommentieren und in vielerlei Weise darstellen kann.
Das Kiinstlersubjekt ist demzufolge sowohl ein durch duflere Bedingun-
gen konstituiertes als auch ein sich reflexiv und habituell auf diese Be-
dingungen beziehendes. »Ich mag meine Verstiandlichkeit aufs Spiel set-
zen und der Konvention trotzen, aber in diesem Falle handle ich in oder
an einem sozio-historischen Horizont, den ich zu durchbrechen oder zu
verindern suche.«'’ Die Referenz auf eine Gesellschaft, deren Existenz
das Ich erméglicht, schreibt im Gegenzug den dialogischen Charakter in
die kiinstlerische Produktion ein. Dieselbe Gesellschaft, die den Hori-
zont fiir die Arbeit der Kiinstler bildet, ist gleichzeitig die Adressatin ih-
res kiinstlerischen Handelns. Dieser Gedanke lédsst sich im Sinne von
Jean Bollacks »doppelter Tradition der Textinterpretation« weiterden-
ken, in der sich das Verhiltnis der Rezipienten zum Kunstwerk dem di-
alogischen Wechselverhiltnis zwischen Kiinstlerin und Welt ergidnzend

8  Judith Butler: Kritik der ethischen Gewalt, Frankfurt/Main 2003, S. 28.

9 Dieter Mersch: Ereignis und Aura. Untersuchungen zu einer Asthetik des
Performativen, Frankfurt/Main 2002, S. 291.

10 J. Butler: Kritik der ethischen Gewalt, S. 121.

85

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

zuordnet. Bollack unterscheidet in seiner Theorie der »kritischen bzw.
philologischen Hermeneutik« zwischen »zwei Traditionen von Textin-
terpretation«: derjenigen des Autors und derjenigen des Lesers.'' Da es
sich bei kiinstlerischen Handlungsweisen immer um Strategien der
Werkherstellung handelt, kommen nach Bollack drei Ebenen beim In-
terpretieren eines Kunstwerks'? ins Spiel: erstens der Verstindnishori-
zont der Interpretin, der geprégt ist durch ihre eigene Tradition, zweitens
»die zum Autor gehorige Interpretationstradition« und drittens die »in
den Text eingegangene Interpretation«.'* Die hier grundlegende Unter-
scheidung ist folgende: »Wie ist es gesagt und produziert, und worauf
bezieht sich das?«'* Diese Differenz zwischen der Tradition oder der
Welt des Autors und ihrer Interpretation im Kunstwerk ermdglicht den
Entscheidungsspielraum der Kiinstlerin, den Bollack néher bestimmt als
die Moglichkeit des Zuriickgreifens auf »Verfahren von Einschluf3 oder
Ausschluf3, die auf Wahl beruhen und demnach als solche interpretiert
werden miissen, und nicht als soziale oder kulturelle Vorstellungen einer
Gesellschaft, einer Kultur oder einer Zivilisation«. Kiinstler verfiigen
daher tiber verschiedene Moglichkeiten der kiinstlerischen Reaktion auf
ein und dieselbe Situation."” Die Differenz zwischen der Tradition des
Autors und der Interpretation derselben durch den Autor ldsst sich dem-
nach durch genaue Beobachtung des vorliegenden Werks — erstens sei-
ner internen Elemente und zweitens seines Verhiltnisses zu anderen
Werken — finden. »Man hat es immer mit einer Kreuzung von Abhén-
gigkeiten und Unabhingigkeiten zu tun, ndmlich mit zu entdeckenden
Unterschieden.«'®

Ist die Moglichkeit einer graduellen Distanznahme des Kiinstlersub-
jektes von der eigenen Herkunft im performativen Vollzug und in Ver-
fahren der ausschnitthaften Fokussierung zugestanden, ergibt sich daraus
die positive Erwartung, dass AuBerungen von Kiinstlern iiber Produktio-
nen und Werke einen Beitrag zur Bildung dsthetischer Theorie leisten

11 Jean Bollack: Sinn wider Sinn. Wie liest man?, Géttingen 2003, S. 19
(Frage von Patrick Llored).

12 Bei Bollack ist es der Text.

13 Ebd., S. 19.

14 Ebd.

15 Ebd., S. 32. Diese Verfahren werden den Autoren teilweise transparent
sein, teilweise werden sie unreflektiert (z.B. motorisch, das heifit willkiir-
lich) getroffen und erst spdter begutachtet. Bollack bezieht sich als Philo-
loge auf historische Texte. Eine Subsumierung aller Kunstwerke unter die
Kategorie des Textes wire allerdings irrefithrend. Es werden also Unter-
scheidungskriterien zwischen Kunstwerk und Text im Laufe dieser Arbeit
zu entwickeln sein.

16 Ebd., S.61.

86

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

konnen und sollen. Das bedeutet nicht, dass kiinstlerische Arbeiten in
der sprachlichen Reflexion eingeholt oder gar ersetzt werden konnten
oder dass gar Selbsttransparenz von Kiinstlern begrifflich erzielt wiirde.
Auch ist hiermit nicht implizit ein normativer Anspruch an alle Kiinstler
formuliert, sie sollten sich und ihre Werke kommentieren. Vielmehr
stellt sprachliche Reflexion u.a. einen Schritt der Produzenten auf dem
Weg hin zum kiinstlerischen Werk dar: Sie kann dessen Herstellung be-
gleiten, zwischen Werk und Werk eine neue Vermittlung herstellen und
die Rezipienten {iber Motive und Prozesse der Kunstproduktion, die sie
an den Werken selbst nicht nachvollziehen kénnen, informieren.

Die Uberlegungen seitens der Kiinstler, auf die ich mich beziehen
mochte, sind keine Erlduterungen spezifischer Werke oder konkreter
Produktionsbedingungen. Meine Aufmerksamkeit gilt generellen Be-
trachtungen zum Status und zum Gelingen von kiinstlerischer Produk-
tion und kiinstlerischem Werk sowie zum Verhéltnis zwischen Produ-
zenten, Werk und Rezipienten. Auch wenn die Auswahl der Kiinstler
nicht im strengen Sinne reprisentativ ist, liegt ihr doch der Gedanke
zugrunde, dass es etwas geben muss, das alle Kiinstler aller Arten von
Kunst teilen. Eine etwas weniger anspruchsvolle These wire die, dass
man bei der Untersuchung der Produktionsperspektive in verschiedenen
Kiinsten auf familiendhnliche Phdnomene st68t, die sich als miteinander
zusammenhingend beschreiben lassen. Da diese empirisch gewonnene
Uberzeugung oft angezweifelt wird, soll sie kurz von philosophisch-be-
grifflicher Seite aus erldutert werden.

Solange angenommen wird, dass der Begriff Kunst etwas bezeichnet
und die Disziplin Asthetik als eine Disziplin aufgefasst wird, die sich
u.a. mit den Phdnomenen der Kunst beschiftigt, solange diese beiden
Kollektivsingulare einen Referenten besitzen, so lange wird es eine
sinnvolle Frage sein, was das Gemeinsame von Kunst ist und was das
Gemeinsame ihrer Produzenten ist. Dieses Gemeinsame geht iiber die
Existenz eines sozialpsychologischen und sozio-okonomischen Milieus,
das Kiinstler teilen, hinaus. Das Auswahlkriterium fiir die zu untersu-
chenden Kiinstlertexte ist damit klar vorgegeben: Es muss jeweils eine
quantitativ ausreichende Anzahl schriftlicher Darlegungen der Kiinstler
zur Thematik geben, so dass jeweils eine begrifflich artikulierte »Posi-
tion« sichtbar wird und theoretisch rekonstruiert werden kann. Dem
Einwand, dass andere Kiinstler sich nicht zur kiinstlerischen Arbeit du-
Bern und so die ausgewdhlte Gruppe keine reprisentative sein kann, ist
zu entgegnen: Wollen wir Kiinstlern eine Stimme in der Diskussion iiber
asthetische Fragestellungen geben, kénnen wir uns nur mit dem Material
beschéftigen, das existiert, und uns nicht spekulierend tiber diejenigen
dufern, die keine theoretisch fixierten Zeugnisse hinterlassen. Eine In-

87

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

terpretation der Werke an die Stelle schriftlicher Kiinstler-Statements zu
setzen, halte ich flir problematisch, weil der eigene Verstehenshorizont
des Interpreten bei solch einer Untersuchung in einem stirkeren Malle
mit ins Spiel kdme als in dem Fall, in dem theoretisch-begriffliche Vor-
gaben von Kiinstlern zur Verfligung stehen.

Ein weiteres Kriterium fiir die Auswahl ist die Vielfalt der Positio-
nen: Sie beruhen auf gegensitzlichen Auffassungen von Kunst, ihre
Wahl ist somit unideologisch. Das soll heiflen, dass keiner kiinstleri-
schen Richtung oder Gattung der Vorzug gegeben ist, sondern dass diese
vielmehr im Interesse eines Erkenntnisgewinns kontrastierend gegenein-
andergesetzt werden.!” Auch wird insgesamt keine bestimmte Gruppe
von Kiinstlern représentiert, vielmehr handelt es sich um einzelne
kiinstlerische Positionen. Dem Allgemeinheitsanspruch dsthetischer
Theorie soll Rechnung getragen werden, indem die Verschiedenheit von
Kontexten und Produktionsstrategien nicht verleugnet oder gar theore-
tisch eingeebnet wird. Der systematische Anspruch zielt jedoch auf die
Herausarbeitung genereller Beschreibungskriterien fiir kiinstlerisches
Produzieren und auf deren Konsequenzen fiir die Definition des Kunst-
werks und seiner Rezeption. Klar ist, dass keine qualitative Ableitung
auf einer quantitativen Basis von Kiinstler-Texten vorgenommen werden
soll, wie etwa bei einer Auswertung empirischer Daten im Falle der
Feldforschung. Die Kiinstler-Asthetiken werden vielmehr als Theorien
gelesen, so wie andere dsthetische Texte auch. Abgeleitet aus den fiinf
aufgefithrten Kiinstler-Positionen fithre ich das Konzept des Evidenzan-
spruchs der Kiinstler ein, ohne dass die Beschreibung kiinstlerischer Ar-
beiten illustrierend der dsthetischen Theorie angefiigt wére.

Folgende Schwerpunkte sollen in der nachfolgenden Erlduterung der
Kiinstlertexte gesetzt werden: Zuerst mochte ich dariiber nachdenken,
welcher Art die Beziehung der Produzenten zur Welt ist, bevor sie mit
der Produktion beginnen (2). Im zweiten Schwerpunkt soll die Weise
der Ausarbeitung und Umsetzung dieses Weltverhéltnisses in der Pro-
duktion und im Kunstwerk behandelt werden (3). Dementsprechend
werden Produktionsmethoden, Transformationen und das Verhéltnis der
Kunstwerke zur Realitdt im Allgemeinen wie zu intendierten Themen im
Besonderen zur Sprache kommen. An dritter Stelle mochte ich auf die
Wirkung der Kunstwerke, deren Entstehung im ersten und zweiten
Schwerpunkt erldutert ist, zu sprechen kommen (4). Hier wird nach der
Struktur des Kunstwerks zu fragen sein, weiterhin nach dem Verhiltnis
der Rezipienten zum Kunstwerk, aber auch nach dem Verhiltnis von

17 Die historische Begrenztheit der Wahl erschlieft sich aus der oben erldu-
terten Subjektposition der Kiinstler, die es in der uns vertrauten Form erst
seit der Epoche der Moderne geben kann.

88

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

Produzenten und Rezipienten. AbschlieBend werden der Begriff des
Evidenzanspruchs der Kiinstler (5) und dessen Konsequenzen fiir die
Bestimmung des Kunstwerks (6) aus der Perspektive der Kiinstlertexte
behandelt.

2. Das Befragen des eigenen Weltverhidltnisses
als Voraussetzung der Produktion

Kiinstlerische Produktion findet »im Verhidltnis zum Rest der Welt«
stattlg, in ihr sind die Erfahrungen der Kiinstler, die als Fragen, Gefiihle
und als Weltverhéltnisse formuliert werden, zunichst die Grundlage fiir
das Beginnen."’ Das Verhiltnis zur Welt ist nach Heiner Miiller beein-
flusst durch zwei Komponenten: durch die gesellschaftliche Situation
und durch die individuelle Biografie der Kiinstlerin, die oft eine be-

18 Adrian Piper: Adrian Piper seit 1965: Metakunst und Kunstkritik, Wien
2002, S. 148.

19 Der Begriff Welt tritt im II. Teil in zwei verwandten Weisen auf: Erstens
verwenden ihn die zitierten Kiinstler, zweitens verwende ich ihn selbst als
systematischen Begriff, insbesondere im Zusammenhang mit dem Welt-
verhéltnis von Produzenten und Rezipienten. Fiir die zitierten Kiinstler ist
»Welt« der Inbegriff dessen, was aullerhalb des Subjekts und vor der Kunst
existiert. »Welt« taucht direkt in dieser Verwendung auf bei Bachmann,
Miiller, Piper und Tarkowskij. Folgende Begriffe konnen als Synonyme
oder als Partiale des Weltbegriffs aufgefasst werden: Realitdt (Miiller),
Wirklichkeit (Bachmann, Miiller, Tarkowskij), der Rest der Welt (Piper),
der Rest der Gesellschaft (Piper), die Gesellschaft (Piper), die Lebensform
(Rihm), das ganze Leben (Rihm), menschliches Leben (Tarkowskij), be-
stehende Gegenwart (Rihm), Werden und Vergehen (Rihm), die Dinge
(Tarkowskij), die Erscheinungen (Tarkowskij). — Auch der systematische
Weltbegriff geht aus einer durch das (empirische) Subjekt jeweils gesetz-
ten Differenz hervor: Die Welt ist der Inbegriff dessen, was nicht das
Subjekt ist, und dieses Auflen kann fallweise entweder als Gesamtheit von
Dingen oder als Gesamthorizont moglicher Sinnbeziige wahrgenommen
werden. Mit Luhmann gesprochen ist diese »Welt< eigentlich »Umwelt<;
bei ihm bezeichnet ja der Begriff »Welt« eher die Einheit der Differenz von
System und Umwelt (Niklas Luhmann: Soziale Systeme, Frankfurt/Main
1984, S. 283f.). Beides ist phdnomenologisch plausibel, denn die Subjekte
sind sowohl »in der Welt« als auch »ihr gegeniiber«. Da aber das Der-
Welt-gegeniiber-Sein fiir die Kunstproduzenten als beobachtende und
agierende Subjekte schirfer hervortritt, genie3t auch kunstphilosophisch
der Differenzbegriff den Vorzug; das »Weltverhiltnis« ist also in erster Li-
nie ein Verhiltnis zur dinglichen und sinnhaften Umwelt, und die beunru-
higende Allgemeinheit dieses Begriffs »Weltverhiltnis< spiegelt nichts an-
deres wider als die Mannigfaltigkeit der Weisen, wie sich Subjekte zu sol-
cher Umwelt verhalten konnen.

89

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

stimmte Grunderfahrung einschlieBt.”’ Miiller schreibt z.B.: »Meine
Grunderfahrung war Staat und Gewalt.«*' Die Benennbarkeit der eige-
nen Erfahrungsstruktur ist kein notwendiges Merkmal des Weltverhilt-
nisses der Kiinstler, d.h. nicht alle miissen sich explizit tiber die indivi-
duelle Strukturiertheit ihrer Erfahrung bewusst sein. Wesentlich ist, dass
es keine direkte Umsetzung von Erkenntnissen oder Einsichten tiber die
eigenen Erfahrungen im Produktionsprozess geben wird, sondern dass
das Erfahrungskonglomerat eine motivierende, eine zur Arbeit fithrende
Funktion aufweist. Damit ist auch gesagt, dass nicht formalésthetische
Uberlegungen am Beginn der Arbeit stehen, sondern das Bediirfnis, sich
die Welt interpretativ anzueignen.** In den Ausgangsfragen, die sich den
Kiinstlern im Vorfeld der Produktion stellen, geht es um Grundsitzli-
ches im eigenen Leben. Reflexionen iiber Stil, Talent und fachliches
Wissen spielen zum Beginn der Arbeit eine untergeordnete Rolle.”
Wenngleich das Nachdenken tiber diese formalen Dinge sicherlich das
Kiunstlerleben begleitet und immer wieder in die Gesamtheit der Refle-
xionen von Produzenten eingebunden ist, kann es laut Bachmann das
Wiederaufrufen eigener Erfahrung nicht ersetzen. Dieses Wiederaufru-
fen bezeichnet Bachmann als den »ausgezeichneten Ort« der Bezug-
nahme auf die Welt und das Leben. Allein aus ihr ergeben sich in der

20 Heiner Miiller: Gesammelte Irrtiimer. Interviews und Gespréche, Frank-
furt/Main 1996, Bd. 1-3. — »Erstens befindet sich (jeder Autor) in einer
bestimmten gesellschaftlichen Situation« und zweitens ist er Triger einer
individuellen Biografie, die eine »Grunderfahrung« (d.h. Ereignisse, aus
denen sich eine spezifische Sozialisierung speist) mit einschliefit. Vgl. Bd.
1,S.31und Bd. 3, S. 154.

21 Ebd., Bd. 3, S. 154.

22 Andrej Tarkowskij: Die versiegelte Zeit. Gedanken zur Kunst, zur Asthe-
tik und Poesie des Films, Frankfurt/Main, Berlin 1989. Das Bediirfnis,
sich die Welt interpretativ anzueignen, wird von Tarkowskij zunichst als
allgemein menschliches Bediirfnis — und damit als »allgemeine Notwen-
digkeit« (S. 15) bestimmt. Erst durch eine »ethische ideelle Zielsetzung«
(S. 30) und damit durch die Einordnung der eigenen Arbeit in Zusammen-
hénge, die der »Willkiir« (S. 30) eines Kiinstlers iibergeordnet sind, be-
komme die Produktion einen genuin kiinstlerischen Status.

23 Ingeborg Bachmann: »Frankfurter Vorlesungen: Fragen und Scheinfra-
gen, in: Werke, hg. v. Christine Koschel, Inge von Weidenbaum und Cle-
mens Miinster, Miinchen 1978, Bd. 4: Essays, Reden, Vermischte Schrif-
ten, Anhang; S. 182-199. (Im Folgenden zitiert als FuS.) Fragen, die
Schriftsteller laut Bachmann zum Schreiben bringen, sind nicht etwa sol-
che, die sich auf die Weise, in der Geschriebenes verfasst werden sollte,
beziehen, sondern es sind vor allem diejenigen, die »scheinbar auerhalb
der literarischen liegen« (FuS, S. 184), die in unbequemer Intensitit
Grundsitzliches im eigenen Leben thematisieren: Die Rechtfertigung der
eigenen Existenz wire die erste und schlimmste in der Literatur zu beant-
wortende Frage (ebd.).

90

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

Produktion tiberzeugende formale Einsichten. Der umgekehrte Weg von
technisch Gewolltem zu einem Weltbezug ist nicht gangbar. Die eigene
Erfahrung, »wie gering sie auch sein mag«, wird von Bachmann {iber
»ein Wissen, das durch so viele Hinde geht« gesetzt.** So unterschied-
lich die Zielsetzungen auch von verschiedenen Kiinstlern definiert wer-
den, ob es sich um eine »ethisch ideelle Zielsetzung« in einem sehr all-
gemeinen Sinn handelt®® oder um konkretere Absichten z.B. in gesell-
schaftlichen Handlungsfeldern: Die Ziele sind in keinem Fall als klare
Ideen formuliert, die lediglich einer technisch-formalen Realisierung be-
diirften. (Deswegen sei es fiir Rezipienten auch unwichtig, welche Ideen
manche Dichter hatten, schreibt Bachmann.)*® Am Anfang der Produk-
tion stehen aber nicht allein konkret und prézise formulierte Ideen, son-
dern Frage-, Themen- und Aufgabenstellungen, auch Gefiihle und Ein-
stellungen, die in vager, offener Weise formuliert werden. Diese Formu-
lierungen haben nicht den Charakter einer mitzuteilenden Botschaft oder
einer in der Rezeption wieder zum Vorschein kommenden Intention. Sie
leiten vielmehr jene Arbeit der Umsetzung, Transformation, Neufassung
und Verschiebung in einem geeigneten Material ein, bei der der eigent-

24 Ingeborg Bachmann: »Rede zur Verleihung des Anton-Wildgans-Preises«,
in: Werke, Bd. 4, S. 294-297. (Im Folgenden zitiert als AWP.) Die Di-
chotomie zwischen &uferlich angeeigneten Formalien und innerlich er-
lebtem Weltverhiltnis konstruiert Bachmann immer wieder: Technisch
Gewolltes unterscheidet sie von selbst Erfahrenem und Verarbeitetem, ein
»leerer« Stilbegriff als das Durchexperimentieren von Stilen davon, »eine
neue sittliche Moglichkeit zu begreifen und zu entwerfen« (FuS, S. 191),
das bloBe literarische Talent von der Féhigkeit, »den Charakter auf der
Hohe des Talents zu halten« (AWP, S. 297). Die eigene Erfahrung kann
sich die Schriftstellerin nicht anders aneignen als durch ein Hindurchge-
hen durch schwierige Situationen. Schwierig ist nicht nur der Prozess des
Schreibens selbst, sondern das, um dessentwillen geschrieben wird. Unsi-
cherheit und Orientierungslosigkeit, Wozu- und Warumfragen stehen am
Anfang der Produktion, nicht eine klare Idee, die ihrer Umsetzung harrt.

25 Vgl. A. Tarkowskij: Die versiegelte Zeit, S. 30.

26 1. Bachmann, AWP, S. 295: »Es ist unwichtig, zu wissen, welche skurrilen
oder noblen, weltfremden [...] Ideen manche Dichter hatten...« Das Werk
ist der Ort des Wiederhervortretens des Weltbezugs seines Produzenten,
seine Bedeutung ist nicht mit der Bedeutung gelegentlich geduflerter Mei-
nungen des Schriftstellers zu verwechseln, die laut Bachmann ungleich ge-
ringer einzuschétzen sind als gelungene Literatur. Denn es handelt sich bei
den Statements der Literaten um Gedachtes, das von ihnen eins zu eins
wiedergegeben wird, nicht um in Literatur umgesetzte Erfahrung. Eine
Nichtbeachtung dieser Differenz zwischen literarischem Werk und per-
sonlicher Meinung erzeugt nach Bachmann »das idiotische Gerede von
[der] Rolle des Schriftstellers gestern, heute und morgen« (AWP, S. 297);
dahinter verberge sich das Missverstindnis, ein Weltverhdltnis kénne in
Gedanken, die tiber die Welt gedulert werden, angemessen zum Ausdruck
kommen.

91

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

liche Evidenzanspruch der Kiinstlerin zum Tragen kommt. Zum Beispiel
konnen unterschiedliche Gefiihlszustinde am Anfang der Produktion
stehen: Miiller nennt das Gefiihl der Schadenfreude »iiber die gebrechli-
che Einrichtung der Welt«’’, Bachmann beschreibt Gefiihle der Unsi-
cherheit und Orientierungslosigkeit. Anders als in der wissenschaftli-
chen Arbeit wird von den Kiinstlern im Wesentlichen keine argumenta-
tive Strukturierung und Prizisierung, sondern eine Intensivierung von
Weltverhiltnissen angestrebt. Das subjektive Weltverhdltnis wird nicht
nur thematisiert, sondern durchlebt und »seismographisch notiert«.”®
Nun kénnte ein Einwand lauten, dass es konzeptuelle kiinstlerische Ar-
beitsweisen gibt, in denen es sehr wohl zur Umsetzung prizise vorfor-
mulierter Weltverhdltnisse kommt, ja in denen eine Verschiebung oder
Transformation der kiinstlerischen Ideen eine Minderung der konzeptu-
ellen Ausgangsabsicht bedeuten wiirden. Aber auch wenn dergleichen
als bewusste Strategie vorkommen mag, gibt es keine direkte Umset-
zung der Intention in die Tat. Auch wenn Kiinstler im Vorfeld bis in die
ersten Phasen ihrer Arbeiten hinein ihr Thema genau reflektieren,
kommt im Moment der Umsetzung der Idee das Material bzw. das Me-
dium, in dem gearbeitet wird, hinzu, das die Ausgangsabsicht modifi-
ziert. Selbst in dem (Sonder-)Fall, in dem die Kiinstlerin es anstrebt, ihre
sprachlich vorformulierten Reflexionen und Erkenntnisse so prézise wie
moglich zu vermitteln, werden sich diese im Verlauf der Realisierung
des Kunstwerks durch die Weise der Darstellung dndern. Versteht man
die Intensivierung des Weltverhiltnisses so, dass kiinstlerisches Arbeiten
den Kiinstlern keine methodische Absehung von der eigenen Person
bzw. vom eigenen Leben erlaubt (wie wissenschaftliche Methoden sie in
der Regel verlangen), so ldsst sich die Differenz zwischen Kunstproduk-
tion und wissenschaftlicher Arbeit auch im Vergleich zwischen kon-
zeptueller kiinstlerischer und wissenschaftlicher Arbeitsweise noch wie-
dererkennen.”’

27 H. Miiller: Gesammelte Irrtiimer, Bd. 1, S. 115.

28 Wolfgang Rihm: Offene Enden. Denkbewegungen um und durch Musik,
hg. v. Ulrich Mosch, Miinchen, Wien 2002. Im Moment des Komponie-
rens wird das Sich-ins-Verhiltnis-Setzen des Komponisten zur Welt nicht
aufgehoben oder ausgeblendet, sondern im Gegenteil: es wird intensiviert.
»Krisenschnittpunkte des Lebens« (S. 29) — also Momente hoher Intensitét
— werden im Prozess des Notierens in »geronnene Lebenszeit« (S. 27)
verwandelt. Das heif3t, das subjektive Weltverhéltnis wird nicht nur the-
matisiert, sondern durchlebt und »seismographisch notiert« (S. 29).

29 Dieses Kriterium der Differenz zwischen kiinstlerischem und wissen-
schaftlichem Arbeiten schldgt auch Dieter Henrich vor: »...die Erkundung
einer moglichen Stabilitdt im Leben. Auch sie geschieht in der Kunstpra-
xis — in jeweils einem Metier —, ist aber nicht zu verstehen als Beherr-
schung dieses Mediums und als seine Strukturierung zu der in ihm mogli-

92

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

Ubereinstimmend und selbstverstindlich gehen Kiinstler von der

Bedeutung eines der Produktion vorgelagerten Weltverhiltnisses der

Kiinstler fiir die Produktion aus. Ebenso formulieren sie einen Weltbe-
zug der Kunstwerke, der im Verhéltnis zur Realitit einer der Verarbei-

tung von Realitt ist.

Diese Differenz zwischen der von Kiinstlern vorgefundenen Wirk-

lichkeit und der Wirklichkeit, die sich in der Produktion bildet, wird so-
wohl als eine Ubertreibung der Realitit als auch als deren mogliche Ne-
gation beschrieben.’® Die Strategie der Ubertreibung ldsst sich dem

30

chen Richtigkeit und Dichte. Es ist diese Tatsache, die Kiinstler zu so sen-
siblen Individuen macht in ihrer Zeit, und sie erklart auch zu einem guten
Teil, warum viele Kiinstler, im Unterschied zu dem Durchschnitt der Wis-
senschaftler, nicht nur in ihrer Arbeit, sondern auch im persénlichen Ver-
hiltnis zu ihrer Arbeit einen spezifischen Ernst zeigen. Wohl erklért er
sich auch daraus, dass der Kiinstler mit seinem Werk in ganz anderer
Weise als der Forscher allein steht und [...] etwas von sich selbst preis-
gibt.« Dieter Henrich: »Kunstphilosophie und Kunstpraxis«, in: Ders.: Fix-
punkte. Abhandlungen und Essays zur Theorie der Kunst, Frankfurt/Main
2003, S. 265-299, hier S. 296.

Heiner Miiller konstruiert drei verschiedene Modelle des Verhiltnisses
von kiinstlerischer Produktion zur Welt: ein Differenzmodell, eines der
Negation und gleichzeitigen Entgegensetzung und eines der Uberhohung.
Das von mir so genannte Differenzmodell definiert er folgendermafien:
»Mich interessiert Verarbeitung von Realitét und nicht die Realitdt selbst.«
(Gesammelte Irrtiimer, Bd. 1, S. 64) Wenn Schreiben »Lebensausdruck«
(Bd. 2, S. 102) ist und »eine Methode, die eigenen Erfahrungen neu zu
verarbeiten« (Bd. 2, S. 132), ergibt sich daraus, dass verarbeitete Realitét
nicht mehr der (urspriinglich) vom Autor wahrgenommenen Realitit glei-
chen kann. Welt kommt tiber das (sowohl bewusste als auch unbewusste)
Agieren des Kiinstlers mit ins Spiel und wird als konstruierte bzw. neu or-
ganisierte im Prozess ihrer Verarbeitung von realer Welt differenziert.
Dieses Differenzmodell bleibt implizit in den folgenden zwei Modellen
enthalten; die Art der Differenz wird aber in beiden jeweils anders be-
stimmt: Im zweiten Modell, dem der Negation, entwirft Miiller die Diffe-
renz zwischen der unmittelbaren Wirklichkeit und einer anderen Wirk-
lichkeit, die sich in der Produktion bildet, als eine zwischen Realitdt und
Unmoglichkeit. Diese dem Werk zugeordnete Wirklichkeit ist im Verhélt-
nis zur Realitdt eine Unmdoglichkeit. Sie bekommt den Charakter einer
Utopie, die der Wirklichkeit des Lebens entgegengehalten ist. »Wirklich-
keit unmoglich zu machen« (Bd. 2, S. 13), sie zu negieren, ist die »einzige
Moglichkeit, mit Wirklichkeit umzugehen« (ebd.). Diese Strategie der
Verunmoglichung erldutert Miiller sehr oft in Interviews. Dies hindert ihn
aber nicht daran, einen dritten Fall von Weltverhiltnis zu etablieren, in
dem er kiinstlerisches Produzieren als eine Verstirkung vorgefundener
Wirklichkeit versteht. »Alles, was man in Deutschland macht, muf kriege-
risch sein, muf} als Krieg verstanden werden. Und Theater ist nicht mog-
lich in Deutschland auB3er als Krieg gegen das Publikum...« (Bd. 2, S. 20).
In diesem dritten Modell wird das Produzierte nicht in Richtung auf eine
unmogliche Wirklichkeit entwickelt, sondern vorhandene und vom Autor

93

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

butlerschen Performativititsmodell zuordnen, sie beinhaltet eine Aus-
wahl und Betonung bestimmter, bereits existierender Perspektiven auf
die Realitdt zuungunsten anderer moglicher Darstellungsweisen. Die
Strategie der Negation kann im Sinne Bollacks als ein Verfahren des
Ein- und AusschlieBens von Versatzstiicken bekannter Realitét, als ein
Verfahren, in dem sich auf diese Weise Neues bildet, gedeutet werden.
In beiden Fillen — der Ubertreibung und der Negation — entsteht etwas
von der Ausgangssituation Verschiedenes. Das Verfahren der Negation
enthédlt den Verweis auf das »Imaginire«, welches in seiner Als-ob-
Struktur »das Faszinosum der dsthetischen Fiktion, ihre Erfahrung im
eigentiimlichen Oszillieren zwischen dem Realen und dem Irrealen [...]
zu erkliren vermag.«’' So wird das fiktive Andere der negierten Wirk-
lichkeit als Imagination und somit als Utopie der vorgefundenen Wirk-
lichkeit entgegengehalten. Piper nennt dies einen »eigenen individuellen
Weltbezug«, der bereits vorhandenen Darstellungen eines gesellschaft-
lich Wirksamen angefiigt wird, der sich durch das »Hinzufiigen eines
neuen Gebildes oder Ereignisses« vollzieht und dessen Vollzug eine
Verinderungswirkung hat.*> Beide Verfahren, Ubertreibung und Nega-
tion, existieren als Moglichkeiten nebeneinander. Es besteht, philoso-
phisch gesehen, kein Widerspruch zwischen ihnen, wenn man annimmt,
dass sowohl die eine als auch die andere zum Einsatz kommt. In beiden
Fillen ist die Befragung eigener Weltverhiltnisse durch die Kiinstler die
Voraussetzung fiir die Anwendung der Verfahren. Ebenso wie sich das
Weltverhéltnis der Rezipienten kiinstlerischer Gebilde oder Ereignisse
verdndert, verdndert sich das Weltverhiltnis ihrer Produzenten in der

analysierte Wirklichkeit wird hier so verstérkt, dass sie sich durch diese
iibertreibende Uberhshung des Vorgefundenen von der nichtkiinstleri-
schen Wirklichkeit unterscheidet. Alle Methoden der dramatischen Dar-
stellung politischer und sozialer Realitéit gehdren ins dritte Modell.

31 Hans Robert JauB: Asthetische Erfahrung und literarische Hermeneutik,
Frankfurt/Main 1991, S. 304. Den Zusammenhang zwischen der Abkunft
des Imagindren von dem Realen und der Weise der Aufrutbarkeit dieses
Imagindren, die die Machbarkeit des Fiktiven iiberbietet, bestimmt Jauf}
als anthropologisches Bediirfnis nach Vollkommenheit. »In dem zu erwé-
genden Modell bleibt das Fiktive nicht mehr nur kontrafaktisch bestimmt,
sondern gewinnt eine vermittelnde Funktion hinzu: indem es bestimmte
Realitédt negiert, gibt es ineins damit dem Imagindren Prignanz und Ge-
stalt...« (Ebd., S. 303)

32 Kiinstlerische Arbeit verdndert laut Piper die Welt, indem sie »eine neue
Prasenz schafft, »die irgendwie in die Weltsicht der wahrnehmenden Per-
son integriert werden muBi« (A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 147).
Prasenz entsteht durch »Hinzufiigen eines neuen Gebildes oder Ereignis-
ses« (S. 159) zum Bestehenden, sie entsteht aber auch dann, wenn die
Kiinstlerin vorhandenen Objekten einen Kunststatus zuerkennt.

94

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

Produktion, wie Piper, Miiller, Bachmann und Tarkowskij iibereinstim-
mend behaupten.

Die von den Kiinstlern favorisierte Darstellung des Vollzugs von
Weltverhiltnissen in der Verarbeitung einer von ihnen wahrgenomme-
nen Realitét (einer Verarbeitung, die umgekehrt auch die Kiinstler ver-
andert), schlief8t bereits eine Definition kiinstlerischen Produzierens als
eines reinen Abbildens der Realitét aus. Somit wird es bereits systema-
tisch unmoglich, Kunstproduktionen als »geschichtliche Notwendigkei-
ten« aufzufassen® und die Kiinstler reduzierend als Medien zu bestim-
men, durch die hindurch beispielsweise ein »Naturzustand fixiert«
wird* oder durch die sich Gesellschaftliches ereignet. Vielmehr macht
die Beschreibung Pipers, dass Kiinstler beeinflusst sind durch ein
»Spektrum unbestimmbarer Krifte«, wie durch »das Soziale, Politische,
Psychologische, Physiologische, Asthetische, Philosophische usw.«, erst
dann Sinn, wenn dem Zum-Ausdruck-Bringen sozialer, dsthetischer und
anderer Tendenzen der Gesellschaft die Individualitit der Weltformulie-
rung durch die Kiinstler hinzugefiigt wird. Piper zieht also den Schluss,
dass Kiinstler diesen Reflexionsprozess der Gesellschaft leisten miis-

sen.35

Ich fasse das 2. Kapitel zusammen: Die Fragen, die von Kiinstlern in ih-
rer Arbeit behandelt werden, sind wesentliche, existentielle Fragen in
dem ausgeweiteten Sinn, dass sie, anders als Alltagsfragen oder wissen-
schaftliche Fragen, das eigene Weltverhéltnis oder mégliche Teilaspekte
desselben beriihren. Die expliziten oder impliziten Fragestellungen, die
am Anfang der kiinstlerischen Arbeit stehen, initiieren den Versuch,
einen Weltbezug exemplarisch zu formulieren — und zwar dezidiert im
Gestus des Noch-nicht-Wissens. Bereits im Vorstadium zur Produktion
richtet sich das Begehren der Kiinstler darauf, je verschieden wahrge-
nommener Realitit eine individuelle Verarbeitung derselben hinzuzufii-
gen.

33 W. Rihm: Offene Enden, S. 220. Rihm lehnt die Beschreibung des Pro-
duktionsmoments als Moment, in dem der Kiinstler zum Medium »ge-
schichtlicher Notwendigkeiten« wird, ab.

34 A. Tarkowskij: Die versiegelte Zeit, S. 194. Dass Tarkowskij eine Charak-
terisierung des Kiinstlers als Medium, durch das sich Realitét formuliert,
ablehnt, belegt sein Einwand gegen einen »Naturalismus«, in dem durch
die Filmkamera objektivistisch ein »Naturzustand fixiert« werden soll.
Denn den gebe es nicht; die »jeweilige Weltsicht« des Autors sei nie vom
Gefilmten trennbar, bleibe also immer relevant.

35 A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 160. Vgl. ebd.: »[D]er Kiinstler /
die Kiinstlerin muf3 dies umso mehr tun«.

95

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

3. Die Ausrichtung auf das evidente Werk
3.1 Produktionsmethoden

Wiewohl Kiinstler (im weiten Sinne) von begrifflich formulierten Welt-
verhiltnissen ausgehen, hat die Herstellung eines Kunstwerks nichts mit
der direkten Setzung einer Idee in die Materialitit des Werks zu tun. Es
ist komplizierter. Zwei Dimensionen sind nach der iibereinstimmenden
Auskunft der Kiinstler mit im Spiel: die bewusste und die unbewusste
Aktivitit der Kiinstlerin auf der einen Seite und eine Art Vorhandenheit
des Materials auf der anderen Seite. Das Material existiert einerseits un-
abhingig von den Kiinstlern, ist ihnen duBerlich, andererseits wird es be-
reits aus ihrer Perspektive wahrgenommen. Zum Material gehoren nicht
nur Meta-Medien wie Sprache und Tonalitét, sondern auch deren kon-
krete Existenzformen als »Ideen, Trdume, Politik und Philosophie«36
oder als schon vorhandener »groBer Musikblock, der in mir ist«’’. Die
Kiinstler selbst sind der Ort komplexer Prozesse, in denen sich Nach-
denken und unbewusstes, zum Teil auch motorisches, d.h. willkiirliches
Reagieren abwechseln. Diese beiden groflen Zuordnungen von Refle-
xion und Handlung als Methoden der Produktion teilen alle zitierten
Kiinstler in ihren Beschreibungen. Sie unterscheiden sich aber in den
Gewichtungen und in der Darstellung des Verhéltnisses von Reflexion
und Handlung: Wihrend Bachmann dem Denken im Prozess des Schrei-
bens als reflexiver Vergegenwértigung sowohl von Gefiihlen als auch
von moralischen Werturteilen eine herausgehobene Stellung gibt und es
dezidiert auf eine qualitativ hohere Stufe stellt als die anfinglichen In-
tentionen des Schriftstellers, betont Miiller die »Freiheit im Umgang mit
dem Material«, die Treffsicherheit und Genauigkeit von »Willkiir« und
»blinde(r) Entscheidung«.”™ Beide unterstreichen die Intensitit der Pro-

36 Vgl. H. Miiller: Gesammelte Irrtiimer. Im Prozesscharakter (Bd. 1, S. 50)
gelingender Produktion, der eine ganz und gar geplante Vorgehensweise
unmoglich macht, ist die Differenz des kiinstlerischen Produkts zum in
ihm verarbeiteten Material begriindet. Ideen, Traume, Politik und Philoso-
phie (Bd 2, S. 142f; Bd. 3, S. 150), wie sie im Kiinstler vorliegen, sind
nicht Resultate kiinstlerischen Vorgehens, sondern dessen Ausgangsmate-
rial.

37 W. Rihm: Offene Enden, S. 11.

38 Statt des Sprachexperiments stellt Bachmann einen moralischen Antrieb
»vor aller Moral« (FuS, S. 192) dem Schreiben voran. Ich interpretiere
diesen Antrieb als einen moralischen Anspruch, der sich mit bestehenden
moralischen Regeln nicht zufriedengibt. Dieser ist die »StoBkraft fiir ein
Denken, das zuerst noch nicht um Richtung besorgt ist«. Der Ubergang
vom Antrieb zum Denken, »das Erkenntnis will« und »eine philosophi-
sche Richtung einschlagt«, geht einher mit der reflexiven Vergegenwirti-

96

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

duktionssituation, Bachmann spricht von Zwang und Obsession, Miiller
von Hochspannung und Magnetfeldern.* Erst in der Bewegtheit dieses
Augenblicks gehen Gedachtes und Ausgefiihrtes eine Synthese ein,
durch die Neues erzeugt wird. Die Logik des Vollzugs bringt es mit sich,
dass Gedachtes und Beabsichtigtes modifiziert, ja sogar destruiert wird.
»Aber wenn man Stiicke schreibt, ist der Hauptimpuls wirklich Destruk-
tion, bis man, aber das klingt furchtbar metaphysisch, vielleicht auf ei-
nen Kern stoBt, mit dem man dann wieder etwas bauen kann.«*

Die Verschrinkung von »Denkprozessen« mit der Komplexitit
kiinstlerischen Agierens wird von Piper als eine auch theoretisch nicht

gung sowohl von Gefiihlen als auch von moralischen Werturteilen (FuS,
S. 192). Das, was dabei jeweils zum Gegenstand des Bedenkens wird,
hingt vom spezifischen Weltverhiltnis des Autors ab. Die Differenz seiner
Fragen zu wissenschaftlichen Fragen besteht darin, dass sie iibergreifend
und komplex gestellt sind und nicht so schnell ins Konkrete des Details
aufgelost werden. Allein im Umgang »mit der Sprache und durch die
Sprache hindurch« (ebd.) versucht der Schriftsteller zu Erkenntnis zu
kommen. Weil diese Erkenntnis immer speziell die seine ist, wird die je-
weilige Richtung, in die er sich entwickelt, »immer eine andere sein«
(FuS, S. 193) als die anderer Autoren.
H. Miiller, Gesammelte Irrtiimer: Die »Freiheit im Umgang mit dem
Material« (Bd. 1, S. 50), »Willkiir« und »blinde Entscheidung« (Bd. 3, S.
163) sind nach Miiller Methoden, die bei begabten Autoren zu Werken
fuhren, die (auch als fragmentarische) ihre eigene Genauigkeit im Ver-
hiltnis zum Kontext des jeweiligen Kiinstlers und zum Material aufwei-
sen. »Die Differenz ist die wichtige Qualitit, und nicht die Ahnlichkeit
oder die Gleichheit oder die Einheit.« (Bd. 2, S. 161) Die im Stiick zu ge-
winnende Differenz ist eine von Miiller gegen »vereinheitlichendes Den-
ken« (Bd. 2, S. 161) gesetzte. Also kann kiinstlerisch blind Gesetztes unter
den Umstidnden seines Gelingens sich prizise zu AuBerkiinstlerischem
verhalten, kann Perspektiven eroffnen. Wie ist dies zu erldutern? Die
»Hochspannung von einem ArbeitsprozeB« (Bd. 2, S. 147), die Entstehung
eines »Magnetfeld(es), was sehr viel anzieht« (Bd. 2, S. 147), »so ein
Wahn, so eine Obsession, die Revolution oder Sexualitidt heiflen kann«
(Bd. 1, S. 58), bringen die Ideen des Kiinstlers, seine Trdume, seine An-
sichten tiber Politik und Geschichte auf eine Weise in Bewegung, wie es
bloBes Nachdenken oder bloles Handeln nicht vermdgen. Im Fluss dieser
Bewegung trifft der Kiinstler Entscheidungen; Gedachtes und Erlebtes
wird miteinander in einen Prozess der Synthese gebracht. »Verantwor-
tungslos« ist das Produzieren insofern, als der Kiinstler im Moment der
Produktion keine Riicksicht auf Menschen oder Tatsachen nehmen kann,
die auBerhalb dieses Prozesses liegen. Es herrscht eine eigene Logik des
Vollzugs, die sich ab der ersten Entscheidung entwickelt, »...der erste
Satz erzwingt den letzten« (Bd. 2, S. 89). »Es ist ein Material, in dem und
mit dem ich mich bewege und das mich bewegt.« (Ebd.)

39 1. Bachmann: AWP, S. 295. H. Miiller: Gesammelte Irrtiimer, Bd. 2, S.
147.

40 Ebd., Bd. 3, S. 193.

97

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

zu 16sende Verkniipfung dargestellt,*’ wiihrend Rihm das Verhiltnis von
Reflexion und Handlung als ein durch und durch dialektisches begreift.
Rihm bestimmt die Planmifligkeit des kiinstlerischen Vorgehens als ge-
plante Ungeplantheit, als absichtsvolle Absichtslosigkeit.* Ebenso wie
Rihm bestreitet Tarkowskij die totale Souverdnitit der Kiinstlerin, die
mit etwas experimentiert, iiber das sie aus einer {iberlegenen Position

41

42

98

A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 137: »Das wohlversiegelte, in
sich geschlossene Kabinett formalistischer Asthetik erstickt uns alle.« Pi-
per meint damit, dass eine einseitige Konzentration auf formale &stheti-
sche Fragen den kiinstlerischen Produktionsprozess lahmt, ihn behindert.
In der Produktion miissen immer beide Seiten im Spiel sein: das Astheti-
sche und das Auflerdsthetische. Denkprozesse — eng mit der Kunstproduk-
tion verkniipft — bekommen von Piper eine hervorgehobene Stellung zuge-
sprochen; auch diese Hinwendung zum Denken lésst sich als eine Absage
an formale Kenntnis und innerbetriebliche Orientierung im System der
Kunst auslegen. Piper beschreibt Denkprozesse als in verschiedenen Rich-
tungen und Spielarten auftretend: Eine Idee von der Gestalt des noch zu
schaffenden Kunstwerkes kann beispielsweise aus dem Unterbewussten
»plotzlich [...] zu BewuBtsein kommen« (S. 157), d.h. es ist »zu erkléren,
was bereits geschehen ist« (S. 177). Das Werk kann ferner »in einem
DenkprozeB« (S. 177) geschaffen werden, anders formuliert, den Gedan-
ken der Kiinstlerin kann eine zentrale Rolle im Prozess der Produktion zu-
kommen. Spielarten solcher Reflexionstitigkeit gibt es viele: Kiinstler
»schliefen [...] von Problemen, denen [sie] im letzten Werk begegnet
sind, auf mogliche Losungen im néchsten, oder werden [...] durch die
Betrachtung der Werke anderer oder einen zuvor nicht wahrgenommenen
Aspekt [ihres] eigenen Werkes >inspiriert¢, oder [sie] lesen [...] etwas, er-
fahren etwas, unterhalten [sich]...« (S. 157). Mit der Darstellung kiinstle-
rischer Verfahrensweisen schlieBt Piper dartiber hinaus organisatorische
und finanzielle Uberlegungen in den Produktionsprozess ein und betont
so, dass kiinstlerische Entscheidungen auch im Hinblick auf diese Bedin-
gungen getroffen werden. Sie widerspricht demzufolge einer (auch in der
philosophischen Asthetik) weit verbreiteten Gepflogenheit, den Vorgang
der kiinstlerischen Produktion von allem Technischen und allem Banalen
zu »reinigen«, um ihn so in seiner Wesentlichkeit zu erfassen. In dieser
Reinheit existiere Kunstschopfung nicht (S. 158).

W. Rihm: Offene Enden, S. 112. Es kommt nun darauf an, sich in einen
»iiberhellen Zustand« (S. 45) zu versetzen, ein Spiel zu beginnen, bei dem
man nicht mit den Dingen spielt, sondern in dem man »sich aufs Spiel
setzt« (S. 22). Dieses Spiel beginnt absichtsvoll, es »erscheint im Vorfeld
eindeutig methodisch planbar« (S. 97); der Spieler (Kunstler) nimmt die
Pramissen des Spiels als Voraussetzung der Produktion zur Kenntnis.
Dann wird aber das, wovon ausgegangen wurde, »einer groflen Erosion«
ausgesetzt. Ein dialektischer Prozess zwischen »Bruch und Bogen«, ein
»Spalt- und Modelliervorgang«, der »Bild und Negativbild« gleichzeitig
hervorbringt, beginnt (S. 11). Seine relative »Voraussetzungslosigkeit« (S.
17) ergibt sich aus der Heterogenitit des zu Bearbeitenden, aus der »Of-
fenheit fiir Einfliisse von auBlen« (S. 31) und aus der Krisenhaftigkeit der
Arbeitssituation.

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

heraus entscheiden konnte. Wenn die Kiinstlerin »dem Leben folgt«, bil-
det sie nicht schlicht eine gedankliche Absicht im Material ab. Vielmehr
hat man es mit einem Wechsel zwischen Aktivitit und Passivitit zu tun,
den Tarkowskij als eine Verschrinkung des Konzepts mit der Reaktion
auf Situationen, mitarbeitende Personen (z.B. Schauspieler) und Mate-
rialien begreift. Im Prozess scheint der Kiinstler erst »ein fiir ihn selbst
wesentliches Problem zu entdecken«. Ideen, von denen Kiinstler ausge-
hen, modifizieren und konkretisieren sich also im Produktionsprozess.*’
An dieser Stelle bietet sich ein kurzer Exkurs zu Hegels Darstellung
der Kunstproduktion an. Hegel beschreibt das Produzieren auf den ers-
ten Blick dhnlich, ndmlich als die kiinstlerische Ausgestaltung eines Ge-
haltes in einem Material. Die wesentliche Differenz zwischen der hier
vorgenommenen Beschreibung der Produktion und der >Setzung des
Schonen< bei Hegel (die auch von ihm zunéchst als Formulierung eines
Weltverhiltnisses definiert ist), liegt in der dargelegten Nichteinlgsbar-
keit der anfianglichen Ideen; und die Ursache dieser Nichteinlosbarkeit
besteht darin, dass der Bearbeitungsprozess ein Transformationsprozess
ist, in dem sich auch die Ideen transformieren.** Weil die Kunst nach
Hegel die Bestimmung hat, »das Dasein in seiner Erscheinung als wahr
aufzufassen«’’, und die Wahrheit eines Gegenstandes bedeutet, dass die-
ser seinem Begriff entspricht,*® ist die Produktion von Kunstwerken

43 Tarkowskij grenzt sich entschieden von Kiinstlern ab, die schlicht eine ge-
dankliche Absicht im Material abbilden. Anhand des filmischen Bildes
vom Zaun, der das Liebespaar trennt — eines Bildes, das unmissverstiand-
lich zu verstehen gibt, wie es gedeutet werden muss — kritisiert Tarkowskij
die Banalitdt des Illustrativen (Die versiegelte Zeit, S. 77f.). Es kommt
darauf an, solch banalisierende Umsetzungen zu vermeiden, zu denen es
kommt, wenn ein Regisseur einen schon gewussten, bereits sprachlich
ausbuchstabierten Subtext einer Szene »unmittelbar« durch das Bild »zum
Ausdruck bringen will« (S. 27). Trotzdem gibt es ein »Ideenkonzept«, das
am Anfang der Arbeit steht. Die »kiinstlerische Grundhaltung« in der Sa-
che bildet sich aber im Arbeitsprozess noch einmal anders heraus, wenn
»neue Gesichtspunkte« ins Spiel gebracht werden — nicht durch den Re-
gisseur, sondern durch das, womit er umgeht: durch das Material, durch
die Situation, vielleicht durch andere an der Filmproduktion beteiligte Per-
sonen (S. 81). Erst dann scheint der Kiinstler »ein fiir ihn selbst wesentli-
ches Problem zu entdecken« (ebd.; Hervorhebung von mir, J.S.).

44 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Werke [in 20 Bénden]. Auf der Grund-
lage der Werke von 1832-1845 neu edierte Ausgabe, Redaktion: Eva Mol-
denhauer und Karl Markus Michel, Bd. 13: Vorlesungen iiber die Asthetik
I, Frankfurt/Main 1986, S. 52: »Das allgemeine Bediirfnis zur Kunst also
ist das verniinftige, dal der Mensch die innere und duflere Welt sich zum
geistigen BewuBtsein als einen Gegenstand zu erheben hat, in welchem er
sein eigenes Selbst wiedererkennt.«

45 Ebd., S. 205.

46 Ebd., S. 150.

99

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

nach Hegel als Gestaltung dieses Begriffs in der »dufleren sinnlichen
Welt« zu verstehen. Da im Hegelschen Begriff das Besondere unter das
Allgemeine gebracht sein soll, wire die kiinstlerische Produktion also
die Ausfiihrung eines schon vorhandenen Objektiven, das somit im Pro-
zess der Gestaltung keiner wesentlichen Transformation mehr unterlie-
gen kann, sondern sich nur im Kunstwerk wieder zeigt. Dass dabei Un-
mittelbarkeit, Natiirlichkeit und Begeisterung als Antriebsmomente wir-
ken, welche laut Hegel nicht erworben werden kénnen, sondern speziell
Kinstlern naturgegeben zur Verfiigung stehen, dndert nichts an der Be-
schreibung der Kunstproduktion als eines Vorgangs, in dem »die an und
fiir sich seiende Wahrheit und Verniinftigkeit des Wirklichen [...] zur
uBeren Erscheinung gelangen soll«.*’

Spricht Hegel iiber die produktive Tatigkeit der Kiinstler als eine
Aktivitit, die diese auf Grund ihres herausgehobenen Talents vollziehen,
so trennt er zwischen einem aktiven Kiinstler und seinem passiven Mate-
rial, welches zum Trager der kiinstlerischen Setzung wird. Nach der An-
sicht der zitierten Kiinstler ist eine solche Trennung zwischen dem »Dis-
ponieren des Kiinstlers« und der »Disposition des Materials« nicht
moglich. Das Verhéltnis zwischen Kiinstler und Material ist komplexer:
Der Komponist muss sich auf den Zufall dessen, was ihn beim Kompo-
nieren erreicht, einlassen — aber um diesen Zufall im Prozess dennoch zu
»setzen«. Er tberldsst sich also nicht gédnzlich Material und Situation,
versucht aber auch nicht, sie vollends in den Griff zu bekommen.

3.2 Transformation: Der Umschlag ins Kunstwerk
Eine »Konzeption erscheint immer durch das Werk« und ist nicht mit

dem gleichzusetzen, was ein Kiinstler antwortete, wiirde er nach seinen
Ansichten gefragt.”® Es miissen also transformatorische Prozesse stattge-

47 Ebd., S. 364. Vgl. S. 367: »Dies kiinstlerische Schaffen schlieft deshalb,
wie die Kunst tiberhaupt, die Seite der Unmittelbarkeit und Natiirlichkeit
in sich, und diese Seite ist es, welche das Subjekt nicht in sich selbst her-
vorbringen kann, sondern als unmittelbar gegeben in sich vorfinden muf.
Dies allein ist die Bedeutung, in welcher man sagt, das Genie und Talent
miisse angeboren sein.«

48 Ingeborg Bachmann: »Frankfurter Vorlesungen, in: Werke, Bd. 4, S. 181-
271 (im Folgenden zitiert als FV); dies.: »Zur Entstehung des Titels >In
Apulien«, in: Werke, Bd. 4, S. 305-306 (im Folgenden zitiert als ETA). —
Das schriftstellerische Werk ist laut Bachmann Ergebnis transformatori-
scher Prozesse, »denn eine Konzeption erscheint immer durch das Werk,
immer tut sich der Anspruch kund, die Position« (FV, S. 202; Hervorhe-
bung von mir, J.S.). Ein Anspruch, der ins Werk hineingearbeitet wurde,
ist aber nicht gleichzusetzen mit dem, was ein Schriftsteller, nach seinen
Ansichten gefragt, explizit dulern wiirde. Bachmanns Hinweis auf »die

100

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

funden haben, die zur »erfundenen Form« des Kunstwerks, seiner For-
mel, wie Bachmann sagt, gefiihrt haben.* Es handelt sich um Prozesse,
in denen laut Miiller aus Willkiir Genie wurde (mit Genialitdt meint er
die Uberlegenheit des Produkts iiber die in ihm verarbeitete Meinung)
und die ein aus sich selbst heraus wirkendes Kunstwerk zum Ergebnis
haben, das an seinen Wirkungen gemessen werden kann.>® Jener Mo-
ment des Umschlags von Gedanken, Aktionen und Reaktionen im Zu-
sammenspiel mit dem Material in das Neue — ins Kunstwerk —, den
Rihm mit dem Begriff »Mutation« als einen transformativen Sprung
umschreibt, ist auch theoretisch der interessanteste Moment der Kunst-
produktion. Leider bleibt genau dieser Moment im Dunklen. Alle
Kiinstler bestitigen, dass nur nachtréglich festgestellt werden kann, ob
diese Transformation stattgefunden hat. Nachtriglich entscheiden sie
dariiber, dass es eine solche gab und ob sie als eine gelungene Trans-
formation bewertet werden soll. Die Feststellung, »dass es stimmt, ist
nach Rihm die nachtrigliche Feststellung: Hier ist etwas Ernstzuneh-
mendes entstanden.”’ Transformationen werden in ihrer Chronologie

Interferenzen zwischen Autor und Ich« (FV, S. 221) des Textes belegen
das. Wir wissen von »allen moglichen Ich in der Dichtung, dem fingierten,
verkappten, dem reduzierten, dem absoluten lyrischen, dem Ich als Denk-
figur...« (ebd.). Bachmann kommt es auf die Differenz zwischen dem
schreibenden und dem im Schreiben konstruierten Ich an, letzteres ist
Reprisentant einer eigenen Position des literarischen Textes. Auf welchem
Weg kann es zu diesem Ich des Textes, zu seiner Eigenstdndigkeit kom-
men? Wie verlduft der Prozess der Verwandlung und wie der »Weg vom
Prozef3 zur Formel« (ETA, S. 306)? Die Autorin deutet das Verhéltnis von
Schreiben und Denken als einen Wechselwirkungsprozess. Darin werde
die reflexive Vergegenwirtigung des Denkens, die am Anfang der literari-
schen Produktion stehen muss, in den Schreibfluss hineingebracht und
dieses Denken in ihm und durch ihn verdndert. Zwischendurch, zwischen
Schreiben und Schreiben, werde das Geschriebene wieder kontrollierend
zu den Gedanken ins Verhiltnis gesetzt.

49 Vgl. 1. Bachmann: ETA, S. 306. — W. Rihm: Offene Enden, S. 28. Das
Kunstwerk (bei Rihm die Komposition als Partitur) hat eine Form ange-
nommen. Seine Form ist das »unvermeidbare Ergebnis [...] von Erfin-
dung«. Erfundene Form ist aber nicht allein kiinstlerische Setzung, son-
dern Rihm schreibt etwas kryptisch, »dal} jeder in Musik erfundene Ge-
danke sich seine Form schon selber >schafft««. Die kiinstlerische Setzung
bringt also einen Formbildungsprozess in Gang, an dem das Material nicht
nur passiv beteiligt ist.

50 H. Miiller: Gesammelte Irrtiimer, Bd. 3, S. 163.

51 Vgl. W. Rihm: Offene Enden, S. 162 zum Begriff der Mutation. Der
Mutationsbegriff markiert genau den transformativen Sprung, in dem sich
Formbildung ereignet. Die Form muss fast gleichzeitig vom Kiinstler als
»das Wirkliche« erkannt und somit in den Status des Kunstwerks bzw. in
den Status eines seiner Elemente gehoben werden, um im Prozess nicht

101

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

von allen Kiinstlern gleich beschrieben: Weill die Kiinstlerin, »dal es
stimmt«, ist der Moment der Transformation Vergangenheit. Ebenso
konnen Kiinstler diesen Moment nicht erzwingen, sie kénnen ihn aber
situativ provozieren; sie kénnen ihm ihre Gedanken »bereitstellen«.>
Wenn sich laut Tarkowskij in einer Bildstruktur des Films Gedanken-
systeme darstellen, so ist Transformation bereits geschehen.” Wenn
nach Miiller die Intentionen des Kinstlers verbrannt sind im Entste-
hungsprozess des Werks, ist die Transformation in das Stiick beendet,
das der Autor selbst im Moment seiner Entstehung nicht kennen kann.
»Ich schreibe mehr als ich weiB.« »Wenn ich damit fertig bin, dann kann
ich dariiber nachdenken...«’* Der exakte Moment der Transformation
des Gedachten, das vom Autor zum Einsatz gebracht wurde, in den lite-
rarischen Text kann laut Bachmann nicht nachtriglich dezidiert nacher-
zihlt werden, es lisst sich lediglich bestitigen, dass er stattfand.”> Und

wieder verlorenzugehen. Das ist der subjektive Akt der Entscheidung
(ebd., S. 43).

52 Ebd., S. 28. Auch wenn der Autor spiter fiir die gefundene Form mit sei-
nem Namen zeichnet, kann er nicht die Transformationen erzwingen, die
das Kunstwerk erst zum Kunstwerk machen. Er kann sie wollen, er kann
sie situativ provozieren, er kann den Gedanken jbereitstellen<. Aber ob
dieser »Gedanke sich seine Form [...] schafft«, ob dieser kurze Moment
des Transformierens stattfindet, das liegt in letzter Konsequenz auferhalb
seines Einflusses.

53 A. Tarkowskij: Die versiegelte Zeit, S. 64. Das Konzept eines Films ist
sein Drehbuch. Das Drehbuch bietet laut Tarkowskij noch nicht das, was
den »Regisseur auch tatséchlich« zu einem »Kiinstler« und die »Kinema-
tographie« zu einer »Filmkunst« macht. Der Regisseur kann aber zunéchst
vom Drehbuch ausgehen. Die kiinstlerische Arbeit am Film beginnt aller-
dings dann, wenn eine »eigene unverwechselbare Bildstruktur aufkommt«.
Solche ist Darstellung des »eigenen Gedankensystems« des Kiinstlers.
Wenn sich in einer Bildstruktur ein Gedankensystem darstellt, so ist einer-
seits bereits Transformation geschehen — Transformation von Gedachtem
in Gesehenes —, andererseits kann man sich einen Film nach Tarkowskij
nicht zuerst erdenken und ihn dann drehen, ist also die Verwandlung von
Gedachtem in Bilder auf direktem Weg gar nicht moglich.

54 H. Miiller: Gesammelte Irrtiimer, Bd. 1, S. 100. Die Intentionen des
Kinstlers sind seine gedanklichen Vorhaben. Gelingt die Transformation
im Schreibprozess, verbrennen in ihm laut Miller alle Intentionen.
»Schreibend bin ich sie losgeworden.« (Bd. 1, S. 95) Das Zusammenspiel
von Raumvorstellung (der Vorstellung von den »Positionen der Figuren
des Stiicks im Raum und zueinander«; Bd. 2, S. 41), Kérpern und Ideen
bringt etwas hervor, das der Autor selbst im Moment der Entstehung nicht
kennen kann. »Deshalb bin ich immer in einer schwierigen Lage, wenn ich
gezwungen bin, meine eigenen Texte zu interpretieren. Ich schreibe mehr
als ich weif.« (Bd. 1, S. 100)

55 Den unbewussten Anteil im Schreiben gibt Bachmann in einem Bild wie-
der: »Das Wasser, mit dem ein Flu8 miindet, erinnert sich nicht an die

102

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

auch laut Piper bleiben sowohl der »kreative interne ProzeB« als auch
das in ihm entstehende Kunstwerk »opak«.”® Die Kiinstlerin ist die ein-
zige Person, die {iber die Entstehungsgeschichte des Werks Auskunft ge-
ben kann, sie allein kann Vorgefallenes erinnern. Aber auch damit wirft
sie nicht das entscheidende Licht auf den Moment des Umschlags.”’

3.3 Die Vergegenwartigung von Realitdt im Kunstwerk

Den Ausspruch »Kunst ist Kunst« zu akzeptieren, »kdme einer Bank-
rotterklirung gleich«.”® Denn dariiber, dass Kunstwerke sich in irgendei-
ner Form auf aufBerkiinstlerische Realitdt und nicht bloB selbstreferen-
tiell auf Kunst beziehen, besteht unter den zitierten Kiinstlern (und iiber
sie hinaus vermutlich bei den meisten) ein Konsens. Von Kunstwerken
lassen sich allerdings keine tagespolitischen Losungen oder wissen-
schaftlich Verwertbares erwarten, denn dieser vordergriindige Anspruch
an Kunstwerke beinhaltet eine falsche Vorstellung von ihrem Realitéts-
bezug. Bei Bachmann ist es nicht die vom Schriftsteller dargestellte,
sondern die »gesuchte und manchmal gewonnene Wirklichkeit«, die das
Kunstwerk im Falle seines Gelingens enthilt, eine Realitit des Werks,

Quellen, die Zufliisse, die Ufer, die es beriihrt, an das Gras, iiber das es
schdumte, und die Wurzeln und Stdimme, die es mitri8.« (ETA, S. 306)
Diese allegorische Darstellung umschreibt genau den eigentlich interes-
santen Moment im Produktionsprozess — den der Transformation des Ge-
dachten, das vom Autor zum Einsatz gebracht wurde, in den literarischen
Text. Dieser Moment konne nicht nachtraglich dezidiert nacherzahlt wer-
den, es lasse sich lediglich bestétigen, dass es ihn gab. Die Transformation
sei aber anwesend — im lyrischen Text selbst, denn »ein genaues Bild fiir
Prozefl und Formel, das fillt mit dem Gedicht selbst zusammen« (ETA,
S. 306).

56 A. Piper: Metakunst und Kunstkritik. — Das Kunstwerk ist nach Piper
dann »in seiner hochsten Potenz« (S. 133), wenn es sich noch im Kopf der
Kiinstlerin befindet. Dieses (noch) nicht kommunizierbare Stadium des
Werkes ist zugleich dasjenige, in welchem es die Kiinstlerin »am meisten
interessiert und am meisten beschiftigt« (ebd). Dieses Vorstadium ist be-
stimmt von dem Impuls, »Erfahrung zum Ausdruck [zu] bringen« (S.
160). Um diesen inneren Prozess fiir andere zugénglich zu machen, ist es
notig, dass die Kinstlerin »Kommunikationsmethoden als separate
Form(en)« (S. 133) erfindet. Sowohl der »kreative interne ProzeB« (ebd.)
als auch das durch ihn entstehende Kunstwerk sind mit Pipers Worten
»opak« (S. 159). Das heifit, die Produktion und das in ihr entstehende
Kunstwerk sind auch fiir die Produzierende »unzugénglich gegeniiber be-
grifflicher Erklarung« (S. 160).

57 Ebd., S. 131.

58 1. Bachmann: FuS, S. 198f.

103

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

die sich unterscheidet von der Realitit, in der das Werk entstand.*® Miil-
ler betont das Geschaffensein als eine formale Bestimmung des Kunst-
werks. Das Geschaffensein ist die Voraussetzung der Existenz und der
Eigenstiandigkeit einer kiinstlerisch gestalteten Wirklichkeit, die Miiller
die »andere Wirklichkeit« des Werks nennt. Der vorgefundenen Wirk-
lichkeit wird sie etwa in Theaterstiicken Heiner Miillers als Utopie ent-
gegengehalten.®’ Sie lasst sich aber nicht fiir jedes Kunstwerk als Utopie
bestimmen. Kunstwerke, die lediglich Versatzstiicke vorgefundener
Wirklichkeit als dem Leben entnommene Ausschnitte prisentieren, zei-
gen »ihre« Realitdt als zeitliche und rdumliche Begrenzungen im Gegen-
satz zur auferkiinstlerischen Realitit. Sie sind als eine Auswahl und
Neuzusammenstellung vorhandener Realitit in der Lage, ihre eigene
»totale Besetzung mit Gegenwart« zu verzdgern oder sogar zu storen,
und offenbaren schon deshalb die Differenz zu dieser Realitit.’" Hier

59 1. Bachmann: AWP, S. 294f.; Hervorhebung von mir, J.S. — Dass Wirk-
lichkeit manchmal gewonnen werden kann, deutet darauf hin, dass sie erst
im Schreibprozess entsteht und nicht nur durch diesen vermittelt wird.

60 Ingeborg Bachmann und Heiner Miiller ndhern sich der Frage nach der
Darstellung von Realitdt in Kunstwerken von jeweils entgegengesetzter
Seite. Wahrend Bachmann dafiir pladiert, Kunstwerke an ihren aufer-
kiinstlerischen Wirkungen zu messen, betont Miiller die formale Seite des
Kunstwerks als eine Differenz dargestellter Realitdt zur vorgefundenen,
aullerhalb des Kunstwerks existierenden. Mit der Form des Kunstwerks
steht und fillt »ein Moment von Utopie«, représentiert in dieser Form.
Miiller betont also gerade die Kiinstlichkeit der Kunstwerke, die formale
Bestimmung ihres Geschaffenseins im Verhéltnis zu ihrer Umgebung, und
definiert die »wichtige politische Funktion von Theater« als Resultat der
»anderen Wirklichkeit« des Kunstwerks (Gesammelte Irrtiimer, Bd. 2, S.
47). Dabei ist ihm das Anliegen Bachmanns, Kunstwerke miissten nach
ihren auBerkiinstlerischen Wirkungen befragbar sein, selbstverstindlich.
Miillers Kommentare sind von der Sorge getragen, dass die Rezipienten
dem Irrtum unterliegen konnten, Realitét stelle sich so in Kunstwerken
dar, wie sie uns andernorts auch entgegenkommt. Die eigenstindig ge-
staltete kiinstlerische Wirklichkeit im Werk nennt Miiller eine »andere
Wirklichkeit« (ebd.).

61 Miiller hebt an mehreren Stellen in den Interviews die Differenz seines
Werkbegriffs zu dem von Botho Strauf hervor, den man als einen Kiinst-
ler beschreiben konne, der lediglich Versatzstiicke aus der Realitét pra-
sentiere: »Botho Strauf} ist ein Fotograf. Er fotografiert die Bundesrepu-
blik, das ist in Ordnung. Mehr sehe ich da nicht. Man kann sich dariiber
streiten, ob das Dramatik ist.« (Gesammelte Irrtiimer, Bd. 1, S. 148) Kann
die Form in Strauf3” Kunstwerken — und in allen &hnlich erzeugten — eben-
falls die Rolle spielen, dass durch sie ein Moment von Utopie hergestellt
wird, wie Miiller das fiir seine eigenen Stiicke in Anspruch nimmt? Zu-
mindest spielt das Formale auch in dieser Gruppe von Kunstwerken eine
Rolle: »Es gibt in seinen Texten manchmal etwas seltsam Schillerndes.«
(Bd. 3, S. 219) Wenn Kiinstler mit Wirklichkeitsausschnitten arbeiten, so

104

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

bietet es sich an, an Pipers Definition von Kunstwerken zu erinnern,
diese miissen nicht mehr hergestellt sein im klassischen Sinn, sondern
konnen ebenso gut von Kiinstlern einfach ausgewihlt werden. Auch die-
se Gegenstdnde oder Situationen haben nach Piper ihre »eigene Reali-
tit«, die sich von der Realitdt anderer Gegenstinde bzw. Situationen
unterscheidet.” Spricht Rihm von der Abbildung des Lebens »auf ande-
rer Ebene«, meint er Ahnliches, namlich dass Planung und kiinstlerische
Setzung, die sich in der Dramaturgie der Produktion vollziehen, die Ur-
sachen dafiir sind, dass das Werk durch seine Eigenschaften der Lange
und der Gestalt erfassbar wird im Unterschied zum Erleben der Kom-
plexitit und Unendlichkeit und damit Nicht-Erfassbarkeit unspezifischer
Wirklichkeit. Er begriindet so die Differenz zwischen der im Kunstwerk
vergegenwirtigten und der ungestalteten Wirklichkeit. Letztere bleibt
ansonsten als »nonfunktionale Peristaltik von Werden und Vergehen«
nicht-fassbar; durch das Kunstwerk als Begrenztes kann sie spiirbar ge-
macht werden. So spiegelt das Werk laut Rihm nicht allein die subjek-
tive Willkiir seines Urhebers wider, sondern ist geeignet, auBerkiinstleri-
sche Realitit in einem generellen Sinn zu verdeutlichen.”® Als Wieder-

liegt schon in der blofen (durch Auswahl bestimmten) zeitlichen und
raumlichen Begrenzung dieser Ausschnitte ein Moment der Differenz zur
auBerkiinstlerischen Wirklichkeit. Miillers Beschreibung der Arbeitsweise
des Theaterautors Botho Strauf} entspricht der Beschreibung Jean Bollacks
vom kiinstlerischen Produzieren als »Verfahren von Einschluf3 oder Aus-
schluB, die auf Wahl beruhen, sehr genau. Siehe oben, Kap. II.1: Reflexi-
vitdt und Handlungsspielraum.

62 A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 58: »Indem ich [als Kiinstlerin,
Anm. von mir, J.S.] diese objektifizierten Wahrnehmungen mit Bedacht
als Produkte eines dsthetisch informierten BewuBtseins registrierte, wur-
den sie zur Kunst. Ich funktionierte somit als aktive Kunst-Sortiererin, die
vermdge ihres Kunstbewusstseins bestimmten Objekten der Umgebung
(darunter menschlichen) Kunststatus zuerkannte.«

63 W. Rihm iibt scharfe Kritik am immer wieder anzutreffenden Urteil,
Kunstwerke spiegelten allein die subjektive Willkiir ihrer Autoren wider
und seien daher nicht in der Lage, Realitét darzustellen. Seiner Ansicht
nach bilden Kunstwerke Realitdt ab, aber nicht in einem direkten Sinn,
sondern sie sind die Abbildung des Lebens »auf anderer Ebene« (Offene
Enden, S. 156). Da es sich bei Musik immer um einen Vorgang handelt,
der in einer Zeit ablduft, werden die Rezipienten von der Musik zur »eige-
nen Verlaufsform: zum Leben« (S. 167) gefiihrt. Realitit als »nonfunktio-
nale Peristaltik von Werden und Vergehen« (S. 229) wird durchs Kunst-
werk spiirbar gemacht. Denn sie wurde im Produktionsprozess einer »ge-
staltenden Dramaturgie« (S. 229) unterworfen. Die Planung und kiinstleri-
sche Setzung, die sich in der Dramaturgie der Produktion vollzieht, be-
griindet die Differenz der im Kunstwerk gestalteten Wirklichkeit zur un-
gestalteten. Sie ermoglicht es Rezipienten, Nicht-Verstehbares »nachzu-
verstehen« (S. 229), und dies nicht allein begrifflich.

105

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

gabe der Realitdt mit poetischen Mitteln bezeichnet Tarkowskij das
Kunstwerk, dem durchaus eine Genauigkeit der »Wiedergabe von Emp-
findungen«, von »subjektiven Vorstellungen« und »seelischen Zustéin-
den« seiner Urheberin zukommen. Dieser »Reflex der Wirklichkeit«, der
laut Tarkowskij nicht mit der Wirklichkeit selbst verwechselt werden
soll, beruht auf einem intuitiven Erfassen der Welt, das durch Unschirfe
gekennzeichnet ist. Denn Wirklichkeit selbst ist laut Tarkowskij in ihrer
reinen Form nicht darstellbar, wenngleich ihrer Beobachtung eine ent-
scheidende Rolle fiir die Produktion zufillt.* So beruht auch hier die
Differenz zwischen der »anderen Wirklichkeit« des Kunstwerks und ei-
ner vorgefundenen Wirklichkeit auf der Art der Auswahl bzw. Wieder-
gabe durch die Produzentin.®

So wie sich die eigene Realitit des Kunstwerks von der vorgefunde-
nen Realitdt unterscheidet, zu der sie eine vergegenwirtigende Bezie-
hung (wie oben beschrieben) unterhilt, so ldsst sich zudem die spezifi-
sche Realitdt der Rezipienten in dieses Verhiltnis eintragen. Die andere
Wirklichkeit des Werks ist nach Miiller die Grundlage dafiir, dass Be-
ziige der Rezipienten zum Kunstwerk nicht aufgehen in der Wirklich-
keit, »aus der Zuschauer kommen und in die sie gehen«.66 Dies bedeutet,
dass sich die Wirklichkeit des Kunstwerks nie allein aus der Wirklich-
keit seiner Rezipienten, sondern als Differenz zu ihrer Realitdt konstitu-

64 A. Tarkowskij: Die versiegelte Zeit. — Weil uns bereits alltdgliche Wahr-
nehmung Sinneseindriicke ohne »scharf umrissene Konturen« (S. 26)
vermittelt, kann die Wiedergabe der Realitdt nur »mit poetischen Mitteln
addquat« (S. 34) erfolgen. Poetische Mittel sind das Gegenteil von »do-
kumentarischer Authentizitéit« (S. 159), die es laut Tarkowskij unmdoglich
im Kunstwerk geben kann, denn in jedem filmischen Kunstwerk spiegelt
sich die spezifische Unschérfe der Wahrnehmung eines jeweiligen Autors
wieder. Eine Genauigkeit bei der Darstellung von Wirklichkeit gibt es
dennoch: Es ist die »Getreue der Wiedergabe von Empfindungen« (S. 26),
»subjektiven Vorstellungen« und »seelischen Zustinden« (S. 31), die vom
Autor im Kunstwerk gestaltet sind. Das Kunstwerk ist somit ein Gegen-
stand, der eine »unverwechselbare und komplexe Welt errichtet« (S. 36),
Tarkowskij bezeichnet es als »Reflex des Wirklichkeitsbildes« (ebd.).
Dieser Reflex ist also nicht zu verwechseln mit der Wirklichkeit selbst.
Jedoch spielt die »unmittelbare Beobachtung« (S. 101) dieser Wirklichkeit
eine entscheidende Rolle, ist sie doch die Grundlage fiir das »intuitive Er-
fassen« der Welt, ja sogar »sdmtlicher GesetzmaBigkeiten der Welt« (S.
43), die im Kunstwerk vermittelt zur Darstellung kommen.

65 Ich werde an dem Terminus der »anderen Realitidt des Kunstwerks«, den
ich von Heiner Miiller {ibernommen habe, im Folgenden festhalten. Mit
ihm wird lediglich die Differenz zwischen einer Realitdt, auf der das
Kunstwerk griindet, und einer neuen, im Kunstwerk entstandenen Realitét
erklirt, ohne dass damit die Idee eines Uber- oder Unterordnungsverhilt-
nisses beider Realitéten verbunden wiére.

66 H. Miiller: Gesammelte Irrtiimer, Bd. 1, S. 109.

106

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

iert. Die Verdnderung der Rezipientenrealitit, die Adrian Piper anfiihrt,
beruht auf der verdndernden Wirkung, die Kunstobjekte ausiiben. Als
»katalytische Agenten« seien Kunstwerke laut Piper in nahezu allen
Asthetiken beschrieben, die Betonung liege aber meistens auf dem, was
Rezipienten am Kunstwerk und mit diesem erfahren. Piper kommt es in-
dessen darauf an, Kunstwerke als intentionale Ausloser der Verinderun-
gen bei Rezipienten zu beschreiben.®” Uber die Weise, wie Kunstwerke
Verdnderungen bedingen, ist etwas bei Bachmann zu erfahren: Wihrend
das Unfertige des Kunstwerks, seine »toten Stellen«, einerseits die Un-
moglichkeit der Erfiillung rezipientischer Anspriiche demonstriert und
so die Sehnsucht der Rezipienten nach Dialog und Verstehbarkeit akti-
viert, provozieren seine gelungenen Stellen andererseits die Hoffnung,
vom Werk »den ganzen Ausdruck fiir den [...] Menschen und die Welt«
gezeigt zu bekommen und somit den kiinstlerischen Anspruch des
Werks einzuldsen.®® Systematisch festzuhalten ist also zunéchst, dass die
»eigene Realitdt« des Werks nicht seine Unschérfe, ja eine Ambivalenz
seiner internen Elemente ausschlie8t. Die Ambivalenz bzw. Opazitit des
Kunstwerks wiederum ist eine Ursache fiir seinen Bedeutungsiiber-
schuss, der gegeniiber den Kunst-Erlebnissen und Interpretationen der
Rezipienten bestehen bleibt. Ein Kunstwerk, das mit einem Anspruch
geschaffen wurde, etwas zu bedeuten, kann also gleichwohl als ambiva-
lent erfahren werden.

Wie hiangen Erfahrung der Ambivalenz und Erfahrung der Evidenz
genau mit dem Werk selbst zusammen? Die Erfahrung einer Evidenz
des Werks muss sich nicht auf direkfem Wege des »Einleuchtens« einer
offenkundigen Klarheit und Ubersichtlichkeit seiner Struktur (als einer
Ordnung, die sich stringent vermittelt) einstellen. Sowohl die Storungs-
als auch die Evidenzerfahrung ist etwas, das durch das Kunstwerk selbst
verursacht wird. Im Zusammenspiel des Werks und der Rezipienten
evoziert das Werk eine Sehnsucht nach Realitétsverstandnis. Da es aber

67 Was auf den ersten Blick wie ein selbstverstandlicher Fetischismus der
Verdnderung aussieht, ist aus der Perspektive der Kiinstler eine Bedingung
der Moglichkeit auBerkiinstlerischer Bezugnahme. Es ist fiir Kiinstler ein
Unterschied ums Ganze, ob eine Verdnderung der Rezipienten tiberhaupt
vorgestellt werden kann oder nicht. — A. Piper: Metakunst und Kunstkri-
tik, S. 127ff.: »Das Werk ist ein katalytischer Agent, da es eine Verdnde-
rung in einer anderen Entitét (dem/der BetrachterIn) fordert, ohne selbst
irgendeine dauerhafte Verdnderung zu erfahren.« »Die Vorstellung von
einem Kunstobjekt als Potential oder katalytischem Agenten ist in nahezu
jeder Asthetik vorhanden, wenn auch nur implizit. In den meisten Fillen
ist dieser Aspekt jedoch eher eine Frage des Betrachters oder der Be-
trachterin und des Kritikers oder der Kritikerin als eine des Kiinstlers oder
der Kiinstlerin.. .«

68 1. Bachmann: FV, S. 268.

107

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

etwas Nicht-ganz-Vollkommenes anbietet, bemiihen sich die Rezipien-
ten, das teilweise widerstindige Werk in den eigenen Wahrnehmungs-
und Sinnhorizont einzugliedern.

»Wenn Wahrnehmung immer schon dialogisch funktioniert, indem die Sinne
auf Angebote oder Anspriiche der Umwelt antworten, zugleich aber auch eine
Disposition dafiir aufweisen, das Mannigfaltige allererst zu einer Wahrneh-
mungstextur zusammenzufiigen, es also als Einheit zu konstituieren, so bieten
sthetische Praxisformen die Chance, diese synthetisierende, leibliche Aktivi-
tdt sinnlicher Erfahrung gerade auf dem Weg ihrer gezielten Erschwerung zu
intensivieren und als Suche, Enttduschung, Entzug und Wiederfinden bewuft

69
werden zu lassen.«

Die Unméglichkeit der Konstitution einer Wahrnehmungs- und Sinnein-
heit des Werks durch seine Rezipienten, von der Hans-Thies Lehmann
hier spricht, ist offenbar keine absolute, sondern gleichsam blo3 eine
partielle Unmoglichkeit. Nicht nur die Stérung der Erfassbarkeit des
Werks durch seine Ambivalenz, sondern auch ein Wiederfinden eigener
Realitdt im Arrangement des Kunstwerks sind ndmlich fiir die Charakte-
risierung rezipientischer Realitdtsvergegenwértigung von Bedeutung.
Anders gesprochen: Die Stérung der Rezipienten durch die Ambivalenz
des Werks gehort zu seiner Evidenz, denn das Wiederfinden des Eige-
nen einerseits und dessen Modifizierung durch die ambivalente bzw.
mangelhafte Struktur des Werks andererseits verbinden sich in der ge-
lingenden Rezeption als eine Evidenzerfahrung am Kunstwerk, die als
Evidenz des Kunstwerks erlebt wird. Die spezifische Weise der Evi-
denz-Erzeugung, an die eine spezifische Wahrnehmung von Realitét ge-
kntipft ist, ist jeweils ein Effekt des konkreten Kunstwerks und seiner
spezifischen Materialitét.

3.4 Das kiinstlerisch intendierte Thema
Die intendierte Thematik sollte niemals unmissverstindlich aus dem

Kunstwerk hervorgehen — dieser Meinung Tarkowskijs schlieBen sich
die anderen Kiinstler an.”’ Wofiir steht der Terminus »unmissverstind-

69 Hans-Thies Lehmann: Postdramatisches Theater, Frankfurt/Main 1999, S.
144.

70 A. Tarkowskij: Die versiegelte Zeit, S. 52. Am Beispiel der Sixtinischen
Madonna von Raffael, deren natiirliche Haltung zu ihrem Kind sehr oft in
der Kunstgeschichte als ein Zeichen fiir das seinerzeit neu entstehende
Selbstbewusstsein des Biirgertums gedeutet wurde, demonstriert Tar-
kowskij die Gefahr, die in der Erwartung liegt, im Kunstwerk koénne sich
die Absicht des Kiinstlers, einen Gedanken zu kldren, realisieren.

108

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

lich«? Sicher nicht dafiir, dass es missverstindlich sein miisse, womit
sich ein Kunstwerk beschiftigt, welche Aspekte der Welt und der Le-
benswelt in ihm thematisiert werden. Doch bildete das Werk nur die In-
tention der Produzentin illustrierend ab, so wire es als thematische Dar-
stellung tiberfliissig, denn es gliche seiner sprachlichen Vorformulie-
rung. Es fehlte der transformierende Prozess, in dem die intendierte
Thematik sich verwandelt. Kein gelungenes Kunstwerk kann allein aus
einem gedanklich formulierten Thema bestehen, sagt auch die Konzept-
kiinstlerin Adrian Piper.”' Eine Moglichkeit der Modifizierung von The-
men ist deren Destruktion, so wie Miiller sie beschreibt: Konkrete Ideen
des Autors werden laut Miiller im gelungenen Werk nicht illustriert,
sondern im Prozess ihrer Hineinarbeitung in die andere Wirklichkeit des
Werks in ihrer urspriinglichen Form zerstort. Fragen, die das Theater-
stiick selbst stellt, entsprechen nicht mehr den Fragen, welche die Person
des Autors formuliert — vor und nach der Arbeit am Stiick: »Ich habe mit
meinen Kommentaren nie das Niveau meiner Stiicke erreicht.«’>

Auch Tarkowskij bewertet das kiinstlerische Produkt, den Film,
hoher als die individuellen Reflexionen seines Autors: So sind »Gedan-
ken und Ideen« des Films »stets mehr, als die, die der Autor [...] bewuf}t
in ihm angelegt hat.« Der gelungene Film besitzt laut Tarkowskij nam-
lich das Merkmal, »typisch« zu sein; er existiert als ein Uberschuss, der
tiber die bewussten Intentionen seiner Produzentin generalisierend hin-
ausgeht. Bereits im Vorfeld der Arbeit tibersteigt nach Tarkowskij der
unbewusste Anteil der Beschéftigung der Kiinstlerin mit dem Thema
ihre bewusst formulierbaren Intentionen, und auch dieser unbewusste
Teil geht in den Prozess der Werkherstellung mit ein.” Der formulierten

71 A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 83. Den Begriff der »ldee«, der
zweifelsohne der zentrale Begriff in Pipers Darstellung von Kunstwerken
und deren Herstellung ist, fasst sie so weit, dass sich nicht allein gedank-
lich Reformulierbares in ihm findet. »Der Spielraum einer guten Idee ist
zu weit, um direkt formuliert zu werden...« Sinnliche Phdnomene und
Materialeigenschaften gehoren daher fiir Piper zum Referenzbereich des
Begriffs »ldee«.

72 H. Miiller: Gesammelte Irrtiimer, Bd. 3, S. 157.

73 Bereits bei der Findung des Themas gehen Kiinstler laut Tarkowskij nicht
allein systematisch vor. »Das Thema reift [...] wie eine Frucht heran...«
(Die versiegelte Zeit, S. 48), d.h. es gibt einen groen Anteil von Gefiihlen
und Assoziationen, die schon im Vorfeld der Arbeit wirken. Vor dem Be-
ginn der Arbeit ist das Verhiltnis des Kiinstlers zu seinem Thema ein
sprachlich vorerschlossenes. Im Arbeitsprozess kommt die Ebene der
sinnlichen Bearbeitung hinzu — der Film wird komplexer und uniiber-
schaubarer als die Ausgangsabsicht. So sind »seine Gedanken und Ideen
stets mehr, als die, die der Autor des Filmes bewuft in ihm angelegt hat«
(S. 125). Es hat also eine Transformation des »Einmaligen und Unwieder-
holbaren«, des an die Individualitit des Kiinstlers Gekniipften in »Typi-

109

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Absicht des Kiinstlers folgt laut Rihm in der Chronologie des Produk-
tionsprozesses eine Handlung. Fiir diese Handlung erstrebt der Kiinstler
paradoxerweise einen Zustand der »Absichtslosigkeit«. Um Absichtslo-
sigkeit herzustellen, bedarf es der absichtsvollen Planung, »erst in einem
Punkt fortgeschrittenster Absicht« kann der Kiinstler »von aller Vorpla-
nung absehen«.”* Nun ist klar, dass viele, aber nicht klar, ob jede Kiinst-
lerin die Absichtslosigkeit als ein angestrebtes Merkmal der Produktion
beschreiben wiirde. Eines demonstriert die Schilderung Rihms aber ge-
nau, ndmlich dass (beschreibbare) Absichten prisent sind, die im Ver-
lauf der Handlung modifiziert werden. Nach Piper ist es auch moglich,
dass der unbewusste Anteil an der Produktion sich als eine von der
Autorin selbst nicht gekannte Absicht erst nach der Beendigung des
Werks erweist. Kiinstlerische Absichten, die Miiller und Bachmann als
Leitgedanken bzw. als zum Scheitern verurteilte Utopien beschreiben,
sind konstitutiv fiir die Entstehung der Werke einer Kiinstlerin.”

Ich fasse das 3. Kapitel zusammen: Die Versuche der Kiinstler, ein
Weltverhiltnis oder einen spezifischen Wirklichkeitsbezug zu formulie-
ren, miissen mit angemessenen Materialien auf angemessene Art und
Weise »ausgearbeitet« werden, so dass etwas von der Wirklichkeit Ver-
schiedenes und eigenstindig Evidentes entsteht, das einen Bezug zur
ihm &uBerlichen Wirklichkeit verkorpert. Den Terminus »ausarbeiten«
verstehe ich so, dass Sichtweisen adidquat, d.h. in nichtbeliebiger Weise,
zugleich aber auch transformatorisch ins Werk gesetzt werden und dabei
etwas grundsitzlich Neues entsteht, das weder mit der (prinzipiell be-
grifflich fassbaren) Ausgangsfragestellung noch mit einem beliebigen
sinnlich erscheinenden nichtkiinstlerischen Gegenstand oder einer nicht-
kiinstlerischen Situation ohne Weiteres vergleichbar ist.

sches« (S. 118), dessen Geltung iiber die Individualitit des Kiinstlers hi-
nausgeht, stattgefunden. Die Komplexitit des gelungenen Kunstwerks
bietet vielseitige Moglichkeiten zur Rezeption, die tiber die »Kldrung
eines Gedankens« weit hinausgehen (S. 52).

74 W. Rihm: Offene Enden, S. 112.

75 Vgl. A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 133. — H. Miiller: Gesam-
melte Irrtiimer, Bd. 2, S. 22f.: »Ich glaube, da ist von Anfang an ein Kon-
zept, ein Entwurf da, und der wird, so lange die Zeit reicht, ausgefiihrt.« —
I. Bachmann: FuS, S. 194. Eine Thematik, die der Schriftsteller seinem
Werk als eine Art Leitgedanke iiberordnet, nennt Bachmann eine zum
Scheitern verurteilte Utopie. Aber trotz des vorprogrammierten Scheiterns
machen »alle Denkversuche das Buch erst zu dem, was es ist«.

110

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

4. Das Werk und die Rezipienten
4.1 Die Beschaffenheit des Kunstwerks

Was lésst sich iiber die Beschaffenheit von Werken sagen, wenn man
von der Priamisse ausgeht, dass Kunstwerke sich nicht durch eine Auf-
zdhlung einzelner formalésthetischer Merkmale charakterisieren lassen?

Obwohl Rihm und Tarkowskij einen dialektischen Gegensatz im Kunst-
werk selbst konstruieren, der durch die Spannung zwischen Struktur und
Unstrukturiertheit, zwischen »unkontrollierter Organik des Wuchses«
und »strukturbildender Setzung« konstituiert wird, fassen die beiden das
Werk zum Schluss doch als eine Einheit,als iibergeordnete Struktur, als
eine »Gesamtheit« auf.”® Hier besteht ein Dissens zu Miiller, der nicht

76 W. Rihm: Offene Enden. — In die Komposition wird einerseits die kiinstle-

rische Bewegung eingeschrieben, deren Intention nach Rihm die Auflo-
sung von Strukturen ist. Andererseits konstatiert Rihm einen Hang »unse-
rer Geistigkeit« zur Strukturiertheit, die sich ebenfalls im Kunstwerk nie-
derschligt: »[Wlenn wir [...] Strukturen auflésen, finden wir stets die
nichstiibergeordnete Struktur« (S. 124). In einem vergleichbaren Verhilt-
nis, so Rihm, stehen der »Wuchs« (S. 126) des Kunstwerks und die kiinst-
lerische Entscheidung. Die Zuordnung von Struktur und Unstrukturiertheit
scheint aber in diesem Verhéltnis gerade umgekehrt zu sein: Die kiinstleri-
sche Entscheidung steht in diesem Fall im Kontrast zur unkontrollierten
Organik des Wuchses, sie steht fiir strukturbildende Setzung. Aus einer
»Versuchsanordnung« (S. 75), die der Kiinstler einrichtet und die eine
»Eigengesetzlichkeit« (S. 166) des Kunstwerks provoziert, entsteht Iden-
titdt. Diese beschreibt Rihm dialektisch auch als Unentschiedenheit, »weil
die Antinomien in Auflosung begriffen sind«. So ist am Ende doch die
Einheit das iibergeordnete Merkmal musikalischer Kunstwerke — wenn-
gleich immer im Kontrast mit der Dynamik seiner uneinheitlichen Ele-
mente. »Bei offensichtlicher Unbezogenheit der Teile fiigt sich alles den-
noch, als hitte es Bezug.« (S. 124)
Tarkowskij zufolge ist ein Film eine Einheit, die aus »Filmteilen« besteht
(Die versiegelte Zeit, S. 125). Die Filmteile stehen zueinander in einem
inhaltlichen, aber auch in einem zeitlichen Spannungsverhiltnis. Der Sinn
des ganzen Films ergibt sich nicht durch die Sinnhaftigkeit einzelner Ele-
mente, sondern erst aus der Weise ihrer Montage. Die Montage wird von
Tarkowskij als »Form der Vereinigung von Filmteilen unter Berticksichti-
gung des in ihnen herrschenden Zeitdrucks« (ebd.) beschrieben. Der »fil-
mische Rhythmus« steht nicht nur fiir die Spieldauer der einzelnen Film-
teile und fiir das Verhiltnis dieser Teile untereinander, sondern auch fiir
den »Spannungsbogen der in ihnen ablaufenden Zeit« (ebd.). Vermutlich
meint Tarkowskij damit den Grad der Raffung von dargestellter Lebens-
zeit, z.B. die Darstellung von Situationen, die synchron zur Zeit der Zu-
schauer verlaufen oder das Zusammenfassen eines langen biografischen
oder historischen Zeitabschnitts, aus welchem Episoden mitgeteilt werden.
In jedem Fall miissen die einzelnen Teile des Films durch das Verhiltnis,
in das sie zueinander gesetzt sind, eine »Gesamteinheit« (S. 122) bilden.

111

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

mehr von der Einheit des Werks sprechen wiirde, der die Idee der Ein-
heit eher im »Widerschein der Méglichkeit einer Uberwindung« sieht.
Uberwunden werden sollen Prozesshaftigkeit und Fragmentaritit, die
beide an erster Stelle durch das Werk prisentiert sind. Miiller setzt bei-
des parallel zur menschlichen Erfahrung auBerkiinstlerischer Wirklich-
keit und gelangt so zur Idee der Einheit als einer utopischen Idee, die
durch die Offenheit des Werks nur mehr aktiviert, nicht aber selbst pré-
sentiert wird.”” Es sind die Fehler, das Nicht-Perfekte fiir Miiller, bei
Tarkowskij die Weise der Montage der einzelnen Teile, die einen An-
kntipfungsanlass fiir die Rezipienten bilden. Hier soll zunichst fest-
gehalten werden, dass es unter anderem die Struktur des Kunstwerks ist,
die einen Einfluss auf die Weise seiner Rezeption ausiibt.

Schreiben Kiinstler iiber die Beschaffenheit des Kunstwerks, so mei-
nen sie — auch das gilt es festzuhalten — die des gelungenen Kunstwerks.
Das, was Rihm, Tarkowskij als tatsichliche Einheit und Miiller als Vor-
griff auf die Idee der Einheit des Kunstwerks bezeichnen, konnte man in
den Begriff der Evidenz des Kunstwerks einbeziehen. Die Kiinstler ver-
wenden den Evidenzbegriff zwar nicht, aber sie erldutern im Einzelnen
und konkret die Aspekte, aus denen sich ihr eigener Anspruch, ein ge-
lungenes Kunstwerk zu schaffen, zusammentfiigt. Diese Aspekte lassen
sich unter dem Titel einer Evidenz des Kunstwerks und eines Evidenz-
anspruchs der Produzentin (phdnomenologisch und hermeneutisch) auf

77 Brechts Gedanke, dass die Fehler das seien, »was den Kunstwerken die
Dauer verleiht« (H. Miiller: Gesammelte Irrtiimer, Bd. 1, S. 35), lédsst sich
sowohl auf die geschriebene als auch auf die inszenierte Fassung eines
Theaterstiicks anwenden. »Solange sie Fehler haben, solange sie nicht per-
fekt sind, kann man sie gebrauchen, kann man etwas mit ihnen machen.«
(Ebd.) Die so von Brecht eingeforderte Prozesshaftigkeit und Offenheit
des Werks erscheint bei Miiller in vielfdltigen Spielarten der Beschreibung
wieder: Er gibt Stiicken mit drei und vier Handlungsabldufen, die sich
tiberlagern, den Vorzug vor solchen mit einem einzigen Verlauf der Hand-
lung; er interessiert sich fiir das Fragmentarische aller Arbeiten: »Nichts
ist fragmentarischer als eine runde Sache, als ein geschlossenes Stiick; da
muf} man viel mehr abhacken und weglassen, um etwas scheinbar Ge-
schlossenes herzustellen.« (Bd. 1, S. 113) Er fordert Lebendigkeit, die da-
durch entsteht, »dafl ein Element immer das andere in Frage stellt« (Bd. 2,
S. 47), und verlangt, dass »etwas Unauflgsbares« da sein muf} »bei aller
analytischen Anstrengung« (Bd. 2, S. 44). Auch im Verlauf der Auffiih-
rungsgeschichte eines Stiickes ist »mal die eine Schicht an der Oberfliche
[...] und in einer anderen Situation und Generation eine andere« (Bd. 2, S.
54). Leerstellen und Liicken sind konstitutive Elemente von Werken. In
der Form, von deren »Eleganz« und »Schonheit« er trotz aller Prozessua-
litit und Fragmenthaftigkeit spricht, liegt »das utopische Moment« des
Kunstwerks, »der letzte Widerschein der Maoglichkeit einer Uberwin-
dung, eine Andeutung, »daB Uberwindung méglich ist« (Bd. 1, S. 180).

112

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

den Begriff bringen. Deshalb schlage ich vor, die von den Kiinstlern
konzipierte Einheit des gelungenen Werks, die sich (wie bei Bachmann
dargestellt) unter anderem aus ambivalenten Werkstrukturen ergibt,78 als
eine angestrebte Evidenz und die kiinstlerische Absicht, ein gelungenes
Werk zu schaffen, als Kinstler-Evidenzanspruch zu bezeichnen. Die
formale Einheit des Kunstwerks, auf der die Kiinstler trotz der erlduter-
ten Ambivalenz seiner Elemente bestehen, interpretiere ich als ein
»Mehr« des Kunstwerks gegentiber seiner Rezeption. Diese Einheit (und
folglich dieser Bedeutungsiiberschuss) ist nach der Auskunft der Kiinst-
ler immer gekoppelt an das (nicht nur formal zu beschreibende) Welt-
verhéltnis des Kunstwerks, wie im dritten Kapitel dargelegt wurde.

4.2 Das Verhaltnis von Kunstwerk und Rezipienten

In diesem Abschnitt wird nach dem Anteil des Kunstwerks im Verhalt-
nis zum Anteil seiner Rezipienten im Prozess der ésthetischen Erfahrung
gefragt, und zwar zunichst aus der Perspektive der zitierten Kiinstler.
Dazu trage ich zuerst die Bestimmungen des Kunstwerks, wie sie von
den Kiinstlern vorgenommen werden, zusammen. AnschlieBend cha-
rakterisiere ich die Disposition der Rezipienten. In einer Art Synthese
versuche ich zuletzt, aus dem Zusammenspiel von beidem eine Bestim-
mung der Situation der dsthetischen Erfahrung abzuleiten.

Es ldsst sich nach Ansicht Ingeborg Bachmanns keine Liste von
Merkmalen erstellen, die Literatur zu guter Literatur machen wiirden,
denn suchten wir in den Werken »nach gliicklichen Merkmalen von
Qualitiit«, kiimen wir zu keiner »Gewihr fiir Authentizitit«.” Verallge-
meinert bedeutet das: Gelungene Kunstwerke sind nicht als eine Gruppe
von wahrnehmbaren Gegenstinden und/oder Situationen beschreibbar,
die durch bestimmte aufzéhlbare formale Eigenschaften gekennzeichnet
wiren. Auch der Erfolg in einer vom Zeitgeschmack geprigten Offent-
lichkeit oder wissenschaftliche Analysen einzelner Werke konnen laut
Bachmann keine Qualititskriterien literarischer Texte sein.®” Versucht
man dennoch, Kunstwerke niher zu bestimmen, muss man von formal-
asthetischen Erlduterungen im Sinne allgemeiner Bestimmungen ihrer
duBerlichen Form absehen. Abseits solcher Bestimmungen lassen sich
aber Dispositionen finden, die Kunstwerke als Kunstwerke charakteri-
sieren und Bedingungen ihrer Gelungenheit indizieren. Das Wie der

78 Zu Bachmann vgl. Kap. 11.3.3: Die Vergegenwirtigung von Realitit im
Kunstwerk.

79 1. Bachmann: FuS, S. 193.

80 I. Bachmann: FV, S. 259f.

113

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Umsetzung dieser Dispositionen bleibt freilich im Einzelfall verschie-
den.

Zuerst ldsst sich sagen, dass jedes Kunstwerk nach dem Prozess
seiner Herstellung getrennt von den Ausgangsideen seiner Produzenten,
getrennt auch vom Herstellungsprozess und von der Erfahrung seiner
Rezipienten existiert.®! Dies scheint mir auch auf Musik, Theater oder
partizipatorische situationsorientierte Arbeiten zuzutreffen. Denn gleich-
sam in dem Moment, in welchem das Werk durch eine Handlung, z.B.
eine Auffithrung oder eine aktive Beteiligung seiner Rezipienten voll-
stindig wird, ist es bereits von seiner Produktion getrennt. Die konkrete
Realisierung des einzelnen Werks ist eine Tatsache, mit der sich Rezi-
pienten auseinanderzusetzen haben. Es gibt kein Dahinter, kein Eigentli-
ches, das durch das Stiick dargestellt werden kann.** Geht man mit Miil-
ler davon aus, dass Kunstwerke »Erfahrenes und nicht Begriffenes« be-
handeln,® ergeben sich die zwei Ebenen des Kunstwerks, die Miiller
etabliert: die der »Information« und die des »Ausdrucks«. Beide sind
nicht voneinander getrennt, sondern das Kunstwerk ist in seiner Kom-
plexitit eine Synthese der informativen Aspekte in der konkreten
unverwechselbaren formalen Art und Weise, in der sie erscheinen. Das
heift, die Ausdrucksebene des Werks hingt untrennbar zusammen mit
seiner Form, mit seiner Konstruktion, mit der Art seines Gemachtseins.®*
Rihm sagt, das Kunstwerk besitzt eine »Gestalt«. Wéhrend die Ebene
der Information bei jedem einzelnen Kunstwerk unterschiedlich prasent
ist, ldsst sich auf die Gestalt im Sinne des Wie des Gemachtseins des
Kunstwerks nie verzichten.*> Eine Gestalt, und sei sie noch so unspekta-
kuldr, muss ein Kunstwerk immer haben. Sie ist die Bedingung der
Moglichkeit seiner Existenz. In Bezug auf den spezifischen Kontext der
Rezeption schreiben Kiinstler Kunstwerken ein Moment der Aktivitit

81 A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 127.

82 H. Miiller: Gesammelte Irrtiimer, Bd. 1, S. 108.

83 Ebd., Bd. 3, S.161.

84 Ebd., Bd. 1, S. 99. »Information« steht laut Miiller fiir die Verstehbarkeit
des Theaterstiicks.

85 Nach Rihm initiiert die Tatsache, dass Musik, obwohl sie situationistisch
ist, eine »Gestalt« besitzt (Offene Enden, S. 29), die Méglichkeit ihrer
Fassbarkeit, ja sogar die ihrer Begreifbarkeit. »Das Nichtbewiltigbare in
schoner Gestalt« (S. 232) tritt an den Menschen heran und beriihrt ihn.
Das soll wohl heiflen, dass das, was im Hoérer durch die musikalische Situ-
ation aktiviert wird, durch eine Situation, die einerseits fassbar und so be-
wiltigbar bleibt, weil sie in begrenzten rdumlichen und zeitlichen Dimen-
sionen gegeben ist, andererseits nicht von ihm allein bestimmt werden
kann. Das Ausgeliefertsein besteht darin, eben nicht wihlen zu konnen,
welche Gedanken, Emotionen und biografischen Erinnerungen im Mo-
ment des Musikhorens wachgerufen werden.

114

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

ein, etwas Evokatorisches, das in den Werken selbst liegt. Was wird als
Ursache dieses evokatorischen Charakters der Werke genannt? Nach
Bachmann enthalten Kunstwerke Voraussetzungen in sich selbst, »die
sich jeder endgiltigen Absprache und Einordnung entziehen«. Unge-
schliffene Bruchstellen im Werk, seine Fragmenthaftigkeit, Mangel und
Fehler, die es enthilt, seine Liicken und Leerstellen, seine Organisation
der Unordnung bedingen das, was Tarkowskij als ein Merkmal »groB3er
Meisterwerke« (also gelungener Werke) bestimmt: Sie weisen eine
»Ambivalenz« auf, eine Nicht-Festgelegtheit.’® Dieses strukturelle
Merkmal gilt laut Miiller auch fiir sogenannte vollendete, also nicht nur
als Fragment existierende Werken. Es 148t sich auch unter dem Begriff
des Unfertigen fassen.®” Im Begriff des Unfertigen steckt ein Plan, ein
Ziel, ein Ideal, wie das Kunstwerk sein kdnnte. Dieses Ideal oder Ver-
sprechen ist die Ursache der »dialogischen Potenz« des Kunstwerks. Das
bedeutet nach Rihm nichts anderes, als dass das Kunstwerk einen »An-
spruch [...] auf allgemeine Verstehbarkeit aus eigener Kraft« erhebt.*®
Diese allgemeine Verstehbarkeit kann (nach miillerschem Vokabular)
nur im Sinne eines »Verstehens« der Synthese von Information und
Ausdruck im Kunstwerk gedeutet werden; sie unterscheidet sich somit
von begrifflichen Sinnunterstellungen an nichtliterarische sprachliche
Aussagen kraft der Prasenz der Ausdrucksebene; {ibersetzt aus Miillers
Vokabular heifit dies: kraft der Materialitdt des Kunstwerks. Die Art,
wie das Kunstwerk seine Mingel présentiert, bezeichnet Miiller gele-
gentlich als eine »prizise Formulierung«.* Dies scheint mir darauf zu
verweisen, dass die Organisation der spezifischen Unordnung im einzel-
nen Kunstwerk keine beliebige sein kann.

Eine Beschreibung der grundlegenden Rezipientendisposition, die
sozusagen verantwortlich dafiir ist, dass Rezipienten zu solchen werden,
gibt Wolfgang Rihm: Rezipienten miissen korperlich anwesend sein, sie
miissen eine innere Aufmerksamkeit besitzen, sie diirfen im Moment der
Rezeption nicht bedroht sein, sondern sie miissen frei sein, sich einer
Sache zuzuwenden. Anders formuliert: Sie miissen »MuBe haben«.” In
der gelingenden Rezeption diirfen sie sich nicht hinter einer Kenner-
schaft verschanzen, die Rihm als »eigenes Vorwissen und kluges Nach-
verstehen« charakterisiert.”’ Denselben Sachverhalt artikuliert Tarkows-

86 H. Miiller: Gesammelte Irrtiimer, Bd. 2, S. 64; 1. Bachmann: FV, S. 260
und S. 271; A. Tarkowskij: Die versiegelte Zeit, S. 115.

87 H. Miiller: Gesammelte Irrtiimer, Bd. 2, S. 64.

88 W. Rihm: Offene Enden, S. 18.

89 H. Miiller: Gesammelte Irrtiimer, Bd. 1, S. 108.

90 W. Rihm: Offene Enden, S. 230.

91 Ebd., S. 178.

115

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

kij etwas pathetischer, indem er bestimmt, die Rezipienten brauchten
eine »wache, sensible Seele, die [...] fdhig zu unmittelbarem #stheti-
schen Erleben ist«.”” Nach Bachmann ist der Umgang der Rezipienten
mit dem Kunstwerk durch eine Wechselseitigkeit von Aktivitit und Pas-
sivitdt gekennzeichnet. Die Rezipienten nehmen eine &sthetische Hal-
tung gegeniiber dem Werk ein, die von Bachmann als Erwartung einer
»Verdnderung durch die Kunst« — und zwar einer Verinderung ihrer
selbst, der Rezipienten — charakterisiert wird.”> Miiller und Piper defi-
nieren falsche &sthetische Haltungen von Rezipienten gegeniiber dem
Werk, die erfahrungsgemil oft vorkommen: Nach Miiller konzentrieren
sich die Rezipienten haufig allein auf die Informationsebene des Werks,
unterstellen also dem Werk einen Geltungsanspruch, der sich allein auf
das Begreifen seines sprachlichen Sinns bezieht. »Die diimmste Haltung
ist ja iiberhaupt, wenn man was verstehen will.«’* Nach Piper stilisieren
Rezipienten félschlicherweise »Kiinstlerlnnen auf unangenehme Weise
zu biografischen Objekten« und respektieren damit nicht die Getrennt-
heit der privaten Person der Kiinstlerin von ihrem Werk, betrachten das
Werk also als Kommentar zum Leben der Kiinstlerin.”

Wenn nun der Prozess der Rezeption zur Sprache kommt, flieit das
bis hierher zur Disposition von Werk und Rezipientin Gesagte konstitu-
tiv mit in die Uberlegungen ein. Rezipienten zeigen keine einmiitigen
Reaktionen auf Kunstwerke. Diese Feststellung veranlasst Andrej Tar-
kowskij zu der Aussage, man konne aus der Beurteilung eines Werks
nicht auf seine Qualitdt oder Gelungenheit schlieBen. Der Einmiitigkeit

92 A. Tarkowskij: Die versiegelte Zeit, S. 177f.

93 Bachmann beschreibt den Moment des Lesens als eine Interaktion zwi-
schen Text und Leser, in der die Leser sowohl passive als auch aktive
Phasen durchlaufen. Die Leser werden dabei in eine Bahn geschleudert,
»in der von Worten und Dingen nichts Zufilliges mehr Zufall hat« (FuS,
S. 193), sie werden von Werken verdndert »zu neuer Wahrnehmung,
neuem Gefiihl, neuem BewuBtsein« (FuS, S. 195f.), sie erfahren, wo sie
stehen oder stehen sollten, sie werden von den Werken angetrieben, »mit
der Literatur als eine Utopie zu verfahren, sie begreifen sich »aufatmend
darin als zur Sprache gekommen« (FV, S. 270f.) bzw. es gehen ihnen die
Augen auf. Es gibt aber auch einen aktiven Umgang der Leser mit dem
Text: Sie wollen die »Verdnderung durch die Kunst« (FuS, S. 196), sie
sind »gnad- und riicksichtslos« mit dem Text, sie »zitieren [diesen] trium-
phierend oder verdammend, als wiren die Werke nur dazu da, um etwas
[...] zu beweisen« (FV, S. 259); sie beheben die Miangel der Werke da-
durch, dass sie diesen »eine Chance geben, sie halten auf der »Zeit-
schwelle« an, um dem Anriicken der Literatur zu begegnen (FV, S. 259f.),
sie begreifen, was sie doch nicht sehen kénnen.

94 H. Miiller: Gesammelte Irrtiimer, Bd. 2, S. 170. Anders gesagt: »Die erste
Wirklichkeit im Theater ist der Text, nicht der Stoff.« (Ebd., Bd. 2, S. 63)

95 A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 163.

116

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

der Reaktionen kommt bei Tarkowskij derselbe Stellenwert zu wie bei
Bachmann der Wirkung eines Werks in der Offentlichkeit, die sie dem
Zeitgeschmack, nicht dem Eigenwert des Kunstwerks zuordnet.”® Unter-
schiedliche Reaktionen auf ein und dasselbe Kunstwerk fiihren laut Tar-
kowskij zu verschiedensten Beurteilungen. Daraus leitet Tarkowkskij
zuerst ab, dass ein permanentes Misstrauen gegen die Bewertung eines
jeden Kunstwerks geboten ist, denn die kénnte auch eine unangemes-
sene Reaktion sein.”’ Es lassen sich also mit Tarkowskij Kunstwerke
vorstellen, deren Qualitét in ihrer 6ffentlichen Wirkung nicht geniigend
gewiirdigt wird, so wie man sich umgekehrt Werke vorstellen kann, de-
ren Qualitit Giberschitzt bzw. ganz falsch beurteilt wére.

Worin liegt nun das Kriterium der Angemessenheit der Bewertung?
Mochte man nicht unterschiedliche Einschidtzungen von Qualitidt und
Gelungenheit von Kunstwerken grundsitzlich gleichberechtigt nebenei-
nander stellen, so muss man laut Tarkowskij im Werk selbst nach Krite-
rien seiner angemessenen Rezeption suchen: Auch wenn Kunstwerken
ein »Mehr¢, das sich als »Ambivalenz« zeigt, eingeschrieben ist, gibt es
doch angemessene und unangemessene Weisen der Reaktion auf sie.”®
Diesen Gedanken der relativen Vorgabe von Rezeptionsmoglichkeiten
durch das Werk verfolgt auch Heiner Miiller: Wenn Miiller den dramati-
schen bzw. literarischen Text als eine Autoritit bestimmt, an der die Re-
zipienten nie ganz vorbeikommen, auf die sie sich einzulassen haben,
dann lassen sich richtige von falschen Arten der Interpretation dieses
Textes unterscheiden. Dies demonstriert Miiller am Beispiel zweier fehl-
geschlagener Lektiirearten von Texten aus der DDR, die Miillers An-
sicht nach »nie richtig gelesen wurden«.

»Frither wurden sie gelesen als Beweis, da3 auch in der DDR ein paar intelli-
gente Menschen begriffen haben, daf3 dieses System nicht funktioniert — also
als dissidentische Texte. Heute werden sie als affirmative Texte denunziert.
Beides sind sie nicht, weder das eine noch das andere. Die Texte sind nie kon-

96 A. Tarkowskij: Die versiegelte Zeit, S. 49f. u. S. 93; 1. Bachmann: FV, S.
259.

97 A. Tarkowskij: Die versiegelte Zeit, S. 93. Allein die Messlatte der Rezi-
pientenbeurteilung (und sei es eine kollektiv und diskursiv gewonnene) an
einen Film anzulegen, erscheint dem Regisseur Tarkowskij paradox. Die
von Tarkowskij angefiihrte Tatsache, dass »heutzutage [...] eine einmii-
tige Reaktion auf ein [...] Kunstphdnomen schlicht unvorstellbar gewor-
den ist«, zeigt m.E. die Paradoxie einer Annahme von der Art, man kénne
von der Wirkung des Kunstwerks direkt auf seine Bedeutung (im Sinne
seiner Wichtigkeit und Qualitit) schlieen.

98 Ebd., S. 115.

117

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

kret gelesen worden. Man hat immer nur Meinungen iiber die Texte gehabt,
aber man hat sie nie gelesc::n.«99

Diese AuBerung verweist uns darauf, dass der Moment der Begegnung
zwischen Kunstwerk und Rezipient nicht ganz von Meinungen, Kenner-
schaft (Rihm) oder dem Wissen iiber 6ffentliche Wirkung (Bachmann)
bestimmt sein darf. Dass Vorurteile immer eine konstitutive Rolle im
Prozess der Anniherung an das Werk spielen, wissen wir.'® Im Falle
gelingender Rezeption werden sie aber nach einiger Zeit fallengelassen
oder durch Beobachtungen ersetzt. »Meistens verfolgt man eine Spur
und gibt sie dann zugunsten einer anderen auf, die zu einer besseren
Interpretation fiihrt. In anderen Fillen gibt man sie auf, weil man ent-
deckt, dass ein >guter« Gedanke zu >gut< war.«'*" Anderungen vorgefass-
ter Urteile werden verursacht durch die Beschéftigung mit dem Werk,
die Verfasstheit des Kunstwerks beeinflusst seine Rezeption mit. Alle
Arten des Insistierens der zitierten Kiinstler auf der Aktivitdt des Kunst-
werks fallen unter diese Beschreibung. Miiller spricht davon, dass Stii-
cke »gegen das Publikum durchgesetzt werden« miissen.'” Piper
schreibt: Die Kiinstlerin »setzt der Reaktion des Betrachters oder der
Betrachterin auf das Werk Grenzen«.'”

Zusammenfassend ldsst sich sagen, dass die jeweilige Art des Ge-
machtseins des Kunstwerks falsche Weisen des Reagierens, der &stheti-
schen Erfahrung und ihrer Reflexion — des Interpretierens — ausschlieft.
Damit ist nicht eine einzige Art des Reagierens auf das Kunstwerk oder
eine stark eingeschrinkte Auswahl moglicher Reaktionen ausgezeichnet.
Deren Vielfalt bleibt »potentiell unendlich«. »Zu sagen, daBl ein Text
potentiell unendlich sei, bedeutet nicht, daB3 jeder Interpretationsakt ge-
rechtfertigt ist. Selbst der radikalste Dekonstruktivist akzeptiert die Vor-
stellung, dal3 es Interpretationen gibt, die v6llig unannehmbar sind. Das
bedeutet, dal der interpretierte Text seinen Interpreten Zwinge aufer-
legt. Die Grenzen der Interpretation fallen zusammen mit den Rechten
des Textes (was nicht heif3en soll, sie fielen zusammen mit den Rechten
des Autors).«'” Die Autoren haben kein Recht auf ein letztes Wort, geht
es um die Erfahrung und Interpretation ihrer Werke. Ihr Recht beginnt

99  H. Miiller: Gesammelte Irrtiimer, Bd. 3, S. 161.

100 Uber Vorurteile als Konstitutive vgl. Hans-Georg Gadamer: Wahrheit
und Methode. Gesammelte Werke, Bd. 1, Tiibingen 1990, S. 270 ff.

101 J. Bollack: Sinn wider Sinn, S. 70.

102 H. Miiller: Gesammelte Irrtiimer, Bd. 1, S. 11.

103 A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 128.

104 Umberto Eco: Die Grenzen der Interpretation, Miinchen 1992, S. 22.
Das, was Eco fiir alle Arten von Texten behauptet, interessiert uns hier
in einem auf Kunstwerke bezogenen Sinn.

118

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

schon vorher, ndmlich im Produktionsprozess, wo sie entscheiden, in
welcher Form das Kunstwerk existieren wird.

Wenn ein Kunstwerk seine Rezeption beeinflusst, warum ist dann
seine Verkennung im Sinne Tarkowskijs tiberhaupt moglich? Dies fithrt
zur Frage nach der Weise, in der Rezipienten an dsthetischen Urteilen
beteiligt sind. Zwei Gruppen, in die Tarkowskij die Zuschauer seines
Films »Der Spiegel« anhand von Leserpost einteilt, demonstrieren zwei
verschiedene Arten, an besagten Film heranzugehen. Wihrend es der
ersten Gruppe gelungen war, eigene Erfahrung in die »Ambivalenz« des
Films einzutragen, sich mit ihren Emotionen und Erinnerungen an die
Kindheit in den Liicken und in der »Unordnung« des Films anzusiedeln,
misst die zweite Gruppe den Film an ihrer Meinung, wie ein Film gene-
rell konstruiert sein sollte, und scheitert so bereits, bevor isthetische
Erfahrung beginnen konnte. Tarkowskij spricht von der »gedanklichen
Formel, die, wenn sie als Ansicht oder Theorie Ausgangspunkt &sthe-
tischer Erfahrung sein soll, diese nurmehr behindert und sogar verhin-
dert. Die reflexive Kommentierung der dsthetischen Erfahrung scheint
Tarkowskij erst nach dem Prozess dieser Erfahrung sinnvoll zu sein. Es
handelt sich dann um einen Akt der Synthese von Erfahrenem und Ge-
dachtem.'”® Wie ldsst sich nun dieses von Tarkowskij positiv ausge-
zeichnete Interagieren von Rezipienten mit dem Werk prozessual be-
schreiben?

105 Eine Auswahl der Briefe von Filmzuschauern, die Tarkowskij in der
Einleitung seines Buchs Die versiegelte Zeit vorstellt, vermittelt einen
Eindruck, wie unterschiedlich ein Kunstwerk (hier ist es der Film Der
Spiegel) rezipiert werden kann. Wéhrend Zuschauer, die ihre Entriistung
iiber die schlechte Qualitédt des Films duflern, diesen an eigenen Forde-
rungen, wie ein Film generell konstruiert sein soll, messen (handelnde
Personen, Ereignisse und Erinnerungen sollen in einer bestimmten Wei-
se verkniipft werden), und Rechenschaft »von den fiir das Filmwesen
verantwortlichen Leitungskadern« (Die versiegelte Zeit, S. 9) fordern,
zeigen die lobenden Briefe, dass es den Zuschauern gelungen ist, eigene
Emotionen und Erinnerungen in den Film einzutragen: »Ganz genauso
sah meine Kindheit aus... Nur — wie haben Sie davon erfahren kénnen?«
(S. 11) Anhand der Zuschauerpost zeigt Tarkowskij sehr deutlich, wo-
rauf es ihm ankommt — auf eine »Unmittelbarkeit lebendiger Wahrneh-
mung« (ebd.), die nicht durch Ansichten oder Definitionen, was ein
guter Film sei, ersetzt werden konne. Ein entscheidender Punkt fiir das
rezeptive Gelingen scheint der Zeitpunkt zu sein, an dem eine »gedank-
liche Formel« (S. 115) in der Rezeption zum Tragen kommt. Ist diese
theoretische Formel Ausgangspunkt, scheint sie das Eingehen aufs
Kunstwerk nahezu zu verhindern. Denn der Rezipient ist nicht mehr zur
Unmittelbarkeit lebendiger Wahrnehmung fahig. Er misst das Kunst-
werk an den Regeln, von denen er ausgeht. Er verkennt das, was das
Kunstwerk ihm an Ambivalenz anbietet.

119

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Die Situation des Ausgesetztseins an das Kunstwerk besteht laut
Rihm aus der Perspektive der Rezipienten darin, nicht wéhlen zu koén-
nen, welche Gedanken, Emotionen und biografischen Erinnerungen im
Moment der Rezeption aufgerufen werden. Erst in dieser Situation, in
der der Rezipient dem Kunstwerk ausgesetzt ist, kann er »mit allen sei-
nen Sinnen und intellektuellen Féhigkeiten diese Beriihrung erwidern
oder es auch lassen«. Dies ist nach Rihm der zweite Teil der Rezeption,
der beeinflussbare.'”® Man kann sich also nicht vollstindig einem Stiick
entziehen, um dann das in es einzutragen, was einen gerade beschiftigt.
Vielmehr ist die Art, wie das Publikum »zwischen den Blocken seinen
Platz findet« oder wie es »sich auf Inseln der Unordnung im Stiick an-
siedelt« (Miiller), erstens von der materialen Struktur des Werks mitbe-
stimmt, zweitens vom Reagieren seiner Rezipienten. Das bestétigt auch
Miiller, wenn er konstatiert, dass jedes Gelingen im Theater auch auf der
Art des Reagierens und Agierens der Zuschauer beruht. Die Erfahrung
bzw. das Erlebnis dieser materialen Gegebenheit fithrten im glinstigen
Fall zu einem neuen Realititsverstindnis.'"’

Auch die gelingende rezipientische Reaktion, die aus der Konfronta-
tion mit einer Unordnung, mit einem konstitutiven Mangel des Werks
erwichst, ldsst sich, wie oben dargelegt, als das Erlebnis der Evidenz be-
schreiben. In der Erinnerung an die utopische Idee des gelingenden
Schreibens (und auch die des gelingenden Sprechens), die laut Bach-
mann durch das Defizitire des literarischen Textes in uns aktiviert wird,
fihlen wir uns durch den literarischen Text bestitigt. Wir suchen, was
wir niemals finden werden — eine Potenz, unser Verhiltnis zur Wirk-
lichkeit in Génze auszudriicken. Die Fragmenthaftigkeit des Werks ver-
weist uns auf diesen Anspruch.'®®

Ich stimme mit Bachmann darin iiberein, dass es um unser Verhilt-
nis zur Wirklichkeit geht, die Idee der Ganzheit mochte ich indessen
nicht als unser Verhéltnis zum ganzen der Wirklichkeit verstanden wis-

106 W. Rihm: Offene Enden, S. 232. Kunstrezeption muss, so Rihm, iiber
dieses individuelle Empfinden jedes Einzelnen stattfinden — selbst eine
Wirkung der Musik auf Menschenmassen ist die Summe vieler ange-
rithrter Empfindungen Einzelner. Man kann diese Feststellung als gute
Erkldrung dafiir lesen, warum mit Kunst niemals gesellschaftliche Uto-
pien durchgesetzt werden kénnen — weil Kunst in ihrer Rezeption den
Weg iiber die Gestimmtheit vieler Einzelner gehen muss. So kann sie
nicht in gleicher Weise fiir alle Menschen, auch nicht ein und desselben
kulturellen Hintergrundes, verbindlich sein. Auch wenn Kunstwerke,
wie Rihm betont, Kommunikation aktiv fordern, erzeugen sie doch in
verschiedenen Rezipienten Verschiedenes.

107 H. Miiller: Gesammelte Irrtiimer, Bd. 2, S. 64ff.

108 I. Bachmann: FV, S. 271.

120

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

sen; sondern gegen Bachmann mdochte ich die Darstellungen anderer
Kiinstler geltend machen, die eher eine Evidenz des Werks als etwas an-
streben, das auf konkrete Ausschnitte vorgefundener Wirklichkeit bezo-
gen ist. Auch die Produktion eines Kunstwerks, das sich partiell auf
Wirklichkeit bezieht, ist mit dem Evidenzanspruch als einem Anspruch
der Ganzheit des Werks konstitutiv verbunden. Die von den Rezipienten
laut Bachmann gesuchte »Potenz unser Verhiltnis zur Wirklichkeit in
Ginze auszudriicken« betrachte ich als einen Sonderfall konkreter Evi-
denzerwartung.

Nur im Verhéltnis zu einer Idee und zu einer Sehnsucht nach Ganz-
heit lassen sich Fragment, Mangel und »potentielle Durchstreichung«
definieren. Nur im Verhiltnis zum Anspruch auf die Darstellung eines
Weltbezugs kann Verunsicherung, ob er sich denn wirklich durchs
Kunstwerk vollziehe, aufkommen. »Theater durchsetzt alle Darstellung
mit der Verunsicherung, ob etwas dargestellt wurde; jeden Akt mit der
UngewilBheit, ob es einer war; jede These, jede Position, jedes Werk,
jeden Sinn mit einem Schwanken und potentieller Durchstreichung.«'*
Auch nach Ansicht Wolfgang Rihms ist der rezeptiven Situation die
Moglichkeit der Nicht-Bestitigung eigenen Wissens und Selbstver-
stindnisses eingeschrieben. Die dialogische Potenz des Theaters und der
Musik, die nicht-begrifflich an ihre Horer herantritt, fordert eine neue
Suche nach Sinn ein, die zum Schluss sprachlich reflektiert werden
kann.''"® So ist nicht das evident, was im Zustand der Riihrung einen
schnellen Erfolg beim Publikum hervorruft, um schnell wieder verges-
sen zu sein,'"" sondern Evidenz wird erlebt im Akt der Synthese von
Defizitdrem, Fragmenthaftem mit einer gegeniiber dem Werk eingenom-
menen Haltung.''”? Die Evidenz des Kunstwerks bedeutet somit nicht das
Einleuchten von etwas génzlich Gekanntem, sowieso schon Offensicht-
lichem, sondern die Aktivierung von Gekanntem und seiner gleichzeiti-
gen (wenn auch nicht totalen) Verunsicherung, ja Verdnderung durch
das Werk. Evidenz heifit nach dem Gesagten auch, dass es einleuchtet,
wie das Kunstwerk die Verdnderung provoziert. Dasselbe markiert Piper
mit ihrer Bezeichnung des Kunstwerks als »katalytischem Agenten«, mit
der sie die Verdnderung meint, die sich in der Betrachterin durch das
Kunstwerk vollzieht.'"> Dass Rezipienten mit einem solchen stheti-

109 H.-Th. Lehmann: Postdramatisches Theater, S. 460.
110 W. Rihm: Offene Enden, S. 180ff.

111 H. Miiller: Gesammelte Irrtiimer, Bd. 2, S. 88.

112 1. Bachmann: FV, S. 127.

113 A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 127.

121

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

schen Anspruch auf eigene Verdnderung durch die Kunst an Kunstwerke
herantreten, davon gehen die zitierten Kiinstler aus.™*

Was den Rezipienten am Werk und durch das Werk einleuchtet, ist
selbstverstandlich nicht identisch mit den Ausgangsiiberlegungen, von
denen die Kiinstler ausgingen; keiner der Kiinstler behauptet das. Auch
wurde es nicht gewonnen in einem synchronen Mitvollzug mit dem
Kunstwerk, sondern in Prozessen ausschnitthaften Reagierens auf das
konkrete und konkret gemachte »Versprechen« des Werks, evident in
Bezug auf etwas zu sein, das mit dem Weltbezug und der Erfahrung der
Kiinstlerin zusammenhéngt. Einleuchtendes wird gewonnen in Prozes-
sen des Reagierens auf die Fragmenthaftigkeit der Darstellung in ihrer
konkreten unverwechselbaren formalen Art und Weise. Weil Kiinstler
davon ausgehen, auf die Art und Weise des Gemachtseins des Werks
Einfluss nehmen zu kénnen, gehen sie davon aus, einen bedingten Ein-
fluss auszuiiben — nicht darauf, was in der &sthetischen Erfahrung der
Rezipienten geschieht, sondern darauf, wie viele und wie gute Angebote
ein Werk seinen Rezipienten machen kann. Wenn Piper auf der theoreti-
schen Ebene zwei Versionen der Bestimmung des Kunstwerks als eines
»katalytischen Agenten« vorschldgt, versucht sie den beabsichtigten
Einfluss, der Kiinstlern wichtig ist, in die Theorie hineinzutragen: »Die
Vorstellung von einem Kunstobjekt als Potential oder katalytischem
Agenten ist in nahezu jeder Asthetik vorhanden. ..« »In den meisten Fil-
len ist dieser Aspekt jedoch eher eine Frage des Betrachters oder der
Betrachterin und des Kritikers oder der Kritikerin als eine des Kinstlers
oder der Kiinstlerin.« »Er [der Aspekt des katalytischen Agenten — J.S.]
repréasentiert eher eine reflexive als eine engagierte Vision des Wer-
kes.«'"” Die »engagierte Vision des Werkes«, die erst noch ausgearbeitet
werden misste, stellt ans Kunstwerk normative Anspriiche: ndmlich die,
dass es die Betrachter in einer jeweils bestimmten, von der Kiinstlerin
beeinflussten Weise verédndern soll.

114 Das heifit: Kiinstler erkldren die Erwartungen, die Rezipienten an das
Werk haben, anders als der Diskurs der &sthetischen Erfahrung, der von
einer rein diskursiven Sinn- bzw. Wahrheitsunterstellung an Kunstwerke
ausgeht. Die Erwartung der Rezipienten, vom Kunstwerk verdndert zu
werden, ist immer die Erwartung, mit beiden Dimensionen des Kunst-
werks konfrontiert zu sein: mit dem, was evident werden soll, und mit
der Art und Weise, wie es evident sein soll.

115 A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 129.

122

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

4.3 Das Verhiltnis von Kiinstlern, Interpreten
und Rezipienten

Das Dialogische der Kunst ist im Prozess ihrer Herstellung enthalten,
kiinstlerische Arbeit ist ihrem Wesen nach auf die Rezipienten ausge-
richtet, egal ob es sich um ein »Du« in der Einzahl handelt oder ums
ganze Publikum.''® Produzenten gehen aus von einer »zutiefst kommu-
nikativen Funktion« der Kunst (Tarkowskij), auch wenn fast immer nur
eine ausgewdihlte Minderheit durch sie erreicht wird. Nur ein kleines,
von Tarkowskij aristokratisch genanntes Publikum ist in der Lage, das,
was Kunst der Realitdt entgegenhilt, zu erkennen und anzuerkennen.
Obwohl sich Kiinstler mit ihrer Arbeit auf die Rezipienten orientieren,
wollen sie sich dennoch nicht nach diesen richten, wollen sie keine Er-
wartungen erfiillen. »Es ist sicher kein Widerspruch, wenn ich einerseits
nichts Besonderes dafiir tue, um meinem Zuschauer zu gefallen, und an-
dererseits doch mit zitternder Seele darauf hoffe, dal3 er meinen Film
annimmt und liebt.«'"’

Leser und Zuschauer stellen auch fiir Miiller den Bezugspunkt in der
Produktion dar, selbst wenn die Stiicke nach ihrer Herstellung in der
Schublade verschwinden. »Auch in der Schublade ist das Publikum in
irgendeiner Weise anwesend.«''® Aber Bediirfnisse der Rezipienten sol-
len nach Miiller auf keinen Fall einfach befriedigt werden, sie miissen
vielmehr in einen Prozess der Auseinandersetzung gezwungen wer-
den."”” Denn der Grund, Kunst zu produzieren und zu prisentieren, ist
fiir die Kiinstler nicht, dem Publikum gefallen zu wollen, sondern der,
»eine Reaktion oder eine Verdnderung bei dem/der BetrachterIn« bewir-
ken zu wollen.'”’ Die Kontaktaufnahme zwischen den Produzenten und
den Rezipienten iiber das Kunstwerk verlduft nicht als eine lineare Mit-
teilung oder als das Aufzeigen von etwas durch die Produzenten fiir die
Rezipienten. Als Ursachen fiir die Komplexitit des Kommunikations-
verhiltnisses sind erstens transformative Prozesse bei der Herstellung

116 Vgl. W. Rihm: Offene Enden, S. 256. Das Dialogische der Musik be-
ginnt bereits im Prozess ihrer Herstellung, denn die Selbstreflexion des
Komponisten beim Komponieren ist zugleich »ein Angebot sozialer
Kommunikation«. Vgl. auch Ingeborg Bachmann: »Die Wahrheit ist
dem Menschen zumutbar, in: Werke, Bd. 4, S. 275-277 (im Folgenden
zitiert als Wz), hier S. 276.

H. Miiller: Gesammelte Irrtiimer, Bd. 1, S. 11: »Man schreibt immer fiir
ein Publikum.«

117 A. Tarkowskij: Die versiegelte Zeit, S. 46; 171; 176.

118 H. Miiller: Gesammelte Irrtiimer, Bd. 1, S. 12.

119 Ebd., Bd. 2, S. 20.

120 A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 127.

123

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

des Werks und zweitens die Struktur dsthetischer Erfahrung als eine von
den Rezipienten mitgestaltete anzufiihren. Trotzdem ist der Begriff
Kommunikation fiir die Produktion und Rezeption angemessen, weil es
ein Ausgerichtetsein auf Kommunikation auf beiden Seiten des Kunst-
werks gibt. »Der Schriftsteller — und das ist seine Natur — ist mit seinem
ganzen Wesen auf ein Du gerichtet, auf den Menschen, dem er seine Er-
fahrung vom Menschen zukommen lassen mochte...«'?' Ein Kiinstler ist
wihrend der Arbeit darauf ausgerichtet, »seine Idee so aufrichtig wie
moglich auszudriicken« und sich mit dem Publikum zu verstindigen.'*
Von der Seite der Rezipienten wird dagegen ein Anspruch auf Verstin-
digung an das Werk — und nicht an den Kiinstler — herangetragen. Auch
Produzenten richten sich natiirlich in ihrer Arbeit am Werk an ihr Ge-
geniiber, die Rezipienten. Ein Urteil {iber die Kiinstlerin bilden sich Re-
zipienten durch die Konfrontation mit deren Arbeiten, und (meistens)
nicht in der Auseinandersetzung mit ihrer Person. Rezipienten finden
mehr und anderes im Werk, als Kiinstler erwarten konnen, denn die
»Doppelgesichtigkeit« des Kunstwerks wird von seiner Produzentin
nicht vollstindig iiberblickt.'” Die Voraussetzung dafiir, mehr und
anderes als die Kiinstlerin im Werk zu finden, ist nach Tarkowskij den-
noch »die Bereitschaft und Moglichkeit, einem Kiinstler zu vertrauen,
ihm zu glauben«. Das Vorschussvertrauen des Rezipienten kann im Fall
der Enttduschung, also im Falle des Nicht-Gelingens, zuriickgezogen
werden. Die Rezipientin vertraut der Kiinstlerin nicht deshalb, weil sie
davon ausgeht, diese sei kliiger als sie, sondern weil sie nach Tarkowskij
der Kiinstlerin Fahigkeiten unterstellt, ihre Weltsicht im Kunstwerk (hier
mit Hilfe von Bildern) zu organisieren.'** Rihm zufolge macht das
Kunstwerk den Rezipienten das Angebot, fremde Gestimmtheit und
Wahrnehmung aufzunehmen und wirken zu lassen; Musik wird gehort
als das »Horen des anderen«. Besonders viele »Kommunikationswech-
selbeziehungen« ergeben sich, wenn Interpreten an der Auffithrung des
Werks beteiligt sind und Auffiihrungsrituale die Gestimmtheit und die
Art der Wahrnehmung der Interpreten mit ins Spiel bringen. Geht es
zwar im dsthetischen Diskurs um die sprachliche Deutung der éstheti-
schen Erfahrung, so sind Auffithrung und Rezeption des Werks laut
Rihm gleichwohl nicht mit einem Gesprach gleichzusetzen. In jedem
Fall meint einer (der Produzent, aber auch der Interpret), dass sich mit
Musik »etwas sagen lasse«, und meint auch einer (der Empfinger), »dal3
die Musik etwas sage«. Aber es kann nicht sprachlich wiederholt wer-

121 1. Bachmann: Wz, S. 276.

122 A. Tarkowskij: Die versiegelte Zeit, S. 164.
123 Ebd., S. 172.

124 Ebd, S. 47.

124

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

den, »was [...] der Komponist sagen wollte«: »[M]an miifite als Antwort
das Stiick nochmals spielen.« Sprachliche Formulierung ist ebensowohl
potentiell durch Musik gefordert, wie sie auch immer wieder durch den
Vorgang des Horens iiberboten wird.'>

Erldutern Kiinstler Rezipienten ihre Intentionen, fiihren diese Erldu-
terungen nicht zwangsldufig zum »richtigen« Umgang mit dem Kunst-
werk oder zu seiner schliissigen Erkldrung: »[A]us einer Offenlegung
meiner Intentionen [folgt] ebenso wenig eine rationale Theorie oder eine
Erklirung der Arbeit...«'?® Das richtige Verstehen der Arbeiten kann
also von den Kiinstlern nicht vorgegeben werden. Genauso ist der insti-
tutionalisierte dsthetische Diskurs mit seinen systemimmanenten Regeln
laut Piper keine Gewihr fiir das Finden der richtigen Rezeptionsart.'?’
Ungeachtet dieser »Opazitit, die Piper nicht nur den Werken, sondern
auch ihren Produzenten bescheinigt, gibt es aber eine Mdoglichkeit fiir
Kiinstler, »ihre Beziige« »erfolgreich, wenn auch unvollstindig« zu arti-
kulieren, so dass Rezipienten sich einen verbesserten Zugang zu noch
nicht beurteilten oder falsch beurteilten Kunstwerken verschaffen
konnen. Dies geschieht etwa, wenn Kiinstler nicht allein tiber ihre Inten-
tionen sprechen, sondern iiber den Produktionsprozess, in den ihre In-
tentionen eingegangen sind. Denn am Kunstprodukt lassen sich die Be-
dingungen seiner Herstellung nicht unbedingt nachvollziehen, aber »in
den Personen, die es hergestellt haben« gibt es das Wissen iiber den
Verlauf des Produktionsprozesses.'*® Die Auseinandersetzung mit Pro-
duktionsstrategien und -kontexten verhindert es, dass die Produkte sei-
tens der Rezipienten nur nach Gesetzen des Marktes oder nur nach eige-
nen Geschmackskriterien beurteilt werden. In diesem Sinne gilt die Auf-
forderung Pipers, Rezipienten méchten tiber kiinstlerische Tatigkeit und
nicht nur iiber deren Produkte nachdenken. Denn es sind die Kiinstler,
die Produkte herstellen, und um Produkte dreht sich »alles im kapitalis-
tischen System«. Betrachtet man ein Kunstwerk nur noch als Ware oder
nur aus der Perspektive des Geschmacks, hat man die Erwartung, es
solle (im nicht nur informativen Sinne) vestehbar sein, verloren.'*

Auch der umgekehrte Fall kommt vor: Rezipienten nehmen Kontakt
auf mit Produzenten: »Wenn es Argumente gibt, die mich tiberzeugen,
dann muss ich sie beriicksichtigen«."** »Wenn es einen Zuschauer gibt,

125 W. Rihm: Offene Enden, S. 173; 236; 239.
126 A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 180.
127 Ebd., S. 145.

128 Ebd., S. 63.

129 Ebd., S. 163.

130 H. Miiller: Gesammelte Irrtiimer, Bd. 2, S. 20.

125

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

fiir den es wichtig und fruchtbar ist, in einen Dialog mit mir zu treten,
dann kann das ein groBes Stimulans fiir meine Arbeit sein«.''

Ich fasse das 4. Kapitel zusammen: Der Anspruch der Kiinstler ist es,
dass die Evidenz des Kunstwerks sich vermittelt, d.h. das Kunstwerk
soll von seinen Rezipienten als evident wahrgenommen werden. Den
Rezipienten soll sowohl einleuchten, was durchs Kunstwerk vermittelt
wird, als auch wie es sich vermittelt. Das konstitutive Merkmal der
Unfertigkeit des Kunstwerks steht zu der Moglichkeit, Evidenz in ihm
zu suchen und zu erfahren, nicht im Gegensatz; die Unfertigkeit fordert
vielmehr synthetisierende Aktivititen der Rezipienten. Im Weltbezug
der Rezipienten — das ist ein Ziel der Produzenten — soll eine Verinde-
rung stattfinden.

5. Der Evidenzanspruch der Kiinstler

Aus den Produzenten-Intentionen, die am Beginn der kiinstlerischen Ar-
beit stehen, lassen sich keine Regeln fiir die Rezeption von Kunstwerken
ableiten. So sehen das auch die Produzenten. Perspektiven von Kiinst-
lern auf Prozesse der Herstellung von Kunstwerken sind dennoch unver-
zichtbar fiir die Konstituierung einer &sthetischen Theorie. Denn Kiinst-
ler sind weder nur Medien, durch die sich iibergeordnete Instanzen ins
Werk setzen, noch sind sie allein Seismographen, die Situationen anzei-
gen. Es muss von kiinstlerischen Entscheidungen und von Leistungen
gesprochen werden, die Kiinstler erbringen oder nicht erbringen. Welche
Kriterien definieren die Leistungen der Kiinstler? Was beabsichtigen die
Kinstler selbst?

Die kiinstlerische Absicht, Sinnlichkeit und Sinnhaftigkeit so mit-
einander zu verzahnen, dass etwas Neues entsteht, richtet sich auf das
Kunstwerk und darauf, dass dieses Neue (und jene Verzahnung) in der
Rezeption prasent wird. Diese Absicht, die von mir Evidenzanspruch der
Kiinstlerin ans Kunstwerk genannt wird, ist entscheidendes Merkmal zur
Bestimmung des Werks als Kunstwerk. Denn der Evidenzanspruch der
Kiinstler wird damit zum Kriterium, anhand dessen Kunstwerke von an-
deren Wahrnehmungsgegenstinden unterschieden werden konnen.'*

131 A. Tarkowskij: Die versiegelte Zeit, S. 180.

132 Den Begriff »Kunstwerk« fasse ich sehr weit. Demzufolge verstehe ich
unter Herstellen auch Tétigkeiten des Hinstellens, (wie z.B. bei Ready-
mades), der Darstellung (wie z.B. Theater und Performance) sowie
Strategien des kiinstlerischen Eingriffs in vorgefundene Situationen im
Gegensatz zur klassischen Herstellung eines Kunstwerks. Auch neuere

126

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

Daraus folgt aber, dass auch bei der ndheren Bestimmung des Kunst-
werks als eines Gegenstandes, der zwischen seiner Produzentin und sei-
nen Rezipienten steht, auf die Einbeziehung der Produzentenperspektive
nicht verzichtet werden kann. Sie ist notwendig fiir die Gewinnung eines
Begriffs &sthetischer Kommunikation, der es ermdoglicht, &sthetisches
Verstehen von sprachlichem Verstehen zu unterscheiden.

Die Vielfalt der geschichtlich gegebenen Benutzungsweisen des Evi-
denzbegriffs bringt Konkretisierungsprobleme mit sich, da sich mittels
eines weiten Evidenzbegriffs gar nicht mehr zwischen subjektiven Pro-
jektionen und dem Gegenstand innewohnenden Eigenschaften unter-
scheiden lieBe. Aus diesem Grund entscheide ich mich, Evidenz als eine
Eigenschaft von Kunstwerken aufzufassen und die Frage nach der Psy-
chologie projizierender Subjekte zuriickzustellen. Zwar beinhaltet Evi-
denz immer eine Ubersubjektivitit ihrer Erkennbarkeit, ich gehe aber
davon aus, dass diese Offenkundigkeit vom Kunstwerk selbst verursacht
wird und nicht allein in der Subjektivitdt der Rezipienten gesucht wer-
den darf. Eine Evidenz des Kunstwerks, so wie sie von den Kiinstlern
angestrebt wird, deute ich als die Eigenschaft des Kunstwerks, den Rezi-
pienten etwas offenkundig werden zu lassen. Die dsthetische Erfahrung
am Kunstwerk bezoge sich sodann einerseits auf das Wiederfinden eige-
ner Erfahrung als auch auf deren Infragestellung durch das Werk — und
auf den Wechsel zwischen beidem; das eine wie das andere ist Effekt
einer Evidenz des Kunstwerks, d.h. in beiden Hinsichten leuchtet das
Kunstwerk ein. Mit dem Begriff der Evidenz ist also nicht gemeint, dass
ein Kunstwerk tiberhaupt als Kunstwerk erkannt wird; es geht auch nicht
allein um die Evidenz eines vom Kunstwerk vermittelten Gehalts im
Sinne einer Botschaft. Evidenz soll heiflen, dass Kunstwerke sich in
einer Weise vermitteln konnen, die sowohl ihr Gemachtsein betrifft als
auch ihren jeweiligen »Gehalt«, der nur verkniipft mit dem »Wie« des
Gemachtseins zur Wirkung kommen kann. Es ist also sowohl »etwas«
evident durchs Kunstwerk, wie auch andererseits das Kunstwerk selbst
evident ist. Ein Kunstwerk, an dem der Evidenzanspruch seiner Produ-
zentin eingeldst werden kann, muss immer ein gelungenes sein, jedoch
erschopft sich der Begriff der dsthetischen Evidenz nicht in der Gelun-
genheit, sondern geht iiber diese hinaus. Evidenz beinhaltet die Ver-
bindlichkeit des Aufgefassten. Es geht mir darum, dass dieser Offenkun-
digkeitscharakter unter anderem auf das Kunstwerk selbst zuriickgefiihrt
werden kann und dass es eine Absicht der Produzenten gibt, diese
Evidenz im Kunstwerk herzustellen, genauso wie Rezipienten das

kiinstlerische Strategien, die auf Wirkungszusammenhinge und das
»Auslosen von Erfahrungsprozessen mittels Vorrichtungen und Objek-
ten« zielen, sind im Begriff des »Kunstwerks« mit gemeint.

127

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Kunstwerk auf seine mogliche Evidenz als Einlosung des kiinstlerischen
Evidenzanspruchs testen.

Die Absicht der Kiinstler richtet sich auf die Transformation des
subjektiv Gewussten und Gewollten in ein Werk, das heifit: auf dessen
Hineinarbeiten in ein sinnlich wahrnehmbares Material und seine Modi-
fizierung durch den Prozess der Hineinarbeitung. Ob dem Produkt dieser
Tatigkeit Evidenz tatsdchlich zukommt, ob es also kiinstlerisch >gelun-
genc ist — dies zu entscheiden ist dann allerdings nicht mehr Sache der
Produzenten selbst. Das Wissen der Rezipienten iiber den Evidenzan-
spruch der Produzentin gestaltet aber die Motivation kiinstlerischer Re-
zeption, die eine Uberpriifung des kiinstlerischen Anspruchs am Ge-
genstand ist, mit. Selbst wenn es das explizite Ziel einiger Kiinstler ist,
sich mit Wahrnehmungsphinomenen auseinanderzusetzen, besteht ihr
Bemiihen darin, diese mit Hilfe des Materials so zu bearbeiten, dass da-
bei etwas Evidentes, Zwingendes entsteht, dessen Evidenz sich auch die
Betrachter nicht entziehen kénnen.

Das Konzept des Evidenzanspruchs lédsst sich als Fazit der vorherigen
drei Kapitel (Kapitel 2 bis Kapitel 4) in drei Punkten zusammenfassen:

1. Die Fragen, die von Kiinstlern in ihrer Arbeit behandelt werden, sind
wesentliche, existentielle Fragen in dem ausgeweiteten Sinn, dass
sie, anders als Alltagsfragen oder wissenschaftliche Fragen, das ei-
gene Weltverhiltnis oder mogliche Teilaspekte desselben beriihren.
Die expliziten oder impliziten Fragestellungen, die am Anfang der
kiinstlerischen Arbeit stehen, initiieren den Versuch, einen Weltbe-
zug exemplarisch zu formulieren — und zwar dezidiert im Gestus des
Noch-nicht-Wissens. Bereits im Vorstadium zur Produktion richtet
sich das Begehren der Kiinstler darauf, je verschieden wahrgenom-
mener Realitit eine individuelle Verarbeitung derselben hinzuzufii-
gen.

2. Die Versuche der Kiinstler, ein Weltverhéltnis oder einen spezifi-
schen Wirklichkeitsbezug zu formulieren, miissen mit angemessenen
Materialien auf angemessene Art und Weise »ausgearbeitet« wer-
den, so dass etwas von der Wirklichkeit Verschiedenes und eigen-
stindig Evidentes entsteht, das einen Bezug zur ihm &uBerlichen
Wirklichkeit verkorpert. Den Terminus »ausarbeiten« verstehe ich
so, dass Sichtweisen addquat, d.h. in nichtbeliebiger Weise, zugleich
aber auch transformatorisch ins Werk gesetzt werden und dabei et-
was grundsitzlich Neues entsteht, das weder mit der (prinzipiell be-
grifflich fassbaren) Ausgangsfragestellung noch mit einem beliebi-

128

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

gen sinnlich erscheinenden nichtkiinstlerischen Gegenstand oder ei-
ner nichtkiinstlerischen Situation ohne Weiteres vergleichbar ist.

3. Der Anspruch der Kiinstler ist es, dass die Evidenz des Kunstwerks
sich vermittelt, d.h. das Kunstwerk soll von seinen Rezipienten als
evident wahrgenommen werden. Den Rezipienten soll sowohl ein-
leuchten, was durchs Kunstwerk vermittelt wird, als auch wie es sich
vermittelt. Das konstitutive Merkmal der Unfertigkeit des Kunst-
werks steht zu der Moglichkeit, Evidenz in ihm zu suchen und zu er-
fahren, nicht im Gegensatz; die Unfertigkeit fordert vielmehr syn-
thetisierende Aktivitidten der Rezipienten. Im Weltbezug der Rezi-
pienten — das ist ein Ziel der Produzenten — soll eine Verdnderung
stattfinden.

Im Folgenden sollen diese drei Punkte, die den Kiinstler-Evidenzan-
spruch konstituieren, niher erlédutert werden. Die existentiellen Fragen
der Kiinstler, die im ersten Punkt genannt werden, lassen sich als die
Suche nach zunichst verbal Formulierbarem beschreiben. Daraus her-
vorgehende Aussagen sind aber als Beschreibungen konkreter kiinstleri-
scher Projekte und ihrer konkreten Themen zu verstehen. Von wissen-
schaftlichen und journalistischen AuBerungen unterscheiden sich solche
Artikulationen erstens durch eine grofere Allgemeinheit der Umschrei-
bung und zweitens zumeist durch eine unprézisere sprachliche Formu-
lierung. Dieses unpréizise Formulieren muss kein Makel sein, sondern
eroffnet die Moglichkeit des »kreativen« und spontanen Umgangs mit
den aufgeworfenen Fragen, in denen Zufilligkeit eine groBere Rolle
spielen kann als in stirker formalisierten Formen des Sprechens und
Schreibens. Zum Beispiel wire es solch eine Artikulation, wenn die
Kiinstlerin sich entscheidet, sich mit Phdnomenen der raumlichen Wahr-
nehmung zu befassen und diese in ihrer Arbeit zu thematisieren. Auch in
solch einem Fall konnte sie ihr Interesse und die Art und Weise, wie sie
bestimmten Phéanomenen nachgehen und dies mit anderen Fragen ver-
binden méchte, in sprachlicher Form thematisieren. Unprézise sprachli-
che Formulierungen verweisen gleichzeitig darauf, dass die Kiinstlerin
sich die Welt nicht auf eine sie befriedigende Art und Weise argumenta-
tiv »zurechtinterpretieren« kann. Dies wirkt sich motivierend bei der Su-
che nach anderen, d.h. nach kiinstlerischen ErschlieBungsversuchen der
Welt aus. Die graduell groflere Offenheit bzw. Vagheit der Kiinstlerfra-
gen stellt letztlich die Motivation dar, sich des Themas in einem anderen
— dem kiinstlerischen — Medium anzunehmen. Das Fragen der Kiinstler
ist begleitet von der Gestik des Nicht-Wissens bzw. des Noch-nicht-Be-
scheidwissens. Die Einforderung sprachlicher praziser Analyse bzw. ab-
schlieBender Darstellungweisen an dieser Stelle — vor der Produktion —

129

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

hitte, anders als in der Wissenschaft, einen hemmenden Charakter. Oft
wird die gewéhlte Thematik auch durch das eingesetzte Medium ganz
entscheidend modifiziert, ein Effekt, den wir spiter unter dem Begriff
der Alteritdt des Kunstwerks subsumieren werden. Am Anfang der
kiinstlerischen Arbeit aber steht der Versuch, » Welt« zu verstehen:

»Der Kiinstler beabsichtigt weder eine Welt zu erschaffen, noch ein Werk zu
kreieren, nein er will grundsitzlich die Welt und durch diese sich selber ver-
stehen. Sein Verstehen-Wollen ist eine Lebensnotwendigkeit, fast ein Schick-
sal, dessen er sich rihmt. Was gemeinhin als Werk bezeichnet wird, ist in
Wabhrheit weiter nichts als die Spur seiner Auseinandersetzung mit der Welt
und mit sich selber.«'**

Dieses weit gefasste »Verstehen-Wollen« ist die im ersten Punkt darge-
stellte Ausgangsbasis fiir die kiinstlerische Arbeit. Das Produzieren hat
demzufolge immer etwas mit einem Anspruch auf Sinnhaftigkeit im
Sinne einer Positionierung der Kiinstler in der Welt zu tun. Zum An-
spruch auf Sinnhaftigkeit rechne ich auch die Vorfithrung von existen-
tieller (also nicht grammatischer) Sinnlosigkeit oder die Storung von
vorhandenem Sinn. Denn auch solche Bewegungen werden vollzogen zu
dem Zweck, etwas vorzufiihren, das iiber die Stérung hinausgeht, das
anhand der Stérung demonstriert wird. Selbst wenn ein Kunstwerk in
den Rezipienten Fragen hinterldsst und auch hinterlassen soll, ist dies als
ein Umgehen mit Sinnhaftem aufzufassen.

Die der Produktion vorgéingige Fragestellung (von der angenommen
wird, dass sie nicht immer sprachlich formuliert wird, wohl aber immer
formulierbar wire), ist deswegen bedeutend, weil sich durch sie oft das
Medium oder Material oder die konkrete Vorgehensweise der Ausfiih-
rung ergibt. Hier ist der erste Punkt der Verzahnung der Ausgangsfrage
und der Produktion im wahrnehmbaren Medium zu markieren. Durch
die Ausgangsfragestellung wird eine erste Eingrenzung vorgenommen,
die schon die Art der Rezeption des erst herzustellenden Kunstwerks im
Sinne einer Einschrinkung von Moglichkeiten mitbestimmt. Auch
Kiinstler, denen es um Wahrnehmungsphdnomene geht, konnen ihr Inte-
resse sprachlich artikulieren, wie der Kiinstler Folke Hanfeld meint: »Es
geht mir um den absichtslosen Blick, um die Wahrnehmung von Zwi-
schenrdumen. [...] Wie verbinden sich Raum und flichenhafte Darstel-
lung miteinander?«'** Es ist aber offensichtlich keine Voraussetzung der

133 Rémy Zaugg: Gespriche mit Jean-Christophe Ammann. Portrait, Ostfil-
dern 1994, S. 30f.

134 Folke Hanfeld: Vortrag im Neuen Berliner Kunstverein am 23. Novem-
ber 2000.

130

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

Produktion, dass Kiinstler die sprachliche Explikation auch tatséchlich
vornehmen.

Die Idee, sich mit optischen Phanomenen zu beschiftigen, kann aus
optischen Erlebnissen gewachsen sein. Der Entschluss, sich mit diesen
Wahrnehmungsphédnomenen kiinstlerisch zu beschéiftigen, beruht aber
dann auf einer Vorformulierung oder zwischenzeitlichen sprachlichen
Formulierung der eigenen Aufgabenstellung. Anders gesagt: Es ist
moglich, dass die Kiinstlerin zundchst durch wahllosen Umgang mit und
durch Ausprobieren von irgendwelchen Materialien diese zu verdndern
oder zu kombinieren beginnt. Jedoch ist der entscheidende Punkt des
Beginns der Kunstproduktion erreicht, wenn zu dem beliebigen Spiel
eine Interpretation von der Kiinstlerseite hinzukommt. Denn erst jetzt
weil} die Kiinstlerin, womit sie sich beschéftigen méchte. Die Aufgaben-
stellung, die Richtung der kiinstlerischen Bemiihungen ist dann gefun-
den — und ab diesem Zeitpunkt beginnt die Arbeit, d.h. beginnen die
Bemiihungen, etwas besser und priziser zu gestalten. Die Strategie des
Experimentierens mit dem Material kann dann im Prozess immer wieder
dazwischengeschaltet werden, aber sie bleibt immer ein Mittel zu dem
Zweck, ein evidentes Kunstwerk herzustellen.

Im zweiten Punkt soll gezeigt werden, dass die kiinstlerische Organi-
sation des Kunstwerks nicht mit Formulierungen, die die Arbeit der
Kiinstler begleiten, auf eine Stufe gestellt werden kann. Das Ziel der
Kiinstler ist es, passende Materialien und iiberzeugende kiinstlerische
Strategien zu finden. Fiir die Beschreibung dieses Bearbeitungsprozesses
ist der Wahrheitsbegriff kein Leitbegriff, denn die Arbeit an der Wahr-
nehmbarkeit des Kunstwerks ist nicht kommensurabel mit Wahrheitszu-
schreibungen gleich welcher Herkunft. Das bearbeitete Material bzw.
das Medium, in dem gearbeitet wird, oder die bearbeitete Situation sind
dann auch nicht mehr einfach die Tréger formulierbarer Kiinstlerinten-
tionen, sondern etwas, das mit den Intentionen konfrontiert wird. Die
Aufmerksamkeit der Kiinstler richtet sich also nicht darauf, die von
ihnen gewéhlte Thematik immer praziser mit sprachlichen Mitteln zu er-
fassen, sondern sie ist eine Neufassung im jeweiligen Medium, im
jeweiligen Material oder in der jeweiligen Situation. Diese neue Erar-
beitung soll niemals nur Ausgangsformulierungen oder Uberzeugungen
illustrieren (das geschieht allenfalls bei schwachen, also nicht gelunge-
nen Kunstwerken), sondern sie ist eher als ein stindiges Umgehen mit
dem anvisierten Themenfeld zu verstehen, so wie es im 3. Kapitel dar-
gelegt wurde.

Um die materiale Umsetzung der Ausgangsfragen im Produktions-
prozess des Kunstwerks ndher zu erldutern, mochte ich diese zuerst mit
der gesprochenen und textlichen Umsetzung von Weltverhiltnissen ver-

131

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

gleichen. Anders gefragt: Was ist das Besondere an der Umsetzung ins
Material, das schon das Kunsthafte des Kunstwerks ausmacht im Ver-
gleich zu einer nichtliterarischen sprachlichen Darstellung? Zunéchst er-
scheint es namlich so, als ob es auch schon bei gewo6hnlichen sprachli-
chen Artikulationen erforderlich wire, dass sie das »verkdrpern«, wovon
sie reden. Ein Beispiel dafiir wire das Evozieren von Geschocktheit der
Zuhorer oder Leser durch eine bestimmte Anordnung der Teile eines
Satzes, eine Anordnung, die selbst den Schock, den sie beschreibt,
reprasentiert. In diesem Fall stellt die Sprache das Material dar fiir die
Umsetzung eines Sinngeschehens.

Das wesentliche Kriterium fiir die Unterscheidung kiinstlerischer
und nichtkiinstlerischer Artikulation ist die Art und Weise, in der die
Verkorperung vollzogen wird. Als Beschreibungen eines Schocks, die
selbst Schockhaftigkeit evozieren, lassen sich z.B. kurzatmige Sitze und
das kaskadenartige Anordnen von Satzteilen nennen. In solch einer
»Verkorperung« hat die Sprache, die den Schock erfahrbar macht, eine
illustrierende Funktion. Genau gesagt, kommt zu der Beschreibung, dass
ein Schock erlitten wurde, die Erlebbarkeit fiir die Zuhorer/Leser durch
Spracheigenschaften wie Tonfall, Lautstiarke, Gestik, aber auch Satz-
lange und Satzbau hinzu. Die »Verkorperung« der Ausgangsfragestel-
lung in Kunstwerken dagegen geht in jedem Fall eines gelungenen
Kunstwerks iiber die illustrierende Funktion hinaus. Denn durch das be-
arbeitete Material kommt etwas zum Sinnverstehen hinzu, das den Sinn
nicht nur verstirkt, illustriert und prisentiert, sondern etwas, das ihn
transformiert. Auch im Fall gelungener literarischer »Verkorperung«
von sprachlich vorformulierbarem Sinn passiert mehr als eine Verstér-
kung dieses Sinns durch einen illustrierenden Einsatz von Sprachele-
menten. Vielmehr arbeitet die Autorin mit (sinnlich wahrnehmbaren)
Elementen des Klangs von Sprache, die sprachlich Beschriebenes nicht
nur verstirken, sondern seinen Sinn verdndern. Gefiihle, Stimmungen
und Querverweise, die nicht implizit im Dargestellten gegeben sind,
werden erzeugt, dessen Sinnhaftigkeit wird infolgedessen moduliert,
verschoben oder in Frage gestellt, so dass sie iiber die bloBe Mitteilung
des Sachverhalts hinausgeht. Die kaskadenartigen Sétze, in denen ein
Schock sich beim Sprechen oder im nichtliterarischen Schreiben verkor-
pert, sind im Gegensatz dazu eine blole Verstirkung des Geschehens.
Es fehlt eine Mehrbodigkeit bzw. auch Mehrdimensionalitdt im Sinne
einer »Musikalitit«, die z.B. literarischer Sprache eigen ist und in der
der unmittelbare Sinn ebenfalls Verwandlungen und Verfremdungen
unterzogen wird. Diese Unterscheidung markiert z.B. den Unterschied
zwischen einem Interview mit einer Schriftstellerin tiber ihr Buch und
ihrem Buch selbst. In der kiinstlerischen Verkorperung von Sinn zeigt

132

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

sich also jeweils ein Sinniiberschuss, der es unmoglich macht, den Vor-
gang des Ausarbeitens und der Umsetzung als bloBe Illustration eines
sprachlich formulierbaren Sinns aufzufassen.

Dieses Ergebnis kann als Basis dienen fiir die Beschreibung des
zweiten Punktes: der Verkorperung intendierten Sinns mit »richtigen
Materialien« auf »richtige Art und Weise«. Zunichst zur ersten Bezeich-
nung: zum »richtigen Material«. Zwei Fille sind hier vorstellbar: Erstens
ist es moglich, dass eine Ausgangsfrage als sprachliche Formulierung
entwickelt wurde, bevor die Kiinstlerin die Frage nach ihrer materialen
Umsetzung iiberhaupt gestellt hat. Zweitens kann es auch sein, dass die
Kiinstlerin bereits das Material, in dem sie arbeiten wird, kennt — etwa
wenn sie eine Malerin ist, die nicht in Erwdgung zieht, mit anderen Me-
thoden und anderem Material zu arbeiten.'*> Im ersten Fall, in dem der
Kiinstlerin das Material der Umsetzung noch nicht bekannt ist, liegt es
auf der Hand, dass es der erste (auch wieder korrigierbare) Schritt ist,
nach Material zu suchen, in dem sich der intendierte Sinn am besten
ausarbeiten lasst.

Im zweiten Fall scheint es zunichst nicht so, als ob die Kiinstlerin
die Wahl des Mediums und der zu verwendenden Materialien direkt aus
der Fragestellung ableiten wiirde. Wie gesagt, bleibt z.B. eine Malerin
beim Material Farbe und auch bei der Methode des Malens — auch wenn
es fiir sie eine neue thematische Wendung in ihrer Arbeit gibt. Trotzdem
existieren auch dort verschiedene Strategien. So muss z.B. die Art des
Untergrunds, die Grundierung, der Charakter der zu verwendenden Far-
ben (Ol oder Acryl), der brachiale oder vorsichtige Anfang, die GroBe
des Bildes usw. entschieden werden. Der Spielraum, in dem diese Ent-
scheidungen getroffen werden konnen, ist begrenzt, trotzdem gibt es un-
endlich viele M6glichkeiten der Entscheidung. Eine Wahl der »richtigen
Materialien« findet also auch dann statt, wenn Kiinstler sich darauf spe-
zialisiert haben, in bestimmten Medien zu arbeiten: auch wenn das fiir
AuBenstehende nicht so ersichtlich ist wie im ersten Fall, in dem
Kiunstler sich je nach Themenwahl fiir jeweils andere Materialien und
Vorgehensweisen entscheiden. In allen Féllen werden Material-Ent-
scheidungen von den Kiinstlern getroffen. Die Suche nach den passen-
den Materialien ist vom intendierten Sinn her bestimmt und wird sowohl
experimentell als auch gegebenenfalls gedanklich von den Kiinstlern vo-
rangetrieben. Eigenschaften des Materials und Zwischenergebnisse sei-
ner Bearbeitung transformieren das, was ans Material herangetragen

135 Dass das Material, in dem gearbeitet wird, auch die Sprache selbst sein
kann, wurde schon erwéhnt. Auch dann ist zwischen einer explikativen
sprachlichen Darstellung eines intendierten Sinns und der kiinstlerischen
Arbeit am sprachlichen Material zu unterscheiden.

133

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

wurde. Entsteht aus intendiertem Thema und dem Material im transfor-
matorischen Prozess etwas Neues, bei dem die Kiinstlerin den Eindruck
der Gelungenheit gewinnt, nimlich dann, wenn sie zur Uberzeugung
gelangt, »dall es stimmt«, so kann man davon sprechen, dass das Werk
»auf die richtige Art und Weise« ausgearbeitet ist."*® Dieser Begriff von
»Stimmigkeit« kann nicht nur das Verhiltnis einzelner Teile des Kunst-
werks zueinander bezeichnen, sondern betrifft auch den Bezug des
Kunstwerks zur wahrgenommenen Realitét. Nicht nur die Abgrenzung
einer Form von einer anderen Form innerhalb des Werks, wie es z.B.
Luhmanns differenztheoretischer Formbegriff nahelegt,”’’ muss »stim-
men«, sondern als »richtig« muss der Kiinstlerin auch das Verhiltnis er-
scheinen, das das Kunstwerk zur auBlerkiinstlerischen Realitit aufbaut.
Sozusagen in Ubereinstimmung mit Heiner Miillers Rede von
einer »anderen Wirklichkeit«'*® schreibt Luhmann:

»Das Kunstwerk etabliert demnach eine eigene Realitét, die sich von der ge-
wohnten Realitidt unterscheidet. Es konstituiert, bei aller Wahrnehmbarkeit
und bei aller damit unleugbaren Eigenrealitit, zugleich eine dem Sinne nach
imaginédre oder fiktionale Realitit. Die Welt wird [...] in eine reale und eine
imaginére Realitdt gespalten.«]39

Diese »Realititsverdopplung, von der aus die Welt, wie sie vorgefunden
wird, als Realitidt bezeichnet werden kann«, basiert nach Luhmann auf
»Ordnungsmoglichkeiten«, die Kunstwerke als »formfest fixierte«
Dinge anbieten.'* »Wir halten fest, daB es auf die Erzeugung einer
Differenz zweier Realititen ankommt, oder anders gesagt: auf die Aus-
stattung der Welt mit einer Mdglichkeit, sich selbst zu beobachten.«'*!
Wie diese »Realitdtsverdopplung« in der kiinstlerischen Arbeit zustande
kommt, wiirde ich allerdings anders erldutern als Luhmann. Eine Fixie-
rung auf Ordnungsprinzipien der Form findet sich in jeder kiinstleri-
schen Gattung, auch in der Literatur. Jedoch ist Literatur gerade die Art
von Kunst, aus der sich sprachlicher Sinn am wenigsten heraushalten
lasst. Nicht nur aus »formalen Mitteln« und einem »Sinn fiir Passendes«
ergibt sich der Nachweis von »Ordnungszwingen im Bereich des nur

136 W. Rihm: Offene Enden, S. 44.

137 Niklas Luhmann: Die Kunst der Gesellschaft, Frankfurt/Main 1995,
S. 49.

138 Siche Kapitel 11.3.3: Die Vergegenwirtigung von Realitdt im Kunst-
werk.

139 Luhmann: Kunst der Gesellschaft, S. 229.

140 Ebd., S. 229f.

141 Ebd., S. 235.

134

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

Mébglichen«,'** sondern auch aus der Beschiftigung der Produzenten mit
sprachlich artikuliertem oder artikulierbarem Sinn, aus ihrem Weltbezug
und aus der Konfrontation desselben mit der Eigenlogik des Materials.
Die »richtige Art und Weise, in der intendierter Sinn in einem Kunst-
werk présent wird, ist nicht allein aus dem formalen Experiment »For-
menkomplexitit« entstanden. Anders gesprochen: Nicht nur aus der Be-
schiftigung mit formaldsthetischen Fragen der Mittel und Methoden
(Luhmann nennt dies »implizites Wissen«) und mit Fragen des Zueinan-
derpassens einzelner Formen des Kunstwerks entsteht die »formfest
fixierte Differenz« zur Realitdt der Welt. Diese Differenz ist auch fiir ei-
nige Kunstwerke aus dem 20. Jahrhundert, die sich in ihrer Form nicht
von den gewdhnlichen Dingen unterscheiden, nicht mehr gegeben, wie
Luhmann selbst einrdumt.'* Die Formkomplexitit des Kunstwerks wird
erst zur Rezeptionsherausforderung, wenn ihre Konfrontation mit auf3er-
kiinstlerischer Realitit nicht allein auf formalen Vergleichen, sondern
auf der Synthese von Formalem und Sinnhaftem im Produktionsprozess
und im Kunstwerk beruht. Die Charakterisierung des autopoietischen
Systems der Kunst als eines, in dem kontingente Wahrnehmungen ver-
arbeitet werden und diese Verarbeitungen des Zufalls wiederum andere
kontingente Wahrnehmungen erzeugen, die sich sprachlicher Sinnge-
bung entziehen, liefert fiir Luhmann das Abgrenzungsmerkmal vom
zweckdienlichen Wahrnehmungsgebrauch anderer Systeme. Kontingenz
im luhmannschen Sinne, die durch die Eigenlogik des Materials erzeugt
wird, muss der Vollstdndigkeit halber — das ist die These — um ihren
Gegenpart erginzt werden, um die kiinstlerische Absicht zur Sinnerzeu-
gung. Aus der Verschrinkung beider Tatsachen ergibt sich die Evidenz-
absicht der Produzenten. Kontingenz ist aus der Kiinstlerperspektive
nicht zu vermeiden, ja Zufilliges wird als kiinstlerisches Mittel provo-
kativ gesucht und in der Produktion »eingesetzt«. Die Entstehung der
Form des ganzen Werks ist dann aber nicht kontingent, so wie Luhmann
es nahelegt, so dass »[d]er Kunstler [...] nur sehen [kann], was er ge-
wollt hat, wenn er sieht, was er gemacht hat.«'** Vielmehr taucht ein
Wollen, dass sich auf die Erzeugung von Weltinterpretation richtet,
nicht erst nach formalésthetischen Uberlegungen und Handlungen auf,
sondern es kommt viel eher im Produktionsprozess mit ins Spiel, wie
uns die Ausfithrungen der in den zuriickliegenden Kapiteln zitierten
Kiinstler zeigen.

Die Aquivalenz von Kunst- und Sprachsystem beruht nicht auf einer
Aquivalenz der Formen der Kunstwerke und der Struktur der Sprache

142 Ebd., S.238.
143 Ebd., S.233.
144 Ebd., S. 44.

135

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

als zweier miteinander vergleichbarer Ordnungssysteme. Sinnstruktur ist
als eine sprachliche Vorerschlossenheit der Welt griindend im System
der Kunst enthalten, auch wenn Kunst sich von nichtliterarischer
sprachlicher Kommunikation unterscheidet. Auf die Differenz zwischen
sprachlicher Kommunikation und der Kommunikation im System der
Kunst werde ich im 6. Kapitel des II. Teils zuriickkommen. Uberzeugen
miissen eben nicht nur die kiinstlerischen Mittel, sondern auch die
Gegenstinde.'* Denn die Ausarbeitung des Gewollten »auf die richtige
Art und Weise« richtet sich auf eine mogliche Evidenz des Gegenstan-
des und nicht (nur) auf die Virtuositdt der kiinstlerischen Mittel.

Im dritten Punkt wird die Tatsache, dass das Kunstwerk von einer
Kiinstlerin hergestellt ist, als Anlass dafiir ausgegeben, dass Rezipienten
sich mit dem Werk in der Weise der Kunstrezeption und nicht in einer
anderen Art beschiftigen. Eine Rezipientin braucht die Information, dass
es sich im gegebenen Fall um ein Kunstwerk handelt; sonst wiirde sie es
nicht als solches rezipieren. Dies lédsst sich am negativen Beispiel erldu-
tern: Im »Theater der Unterdriickten«, einer Theaterform, die von dem
Brasilianer Ernesto Boal entwickelt wurde, bekommen die Zuschauer
des jeweiligen Theaterstiicks Gelegenheit, mit auf die Biithne zu gehen
und aktiv in gespielte Unterdriickungssituationen einzugreifen. Das soll
sowohl die Schauspieler als auch die Zuschauer befdhigen, Wege zu fin-
den, solchen Situationen, wie sie auf der Biihne vorgespielt werden, im
Leben anders zu begegnen. Diese Form des Theaterspielens funktioniert
so lange, wie das Theater, das manchmal auch auf &ffentlichen Plitzen
aufgefiihrt wird, als Theater angekiindigt wird und also auch fiir die Re-
zipienten als Kunst erkennbar bleibt. Es gibt jedoch auch eine Variante
der boalschen Konzeption, in der die Schauspieler unerkannt in Situatio-
nen in der Offentlichkeit agieren und den teilnehmenden Beobachtern
unklar ist, dass sie sich in einer gespielten Situation befinden. In dem
Moment der Unwissenheit der Rezipienten tiber den Kunstcharakter der
ablaufenden Handlung verliert die Darstellung in ihren Augen den Sta-
tus des Theaters. Die Information, dass Theater gespielt wird, fehlt, und
somit geht das Spiel der Schauspieler iiber in die Alltagsrealitit und ist
somit auch Teil dieser Realitét. Das ist ein Beispiel dafiir, dass Kunst-
werke anders als reale Situationen wahrgenommen werden. Ein Kunst-
werk wird von Rezipienten zum einen wahrgenommen, zum anderen
wird diese Wahrnehmung zugleich auf ihre Sinnhaftigkeit befragt. Diese
Sinn-Befragung findet gegeniiber Alltagssituationen normalerweise
nicht statt: Solche Situationen treten ein, ohne dass mit ihnen etwas
»gemeint« sein konnte. Fiir eine mogliche Befragung solcher Situatio-

145 Vgl. ebd,, S. 237.

136

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

nen und Gegenstidnde unter Sinngesichtspunkten fehlt also die Erwar-
tung, dass diese mit einem Anspruch auf Evidenz, d.h. ihrerseits als in-
terpretierende Handlung geschaffen worden seien. Fiir die Rezeption
von Kunstwerken ist umgekehrt gerade die Tatsache von Bedeutung,
dass sie von Kiinstlern hergestellt wurden. Das gilt zun4chst einmal fiir
alle Kunstwerke — fiir die gelungenen und fiir die nicht gelungenen.
Kiinstler beriicksichtigen Rezipientenwahrnehmung, wenn sie sich
im Herstellungsprozess immer wieder in die Rezipientenperspektive zu
versetzen suchen: Das heifit, dass es Kiinstlern nicht um eine introver-
tierte kiinstlerische »Privatsprache« gehen kann, sondern dass es ihnen
um Vermittlung und Verdnderung durch das Kunstwerk gehen muss.
Denn Kiinstler streben es an, die eventuellen Reaktionen der Rezipienten
in den Produktionsprozess mit einzubeziehen. Das bedeutet nicht, dass
sie die Reaktionen der Rezipienten genau vorherbestimmen koénnen oder
dass Rezipienten in einer vorherbestimmbaren oder gar gewiinschten
Weise reagieren miissen. Es heif3t lediglich, dass von den Kiinstlern eine
Eingrenzung der Moglichkeiten, wie ein Kunstwerk rezipiert werden
kann, vorgegeben wird als ein randunscharfes Feld von Moglichkeiten.
Durch das Sosein der Arbeit wird eine absolute Beliebigkeit der Rezep-
tion ausgeschlossen. Das Kunstwerk bietet Rezipienten die Moglichkeit,
auf viele Weisen (aber nicht beliebig) daran anzuschlieBen. In einem
weiten Sinn ldsst sich hier von Wiederholbarkeit sprechen. Denn der
Rezeptionsvorgang besteht aus zwei Momenten: aus dem, was das
Kunstwerk kraft seines »So-gemacht-Seins« evoziert, und aus dem per-
sonlichen Erfahrungshorizont der einzelnen Rezipienten, innerhalb des-
sen die vom Kunstwerk vorgegebene, im weiten Sinn wiederholbare
Reaktion wirksam wird und der im selben Zuge den Interpretationsspiel-
raum des Kunstwerks modifiziert. Die Bemiihungen der Produzenten um
die Evidenz des Kunstwerks kénnen sich nur auf das erste Moment, sein
So-gemacht-Sein beziehen. Auf den personlichen Erfahrungshorizont
der Rezipienten kénnen Kiinstler keinen unmittelbaren Einfluss nehmen.
Andererseits ermoglichen gelungene Kunstwerke besonders viele und
besonders interessante Projektionen; je gelungener ein Kunstwerk ist,
desto mehr Anschlussmoglichkeiten bietet es seinen Rezipienten. Es
muss daher eine Ambivalenz (wie Tarkowskij es nennt), eine Mehr-
schichtigkeit im guten Kunstwerk sein, die Projektionen erlaubt. Das
wiirde bedeuten, dass die Kiinstler einen indirekten Einfluss auf die Pro-
jizierbarkeit von rezipientischer Erfahrung haben, wenn sie auch nicht
auf die konkreten Projektionen einwirken konnen. Die Materialitdt des
Kunstwerks, die Projektionsfldchen bietet, {ibt einen so starken Einfluss
auf die Rezeption aus, dass man in einem eingeschrinkten Sinn davon
sprechen kann, dass die Wahrnehmung der Rezipienten durch das

137

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Kunstwerk »gesteuert« wird. Hier geht es um eine Wiederholbarkeit im
Sinne einer stindigen Variation. Rezipientische Erfahrung wird einer-
seits durch das Werk aufgerufen, andererseits wird sie von ihm gestort.
Diesem Prozess von Aktivierung und Stérung, in dem Wahrnehmung
zugleich auch die »Antwort« auf Wahrgenommenes im Sinne seiner
Ergidnzung, Vervollkommnung und Fortfiihrung bedeutet, gilt das Inter-
esse der Kiinstler. Im Idealfall (aus Produzentensicht) verdndert das
Kunstwerk das Weltverhiltnis der Rezipienten. Diese Verdnderung kann
ganz unterschiedliche Bereiche des Weltverhiltnisses der Rezipienten
betreffen, sie kann sich allein auf einen Ausschnitt sinnlicher Weltwahr-
nehmung beziehen, sie kann aber auch z.B. auf der Ebene politischer
Realitdt oder kunstgeschichtlichen Wissens oder in anderen Bereichen
des Lebens vollzogen werden. Aber auch in diesem Fall wire die dsthe-
tische Erfahrung des Kunstwerks kein Aquivalent begrifflicher Argu-
mentation. Dass sich aus der &sthetischen Erfahrung Konsequenzen fiir
die begriffliche Beschreibung der Welt ergeben, ist vielmehr nur eine
ithrer moglichen Wirkungen.

Auf den Gebieten der Literatur und des Theaters scheint es nahezu-
liegen, dass es Produzenten um die Darstellung eines Weltverhéltnisses
geht. Hingegen konnte es so scheinen, als ob Malerei, insbesondere
abstrakte, den Produzenten eher eine Selbstgentigsamkeit und ein Bezo-
gensein aufs Material, nicht auf die Welt, abverlange. Deshalb gehe ich
im Folgenden kurz auf den Evidenzanspruch zweier Maler ein. Ein an-
derer Einwand konnte sein, dass bestimmte Kiinstler in ihrer Arbeit mit
Unsinn und Ironie umgehen und deswegen nur Brechung und Stérung
und eventuell Zerstérung, nicht aber Anspriiche affirmativer Art ans
Kunstwerk haben. Dass auch diese Arbeitsweise eine ist, die sich auf die
Erzeugung eines evidenten Kunstwerks richtet, soll ebenfalls anhand
eines Beispiels erldutert werden.

Zunichst komme ich zu der These, dass es auch im Medium der
Malerei um die Darstellung eines Weltverhéltnisses, repriasentiert in ei-
nem evidenten Werk, geht: »Ich schulde Thnen die Wahrheit in der Ma-
lerei, und ich werde Sie Ihnen sagen.« Dieser Satz von Cézanne, aus
dem Derrida den Titel seines gleichnamigen Buches »Die Wahrheit in
der Malerei« [Hervorhebung von mir, J.S.] ableitet, ldsst sich verschie-
den interpretieren.'*® Will Cézanne Wahrheit kiinstlerisch darstellen?
Dagegen spricht das Wort »sagen«, das wohl sonst durch das Wort »zei-
gen« ersetzt worden wire. Was meint Cézanne also mit dem Ausdruck
»Wabhrheit in der Malerei«? Vergegenwirtigt man sich den Kontext des

146 Jacques Derrida: La vérité en peinture, Paris 1978, dtsch.: Die Wahrheit
in der Malerei, Wien 1992.

138

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

Briefes an Emile Bernard, in dem der Satz geduBert worden ist, in einer
anderen Ubersetzung, konkretisiert er sich ein wenig.

»Ich habe mich durchaus erinnert, dal sie in Tonnerre waren, aber der ganze
Umstand, mich wieder zu Hause einzurichten, macht es mir zur Pflicht, daf3
ich mich uneingeschrinkt der Verfiigungsgewalt meiner Familie iberantworte.
[...] Ich schulde Thnen die Wahrheit éiber [Hervorhebung von mir, J.S.] die
Malerei, und ich werde sie Thnen sagen.«147

Es gab also einen Austausch tiber die Malerei zwischen den beiden Ma-
lern, in dem Bernard offensichtlich die Rolle des Schiilers spielte. Da-
durch wird klar, dass Cézanne mit dem Wort » Wahrheit« das meint, was
er Bernard erkldren wird, und keine kiinstlerische Darstellung der Wahr-
heit. Die spezifische cézannesche Wahrheitsunterstellung bezieht sich
auf seine Idee von der Funktion der Malerei und der Funktion des Ma-
lers, der als ein Organ des Sehens bemiiht sein sollte, das Sichtbare im-
mer genauer darzustellen. Je sensibler es der Maler schafft, die »Werk-
zeuge« Auge, Palette, Pinsel etc. zum Einsatz zu bringen, desto mehr
nidhert er sich der Idee der Transformation des Gesehenen in ein spezifi-
sches Farb- und Formensystem. Das von Cézanne entwickelte Pro-
gramm der Modulation der Farben, in dem die wahrgenommenen Farb-
tone so weit wie moglich auseinanderdividiert und per Pinselstrich mit-
einander in ein neues Verhiltnis gesetzt werden, hat nichts mit einer ein-
fachen Abbildung der Wirklichkeit im Sinne der Abbildung ihrer Kom-
plexitit zu tun. (Psychologische Aspekte bleiben z.B. unbeachtet, wie
man an den cézanneschen Portraits sehen kann. Es gibt, aus einer psy-
chologischen Sicht, keinen Unterschied zwischen Cézannes Darstellung
seiner Frau und derjenigen des Berges, den er immer wieder malte.)
Trotzdem ist es Cézannes erklértes Ziel, zu einem umfassenderen »Ver-
standnis« zu gelangen.'”® Es handelt sich um eine geistige Struktur, die
Cézanne in seiner Malerei aufzuzeigen versucht; um die »Einsicht, daf3
das Individuelle und Einmalige die einzig mogliche Form darstellt, in
der das Uberpersonliche und Allgemeine erscheint und in der es sich
darstellen 148t. [...] Gegenstdnde werden zu formalen und farbigen Ele-
menten einer bildnerischen Ordnung, in der die GesetzméBigkeit allen

147 Paul Cézanne: Ein Traum von Kunst, Berlin 1984; S. 164. »Je vous dois
la vérité en peinture, et je vous la dirai.« Das franzdsische »en« ldsst so-
wohl die Ubersetzung »in« als auch »iiber« zu. Ich beziehe mich auf: J.
Derrida: La vérité en peinture, S. 6.

148 Dem Wort Verstindnis gebe ich eine sprachliche Konnotation. Es geht
um ein Verstehen seiner selbst und der Welt. Die Mittel, um zu ihm zu
gelangen, konnen aber auch Mittel der Wahrnehmung sein.

139

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Seins zutage tritt.«'* Der nichste Auszug (ebenfalls aus einem Brief an
Bernard) spricht von diesem »Verstdndnis« und markiert so die spezielle
Verkniipfung der Wahrheitsunterstellung mit dem Finden der richtigen
Methoden ihrer Realisation.

»Der Louvre ist das Buch, in dem wir lesen lernen. Wir diirfen uns freilich
nicht damit zufrieden geben, die schonen Formeln unserer erlauchten Vorgén-
ger beizubehalten. Machen wir uns doch frei davon und studieren wir die
schéne Natur, versuchen wir ihren Geist herauszuheben, suchen wir uns doch
so auszudriicken, wie es unserm personlichen Temperament entspricht. Im
ibrigen, auch die Zeit und das Nachdenken verdndern so nach und nach unser
Sehen, und am Ende finden wir zum Verstindnis.«' >

Hier geht es Cézanne um die Richtigkeit der Mittel und Methoden. Das
Naturstudium wird vor dem Studium und Kopieren der alten Meister im
Louvre ausgezeichnet. Dass das Studium von Cézannes Vorgéngern im
Louvre nicht in jedem Fall hilfreich sein kann, leuchtet unmittelbar ein,
wenn man sich klarmacht, dass diese ganz andere Konzeptionen kiinstle-
rischen Arbeitens verfolgten. Sie schufen nach dem Modell und Vorbild
des Kiinstlergenies ihre ganz eigenen Welten. Auf diesen genialen Ge-
stus verzichtet Cézanne. Er schafft nicht mehr eine Welt aus sich heraus,
sondern interpretiert Vorhandenes neu.'>' So sehr auch das Sehen als
optische Wahrnehmung der Dreh- und Angelpunkt der cézanneschen
Methode ist, so handelt es sich doch bei der Idee der cézanneschen
Farbmodulation um ein geistiges Konzept. Es ist eine Sichtweise der
Welt in dem Sinne einer bestimmten Haltung, die erstens der Kiinstler
und zweitens das Kunstwerk der Welt gegeniiber einnehmen. Deswegen
kann Cézanne am Ende vom »Verstandnis« sprechen.

Auch dem Maler Paul Klee, der fiir sein abstraktes Spiel mit Farben,
Formen, Flichen und mit den dadurch entstehenden Bildrdaumen bekannt

149  Sandro Bocola: Die Kunst der Moderne. Zur Struktur und Dynamik ihrer
Entwicklung, Miinchen, New York 1997, S. 138ff. »Formal« verstehe
ich als eine Bezeichnung, die die Art und Weise des Gemachtseins der
Elemente umschreibt und zunéchst (theoretisch) absicht von inhaltlichen
Gesichtspunkten. Farbe ist auch ein formales Element. Insofern ist das
»und« in dem Ausdruck »formale und farbige Elemente« nicht ganz pas-
send. Vermutlich denkt Bocola z.B. an die Form in einem konkreten,
z.B. geometrischen Sinn im Unterschied zu Farbe.

150 P. Cézanne: Ein Traum von Kunst, S. 162.

151 Vgl. Dieter Daniels: Duchamp und die anderen. Der Modellfall einer
kiinstlerischen Wirkungsgeschichte in der Moderne, Koln 1992, S. 213:
»Der Kiinstler wechselt die Seite, er wird vom Schopfer zum Betrachter,
der — anstatt etwas Neues zu schaffen — eine neue Sichtweise fiir schon
Vorhandenes findet.«

140

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

ist, ging es um ein Verstdndnis im Sinn einer Weltinterpretation und um
die materielle Evidenz dieses Weltverstandnisses. Im Gegensatz zu Cé-
zanne, dessen Idee die Transformation des Sichtbaren war, ging es Klee
eher darum, zum »Urgrund« allen Seins vorzudringen. In archaischen
Symbolisierungen versucht er, dem ndherzukommen, was dem mensch-
lichen Leben zugrunde liegt. »Wom Vorbildlichen zum Urbildlichen!
AnmaBend wird der Kiinstler sein, der dabei bald irgendwo stecken-
bleibt. Berufen aber sind die Kiinstler, die heute bis in einige Nihe jenes
geheimen Grundes dringen, wo das Urgesetz die Entwicklungen
speist.«'*> Eine Totalitit der kiinstlerischen Idee liegt hier besonders auf
der Hand. Die Leidenschaft des Kiinstlers bezieht sich natiirlich nicht
allein auf die Idee, das Verstehenwollen, das Erforschen, sondern auch
auf die Qualitdt ihrer kiinstlerischen Ausarbeitung. (»Anmaflend wird
der Kiinstler sein, der dabei bald irgendwo steckenbleibt.«) Der kiinstle-
rischen Produktion steht als Vorbild die »grole Natur« Pate, der man
sich in einer nachahmenden Bewegung néhern soll.

»Also befafit sich denn der Kiinstler mit Mikroskopie? Historie? Paldontolgie?
Nur vergleichsweise, nur im Sinne einer wissenschaftlichen Kontrollierbarkeit
auf Naturtreue!

Nur im Sinne der Freiheit.

Im Sinne einer Freiheit, die nicht zu bestimmten Entwicklungsphasen fiihrt,
welche in der Natur einmal genauso waren oder sein werden oder die auf an-
dern Sternen (dereinst vielleicht einmal nachweisbar) genauso sein konnten,
sondern im Sinne einer Freiheit, die lediglich ihr Recht fordert, ebenso be-
weglich zu sein, wie die grofle Natur beweglich ist.« 153

Die von Klee hier angedeutete Methode der kiinstlerischen Auseinander-
setzung mit naturwissenschaftlichen Arbeitsweisen erlaubt es den
Kiinstlern, »freier«, also ungeregelter mit den naturwissenschaftlichen
Methoden und mit naturwissenschaftlichem Bildmaterial umzugehen als
die Naturwissenschaftler, und hat daher den Status einer Handlungsan-
weisung, dhnlich wie Cézannes Empfehlung, eher Naturstudien zu
betreiben als die alten Meister zu kopieren. Es ldsst sich bereits hier von
fundamentalen Unterschieden zwischen der cézanneschen und der klee-
schen Methode sprechen. Diese Unterschiede verweisen auf eine Indivi-
dualitit der jeweiligen kiinstlerischen Sichtweise, die hier nicht bestrit-
ten werden soll. Systematisch geht es aber darum, dass in allen Fillen
Fragen des Weltverhéltnisses mit kiinstlerischen Arbeitsstrategien ver-
kniipft werden.

152 Paul Klee: Kunstlehre, Leipzig 1987, S. 83.
153 Ebd.

141

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Wie verhdlt es sich nun mit dem Evidenzanspruch, wenn Kiinstler
mit den Methoden seiner Brechung, mit Ironie oder mit Unsinn arbei-
ten? Auch in diesen Fillen kann der kiinstlerische Evidenzanspruch
weiterhin geltend gemacht werden. Dazu eine AuBerung des Konzept-
kiinstlers Ilya Kabakow iiber Absurditit als kiinstlerisches Mittel:

»Das Absurde unterscheidet sich duBlerlich in nichts von der Dummbheit; man
braucht nur an Beckett oder Charms zu denken. Doch absurde Texte zeigen,
dafB3 sie keinerlei echten Inhalt haben — und das verleiht ihnen einen enormen
Inhalt. Eine von einem Dummkopf geduflerte Dummheit im Beisein eines klu-
gen Menschen aber erweist sich als duflerst sinnreich. So kann man davon
ausgehen, daf3 die »Kultur< ein solches Biindnis von >Eingeweihten< oder >Ver-
stehendenc¢ ist, die allerdings weit davon entfernt sind, ihr Wissen preis-
zugeben.«154

Kabakow interpretiert das stilistische Mittel der Absurditit als eines, das
in der Lage ist, flir etwas anderes zu stehen, d.h. etwas vorzufiihren.
Dass das Fehlen eines Inhalts von Kabakow als ein »enormer Inhalt«
bezeichnet wird, deutet darauf hin, dass er der Absurditit letztlich wie-
der Sinn zuspricht. Die getdtigte Aussage ist in dem Sinne evident, dass
sie auf Grunderlebnisse des menschlichen Daseins verweist. Dass die
Darstellung von Absurditit von Kabakow als eine Form der Sinnerzeu-
gung interpretiert wird, zeigt auch seine Beschreibung des Rezipienten-
verhaltens gegeniiber absurden AuBerungen. Wiirde die Unterstellung
von Sinn vollig fehlen, kdme es nicht zum »Biindnis von Eingeweih-
ten«. Verstehbarkeit kommt sozusagen durch die Hintertiir wieder ins
Spiel. Indem nimlich der absurden AuBerung Wahrheit in einem exis-
tentiellen Sinne unterstellt wird, muss sie »verstehbar« sein. Diese »Ver-
stehbarkeit« wird nach Kabakow von den Interpreten hergestellt und
unterscheidet sich dann nicht mehr von der Verstehbarkeit anderer Au-
Berungen.

Kabakow sagt hier nichts zu einer eventuellen Differenz zwischen
absurden AuBerungen und absurden Kunstwerken, denn beide kénnen
von den sogenannten »Eingeweihten« richtig verstanden werden. Der
Unterschied zwischen einer absurden AuBerung und einem Kunstwerk,
das aus absurden AuBerungen besteht, liegt darin, dass im Kunstwerk
eine Materialbearbeitung stattfand, eine materielle Umsetzung des Dar-
gestellten im Sinne seiner Transformation vollzogen ist, zusammenge-
fasst: dass es hergestellt wurde. Die Information iiber das Hergestelltsein
des Kunstwerks dndert das Verhalten der Rezipienten. Die absurde

154 Tlya Kabakow/Boris Groys: Die Kunst des Flichens, Miinchen, Wien
1991, S. 30.

142

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

AuBerung eines Dummkopfs hingegen, die dieser nicht einmal bewusst
gemacht haben muss, ist in keinem Material, auch nicht im Material der
Sprache, hergestellt. Sie ist vielmehr passiert. Selbst wenn sie sich wie
eine kiinstlerische AuBerung anhért, ist das nur Zufall und keine kiinstle-
rische Absicht. Wissen die Rezipienten aber, dass die Absurditit von
einer Kiinstlerin stammt, suchen sie den von Kabakow beschriebenen
»enormen Inhalt«, sie testen also ihrerseits den Evidenzanspruch des
Kiinstlers am Kunstwerk. Es ist wichtig, dass die Rezipienten ein Refle-
xionsvermogen mitbringen, um die Absurditdt in den Kunstwerken zu
erkennen und zu deuten. Auf diesen Horizont der Rezipienten hoffen
Kiinstler, die mit absurden Elementen arbeiten. Im Produktionsprozess
projizieren sie selbst »enorme Inhalte« in die Absurditdt hinein, wenn
sie zu ihrem Kunstwerk Rezipientenperspektiven einnehmen, um dessen
Wirkung zu priifen.

Unsere These, dass jede Kunstproduktion mit einem Evidenzan-
spruch verbunden ist, wirft die Frage auf, wie und durch wen die Einl6-
sung dieses Anspruchs beurteilt werden kann. Gerade wenn der
Anspruch, Evidentes zu schaffen, jede Kunstproduktion begleitet, ist es
schwer vorzustellen, dass die Produzenten bei der Bewertung der eige-
nen Arbeit von ihrem Anspruch hinreichend abstrahieren konnen, um
seine Einlosung zu beurteilen. Da sie selbst in den Produktionsprozess
involviert sind, fehlt ihnen die Distanz. Ein Effekt dieser Distanzlosig-
keit ist, dass die Bewertung der eigenen Arbeiten oftmals weit entfernt
ist von der Einschitzung durch »andere Rezipienten«. Das gilt oft auch
fur die Bewertung einzelner Kunstwerke innerhalb eines Gesamtwerks.

Es wurde bereits ausfithrlich dargelegt, dass der anfinglich inten-
dierte Sinn nur in transformierter Form in das Kunstwerk eingeht und
dass dieser Sinn in der Konfrontation mit dem Material eine Umarbei-
tung erféhrt, die unter dem Kriterium der Gelungenheit evaluativ thema-
tisiert werden kann. Der Anspruch, diese Transformation im Sinne einer
angemessenen und »gekonnten« Bearbeitung zu vollziehen, ist Teil des
Anspruchs der Kiinstler, im Kunstwerk etwas zur Evidenz zu bringen.
Infolgedessen kann die Einlosung dieses Anspruchs auch nur auf die
Weise bewertet werden, dass intendierte Thematik und materiale Quali-
taten der Bearbeitung konkret aufeinander bezogen werden. Die blofie
Gegebenheit des Evidenzanspruchs kann allein noch kein Maf3stab fiir
die Gelungenheit des Kunstwerks sein, gerade weil sie fiir alle Kunst gilt
—und weil es viele Arbeiten gibt, in denen der kiinstlerische Anspruch
offensichtlich nicht eingelost werden konnte.

Auch wenn es Kunstwerke gibt, bei denen laut Kiinstlerauskunft der
Prozess des Entstehens wichtiger ist als das, was als Produkt tibrigbleibt
(wenn der Prozess zum Beispiel ein interaktiver gewesen ist), oder auch

143

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

wenn gar kein Produkt tibrigbleibt, muss das dokumentiert werden, d.h.
die Kiinstlerin ist in einer Bringschuld gegeniiber den Rezipienten. Sie
muss den Prozess in irgendeiner Weise glaubhaft machen konnen. Auch
in diesem Fall ldsst sich die Art und Weise der Umsetzung qualitativ
bewerten.

An dieser Stelle mochte ich auf den Anspruch des »Vaters der Kon-
zeptkunst« Joseph Kosuth eingehen, der behauptet hat, Kunst und Idee,
letztendlich sogar Kunst und analytisches Denken in seinen Arbeiten
gleichgesetzt zu haben und der damit indirekt auf das Ende der Ge-
schichte kiinstlerischer Transformation von Ideen in wahrnehmbare En-
titdten verweisen wollte.

»So I referred to the physical material of the blow-up as the works >form of
presentation¢, and referring to the art entity as a proposition — a term I bor-
rowed from linguistic philosophy. At about the same time I began thinking of
art propositions while considering the [...] analogy between language and art.
So that in my mind I began to equate linguistic propositions with artistic
propositions.«] »

Als Joseph Kosuth Anfang der 70er Jahre die Gleichsetzung von analyti-
schem Denken und Konzeptkunst verkiindete, stand er am Anfang seiner
Karriere in Kunstinstitutionen, in denen Kunstwerke und andere
Leistungen nicht nach analytischen Kriterien beurteilt wurden und wer-
den. Kosuths Karriere im Kunstbetrieb beruht eher auf spekulativen Zu-
schreibungen und Verdnderungen der Wahrnehmungsgewohnheiten der
Betrachter als auf Anerkennung seines analytischen Scharfsinns. Kosuth
hat zwar flir seine Schriftinstallationen lediglich dekontextualisierte
Zitate gingiger theoretischer Autoren (etwa Benjamin und Derrida)
verwendet. Die aufwendige grafische Gestaltung (etwa in weiller Schrift
auf schwarzem Grund, wofiir z.B. der gesamte Innenraum des Stuttgar-
ter Kunstvereins geschwirzt werden musste) belegt aber ebenso wie das
Unverstandnis des Kunstpublikums fiir den Inhalt der Zitate, dass eine
Sinnverschiebung vollzogen worden ist, die nicht in den AuBerungen
des Kiinstlers, wohl aber in der Rezeption des Kunstwerks sichtbar wird.
Auch wenn Kosuths Anspruch der einer absoluten Gleichsetzung von
Kunst und Idee gewesen ist, so zeigt seine Rezeption, dass andere As-
pekte bedeutender waren: z.B. die Tatsache, dass der Kiinstler Kosuth
eine Neuheit etablierte oder dass neue Wahrnehmungsweisen mit seinen
Arbeiten fiir den Kunstkontext erschlossen wurden. Blofle Zitate, auf
eine Wand gebracht, galten bis dahin nicht als Kunst. Ich nehme an, dass

155 Joseph Kosuth: »Three Answers to Four Questions«, in: Domus, May
1971, S. 54.

144

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

Kosuth mit seiner provokanten These der Analogie zwischen linguisti-
schen und kiinstlerischen Propositionen nicht bekannt geworden wire,
hitte er seine Sitze auf kleinen Zetteln an die Winde geklebt. Das
Anbringen von Zitaten aus wissenschaftlichen Publikationen auf Gebéu-
den, Briicken und Bahnhofen oder ihre Publikation in Tageszeitungen ist
eher als eine Kontextverschiebung denn als philosophische These zu
beschreiben. So wie das Kochen in einer renommierten Galerie als
Kunst und nicht nur als Kochen definiert und akzeptiert wird, so muss
ein Satz aus der »Grammatologie« von Derrida, der im Kunstverein tiber
eine ganze Wand verteilt neben einem Benjamin-Zitat prangt, anders
wahrgenommen werden als innerhalb des Kontextes der »Grammatolo-
gie«. Das soll aber nicht heiflen, dass die sprachliche Bedeutung des
Satzes vollig gleichgiiltig fiir die Rezeption der Arbeit ist. Vielmehr be-
sitzt er eine andere Bedeutung als im Buch. Also handelt es sich bei
Kosuths Zitaten nicht um Propositionen, wie er es behauptet, um gleiche
semantische Gehalte, die durch unterschiedliche Sétze ausgedriickt wer-
den koénnen, sondern um eine Inhaltsverdnderung, die durch eine Kon-
text- und Présentationsverschiebung ein und desselben Satzes verursacht
wird. Der semantische Gehalt des Zitates wird von Kosuth durch diese
Verschiebung verdndert, aber nicht beseitigt. Denn erst durch das Zu-
sammenspiel von sprachlichem Satzinhalt und der vom Kiinstler festge-
legten Présentation ensteht das ganze Kunstwerk. Es ldsst sich weder auf
den Satzinhalt noch allein auf die sinnliche Wahrnehmung der Buchsta-
ben reduzieren.

Fiir dieses Kapitel ldsst sich abschliefend sagen: Auf die Perspektive
der Produzenten, die durch einen Evidenzanspruch geleitet sind, kann in
philosophischen Uberlegungen iiber Kunst nicht verzichtet werden. Sie
ist neben anderen Kriterien konstitutiv fiir die Bestimmung der Katego-
rie des Kunstwerks. Es geht nicht darum, subjektive Sichten und spe-
zielle kiinstlerische Strategien einzelner Kiinstler zu verdeutlichen, son-
dern auf einer Metaecbene muss der tibergreifende Anspruch der Kiinst-
ler, ein evidentes Kunstwerk zu produzieren, mit beriicksichtigt werden.
Dieser Anspruch erfordert eine bestimmte Art von Engagement und
Konnen, welches sich von dem Koénnen anderer Tatigkeitsfelder und von
der Beherrschung sprachlicher Prizision im wissenschaftlichen Formu-
lieren unterscheidet. Es geht also um eine Féhigkeit oder Fertigkeit, Fra-
gestellungen, die sich von Alltags- und wissenschaftlichen Fragestellun-
gen unterscheiden, mit kiinstlerischen Mitteln und Strategien zu bear-
beiten. Die Entwicklung einer neuen Form der Organisation des Mate-
riellen, die evident ist und Evidenzerlebnisse verursacht, markiert die
besondere kiinstlerische Leistung.

145

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

6. Die Bestimmung des Begriffs Kunstwerk

Die Perspektive der Produzenten, so war meine Behauptung, muss in
einen philosophischen Beschreibungsversuch des Spezifischen von
Kunstwerken mit eingehen. In diesem Kapitel geht es um die Frage, wie
dies zu verstehen wire. Zunichst soll dargelegt werden, warum sich eine
Bestimmung des Kunstwerkbegriffs aus der Beriicksichtigung kiinstle-
rischer Produktion ergeben sollte und inwiefern kiinstlerische Arbeit
nicht allein in Begriffen wie Performativitit, Ereignis oder Prisenz
gefasst werden kann."® In Bezug auf das Werk wire dann der Begriff
seiner Autonomie als der eines eigenen Verstdndnisses seiner Gelungen-
heit zu prézisieren. Zwei Differenzen werden in einem néchsten Schritt
im Rahmen der Bestimmung des Kunstwerks akzentuiert: erstens die
Differenz zwischen Kunstwerken, die mit einem Anspruch auf Evidenz
produziert sind, und Gegenstanden, die mit anderem Anspruch geschaf-
fen werden; zweitens die Differenz zwischen Gegenstinden, die ge-
schaffen werden (gleich mit welchem Anspruch), und solchen, die nicht
geschaffen, sondern vorgefunden werden. Unter Berticksichtigung der
dialogischen Struktur des Kunstwerks wird daran anschlieBend (im III.
Teil) ein Begriff der dsthetischen Kommunikation zu entwerfen sein, der
von einem sprachlichen Kommunikationsbegriff zu unterscheiden ist.
Sieht man Kunstproduzenten, wie im ersten Kapitel dieses II. Teils
erldutert, nicht allein als selbstbestimmte, ja selbstherrliche Subjekte, so
sind »Grundsidtze der Freiheit und Souverinitit des Schaffensprozes-
ses«, »ldeale der phantasia, der Einbildungskraft und der Originalitét«
bzw. der »Erfindung (creatio)« unzureichende Grundlagen der Beschrei-
bung kiinstlerischen Titigseins."”’ Aus den Erliuterungen des Produk-
tionsverlaufes im dritten Kapitel des II. Teils ergibt sich, dass kiinstleri-
sches Produzieren weniger mit der souverdnen Setzung einer Idee der
Autorin in die Materialitdt des Werks zu tun hat, auch nicht mit subjek-
tiver Kreativitdt, die geniale Erfindung erméglicht, sondern dass viel-
mehr das Material, dessen Eigenschaften sowie die Herkunft und die
Geschichte der Produzenten (wie im Kapitel I1.3 beschrieben) in diesem

156 Vergleiche z.B. D. Mersch: Ereignis und Aura, S. 168: »Treffender wire
es, stattdessen von der »>Auflosung des Kunstbegriffs< in dem Sinne zu
sprechen, dal3 die werkésthetische »Ontologie« untergegangen sei — jenes
strukturelle System von Bestimmungen, das Kunst aus den Prinzipien
der Originalitdt, der Form, der energeia als schopferische Leistung und
als »Werky¢, ergon, und folglich den Kiinstler als »Werkmeister« (Hegel),
als »Genie« hervorgehen lieB.« Dass sich mit der Verabschiedung des
Kiinstlers als Genies nicht der Werkbegriff mit verabschiedet, geht aus
meinen bisherigen Uberlegungen zur Subjektivitit der Kiinstler hervor.

157 Ebd., S.173.

146

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

Prozess ecine entscheidende, aber auch nicht allein die entscheidende
Rolle spielen. Falsch ist es also, Kiinstlern die »Autoritdt eines Ur-
sprungs« zuzusprechen und aus dieser die »Einheit und die Dauer einer
Bedeutung« der Werke abzuleiten.'>® Offenbar ist es auf eine banale
Wiese richtig, dass eine Kiinstlerin der Ursprung ihres Werkes ist, denn
ohne sie wiirde es das Werk nicht geben; dies ist aber nicht (wie Dieter
Mersch uns nahezulegen versucht) gleichzusetzen mit der Absolutheit
ihrer subjektiven Freiheit im Prozess seiner Produktion. Hegels Bestim-
mung des Genies als einer Person, die »das ins Bewusstsein hebt, was in
der Arbeit aller [...] geschichtlich erreicht wurde«, verkniipft den » Auf-
trag« an die Kiinstler mit einer konkreten Bestimmung des Werks als
eines Reprisentanten der Gesellschaft in einer Kulturgeschichte.'”
Eine Behebung des Irrtums, dass Geschichte sich durch die Kiinstler als
Medien und ohne ihr Zutun ereigne, ist kein Anlass fiir die Verabschie-
dung vom Werk. Die Definition kiinstlerischer Arbeit als Handlung ist
es auch nicht. Mersch schreibt: »Die Grundlage von Kunst bildet jetzt
der Akt, die Handlung [...] Nichts anderes bedeutet Performativitit. Das
Performative betrifft den Vollzug, seine Zeitlichkeit, das Ereignis der
Setzung.«'* Vollzug, Zeitlichkeit und Ereignis der Setzung sind aber
immer schon Konstitutive im Produktionsprozess, wie die im Kapitel
1.3 dargestellten Kiinstler-Reflexionen iiber Produktion und Transfor-
mation gezeigt haben. Auch das »Denken tiber Kunst« ist ein wesentli-
cher Bestandteil ihrer Herstellung und nicht als »performatives Projekt«
einer neuen Systematik ohne Werk zuzuordnen.'®' Eigenschaften, durch
die Mersch das Kunstwerk an sich charakterisiert, waren noch nie des-
sen alleinige Spezifika: »Dort der Gegenstand, das Werk, die Dauer und
die Geschlossenheit.« Werke waren immer auch Situationen und nicht
nur Gegenstinde, sie »dauerten« noch nie zwangsldufig, sondern nur,
wenn sie nach ihrer Produktion rezipiert und diskutiert wurden, selbst
das geschlossenste Werk ist ein fragmenthaftes, wie Heiner Miiller rich-
tig bemerkt, und auch nach Brecht und Bachmann wire das Werk u.a.
durch den Begriff des Mangels oder der Leerstelle zu charakterisieren.'®*
Auf der anderen Seite wirbt Mersch mit neuen Qualititen aktuellen
kiinstlerischen Vorgehens: »...hier das Fliichtige, die »Bricolage«, das
Risiko, die Situierung im Augenblick, »die Konfiguration im hic et

158 Ebd, S. 174.

159 Annemarie Gethmann-Siefert/Bernadette Collenberg-Plotnikov: »Georg
Wilhelm Friedrich Hegel«, in: Julian Nida-Riimelin/Monika Betzler
(Hg.), Asthetik und Kunstphilosophie. Von der Antike bis zur Gegen-
wart in Einzeldarstellungen, Stuttgart 1998, S. 363-377, hier S. 367.

160 D. Mersch: Ereignis und Aura, S. 217.

161 Ebd.

162 Vgl. Kap. 11.4.1: Die Beschaffenheit des Kunstwerks.

147

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

nunc<.«'® Jedes Werk ist in — seinem — Hier und Jetzt verortet, namlich

im Kontext seiner Entstehung, zu dem ein gelungenes Werk zugleich
eine darstellende wie auch eine distanznehmende Position bezieht; diese
beiden Aspekte wurden im Kapitel II.1 nach Jean Bollack als die Tradi-
tion des Autors und deren Interpretation durch den Autor im Kunstwerk
geschildert.'® Wenn aktuelle konzeptuelle Kunstpraxis in der bildenden
Kunst, neue Musik und postdramatisches Theater als fliichtig, partizipa-
torisch, fragmentarisch, als Situierung im Augenblick und teilweise als
Eingriff in der Kunst bis dahin verschlossene Rdume beschreibbar sind,
so ist nicht einzusehen, warum sich dies alles nicht unkompliziert unter
den Begriff des Werkes subsumieren lassen sollte. Denn alle diese
»MalBnahmen« werden von Autoren bzw. Produzenten veranstaltet, auch
wenn keine festen Materialien in Bearbeitung sind, auch wenn keine
Partituren geschrieben werden. Selbst wenn der Zufall die Situation
steuern soll, bleibt sie doch eine konzipierte Situation, deren Entwick-
lung beobachtet werden muss. Ich pladiere daher fiir eine Erweiterung
des Werkbegriffs in dem Sinne, dass sich die Begriffe Ereignis, Perfor-
mativitidt und Priasenz als dem Werkbegriff untergeordnete Kategorien
zu seiner niheren Bestimmung anbieten.'®

Nun »klebt« an dem Werkbegriff in der Philosophie der Moderne
der Begriff seiner Autonomie, einer Eigenschaft, die wechselweise als
ein Charakteristikum des Werks selbst oder der an ihm zu vollziehenden
asthetischen Erfahrung gedeutet wird. Dementsprechend ist Autonomie
entweder als die Eigengesetzlichkeit der Kunst im Sinne des Bestands
eigener Regeln ihrer Gelungenheit oder als die Eigengesetzlichkeit der
an ihr vollzogenen Erfahrung im Unterschied zu anderen Handlungen
und Diskursen erértert worden. Der bereits eingangs erwihnte Autono-
miebegriff Schillers, demzufolge die Kunst immun sein soll gegeniiber
der Willkiir der Menschen, den Schiller einfiihrt als Fundament fiir den

163 D. Mersch: Ereignis und Aura, S. 223.

164 Diese Differenz benennt Jaul speziell fiir Literatur: »Aus alledem ist zu
folgern, daf die spezifische Leistung der Literatur im gesellschaftlichen
Dasein gerade dort zu suchen ist, wo Literatur nicht in der Funktion
einer darstellenden Kunst aufgeht.« Hans Robert JauB3: »Literaturge-
schichte als Provokation der Literaturwissenschaft«, in: Rainer Warning
(Hg.), Rezeptionsasthetik. Theorie und Praxis, Miinchen 1993, S. 126-
162, hier S. 154.

165 Vgl. Harald Lemke: »Gute Kunst macht Sinn. Ein Interview mit Harald
Lemke, in: infection manifesto. Zeitschrift fiir Kunst und Offentlich-
keit, Nr. 5 (2004), S. 25-30: »Man kann [...] den Werkbegriff erweitern
und auch werklose Kunstpraxis als Werke bezeichnen. Damit habe ich
im Grunde genommen auch keine Schwierigkeiten. Denn jede kiinstleri-
sche Arbeit, die sich mitteilen will, wird eben fiir etwas, das als Mittei-
lung funktionieren kann, ins Werk gesetzt.«

148

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

Gebrauch der schonen Kunst als Werkzeug zur chrakterlichen Verede-
lung der Menschen, wurde bereits als fragwiirdige Variante kritisiert.'*®
Eine im Kapitel II.1. eingefiihrte Voraussetzung fiir den Autonomiebe-
griff in der Kunst ist die Autorschaft der Kinstler. Die Produzenten
konnen zwar als Reprisentanten ihrer Zeit verstanden werden, nicht aber
als Medien fiir andere, der Zeit iibergeordnete Instanzen. Infolgedessen
entfillt die Moglichkeit, dass Kunstwerke dermaf3en iiber ihre Produzen-
ten hinausragen, dass sie immun wiren gegeniiber aller menschlichen
Willkiir. Adorno beriicksichtigt das. Er bestimmt den Begriff der Auto-
nomie des Kunstwerks als einen dialektischen, der die Heteronomie der
Werke, ihre gesellschaftliche Abhingigkeit, in sich birgt.'®” Das Mo-
ment der Fremdheit des Werks gegeniiber anderen Gegenstinden und
Situationen, seine Eigengesetzlichkeit, die seine Autonomie ausmacht,
der die »Idee der Freiheit [...] verschwistert« ist, »hat an Herrschaft sich
geformt, die sie verallgemeinerte«.'® So ist auch die Autonomieerwar-
tung eine, die sich aus geschichtlichen und gesellschaftlichen Zuschrei-
bungen an Kunst und Kunstwerke ergibt, und mutet als Erwartung der
Freiheit der Kunst somit gar nicht mehr so autonom an, wie sie zuerst
erschien. Je nach dem, was als Funktion von Kunst gilt, ist die
Autonomie der Werke in der dsthetischen Debatte eine hoher oder nie-
driger bewertete, je nach philosophischer Perspektive wird ihr Verhilt-
nis zu Situationen und Gegenstinden, die der Kunst &ufBerlich sind,
verschieden bestimmt.

Christoph Menke nennt zwei Bestimmungen &sthetischer Erfahrung
als zwei Varianten der Beschreibung dsthetischer Autonomie: die Kom-
pensation und die Subversion. »Stabilisierende Folgen hat — oder kom-
pensierend bzw. entlastend ist — die &sthetische Erfahrung, wenn sie als
verortet gedacht wird; destabilisierende Folgen hat — oder subversiv ist —
die dsthetische Erfahrung dagegen, wenn sie als potentiell ubiquitér ge-
dacht wird.«'” Letztendlich versteht Menke auch die Kompensations-
funktion der Kunst als Subversion: »Entlasten oder kompensieren kann
nur, was die Geltung dessen, von dem es entlasten oder das es kompen-
sieren soll, suspendiert.«'”°

166 Vgl. F. Schiller: Uber die #sthetische Erziehung des Menschen, S. 33-37.

167 Th. W. Adorno: Asthetische Theorie, S. 14 und 16.

168 Ebd., S. 34.

169 Chr. Menke: Souverénitdt der Kunst, S. 202; vgl. dazu Odo Marquard:
»Kompensation. Uberlegungen zu einer Verlaufsfigur geschichtlicher
Prozesse«, in: Karl-Georg Faber/Christian Meier (Hg.), Historische Pro-
zesse, Miinchen 1978, S. 330-362; ders.: »Kunst als Kompensation ihres
Endes«, in: Willi Oelmiiller (Hg.), Kolloquium Kunst und Philosophie,
Bd. 1: Asthetische Erfahrung, Paderborn 1981, S. 159-199.

170 Chr. Menke: Souverinitit der Kunst, S. 201.

149

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Adorno gibt dem Begriff der Autonomie einen negativen Beige-
schmack, wenn er konstatiert: »Konsumiert wird an den Kunstwerken
ihr abstraktes Fiiranderessein...«'”" Auf den ersten Blick erscheint daher
das bei Menke angenommene Nebenordnungsverhédltnis zwischen der
Autonomie dsthetischer Erfahrung und dem pluralen Gefiige der Ver-
nunft als Alternative zur adornoschen Instrumentalisierung des Autono-
miebegriffs, die mit der gesellschaftliche Vordefinition dessen, was von
Kunst zu erwarten sei, operiert. Problematisch wird aber die Konse-
quenz, die Menke aus der Eigengesetzlichkeit der Kunstrezeption in Be-
zug auf nicht-dsthetische Diskurse ziehen mdéchte: »Wie und was wir
asthetisch erfahren, hat keinerlei bestreitende oder bejahende Kraft fiir
das, was Gegenstand unseres nicht-dsthetischen Erfahrens und Darstel-
lens ist.«'”* Dass sich dies aus einer Nebenordnung #sthetischen Erfah-
rens neben andere Formen des Erfahrens und Reflektierens ergeben
muss, ist nicht einzusehen, zumal Kiinstler (wie in den ersten fiinf Ka-
piteln dargestellt) nichts anderes bezwecken, als durch die Evidenz ihrer
Arbeit die (inner- und auferédsthetischen) Wahrnehmungen, Erfahrungen
und Reflexionen von Rezipienten durch eine Konfrontation mit dem
Werk zu verdndern. Was Menke als Konsequenz aus der Autonomie
asthetischen Erfahrens ansieht, kime einer Verfehlung kiinstlerischer
Absichten gleich. Nun ist das Argument, dass die Kiinstler nicht einver-
standen sind, keines, das den Fall abschlieBend entscheiden konnte. Ein
gelungenes Werk entzieht sich tatsdchlich einerseits den Anspriichen,
die an andere Entitdten auflerhalb der Kunst gestellt werden, zum Bei-
spiel dem Anspruch, es solle im Sinne einer begrifflichen Information
verstehbar sein; aber es entzieht sich, um die Rezipienten sozusagen
riickwendend mit ihren Anspriichen an die Vollkommenheit eines ge-
lungenen Werkes zu konfrontieren. Laut Ingeborg Bachmann ist die Be-
reitschaft, sich verdndern zu lassen, die normale rezipientische Haltung
gegeniiber dem Werk. Gehen wir probehalber davon aus, dass nicht alle
Rezipienten diese Auffassung Bachmanns teilen, so ergibt sich die Frage
nach anderen Motivationen der Kunstrezeption. Wére die autonome &s-
thetische Erfahrung am Kunstwerk tatséchlich die Konfrontation mit ei-
ner »totale[n] Negativitit« die »weder wie die der skeptischen Einwénde
in die diskursive Ordnung eingeschlossen werden, noch wie die des
Wahnsinns ausgeschlossen« werden kann,'” warum sollten Rezipienten
sich dann dieser nicht zu bewiltigenden Gefahr aussetzen? Eine Kon-
frontation mit der Negativitit dsthetischer Erfahrung ist eine, die sich
nur aus einer positiven Erwartung ans Kunstwerk ergeben kann. Ob eine

171 Th. W. Adorno: Asthetische Theorie, S. 33; Hervorhebung von mir.
172 Ebd, S.9.
173 Ebd., S.273.

150

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

ins Kunstwerk und in seine Erfahrung gesetzte Erwartung dieselbe oder
eine andere ist als die, die wir in eine diskursive Ordnung setzen — in je-
dem Fall muss die Erwartung zuerst eine Unterstellung von etwas sein,
um tberhaupt enttduscht werden zu konnen. Die primére, sozusagen
naive Gelungenheitsunterstellung an das Kunstwerk wird einerseits —
und da ist Menke recht zu geben — enttduscht. Aufgrund der Autonomie
des Werks, das heiflit der eigengesetzlichen Regeln seines Gelungen-
seins, ist die Erfahrung immer eine andere als die zu erwartende. Ande-
rerseits ist diese Enttduschung als ein Erlebnis der Alteritit bzw. >Man-
gelhaftigkeit« des Kunstwerks zugleich der impulsgebende Grund dafiir,
dass Rezipienten eigene Erfahrung in die vorgefundene Werkstruktur
eintragen. Wie im Kapitel 11.3 erldutert, bemiihen sich ndmlich die Rezi-
pienten, das teilweise widerstindige Werk in den eigenen Sinn- und
Wahrnehmungshorizont einzugliedern. Die Dialogizitdt dieser Interak-
tion mit dem Werk ist der rezipientischen »Disposition, das Mannigfal-
tige [...] zu einer Wahrnehmungstextur zusammenzufiigen, es also als
Einheit zu konstituieren«, geschuldet.'”* So muss die Erfahrung des
Wiederfindens auBerésthetischer Realitdt der Rezipientin die Erfahrung
des Entzugs und der Enttduschung komplementieren.

Die Autonomie der Kunst liegt also nicht in einer Entziehung, d.h. in
einer umfassenden Negation von sinnhaften Beziigen auf au3erkiinstleri-
sche Wirklichkeit, sondern in einer Eigengesetzlichkeit der Kunst hin-
sichtlich der Art, wie das Kunstwerk mit seinen Rezipienten jinter-
agiert, wie es Erfahrungsprozesse initiiert und wie seine Gelungenheit
von seiner konkreten Beschaffenheit abhiangt. Der damit vorgeschlagene
Autonomiebegriff geht zundchst aus von einer Eigengesetzlichkeit der
Werke, die bestimmte Erwartungen verursachen, und ordnet die Eigen-
gesetzlichkeit dsthetischer Erfahrung systematisch als eine am Kunst-
werk vollzogene zu. »Die moderne Kunst ist in einem operativen Sinn
autonom. Niemand sonst macht das, was sie macht.«!”

Es gehort zum Begriff des Kunstwerks, geschaffen zu sein. Insofern
heif}t, etwas als Kunstwerk zu erfahren, auch, es als durch eine Produ-
zentin geschaffen zu sehen. Diese Angabe ist zundchst formal; insbe-
sondere folgt daraus nicht, dass Rezipienten zum Verstindnis dessen,
was im Kunstwerk geschieht, sich im Einzelnen auf die Produzentin des
konkreten Werks beziehen miissten. Weil Kunstwerke mit einem An-
spruch auf Evidenz geschaffen sind, gestaltet jedoch dieser Anspruch die
Motivation kiinstlerischer Rezeption mit. Etwas als Kunstwerk zu erfah-

174 H.-Th. Lehmann: Postdramatisches Theater, S. 144. Vgl. Kap. 11.3.3:
Die Vergegenwirtigung von Realitdt im Kunstwerk.
175 N. Luhmann: Kunst der Gesellschaft, S. 218.

151

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

ren heif3t also, es als geschaffen zu erfahren — und zwar geschaffen in
einer spezifischen, ndmlich kiinstlerischen Weise. Diese kiinstlerische
Weise des Geschaffenseins aber l4sst sich gar nicht verstehen, ohne sich
auf den Evidenzanspruch der Produzenten zu beziehen. Etwas als
Kunstwerk zu erfahren, heiflit demnach, es als etwas zu erfahren, das von
einer Produzentin mit einem kiinstlerischen Evidenzanspruch hervorge-
bracht wurde. Ankniipfen ldsst sich hier an Martin Seels Definition der
Kunstwerke als

»konstellative Darbietungen [...], deren Sinn an eine nichtsubstituierbare
(durch keine andere Kombination von Elementen ersetzbare) Ausfithrung ihres
Materials gebunden ist. Der entscheidende Unterschied zu anderen Formen der
sprachlichen oder sonstigen Darbietung liegt darin, dafl es hier auf eine ge-
naue, individuelle Anordnung der Zeichenelemente ankommt«. '

Diese Definition des Kunstwerks legt die Eintragung des Evidenzan-
spruchs der Produzenten geradezu nahe. Denn wer ordnet die Elemente
des Werks so an, dass es unverwechselbar wird, und warum? Seel
bezieht sich meines Erachtens implizit auf den zweiten Aspekt der Be-
stimmung des Evidenzanspruchs der Kiinstler — ausgefiihrt im Kapitel
IL5 —, ndmlich auf jenen Vorgang, den wir als transformierendes
Hineinarbeiten eines intendierten Sinns in ein angemessenes Material
beschrieben haben. Dass es richtige und falsche, damit gelungene und
nicht gelungene Versionen der Ausarbeitung geben muss, ergibt sich aus
der Nichtbeliebigkeit der Konstellation der Elemente des Werkes, die
die Unverwechselbarkeit des einzelnen Kunstwerks garantiert. Seel
spricht von »Zeichenelementen« des Werks. Mit dem Begriff des Zei-
chens, das fiir etwas steht, konstruiert er den Bezug der im Kunstwerk
hergestellten Wirklichkeit zur auBerédsthetischen Realitét. Es ldsst sich
also festhalten, dass Rezipienten das Geschaffensein des Werks beriick-
sichtigen und dass sie es in der Weise beriicksichtigen, dass sie das
Werk als eine »konstellative Darbietung« seiner Produzentin erfahren.
Und das heilit wiederum, dass sie ihre Aufmerksamkeit auf die individu-
ell verursachte, unverwechselbare Anordnung der Elemente richten, aus
denen das Kunstwerk besteht. Da mit Adrian Piper davon ausgegangen
werden kann, dass Kunstwerke sich ihrer Form nach in nichts von nicht-
kiinstlerischen Gegenstdnden unterscheiden miissen, ergibt sich an
dieser Stelle die Frage, wie Rezipienten erkennen sollen, wann sie einen
Gegenstand oder eine Situation unter dem Gesichtspunkt seines Ge-
schaffenseins rezipieren konnen, wann also eine solche Rezeption eine
dem Gegenstand angemessene ist. Aus der Unendlichkeit der &stheti-

176 M. Seel: Asthetik des Erscheinens, S. 157.

152

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

schen Erfahrung lésst sich ndmlich noch nicht auf die Bestimmung eines
Objektes oder einer Situation schliefen, ein Kunstwerk zu sein, wenn
man diesem Objekt oder jener Situation irgendwie und irgendwo begeg-
net und die Erfahrung irgendwie beginnt. Die Bereitschaft, sich auf ein
Kunstwerk einzulassen, erklirt sich vielmehr aus dem Wissen, dass es
sich hierbei um ein Kunstwerk handelt.'”” In unserer Erzichung, unserer
kulturellen Sozialisation, durch Vorinformationen, aus kulturellen De-
batten und im institutionellen Diskurs erfahren wir, welche Gegenstande
und Situationen Kunstwerk genannt werden. Aus diesem Vorwissen er-
gibt sich zunidchst die Wahrnehmung des Kunstwerks als Kunstwerk.
Kollektiv vermittelte Erwartungen, die sich ans Kunstwerk richten, seine
Wahrnehmung als »konstellative Darbietung« und der subjektive Hori-
zont der einzelnen Rezipientin verschrénken sich im Fall des Gelingens
in der &sthetischen Erfahrung. Die Annahme in der Kunsterfahrung ernst
zu nehmen, die Kiinstlerin sei im Prozess der Produktion von einem
Evidenzanspruch geleitet worden, bedeutet demnach, dass die Evidenz
des Werks in der dsthetischen Erfahrung von den Rezipienten getestet
wird. Dass hierbei auch Enttduschung und das Erlebnis der Negativitit
konstitutive Funktionen erfiillen kénnen, wurde bereits geschildert.
Nicht das Gemachtsein eines Sinns allein ist die formale Struktur des
Werks, sondern eine »Nichtbeliebigkeit der Versammlung von Elemen-
ten«'"®, der die Rezipienten die Nichtbeliebigkeit der Welterfahrung ei-
ner Produzentin zuordnen. Kiinstler sind von daher in der Lage, die
Anschluss-, d.h. auch Verstehens- und Interpretationsméglichkeiten der
Rezipienten zu begrenzen, wenn auch nicht, sie vorherzusehen. Und sie
konnen andererseits durch spezifische Strategien Projektionen provozie-
ren. Projektionen der Interpreten und das Wiederfinden eigener Erfah-
rung im Kunstwerk sind also kein Einwand gegen das Gelingen des
kiinstlerischen Evidenzanspruchs, sondern eher ein Verweis auf dessen
Einlosung. Dass aus der gelungenen oder der nichtgelingenden Erfah-
rung heraus der Diskurs, der uns lehrte, was man ein Kunstwerk nennen
soll und was nicht, immer ein anfechtbarer Diskurs bleibt, ist selbstver-
standlich. So rechtfertigt sich das Misstrauen Andrej Tarkowskijs gegen
unangemessene Reaktionen und falsche Beurteilungen von Werken auch
systematisch. Denn obwohl der Vielfalt, wie Rezipienten ihre Erfahrun-
gen ins Spiel bringen, keine Grenzen gesetzt sind, gibt es doch unange-

177 Es kommt vor, dass Kiinstler diese Tatsache experimentell in Frage stel-
len, zum Beispiel, wenn sie Kunstwerke, ohne sie als solche zu kenn-
zeichnen, im offentlichen Raum installieren. Zum Schluss werden auch
diese Werke wieder im Rahmen des Kunstbetriebs présentiert, zum Bei-
spiel als Dokumentationen von Installationen und Ereignissen.

178 R. Sonderegger: Fiir eine Asthetik des Spiels, S. 316.

153

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

messene isthetische Beurteilungen, die anhand ihrer Uberpriifung am
Werk zuriickgewiesen werden konnen.

Kunstwerke unterscheiden sich folglich erstens von natiirlichen Ge-
genstdnden durch ihre formale Eigenschaft, geschaffen zu sein. Zweitens
unterscheiden sie sich von anderen geschaffenen Gegenstinden durch
ihre Eigenschaft, von Produzenten mit einer Evidenzabsicht hervorge-
bracht worden zu sein. Das Vorwissen der Rezipienten, dass ein Kunst-
werk vorliegt, beeinflusst den Prozess der Rezeption dergestalt, dass
sich aus der Kenntnis, dass es sich bei einem Gegenstand oder einer
Situation um ein Kunstwerk handelt, eine Priifung des Evidenzanspruchs
der Produzentin im Prozess seiner Wahrnehmung ergibt. Das Wissen um
das Geschaffensein des Kunstwerks und die Uberpriifung des Evidenz-
anspruchs der Kiinstler sind also wesentliche Kriterien fiir die Unter-
scheidung zwischen Kunstwerken und anderen Gegenstdnden der Wahr-
nehmung, mit denen anders umgegangen wird.'”

Setzt man das Dialogische voraus, das im Kunstwerk durch die
Kiinstler angelegt ist — und dass es angelegt ist, war die im Kapitel 11.4
entwickelte These —, so muss von einer Kommunikation durch das
Kunstwerk gesprochen werden. Auch bei der Herausarbeitung eines ds-
thetischen Kommunikationsbegriffs, der &#sthetisches Verstehen von
sprachlichem Verstehen unterscheidet, ist demzufolge die Produzenten-
perspektive notwendig zu berticksichtigen. Einer Darstellung der Kunst
im Rahmen eines Modells dsthetischer Kommunikation muss ein Kom-
munikationsbegriff zugrunde liegen, der erstens Kommunikation nicht
auf den Austausch von Argumenten reduziert und der zweitens das pro-
jektive Streben der Kommunizierenden in einer ganz bestimmten Weise
darlegt. Weder darf dieses Streben als ein willkiirliches Verfahren er-
scheinen, noch soll es als Kriterium zur Bestimmung des Kunstwerks
absolut gesetzt werden. Das impliziert, dass Wahrnehmungsprozesse,
die oftmals als ein Pendant zur Rationalitét dargestellt werden, so be-
leuchtet werden miissen, dass sie in bestimmten Grenzen steuerbar und
auf eine bestimmte, auf eine eigene Art und Weise rational sind. Denn

179 Demzufolge wéren Bezlige auf begriftlich Fassbares auch in der Wahr-
nehmung von Kunstwerken, so wie in anderen Wahrnehmungsarten,
Voraussetzung und in ihr enthalten. Der Unterschied liegt somit nicht in
der Spezifik des Wahrnehmens, sondern in der Unterstellung, die sich
mit dieser Wahrnehmung verbindet. Man kann daher mit Seel zwar sa-
gen, dass es dsthetisches Wahrnehmen auch in nichtkiinstlerischen Zu-
sammenhéngen gibt, aber diese dsthetische Wahrnehmungsform ist nicht
ausreichend, um die Situation der Kunstwahrnehmung zu bestimmen,
wie Seel selbst einrdumt, wenn er Kunstwerke als »konstellative Dar-
bietungen« (von etwas) bezeichnet. Vgl. hierzu auch M. Seel: Asthetik
des Erscheinens, S. 51f.

154

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

geht es ums Kunstwerk, kann mit Hilfe seiner wahrnehmbaren Struktur
etwas »auf den Punkt gebracht« werden, das zwar unterschiedlich inter-
pretierbar ist — und keine Interpretation ist die einzig richtige —, aber
nicht deswegen schon als irrational dargestellt werden kann. Das wahr-
nehmende Erfassen des Kunstwerks, welches die Moglichkeiten, wie es
rezipiert werden kann, einschrinkt, muss ndher bestimmt werden als
Evidenzerlebnis im Sinne der Ausprigung eines Verstindnisses. Das Er-
fassen des Kunstwerks ist ein Reagieren auf die Konstitution des
Kunstwerks, so wurde es bereits ausgefiihrt. In einem Modell dstheti-
scher Kommunikation miisste es — das folgt aus dem bis hierher Gesag-
ten — um die Anschlussmoglichkeiten des Kunstwerks gehen, um Pro-
vokation von Projektionen, zugleich aber um die Begrenzung der Inter-
pretation und um deren Uberpriifbarkeit am Kunstwerk.

155

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

I1l. DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE:
EINE SYSTEMATISCHE PERSPEKTIVE

Im folgenden III. Teil geht es darum, Kunstwerke sowohl aus rezep-
tionsdsthetischer als auch aus produktionsisthetischer Sicht zu definie-
ren, verschiedene Begriffe der &dsthetischen Kommunikation zu priifen
und einen alternativ gewonnenen Begriff &dsthetischer Kommunikation
ins Verhéltnis zum Begriff der Evidenz des Kunstwerks zu setzen.

1. Kunstrezeption als Evidenzerlebnis
und als Einlésung des Evidenzanspruchs
der Kiinstlerin

Kiinstler produzieren mit einem Anspruch darauf, evidente Werke her-
zustellen, so lautete eine These des II. Teils. Kann auch solch ein An-
spruch auf die Produktion eines evidenten Kunstwerks nicht mit der Be-
hauptung seiner Evidenz gleichgesetzt werden, so ergibt sich doch die
Notwendigkeit, zu kldren, was denn unter dem Ideal des evidenten
Kunstwerks zu verstehen wire, somit die Notwendigkeit der Bestim-
mung des Evidenzbegriffs und seines Verhiltnisses zum Begriff der
Wabhrheit im philosophischen Allgemeinen und im kunstphilosophischen
Besonderen. Aus einem Anspruch allein lésst sich keine Verwirklichung
dieses Anspruchs ableiten. Einem Kunstwerk kommt nur dann die Ei-
genschaft der Evidenz zu, wenn es Evidenzerlebnisse seiner Rezipienten
verursachen kann. Erforderlich ist daher eine genaue Bestimmung des
Verhiltnisses von Anspruch und Erlebnis: Wie verhélt sich der An-
spruch der Produzentin, ein evidentes Kunstwerk zu produzieren, zu den

157

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Erlebnissen der Rezipienten, in denen das Kunstwerk und das, was es
zeigt, als evident erlebt wird? Im Rahmen dieser Fragestellung muss
erstens das vom Kunstwerk verursachte Erlebnis der Rezipienten im Zu-
sammenhang gesehen werden mit der Disposition der Rezipienten; zwei-
tens ist es zwingend, die nichtbeliebige Verschrinkung auszu-
buchstabieren, die zwischen der Materialitit des Kunstwerks und der Er-
fahrung und Deutung dieser Materialitét besteht.

Um das Werk als »Vermittler« zwischen Produzenten und Rezi-
pienten zu konstituieren, muss die Materialitdt des Kunstwerks so be-
schrieben werden, dass sie das Weltverhiltnis der Kiinstler mit dem
Evidenzerlebnis der Rezipienten verbindet. Andernfalls wire der Begriff
der asthetischen Kommunikation lediglich ein Begriff, der Potentiale des
Werks zur Auslésung von Projektionen, nicht aber eine wirkliche Kom-
munikation bezeichnete. Die Differenz der dsthetischen Kommunikation
zur sprachlichen liegt in der Materialitit des Kunstwerks begriindet,
welches sich durch seine Gegebenheit als bearbeitetes Material von
nichtkiinstlerischen sprachlichen AuBerungen unterscheidet. Das Kunst-
werk steht als materialer Trager von Bedeutungen zwischen den Kom-
munizierenden. Diese Bedeutungen entsprechen nicht den Intentionen
der Kiinstler vor der Produktion, sondern sie entstehen in der transfor-
mierenden Konfrontation der Kiinstler mit dem Material. Vonseiten der
Rezipienten wird Bedeutung nicht allein ins Material »eingetragen,
sondern liegt auch gebunden an die Materialitit des Kunstwerks als Al-
teritit des Werks vor. Diese Alteritat des Kunstwerks ist dadurch ge-
kennzeichnet, dass sie sich nicht ohne Weiteres in den Bedeutungshori-
zont der Rezipienten eingliedern lésst.

Die Evidenz des Kunstwerks wird von den Kiinstlern beansprucht.
Evidenz zu beanspruchen heiflit, sie zu fordern, sie zu verlangen, aber
auch, sie zu brauchen, wenn es darum geht, ein gelungenes Kunstwerk
zu produzieren. Wie ist diese Forderung zu verstehen? Zwei Dinge sind
wichtig: Anspriiche, die im Spiel sind, verweisen erstens darauf, dass es
um ein Ziel geht, das durch irgendeine Art von Handeln erreicht werden
kann. Das Kunstwerk entsteht nicht allein, indem sich Kiinstler in Situa-
tionen bringen, sondern als konkretes Produkt kiinstlerischer Bemiihun-
gen und Leistungen. Von der kiinstlerischen Leistung spricht man dann,
wenn sich das Kunstwerk als ein evidentes herausstellt, also als eines,
das Evidenzerlebnisse verursachen kann.

Wesentlich am Evidenzanspruch ist zweitens, dass Evidenz und
nicht nur eine spezifische Bedeutung des Kunstwerks beansprucht wird.
Die so beanspruchte Evidenz kann nur als (teilweise nichtsprachliche)
Wirkung des Werks gepriift, sie kann nicht allein gedanklich vollzogen
werden. Der mit dem Werk verkniipfte Evidenzanspruch ist somit kein

158

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

Anspruch auf Geltung, auf hermeneutische Wahrheit oder auf Richtig-
keit eines sprachlichen Gehaltes. Mit dem Vergleich dieser verschiede-
nen Anspriiche beschiftigt sich das fiinfte Kapitel des III. Teils.

Ist das Kunstwerk ein evidentes, bewirkt es Evidenzerlebnisse seiner
Rezipienten in dem Sinn, dass diese Erlebnisse von dem Kunstwerk, so
wie sie sind, also nichtbeliebig verursacht werden. Es handelt sich damit
um eine Verursachung in einem starken Sinn; d.h. das Kunstwerk ist
nicht nur Ausldser fiir das Erlebnis seiner Evidenz, sondern es verur-
sacht genau die Evidenzerlebnisse, in denen es als evident erlebt wird,
und es thematisiert somit das, was es evident macht. Wie ist diese
Nichtbeliebigkeit der Kunsterfahrung nun zusammenzudenken mit der
Vielseitigkeit und Unterschiedlichkeit aller dsthetischen Erfahrungen,
die an einem konkreten Kunstwerk gemacht werden kénnen? Die Frage
drangt sich auf, denn empirisch ist davon auszugehen, dass von ver-
schiedenen Rezipienten an ein und demselben gelungenen Kunstwerk
unendlich viele unterschiedliche Erfahrungen zu machen sind. Anders
gesprochen, ein und dasselbe Kunstwerk kann Rezipienten auf verschie-
dene Weise evident sein und — damit verkniipft — Verschiedenes evident
machen. Obwohl die Moglichkeiten der Kunsterfahrung unendlichsind,
lassen sich nicht vollig beliebig alle moglichen Erfahrungen an einem
Kunstwerk machen (die der jeweiligen Rezipientin momentan gerade
»passen«), sondern es lisst sich nur Bestimmtes am Werk erfahren. Die-
ses Bestimmte ist durch das Werk, durch seine konkrete Materialitit und
durch die mit seiner Materialitdt verschrankte Bedeutung vorgegeben —
ist also durch das Kunstwerk, so wie es produziert ist, verursacht. Die
Materialitdt des Kunstwerks hatte ich im II. Teil dieser Arbeit beschrie-
ben als das Produkt der Konfrontation kiinstlerischer Intentionen mit
dem Material, einer Konfrontation, in der sich sowohl die Intentionen
der Produzentin als auch die Bedeutung des Materials verdndern. Dass
die biografische und gesellschaftliche Erfahrung der Kiinstlerin fiir den
Prozess der Produktion von groler Bedeutung ist, liegt auf der Hand;
philosophisch bedeutend ist jedoch, wie die Verarbeitung der Erfahrung
der Kiinstlerin systematisch bewertet wird. Ich habe vorgeschlagen, sie
nicht allein als Resultat iiberindividueller gesellschaftlicher Praxis zu
deuten, sondern sie auch als kiinstlerische subjektive Entscheidung zu
verstehen, die auf Ein- und Ausschliissen von Themen und Materialien
beruht. Nur so ist der Kiinstlerin systematisch die Rolle eines Subjektes
zuerkannt, das zwar in einer Geschichte und einem Kontext steht, das
aber trotzdem einen Handlungsspielraum hat, sich so oder so beim Pro-
duzieren zu verhalten. Die zweite grole Rolle spielt (wie bereits gesagt)
das jeweils zu bearbeitende Material, das dem Bestreben der Kiinstlerin
einen Widerstand entgegensetzt. Einen Widerstand nicht etwa nur derart,

159

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

dass die reibungslose Hineinarbeitung eines Gehaltes ins Material ver-
hindert wiirde, sondern einen Widerstand derart, dass das Material Be-
griff und Praxis, mit denen es konfrontiert wird, einerseits in etwas Neu-
es transformiert, und sich andererseits selbst in der Konfrontation mit
beiden so verdndert, dass es nun u.a. neue Eigenschaften und Be-
deutungen aufweist, die ihm zuvor nicht zugekommen waren. Diese Be-
schreibungsweise erlaubt es, das Kunstwerk in der spezifischen Gestal-
tetheit seines Materials als Trager bewusster und unbewusster kiinstleri-
scher Entscheidungen aufzufassen, die immer auch als die (nicht allein
sprachliche) Artikulation eines Verhéltnisses der Kiinstlerin zur sie um-
gebenden Welt zu beschreiben sind.

Der Erfahrungsbegriff auf der Produktionsseite soll nicht auf eine
Medialitét des kiinstlerischen Subjekts verweisen, durch das etwas zum
Ausdruck kommt. Beschriebe man allerdings umgekehrt die Produktion
blof3 als ein individuelles Sich-Ausdriicken der Kiinstlerin im Kunst-
werk, wire das Werk bestimmt als eine Art »Abdruck« ihres personli-
chen inneren Erlebnisses. Ich ziehe an dieser Stelle die Beschreibung
kiinstlerischer Arbeit als einer, in der etwas ausgewihlt und arrangiert
wird, der Beschreibung als eines »Sich-Ausdriickens« der Kiinstlerin
vor. Der Grund dafiir ist der, dass sich im Begriff des Ausdrucks die
Verbindung zwischen innerem subjektivem Erleben und duBlerer Wahr-
nehmung nur auf eine unklare Weise konstruieren ldsst, wihrend die Be-
schreibung kiinstlerischer Entscheidung — als Auswahl aus, Wiederho-
lung oder Paraphrasierung von Vorgefundenem — auf der Ebene des
Wahrnehmbaren verbleibt. Dass die von Kiinstlern getroffenen Entschei-
dungen jedoch immer mit den Erfahrungen der jeweiligen Kiinstler zu-
sammenhingen, liegt als Minimalbestimmung kiinstlerischen Handelns
auf der Hand. Das ausgewéhlte und bearbeitete Material ist indes nicht
nur eines, in dem sich die Kiinstlerin ausdriickt, sondern es wirkt sich
auf die kiinstlerische Strategie in dem Sinn aus, dass die Entscheidungen
der Kiinstlerin selbst modifiziert werden und das Ergebnis dieser Kon-
frontation mit dem Material gegeniiber den Intentionen der Kiinstlerin
als etwas Differentes definiert werden muss. Die Alteritit des Kunst-
werks ist also nicht nur (erstens) eine Alteritdt des Werks gegeniiber der
Wahrnehmung durch seine Rezipienten; sie ist (zweitens) auch zu den-
ken als Alteritdt des Werks gegeniiber den Intentionen seiner Produzen-
tin.

Gleichwohl verstehe ich den Alteritdtsbegriff nicht im Sinne einer
vollstindigen Ablosung des Werkes von den Intentionen seiner Produ-
zentin und von den Erlebnissen seiner Rezipienten. Auch wenn das ver-
arbeitete Material die Intentionen der Kiinstler verdndert, bleibt das
Kunstwerk von den Kiinstlern hergestellt, mindestens arrangiert. Die

160

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

Entscheidung, dass »es passt«, die das Werk aus der Produzentenper-
spektive als ein gelungenes ausweist, gibt das Kunstwerk frei fiir die Of-
fentlichkeit. Es ist dann etwas entstanden, von dem die Kiinstlerin
glaubt, es vertreten zu kénnen — von dem sie glaubt, dass es teilweise
ihre (im Prozess modifizierten) Intentionen prdsentiert. Im Falle des
Gelingens reprdsentiert daher das Werk tatséchlich »mehr oder weni-
ger« die Ausgangsfragen und -intentionen der Kiinstlerin — wenn auch
nie in der Weise, die ihr zu Beginn des Produktionsprozesses vor-
schwebte. Und dieses Kunstwerk, von dem die Kiinstlerin entschied,
dass es (mindestens vorldufig) so zu belassen sei, ist identisch mit dem,
welches der jeweiligen Rezipientin so begegnet, wie es produziert wur-
de.

Dass das Werk im Modus seiner Alteritit begegnet, bedeutet nun,
dass es ganz bestimmte individuelle Erfahrungen und Deutungen sind,
die in den Rezipienten von diesem einen Werk aufgerufen werden; ein
anderes Kunstwerk verursacht wiederum andere Erfahrungen und andere
Interpretationen. Die Deutungen des Kunstwerks durch Kunstrezipienten
unterscheiden sich von den Deutungen anderer wahrgenommener Ge-
genstidnde dadurch, dass die Rezipienten wissen, dass es sich bei Kunst-
werken um Gegenstdnde handelt, in deren Entstehung immer der An-
spruch, ein evidentes Kunstwerk zu produzieren, eine Rolle spielt. An-
ders gesprochen: Die bestimmte Alteritit des Kunstwerks, dem in der
Rezeption begegnet wird, liegt bereits implizit in dem Verweis auf seine
konkrete Produziertheit. Diese Tatsache des Produziertseins definiert die
Erwartungen der Rezipienten an das Werk und bestimmt so die Rezep-
tionssituation mit. Damit meine ich nicht, dass den Rezipienten in jedem
Fall spezifische Informationen tiber die jeweilige Kiinstlerin oder iiber
von ihr verwendete Verfahren gegeben sein miissen. Vielmehr ist hier
die »intersubjektive Vereinbarung«, die fiir den Kontext der Kunst gilt,
gemeint, nach der es zum »Bewandtniszusammenhang« der Kunst ge-
hort (um einen heideggerschen Terminus zu gebrauchen), dass Kunst-
werke von Kiinstlern hergestellt werden. Das Kommunikationsverspre-
chen der Kunstwerke beruht auf der Tatsache ihres Produziertseins, und
man kann davon ausgehen, dass die Information, dass Kunstwerke von
Kiinstlern produzierte Objekte und Situationen sind, allen Rezipienten
zur Verfiigung steht. Dies Versprechen, dass das Kunstwerk nicht nur
unsere eigene Erfahrung aufruft, sondern dass die Konfrontation mit ihm
zugleich eine Begegnung mit einer ins Werk transformierten Erfahrung
der Produzentin ist, aus der sich neue Konstellationen eigener Erfahrung
ergeben, ist das Merkmal, welches die Kunstrezeption von anderen #s-
thetischen Rezeptionsarten unterscheidet.

161

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Die Disposition einer einzelnen Rezipientin, als ihre allgemeine psy-
chische und physische Verfassung, die geprigt ist durch ihren bio-
grafischen und kulturellen Hintergrund, wird vom Kunstwerk nicht in
ihrer Gesamtheit aufgerufen. Das Kunstwerk aktiviert vielmehr be-
stimmte einzelne Erfahrungen und Erinnerungen der Rezipienten, die
auf den unterschiedlichsten Ebenen liegen. Es kann sich hierbei ebenso
um Gedanken wie auch um Gefiihle oder um die Erinnerung physischer
Zustinde oder um bestimmte physische Zustinde selbst (z.B. um Ekel)
handeln — je nachdem mit welchen Mitteln, Materialien und in welchen
Konstellationen ein Kunstwerk gestaltet ist. Das Evidenzerlebnis der
Rezipientin ist aber nie allein der Verweis auf ihre eigenen Gefiihle oder
Gedanken, die in der Wahrnehmung aktiviert werden, sondern es han-
delt sich immer um die Konfrontation des Aktivierten mit dem Wahrge-
nommenen.

Wie kann aber das innerlich Aufgerufene mit einem duleren Prozess
konfrontiert sein? Es kann dies nur, indem die duflere Wahrnehmung des
Werks untrennbar verschriankt ist mit einer zeitgleichen individuellen
Interpretation der Wahrnehmung. Dabei wird aber nicht allein diese In-
terpretation des Wahrgenommenen mit der Deutung eigener (nicht-
kiinstlerischer) Erfahrungen abgeglichen, sondern Bild- oder Tonerleb-
nisse werden ebenso in Vergleich gesetzt mit innerlich gespeicherten
Vorstellungsbildern oder innerlich imaginierten Melodien oder Gerdu-
schen.' Natiirlich liegen begegnende und aufgerufene Bilder oder Klin-
ge nicht als reines Material vor, sondern sind immer gebunden an ihre
Interpretationen, sowohl im Moment ihrer Begegnung als auch im Mo-
ment der Erinnerung. So wird die materiale Seite des Kunstwerks immer
schon als eine wahrgenommen, die etwas meint, aber die Wahrnehmung
des Kunstwerks geht nicht auf in der sprachlichen Beschreibung dieses
Meinens. Es gibt immer alternative begriffliche Beschreibungen und
Bestimmungen des Wahrzunehmenden als Korrekturen der bereits ge-
leisteten.

Entscheidungen tiber die Gestaltung des Kunstwerks werden von
Kinstlern auf der Wahrnehmungsebene und nicht allein als Entschei-
dungen {iiber einen Sinn, den das Kunstwerk haben soll, getroffen. Je-
doch ist die Selbstdeutung, die auf die spezifische Gestalt des Kunst-
werks »passt«, mithin eine, von der die Kiinstlerin glaubt, dass sie durch
die Materialauswahl und die Gestaltung des Materials bzw. der Situation
préasentiert wird — genauso wie die Deutungen der Wahrmehmung des
gestalteten Werks durch Rezipienten solche sind, die auf dieselbe spezi-

1 Vgl. dazu W. Rihms Bemerkung zum »inneren Musikblock« (Offene En-
den, S. 11; s.0. Kap. 11.3.1).

162

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

fische Gestaltetheit desselben Kunstwerks »passen«.”> Obwohl es nicht
dieselben Deutungen sind, gehen beide Deutungsvarianten, sowohl auf
der Seite der Produktion als auch auf der Seite der Rezeption, eindeutig
von der Gestalt des Werks aus. Denn beide Deutungsversuche sind we-
sentlich verschriankt mit derselben Materialitét, die als Kunstwerk vor-
liegt. Sie sind jeweils individuell vorgenommene Verschrankungen zwi-
schen sinnlich Erfahrenem und einer Bedeutung dieses Erfahrenen.

Evidenz bedeutet Offenkundigkeit, Vehemenz des Einleuchtens,
nicht allein auf der Ebene der Interpretation, sondern genauso meint
Evidenz Offensichtlichkeit. Die Gestalt des Kunstwerks, die augen-
scheinlich etwas meint, leuchtet ein. Gadamer benennt die eine Hilfte
einer Kommunikation zwischen dem Werk und seiner Rezipientin, wenn
er zum einen iiber die hermeneutische »Identitdt des Werks« sagt, »dal3
seine Identitit eben darin besteht, dafl etwas daran »>zu verstehenc ist, daf3
es als das, was es »meint« oder »sagt« verstanden werden will. Das ist
eine von dem »Werk« ergehende Forderung, die auf ihre Einl6sung war-
tet.« Zum anderen kennzeichnet Gadamer die sinnlich-materiale Seite
des Kunstwerks als eine »Faktizitit«, die »zugleich ein uniiberwindli-
cher Widerstand gegen alle sich iiberlegen glaubende Sinnerwartung«
sei.* Beiden Feststellungen stimme ich zu. Ausgespart bleibt allerdings
bei Gadamer, wie diese beiden Phinomene zusammenhidngen. Denn die
Alteritit der materialen Seite des Werks gegeniiber jedem sprachlichen
Beschreibungsversuch, die von Gadamer »Faktizitit« oder »das Fakti-
sche« genannt wird, hangt mit der »Forderung des Werks«, verstanden
zu werden, derart zusammen, dass diese Forderung nur begriffen werden
kann, wenn sie als eine gedacht wird, die genau mit der sinnlichen Ge-
stalt des Werks, mit seiner Faktizitit, verschrinkt ist. Daher miissen bei-
de Dispositionen, die Kunstwerken zukommen, sowohl die Tatsache,
dass sie immer in einer konkreten Gestalt vorliegen als auch die, dass
ihnen eine sinnhafte Dimension zu eigen ist, als zwei Seiten ein und der-
selben Medaille gedacht werden.

2 Vgl. Hans-Georg Gadamer: Die Aktualitdt des Schonen, Stuttgart 1977, S.
33: »Ich identifiziere etwas als das, was es war oder was es ist, und diese
Identitit allein macht den Werksinn aus. Wenn das richtig ist [...], dann
kann es gar keine mégliche Kunstproduktion geben, die nicht in der glei-
chen Weise immer das meint, was sie produziert, als das, was es ist. Selbst
ein Flaschenstdnder —, das da plétzlich mit so einem groB3en Effekt als ein
Werk angeboten wurde, bestitigt das.«

3 Ebd., S. 34: »...daB} seine Identitit eben darin besteht, dall etwas daran >zu
verstehenc ist, daB3 es als das, was es ymeint< oder »sagt« verstanden werden
will. Das ist eine von dem >Werk« ergehende Forderung, die auf ihre Ein-
16sung wartet.«

4 Ebd, S. 45.

163

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Es ist nicht richtig, dass das, was von der Kiinstlerin als Kunstwerk
an die Offentlichkeit gebracht wurde, nichts mehr mit ihren kiinstleri-
schen Absichten zu tun haben soll, wie Gadamer die Abgeldstheit eines
jeden Kunstwerks von seiner Produzentin verstanden wissen mochte.
Dass das Kunstwerk »da ist« (seine Faktizitit), ist das Ergebnis kiinstle-
rischer Bemiithung, die von dem Anspruch geprigt ist, ein Werk zu
schaffen, welchem genau diese Eigenschaft zukommt, ndmlich »da zu
sein« (um mit Gadamers Worten zu sprechen).” Ein Kunstwerk mit Ab-
sicht oder mit einem Anspruch zu erzeugen, heifit eben nicht nur (wie
Gadamer annimmt), den absoluten unveridnderlichen Sinn dieses Kunst-
werk zu beabsichtigen. Beabsichtigt ist nicht allein eine Botschaft oder
Mitteilung, die das Kunstwerk machen soll; beabsichtigt ist genau seine
»Faktizitit«, auf die jene »Forderung« des Kunstwerks, dass es »ver-
standen werden will«, zuriickgeht. Beabsichtigt wird gerade von den
Kiinstlern die Verschrankung der Materialitidt des Kunstwerks, welche
seine »Faktizitdt« ausmacht, mit den Moglichkeiten der Interpretation
dieser Materialitdt, die untrennbar an diese Materialitdt selbst gebunden
sind, ja von dieser selbst erst ermdglicht werden. Erméglichung der Evi-
denzerlebnisse in der Rezeption durch die materiale Seite des Werks und
generelle Alteritdt der Evidenzerlebnisse gegentiber der sprachlich arti-
kulierten Deutung miissen hier zusammen und als eine Einheit gedacht
werden.

Die Differenz zwischen Kunstwerken und nichtkiinstlerischen Ge-
genstidnden, die wahrgenommen und gedeutet werden, ist (wie bereits
gesagt) die, dass Kunstwerke mit einer spezifischen Absicht, d.h. mit ei-
nem Evidenzanspruch geschaffen sind, der sich wesentlich von anderen
Absichten, die es bei der Produktion nichtkiinstlerischer Gegenstinde
geben kann, unterscheidet. Evidenz muss also hier im Zusammenhang
der Kunstrezeption bedeuten, dass etwas in seiner sinnlich erfahrbaren
Materialitdt so prasent wird, dass es bestimmte Deutungen und Ver-
stindnisse seiner selbst evoziert. Evidenzerlebnisse verweisen auf die
Evidenz des Kunstwerks als das Vermogen zur Evokation von Evidenz-
erlebnissen. Diese Eigenschaft der Evidenz des Werks ruft ganz ver-
schiedene Evidenzerlebnisse hervor, anders gesagt: Ich kann als Rezi-

5 Ebd, S. 44: »Der Sinn eines Kunstwerks beruht vielmehr darauf, daf} es da
ist. Um jede falsche Konnotation zu vermeiden, sollten wir daher das Wort
»>Werk« durch ein anderes Wort ersetzen, nidmlich durch das Wort >Ge-
bilde«. [...] Das »Gebilde« ist vor allen Dingen nichts, von dem man mei-
nen kann, daB es jemand mit Absicht gemacht hat (wie das mit dem Be-
griff des Werkes noch immer verkniipft ist). Wer ein Kunstwerk geschaf-
fen hat, steht in Wahrheit vor dem Gebilde seiner Hinde nicht anders als
jeder andere. [...] Nun »stehtc es, und damit ist es ein fiir allemal »da¢, an-
treffbar fiir den, der ihm begegnet, und einsehbar in seiner »Qualitét<.«

164

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

pientin anderen Rezipientin nicht genau mein eigenes Evidenzerlebnis
unterstellen. Gadamer schreibt dazu richtig tiber die »von dem »Werk«
ergehende Forderung, die auf ihre Einlgsung wartet. Sie verlangt eine
Antwort, die nur von dem gegeben werden kann, der die Forderung an-
genommen hat. Diese Antwort muss seine eigene Antwort sein, die er
selber titig bringt.®

Obwohl das so ist, kann das Verstehen eines Kunstwerks nicht als
eine Arbeit dargestellt werden, die Rezipienten »allein« und zur Génze
leisten. Die Art und Weise, wie rezipientische Eigenbeteiligung beim
Kunstverstehen stattfindet, ist vielmehr durch die Weise, in der das
Kunstwerk seine Rezipienten konfrontiert, durch seine spezifische Art,
in der es Verstehen fordert, vorgegeben.” Evidenzerlebnisse haben nichts
zu tun mit einem Nachvollzug des Kunstwerks in dem Sinne, dass es nur
ein richtiges Auffassen des Augenscheinlichen und ein richtiges Verste-
hen des Offenbaren gébe. Das Gerichtetsein der Rezipienten sowohl auf
die eigene sinnliche Anschauung des Werks als auch auf den Sinn, der
sich verbunden mit dessen sinnlicher Anschauung erschliefit, zielt nicht
nur darauf, Thematisierungen oder Aussagen des Werks als evidente zu
verstehen, sondern ebenso darauf, die Wahrnehmung der Gestaltetheit
des Kunstwerks als evidente Wahrnehmung zu erleben. Beides fillt zu-
sammen und kann nicht voneinander getrennt werden — hochstens in
nachtriaglichen Reflexionen ist es iberhaupt moglich, Verstandenes und
die Weise, in der Verstandenes wahrgenommen worden ist, auseinander-
zudividieren.® Die Rede von der »isthetischen Seite des Kunstwerks«,
von seinem So-oder-so-Gemachtsein ist also immer eine defizitire Rede,
die in der Distanz der Reflexion zwar gefiihrt werden kann, die aber,
was das Erfassen und Erfahren des Werks betrifft, immer unvollstéindig
bleibt, dem Werk nicht gerecht wird. Das Testen, ob sich ein Evidenzan-
spruch im gelungenen Kunstwerk erfiille, muss immer ein Sich-der-
Wirkung-des-Werks-Aussetzen sein, in dem Wahrnehmen immer ein

6 Ebd., S. 34.

7 Ebd., S. 37: »Die Identitdt des Werkes ist nicht durch irgendwelche klassi-
zistischen oder formalistischen Bestimmungen garantiert, sondern wird
durch die Weise, in der wir den Aufbau des Werkes selbst als eine Auf-
gabe auf uns nehmen, eingelost.« Im Unterschied zu Gadamer wiirde ich
diesen Vollzug als Reaktion auf das Werk (auf seine Identitét) bezeichnen,
nicht (wie Gadamer) als seine Identitit selbst.

8 Das bestitigt auch Gadamer: »Ich meine damit, dafl es eine sekundéire
Verhaltensweise ist, wenn man von dem abstrahieren sollte, was einen
durch ein kiinstlerisches Gebilde bedeutsam anspricht, und man sich géanz-
lich darauf beschrinken wollte, es >rein dsthetisch« zu wiirdigen.« (Ebd.,
S.38)

165

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

verstehendes Wahrnehmen ist und in dem Verstehen immer in Ver-
schriankung mit sinnlicher Wahrnehmung vollzogen wird.

Dass es nun viele Moglichkeiten gibt, ein Kunstwerk zu verstehen,
hat mit dem Anteil zu tun, der dem Horizont der jeweiligen Rezipientin
zukommt. Thre Reaktion auf das Kunstwerk ist sowohl durch das
Kunstwerk geleitet als auch durch den Erfahrungshorizont, den sie mit-
bringt. Die Verschmelzung der Horizonte, so wie sie von Gadamer in
Wahrheit und Methode beschrieben wird, ist im Prinzip ein geeignetes
Erkldrungsmodell, um die Begegnung der Rezipientin mit dem Werk
darzustellen.” Gadamer schreibt richtig iiber die Flexibilitit rezipienti-
scher Horizonte: »In Wahrheit ist der Horizont der Gegenwart in steter
Bildung begriffen, sofern wir alle unsere Vorurteile stindig erproben
miissen.«'” Es geht jedoch nicht allein um das Verstehen der Wahrheit
eines Kunstwerks, eines Gehalts, der sich sprachlich bestimmen lief3e.
Eine Verschmelzung der Horizonte miisste vielmehr so beschrieben
werden, dass die materiale Weise, wie das Kunstwerk gemacht ist, dar-
tiber hinaus im Prozess der Begegnung Wahrnehmungsvorurteile kon-
frontiert und verdndert. Das Kunstwerk kann nicht allein an dem gemes-
sen werden, was es zu verstehen auffordert. Wire zum Beispiel seine
Message oder sein Gehalt einer, der Rezipienten sehr richtig und wichtig
erscheint, so kann es immer noch misslungen sein, namlich wenn es sei-
ne Botschaft auf eine schlecht gemachte Weise vortrdgt. Solch ein
Kunstwerk bezeichnen wir hdufig als »gutgemeint«. Das, was unsere
Vorurteile in der Rezeption herausfordert, ist also kein Verstindnis einer
Sache, keine Wahrheit im Sinne einer Theorie, kein allein hermeneu-
tisch zu entziffernder Sinn des Kunstwerks. Sondern unser Horizont, un-
sere Vorurteile sind auch Horizont von und Vorurteile tiber Wahrneh-
mungsweisen, an die immer ein Sinn gebunden ist. Gadamers Beschrei-

9 Der Vorwurf Manfred Franks gegen Gadamers Darstellung der herme-
neutischen Verschmelzung der Horizonte von Text bzw. Kunstwerk und
Rezipientin in der Kunst- und Textrezeption betrifft die Vorrangstellung
der »Tradition«, aus der das Zu-Verstehende kommt und die es sich als
Verstandenes eingliedert. »Uber die Alteritit des Anderen wird [...] erst
entschieden, wenn er im Horizont des Interpreten integriert oder wenn
dessen Horizont in den des Interpretanden jeingeriickt< oder allenfalls:
wenn die fusionierenden Horizonte iiber eine hoherstufige Dyade Reflek-
tierender-Reflex spekuldr identifiziert sind — dann freilich ist’s zu spét fiir
ein Urteil tiber die Differenz beider.« »Das Sein des Anderen qua Anderen
bleibt auf der Strecke.« Dieser Gefahr einer Verwischung der Andersheit
entgehen wir hier, denn das Kunstwerk ist gerade gegeniiber seinen Rezi-
pienten durch seine Alteritdt, die sich nicht durch sprachliche Auslegung
einholen lésst, charakterisiert. Manfred Frank: Das individuelle Allgemei-
ne, Frankfurt/Main 1977, S. 32f.

10 H.-G. Gadamer: Wahrheit und Methode, S. 311.

166

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

bung der Verschmelzung der Horizonte des Kunstwerks und der Rezi-
pientin muss also erweitert werden um die Weise, die Welt wahrzuneh-
men, die in der Begegnung mit dem Kunstwerk ebenso auf dem Spiel
steht wie unser Verstdndnis der Welt. Beides ist untrennbar miteinander
verbunden. Der Anspruch der Kiinstler, evidente Werke zu schaffen, ist
also zugleich ein Anspruch darauf, dass die Werke aufgrund ihrer Evi-
denz die Wahrnehmung und das Verstidndnis ihrer Rezipienten verén-
dern."

2. Evidenz als Werkeigenschaft

Warum nenne ich nun ein Kunstwerk, welches in der Lage ist, Evidenz-
erlebnisse zu verursachen, ein evidentes Kunstwerk? Andersherum ge-
fragt: Warum gentigt es nicht, gelungenen Kunstwerken zu attestieren,
dass sie Evidenzerlebnisse auslosen; warum ist es notwendig, das
Kunstwerk ausdriicklich als evidentes Kunstwerk zu definieren? Unter
Evidenz als einer Eigenschaft des Kunstwerks verstehe ich einerseits
seine sprachlich nicht einholbare materiale Alteritit gegeniiber den Deu-
tungen derer, denen das Werk evident wird bzw. fiir die etwas durch
dieses Werk evident wird. Andererseits gehort wesentlich zur Evidenz
des Werks die Tatsache, dass seine Materialitit nur als sinnhaft er-
schlossene vorliegt.'? Die Deutung des Kunstwerks in der Rezeption, die
an das Wahrnehmungserlebnis gekniipft ist, rekurriert genau auf diese
Eigenschaft der Evidenz, die dem Kunstwerk zukommt, d.h. sie rekur-
riert auf die Gegebenheit einer urspriinglichen Verschriankung der mate-
rialen und der sinnhaften Seite des Werks als seiner Evidenz. Dass die
Materialitdt des Werks selbst andere, wenn auch nicht beliebige Deutun-
gen evozieren kann, ist kein Indiz gegen diese vorliegende Verschrén-
kung von Material und Interpretation, sondern es handelt sich dann um
verschiedene Variationen der Deutung des einen immer gleich Gegebe-
nen. Immer gleich gegeben ist ein Kunstwerk deshalb, weil es das Re-
sultat des Handelns einer Kiinstlerin ist, in dessen Folge das Kunstwerk,
So wie es ist, entstand.

Gadamers Beschreibung der Relation zwischen einem Kunstwerk
und seiner Rezipientin ist, wie schon dargestellt, attraktiv fiir unsere
Fragestellung nach der Werkevidenz, weil Gadamer mit dem Begriff der

11 Vgl. entsprechende Textstellen zur Verdnderung der Rezipienten im Kap.
11.2.

12 Dass und wie sich eine solche Sinnhaftigkeit des Kunstwerks mit Erfah-
rungen seiner Ambivalenz zusammendenken lésst, ist ausgefiihrt im Kapi-
tel 11.3.3.

167

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Verschmelzung der Horizonte von einer Beeinflussung der Rezipientin
durch ein Kunstwerk und zugleich von einer Historizitdt der Auslegung
des Kunstwerks durch die Rezipientin ausgeht. Richtig formuliert er fer-
ner, dass zwischen dem, was auf der Ebene einer sprachlichen Beschrei-
bung tiber das Kunstwerk gesagt werden kann, und dem >So-sein¢ des
Kunstwerks eine Verbindung besteht. In vielen Aufsitzen erldutert Ga-
damer diesen Zusammenhang am Beispiel des Klangs von Gedichten; er
ist »Gebilde« im Verhiltnis zum Wort als »Biirgschaft fiir das Ding«."
Uber Musik sagt Gadamer: »Es bleibt ein unaufhebbarer Zusammen-
hang zwischen der wortlosen Sprache der Musik, wie man zu sagen
liebt, und der Wortsprache unserer eigenen Rede- und Kommunikations-
erfahrungen.«14 Ich habe jedoch den Eindruck, dass Gadamer, auch
wenn er den genannten Zusammenhang in einer urspriinglichen Ver-
schrinkung konzediert, vorzugsweise aus der Perspektive der sprachli-
chen Bestimmung dessen, was am Kunstwerk verstanden wird, redet.

Es sind beispielsweise in Wahrheit und Methode zwei hermeneuti-
sche Charakterisierungen, denen nach Gadamer die Briickenfunktion
zwischen Werk und Rezipientin zukommen: die Verstehensforderung
des Kunstwerks und die Unterstellung der Rezipientin an das Kunst-
werk, dass es verstehbar sei. Dem »So-Sein« des Kunstwerks, das Ga-
damer in Die Aktualitiit des Schonen dessen »Faktizitit« nennt, ist sys-
tematisch gesehen nicht die Funktion gegeben, das Verstindnis des
Kunstwerks in einem starken Sinn zu verursachen, klarer: Es ist der Fak-
tizitdt bei Gadamer nicht zuerkannt, selbst Bedeutung zu sein und trotz-
dem als Faktizitdt auf ihre eigene Weise wirksam zu werden. Der Punkt,
auf den es mir ankommt, ist dieser: »Verstehen« der Dimension der Fak-
tizitdt des Kunstwerks ist nicht allein als sprachliches Auslegen zu be-
stimmen. Bei Gadamer ist dagegen alles Verstehen an Auslegung ge-
bunden."” Mit dem Begriff der Auslegung lisst sich nun nicht erliutern,
was ich mit dem Begriff einer Evidenz des Kunstwerks zeigen mochte.
Denn Auslegung ist erstens eine sprachliche Operation an einem Text, in
der »die Sache, von der der Text spricht, sich zu Worte bringt«lG, und
zweitens ist die Auslegung die Angelegenheit der jeweiligen Auslegen-
den, sich sprachlich zu &uflern. Die »Sache, von der der Text spricht«
(die Sache, von der das Kunstwerk spricht, miisste es ja tibertragen auf

13 Hans-Georg Gadamer: »Hilde Domin, Dichterin der Riickkehr«, in: Ge-
sammelte Werke, Bd. 9, Tiibingen 1993, S. 321-328.

14 H.-G. Gadamer: Die Aktualitdt des Schonen, S. 51.

15 Gadamer stellt in Wahrheit und Methode dar, dass Verstehen und Ausle-
gen auf eine unlosliche Weise ineinander verschlungen sind. Vgl. H.-G.
Gadamer: Wahrheit und Methode, S. 4021f.

16 Ebd., S. 402.

168

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

die Kunst heien) ist meines Erachtens etwas anderes als die Weise, wie
das Kunstwerk etwas vorfiihrt oder zeigt. Ersteres ist das Dargestellte als
das, was das Werk thematisiert, wihrend es sich beim Zweiten um die
Darstellungsart dieses Dargestellten handelt, das heiflt, wie dieses Zei-
gen im Werk realisiert ist. Nun werden von Gadamer aber beide Seiten,
die am Kunstwerk verortet werden kdnnen: sein Dargestelltes und seine
Darstellungsart, gleichermaf3en unter dem Begriff der sprachlichen Aus-
legung subsumiert. Gadamer bestimmt zuerst den Begriff der Auslegung
als einen Begriff sprachlichen AuBerns, um dann in einem zweiten
Schritt alle Arten des Darstellens als eine solche Art sprachlicher AuBe-
rung zu bestimmen:

»Sprachliche Auslegung ist die Form der Auslegung tiberhaupt. Sie liegt daher
auch dort vor, wo das Auslegen gar nicht sprachlicher Natur, also gar kein
Text ist, sondern etwa ein Bildwerk oder ein Tonwerk. Man darf sich nur nicht
durch solche Formen der Auslegung beirren lassen, die zwar nicht sprachlich
sind, aber in Wahrheit die Sprachlichkeit doch voraussetzen.«'’

Die Schwierigkeit, die sich daraus ergibt, dass dem Kunstwerk auf der
systematischen Ebene dsthetischer Theorie ein sprachlicher Gehalt als
das, was in der Rezeption begegnet, zugesprochen wird, ist das Resultat
der Annahme, dieser Gehalt wiirde als ein Gehalt von Bildern, Klédngen
und Texten immer den Gehalten sprachlicher AuBerungen sogar nicht-
kiinstlerischer Texte dquivalent oder sogar gleich sein. Die Faktizitét des
Kunstwerks wire in Gadamers Modell bestenfalls das, was den Gehalt
des Kunstwerks erméglicht, aber nicht das, was in der Rezeption frei
begegnen kann. Es ist die Vernachlédssigung der Tatsache, dass Kunst-
werke immer hergestellte Gegenstdnde oder Situationen sind (deren
Konstellationen Kiinstler verfertigten), die zur Vernachldssigung der
Wirkung dieser kiinstlerischen Entscheidungen fiihrt — als Entscheidun-
gen, die sich nicht allein auf Gehalte beziehen. In dem Agieren der
Kiinstler ist zwar eine Deutung ihrer eigenen Handlung enthalten. Diese
Deutung muss nicht mit der Deutung der Rezipienten iibereinstimmen.
Jedoch sind Erlebnis und Deutung in der Rezeption nicht beliebige,
durch die Gestalt des Kunstwerks vorgegeben. Das Verstehen des
Kunstwerks kann daher nicht nur ein Prozess einer Auslegung seines
Gehaltes sein, sondern muss an die Handlungen der Kiinstler in irgend-
einer Weise gebunden bleiben. Die Kunstproduktion unterscheidet sich
von dem Schreiben eines nichtkiinstlerischen Textes dadurch, dass in ihr
eben nicht allein auf der Ebene sprachlichen Bedeutens gehandelt wird.
Es ist vielmehr die kiinstlerische Aktion, die zwar darauf abzielt, ge-

17 Ebd., S. 402.

169

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

deutet zu werden, aber nicht in dieser Deutung aufgeht. Gadamers Prife-
renz sprachlicher Auslegung, die er gleichermafen fiir Kunst und Nicht-
kunst geltend macht, ist die Ursache daflir, dass er eine Differenz zwi-
schen der Auslegung von nichtkiinstlerischen Texten und der von
Kunstwerken nicht zu konstruieren vermag.

In der von mir hier vorgeschlagenen Bestimmung des Begriffs der
Evidenz des Kunstwerks liegt die Gewichtung zwischen der materialen
Seite und der Verstehensforderung des Kunstwerks dagegen anders: Die
materiale Seite ist nicht nur eine Voraussetzung fiir dessen sprachliche
Bestimmung, sondern sie ist ein Mehr, das durch den Begriff der Evi-
denz ausgedriickt werden soll. Man kann sich sprachlich auf das Kunst-
werk beziehen, und die Wahrheit in diesem sprachlichen Bezug muss in
der Tat am Kunstwerk gerechtfertigt werden. Man kann sich zweitens
im Modus des Evidenzerlebnisses auf Kunstwerke beziehen, und dieser
Bezug ist der wesentliche Bezug fiir Kunstwerke. Sowohl auf den Zu-
sammenhang zwischen diesen beiden Moglichkeiten — der sprachlichen
AuBerung tiber das Werk und dem Erlebnis seiner Evidenz, mit dem
sprachliches Deuten verschrinkt ist — als auch auf ihre Abweichung von-
einander werde ich zuriickkommen. Die Differenz zwischen beiden Fil-
len muss, nicht zuletzt mit Hilfe der Differenz zwischen den Begriffen
Evidenz und Wahrheit, gewahrt sein.'®

Das evidente Werk ist, insofern es materieller Gegenstand ist, mehr
als eine hermeneutisch zu interpretierende Mitteilung der Produzentin,
und zugleich ist es qua Kunstwerk fiir die Rezipienten etwas anderes als
irgendein nichtkiinstlerischer materieller Gegenstand in der Welt. Es
unterscheidet sich deswegen von allen nichtkiinstlerischen Gegenstin-
den, weil Rezipienten den materialen Gegenstand >Kunstwerk< bereits
als einen >im Kunstkontext von jemandem hergestellten< intendieren.
Die Tatsache, dass der kiinstlerische Gegenstand von einer Kiinstlerin
produziert ist, die auf der Grundlage ihrer eigenen Erfahrung handelte,
verweist darauf, dass in der Bezeichnung des evidenten Kunstwerks zu-
gleich die Setzung enthalten ist, dass die vorliegende Materialitdt auf
Deutungsakten der Kiinstlerin (Auswahl und Bearbeitung eines Materi-
als) beruht. Die Differenz zu anderen intentional hergestellten Gegen-
stinden (welche z.B. mit der Intention eines spezifischen Gebrauchs
produziert werden) ist der Anspruch auf Sinnhaftigkeit, der im Evidenz-
anspruch der Kiinstler enthalten ist als ein Anspruch, der das Kunstwerk
als eine Interpretation der Welt auffasst, die von der Kiinstlerin der Welt
hinzugefiigt wurde. Dass die Rezipienten ein Kunstwerk als Kunstwerk
rezipieren, heiit jedoch gerade nicht, dass sie es als (bloBes) Zeichen

18 Diesem Thema widmet sich Kap. II1.3.

170

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

wahrnehmen, sondern das Wissen vom Evidenzanspruch fokussiert die
Aufmerksamkeit auf die Verschriankung oder Ungeschiedenheit von Ma-
terialitit und Zeichenhaftigkeit. yUngeschiedenheit< bedeutet hier gerade
nicht, dass die Materialitidt des Kunstwerks in einer materialen Zeichen-
haftigkeit aufgeht bzw. sich in einer solchen erschopft. Die Wahl des
Evidenzbegriffs zeigt dabei zugleich an, dass der doppelte >Uberschuss<
des materiellen Werks gegeniiber der Mitteilung und des Kunstwerks
gegeniiber dem nichtkiinstlerischen Gegenstand nicht im Sinne eines
»Sich-Entziehens< des Kunstwerks, sondern im Sinne einer Mehrbedeu-
tung zu verstehen ist, auf die sich das Wahrnehmungserlebnis als Evi-
denzerlebnis mehr oder weniger addquat beziehen kann. Das Kunstwerk
unterscheidet sich auBerdem durch die material fundierte Struktur seiner
Evidenz von nichtkiinstlerischen Texten, deren Evidenz sich als ihre be-
griffliche Bedeutung vermittelt. Diese Differenz l4sst sich mit Gadamer
nicht mehr konstruieren.

Der Begriff der doppelten Alteritdt des Kunstwerks (gegeniiber sei-
nen Produzenten und seinen Rezipienten), in den die Alteritit der mate-
rialen Dimension des Werks gegeniiber dessen sprachlicher Deutung
eingeschrieben ist, leuchtet noch mehr ein, wenn man ihn fiir die ver-
schiedenen Fille verschiedener Kunstwerke ausbuchstabiert. Denn das
Mehr der Materialitdt des Werks, das die Alteritét des Werks gegeniiber
seiner Interpretation ausmacht, ist fiir je unterschiedliche Materialien
ganz verschieden. Bei sprachloser Kunst wie Malerei und Musik tritt es
starker in Erscheinung als beispielsweise in Literatur und Theater, dies
leuchtet zunédchst intuitiv ein. Angesichts der gegenwirtigen Auflosung
von Gattungsgrenzen in der Kunst ist jedoch fragwiirdig, ob die materi-
ale Alteritidt des Kunstwerks iiberhaupt noch gattungsspezifisch darge-
stellt werden kann. Nicht fiir jede Art der Malerei ist z.B. die Alteritét
der Farbe gegeniiber der Beschreibung und Deutung des Werks in der-
selben Art und Weise gegeben. Insbesondere werden die Differenzen
zwischen figiirlich und abstrakt gemalten Werken, zwischen konzeptuell
und sinnlich angewendeten Malstilen fast in jeder malerischen Arbeit
neu gezogen bzw. verschoben. So scheint es sinnvoller, davon zu spre-
chen, dass jedes einzelne Kunstwerk seine eigene Materialitét besitzt,
die dessen Alteritdt in je unterschiedlicher Weise begriindet. Trotz dieser
Skepsis gegeniiber einer fest umgrenzbaren Gattungsspezifik leuchtet es
unmittelbar ein, dass bestimmten Materialititen (z.B. musikalischen)
eine groflere Sprachferne zuzuordnen ist als anderen (z.B. literarischen).

Gerade die Dialektik von sprachlicher Deutung und Materialitdt
fuhrt uns jedoch auf den Evidenzbegriff. Das ldsst sich an der Art und
Weise nachvollziehen, wie der Komponist Wolfgang Rihm die Verbin-
dung von gesprochenem Wort und gespieltem Ton thematisiert. »Der

171

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Klang ist also schon beim Wort-Text ein eigenstindiger Mitteilungs-
wert, voll Information fiir den, der »Ohren hat zu horenc [...]. Ahnliches
geschieht in der Musik.«'® Rihm weist auf ein weiteres systematisch ver-
bindendes Merkmal hin: »Zu fragen »Was sagt Musik?« heiflt auch, daf3
wir die Musik im Bereich jener Erscheinungen ansiedeln, die sich in
eine bereits interpretierte Welt hineinduBern.«*° Diese Beschreibung, die
prinzipiell auf alle Kunstwerke zutrifft, verweist darauf, dass wir u.a. mit
Deutungsabsichten an Kunst herantreten.

Unabhéngig von der Sprachnihe oder Sprachferne des Kunstwerks
oder der Gattung gilt aber systematisch, dass das Materielle in der Spra-
che nicht aufgehen kann. Rihm formuliert das so: »Etwas, das ist und
nicht sich nennen 148t — das ist ein Skandal! Aber was ist es? Sprechen
wir es als Namen aus, haben wir es schon verfehlt; schweigen wir davor
[...] entzieht es sich nur noch weiter.«’' Das, was hier als Skandal er-
scheint, ist gerade die Alteritdt des Kunstwerks. Natiirlich wiirde ich
nicht von einem Skandal sprechen. Meine Verwendung des Evidenzbe-
griffs zielt gerade darauf ab, die Negativitit, die sich in der Verfehlungs-
und Entziehungsfigur zeigt, zu iiberwinden. Mit der materiellen Alteritit
des Kunstwerks ist der Mehrwert gemeint, den das Kunstwerk gegen-
tiber seiner sprachlichen Bestimmung immer hat. Es entzieht sich nicht,
sondern leuchtet ein, daher der Begriff der Evidenz.

Der Aufweis der Differenz zwischen kiinstlerischen und wissen-
schaftlichen bzw. alltagssprachlichen Kommunikationsformen geht da-
mit einher, dass Sprache iiberhaupt auf zweierlei Weise zugeordnet
wird: einmal als Verstindigungsmittel in nichtkiinstlerischer Kommuni-
kation, einmal als Materialitdt dichterischer und konzeptueller Kunst-
werke. An dieser Stelle soll noch einmal ausdriicklich begriindet wer-
den, warum eine solche Zuordnung kiinstlerischer Sprache zur Materia-
litdt von Kunstwerken in Abgrenzung zum nichtkiinstlerischen sprachli-
chen Kommunizieren zwingend ist — in beiden Fillen (Dichtung und
Konzeptkunst) zunichst aus unterschiedlichen Motiven. Im Zuge dieser
Darlegung ist nicht nur nach den Unterschieden von kiinstlerischem zu
nichtklinstlerischem Sprechen und Schreiben zu fragen, sondern auch
nach den Gemeinsamkeiten zwischen sprachlich verfassten und primér
nichtsprachlichen Werken wie Musik, Fotografie, Malerei oder Installa-
tion.

Dass Heideggers These, alle Kunst sei Dichtung, in die Irre fiihrt,
war Gegenstand des Kapitels 1.2. Einer derartigen »>Versprachlichungs
der Materialitét aller Kunstwerke widersetzten wir uns mit dem Argu-

19 W. Rihm: Offene Enden, S. 175f.
20 Ebd., S. 176.
21 Ebd., S.172.

172

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

ment, dass Heideggers Begriff der Erde, den er explizit an nichtsprachli-
chen Materialien wie Steine und Tone entwickelt, mit dieser Versprach-
lichung kaum vereinbar ist. Wenn Heidegger »Bauen und Bilden« als
»je eigenes Dichten« bestimmt, verspielt er letzten Endes die mit dem
Erdebegriff verbundene Einsicht, dass im Kunstwerk die Spezifik des
jeweils konkret verwendeten Materials zur Geltung kommt.

Von Interesse fiir die aufgeworfene Frage nach moglichen Gemein-
samkeiten zwischen Dichtung, >Gebautem und Gebildetem« ist, dass
Heidegger tiberhaupt auf die Idee kommt, Dichten, Bauen und Bilden in
einem Zuge zu nennen. Abgesehen davon, dass es ihm um eine Vor-
rangstellung des dichtenden Denkens vor anderen kiinstlerischen Tatig-
keiten geht, steckt in der genannten Gleichsetzung auch die Idee, dass
Sprache im Dichten in dhnlicher Weise als Material behandelt wird, wie
Stein und Holz beim Bauen und Bilden, wie Téne beim Komponieren
und Musizieren. Heidegger behandelt im Zusammenhang des Erdebe-
griffs u.a. Sprache als »Stoff«, der durch seine Verarbeitung im Kunst-
werk erst in den spezifischen Eigenschaften seiner je eigenen Stofflich-
keit zur Geltung kommen kann: So wie Metalle »zum Blitzen und
Schimmern« kommen, »die Farben zum Leuchten« und »der Ton zum
Klingen«, so kommt »das Wort zum Sagen«.”> Viel hiingt nun daran,
wie das Wort »Sagen« ausgelegt wird. Da Heidegger auf der Differenz
zwischen Sagen und Aussagen besteht, kann man ableiten, dass das
sprachliches Bedeuten auf je verschiedene Weise beim Sagen und Aus-
sagen ins Spiel kommt. Festzuhalten ist hier also, dass sich Sprache als
Material kiinstlerisch bearbeiten ldsst, so wie andere Materialien auch,
und dass mit ihr im Fall der Bearbeitung zu Kunst etwas anderes ge-
schieht als in ihren anderen Gebrauchsweisen. Diese spezifische Stoff-
lichkeit des Materials verbindet Dichtung mit nichtsprachlichen Kunst-
werken, in denen andere Materialien durch ihre kiinstlerische Bearbei-
tung >zum Vorschein kommenc«. Nicht zufillig wird von der Musik zur
Dichtung oft eine gedankliche Linie gezogen, geht es doch in der Dich-
tung auch um den Klang, um Gefiihle und Befinden, um Assoziatives.

Solch eine Weise des Umgangs mit der Stofflichkeit des sprachli-
chen Materials ist zunéchst nicht feststellbar im zweiten anvisierten Fall:
dem Gebrauch alltagssprachlicher Sitze, journalistischer Methoden oder
wissenschaftlicher Zitationen als Kunstwerke bzw. in Kunstwerken.
Hier lésst sich eine spezifisch kiinstlerische Weise der Bearbeitung von
Sprache, welche die Stofflichkeit des Materials Sprache erst heraus-
bringt, nicht feststellen. Miindliche Sprache oder schriftlicher Text sind
von der Kiinstlerin dort so gebraucht, wie sie andernorts in nichtkiinstle-

22 M. Heidegger: Ursprung des Kunstwerks, S. 42.

173

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

rischen Zusammenhédngen auftreten. Trotzdem sind beide in jedem
Kunstwerk an dessen materielle Dimension gebunden — in verschiede-
nen Gattungen auf je unterschiedliche Weise. Wird auf der Theater-
biihne oder im Film im Alltagsjargon geredet, so sind Gestik, Biihne,
Kostiime, Gerdusche oder stilisierte Interaktionen zwischen den Vortra-
genden Materialisierungen, mit denen das Gesagte als Material eine
Synthese eingegangen ist. Die materielle Unterscheidbarkeit der Kunst
von Szenen des Alltags ist dabei nicht zwingend vorausgesetzt; denn al-
lein die Tatsache, dass es sich um eine Performance, um einen Film oder
eine Theaterauffiihrung handelt, verweist auf den Anspruch, mit dem
besagter Satz oder besagte Szene auf die Bithne oder vor die Kamera
gebracht wurden. Es ist letzten Endes das Wissen von diesem Anspruch
auf die Evidenz des Vorgefiihrten, das die Zuschauer dazu bringt, kiinst-
lerisch eingesetzte (nichtliterarische) Sprache anders wahrzunehmen als
dieselben Sitze, wenn sie im nichtkiinstlerischen Zusammenhang gedu-
Bert werden. Gehort ein Text, ein Wort oder ein Satz zu einer kiinstleri-
schen Installation, so ist von entscheidender Bedeutung, wie diese in
welchen Buchstaben, Farben, in welcher Grofe auf welchen Untergrund
in welcher Umgebung aufgetragen sind. Nicht allein die sprachlichen
Inhalte sind von Bedeutung, sondern die Weisen ihrer Visualisierung,
aus denen freilich Inhalte nicht einfach wegzudenken sind.

Aber auch das umgekehrte Phanomen der Wiederaneignung von
Kunst im auBerkiinstlerischen Bereich zeigt, dass seitens der Rezeption
die Priamisse, dass es sich beim Begegnenden um ein evidentes Kunst-
werk handelt, flir ein angemessenes Verstindnis der Materialitdt des
Kunstwerks wesentlich ist. Sowohl Dichtung als auch spezielle Formen
der Visualisierung im theatralischen Feld und im Bereich bildender
Kiinste werden fortlaufend von Nichtkunst kopiert und angeeignet.
Dichterisches Sprechen begegnet uns in Werbespots. In Politik und
Wirtschaft sowie im Bereich der Mode werden fortlaufend aktuelle
kiinstlerische Methoden iibernommen. Die Materialitit dessen, was in
diesen Prozessen entsteht, ist zwar noch dsthetisch, aber nicht spezifisch
kiinstlerisch. Die Art, wie wir etwas horen, sehen, lesen und deuten,
héngt davon ab, ob es sich um Kunst, Politik oder Werbung handelt. Aus
der Weise des Einsatzes des Materials allein ist kein systematisches Kri-
terium zur Bestimmung des Kunstwerks zu gewinnen, dies zeigen uns
gerade die dsthetisierenden Praxen in nichtkiinstlerischen Feldern der
Gesellschaft.

Wie konnen nun Kunstwerke im Konkreten evident sein, und was
kann durch sie evident werden? Anhand einiger Beispiele mochte ich
zeigen, dass sich die Evidenz des Kunstwerks auf ganz verschiedene
kiinstlerische und nichtkiinstlerische Kontexte beziehen kann. Das evi-

174

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

dente Kunstwerk ist gerade eines, das als Resultat kiinstlerischer Hand-
Iung und Deutung definiert ist und nicht durch eine tiberhistorische bzw.
iiberpersonliche philosophische Wahrheitsforderung bestimmt werden
kann. Anhand von drei Kunst-Beispielen mochte ich zeigen, dass die
Evidenz des Kunstwerks in rein dsthetischen, ja in spezifisch kiinstleri-
schen Bereiche verortet werden kann, (z.B. wenn eine dezidierte Ausei-
nandersetzung mit gegenwartiger oder kunstgeschichtlich présentierter
Wahrnehmung von Kunst vorliegt), dass sie sich aber genauso gut auf
AuBeristhetisches, z.B. Gesellschaftliches oder Politisches beziehen
kann. Im zweiten Fall ist die Trennung zwischen &sthetischer und aufler-
asthetischer Evidenz des Kunstwerks nicht erforderlich.

In einer Sequenz in dem kiinstlerisch-dokumentarischen Film Dar-
win’s Nightmare kann man den hungrigen Stralenkindern am Ufer des
Viktoriasees in Tansania zusehen, wie sie einen Topf Reis kochen und
wie ihr Versuch, diesen Reis untereinander zu teilen, misslingt. Ich
mochte hier am Beispiel der Beschreibung dieser Filmsequenz erldutern,
was ich mit der Evidenz des Films bzw. der Evidenz dieser Szene, die
im Film in einem groferen Zusammenhang steht, meine.

Vorweg gesagt: Nicht allein die Darstellung von hungrigen Kindern
in Afrika (die Wahl des Sujets), nicht das Zeigen von Elend (Bildkli-
schees) oder moralisches Kommentieren (sprachliches Argumentieren)
ist das, was diese Szene einzigartig macht. Hungrige afrikanische Kinder
werden tagtiglich in den Medien gezeigt, sie sind in den Zusammenhén-
gen unseres privilegierten Lebens zum Klischee geworden, auf welches
wir nur schematisch reagieren konnen. Es ist vielmehr erst die Art und
Weise, wie der Autor, der als filmender Regisseur einige Zeit mit den
Kindern verbracht hat, diese ins Bild setzt; die Art und Weise, in der er
die Szene, in der der Kampf um den Reis stattfindet, filmt. In der Grup-
pe entsteht, als der Reis tiber dem selbstentfachten Feuer fertig gekocht
ist, die Frage, ob man teilen sollte, und es werden Stimmen laut, die sa-
gen: Es soll geteilt werden. Trotz dieser Stimmen, die vom Teilen spre-
chen, versuchen einige von den stirkeren Kindern zunéchst, mit dem
Topf Reis wegzurennen. Sie werden aber eingeholt und der Topf wird an
seinen Platz auf dem Feuer zuriickgestellt. Dann beginnt die Szene, die
ich nicht vergessen werde: Etwa zwanzig Kinderhénde greifen gleichzei-
tig in den heiBlen Reis, um etwas abzubekommen. Reis wird verschiittet,
entgleitet den Kinderhénden und fillt zu Boden. Wer etwas in die Hand
bekommt, rennt damit weg und versucht sich so schnell wie moglich die
ganze Portion in den Mund zu stopfen. Die groangeschnittenen Por-
traits der Kinder, die so das Essen verschlingen, dass man beim Zusehen
selbst Schluckbeschwerden bekommt, zwischengeschnitten die Bilder

175

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

eines weinenden Kindes, das nichts abbekam, graben sich ein ins Ge-
déchtnis.

Dies geht iiber eine Thematisierung des Themas Hunger in einem
moralischen Sinn, aber auch tiber eine distanzierte Darstellung oder Ab-
bildung hungernder Kinder hinaus. Die filmischen Strategien des Regis-
seurs Hubert Sauper begriinden die Wirkung der Szene; dazu gehoren:
sein Respekt vor den Kindern, die er nicht belehrt, aber deren Nahe er
sucht und deren Leben er zu verstehen versucht, indem er sich ihrem
Lebensfluss anpasst, die Weise, die Kinder immer auch als grof3e Por-
traits mit der Kamera anzuschneiden, dass man ihren Gesichtern ganz
nahe kommt, das Weglassen von Musik in dieser Szene (und meistens
im Film), die Komposition der Bilder mit dem Reistopf, den er von oben
filmt, wenn die vielen Hénde in ihn greifen, die Sparsamkeit im Einsatz
von Dialogen und nicht zuletzt die Einbindung dieser Szene in das ge-
samte Konzept und die Gestaltung des ganzen Films. Worauf ich hin-
ausmochte, ist dies: Die Gestaltung dieser Filmszene bedeutet nicht nur
eine Gestaltung mit &sthetisch-kiinstlerischen Mitteln, sondern ist zu-
gleich die Widerspiegelung eines Verhiltnisses zu den Kindern. Die Ge-
staltung lenkt auch mein Verhiltnis als Filmzuschauerin erstens zu die-
sen Kindern und zweitens zur Thematik, die durch sie verkorpert wird:
Hunger, und Hunger in Afrika. Der Regisseur erreicht mich durch die
Bilder, die Geriusche, durch die Auswahl und den Schnitt so, dass ich in
dem Moment verstehe, was es bedeutet, in Tansania auf der Stralie zu
leben und zu hungern. Das Erlebnis, welches in dieser Weise allein
durch dieses Kunstwerk bzw. durch diese Filmszene ermoglicht wird,
attestiert mir die Evidenz, die der Szene als Eigenschaft eignet, in dem
Sinn, dass die Evidenz dieses Filmabschnitts als Leistung des Kiinstlers
zu schen ist, die als kiinstlerische Leistung {iber sich hinaus auf das ver-
weist, wovon sie handelt.”®

An erster Stelle ist es das gesamte Kunstwerk, dem Evidenz zuge-
sprochen wird; so kann man auch den Film Darwin’s Nightmare im
Ganzen als evidenten Film begreifen, und seine Evidenz geht iiber die

23 Die Auskiinfte tiber seine Intentionen, die der Autor Sauper auf der Web-
site des Films gibt, kommen meiner Bestimmung des Evidenzbegriffs in-
sofern ganz nahe, als Sauper hier von der »Briicke zwischen Wissen und
Begreifen« spricht, die ich als Verschrankung zwischen Auslegung und
Erlebnis der Materialitét des Films verstehe. »Die meisten von uns kennen
die destruktiven Mechanismen unserer Zeit, und doch kénnen wir sie nicht
richtig begreifen. Es ist sehr schwer, das, was man weil3, auch glauben und
wahrlich verstehen zu kénnen. (Die Transzendenz und die Poesie des Ki-
nos ist teilweise imstande, zwischen dem Wissen und dem Begreifen eine
Briicke zu schlagen.)« (http:/www.coop99.at/darwins-nightmare/darwin/
htmldt/startset.htm; 25. 02. 2006)

176

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

Evidenz einer einzelnen Episode im Film hinaus. Man wiirde analog zur
Szene den Aufbau, die Komposition, das Vorgehen und die Haltung des
Regisseurs im Ganzen kommentieren. Weil hier nicht der Platz fiir diese
Ausfiihrlichkeit ist, habe ich mich fiir die Schilderung einer einzelnen
Szene entschieden. In diesem Fall ist es auch moglich, die eben geschil-
derte Szene isoliert als Kunstwerksfragment zu begreifen. Nicht immer
lassen sich Fragmente aus Kunstwerken herausgreifen und lisst sich ein
Evidenzerlebnis am Fragment klaren. Damit soll gesagt sein: Der Evi-
denzbegriff als Eigenschaft des Kunstwerks bezieht sich immer aufs
ganze Werk und nur manchmal auf seine Teile.

Um deutlich zu machen, dass der Begriff des evidenten Kunstwerks
nicht an die Evidenz auBerkiinstlerischer, beispielsweise gesellschaftli-
cher oder politischer Darstellungen gebunden ist, wihle ich an zweiter
Stelle das Beispiel einer Arbeitsweise, bei der die Evidenz die Bezie-
hung bedeutet, die eine malerische Arbeit zu Themenfeldern aufbaut, die
traditionell innerhalb der Kunst verhandelt werden. Die Kiinstlerin Ka-
tharina Grosse bemalt und bespriiht riesige Wande sowohl in musealen
wie auch in 6ffentlichen Rdumen. Thre Malerei, in die sogar in den be-
malten Rédumen befindliche Gegenstéinde einbezogen werden, demons-
triert, dass Farbe »groBe Mengen an Energie freisetzen« kann. Die Be-
freiung der Malerei von der Leinwand, ein nicht ganz neues kunstge-
schichtliches Thema, verkérpern Grosses Arbeiten auf ihre spezifische,
dynamische und ausgreifende Weise. Eigenschaften von Farbe wie ihre
Aggressivitit, die Betonung von Sichtbarkeit, ihre Prisenz sind dasje-
nige, was die Kiinstlerin einsetzt, um dieses Eingesetzte zugleich mit der
Arbeit zu thematisieren. Grosse sieht ihre malerischen Raumarbeiten, in
denen sie Gegenstinde im Raum sowie Winde mit Farbe iiberzieht,
auch als einen Versuch an, Oberfliche und Volumen auf neue Art mit-
einander zu konfrontieren. Sie sagt: »Die von mir eingefiihrte Farbober-
flache tritt in Konkurrenz mit den vorhandenen Objektoberflichen, das
Volumen der Dinge kann nicht mehr eindeutig einer dieser Oberfldchen
zugeordnet werden. Ich wollte der Farbe Korper geben und stellte
gleichzeitig fest, dass die mit Farbe bespriihten Gegenstinde ihr Volu-
men optisch auch wieder zu verlieren scheinen.«** Der wichtige syste-
matische Gedanke in unserem Zusammenhang ist, dass Grosses Arbei-
ten im Medium der Malerei stattfinden und dass sie ihr eigenes Medium
thematisieren. Die Evidenz einer Wandarbeit von Grosse liegt also auf
einer anderen Ebene als die eines Films, der von einem konkreten histo-
rischen und politischen Kontext handelt. Auch in diesem zweiten Fall ist

24 Katharina Grosse: »Kunstaspekte: Ein Interview mit Katharina Grosse zu
raumbezogenen Sprayarbeiten ihrer letzten Ausstellungen.« (http:/www.
kunstaspekte.de/z-katharina-grosse-i; 02.04.2006)

177

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

an die farbliche und korperliche Materialitit der malerischen Arbeiten
eine Deutung gebunden, wie die Bemerkungen der Kiinstlerin zeigen.

An dritter Stelle mochte ich mich zu dem besonderen Fall dullern, in
dem durch Kunstwerke — hier Filme von Visconti — das Scheitern einer
Utopie evident gemacht wird. Alexander Garcia Diittmann teilt die Fil-
me Luchino Viscontis anhand der Variationen {iber das in den Filmen
wiederkehrende Thema »Verhiltnis von Wirklichkeit und Mdoglichkeit«
in vier Gruppen. Eine Gruppe bilden die Filme, in denen »Schénheit und
Schein der Kunst fiir das Mogliche einstehen«; in den drei anderen
Gruppen héngt der »Unterschied zwischen Wirklichkeit und Moglich-
keit« nicht an der Kunst, sondern »an einer Liebe oder Leidenschaft, ist
»Anlal eines Aufstandes« oder thematisiert »die schillernde Vergan-
genheit selber als Mogliches«.”

Die Beschreibung dieser viscontischen Grunddisposition — das
Scheitern des Moglichen im Vergleich zum Wirklichen auszuloten — ist
von Diittmann freilich doppelsinnig, legt er doch Viscontis Interesse an
einer Uberwindung der Wirklichkeit im adornoschen Sinne als eine
Sehnsucht nach oder Ausgerichtetheit auf politische, private oder kiinst-
lerische Utopie aus. Es sei »das Mogliche, nie das unmittelbar Wirkli-
che, das der Utopie den Weg versperrt, sagt Diittmann mit Adorno und
suggeriert mit diesem Zitat, dies sei die Logik allen in Viscontis Filmen
dargestellten Scheiterns.”® Mogen auch die in Viscontis Filmen von den
Protagonisten erprobten Mdoglichkeiten tatséchlich zu weit von der Uto-
pie entfernt sein und mag Diittmanns Darstellung dieser Spannung zwi-
schen Utopie und tatsdchlich vorhandener Moglichkeit den Kern von
Viscontis Filmen treffen, so ist der Gedanke an die Utopie, die in jedem
Kunstwerk aufscheint, von diesem aber nicht erreicht werden kann, fiir
die Definition aller evidenten Kunstwerke als Gegenstéinde oder Situa-
tionen, an denen man Evidenzerlebnisse haben kann, nicht nétig und
auch nicht niitzlich. Er ist vielmehr eine von unendlich vielen moglichen
Varianten, wie Evidenz im Kiinstlerischen erfahren werden kann. Dass
Utopie im Spiel sein kann, zeigt, dass sich nicht jede mogliche konkrete
Thematik, auf die sich ein Evidenzerlebnis ausrichtet, auf der platten
Erde entwickeln muss, zeigt den Anteil, den Imaginires als Nicht-Wirk-
liches am vom Kunstwerk Vorgegebenen haben kann.

Dem Kunstwerk kommt indes, auch wenn es vom Scheitern der
Utopie bestimmt wird, eine eigene Wirklichkeit zu, und zwar »streben
Kunstwerke nach einer Wirklichkeit, die ihnen dort zukommt, wo zwi-

25 Alexander Garcia Diittmann: » Dieser verriickte Visconti< oder Einsichten
in »Fleisch und Blut««, privates Manuskript 2004, S. 8ff.
26 Theodor W. Adorno: Negative Dialektik, Frankfurt/Main 1975, S. 66.

178

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

schen Element und Bedeutung ein Zusammenhang entsteht«.”” Das
Kunstwerk als »geschehene Verdnderung« (so die Formulierung Diitt-
manns) deute ich in diesem Zusammenhang als etwas, das ein kleiner
Teil Welt ist, der durch die kiinstlerische Produktion der bestechenden
Welt hinzugefiigt wurde: eine Beschreibung, die an Adrian Pipers Aus-
fiihrungen tiber das Kunstwerk als »eine neue Présenz [...], die irgend-
wie in die Weltsicht der wahrnehmenden Person integriert werden
muB, erinnert.”® Die Beschreibung des Kunstwerks als »geschehene
Veranderung« ist keine ontologische Bestimmung des Kunstwerks, da-
fir wire sie zu unterkomplex. (Denn vieles verdndert sich.) Jedoch stellt
sie eine wichtige Voraussetzung daftir bereit, dass ein Einfluss eines
Kunstwerks auf seine Rezeption gedacht werden kann. Nur ein Kunst-
werk, das nicht erst in seiner Rezeption entsteht, sondern bereits vor ihr
existiert, kann als ein evidentes Kunstwerk angesehen werden. »Daf3 die
Verinderung immer schon geschehen ist, zeigt sich an der Irreduktibili-
tit des Ausdrucks.«*° Der Terminus Ausdruck, den Diittmann auf der ei-
nen Seite in Opposition zur »blinden Anschauung« setzt und der von
Heiner Miiller auf der anderen Seite als Gegenpol zum bloBem Verste-
hen, zur Information («sinnvolle sprachliche Aussage«, wie Diittmann
sagt) gesetzt wird, steht in Diittmanns Text fiir die Synthese von »Tat«
und »Einsicht«, einer Einsicht, die wiederum als Vermittlung von Bild
und Begriff gedeutet ist.”’ Der Ausdruck als Darstellung des »reinen Ge-
danken[s]«, dem das »Versagen der Stimme« zugehort und der auf die
»Einsicht als Gegebenheit« verweist, umschreibt das, was ich mit dem
Evidenzbegriff als Bestimmung des Werks meine: Gemeint ist ein Aus-
druck, der dem Werk zugehort, das den Rezipierenden im Modus der be-
stimmten Alteritit begegnet.’' Diese Alteritit, die »Fleisch und Blut«
wurde, ist das, was als Neues, als Nie-Dagewesenes existiert. In seiner

27 A. G. Diittmann: »Visconti, S. 14.

28 Ebd.; vgl. Adrian Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 147; s.o. Kap.
I1.1.3.

29 A. G. Diittmann: »Viscontik, S. 14.

30 Vgl. H. Miiller: Gesammelte Irrtiimer, Bd. 1, S. 99: »Ein Text hat zwei
Ubermittlungsebenen: einer ist Information, der andere ist Ausdruck. Die
Ausdrucksebene ist hier viel stirker als im Westen, weil Information un-
terdriickt wird. Hier sind Worte nicht nur Informationstrédger, man ent-
nimmt auch dem Ausdruck Information.«

31 Ich problematisiere in Kap. III.1 den Ausdrucksbegriff, insoweit mit ihm
der Produktionsprozess, das Sich-Ausdriicken der Kiinstlerin gemeint ist.
Bei Diittmann und bei Miiller verstehe ich den Terminus Ausdruck als ei-
nen Hinweis darauf, dass ein Kunstwerk nicht nur durch seinen Werksinn
definiert ist, wie Gadamer es nennt, sondern ebenso durch die Weise, in
der dieser Werksinn in der sinnlichen Konstellation des Werks konstruiert
ist, die etwas mit einer Gestik des Kunstwerks zu tun hat.

179

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Rezeption »gilt es, eine Wirklichkeit zu erkennen, eben die geschehene
Verinderung«.” Die »geschehene Verdnderung« ist also einerseits das
evidente Werk selbst, welches von der Kiinstlerin Bestehendem hinzu-
gefiigt wurde. Andererseits ist es die »geschehene Verdnderung« der
dem Kunstwerk duBerlichen Wirklichkeit der Rezipienten, die in gelin-
gender Rezeption immer schon vollzogen ist.

Fiir alle drei gegebenen Beispiele: die dokumentarische Filmse-
quenz, die raumgreifende Malerei und Spielfilme, in denen Utopien
scheitern, 1dsst sich nun fragen, ob bestimmte Fahigkeiten von den Rezi-
pienten fiir eine gelingende Rezeption gefordert werden miissen. Diese
Frage kann genauso auf andere kiinstlerische Disziplinen bezogen wer-
den: auf Musik, Theater, Performances, auf Literatur. Wenn es stimmt,
dass das evidente Kunstwerk im Modus der bestimmten Alteritéit begeg-
net, ist es logisch, dass diese Begegnung mehr oder weniger dem
Kunstwerk angemessen verlaufen kann. Was wére also von den Rezi-
pienten gefordert? Auch auf dieser Ebene muss sich die Verschrankung
von Sinnunterstellung und Wahrnehmung wiederholen: Nicht allein die
Konfrontation der Verstehensforderung des Werks mit der eigenen
Sinnunterstellung kann das Kunsterlebnis ermdéglichen, sondern es ist
zugleich die Ubung von Wahrnehmung, die Einiibung des Sehens oder
Horens in spezifische fiir eine Gattung verwendete Methoden und Mate-
rialien, die als eine Voraussetzung fiir die Fahigkeit, sich auf ein Kunst-
werk einzustellen, bestimmt werden muss. Natiirlich kann dieses Ein-
iiben nur eines sein, das die Wahrnehmung auf gattungsspezifische Kri-
terien fokussiert: das also sensibilisiert fiir Farben, fiir Téne, fir Kom-
positionen, fiir eine Asthetik des politischen Aktivismus, fiir Rhythmen,
fiir Provokation, fiir Improvisationen — diese Aufzihlung liee sich be-
liebig fortsetzen. Die entscheidenden Punkte sind hier die, dass erstens
den Rezipienten ein Wissen iiber das Kunstwerk weiterhelfen kann, dass
dieses Wissen aber nicht endgiiltig hilft, die Evidenz des Kunstwerks zu
erfassen; zweitens dass die bloBe Unterstellung an das Werk, dieses ge-
be etwas zu verstehen, als einzige Weise, sich dem Kunstwerk zu na-
hern, die eine Seite seiner Evidenz ausblendet, ndmlich die der materia-
len Darstellungsweise; drittens: dass eine Fokussierung auf die Darstel-
Iungsweise des Werks ebenfalls nicht ausreicht, sondern dass Rezipien-
ten davon ausgehen sollten, dass etwas am Werk verstanden werden
kann. Wie es verstehbar wird, ist eine Frage, die durch die Spezifik eines
jeden Kunstwerks anders beantwortet wird.”

32 A. G. Diittmann: »Visconti«, S. 1f.

33 Uber einen gescheiterten Verstehensversuch einer Szene in seiner Insze-
nierung sprach der Theaterregisseur Robert Wilson in seiner Vortragsper-
formance im Palast der Republik am 21. August 2005 (Wilson Schleef Pa-

180

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

Dem evidenten Kunstwerk kann man im wahrnehmenden Verhalten,
an das immer Deutung gebunden ist, mehr oder weniger addquat begeg-
nen. Die Addquatheit der Herangehensweise an ein Werk hat einerseits
etwas mit der Einiibung in die Wahrnehmung seiner Darstellungsweisen
(und denen anderer Kunstwerke seiner Gattung) zu tun, andererseits
hingt sie zusammen mit der (immer eigenen) Deutung des Wahrge-
nommenen. Die im Werk vorliegende Evidenz als eine unlésbare Ver-
schrinkung von Material und Sinnhaftigkeit ist das Produkt eines Sich-
Verhaltens einer Kiinstlerin zur Welt oder zu einem Ausschnitt aus die-
ser, welches von den Rezipienten als Interpretation der Welt erlebt und
verstanden wird.** Der Gedanke an die Vorgingigkeit des Kunstwerks
vor seiner Rezeption gibt die Faktizitit des Produziertseins des Kunst-
werks fiir dessen Rezipienten als die Art, wie es da ist, vor. Hier zeigt
sich erneut, warum auf die Einbeziehung der Perspektive der Produzen-
ten in #sthetische Uberlegungung nicht verzichtet werden kann.

Eine Bestimmung des kunstphilosophischen Begriffs des Kunst-
werks dagegen allein aus einer rezeptionsésthetischen Perspektive vor-
zunehmen, bedeutet, die Frage nach der Vorgingigkeit des dsthetischen
Gegenstandes vor seiner Rezeption systematisch auszublenden. Eine
Debatte iiber die dsthetische Erfahrung von Kunst, die weder der Frage
nach der Vorgingigkeit des kiinstlerischen Gegenstandes vor seiner Re-
zeption nachgeht noch die Tatsache seiner Produziertheit berticksichtigt,
verfehlt ihren Anspruch, eine Debatte iiber das Phdnomen Kunst zu sein.
Denn erforderlich ist es, mehr itiber die Kategorie Kunstwerk zu sagen,

last Lecture). Wilson beschrieb die Szene, in der die Séngerin Jessie Nor-
man ein Glas Wasser einschenkt und weitergieft, so dass das Wasser iiber
den Tisch und auf den Boden lduft. Die beeindruckende Prasenz von Jes-
sie Norman, ihre Féahigkeit in diesem Moment »auf der Bithne zu stehen,
so Wilson, habe niemand von den Kritikern und Feuilletonisten wahr-
genommen. Vielmehr war am nichsten Tag in allen Feuilletons die glei-
che Frage zu lesen: Was hat das Uberlaufen das Wassers zu bedeuten?
Wilson zeigte sich sehr entsetzt iiber diese Verfehlung in der Rezeption
und sagte immer: »Es bedeutet nichts« — was ich als eine polemische Ant-
wort des Widerstands gegen die Kritik deute. Die Bedeutung, die dieser
Akt zweifelsohne hat, ist mit dieser Frage der Kritiker nicht einzuholen,
wenn man sich nicht einlassen kann auf die Weise, wie Norman das Ein-
gieflen in welchem Moment der Auffihrung und in welchem Ambiente
vollzieht.

34 Ob notwendigerweise die Welt der Produzentin mit der Welt der Rezipien-
tin identisch sein muss, bespreche ich im weiteren Verlauf anhand der As-
thetik Schleiermachers, vgl. Kap. II1.7: Der nicht sprachanaloge Charakter
der dsthetischen Kommunikation.

181

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

als dass es als &dsthetischer Gegenstand in der dsthetischen Erfahrung so
oder so gegeben ist.*’

3. Evidenz und Wahrheit

Wenn die Evidenz des Kunstwerks eine Eigenschaft ist, die dem Werk
selbst zugehort, schlieBen sich unmittelbar an diese Bestimmung Fragen
an: Induziert ein Evidenzerlebnis des Kunstwerks eine Wahrheit, die
dem Kunstwerk zugehort? Oder ist das Evidenzerlebnis lediglich Indi-
kator fiir die Evidenz des Kunstwerks, die durch wahre Aussagen be-
schrieben werden kann? Um das Verhiltnis zwischen dem Evidenzbe-
griff und dem Wahrheitsbegriff ndher zu bestimmen, schlage ich vor,
sich noch einmal die Ausgangsfragen aus dem I. Teil zu vergegenwirti-
gen. An den dsthetischen Modellen Albrecht Wellmers und Martin Hei-
deggers kritisierte ich beider Definitionen des Begriffs Kunstwerk, fiir
die sie sich auf je unterschiedliche Wahrheitsbegriffe stiitzen. Wellmer
begreift Kunstwerke als Wahrheitspotentiale begreift, die eine Zuschrei-
bung von begrifflicher Wahrheit auslosen, welche dann als die »Wahr-
heit des Kunstwerks«< bestimmt wird. Das fiihrt dazu, dass sich ein Zu-
sammenhang zwischen der materialen Seite des Kunstwerks und seiner
Deutung systematisch nicht mehr konstruieren ldsst. Solch einen gefor-
derten Zusammenhang etabliert Heidegger zwar in seiner Definition des
Kunstwerks als eines Streits zwischen Welt und Erde, jedoch wird durch
die Transsubjektivitit des Wahrheitsgeschehens, fiir das dieser Streit
steht, die Moglichkeit eines individuellen Einflusses auf dieses Wahr-
heitsgeschehen ausgeschlossen. Dem Wahrheitsgeschehen kann man
sich lediglich aussetzen oder sich ihm gegeniiber verschlieen. Die Be-
stimmung der Wahrheit des Kunstwerks vollziehen beide Autoren,
Wellmer und Heidegger, nicht anhand spezifisch dsthetischer Wahr-
heitsbegriffe, sondern sie wenden jeweils einen universalen Wahrheits-
begriff auf Kunstwerke an. Bei Wellmer handelt es sich um einen
sprachpragmatischen Wahrheitsbegriff, der zur Bestimmung der Wahr-
heit sowohl von sprachlichen AuBerungen als auch von Kunstwerken
herangezogen wird;*® Heidegger hingegen zeichnet durch seinen Wahr-
heitsbegriff die Kunst als ein mogliches Medium neben anderen Medien

35 Vgl. auch dazu die Uberlegungen in Kap. II1.5: Evidenzanspruch und
sprachlicher Geltungsanspruch.

36 Wellmer geht zundchst den umgekehrten Weg: Er leitet die &sthetische
Seite einer jeden sprachlichen AuBerung aus dem Wahrheitsbegriff ab, den
Adorno fur Kunstwerke geltend macht. Vgl. Kap. I.1.

182

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

aus, in denen sich geschichtliches Wahrheitsgeschehen als Geschichte
eines Volkes ereignen kann.

Im Gegensatz zu beiden genannten Kunstwerksbestimmungen
mochte ich festhalten an der Idee, dass Kunstwerken ontologisch eine
spezifische Evidenz zukommt, die nur Kunstwerken eignet. Das, was bei
der Rezeption des Kunstwerks iiber mogliche Deutungen, die wir allem
Wahrgenommenen gegeniiber vornehmen, hinausgeht, ist, dass die Ma-
terialitdt von Kunstwerken immer als eine spezifische, ndmlich als eine
hergestellte, gedeutet wird. Der Grund fiir die Spezifitdt des Gemacht-
seins liegt in der kiinstlerischen Autorschaft, die sich von anderen For-
men der Autorschaft durch den Evidenzanspruch der Kinstler unter-
scheidet. Unter dieser Vorgabe ist es fraglich, ob ein speziell &stheti-
scher Wahrheitsbegriff iberhaupt notwendig wird oder ob es ausreicht,
die dsthetische Evidenz des Kunstwerks so zu bestimmen, dass an sie ein
Begriff sprachlicher Wahrheit gebunden bleibt, dem gegeniiber sie sich
allerdings als nicht einholbar erweisen muss.

Da nicht per Definition jedem Kunstwerk, das von einer Kiinstlerin
hergestellt wurde, Evidenz zugesprochen wird, ist noch einmal zu beto-
nen, dass die Evidenz des Kunstwerks sich erst im Evidenzerlebnis der
Rezipienten, welches gegentiber der Evidenz des Kunstwerks mehr oder
weniger angemessen sein kann, feststellen l4sst. Das so oder so eintre-
tende oder eben nicht eintretende Evidenzerlebnis steht zur Bestimmung
der Evidenz als Eigenschaft des Kunstwerks zur Verfiigung. Die Evi-
denz ldsst sich nicht aus einem Anspruch der Kiinstlerin, dass das
Kunstwerk ein evidentes sei, ableiten. Jedoch erfiillt das Wissen um die-
sen Anspruch eine andere Funktion: Es ladt ein zu seiner Uberpriifung.
Ist das Kunstwerk als ein evidentes erkannt, wurde zugleich etwas im
Erlebnis evident. Es ist nun das, was evident wurde, das sich (mehr oder
weniger gut) sprachlich reformulieren ldsst. Fiir diese sprachliche Be-
hauptung iiber das, was der jeweiligen Rezipientin evident geworden ist,
wird ein Wahrheitsanspruch erhoben. Wahr im Sinne dieses Anspruchs
ist die Rede iiber das, was am Kunstwerk evident wurde, deshalb, weil
sie auf die Faktizitit des Werks rekurriert. Sie rekurriert auf die An-
nahme, dass das Kunstwerk, welches als Faktum von einer Kiinstlerin
geschaffen wurde, genau so, wie es ist, von der Rezipientin erlebt wird.
Die sprachliche Formulierung bleibt insoweit an die Faktizitét des kiinst-
lerischen Gegenstandes gebunden. Gegeniiber dem Evidenzerlebnis ist
sie jedoch immer nur abgeleitet; sie ist sozusagen dann erforderlich,
wenn das Kunstwerk gerade nicht présent ist, z.B. wenn man mit ande-
ren iiber das Kunstwerk kommuniziert. Die Evidenzerfahrung als Reak-
tion auf das konkrete Werk geht aber tiber den Anspruch der Geltung

183

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

des Gesagten in der Weise hinaus, dass die Evidenz immer mehr ist als
das, was iiber sie gesagt werden kann.

Es ldsst sich bis hierher zusammenfassen: Gegeben ist das materiale
Kunstwerk im Modus einer dreifachen Alteritdt: gegentiber der Rezi-
pientin, gegeniiber der Produzentin, und drittens als Material gegentiiber
dem Sprachlichen. Der Wahrheitsbegriff kommt iiberhaupt nur im Zu-
sammenhang mit dem Sprachlichen in Betracht: Man kann sich sprach-
lich auf das Kunstwerk beziehen, und die Wahrheit in diesem Bezug
muss in der Tat am Kunstwerk gerechtfertigt werden. Man kann sich
zweitens im Modus des Evidenzerlebnisses auf das Kunstwerk beziehen,
und dieser Bezug ist der wesentliche Bezug fiir Kunstwerke. Aber das
Evidenzerlebnis ist kein mystisches Erlebnis materialer, sprachiiber-
schreitender Wahrheit, sondern Erfahrung eines in besonderer Weise
intendierten Gegenstandes. Die Alteritit des Kunstwerks gegeniiber dem
Erlebnis und die Alteritit des Evidenzerlebnisses gegeniiber dem
Sprachlichen driickt sich darin aus, dass das Evidenzerlebnis mehr oder
weniger addquat begrifflich reformuliert werden kann, ohne dadurch
identisch erfiillt zu werden, und dass das Kunstwerk mehr oder weniger
addquat evident erlebt werden kann, ebenfalls ohne dadurch identifizie-
rend eingeholt zu werden. (Der »Rest« ist aber nicht das Mystische des
Kunstwerks oder das Unsagbare des Erlebnisses, sondern blof das Un-
gesagte bzw. das Ungesehene; Alteritit bedeutet gerade nur, dass es
immer Ungesagtes und Ungesehenes gibt.) Indem man das adidquate E-
videnzerlebnis addquat begrifflich formuliert, sagt man also tatséchlich
etwas Wahres iiber das Kunstwerk, hebt damit aber weder die Alteritét
des Evidenzerlebnisses gegeniiber seiner Reformulierung noch die Alte-
ritdt des Kunstwerks gegeniiber dem Evidenzerlebnis auf. Die Begriffe
Wahrheit und Evidenz bleiben somit jeweils in ihren Anwendungsberei-
chen: Wahr sind Aussagen, die man auch {iber Kunstwerke machen
kann, wahr ist aber nicht das Kunstwerk und auch nicht das Evidenzer-
lebnis. Das Evidenzerlebnis ist vielmehr addquat (d.h. mehr oder weni-
ger addquat), und in diesem Erlebnis zeigt sich der Gegenstand Kunst-
werk als evident; diese Evidenz des Kunstwerks ist die Gegebenheits-
weise des produzierten materialen Gegenstandes, in der es sich der Re-
zipientin zeigt (falls es gelungen ist), ohne seine Alteritéit zu verlieren.

Wie ldsst sich nun nachvollziehen, dass die Wahrheit einer sprachli-
chen Aussage iiber ein Kunstwerk am Kunstwerk selbst tiberpriift wer-
den muss und iiberhaupt tiberpriift werden kann? Denkbar wird dies nur,
indem man ausgeht von einer vorliegenden urspriinglichen Verschrin-
kung der Materialitdit des Werks mit den Deutungsmoglichkeiten, die
sich aus dieser Materialitdt ergeben. Um diese Verschrankung annehmen
zu kénnen, muss ferner davon ausgegangen werden, dass die Deutung

184

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

des Kunstwerks nicht allein aus einer intersubjektiven Einigung dartiber,
was das Kunstwerk bedeutet, abgeleitet werden kann, sondern dass die
Gestalt des Kunstwerks als gegebene sinnliche Anschauung begriffliche
Deutungen evoziert. Das heilit, anders gesprochen, dass immer wieder
neue eigene Deutungsversuche individueller Wahrnehmungen unter-
nommen werden, die sich nicht auf einen Common Sense iiber die Be-
deutung des jeweiligen Kunstwerks beziehen. Die Unterstellung an ei-
gene Wahrnehmungen, dass diese Wahrnehmungen mir etwas Spezifi-
sches sagen, ist verbunden mit den Wahrnehmungen selbst; die Wahr-
nehmungen wiederum sind verursacht durch die spezifische Faktizitit
des einzelnen Kunstwerks — dies ist die grundsétzliche Verkniipfungsfi-
gur, die der Idee zugrunde liegt, dass Aussagen tiber Kunstwerke tiber-
haupt am Kunstwerk selbst auf ihren Wahrheitsgehalt gepriift werden
koénnen. Daraus ergibt sich, dass eine Uberpriifung der Deutung des
Wahrgenommenen nur als eine Wiederholung von Wahrnehmung und
an sie gekoppelter Deutung vorgenommen werden kann. Wenn es auch
ein Gesprach tiber das, was durchs Kunstwerk evident wird, gibt, und
wenn auch in diesem sprachlichen Austausch so wie in jeder sprachli-
chen Handlung Wahrheitsanspriiche im Spiel sind, so sind diese Wahr-
heitsanspriiche nicht die letzten Griinde der Rechtfertigung kiinstleri-
scher Evidenz. Den letzten Grund fiir die Wahrheitsbehauptung iiber
das, was das Kunstwerk evident macht, gibt vielmehr das Kunstwerk
selbst. Der Weise, wie das Kunstwerk das, woriiber sich reden und
schreiben lésst, evident macht, kann im Gegensatz zu dem, was es evi-
dent macht, keine Wahrheit unterstellt werden. Denn die Materialitdt des
Kunstwerks ist keine sprachliche AuBerung, sie ist nicht angesiedelt auf
der Ebene sprachlicher Verstindigung. Wenn auch in dieser Materialitét
des Kunstwerks die sprachlichen AuBerungen iiber das Kunstwerk griin-
den, kann sie nicht durch eine solche begriffliche Beschreibung einge-
holt werden. Méglich ist aber doch, in sprachlichen AuBerungen zu be-
schreiben, wie das Kunstwerk geschaffen ist, wie seine Komponenten
material beschaffen sind, wie es etwas vorfiihrt oder zeigt. Somit ist die
sprachliche Beschreibung der materialen Elemente des Werks, die im-
mer etwas anderes ist als die materialen Elemente selbst, ebenfalls
wahrheitsfidhig und am Werk selbst {iberpriifbar.

Die Tatsache, dass die Evidenz des Kunstwerks nicht durch die
Wabhrheit sprachlicher AuBerungen iiber das, was evident wird, eingeholt
werden kann, ist nicht zu tberfithren die Bestimmung des Kunstwerks
als generell unbestimmbarer Gegenstand. Denn es wird ja gerade etwas
evident in der Erfahrung des Kunstwerks, etwas, was ganz offensichtlich
so ist, wie es ist. Fiir andere Rezipienten desselben Kunstwerks kann
das, was am Werk evident wurde, anders sein; es kann allerdings auch

185

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

ihnen nicht unklar sein (wie der Evidenzbegriff besagt) und es kann
nicht beliebig anders sein, weil die Evidenz von Kunstwerken darin
liegt, dass jede Deutung in der materialen Gestalt verankert ist.

Wie verhélt sich nun der Sachverhalt, dass sich die Wahrheit von
Behauptungen iiber Kunstwerke an diesen selbst erweisen muss, zu der
Tatsache, dass das Milieu der Kunst nicht allein aus der Kommunikation
zwischen Produzenten und Rezipienten vermittels des Kunstwerks be-
steht, sondern dass ein Vermittlungsapparat zur Kunst gehort, in wel-
chem das Kommunizieren ziber Kunst betrieben wird? Welche Rolle
spielt der Wahrheitsbegriff bei der genaueren Beschreibung des Diskur-
ses iiber Kunstwerke? Die Uberpriifung der Wahrheit meiner Deutung
des Wahrgenommenen erfolgt einerseits am Kunstwerk als eine Wieder-
holung der Deutung des zum wiederholten Male Wahrgenommenen. Der
formale Universalitidtsanspruch der jeweiligen individuellen Wahrheits-
behauptung tiber das Kunstwerk schlie3t nicht aus, dass andere Men-
schen andere Behauptungen, fiir die ebenfalls ein Wahrheitsanspruch er-
hoben wird, tiber dasselbe Kunstwerk aufstellen. Da jedoch die Deutung
des Kunstwerks nie allein aus der Gegenwart und Disposition seiner Re-
zipienten ableitbar ist, sondern immer auf die Vorgegebenheit des Werks
als einer interpretierenden Handlung seitens der Produzentin Bezug neh-
men muss, kann auch eine Wahrheitsfihigkeit der Aussagen nicht allein
aus der Tatsache einer intersubjektiven Einigung der Rezipienten be-
griindet werden. Es reicht also nicht aus, wenn sich verschiedene Perso-
nen auf einen Wahrheitsgehalt ihrer AuBerungen iiber das Kunstwerk
einigen. Auch solch eine Einigung kann das Kunstwerk verfehlen.

Es ist nicht schwer nachzuvollziehen, dass der vorliegenden Be-
schreibung der Kommunikation tiber Kunst eine Annahme zugrunde lie-
gen muss: ndmlich die Annahme, dass das Kunstwerk in seiner gegebe-
nen Faktizitit unverindert bleibt, dass diese, anders gesprochen, durch
keine Deutung verdndert werden kann. Es handelt sich bei Kunstwerken
um unverdnderte Gegenstidnde und Situationen, die allen Rezipienten in
derselben Materialitdt vorliegen. Dies folgt aus dem Sachverhalt, dass
Kunstwerke Produkte der Gestaltungsentscheidungen von Kiinstlern
sind. Dass zum Sein des Kunstwerks alle versuchten und alle noch mog-
lichen Deutungen gehoren, ist kein Einwand dagegen, dass seine Gestalt
eine unverdnderte Gestalt ist und bleibt. Die Wahrheit einer Aussage
tiber das Kunstwerk kann an diesem selbst gegeniiber anderen Diskurs-
teilnehmern begriindet werden. Die Evidenz des Kunstwerks hingegen
kann nicht argumentativ gezeigt werden in dem Sinn, dass andere glei-
che Evidenzerfahrungen am selben Kunstwerk haben sollen. Sie ist
vielmehr der Hintergrund fiir die Rechtfertigung von wahren Sétzen i-
ber das Kunstwerk. Evidenzerfahrungen anderer Rezipienten und ihre

186

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

Beschreibung in wahrheitsfihigen Aussagen sind auf dasselbe Kunst-
werk zuriickzufiihren, an dem ich meine Erfahrungen gemacht habe, die
ich mit meinen Aussagen beschreibe. Der Universalitidtsanspruch der
Wabhrheit von AuBerungen iiber das Kunstwerk kann somit nicht darin
bestehen, dass ich allen anderen Rezipienten unterstelle, sie miissten das
gleiche Evidenzerlebnis am selben Kunstwerk haben, sondern Universa-
litdt kann in diesem Fall nur heiflen: Die Angemessenheit meiner Evi-
denzerfahrung wird in meinem Reden iiber das Kunstwerk zutreffend
wiedergegeben. Und diese Angemessenheit ist am Kunstwerk tiberpriif-
bar. So kann am Kunstwerk sowohl die Rede davon, was durch das
Kunstwerk evident wurde, als auch die beschreibende Rede iiber dessen
materiale Beschaffenheit tiberpriift werden. Dass eine wahre Aussage
iiber das Kunstwerk nicht der Deutung entsprechen muss, die die Kiinst-
lerin diesem gab, versteht sich nach allem Ausgefiihrten von selbst.
Uberhaupt stellt sich die Frage, ob sich Wahrheitsanspriiche im Sin-
ne der Geltung von AuBerungen iiber Kunstwerke in einem wesentlichen
Aspekt von Wahrheitsanspriichen in anderen Sprechhandlungen unter-
scheiden. Dies scheint nicht der Fall zu sein. Der Wahrheitsbegriff ist,
im Unterschied zum Begriff der Evidenz, kein spezifisch dsthetisch bzw.
kiinstlerisch anzuwendender Terminus, wenngleich seine Anwend-
barkeit auf die Rede von Kunst unbestritten bleibt. Die starke Priasenz
des Wahrheitsbegriffs in der dsthetischen Debatte ist indessen auf andere
Theoriekonstruktionen zuriickzufiihren: auf diejenigen Werkésthetiken,
in denen das Werk als Instanz einer iiberlegenen Wahrheit verstanden
wird. Adornos und Heideggers Definitionen des Kunstwerks als eines
Tragers metaphysischer Wahrheit verbinden die im Kunstwerk manifes-
tierte Verschrankung von Materialitdt und Sinnhaftigkeit mit dem uni-
versellen, iibersubjektiven (mitunter fast theologischen) Sinnanspruch,
der dem Begriff Wahrheit innewohnt. Fiir den Begriff der Evidenz des
Kunstwerks ist ganz offensichtlich der erste Schritt — die Verkniipfung
zwischen der Materialitdt und ihrer Deutung — wichtig; der zweite
Schritt, die Bestimmung einer Wahrheit des Kunstwerks, ist hingegen
auf der Folie eines sprachlichen Wahrheitsbegriffs nicht mehr sinnvoll.
Es ist eine praktische Komponente des Wahrheitsbegriffs, dass er
auf die Einigung der Personen, die einen Wahrheitsanspruch erheben,
zielt. Mit der Feststellung bzw. Bestétigung einer Wahrheit im Konsens
wird also zugleich jeweils der Diskurs iiber den Gegenstand abgebro-
chen bzw. (mindestens vorlidufig) zum Stillstand gebracht.’’ Die Herstel-
lung eines Konsenses iiber ein Kunstwerk ist so auch eine praktische

37 Diesen Hinweis verdanke ich Norbert Axel Richter. Vgl. ders.: Grenzen
der Ordnung. Bausteine einer Philosophie des politischen Handelns nach
Plessner und Foucault, Frankfurt/Main 2005, S. 87ff.

187

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Komponente des Kommunizierens iiber Kunst, so wie in jeder kommu-
nikativen Sprechhandlung. Jedoch ist eine Einigung im Falle des Redens
iiber Kunstwerke nicht so wesentlich, wie sie es fiir Sprechakte tiber an-
dere Themen ist, bei denen der Diskurs auf Handlungskoordination ab-
zielt. Unterschiedliche Aussagen iiber ein Kunstwerk griinden in ver-
schiedenen Evidenzerfahrungen verschiedener Rezipienten dieses
Werks. Am Kunstwerk konnen die Sitze tiber das Kunstwerk gepriift
werden. Man kann unter bestimmten Umstéinden zu einer Einigung
kommen. Diese Einigung iiber Aussagen, die das Kunstwerk betreffen,
ist indes nicht entscheidend fiir die Motivation der Beschiftigung mit
Kunst tiberhaupt. Es sind vielmehr die Wirkung des Kunstwerks im Er-
lebnis seiner Evidenz und die Versuche, das, was evident wird, sprach-
lich zu fassen, die eine Beschéftigung mit Kunst lohnend machen und
die das eigene Verhéltnis zur Welt und das Verhalten in der Welt gege-
benenfalls verdndern kénnen. Somit ist auch ein wesentliches Differenz-
kriterium fiir die Unterscheidung zwischen Kunst und Philosophie ge-
nannt: Wihrend in der Philosophie um die intersubjektive Geltung der
besseren Argumente gestritten wird und gestritten werden muss, gilt fiir
die Kunst, dass der Sieg im Streit um die Wahrheit von Aussagen {iber
Kunstwerke weder Anlass noch Ziel ihrer Produktion und Rezeption
sind.

4. Pramissen der Evidenzasthetik

Die bis hierher vorgelegte Theorie der Evidenzisthetik unterscheidet
asthetische Kommunikation als kiinstlerisches Handeln und Erfahren
von einem Diskurs {iber Kunst und {iber Nichtkiinstlerisches auf der ei-
nen Seite sowie von nichtkiinstlerischem Handeln und Erfahren auf der
anderen Seite. Somit ist die Kommunikation durch das Kunstwerk eine
spezifische, der Kunst zugehérige Kommunikationsform, sind Kunst-
produktion und -rezeption spezifische Verhaltensformen. Kunst kann auf
diese Weise als autonomer Typus der Kommunikation, der Erfahrung
und der Handlung bestimmt werden. Aber diese Autonomie des Kom-
munikationsmediums verhindert nicht, dass die Kunsterfahrung in das
auBerkiinstlerische Leben der beteiligten Subjekte hineinwirkt. Ist das
Ziel der Auseinandersetzung mit Kunst nicht primér das, in der Rede
iber Kunstwerke recht zu bekommen (wie im 3. Kapitel dargestellt),
schlie8t das natiirlich nicht aus, dass man mit Vehemenz (und mit einem
Wabhrheitsanspruch) von dem erzéhlen kann, was einem selbst in der Er-
fahrung eines Kunstwerks deutlich wurde. Diese Erzdhlung handelt un-
ter Umsténden von einer Verdnderung subjektiver Blickwinkel und Ver-

188

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

haltensformen, die zwar durch die Spezifitit der Erfahrung des Kunst-
werks initiiert wurde, sich aber auf nichtkiinstlerische Erkenntnisse und
auBerkiinstlerisches Handeln bezieht.

Auf welcher philosophischen Grundlage steht die Beschreibung die-
ses Vermogens von Kunst, nichtdsthetische Weltverhiltnisse zu beein-
flussen? In welcher Weise folgt aus der bisherigen Beschreibung des
evidenten Kunstwerks eine generelle Bestimmung é&sthetischer bzw.
kiinstlerischer Praxis als einer Praxis, die in bestimmten Verhiltnissen
zu nichtédsthetischen bzw. nichtkiinstlerischen Praxen steht?

Fassen wir die bisherigen Uberlegungen zum Evidenzanspruch der
Kiinstlerin und zur Evidenz des Kunstwerks noch einmal zusammen,
dann ergibt sich, dass zwei »Zwischen-Figuren« fiir die Evidenzisthetik
bedeutsam sind: Es handelt sich erstens um das Zwischen der Kiinstlerin
und des Werks und zweitens um das Zwischen des Werks und der Rezi-
pientin. Aus der Beschreibungsweise dieser Verhéltnisse zwischen je-
weils zwei Entitdten ergibt sich die Spezifik der Darstellungsweise des
Kiinstlerischen als einer Kommunikation durch das Kunstwerk. Fiir eine
philosophische Bestimmung der kiinstlerischen Kommunikation ist es
daher notwendig, das Verhéltnis zwischen Kiinstlerin und Werk und das
zwischen Werk und Rezipientin jeweils systematisch als Verhéltnis zwi-
schen der Wahrnehmung einer Materialitdt und ihrer Deutung, d.h. als
spezifisches Verhiltnis zwischen sinnlicher Anschauung und Begriff
auszubuchstabieren. Zum einen vermitteln sich sowohl in der Kunstpro-
duktion als auch in ihrer Rezeption Bedeutungen wesentlich tiber die
Materialitdt des herzustellenden bzw. des wahrzunehmenden Gegen-
stands — auf der einen Seite werden sprachlich formulierbare Welterfah-
rungen der Kiinstlerin in einem Transformationsprozess mit dem Mate-
rial verschmolzen, auf der anderen Seite ist es die Wahrnehmung des
Werks durch die Rezipienten, die der (sprachlich formulierbaren) Deu-
tung buchstiblich zu Grunde liegt. Zweitens sind beide Relationen durch
eine Alteritit des Kunstwerks bestimmt, die eine direkte Ubersetzung
subjektiver Intentionen ins Material ebenso wie eine vollkommene »An-
eignung« des Kunstwerks durch seine Deutung verhindert.

Die konkrete Materialitit des Kunstwerks ist das Ergebnis einer
Transformation von Gewusstem und Gewolltem ins Material des Werks.
Das Material setzt dieser Transformation dabei Grenzen, so wie es auch
die Deutung in der Rezeption des Kunstwerks zwar nicht genau vorher-
bestimmt, wohl aber mitbestimmt. Begriffliches ist somit erstens trans-
formierbar in die Materialitdt des Kunstwerks (wenn es auch in diesem
Prozess nicht unverdndert bleibt, wie der Transformationsbegriff schon
besagt), wihrend zweitens in der Wahrnehmung des Kunstwerks das
Material ein weder beliebiges noch stets gleiches Begriffliches verur-

189

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

sacht. Diese empirische Sachlage: dass sich in der Wahrnehmung des
Kunstwerks Deutungen erschlie8en, enthilt eine Herausforderung an die
Kunstphilosophie, die Struktur des Verhiltnisses zwischen sinnlicher
Anschauung und begrifflicher Bestimmung aufzukldren. Eine Ver-
schrinkung zwischen der Materialitidt des Kunstwerks und deren Deu-
tung zu denken, ist offensichtlich noch kein Widerspruch zu dem Satz
aus Kants erster Kritik: »Gedanken ohne Inhalt sind leer; Anschauungen
ohne Begriffe sind blind.«’® Die Verschrinkungsfigur ist jedoch ebenso
offensichtlich nicht mehr abbildbar in dem Hin und Her des Spiels zwi-
schen Einbildungskraft und Verstand aus Kants dritter Kritik, das ja ei-
nes zwischen sinnlicher Anschauung und begrifflicher Bestimmung des
isthetischen Objekts ist.” Die Entgegensetzung zwischen Einbildungs-
kraft und Verstand, die nach Kant im &sthetischen Urteilsprozess nicht
zur Auflésung kommt, macht es gerade unmdoglich, eine urspriingliche
Verschrankung zwischen sinnlicher Anschauung und konkreter begriff-
licher Bestimmung fiir das dsthetische Urteil zu denken. Nicht die Evi-
denz, sondern die Unbestimmbarkeit des &sthetischen Objekts, dessen
sinnliche Anschauung oder Vorstellung sich nicht auf den Begriff brin-
gen ldsst, ist ja bei Kant der Garant fiir die Unendlichkeit eines spezi-
fisch dsthetischen Urteilens, welches nur zum Abbruch, nicht aber zum
Ende kommen kann und das als unendliches Spiel vom Subjekt als lust-
voll erfahren wird.

Der Begriff der Evidenz hingegen beschreibt ein anderes Szenario:
namlich, dass in der Kunsterfahrung am Kunstwerk und am kiinstleri-
schen Material etwas deutlich werden kann. Das, was in der Kunstre-
zeption als evident erlebt wird, kann auf seine Angemessenheit am
Kunstwerk gepriift werden. Es muss einerseits nicht verniinftig im Sinne
jenes kantischen Erkenntnisurteils sein, worin es um eine objektive be-
griffliche Bestimmung und damit um eine wahrheitsfdhige Aussage {iber
den gegebenen Gegenstand geht. Andererseits ist das Verhéltnis zwi-
schen Einbildungskraft als Vermdgen sinnlicher Anschauung und Ver-
stand als Vermogen begrifflicher Bestimmung auch in einem allge-
meinen Sinne nicht dasjenige, welches Kant in der Kritik der Urteils-
kraft beschreibt. Die erstgenannte Unterscheidung zwischen gegen-

38 Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft (A 51 / B 75): »Gedanken oh-
ne Inhalt sind leer, Anschauungen ohne Begriffe sind blind. Daher ist es
ebenso notwendig, seine Begriffe sinnlich zu machen, (d.i. ihnen den Ge-
genstand in der Anschauung beizufiigen,) als seine Anschauungen sich
verstdndlich zu machen (d.i. sie unter Begriffe zu bringen).«

39 Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft, § 9 (AB 28): »Die Erkenntnis-
krifte, die durch diese Vorstellung ins Spiel gesetzt werden, sind hierbei
in einem freien Spiele, weil kein bestimmter Begriff sie auf eine besondere
Erkenntnisregel einschrankt.«

190

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

standsangemessener Evidenzerfahrung und einem wahren Erkenntnis-
urteil verweist uns bereits auf eine grundsétzliche Differenz, deren
Reichweite in diesem Kapitel zu untersuchen ist: auf die Differenz zwi-
schen einer erkenntnistheoretischen Bestimmung eines Objekts und des-
sen hermeneutisch-phdanomenologischer Beschreibung, die man (etwas
poetisch formuliert) eher als eine Erzdhlung vom &dsthetischen Objekt
charakterisieren konnte. Die Verwiesenheit einer dsthetisch-hermeneuti-
schen Bestimmung des Kunstwerks auf die phidnomenologische Basis
der Wahrnehmung und synchrone Beurteilung des Kunstwerks macht es
aber dariiber hinaus notwendig, sinnliche Anschauung und Begriff auf
einer basalen, erkenntnistheoretischen Ebene als miteinander urspriing-
lich verschrénkt darzustellen.

Dabei kann man auf Husser! zuriickgreifen, weil sich die Verschrin-
kung der Materialitdt des Kunstwerks mit dessen Deutung in Husserls
Begriffen der Intentionalitdt und der Evidenz als erfiillter Intentionalitét
angemessen darstellen ldsst. Ich mochte diese Begriffe aus dem Kontext
der husserlschen Erkenntnistheorie herauslgsen und sie instrumentell fiir
die Explikation der nichtsprachlichen Dimension meines modifizierten
hermeneutischen Evidenzbegriffs verwenden. Diesen Riickgriff auf pha-
nomenologische Terminologie verstehe ich in dem Sinn, dass jeder As-
thetik oder Kunstphilosophie eine Dimension zukommt, die tiber ihre
eigenen dsthetischen bzw. kunstphilosophischen Fragestellungen hinaus-
geht und dabei generelle Pramissen fiir eine Beschreibung des Verhilt-
nisses von Subjekten zur Welt ins Auge fassen muss. In diesem Zusam-
menhang ist allerdings darauf hinzuweisen, dass der von mir im dritten
Kapitel ausbuchstabierte Wahrheitsbegriff, der Wahrheit als eine Eigen-
schaft von sprachlichen Aussagen iiber Kunstwerke fasst, nicht mit den
verschiedenen Spielarten des Wahrheitsbegriffs bei Husserl iiberein-
stimmt.** Das Verhiltnis des Evidenzbegriffs zum Begriff der Wahrheit
ist bei Husserl ein anderes als das hier vorgeschlagene: Evidenzerleb-
nisse sind fiir uns keine Erlebnisse von Wahrheit, wie das bei Husserl
der Fall ist. Husserls Begriff von Evidenz als erfiillter Intentionalitit ist
aber fiir meinen Evidenzbegriff insoweit von Bedeutung, als es mir um
die nichtsprachliche Dimension im Begriff der Evidenz des Kunstwerks
geht. Sinnliche Anschauung, so die Pointe, sollte nicht als fremdes Ge-
geniiber der Tétigkeit des Verstandes dargestellt werden, sondern muss
stattdessen — wie fiir die Evidenzidsthetik unumgénglich notwendig — als

40 Eine anschauliche Zusammenfassung von unterschiedlichen Wahrheitsbe-
griffen bei Husserl findet sich bei Ernst Tugendhat. Tugendhat entwickelt
aus den »Differenzen in der Gegebenheitsweise« vier verschiedene Wahr-
heitsbegriffe. Vgl. Ernst Tugendhat: Der Wahrheitsbegriff bei Husserl und
Heidegger, Berlin 1970, § 5: Wahrheit und Evidenz, S. 88-106.

191

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

ermoglichende Dimension einer begrifflichen Beurteilung gesehen wer-
den. Die sinnliche Anschauung bedeutet somit in der Kunstwahrneh-
mung nicht die Unterbrechung begrifflicher Beurteilung eines Kunst-
werks, sondern ist das Fundament dieser Beurteilung. Und in diesem
griindenden Verhiltnis von sinnlicher Anschauung zu begrifflicher Deu-
tung unterscheidet sich die Wahrnehmung des Kunstwerks nicht von an-
deren dsthetischen und nichtésthetischen Wahrnehmungsvollziigen.

Husserl geht es wie Kant in der Kritik der reinen Vernunft um Be-
wusstsein und Erkenntnis tiberhaupt. In der Evidenzésthetik geht es zwar
nicht um diese allgemeine Dimension, sondern im Besonderen um das,
was jemandem am Kunstwerk evident werden kann als das, wovon das
Kunstwerk handelt. Aber dass diese Evidenz des Kunstwerks eine nicht-
sprachliche Dimension hat, ldsst sich unter Riickgriff auf Husserl dar-
stellen. Dass der Evidenzbegriff bei Husserl zugleich in eine allgemeine
Erkenntnistheorie eingebettet ist, erweist sich fiir uns als Vorteil. Denn
es ist unser Anliegen, in diesem Kapitel zu zeigen, dass Kunstwahrneh-
men und -verstehen als &sthetisches Erfahren sich nicht generell bzw.
strukturell von anderen Formen der Wahrnehmung und Erkenntnis un-
terscheiden: dass die Verschrinkung zwischen sinnlicher Anschauung
und begrifflicher Bestimmung und Beschreibung zwar in verschiedenen
Variationen, aber prinzipiell als solche Verschrinkung immer vorliegt.
Das entscheidende Kriterium der Unterscheidung der Kunstrezeption
von anderen Arten der Wahrnehmung und Bestimmung liegt also nicht
in der Wahrnehmungsform, sondern in dem Wissen, dass Kunstwerke
mit einem Evidenzanspruch der Kiinstlerin geschaffen werden. Dieser
Anspruch wiederum bezieht sich darauf, dass das Kunstwerk als eine
Interpretation der Welt dieser Welt hinzugefiigt wurde und darauf, dass
diese Weltinterpretation in der Gestalt des Kunstwerks, also in seiner
Materialitét griindet, d.h. urspriinglich mit dieser verschriankt ist. Die Art
und Weise, in der man an ein Kunstwerk als einen Gegenstand heran-
tritt, unterscheidet sich durch diese Kontextualisierung der Wahrneh-
mung und Deutung des Gegenstandes von den nichtédsthetischen Pra-
xen.*! Die Weise, wie man das Kunstwerk wahrnimmt und diese Wahr-
nehmung mit einer Deutung verbindet, ist aber abseits dieser Spezifik
der Kommunikationssituation auf der systematischen Ebene nicht von
anderen Erkenntnis- und Wahrnehmungsformen zu unterscheiden.

Der Begriff Intentionalitit steht bei Husserl fiir eine immanente Ver-
kniipfung einer jeden Wahrnehmung mit einer Sinnunterstellung. Denn

41 Ich mochte noch einmal darauf hinweisen, dass mit >Gegenstand«< auch im-
mer Situationen mitgemeint sind und der Begriff Gegenstand nur in die-
sem weiten Sinne gebraucht wird. Natiirlich handelt es sich dann bei dem
Ausdruck >herantreten< um eine Metapher.

192

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

Husserl kennt keine zwei geschiedenen Quellen von Erkenntnis.* Diese
Verkniipfung ist nicht so zu verstehen, dass sinnliche Anschauung zum
sprachinternen dsthetischen Element erklirt wird, wie wir das am Bei-
spiel der Asthetik von Albrecht Wellmer im 1. Teil besprachen, auch
nicht in der Weise, dass Anschauung unter den Begriff gebracht werden
muss, wie Kant es in der Kritik der reinen Vernunft beschreibt;43 son-
dern die Verkniipfung von Anschauung und Sinnunterstellung ist umge-
kehrt als Gerichtetheit des Erlebnisses der Anschauung zu verstehen, als
der Umstand, dass die Anschauung jeweils immer schon etwas »meint«.
Husserl bindet Intentionalitdt nicht ans wahrnehmende Subjekt, sondern
er fasst Intentionalitdt als etwas auf, das auf etwas Vorgegebenem, auf
einer phinomenalen Gegebenheit innerer Anschauungen beruht.** Die
Vorgegebenheit eines Gegebenen verweist auf die generelle Moglich-
keit, eine Ndhe zum Gegebenen zu erreichen, wie das Klaus Held zu-
sammenfasst: »Ich kann iiber eine Sache nur reden — sei es objektiv oder
bloB meinungshaft —, weil ich voraussetze, dafl sich grundsitzlich die
Moglichkeit realisieren 148t, sie auf eine sachnahe Weise, sozusagen
»anschaulichg, >leibhaft« zu erleben. Ohne eine solche Moglichkeit wire
mir die Sache nicht einmal bekannt, sie existierte fiir mich nicht.«®
Obwohl der Evidenzbegriff bei Husserl ein erkenntnistheoretischer
ist und kein hermeneutischer, liegt er hinsichtlich einer Griindung der
Deutung in sinnlicher Anschauung dem von mir entwickelten Evidenz-
begriff zugrunde. Die Ungeschiedenheit von Anschauung und Begriff,

42 Das wirft erkenntnistheoretisch Probleme fiir Husserls Beschreibung von
Sprache auf, mit denen ich mich aber nicht beschéftigen mochte, zum Bei-
spiel wenn Husserl nachdenkt iiber die Anschauung von Réte, die mit dem
Wort rot verkniipft ist: Die Aussage »Das Heidelberger Schlo8 ist rot« soll
so durch eine Anschauung erfiillt werden, die auf die Anschauungen des
Heidelberger Schlosses und der Rote aufbaut. Dies ist, was die Darstellung
der Sprache betrifft, in gewisser Weise tiberholt. Ich finde aber, dass sich
fur eine dsthetische Fragestellung der husserlsche Ansatz der Verschrin-
kung durchaus auch heute fruchtbar machen lésst.

43 Kant unterscheidet zunéchst sinnliche Anschauung vom Begriff. Die Ge-
trenntheit beider ist die Voraussetzung dafiir, dass es zu ihrer Synthese
kommen kann. Fiir Husserl ist dagegen alle Erkenntnis in Anschauung
fundiert. Die Verschrinkung ist die entscheidende Denkfigur.

44 Dazu schreibt Tugendhat: »Nicht die Herkunft, sondern der deskriptive
Gehalt der Selbstgegebenheit und d.h. des wahren Seins des Gegenstandes
ist »subjektiv¢, in einer noetischen Operation, in einer synthetischen »>Leis-
tung« fundiert. Aber diese Operation ist eine eidetische. Sie stammt so we-
nig aus dem einzelnen Akt wie aus dem Ich, dem sie vielmehr vorgegeben
ist.« — E. Tugendhat: Der Wahrheitsbegriff bei Husserl und Heidegger, S.
177.

45 Klaus Held: »Einleitung«, in: Edmund Husserl: Die phdnomenologische
Methode. Ausgewihlte Texte I, Stuttgart 1985, S. 14.

193

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

die Husserl in seinem Begriff der Intentionalitét denkt, wird von mir in
Anspruch genommen, um eine Verbindung zwischen der Weltwahrneh-
mung und Begrifflichkeit der Kiinstlerin auf der einen Seite und eine
Verbindung zwischen der Materialitdt des Werks und seiner Deutung in
der Rezeption auf der anderen Seite zu konzeptualisieren. Dass die Re-
zeption von Kunst tiber die Feststellung »Dies ist ein Kunstwerk« hin-
ausgeht, ist jedem klar. Aber auch Husserls Begriff des intentionalen
Aktes erschopft sich ja nicht in der Bezeichnung solcher Feststellungen
wie »Dies ist ein Tisch«. Auch Husserl geht es u.a. um die Komplexitit
von intentionalen Akten im Verhiltnis zu phdnomenalen Gegenstdnden,
nicht allein um deren Bezeichnung bzw. theoretische Beurteilung. Er
betont dabei die primére Gleichartigkeit intentionaler Erlebnisse auf der
einen Seite und differenziert diese in verschiedene Unterarten auf der
anderen Seite. Husserl zufolge vollzieht sich auch die dsthetische Beur-
teilung in intentionalen Akten: Auch wenn die dsthetische nicht mit ei-
ner theoretischen Beurteilung gleichzusetzen ist, kommt ihr doch grund-
sitzlich dieselbe Intentionalitétsstruktur zu.

»Nur eins halten wir als fiir uns wichtig im Auge: daf3 es wesentliche spezifi-
sche Verschiedenheiten der intentionalen Beziehung, oder kurzweg der Inten-
tion (die den deskriptiven Gattungscharakter des »Aktes< ausmacht) gibt. [...]
Gewil} sind, wo nicht alle, so die meisten Akte komplexe Erlebnisse, und sehr
oft sind dabei die Intentionen selbst mehrfiltige. Gemiithsintentionen bauen
sich auf Vorstellungs- und Urteilsintentionen u. dgl. Aber zweifellos ist es,
daB wir bei der Auflgsung dieser Komplexe immer auf primitive intentionale
Charaktere kommen, die sich ihrem deskriptiven Wesen nach nicht auf an-
dersartige psychische Erlebnisse reduzieren lassen; und wieder ist es zweifel-
los, daB die Einheit der deskriptiven Gattung >Intention< (> Aktcharakter<) spe-
zifische Verschiedenheiten aufweist, die im reinen Wesen dieser Gattung
griinden, und somit der empirisch psychologischen Faktizitdt als ein Apriori
vorhergehen. Es gibt wesentlich verschiedene Arten und Unterarten der Inten-
tion. [...] So ist z.B. die dsthetische Billigung oder Mif3billigung eine Weise
intentionaler Beziehung, die sich als evident und wesensmaBig eigenartig er-
weist gegeniiber dem blofen Vorstellen oder theoretischen Beurteilen des ds-
thetischen Obj ekts.«*

In diesem Zitat wird zunéchst deutlich, dass Husserl seinen Begriff der
Intentionalitét nicht allein auf ein theoretisches Beurteilen oder auf Wil-
lensakte, sondern auf alle Arten von Wahrnehmungen und Deutungen
angewendet sehen mochte und so auch auf &dsthetische Reaktionen und

46 Edmund Husserl: Logische Untersuchungen, II. Bd., IL Teil, V. Uber in-
tentionale Erlebnisse und ihre »Inhalte«, § 10. Husserliana XIX,1, Dor-
drecht 1984, S. 380f.

194

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

Urteile.”” Kunstwahrnehmung als isthetische Wahrnehmung ist dem-
zufolge auf einer elementaren Ebene strukturell verwandt mit anderen
Arten der Intentionalitdt, andererseits weist sie auf der Ebene komplexer
Erlebnisse ihre eigene Spezifik auf. Diese Spezifitdt ist aber nicht von
der Art, dass dsthetische Wahrnehmung auflerhalb anderer Wahr-
nehmungs- und Beurteilungsvollziige steht. Sie ist zwar als dsthetische
Wahrnehmung kenntlich, aber sie konstituiert deshalb noch keine andere
Weltwahrnehmung. Die oben mit dem Zitat von Klaus Held zusammen-
gefasste Einsicht, dass es Husserl nicht nur um den subjektiven Anteil in
der Wahrnehmung geht, sondern gleichermaBen um den Anteil, den die
wahrzunehmende Sache an dieser Wahrnehmung hat, verweist nun ganz
deutlich auf den Grund, warum es moglich ist, mit der Hilfe husserlscher
Begrifflichkeit die Basis fiir das Ausbuchstabieren des Zusammenhangs
zwischen Kiinstlerin, Werk und Rezipientin zu rekonstruieren. Als die
wahrzunehmende Sache lassen sich zwei Dinge ausweisen: erstens die
innere Gegebenheitsweise eines Sachverhalts, die Weise also, wie sich
dieser dem Subjekt zeigt, und zweitens sein Korrelat, das an einer duf3e-
ren Wahrnehmung beteiligte Ding, das Kunstwerk. Diese beiden fallen
nach Husserl im intentionalen Erlebnis zusammen:

»Es sind [...] nicht zwei Sachen erlebnismafig présent, es ist nicht der Ge-
genstand erlebt und daneben das intentionale Erlebnis, das sich auf ihn richtet;
es sind auch nicht zwei Sachen in dem Sinne wie Teil und umfassenderes
Ganzes, sondern nur eines ist prisent, das intentionale Erlebnis, dessen we-
sentlicher deskriptiver Charakter eben die beziigliche Intention ist. *

Intentionalitét geht bei Husserl nicht zwangslaufig mit einer Bewusstheit
der Wahrnehmung einher. Sie kann sich auch im Sinne eines unbe-
merkten Sich-Ausrichtens vollziehen.*’ Das Sich-Ausrichten ist dann
nicht als ein aktives Handeln, sondern vielmehr als ein ablaufender Pro-
zess der Wahrnehmung und Beurteilung zu verstehen.”® Fiir den Fall der
Kunst ist Intentionalitit aber immer an die Bewusstheit der Wahrneh-

47 Es gibt nach Husserl auch nichtintentionales Wahrnehmen, diese Ein-
schriankung betrifft aber nicht die Kunstwahrnehmung. »Daf} nicht alle Er-
lebnisse intentionale sind, zeigen die Empfindungen und Empfindungs-
komplexionen.« Ebd., S. 382f. (§ 11).

48 Ebd., S.386(§ 11).

49 »Von einer Intention sprechen wir 6fters im Sinne des auf etwas speziell
Achtens, des Aufmerkens. Doch nicht immer ist der intentionale Gegen-
stand bemerkter, beachteter.« Ebd., S. 392 (§ 13).

50 »Was andererseits die Rede von Akten anbelangt, so darf man hier an den
urspriinglichen Wortsinn von actus natiirlich nicht mehr denken, der Ge-
danke der Betitigung muf3 schlechterdings ausgeschlossen bleiben.« Ebd.,
S. 393 (§ 13).

195

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

mung gebunden. Denn in der Kunstrezeption geht es nicht in erster Linie
darum, ein Kunstwerk als solches iiberhaupt zu erkennen und zu be-
zeichnen (dass es sich um ein solches handelt, ist vielmehr ein Wissen,
das gegeben ist), sondern darum, das Kunstwerk als etwas zu erleben
und zu erkennen, das sich als (nicht allein sprachliche) Handlung auf die
Welt bzw. einen Ausschnitt aus der Welt bezieht. Natiirlich ist es dazu
notwendig, zu erleben und zu erkennen, wie das Kunstwerk ist, woraus
es sich zusammensetzt. Das ist aber nicht alles. Die gelungene Kunst-
wahrnehmung griindet in der Einlosung des Evidenzanspruchs der
Kinstlerin, die darin besteht, dass fiir die Rezipienten die sinnliche An-
schauung des Kunstwerks verbunden ist mit Deutungen bzw. Bedeutun-
gen, die fir die Interpretation der Welt oder des repréisentierten Aus-
schnitts der Welt wichtig sind. Man sieht (oder hort), fithlt und denkt,
dass das Kunstwerk etwas trifft. Das ist seine Evidenz.

Anders gesprochen: Aus der »schlichten Wahrnehmung« des Kunst-
werks ergeben sich »neue Objektivitdten«. Als schlichte Wahrneh-
mungsakte bezeichnet Husserl die sinnliche Wahrnehmung: »Im Sinn
der engeren »sinnlichen< Wahrnehmung ist ein Gegenstand direkt erfaf3t
oder selbst gegenwirtig, der sich im Wahrnehmungsakte in schlichter
Weise konstituiert.«’' Die Wahrnehmung eines Kunstwerks, so wie es
ist, kann man daher zunéchst als einen schlichten Wahrnehmungsakt be-
zeichnen, in dem es um das Erfassen der Gestalt und der Eigenschaften
dieses Kunstwerks geht.

»Jeder schlichte Wahrnehmungsakt kann nun aber, sei es fiir sich allein, sei es
mit anderen Akten zusammen, als Grundakt von neuen, ihn bald einschlielen-
den, bald nur voraussetzenden Akten fungieren, die in ihrer neuen Bewult-
seinsweise zugleich ein neues, das urspriingliche wesentlich voraussetzende
ObjektivititsbewuBtsein zeitigen. [...] es erstehen Akte, in denen etwas als
wirklich und als selbst gegeben erscheint, derart, dafl dasselbe, als was es hier
erscheint, in den fundierenden Akten allein noch nicht gegeben war und gege-
ben sein konnte. Andererseits aber griindet die neue Gegenstéindlichkeit in der
alten [...]. Es handelt sich hier um eine Sphire von Objektivititen, die nur in
derart fundierten Akten >selbst< zur Erscheinung kommen kénnen.«*?

Um die Rezeption von Kunst zu erldutern, muss man sich auf diese
komplexeren Formen der Wahrnehmung beziehen, die sich nicht als
bloBe Serie von schlichten Wahrnehmungsakten beschreiben lassen,

51 Edmund Husserl: Logische Untersuchungen, II. Bd., II. Teil, VI. Elemente
einer phanomenologischen Aufkldrung der Erkenntnis, § 46. Husserliana
XIX,2, Dordrecht 1984, S. 674.

52 Ebd., S. 674f.

196

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

wenngleich die Rezeption auf diesen schlichten Wahrnehmungen auf-
baut. Denn bei der Rezeption von Kunst geht es um eine Generalitit, die
im einfachen Bezeichnen des Gegenstands noch nicht gegeben sein
kann. »Wo generelle Gedanken in Anschauung ihre Erfiillung finden, da
bauen sich auf den Wahrnehmungen und sonstigen Erscheinungen glei-
cher Ordnung gewisse neue Akte auf, und zwar Akte, welche sich auf
den erscheinenden Gegenstand in ganz anderer Weise beziehen, als die-
se ihn jeweils konstituierenden Anschauungen.«’ Sich auf den Ge-
genstand in ganz anderer Weise zu beziehen, ist nun typisch fiir die Si-
tuation der Rezeption von Kunst. Denn dieser Situation liegt ihre Spezi-
fik, eine Situation der Wahrnehmung von Kunst zu sein, konstitutiv zu-
grunde. Die Generalitdt der Kunsterfahrung bedeutet nicht, dass die gan-
ze Erscheinung des Kunstwerks erfasst wird, sondern Generalitét be-
deutet hier, dass auch das, wovon das Kunstwerk handelt, als kategoriale
Intention, d.h. als vorgestellte Intention mit einflieBt.’* Das Wissen von
den Ablédufen der Kunst spielt nun fiir die Mischung schlichter (sinnli-
cher) und kategorialer Intentionen insofern eine Rolle, als es dazu fiihrt,
dass ganz andere Vorstellungen aufgeworfen werden als solche, die al-
lein bei einem Erfassen des Gegenstands mit ins Spiel kommen. Gene-
ralitdt bedeutet daher, dass die Gesamtheit der sinnlichen und kategori-
alen Intentionen als ganze zu einer Erfiillung, d.h. zur Einheit gelangt.

Die Kenntnis des Kontextes der Kunst fiihrt dazu, dass sich die Re-
zipienten dem Kunstwerk gegeniiber anders verhalten, als sie es in
nichtkiinstlerischen Situationen und gegeniiber nichtkiinstlerischen Ge-
genstdnden tun. Evidenz als erfiillte Intentionalitét kann daher nach Hus-
serl in Bezug auf die Wahrmehmung von Kunst nur heilen, dass ein
»Gewebe von Partialintentionen [...] zur Einheit einer Gesamtintention«
verschmilzt.”> Diese Gesamtintention geht immer iiber die theoretische
Beurteilung des Kunstwerks und seiner Eigenschaften im Sinne seiner
Bezeichnung bzw. seiner Subsumtion unter einen Begriff hinaus. Mit
Evidenz als erfiillter Intentionalitét ist so nicht allein das Erkennen des
Gegenstands der schlichten Wahrnehmung gemeint, sondern im Fall der
Kunstrezeption das »Treffen« einer Einheit, die als ganze zur Erfiillung
gelangt.

53 Ebd., S. 662f. (§ 41).

54 Den Unterschied zwischen Sinnlichem und Kategorialem, welches beides
immer als Anschauung vorliegt, kldrt Husserl in den §§ 40-52 dieses Teils
der Logischen Untersuchungen (ebd., S. 652-693). Kategoriale Gegen-
standlichkeit wird in synthetischen Akten gebildet, die immer in anderen
Akten und nicht in sinnlichen Gegensténden fundiert ist.

55 »Nach unserer Auffassung ist jede Wahrnehmung und Imagination ein
Gewebe von Partialintentionen, verschmolzen zur Einheit einer Gesamt-
intention.« Ebd., S. 574 (§ 10).

197

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Was folgt aus den so erlduterten Primissen? Die Definition des As-
thetischen als des konstitutiv Anderen bzw. des negativen Dritten ge-
geniiber theoretischer Erkenntnis und praktischem Handeln wird abge-
lehnt zugunsten eines Anschlusses des Asthetischen (und so auch der
Kunst) an auBerkiinstlerische Lebens- und Handlungsvollziige. Daraus
ergibt sich eine neue Art, Interaktionen zwischen Kunst als dsthetischem
Handeln und Erkennen und nichtdsthetischen Praxen zu denken. Kunst
ist eine Praxis neben anderen, der aufgrund struktureller Ahnlichkeiten
sowohl eine Beeinflussung durch nichtisthetische Praxen als auch ein
Einfluss auf diese nachgewiesen werden kann. Der Kunst kommt dabei
keine Exemplaritit gegeniiber den anderen Praxen zu,’® sie ist diesen
weder vor- oder iibergeordnet noch ihnen durch die Eigenheit ihrer Er-
fahrungsstruktur ganz entgegengesetzt. Thre Spezifitit erhilt sie nicht
aus einer spezifischen Struktur der in ihr zu machenden Erfahrung, son-
dern aus der Tatsache, dass die Evidenz eines Kunstwerks als das Re-
sultat einer interpretierenden Handlung, das Kunstwerk selbst als von
einer Kiinstlerin mit eben diesem Anspruch geschaffenes aufgefasst
wird. Diese Spezifitit bedingt die Autonomie der Kunst.

Zwei falsche Lesarten der Evidenzésthetik sollen an dieser Stelle ex-
plizit ausgeschlossen werden: Die evidenztheoretische Definition der
Kunst und ihre Abgrenzung zum Nichtkiinstlerischen stimmt erstens
nicht mit derjenigen in der sogenannten Institutionentheorie iiberein;
zweitens geht es auch nicht darum, eine Tautologie zu etablieren nach
dem Motto: Ein Kunstwerk ist das, was von einer Kiinstlerin hergestellt
wurde, und Kiinstler sind diejenigen, die Kunstwerke herstellen.

In der Institutionentheorie von George Dickie, dem einschldgigen
Vertreter dieser kunstphilosophischen Richtung, gilt das Kunstwerk
deswegen als ein solches, weil es die Anerkennung seines Status als
Kunstwerk durch ein Kunstpublikum erlangen konnte.”” Die Produktion
des Kunstwerks verfolge genau diesen Zweck — die Anerkennung des
jeweiligen Kunstwerks durch die institutionalisierte Kunstwelt. Kunst-
werke seien demnach alle diejenigen Gegenstinde, die von der Kunst-
welt (artworld) den Status eines Kunstwerks zuerkannt bekommen.

Die Einwéinde gegen diese Theorie diirften nach dem bisher Gesag-
ten auf der Hand liegen: Nicht zu erkldren ist mit der Institutionentheo-

56 Es gibt also keine Aufgabenteilung der Art, dass die Philosophie die Ver-
anschaulichung im Exemplarischen an die Kunst delegieren konnte, um
sie anschlieBend zur Losung philosophischer Probleme wieder heran-
zuziehen; ebenso wenig kann die Philosophie die Kunst als institutionali-
sierte Skepsis gegeniiber ihrem eigenen begrifflichen Denken instrumen-
talisieren.

57 George Dickie: The Art Circle. A Theory of Art, New York 1984.

198

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

rie die empirische Tatsache, dass in Diskursen tiber Kunst beklagt wird,
bestimmte Kunstwerke seien zu Unrecht nicht in Institutionen aner-
kannt. Oder andersherum: Die Feststellung, dass Kunstwerke zu Unrecht
institutionelle Anerkennung finden, dass sie iiberschétzt werden, wire in
dieser Theorie obsolet. Will man aber einer solchen Feststellung nicht
den Status einer sinnlosen AuBerung zuordnen, muss sie sich kriteriell
auf das Kunstwerk selbst beziehen, d.h. auf Qualititen des Werks, die
seiner institutionellen Anerkennung vorausliegen. In der Institutionen-
theorie kann ein Zusammenhang zwischen der Weise, wie das Kunst-
werk ist, und seinem Erfolg bzw. Misserfolg in den Institutionen hochs-
tens derart herausgestellt werden, dass ein Kunstwerk, wenn es aner-
kannt ist, dem durchschnittlichen Geschmack der Kunstwelt entspricht.
Wie sich dieser Geschmack aber dndern kann, ist ohne Riickgriff auf
eine genuine Erfahrung des Werks schon nicht mehr erklarbar. Der kol-
lektive Geschmackswandel wird aber gerade dann verstdndlich, wenn
man annimmt, dass Menschen an Kunstwerken Erfahrungen machen, die
fiir sie so relevant sind, dass sie sich aufgrund dieser Erfahrung des
Werks fiir dessen offentliche Anerkennung einsetzen. Thr Pladoyer wiir-
de also etwa lauten: »Hier handelt es sich um ein Kunstwerk, das mir
evident ist; ich wiinsche mir, dass andere auch die Gelegenheit be-
kommen, dieses Kunstwerk wahrzunehmen.« Es ist nicht notwendig,
wohl aber moglich, dass jemand, der ein Kunstwerk als evident erlebt
hat, sich darum bemiiht, dieses Werk in den Institutionen zu etablieren;
ein Kunstwerk war es allerdings per Definition bereits, als es aufgrund
seines So-seins als evident rezipiert wurde, und wird es nicht erst, wenn
es institutionelle Aufmerksamkeit findet.

Der sogenannten Kunstwelt ist hier eine Anerkennungsgemeinschaft
der Produzenten und Rezipienten entgegenzustellen, die Teil einer in-
stitutionalisierten Kunstwelt sein kann, aber nicht zwangsldufig sein
muss. Die Einigung dariiber, dass die eine als Kiinstlerin ein Kunstwerk
mit einem Evidenzanspruch herstellt und der andere diesen Gegenstand
unter genau dieser Pramisse erfihrt und deutet, ist keine institutionelle
Einigung. Sie hat lediglich zur Vorbedingung, dass es so etwas wie >die
Kunst¢ als historisches Phdnomen schon geben muss, auf das sich beide
Teile dieser Gemeinschaft beziehen. Die Voraussetzung, dass es >die
Kunst¢ gibt, die der Produktion und Rezeption ihrer Werke vorausliegt,
dass Kunst als Moglichkeit schon bekannt ist, ist also eine Bedingung
fiir die Evidenzisthetik. Die Anerkennung von Kunstwerken als Kunst-
werken kann sich dann génzlich auBlerhalb der Institutionen abspielen.
Kunst ist somit nicht nur das, was ins historische Gedichtnis einwan-
dert, sondern auch das, was aus bestimmten Griinden wieder ver-
schwunden ist. Wenn etwa im Dritten Reich (z.B. judische) Kiinstler

199

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

umgebracht und ihre Arbeiten vernichtet wurden oder wenn bei Bom-
benangriffen das Werk eines heute unbekannten Kiinstlers ganz zerstort
wurde, so waren diese Kiinstler, von denen wir heute nichts wissen,
doch Kiinstler: Sie produzierten Kunstwerke, die wir nicht kennen.

Kinstler beziehen sich (wie in Teil II ausfiihrlich dargestellt) wih-
rend ihrer Arbeit am Kunstwerk auf fiktive Rezipienten. Diese Rezi-
pienten werden aber nicht als Institutionenvertreter adressiert, sondern
vielmehr als Menschen, deren Bezug zur Welt anhand der Kunsterfah-
rung durch das Kunstwerk verindert werden konnte. Diese Form der
Beziehung auf das zukiinftige Publikum unterscheidet sich grundlegend
von einer Beziehung, die nur auf spitere institutionelle Absegnung ab-
zielte. Die Anerkennung soll das Werk ja gerade dadurch verdienen,
dass es kraft seiner Alteritdt der Rezipientin etwas entgegenstellt, das
nicht sofort ihren Geschmack bedient, sondern anerkannt werden soll als
ein dem Bekannten hinzugefligtes Neues bzw. Anderes.

Darauf, ob und wie das Kunstwerk aktuell wahrgenommen wird,
kommt es nicht an. Zur Bestimmung des Kunstwerks als Kunstwerk ist
aber mindestens eine Beziehung der Produzentin oder des Rezipienten
(oder natiirlich beider) auf die (mogliche) Evidenz des Werks nétig.
Dies bedeutet fiir die Produzentin nicht, dass sie in jedem Fall schon
Kunst schaffen wollte, wohl aber, dass der Evidenzanspruch bei der
Produktion bestehen muss, das (zukiinftige) Kunstwerk also, auch wenn
es zunédchst nicht ausdriicklich als ein solches bezeichnet wird, die Ei-
genschaft aufweist, mit einem Evidenzanspruch geschaffen zu sein. Zur
Kunst erklart werden kann es u.U. erst nachtraglich durch den Rezi-
pienten. Letzte Missverstdndnisse mochte ich mit einem (etwas alter-
timlichen) Beispiel von polnischer Hirtenkunst ausrdaumen, die heute als
durchaus anerkannte Kunstrichtung existiert. Wenn ein Hirte neben sei-
ner Arbeit anféngt, Figuren zu schnitzen und diese zu bemalen, dann ha-
ben diese Figuren zunichst keine andere Funktion, als dazusein. Man
kann mit ihnen nicht Suppe 16ffeln, wie mit geschnitzten Loffeln, man
kann sie nicht beim Schafehiiten einsetzen wie Hunde und man kann sie
zundchst nicht an Touristen verkaufen, solange man nicht von der Tou-
rismusindustrie entdeckt worden ist. In solch einem Fall muss das
Schnitzen und Bemalen der Figuren als eine Handlung bezeichnet wer-
den, die sich (nicht allein sprachlich) interpretierend zur Welt verhalt.
Um einen anderen Fall und um keine Kunst handelt es sich, wenn Ge-
brauchsgegenstinde, z.B. geschnitzte Loffel, im Zuge kolonialer Sam-
melleidenschaft in einem Museum ausgestellt werden, wie das in unse-
ren ethnologischen Museen oft der Fall ist. Die Tatsache, dass diese Lof-
fel von Sammlern in ein Museum gelegt wurden, macht sie noch nicht
zum Kunstwerk. Der Evidenzanspruch der Produzentin als ein nicht in-

200

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

stitutionell ausgerichteter Anspruch ist also die notwendige und die hin-
reichende Bedingung fiir die Bestimmung des Kunstwerks als Kunst-
werk.

5. Evidenzanspruch und sprachlicher
Geltungsanspruch (Habermas, Seel)

Wenn isthetische Evidenzerfahrung vom evidenten Werk verursacht ist
und wenn sich die Wirklichkeit einzelner Rezipienten durch die gelin-
gende Begegnung mit dem Werk verdndern kann, dann ist es streng ge-
nommen das Urteil Einzelner iiber das Werk, das mit einem Wahrheits-
anspruch verbunden geduflert wird. Wahrheitsanspriiche haben Forde-
rungscharakter, d.h. sie enthalten die Forderung an andere, anzuerken-
nen, dass das Gesagte so ist, wie es gesagt wurde. Wie verhilt sich nun
das Eigengewicht des Werkes selbst in seiner Rezeption zum Urteil ei-
ner konkreten Gruppe von Produzentlnnen und RezipientInnen, wie
verhilt es sich zum Geltungsanspruch einer einzelnen Aussage, die dem
Werk bestimmte Eigenschaften oder eben Evidenz zuspricht, und wie
héngt beides zusammen? Kann man analog von Evidenzanspriichen und
Geltungsanspriichen reden? Ist also ein Evidenzanspruch ebenfalls mit
einer Forderung an andere verbunden, anzuerkennen, dass das Werk ein
evidentes sei?

Die Variationen der Definition dsthetischer Geltung, die Jirgen Ha-
bermas entwickelt, stiitzen sich in jeweils sehr unterschiedlichen Modi-
fikationen auf seine Definition von diskursiver Wahrheit als Anspruch
auf die Geltung von Aussagen. »Wahrheit ist ein Geltungsanspruch, den
wir mit Aussagen verbinden, indem wir sie behaupten.«™® »Gegenstinde
der Erfahrung sind hingegen das, woriiber wir Behauptungen aufstel-
len.«” Angewendet heiBt dies, wir stellen iiber Kunstwerke Behauptun-
gen auf und unterstellen als Sprecher, dass die Aussagen, die wir iiber
Kunstwerke treffen, wahr sind. Es kann aber auch heiflen: Mit jedem
Kunstwerk ist ein dsthetischer Geltungsanspruch verbunden. Diese zwei-
te, von Martin Seel favorisierte Variante des &sthetischen Geltungs-
anspruchs ist von Habermas ebenfalls bestétigt worden. Wenn Seel und
Habermas vom Geltungsanspruch sprechen, den das Werk erhebt, mei-
nen sie damit nicht, dass Kiinstler Geltungsanspriiche erheben, indem sie

58 Jirgen Habermas: »Wahrheitstheorien«, in: Ders.: Vorstudien und Ergin-
zungen zur Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfurt/Main 1995,
S. 127-183, hier S. 129.

59 J. Habermas: »Wahrheitstheorien, S. 132.

201

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Kunstwerke produzieren. Was ist aber dann mit einem #sthetischen Gel-
tungsanspruch gemeint?

Wir sagten dagegen, dass es die Kiinstler sind, die zunichst in der
Produktion einen Evidenzanspruch erheben. Das Wissen von diesem
bringt die Rezipienten dazu, die Evidenz des Kunstwerks zu testen. Die
Wahrnehmung des gelungenen Kunstwerks als Erlebnis seiner Evidenz
geht damit einher, dass die Deutung des Wahrgenommenen auf der
Grundlage des Wissens erfolgt, dass das Kunstwerk von einer Kiinstle-
rin durch eine interpretierende Handlung geschaffen wurde. Die Frage
ist nun, ob die Evidenz, die durch das Kunstwerk verursacht wird, im
selben Sinne diskursiv vor anderen Menschen gerechtfertigt werden
kann wie ein dsthetischer Geltungsanspruch, der mit einem Kunstwerk
verbunden ist.

Um entscheidende Differenzkriterien zwischen Evidenz und Geltung
hervortreten zu lassen, bedarf es zuerst einer genaueren Explikation des
Geltungsbegriffs. Asthetische Geltungsanspriiche bei Habermas chan-
gieren zwischen der Auffassung des kiinstlerischen Geltunganspruchs
als einem der »Geltungsanspriiche der Rede«®, nimlich als Anspruch
auf Wahrhaftigkeit, und der Annahme eines spezifisch kiinstlerischen
Geltungsanspruchs, der einer vierten, speziell fiir die Kunst reservierten
Sprachfunktion zugeordnet ist. Innerhalb dieser Spannbreite mochte ich
drei grundsitzliche Spielarten habermasscher Asthetik, die in detaillier-
ten Ausfithrungen weiter variieren, voneinander unterscheiden. Die erste
Version, die in dem Vorschlag besteht, kiinstlerische Geltung lediglich
als Wahrhaftigkeit zu definieren, zeigt, mit welch rudimentirem An-
spruch an die Kunst Habermas seine Uberlegungen zur Asthetik beginnt.
Von der Kunst erwartet er in der Theorie des kommunikativen Handelns
nicht mehr, als eine Geste expressiver Selbstdarstellung zu sein. Nur der
Anspruch auf Wahrhaftigkeit ist der Geltungsanspruch, den man mit
Kunstwerken in Verbindung bringen diirfe. Die zweite Version, die Ha-
bermas in Der philosophische Diskurs der Moderne anbietet, beruht auf
der Trennung zwischen dsthetischer und problemldsender Rede. Ein
»poetische[r], auf WelterschlieBung spezialisierte[r] Sprachgebrauch«
wird der Problemldsungskapazitit innerweltlicher Sprachfunktionen
entgegengesetzt.”’ Hier beruht die Differenz auf einer Analyse der Ei-
genarten verschiedener Textsorten (poetischer und prosaischer). Es liegt
auf der Hand, dass diese zweite Version nicht ohne Weiteres auf alle
Kunstwerke anwendbar sein kann, weil mit solch einer Verallgemeine-

60 Die Geltungsanspriiche der Rede sind nach Habermas: Wahrheit, Richtig-
keit, Wahrhaftigkeit.

61 Jurgen Habermas: Der philosophische Diskurs der Moderne, Frankfurt/
Main 1989, S. 240ff.

202

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

rung eine »Versprachlichung« der Werke aller Gattungen vollzogen
wiirde. Die welterschlieBende Kraft poetischer Texte wird an dieser Stel-
le ndmlich durch eine Beeintrachtigung der illokutiondren Kraft des poe-
tischen Sprechaktes gegeniiber »normalen< Sprechakten innerweltlicher
Kommunikation definiert. Somit ist Poesie aufgrund der spezifischen
Form ihrer Spechakte die welterschlieBende Sprachform eines po-
etischen Textes. Habermas bildet an anderer Stelle dieses an der Poesie
entwickelte Modell auf alle Kunstwerke ab.®* Dies allein ist ein proble-
matischer Schritt, der die Unterscheidung zwischen poetischer Sprache
und nichtsprachlicher Kunst verwischt. Denn Geltungsanpriiche, die mit
Kunstwerken aller Gattungen verbunden werden, miissten anders be-
griindet werden als durch die sprechakttheoretische Spezifitit poetischer
Texte.

Bei Habermas’ dritter Version kiinstlerischer Geltung handelt es sich
um diesen geforderten Schritt: um die Etablierung der Funktion der
WelterschlieBung als vierter Sprachfunktion, die den drei bekannten in-
nerweltlichen Sprachfunktionen »gegentibergestellt« wird. Wie diese er-
fullt wird, »bemilit sich an [dem Geltungsanspruch] der dsthetischen
Stimmigkeit (oder evaluativen Triftigkeit)«.*® Dies bedeutet: Genau
dann, wenn das Kunstwerk als dsthetisch stimmig gilt, hat es die Funk-
tion der WelterschlieBung erfiillt. Asthetische Stimmigkeit scheint also
an dieser Stelle von Habermas als eigenstindiger Geltungsmodus der
»Kunstwahrheit« eingefiihrt zu sein, der nicht allein fiir poetische Texte,
sondern fiir alle Kunstwerke gilt. Denn die Funktion der Welterschlie-
Bung ist nicht durch die Kapazitit der Problemldsung gekennzeichnet
wie die drei innerweltlichen Sprachfunktionen: Darstellung von Sach-
verhalten, Herstellung interpersonaler Beziechungen und Ausdriicken
subjektiver Erlebnisse.* Habermas sagt also hier, mit jedem gelungenen
Kunstwerk sei ein Geltungsanspruch verbunden, und zwar ein anderer
Geltungsanspruch als derjenige, der in kommunikativen Sprechhandlun-
gen erhoben wird. Dies wire ein recht erfreulicher Befund, wire da
nicht die Einschriankung, dass es bei Habermas keine »isthetische Stim-
migkeit« auBerhalb der Rezeption gibt. Denn der Geltungsanspruch, den
ein Kunstwerk erhebt, kann lediglich in seiner Rezeption erfahren und in
seiner kunstkritischen Betrachtung argumentativ eingeholt werden. Es

62 Jirgen Habermas: »Entgegnung«, in: Axel Honneth/Hans Joas (Hg.),
Kommunikatives Handeln. Beitrdge zu Jirgen Habermas’ »Theorie des
kommunikativen Handelns«, 3., erweiterte und aktualisierte Aufl., Frank-
furt/Main 2002, S. 327-405, hier S. 344.

63 Ebd.

64 Konrad Ott: »Jirgen Habermas«, in: Julian Nida-Riimelin/Monika Betzler
(Hg.), Asthetik und Kunstphilosophie. Von der Antike bis zur Gegenwart
in Einzeldarstellungen, Stuttgart 1998, S. 344-351, hier S. 346.

203

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

gibt also dsthetische Stimmigkeit eines Kunstwerks nur im Kontext einer
»Gegenwart« seiner Rezipienten, die zwar ein iiberpersonlicher, aber
nicht ein iiberhistorischer Rezeptionszusammenhang ist. Die Gegenwart,
auf der Seel mit Kant als einer »den Urteilenden gemeinsamen Gegen-
wart« besteht,” ist nun aber im Zusammenhang zu denken mit der Dis-
kursabhingigkeit unseres Weltzugangs, in dem laut Habermas »die
Grundpréddikate des gewihlten Sprachsystems [...] jeder einzelnen in
dieser Sprache méglichen Argumentation vorauslieg[en]«.*® Mit Hei-
degger geht Habermas davon aus, dass jede Gegenwart eine interpretativ
vorerschlossene Gegenwart ist, in der wir uns immer schon befinden.
Alles, was sich iiber Kunstwerke sagen lésst, steht also im Kontext des
sprachlich vorerschlossenen Weltzugangs der Rezipienten. Der Gel-
tungsanspruch des Kunstwerks ldsst sich so letztlich doch nur als ein
diskursiv (wenngleich auch implizit) unterstellter Geltungsanspruch le-
sen, alles andere fiihrt uns nach Habermas in den metaphysischen Be-
reich der objektiven Bestimmung des kiinstlerischen Gegenstands:

»Ob eine Sprache einem Objektbereich angemessen ist und ob das erklarungs-
bediirftige Phdnomen genau dem Gegenstandsbereich zugeordnet werden soll,
dem die gewihlte Sprache angemessen ist — diese Frage muf} selbst Gegen-
stand der Argumentation sein konnen. Dabei handelt es sich um eine Frage,
welche direkt nur durch ein Hin- und Hergehen zwischen Begriff und Sache
entschieden werden konnte. Nur einem metaphysischen Geist, der nicht Geist
von unserem Geiste ist, wire dieser direkte Zugriff moglich. Wir sind auf den
Gang der Argumentation angewiesen, die einen Wechsel der Ebenen der Ar-
gumentation gliicklicherweise zulaBt.«*’

Die »Gegenwart, in der ein Kunstwerk rezipiert und beurteilt wird, soll
nicht allein der Rahmen sein, in dem seine Rezeption stattfindet. Viel-

65 Martin Seel: Die Kunst der Entzweiung. Zum Begriff der dsthetischen Ra-
tionalitét, Frankfurt/Main 1985, S. 207.

66 J. Habermas: »Wahrheitstheorien«, S. 168. Vgl. S. 146: »Kultur nennen
wir den Bereich der Wirklichkeit, der sprachlich strukturiert ist. Ihr ge-
geniiber konnen wir die doppelte Einstellung von Beteiligten und Beob-
achtern einnehmen. Kultur besteht aus AuBerungen [...]. Da alle diese
AuBerungen Geltungsanspriiche implizieren, beruht der Kultur genannte
Wirklichkeitsbereich auf der Faktizitdt von Geltungsanspriichen.«

67 Ebd., S. 171. Ob und wie ein Kunstwerk mit dessen &sthetischer Erfahrung
und diese Erfahrung mit Geltungsanspriichen zusammenhéngt, die fiir
Aussagen iiber diese Erfahrung erhoben werden, muss bei Habermas, der
jede Spielart der Korrespondenztheorie der Wahrheit ablehnt, offen blei-
ben. »Ein in Erfahrung fundierter Anspruch ist noch keineswegs ein be-
griindeter Anspruch.« (Ebd., S. 134f.)

204

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

mehr bestimmt die Gegenwart zugleich die Akzeptabilitdt unterstellter
Geltungsanspriiche: Es ist

»mittlerweile klar, dafl nicht die am &sthetischen Gegenstand bejahte Sicht-
weise der wertbildende Bezugspunkt der dsthetischen Beurteilung ist: Bezugs-
punkt der &sthetischen Wertbehauptungen, deren Inhalt die an der Formung
asthetischer Gegenstiande sich erweisende Akzeptabilitit von Sichtweisen und
Einstellungen ist, ist jener unfaliche Begriff der Gegenwart, an dem die iiber-
personliche Adédquatheit von Sichtweisen sich unausgesprochen bemiBt.«*®

Es wird nun immer deutlicher, warum Habermas und Seel Kunstwerke
nicht als die Vermittler von &sthetischen Geltungsanspriichen, die von
Kiinstlern erhoben werden, interpretieren mochten. Wiirden sie das tun,
lieBe sich ndamlich die Gegenwart, in der die Geltungsanspriiche erhoben
werden, nicht mehr als einzige Bezugsgrofe fiir die Akzeptabilitit dieser
Anspriiche definieren. Dem Werk kdme dann eine irgendwie eigenstin-
dige Rolle als Vermittler zwischen verschiedenen Gegenwarten zu. Das
reibungslose Funktionieren der philosophischen Systematik, die auf ei-
nem primér diskursiven Zugang zur Welt aufbaut, ist gefdhrdet, wiirde
eben diese philosophische Systematik gemessen an der kiinstlerischen
Praxis, die sie zu beschreiben vorgibt. Dass diese Praxis irgendetwas mit
den Kiinstlern zu tun hat, ist schwer zu leugnen. Fasste man die Kiinstler
jedoch als diejenigen auf, die durch die Produktion von Werken #stheti-
sche Geltungsanspriiche erheben, wéren damit zwei systematische Zuge-
stindnisse verbunden, die weder Seel noch Habermas machen mdochten:
Erstens konnten dann nicht alle Arten von Kunstwerken als Erfiillung
von Sprachfunktionen gedeutet werden, denn offensichtlich muss ihre
nichtsprachliche Materialitdt als Ursache &sthetischer Geltungsansprii-
che im Spiel sein. Es bediirfte dann eines Zusammenhangs zwischen
»Sache und Begriff, der ja von Habermas in den Bereich der Metaphy-
sik gewiesen wurde. Und zweitens liele sich nicht allein mit einem alles
verbindenden Begriff einer »Gegenwart« operieren, an der sich die An-
gemessenheit &dsthetischer Urteile bemessen soll; denn die Produktion
eines Kunstwerks wiirde schon immer auf eine andere Gegenwart, nim-
lich die Gegenwart der Kiinstlerin verweisen.

Eine Differenz zwischen dem habermasschen Geltungsanspruch und
unserem Begriff des Evidenzanspruchs kann bereits an dieser Stelle no-
tiert werden: Der Terminus des Anspruchs verweist im Falle der Evi-
denzisthetik auf die kiinstlerische Produktion und auf die Tatsache, dass
der Anspruch, etwas sei ein evidentes Kunstwerk, in der Rezeption einer
Priifung unterzogen wird. Im Falle des dsthetischen Geltungsanspruchs

68 M. Seel: Die Kunst der Entzweiung, S. 211.

205

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

wird der Begriff Anspruch bei Habermas und Seel allein im Kontext der
Rezeption verwendet. Im Fall von Wahrheit oder anderweitiger Geltung
haben gerechtfertigte Anspriiche in folgender Weise Forderungscharak-
ter: Wer mit >Nein< Stellung nimmt, muss dafiir seinerseits Griinde ge-
ben konnen. Ein Geltungsanspruch des Kunstwerks bezieht sich auf das,
was als Geltung vor anderen gerechtfertigt werden kann. Anspriiche auf
Evidenz konnen nicht im selben Sinne funktionieren. In gewisser Weise
fordert die Kiinstlerin zwar, dass das Kunstwerk von den Rezipienten als
ein evidentes erlebt werden soll; jedoch ist dieser Anspruch nicht eine
Forderung, fiir deren Nichtakzeptanz sich Rezipienten mit guten Griin-
den rechtfertigen miissten. Evidenz fiir ein Kunstwerk zu beanspruchen,
kann daher nicht heiflen, von anderen Rechtfertigungen zu verlangen,
wenn sie keine Evidenz des Kunstwerks erfahren. Anspruch muss es
aber dennoch heiflen, denn die Evidenz des Kunstwerks wird von der
Kiunstlerin nicht nur gewiinscht oder behauptet, sondern sie ist so zentral
fiir das Gelingen der Produktion, dass sie gefordert wird, nicht zuletzt
deshalb, weil fiir die Kiinstlerin das Kunstwerk im Moment seiner Ver-
offentlichung ein evidentes ist. Wie gro3 der projektive Anteil der Pro-
duzentin an dem Evidenzanspruch ist, wird sich erst spdter in der Re-
zeption herausstellen. Der Evidenzanspruch der Kiinstlerin, aus dem sich
also nicht auf die tatsidchliche Evidenz des Kunstwerks schlielen lésst,
enthdlt indes nicht die Unterstellung, dass alle anderen die Evidenz des
Werkes in derselben Weise erfahren wie die Kiinstlerin selbst. Und dies
ist eine Differenz zum Geltungsanspruch. Der Begriff des Evidenzan-
spruchs schlieBt ndmlich ein, dass andere Menschen andere Evidenzer-
fahrungen am Kunstwerk machen koénnen. Ist dies der Fall, dann ist der
Evidenzanspruch der Kiinstlerin eingelost. Er wire nicht eingeldst, wenn
Rezipienten gar keine Evidenz des Kunstwerks erlebten.

Die Differenz der dsthetischen Kommunikation zur nichtkiinstleri-
schen sprachlichen liegt in der Materialitdt des Kunstwerks begriindet.
Die Uberpriifung des Evidenzanspruchs der Produzentin durch die Rezi-
pienten ist eine Uberpriifung der Evidenz des Kunstwerks im Sinne der
sinnlichen und gedanklichen Priifung. Ein mogliches Eintreten des Erle-
bens von Evidenz ist vom Kunstwerk verursacht und gesteuert kraft sei-
ner konkreten Existenz. Seine Materialitdt — die Art und Weise, wie es
gemacht wurde — ist eine Konstellation, die interpretativ in eine be-
stimmte Richtung weist. Die Interpretation der Konstellation des Werks
wird in verschiedenen Gegenwarten unterschiedlich ausfallen, ist aber
nicht von diesen Gegenwarten allein bestimmbar. Kunstwerke repriasen-
tieren weder allein Anspriiche von Produzenten oder Rezipienten auf
Wahrhaftigkeit, noch verkorpern sie allein einen Anspruch auf Stim-
migkeit. Sie konfrontieren vielmehr Rezipienten mit etwas, das nicht

206

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

ganz in ihrer rezipientischen Gegenwart aufgeht. Das Kunstwerk kann
somit nicht allein als Trager einer Geltung aufgefasst werden, die sich
allein an der Gegenwart seiner Rezipienten bemisst, sondern es muss als
ein material und mitunter sprachlich verfasster Gegenstand aufgefasst
werden, der zwischen Teilnehmern eines dsthetischen Kommunikations-
prozesses (zwischen den Produzenten und Rezipienten oder auch den
Interpreten) steht. Ein Kunstwerk ist Ergebnis kiinstlerischer Handlun-
gen, die nur zu einem Teil mit dem Erheben sprachlicher Geltungsan-
spriiche verbunden sind, indem sie auf sprachlich artikulierbare Welt-
verhiltnisse der Kiinstler rekurrieren. Angemessenheitskriterium fiir die
Geltung des Werks und seiner Interpretation ist daher sowoh! das Werk
selbst als auch die Gegenwart seiner Rezipienten.

Im Zusammenhang mit der Frage nach dsthetischer Geltung muss
die Art und Weise ihrer Uberpriifung diskutiert werden. Warum verbin-
den wir, so wie Habermas behauptet, mit Kunstwerken den Geltungs-
anpruch der dsthetischen Stimmigkeit? Habermas’ Antwort auf diese
Frage misste im Rahmen seiner Theorie einer interpretativ erschlosse-
nen Lebenswelt lauten: weil wir es gelernt haben, dass mit Kunstwerken
solcherart Geltungsanspriiche verbunden sind. Immer, wenn wir &stheti-
scher Stimmigkeit begegnen, gehen wir davon aus, dass wir es mit ei-
nem Kunstwerk zu tun haben. Wie iiberpriifen wir aber in und nach Er-
lebnissen erhobene Geltungsanspriiche, die wir dem Kunstwerk un-
terstellen? Die Antwort lautet: »nur unter den pragmatischen Vorausset-
zungen der Argumentation und das heif3t in einer Einstellung [...], in der
wir die naiv unterstellte Gtiltigkeit von [...] Erlebnissen suspendieren,
um die dahingestellten Geltungsanspriiche hypothetisch zu behandeln«®
— das heiBt, im kunstkritischen Diskurs. Was hat die Uberpriifung der
Erlebnisse dann noch mit dem Kunstwerk zu tun, anhand dessen der
Diskurs gefithrt wird? Dazu sagt Habermas im Wesentlichen nichts. Der
richtungsweisende Anhaltspunkt findet sich in einem Seel-Zitat, mit
dem Habermas »das beurteilte Werk in der grammatischen Rolle eines
Grundes fiir die Ubernahme weltbildender Wahrnehmungsweisen« ver-
ortet’’. Das Werk in der grammatischen Rolle eines Grundes anzuneh-
men heifit, das Werk selbst wie einen guten Grund aufzufassen. Griinde
sind ihrem Wesen nach AuBerungen, die dazu bestimmt sind, den Gel-
tungsanspruch anderer AuBerungen einzulosen. Wenn nun dem Werk
eine solche Funktion zukommen soll, miisste die ontologische Differenz
zwischen einem nicht allein diskursiv vorliegenden Gegenstand und ei-
ner als Grund in Frage kommenden AuBerung zuvor zum Verschwinden

69 J. Habermas: »Entgegnung, S. 345.
70 Ebd., S. 344.

207

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

gebracht werden. Dieses Problem (das natiirlicherweise entsteht, wenn
ein Diskurs auf die Gegenstdndlichkeit der Gegensténde, auf die er sich
bezieht, postmetaphysisch zu verzichten versucht) wird von Habermas
eher umkreist als gelost. Habermas spricht von den »authentisch welter-
schlieBenden Erzeugnissen«, anhand derer »Wertstandards und entspre-
chende evaluative Aussagen« »validiert« werden.”' Im Dunkeln bleibt,
was Habermas damit eigentlich meint. Die Validierung kann laut Ha-
bermas’ eigenen erkenntnistheoretischen Pramissen eben nicht den Ver-
gleich des Begriffs mit der Sache bedeuten; die Erlebnisse der éstheti-
schen Objekte sind vielmehr laut Habermas gepragt durch implizit un-
terstellte diskursive Geltungsanpriiche. Authentizitdt und Welterschlie-
Bungskompetenz konnen sich nach seiner Theorie erst dort zeigen, wo
ihre Existenz unterstellt, d.h. behauptet wird: in der dsthetischen Rede.
Der Begriff der dsthetischen Geltung bei Habermas wirft also dhnliche
Probleme auf wie Wellmers Interferenztheorie dsthetischer Wahrheit: In
beiden Fillen gibt es keinen auBerdiskursiven MaBstab fiir die dstheti-
sche Geltung des Gegenstandes.

Martin Seel schreibt gelungenen Kunstwerken einerseits Geltung als
eine Interpretation der Erfahrung der durch das Kunstwerk dargebotenen
Sichtweise zu: »Bestimmt ist das Besondere dieser Sichtweisen in den
gelungenen Objekten selbst. Diese sind gelungen, weil das in ihrem Kor-
respondenzzusammenhang Erscheinende als Darbietung einer angemes-
senen Sichtweise erfahren wurde. Die Interpretationen der &sthetischen
Kritik weisen auf den Gehalt dieser Sichtweisen hin.«’*> Andererseits
geht es laut Seel in der dsthetischen Erfahrung nicht primér um die vom
Kunstwerk prisentierte Sichtweise; es ist vielmehr die »Strahlung« der
kiinstlerischen Artikulation, die das Besondere der Kunsterfahrung aus-
macht und die sich getrennt von der dargebotenen Sichtweise dsthetisch
rezipieren lassen soll. Bleibt die »Geltung der kiinstlerischen Artikula-
tion und die Geltung des kiinstlerisch Artikulierten [...] also zweier-
lei«”?, so ist der konzedierte Zusammenhang zwischen beiden Geltungs-
arten von keinem weiteren Interesse. Die »Geltung der Kunst« ist dann
niemals »die der Giiltigkeit des in oder von ihren Werken Dargebote-
nen«.”* So kann nach Seel die in der Rezeptionssituation erfahrene Syn-
these (bzw. Verriickung) von Sichtweisen der Rezipienten sich nicht
durch eine Konfrontation mit Sichtweisen vollziehen, die vom Werk
verkorpert werden, sondern lediglich kann die Weise, wie ein Kunst-
werk mir erscheint, auf mich Einfluss ausiiben. »Dal} gelungene Kunst-

71 Ebd.

72 M. Seel: Die Kunst der Entzweiung, S. 210.

73 M. Seel: »Kunst, Wahrheit, WelterschlieBung, S. 69.
74 Ebd, S. 67.

208

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

werke oft hervorragende und unverzichtbare Gelegenheiten der Recht-
fertigung von Sichtweisen oder Einstellungen sind, steht auler Zweifel.
Nur muf3 man die von einem Werk dargebotene Sichtweise nicht ethisch
oder dsthetisch oder sonstwie angemessen finden, um das Werk iiber-
wiltigend zu finden.«”> Diese Abgetrenntheit der Wahrnehmung des
Werks von der durch es verkorperten Sichtweise behélt es Rezipienten
vor, eigene Weltbeziige von der Begegnung mit dem Kunstwerk abzu-
trennen und das Kunstwerk »nur &sthetisch« (ich verwende das Wort
hier im umgangssprachlichen Gebrauch) zu rezipieren. Eine dsthetische
Erfahrung ist nach Seel eine Erfahrung, die Rezipienten auf sich selbst
und auf eigene Wahrnehmungsgewohnheiten zuriickverweist. »So sind
die Objekte eines blofen Erscheinens oft Ausgangspunkte eines Wach-
werdens fiir die Atmosphire, die sie umgibt, oder flir kunstbezogene und
kiinstlerische Imaginationen.«’® Mit dieser Beschreibungsart hat Seel
Potential und Brisanz, die Begegnungen mit Kunstwerken innewohnen
konnen, verabschiedet. Insbesondere ist vor solchem Hintergrund nicht
mehr zu erkennen, dass Weltsichten durch Kunstwerke nicht nur darge-
boten oder gepflegt, sondern auch in Frage gestellt werden konnen.

Der Anspruch der Kiinstlerin, dass ein Werk evident sei, richtet sich
nicht allein auf die Geltung, die dem Kunstwerk von seinen Rezipienten
unterstellt wird; er richtet sich darauf, dass die Alteritit des Kunstwerks
gegeniiber den Rezipienten so wirksam wird, dass das Kunstwerk selbst
in der Lage ist, die Anschluss- (d.h. auch Verstehens- und Interpreta-
tions-)moglichkeiten der Rezipienten zu begrenzen. Das Kunstwerk
kann durch seine spezifische Materialitdt Projektionen provozieren. Pro-
jektionen der Interpreten (als dem Werk unterstellte Geltungsanspriiche)
sind also kein Einwand gegen das Gelingen des kiinstlerischen Evi-
denzanspruchs. Dabei kommt es jedoch gerade auf die Verkniipfung der
von Seel als getrennt dargestellten zwei Seiten der Kunsterfahrung an.
Nach Seels Formulierung koénnen die zwei Geltungsarten der dstheti-
schen Erfahrung auch voneinander getrennt rezipiert werden. Dem wi-
derspricht die Definition von Evidenz, die mit dem Evidenzanspruch der
Kiinstlerin verbunden ist. Nicht nur die generelle Verschrinkung der
beiden von Seel als grundsitzlich trennbar bezeichneten Erfahrungsarten
der Kunstrezeption ist einzuklagen — sprachliche Deutungen werden von
nichtsprachlicher Erfahrung und Wahrnehmung verursacht und mitge-
tragen —, sondern noch wichtiger ist: Die nichtlosbare Verschrinkung
der spezifischen Materialitit des Kunstwerks mit der an diese Materia-
litat gekniipften sprachlichen Deutung ist schon die Basis sprachlicher

75 Ebd., S. 70.
76 M. Seel: Asthetik des Erscheinens, S. 160.

209

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Geltungsunterstellung.”” Beim Evidenzanspruch geht es im Gegensatz
zum Geltungsanpruch der Rezipienten nicht um eine Forderung, dass
das konkrete Kunstwerk genau in der Weise in seiner Rezeption evident
werde, wie es von der Kiinstlerin bzw. von anderen Rezipienten selbst
als evident begriffen wurde. Der Anspruch auf die Erzeugung der Evi-
denz eines Kunstwerks in der Produktion ist aber auch kein Anspruch
darauf, ganz im Unbestimmbaren zu verbleiben, wie dem Begriff Evi-
denz schon zu entnehmen ist. Evidenzerfahrung eines Kunstwerks ist
keine Unbestimmtheitserfahrung. Im Gegenteil: In ihr wird etwas deut-
lich, und darauf bezieht sich der Evidenzanspruch der Kiinstler.

Die Tatsache, dass erfahrene Evidenz mit dem Kunstwerk selbst zu-
sammenhingt, macht es moglich, dass verschiedene Menschen mit je
verschiedenen Evidenzerlebnissen ihre Erzihlungen iiber diese Erleb-
nisse unter Bezug auf das Kunstwerk miteinander vergleichen konnen.
Uber Evidenzerfahrungen kann kommuniziert werden. In diesen Kom-
munikationen werden Geltungsanspriiche erhoben. Die Erfahrung der
Evidenz des Werks ist jedoch nicht in demselben Sinne kommunikativ
vermittelbar, wie es eine Aussage ist, flir die ein Geltungsanspruch er-
hoben wird. Von einer Analogie von Geltungsanspruch und Evidenzan-
spruch kann daher nicht die Rede sein. Auf die Evidenz eines Kunst-
werks kann man sich nicht allein im kunstkritischen Diskurs einigen,
man muss diese vielmehr selbst erlebt haben.

6. Kunstkritiker

Aus den Befunden bei Seel und Habermas ergibt sich, dass fiir beide ein
Kunstwerk einer Ubersetzung in vermittelnde Sprache bedarf: einer
Ubersetzung der »Strahlung« der Artikulation des Werks in die Geltung
sprachlicher Interpretation sthetischer Erfahrungen bzw. einer Uberset-
zung der Erfahrung des Kunstwerks in eine Erlduterung seiner »istheti-

77 Die Notwendigkeit einer Verschrinkung der beiden Ebenen, die von Seel
als getrennt rezipierbar beschrieben werden (die Weltsicht, die ein Kunst-
werk darstellt, und die allein dsthetisch rezipierbare Art und Weise, wie
diese Weltsicht sich in der Rezeption darbietet) wird auch eingeklagt von
Brigitte Hilmer, die fiir die gelingende Darstellung einer Weltsicht das Zu-
ricktreten der Artikulation hinter das Artikulierte feststellt. »Gelungenc¢
wire eine Darstellung oder Artikulation in diesem Fall genau dann, wenn
sie als solche vor dem Artikulierten verschwindet, und nicht, wie es die
kunstésthetische Indienstnahme will, als solche auffillig wird.« — Brigitte
Hilmer: »Wer sieht die Welt? Zur heutigen Arbeitsteilung zwischen Philo-
sophie und Kunst«, in: Bernd Kleimann/Reinold Schmiicker (Hg.), Wozu
Kunst? Die Frage nach ihrer Funktion, Darmstadt 2001, S. 88-103, hier S.
99.

210

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

schen Stimmigkeit«. Diese Briickenfunktion soll die Kunstkritik tiber-
nehmen. Es ist die »welterschlieBende Funktion der Sprache«, sagt Ha-
bermas, die uns zur Kunsterfahrung (wie zu allen anderen Erfahrungen)
einen Zugang verschafft. Die Kunstkritik vollzieht »eine Ubersetzungs-
leistung eigener Art. Sie holt den Erfahrungsgehalt des Kunstwerkes in
die normale Sprache ein; nur auf diesem médeutischen Wege kann das
Innovationspotential von Kunst und Literatur fiir Lebensformen und Le-
bensgeschichten [...] entbunden werden«.” Es sollte bis hierher bereits
klar geworden sein, dass diese Vormachtstellung der Kritiker vor »ande-
ren« Rezipienten systematisch nicht gehalten werden kann.
Kunstkritiker sind bekanntlich Menschen, die auf &dsthetische Dis-
kurse spezialisiert sind. Sie besitzen ein umfangreicheres Wissen als
Laien und mehr Erfahrung im Umgang mit den Werken. Warum sollen
sie jedoch prédestiniert sein, »mieutische« Funktionen zu iibernehmen?
Denn »[u]ms stellvertretende Mit- und Nachvollziehen geht es dem is-
thetischen Kritiker nicht«, sagt Seel.” Wenn auBerdem »das gewihlte
Sprachsystem [dariiber] entscheidet [...], welche Klassen von Erfahrun-
gen in einen gegebenen Argumentationszusammenhang als Evidenz ein-
gehen diirfen«®, scheint ein >Vertreter« solch eines (&sthetischen)
Sprachsystems eher ungeeignet zu sein, den Horizont des fachlichen
Diskurses weiterzuentwickeln. Gerade die Verhaftung im Fachdiskurs,
gerade die Kennerschaft verleitet Kritiker dazu, altbekannte Geltungen
zu unterstellen. Werden giiltige, im &sthetischen Diskurs gefestigte Maf3-
stibe nurmehr von den Kritikern auf Kunstwerke angewandt, wie lésst
sich dann das Phidnomen erklédren, dass sich gerade der &sthetische Dis-
kurs durch Neuheiten in der Kunst fortlaufend modifiziert? Wie kann es
zur Verinderung &sthetischer Erwartungen an Kunstwerke kommen?
Die Differenz zwischen Geltungs- und Evidenzanspruch ldsst sich auch
anhand dieser Frage ausbuchstabieren. Kunstkritik leitet laut Habermas
die Wahrnehmung in der Weise an, dass durch sie die »Authentizitit ei-
nes Werkes so evident [gemacht wird], dal diese Erfahrung selbst zum
rationalen Motiv fiir die Annahme entsprechender Wertstandards wer-
den kann«.®' Erst die Kunstkritik wire Ausloser dafiir, dass die Rezi-
pienten den Geltungsanspruch des Kunstwerks anerkennen. Die »Au-
thentizitit« des Kunstwerks wire also erst gegenwértig, wenn sich der
asthetische Diskurs bereits verdndert hat, gleichwohl gilte sie dann for-
mal als die Ursache der Verdnderung des Diskurses. Das Problem ist

78 J. Habermas: Der philosophische Diskurs der Moderne, S. 244.

79 M. Seel: Die Kunst der Entzweiung, S. 212.

80 J. Habermas: »Entgegnung, S. 166.

81 Jurgen Habermas: Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfurt/Main
1981, Bd. 1, S. 42.

211

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

hier offensichtlich eines der Angemessenheit des Diskurses, der eine Er-
fahrung nachtriglich legitimiert, an den kiinstlerischen Gegenstand. Mit
dem Begriff des Geltungsanspruchs lédsst sich dem Dilemma der diskur-
siv abgeleiteten Stimmigkeit des Kunstwerks offensichtlich nicht ent-
kommen. Der Geltungsbegriff bezieht sich immer auf den Wahrheitsge-
halt der Rede iiber den Gegenstand, auch wenn es um implizite Gel-
tungskriterien dsthetischer Stimmigkeit geht. Hingegen ist mit dem Be-
griff des Evidenzanspruchs mitgemeint, dass das Werk in seiner Ver-
fasstheit den Diskurs, der tiber es gefiihrt wird, mitbestimmt. Geltungs-
anspriiche der Rede, die aus der geteilten Gegenwart der Urteilenden er-
hoben werden, kénnen (unter den im fiinften Kapitel erlduterten Pramis-
sen) nicht das wahrnehmende und zugleich deutende Testen des Evi-
denzanspruchs der Kiinstlerin ersetzen. Der Begriff der Evidenz des
Kunstwerks bezeichnet dariiber hinaus eine Prizision der Materialitét
bzw. nichtsprachlichen Performativitit des Kunstwerks, und diese Mate-
rialitdt bringt erst die Rede von der Geltung des Kunstwerks mit hervor.
Anders gesprochen: Die Wirkung des Kunstwerks (auf alle Rezipieren-
den) vor aller kunstkritischen Ubersetzung bestimmt die »Ubersetzung«
des Werks in Geltungsanspriiche der Rede tiber das Werk. Diese Wir-
kung wiederum héngt mit den Werken selbst, mit der Weise ihres Her-
gestelltseins zusammen.

Dass Kunstkritiker in Kontexten des kiinstlerischen Betriebs oft
Machtpositionen besetzen, die es ihnen ermdglichen, sich in breiterer
Offentlichkeit zu #uBern, (Positionen, die »normale« Rezipienten so
nicht haben), macht den groBeren Einfluss der Kritiker auf dsthetische
Debatten aus. Allein ihr Wissensvorsprung, der sich auf der Ebene einer
Informiertheit tiber gingige Geltung bewegt und der die Spezialisiertheit
ihres Faches ausmacht, zeichnet Kunstkritiker nicht vor anderen Men-
schen aus, angemessene dsthetische Erfahrungen zu machen und diesen
Erfahrungen allgemeine Geltung zu unterstellen. Die Stellung, die Ha-
bermas der Kunstkritik als »mé&eutische Disziplin« einrdumt, ist somit
nicht gerechtfertigt.*?

Sind Kunstkritiker auch keine Hebammen im Sinne Habermas’, die
dem Rest der Rezipienten Bewertungen von Kunstwerken vorgeben, in-
dem sie der reibungslosen »Geburt« der Geltung des Werks in heutiger
Zeit beiwohnen, so ist ihr Fachwissen andererseits doch im gliicklichen
Fall gelungener Kritik ein Fundus, der anderen Rezipienten als Anre-

82 Die Bedeutung, die Seel der Kunstkritik zuspricht, ist im Vergleich zur
Rolle, die sie bei Habermas spielt, etwas schwicher. Sie besteht in ihrer
Exemplaritit: »Im Kontext der dsthetischen Kritik geben die konfrontati-
ven AuBerungen ein Beispiel dafiir, wie am betreffenden Gegenstand zu
reagieren sei.« M. Seel: Die Kunst der Entzweiung, S. 250.

212

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

gung zur Verfiigung gestellt werden kann. In solch gliicklichem Fall
ginge es weder darum, eigene Evidenzerwartungen zu »objektivieren,
noch darum, der Offentlichkeit als Kritikerin zu demonstrieren, dass
man selbst die intensivsten Evidenzerlebnisse an ausgewihlten Kunst-
werken hatte, noch darum, mit einem allein diskursiv erworbenen In-
formationsvorsprung zu glinzen.*

Was heiit es nun, im Rahmen eines kunstkritischen Kommentars
den Evidenzanspruch der Kiinstler zu berticksichtigen? Es kann nach
allen obigen Ausfiithrungen klarerweise nicht heiflen, allein den Ansich-
ten der Kiinstler zu folgen. So interessant es ist, Intentionen von Kiinst-
lern mit in den Informationspool tiber das Kunstwerk hineinzunehmen,
so wenig steht den Kiinstlern das letzte Wort {iber die Einlosung ihrer
ins Werk transformierten Intentionen zu. Aus allem im II. Teil Gesagten
ergibt sich, dass der Anspruch der Kiinstler, ein evidentes Werk herzu-
stellen, nur am Werk selbst auf die Probe gestellt werden kann. Dies
heilt eben nicht, die anerkannte Geltung eines Werks, wenn es ein be-
reits kommentiertes ist, zu iibernehmen, sondern bereits Gewusstes muss
am Werk selbst wieder neu in Frage gestellt werden. Natiirlich kénnen
dabei kunsthistorisch vergleichendes Wissen, Kenntnisse {iber Absichten
und individuelle Arbeitsmethoden einer Kiinstlerin sowie Informationen
iber verwendete Materialien einflieen und in der Begegnung mit dem
Kunstwerk »getestet« werden. Notwendig ist aber, die Entsprechung des
Gewussten im Erlebnis bestitigt zu finden. Der Einwand, dass interpre-
tative Vorerschlossenheit die Rezeption des Werks restlos bestimmen
konnte, kann an dieser Stelle systematisch nicht mehr gemacht werden;
denn auch die Konstellation des Kunstwerks, die Weise wie es gemacht
ist, bestimmt das Ergebnis seiner Rezeption. Eine oberflachliche Projek-
tion eigener Ansichten und Meinungen auf das Werk kann von anderen
Menschen anhand des Werks nachgewiesen und zuriickgewiesen werden
— was nicht heil3t, dass sich verschiedene Interpretationen, die am Werk

83 Wolfgang Ullrich, dessen Thesen tiber das Kunstwerk ich einerseits nicht
teile, gibt andererseits einen guten empirischen Einblick in Mechanismen
der Kunstkritik, die eher sich selbst und ihre Kompetenz, Kunstwerke
»hoher Kunst« in ihrer Unbestimmtheit erfassen zu kénnen, ausstellen, als
sich »Anspriichen auf Erklarung und Vermittlung« zu widmen. »Diese lei-
sten [...] kaum das, was sie, nach allgemeiner Ansicht, leisten sollen, und
anstatt ein schwer verstindliches Kunstwerk zu erkldren, kunstge-
schichtlich einzuordnen oder mit Hintergrundinformationen zu versehen,
erschopfen sie sich oft in einer Bekenntnissprache, die zweierlei zelebriert:
Zum einen bekundet der Kommentator seine Rezeptionsleistung, betreibt
kunstgldaubige Selbstvergewisserung [...] Zum anderen wird der >hohe
Kunstbegriff« weiter affirmiert, indem man seine Elemente artikuliert und
weiter einiibt.« Wolfgang Ullrich: »Der Kunstkommentar als Audienzbe-
richt«, in: Ders.: Tiefer hiangen, Berlin 2003, S. 22-28.

213

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

gewonnen sind, zugunsten einer einzigen Interpretation zuriickweisen
lieBen.

Am besten ist die geforderte Verbindung am Beispiel einer Kunst-
kritik vorzufiihren, die konkrete Konstellationen des zu beschreibenden
Werkes mit dem verbindet, was sich am Werk zeigt. Die Kunstkritikerin
Hanne Loreck beschreibt die Malerei der Kunstlerin Geka Heinke aus
drei wechselnden Perspektiven: Zunichst nimmt sie eine historische Zu-
ordnung der auf den Bildern abgebildeten Gegenstinde vor, welche
mehrheitlich aus Inneneinrichtungen der 60er Jahre stammen. Loreck
interpretiert unser Verhiltnis zu diesen Gegenstdnden (auch) als ein psy-
chologisches Verhiltnis: »Fiir den Heimbereich wéhlt die Kiinstlerin un-
spektakuldre Orte und einzelne alltdgliche Objekte, die ihre Besitzer
kaum symbolisch auszeichnen, im Sinne des durchschnittlichen Ge-
schmacks einer Zeit und ihrer »normalen< Phantasmen jedoch umso re-
prisentativer sind.«** »Zwar handeln die Tapeten auch von Mustern
[...], mindestens ebenso wichtig aber ist, dass es Zimmerwénde sind, die
derart dekoriert werden. Denn mit ihrer Festigkeit versprechen sie gegen
jedes noch so Schwindel erregende und optisch trickreiche Dekor Halt
und Orientierung.«* Gleichzeitig, an zweiter Stelle, ist Lorecks Text als
Aufforderung an seine Leser zu verstehen, die Prozesse optischer male-
rischer Tauschungen nachzuvollziehen: »Obgleich oder sogar weil die
Kiinstlerin die einzelnen Elemente perfekt mimetisch organisiert, sind
die durch die Gegenstéinde hindurch entworfenen Raume dicht vor Téu-
schung — und vor Enttduschung, wenn der Illusionismus der Malerei sei-
ne Mittel ganz und gar nicht verschweigt, sondern offen legt: Lasierend-
fleckig aufgetragene braunliche Farbe macht die Materialitit der Regal-
bretter aus MDF aus, wihrend der Bildtrager Nesselstoff den hellen
Streifen der Tapete »macht« (Regal 2001). Wird auf Hartfaserplatten,
typischem Inneneinrichtungsmaterial aus dem Baumarkt, gemalt, so
bleibt die brdunliche Masse unbehandelt stehen und bildet die Fugen
zwischen den Badezimmerfliesen (Spiegel, 2001) oder den Fensterrah-
men (Vorhang schwarz-weif3, 2002). Auch dass zum Beispiel das Dop-
pelfenster (Rolladen, 2002) identisch ist mit dem Bildformat und im
Mafistab 1:1 funktioniert, z&hlt zu Heinkes Kunstgriffen der enttiu-
schenden T#uschung.« Das von Loreck gesetzte Begriffspaar der »ent-
tauschenden Tduschung« ist deswegen geschickt gewdhlt, weil es einer-
seits die von der Kiinstlerin organisierte malerische Téuschung wieder-
gibt, sich andererseits auf das psychologische Verhiltnis der Rezipientin
zu jener Sicherheit bezieht, die die abgebildeten Gegenstinde verspre-

84 Hanne Loreck: »Prekdre Nihe«, in: Geka Heinke: Der gestimmte Raum,
Berlin 2004.
85 Ebd.

214

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

chen — und beide Enttduschungen miteinander verkniipft. Ich lese Lo-
recks Text sowohl als Einladung, im Anschauen der Bilder genauer hin-
zusehen, als auch als Aufforderung, das eigene Befindlichkeitsverhéltnis
zu solcherart Inneneinrichtungen und zur spezifischen Farbigkeit der
60er Jahre mit ins Spiel zu bringen.

An dritter Stelle steht Lorecks Vorschlag, intellektuell an ein von
Heinke als Tapetenmuster angeordnetes Motiv des Mobiusbandes anzu-
kntipfen: »Dass das Befinden im iibertragenen Sinn Ziige von subjekt-,
vielleicht aber auch von generationsabhidngigem Verhaftetsein tragen
kann, das mogen die mehrfachen Beziige zum Klaustrophobischen zum
Ausdruck bringen. Diesen Zug einer unheimlichen Subjektivitit oder
des Unbewussten hat der spite Jacques Lacan seit Mitte der 1960er Jah-
re, also in jenem Zeitraum, der hier &sthetisch retrospektiv exponiert
wird, in topologischen Figuren zu fassen versucht. Als die prominenteste
gilt das Mobiusband. Geka Heinke verwendet es fiir die Uberfiihrung
der AusschlieBlichkeit von Auflen und Innen in ein Kontinuum der Be-
wegung jenseits aller eindeutigen rdaumlichen Positionskoordinaten: Die-
se Schlinge hat keine Vorder- und keine Riickseite; Aufen ist Innen und
Innen wird AuBen.«*® Das gedankliche Motiv des Mobiusbandes wird
von Loreck aufgenommen und als Idee wieder ins Verhiltnis zum Wie
seiner Darstellung — zur malerischen Abbildung als Tapete — gesetzt.
Die Einordnung von Heinkes Malerei in die Tradition der Trompe-1’ceil-
Malerei und die Nennung anderer Vertreter dieser Richtung ist dann
noch kunstwissenschaftliches Handwerk, das als Anregung dienen kann,
sich vergleichend mit verwandten kiinstlerischen Positionen zu beschéf-
tigen. Hervorzuheben ist, dass Loreck erstens bei den Werken selbst mit
ihrer Kritik beginnt und dass sie zweitens nicht verschweigt, dass es sich
bei den konkreten Kunstwerken um Ergebnisse von Entscheidungen ei-
ner Kiinstlerin handelt. Diese Entscheidungen werden von ihr gewtiirdigt,
ohne dass Loreck vorgibt, das private Weltverhéltnis der Kiinstlerin
bzw. ihre Ansichten wiederzugeben. Man kann hier von einem Testen
eines implizit vorausgesetzten Evidenzanspruchs der Kiinstlerin spre-
chen, im Falle der Besprechung von Heinkes Malerei ldsst sich sagen:
Loreck ist fiindig geworden, sie hat Evidenz am Werk erlebt und ihr Er-
lebnis den Lesern ihrer Besprechung zuginglich gemacht. Mit Lorecks
kritischer Besprechung ist das Angebot an die Leser verbunden, eigene
Stimmungen und Erfahrungen (z.B. hinsichtlich der Asthetik der 60er
Jahre oder hinsichtlich des Themas >Sicherheitsgefiihle im Hauslichenc)
mit den Bildern Heinkes zu konfrontieren. Weder ist eine endgiiltige
Festschreibung kiinstlerischer Geltung gemeint noch ein Angebot, allein

86 Ebd.

215

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

die Wirkung der Bilder zu genieflen, noch lese ich in Lorecks Text die
Ansicht, jeder konne alles mit den Bildern Heinkes verbinden. Sujet,
gedankliche und zu erfithlende Richtung ihrer Rezeption sind von der
Kiinstlerin kraft ihrer Malerei vorgegeben. Loreck greift das vorliegende
Angebot auf, kennzeichnet Erlebnisméglichkeiten und fithrt Gefundenes
gedanklich weiter.

7. Der nicht sprachanaloge Charakter
der dsthetischen Kommunikation
(Schleiermacher, Wollheim, Mukafovsky)

Die Kunstkritikern aufgegebene Verantwortlichkeit fiir eine Priifung der
Kinstler-Evidenzanspriiche an den Werken und die Aufforderung, Er-
fahrungen der Alteritdt gelungener Kunstwerke ins Verhiltnis zu bereits
bekannten Sinn- und Wahrnehmungsbeziigen zu setzen, basiert implizit
auf einer Annahme: es gebe so etwas wie eine 4dsthetische Kommunika-
tion, die zwischen Kiinstlern und Rezipienten mit Hilfe des Kunstwerks
stattfindet. Dem Werk selbst muss in einer solchen Denkart ein Verspre-
chen auf Kommunikation eingeschrieben sein. Wenn sich &sthetische
Kommunikation nicht zwangsldufig durch die Vermittlung einer »mé-
eutischen« Kunstkritik abspielt, welche die in den Kunstwerken liegen-
den Erfahrungsgehalte in die Umgangssprache einholt, muss davon aus-
gegangen werden, dass sich ein dsthetischer Kommunikationsbegriff
auch ohne die Bedingung einer vorausliegenden kunstkritischen »Uber-
setzung« &sthetischer Erfahrung etablieren ldsst. Der Begriff einer »és-
thetischen Kommunikation« soll im Folgenden neu definiert und auf
kiinstlerische Produktions- und Rezeptionsprozesse angewendet werden.
Eine solche dsthetische Kommunikation via Kunstwerk existiert neben
den Debatten iiber die Kunstwerke, die sich immer auf isthetische Re-
zeptions- und Produktionserfahrungen beziehen.

Aber ist das Phanomen Kunst iberhaupt mit dem Begriff »Kommu-
nikation« zu treffen? Nur wenn in den folgenden Uberlegungen Kom-
munikation nicht als genuin sprachliche Bezichung zwischen den Kom-
munizierenden aufgefasst wird, kann eine solche begriffliche »Ubertra-
gung« des Kommunikationsbegriffs in die Kunst plausibel werden. Im
Folgenden ist der Fokus auf die Art und Weise gerichtet, in der eine
kommunikative Beziehung als eine nicht-allein-sprachliche und also die
Sprache zugleich nicht ausschlieBende Beziehung zwischen Kiinstlern
und Rezipienten formulierbar wire. Es geht unter anderem auch darum,
das Verhiltnis beider Kommunikationsbegriffe — des Begriffs &stheti-
schen Kommunizierens und des Begriffs sprachlichen Kommunizierens

216

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

tiber Kunst — zu erldutern. In diesem Zusammenhang ist es wichtig zu
diskutieren, inwieweit durch den &sthetischen Kommunikationsbegriff
ein Weltbezug der Rezipienten, die sich in der dsthetischen Erfahrung
von Kunstwerken auch auf eine Welt auBerhalb des Kunstwerks und
eine Welt auBerhalb der Kunst beziehen, angemessen berticksichtigt
werden kann und wie dieser Bezug zur Welt in der Kunsterfahrung in
Erscheinung tritt. Hinsichtlich einer Beziehung von Produzenten und
Welt, einer Welt, die auBerhalb des Kunstwerks und der Kiinstler liegt,
kntipfe ich an den II. Teil an, in dem schon Entscheidendes dazu gesagt
wurde.*’

Wie kann eine Eigenart der &sthetischen Kommunikation gefasst
werden, die dezidiert nicht analog sprachlicher Kommunikation definiert
ist, wenn also Kunstwerke weder die Stellung diskursiver Zeichen, die
zwischen Produzenten und Rezipienten ausgetauscht werden, einneh-
men, noch dsthetische Kommunikation lediglich als Kommunikation
tiber die Werke angesehen wird? Anhand bereits existierender Modelle
asthetischer Kommunikation, die im Sinne unserer Fragestellung gegen-
einander abgewogen werden, soll schrittweise der gesuchte Begriff an
Kontur gewinnen. Ich betrachte dabei die drei im folgenden erlduterten
asthetischen Theorien als einen Beleg dafiir, dass die Idee, Kunst als
Kommunikation zu beschreiben, zu verschiedenen Zeiten und in ganz
verschiedenen Kontexten nahelag.

Friedrich Daniel Ernst Schleiermachers Asthetik des freien Produ-
zierens ist fiir unsere Fragestellung aus mindestens zwei Griinden von
Interesse. Erstens ist das Kunstwerk als Ideal bei ihm etwas, das zur
Schonheit der Natur hinzukommt, das also nicht abbildend auf das Na-
turschone bezogen bleibt, sondern seine eigene AbschlieBung in sich
selbst findet. Schleiermacher bezeichnet damit das Kunstwerk als ein
Etwas, das der Welt hinzugefiigt wird und zugleich nach eigenen Krite-
rien als different zur Welt gesehen werden muss. Und zweitens gibt
Schleiermacher mit dem kiinstlerischen Produzieren, das von Urbildern
in den Kiinstlern ausgeht, ein Differenzkriterium an die Hand, mit dem
sich Kunstproduktion und -rezeption von sprachlichem Austausch unter-
scheiden lassen. Die Interpretation des Urbild-Begriffs changiert in der
Begriffsgeschichte zwischen dem Urbild als einer reinen Idee und dem
Urbild als dem Ideal eines Bildes fiir »die ganze Gattung, welches die
Natur zum Urbilde ihren Erzeugungen in derselben Spezies unterlegte,
aber in keinem einzelnen véllig erreicht zu haben scheint«.*® Schleier-
macher verwendet einen Urbildbegriff, der auf Platon zuriickgeht und

87 Vgl. Kap. I1.2; vgl. dort auch meine Erlduterung zur Verwendung des
Welt-Begriffs (Fulinote 19).
88 1. Kant: Kritik der Urteilskraft, § 17 (A 58 / B 58f.).

217

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

der durch Goethe wieder in die Debatte gebracht wird: Urbild als voll-
kommenes Vorbild oder Muster. Mit Muster ist ein Prototyp gemeint,
bei dem es darauf ankommt, dass es in einem Kunstwerk auf exemplari-
sche Weise um etwas geht. Die Exemplaritdt ist an ein Bild (Ur-
bild/Vorbild) gebunden, die Idee ergibt sich als innere Anschauung einer
Kiinstlerin, die sich bemiiht, innere Vorstellungsbilder in Elemente eines
entstehenden Kunstwerks zu transformieren.

Der Begriff des Urbildes, das laut Schleiermacher in der Kiinstlerin
gebildet ist, unterscheidet sich vom Begriff des Evidenzanspruchs der
Kinstlerin qualitativ dadurch, dass das Urbild Emotionalitét und Bild-
haftigkeit imagindrer Vorstellungen zur Grundlage kiinstlerischer Pro-
duktivitét erhebt, wihrend der Terminus >Evidenzanspruch der Kiinstler«
den Gedanken der Kiinstler einen breiteren Raum gibt. Dass Ideen und
Gedanken immer auch mit Vorstellungsbildern und Gefiihlen verkniipft
sind und dass Emotionalitdt und Bildhaftigkeit nur im Zusammenhang
mit Bewusstsein zu denken ist, ist vorausgesetzt. Wiewohl Urbild und
Kiinstler-Evidenzanspruch also nicht gleichgesetzt werden kénnen, kann
man sie als Differenzierungen einer Beschreibung der Ausgangsbedin-
gungen im Bewusstsein und Unterbewusstsein der Kiinstler verstehen.
Beim Begriff des Evidenzanspruchs liegt der Akzent auf der Absicht der
Kinstler, ein (evidentes) Werk zu produzieren; die Entstehung des
Werks aus inneren Urbildern heraus wird von Schleiermacher im Ge-
gensatz dazu als etwas Triebhaftes dargestellt.

Schleiermachers Begriff »Urbild¢ ist archetypisch aufzufassen. Die
Bildhaftigkeit, die mit sinnlichen Wahrnehmungsvollziigen und inneren
Vorstellungsbildern in Zusammenhang gedacht werden muss, steht fiir
etwas, liber das sich zwar sprechen lésst; Idee oder gar Urbild sind aber
keine Entitdten, die im Medium alltagssprachlicher oder wissenschaft-
licher Kommunikation reformulierbar wiren.*’

Diese Auslegung des Urbild-Begriffs ist eine Voraussetzung fiir eine
produktive Lesart von Schleiermachers Asthetik, wenngleich hier die
Schwierigkeit auftritt, dass in unserer Zeit ein »Urbild« eigenartig sub-
stanzlos und als eine Fiktion erscheint. Mein Vorschlag ist, den Begriff
insofern zunéchst zu akzeptieren, als intuitiv einleuchtet, dass es in der
Kunst Generalisierungen, Vorbilder und Muster im Sinne von Prototy-
pen, Modellen oder Archetypen gibt, dass es Kiinstlern wichtig ist, an-
hand der Kunstwerke Allgemeines (das auch im konkreten Besonderen

89 Schleiermacher verwendet den Begriff »Urbild« anders als Schelling, der
der Kunst die Représentation des Urbilds als »Gegenbild« zuteilt und da-
bei eine Anschaulichkeit allgemein existierender Ideen in der Kunst inten-
diert.

218

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

eine Generalitit aufweist) vorzufithren und dass Rezipienten dieses All-
gemeine an Kunstwerken suchen.

Das platonische Paar Urbild/Abbild wird von Schleiermacher inso-
weit wesentlich modifiziert und ins Individuum verlegt, als im kiinstle-
risch produktiven Menschen eine je konkrete Form des Urbildes als
Symbol des Absoluten existiert. »Die Fantasie aber in ihrer reinen Ta-
tigkeit geht von den Urbildern aus, die der Mensch in sich trdgt. Diese
haben nicht nur das Allgemeine zum Gegenstand, sondern auch das Be-
sondere und bis ins Individuelle hinab.«’® Das Urbild im Einzelnen ist
tiberindividuell und einzigartig zugleich, denn es stellt den »reinen Ty-
pus des Dargestellten in seiner Besonderheit« heraus.”’ »Und so ist die
Kunst die Ergiinzung der Wirklichkeit«’?, denn jedes individuell in der
Kunstproduktivitit vorgestellte Urbild bildet die Wirklichkeit nicht ab,
sondern fligt der Wirklichkeit etwas Neues hinzu.

Eine Ausrichtung auf das Bild gilt bei Schleiermacher auch fiir die
Kunst der Sprache, fiir die Poesie. »Die Richtung auf das Poetische fiihrt
auf das Bild, und wenn wir Poesie von Philosophie ihrem Wesen nach
unterscheiden, so miissen wir uns zunéchst an die objektive Seite der
Poesie halten, dieses ist als die sinnliche Vorstellung etwas auB3erhalb
der Sprache...«” Fiir unsere Suche nach einem Differenzkriterium zur
Unterscheidung zwischen #sthetischer Kommunikation durch Kunst ei-
nerseits, sprachlicher Metakommunikation andererseits ist diese Zuord-
nung der Poesie zum Bildlichen bzw. Urbildlichen von Interesse; denn
sie zeigt, dass Schleiermacher auch Kunstwerken, deren Medium die
Sprache ist, die Vollkommenheit des Urbildes zuordnet.”

90 Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher: Asthetik. Uber den Begriff der
Kunst, Hamburg 1984, S. 33.

91 Ebd.

92 Ebd.

93 Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher: »Aus: Vorlesungen iiber die As-
thetik«, in: Ders.: Hermeneutik und Kritik, hg. v. Manfred Frank, Frank-
furt/Main 1977, S. 408.

94 Manfred Frank ordnet Schleiermachers Asthetik und damit auch dessen
Poetik als Sonderfall Schleiermachers allgemeiner Hermeutik zu, »deren
Gegenstand nicht das Universelle und nicht das Einzelne, sondern die vom
einzelnen Sinn modifizierte allgemeine Bedeutung ist«. Trotz solch einer
Zuordnung der Poetik zur Hermeneutik wird die Differenz, die Schleier-
macher zwischen Sprache und Urbildlichkeit konstruiert, von Frank nicht
in Frage gestellt. In unserer Lesart Schleiermachers kann dies nur heiflen:
In der Kunst steht das Bildhafte, das nicht abgelost von seiner Deutung
existiert, im Vordergrund, wihrend in nichtkiinstlerischer Sprache die
Imagination als bildliche Vorstellung zwar vorhanden ist, aber nicht in
derselben Weise wie die Urbilder in der Kommunikation durch Kunst.
Diese strukturelle Ahnlichkeit zwischen kiinstlerischer und nichtkiinstleri-
scher Kommunikation (bei gleichzeitiger Spezifik der Kunst) ist vergleich-

219

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Weil bei Schleiermacher kein eindeutiger Hinweis auf seine Defini-
tion des Urbildbegriffs zu finden ist, hat sich eine Kontroverse dariiber
entwickelt, ob der Begriff des Urbildes sich eher der Tdtigkeit vollkom-
menen Produzierens zuordnet oder ob die urbildliche Vollkommenheit
dem produzierten Produkt zukommt. Dieser Streit ist insofern ungliick-
lich, als die eine Lesart die andere nach Schleiermachers eigenen Pra-
missen nicht widerlegt, ja beide miteinander im Zusammenhang ste-
hen.”” Es geht ni@mlich gerade darum, im Produkt den Spiegel der Titig-
keit zu erkennen. »Die Darstellung ist nur Durchgangspunkt auf der ei-
nen Seite. Sie will das Urbild wiedergeben, und dieses [...] kann nicht
mitgetheilt werden, wenn nicht auch das mitgetheilt wird, woraus es
hervorgegangen ist. Das war aber nur die Stimmung, nicht das be-
stimmte Gefiihl, nicht die Volition.«’® Das Urbild geht im besonderen
Moment seiner Entstehung aus einer Stimmung hervor, die individuelle
Stimmung teilt sich umgekehrt als etwas Inneres, das sich in der Pro-
duktion nach auflen kehrte, im Urbildlichen des Kunstwerks mit. Sind
die Weisen, materiale Vollkommenheit herzustellen, in den verschiede-
nen Kiinsten unterschiedlich, so ist die Stimmung, aus der das Urbild
hervorgeht, systematisch gesehen von der Kunstgattung unabhingig.
Dies schafft die Berechtigung dafiir, iiber die Produktion in den ver-
schiedenen Kunstgattungen in der Allgemeinheit einer Asthetik zu spre-
chen, obwohl sich die Transformation der Stimmung ins je verschiedene
Material sehr unterschiedlich vollzieht. Der Begriff des Urbildes steht
allerdings fiir die von Schleiermacher hervorgehobene Idee der Voll-
kommenbheit; insofern reicht fiir seine Definition eine Erlduterung der
Art, das Urbild entstehe aus einer individuellen Stimmung heraus, nicht
aus. Auch die Verkniipfung der Frage nach dem Urbild mit Schleier-
machers Glaubenslehre, in der Christus »als geschichtliches Einzel-
wesen zugleich urbildlich« gewesen sei,”” bringt keinen entscheidenden
Gewinn fiir die dsthetische Fragestellung.

bar mit derjenigen, die ich ausgehend von Husserl in Kap. 1I1.4 erlautert
habe. Wichtig ist, dass Kunstwerke als Resultate von kiinstlerischen Hand-
lungen der Produzenten aufgefasst sind. — Manfred Frank: Das individu-
elle Allgemeine, Frankfurt/Main 1977, S. 223.

95 Die dezidierten Positionen dieses Streits kann man nachlesen bei Thomas
Lehnerer: Die Kunsttheorie Friedrich Schleiermachers, Stuttgart 1987, S.
288f. — Zur Frage, ob es sich bei den Urbildern Schleiermachers um die
platonischen Ideen handelt, vgl. ebd., S. 295f.

96 F.D.E. Schleiermacher: Asthetik, S. 33.

97 Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher: Der christliche Glaube, nach den
Grundsitzen der evangelischen Kirche im Zusammenhange dargestellt,
hg. v. Martin Redeker, 2 Bde., 7. Aufl., Berlin 1960, § 93. — Vgl. auch Th.
Lehnerer: Die Kunsttheorie Friedrich Schleiermachers, S. 293ff.

220

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

Scheint eine prizise Angabe aller Inhalte des Begriffs im Sinne
Schleiermachers nicht méglich, so nennt Schleiermacher doch weitere
wesentliche Merkmale, die mit der Idee der Vollkommenheit im Urbild
verkniipft sind. Sowohl der Moment des gelingenden Produzierens als
auch das kiinstlerische Produkt sind gekennzeichnet durch eine beson-
dere Symbiose von Begeisterung und Besonnenheit; formal gesprochen
liegt eine »organische Vollkommenheit« vor, die sich von der »unbe-
stimmten Mannigfaltigkeit« abhebt, die vor und nach dem Gliicksfall der
Verwendung eines Urbildes in der Produktion existiert, ja die sich die-
sem »verworrenen Spiel« sogar entgegensetzt. »Da sich nun die Kunst
tiberhaupt aus dem verworrenen Spiel der Fantasie erhebt, so besteht
ihre Vollkommenheit darin, wie sie sich jenem entgegensetzt.«’® Die
Etablierung eines Urbildes im Prozef3 seiner Prigung ins Kunstwerk ist
also der Moment einer besonderen Ordnung und zugleich einer Intensi-
vierung. Die Begriffe »elementare Vollkommenheit«, »Maa3 und Re-
gel«” stehen fiir die Ordnung und fiir die Beteiligung des Bewusstseins,
die Begriffe »Erregung« und »organische Vollkommenheit« fiir die Ge-
sondertheit des entstehenden bzw. entstandenen Ganzen als eines in sei-
ner Intensitidt Herausgehobenen.

Bewusstsein und Besonnenheit sind, darauf kommt es fiir die ein-
gangs gestellte Frage nach der Differenz der Kommunikationsformen
an, nun nicht rein begrifflich zu denken in dem Sinne, dass die Kiinstle-
rin im Moment des Produzierens schon immer prézise sagen konnte, was
sie tut.'” Vielmehr sind sie zu verstehen als bildliche und begriffliche
Vorstellungen iiber die Welt, die in ihrer Eigentiimlichkeit Einzelnen
vorliegen. Nun ldsst sich allerdings nicht von Bewusstsein sprechen, das
einem Kunstwerk eignet. Der Zusammenhang zwischen Bewusstsein
und Werk ist vielmehr der, dass sich anhand der Ausfithrung des
Kunstwerks auf ein Bewusstsein schlieen ldsst, mit dem dieses ge-
schaffen wurde: »Alle Vollkommenheit der Ausfiithrung gehort der Be-
sonnenheit.«'"'

Geht man unter Beriicksichtigung des bis hierher Gesagten nun von
der empirischen Tatsache aus, dass viele Kunstwerke getrennt von ihren
Produzenten (z.B. nach dem Tod ihrer Autoren) bestehen, ergibt sich die
Frage, wie die »Vollkommenheit der Ausfithrung«, die als Spiegelung
eines eigentiimlichen Urbildes auf Seiten der einzelnen Produzentin ge-

98  Schleiermacher: Asthetik, S. 31.

99  Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher: »Uber den Begriff der Kunst
(Akademiereden 1831/32)«, in: Ders.: Asthetik. Uber den Begriff der
Kunst. Hamburg 1984, S. 184.

100 Vgl Kap. I1.5.

101 F.D.E. Schleiermacher: Asthetik, S. 31.

221

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

deutet werden kann, fiir diejenigen, die dem Kunstwerk begegnen, er-
schlieBbar wird. Hier gibt Schleiermacher eine {iberraschende und origi-
nelle Antwort: Rezipienten konnen sich allein aufgrund ihrer eigenen
kiinstlerischen Produktivitit den Formen des Kunstwerks nidhern, indem
sie versuchen, die ihnen selbst eigentiimlichen Urbilder der vorgefunde-
nen Form des Kunstwerks anzunidhern, ja versuchen, diese in die vom
Kunstwerk vorgegebene Vollkommenheit einzutragen. Bevor mehr zum
Rezeptionsmoment gesagt wird, das den Ausschlag dafiir gibt, dass sich
Schleiermachers Asthetik unter dem Stichwort der isthetischen Kom-
munikation lesen ldsst, mochte ich auf eine systematische Vorausset-
zung einer solchen Darstellung eingehen. Den Zusammenhang zwischen
individueller Eigentiimlichkeit und der Uberindividualitiit aller mensch-
lichen Natur im Begriff des Urbildes bei Schleiermacher interpretiert
Thomas Lehnerer als eine Definition des »Grundcharakter[s] der
Kunst«, der darin bestehe, »Individuelles in idealer Weise zur Darstel-
lung zu bringen«.'” Unter Lehnerers Lesart des Urbildbegriffs lisst sich
eine einleuchtende Erkldrung dafiir, warum andere Individuen mit dem
von einer Kiinstlerin hergestellten Kunstwerk tiberhaupt etwas anfangen
konnen, nicht ohne Weiteres finden. Es geht bei Schleiermacher aber
darum, dass in der Kunst Ideales individuell zur Darstellung gebracht
wird. Denn Schleiermacher schreibt: »Jeder Mensch namlich trégt alle
menschliche Individualitdt in sich mittels des Verhiltnisses seiner eige-
nen zur menschlichen Natur iiberhaupt, und so auch in anderen hier-
durch vermittelten. Was also Element des Kunstwerkes sein soll, das
muf} in seinem ewigen reinen Sein mangellos und unverkiimmert darge-
stellt werden.«'® Geht es am Kunstwerk um den »reinen Typus des Dar-
gestellten in seiner Besonderheit, ist dies nicht zu verwechseln mit der
Besonderheit, die in einer reinen Form dargestellt ist. Die Uberindivi-
dualitdt ist konstitutiv fiir das Urbild, auch wenn es (nur) in individueller
Auspriagung existiert. Dies ist die systematische Voraussetzung dafiir,
dass mit Schleiermacher die Briicke zwischen Produzenten und Re-
zipienten anhand des Kunstwerks geschlagen werden kann. »Eben so
soll durch das Werk nur, was in der Seele des Urhebers war, in andere
Seelen (ohne irgend bestimmten Zweck, denn er weil ja nicht, in wel-
che) tibertragen werden. Das Uebertragene ist aber nicht das an sich un-
ubertragbare Gefiithl (Rb. Ueber dieses bleiben wir vielmehr immer
zweifelhaft), sondern das Urbild selbst.«'® Wie soll sich ein Bild iiber-
tragen lassen zwischen zwei Menschen, die sich unter Umstdnden nie
begegnen? Diese Ubertragung ist nur vorstellbar, wenn man sich das

102 Th. Lehnerer: Die Kunsttheorie Friedrich Schleiermachers, S. 295.
103 F.D. E. Schleiermacher: Asthetik, S. 33.
104 Ebd., S. 20.

222

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

Kunstwerk als einen Triager (bzw. Reprisentanten) von Bildern vorstellt,
und zwar von Bildern, die in Besonnenheit geschaffen wurden und die
ein bestimmtes »MaaB« und eine bestimmte »Regel« aufweisen. Zum
Verhiltnis der Urbilder, die in der Kiinstlerin vorhanden sind, und dem
duBerlichen bzw. verdufBerten Bildhaften des Kunstwerks gibt Schleier-
macher folgenden Anhaltspunkt: »Die Urbilder entstehen zwar aus der
Stimmung frei, aber wenn man fragt, warum werden sie nicht alle reali-
siert und also auch nicht alle recht bestimmt, so liegt die Ursache darin,
weil nur einige einen Ankniipfungspunkt in der &ufleren Welt fin-
den...«'” Es muss also Anlisse der sinnlichen Wahrnehmung geben, die
die Kimnstlerin sucht oder auch vorfindet, in denen sich eine Ubertragung
des inneren psychologischen Bildes auf duBerlich vorliegendes Material
anbietet oder ergeben kann.

Eine Beziehung der Rezipienten zum Werk ist besonders dann ein-
leuchtend, wenn ihr lebensweltlicher Kontext weitestgehend mit dem
der Kiinstler iibereinstimmt. Denn es gibt offensichtlich gemeinsame
Ankniipfungspunkte von Produzenten und Rezipienten an ein Kunst-
werk, wenn es aus dem Fundus einer geteilten Welt stammt. Ist die sinn-
lich und begrifflich erfahrene Welt von Rezipienten und Produzenten
ganz offensichtlich verschieden — und dies ist der Testfall fiir die schlei-
ermachersche Asthetik —, so bleibt allein das Kunstwerk, das eine Rezi-
pientin nun ohne einen mit der Kiinstlerin geteilten Horizont in Be-
ziehung zur Welt setzen muss. Nach Schleiermacher verliert ein Kunst-
werk in diesem Fall an Bedeutsamkeit, das heif3t, seine Urbildlichkeit ist
nicht mehr so leicht wie im Falle eines geteilten Wahrnehmungshori-
zontes (wieder-) zu erkennen. Aber Schleiermacher spricht auch von der
Moglichkeit einer >Aufbewahrung« des geschichtlichen Zusammen-
hangs, in dem das Kunstwerk entstand: »Daher ein Kunstwerk, aus sei-
nem urspriinglichen Zusammenhang gerissen, wenn dieser nicht ge-
schichtlich aufbewahrt wird, von seiner Bedeutsamkeit verliert.«'% Al-
lein unter der Aufbewahrung des geschichtlichen Zusammenhangs las-
sen sich zwei Dinge verstehen, die zwar miteinander verkniipft, aber
nicht dasselbe sind: erstens die Aufbewahrung der Geschichte des kon-
kreten Kunstwerks und zweitens die Geschichte als allgemeiner histori-
scher Kontext, in dem das Kunstwerk entstand. Die Kenntnis beider
kann zunéchst den Zugang der Rezipienten zum Kunstwerk erleichtern:
das ist ein empirischer Befund. Es handelt sich hier um die Stelle, an die
ankniipfend Gadamer behauptet, das Kunstwerk hétte bei Schleierma-
cher »nur dort seine wirkliche Bedeutung, wo es urspriinglich hinge-

105 Ebd., S.28.
106 Ebd.

223

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

hort« und die Erfassung seiner Bedeutung wire »eine Art von Wieder-
herstellung des Urspriinglichen«.'”” Nun behauptet freilich Schleierma-
cher gerade nicht, »da3 die wahre Bedeutung des Kunstwerkes aus die-
ser »Welt¢, also vor allem aus seinem Ursprung und seiner Entstehung
allein zu verstehen ist«.'” Zwar steht das Urbild »in seiner Besonder-
heit« am Anfang der Kunstproduktion, jedoch bedeutet das nicht, dass
man immer zu diesem Anfang zuriickkehren miisste. Diese falsche Les-
art stammt von Rudolf Odebrecht, der die Kunsterfahrung antiker Werke
vereinfachend und verfélschend erldutert:

»Selbst die Gebildeten befinden sich in einer Selbsttduschung, wenn sie diese
Werke wirklich dsthetisch zu erleben glauben. Der Zusammenhang mit der
Lebenseinheit des klassischen Altertums ist aufgehoben. So kann das Ver-
standnis dieser Kunst immer nur notdiirftig auf einem intellektuellen Umwege
durch das Beziehen auf die Phantasie der griechischen Kiinstler erreicht wer-

109
den.«

Die Deutung der Hermeneutik Schleiermachers, die Gadamer in Wahr-
heit und Methode am Beispiel der Kunsterfahrung entwickelt, ist eine
gar zu einfach aufgebaute, die eine Ubertragung des Urbilds in die Mate-
rialitdt des Kunstwerks nicht wirklich beriicksichtigt. Folgt man Schlei-
ermacher darin, dass eine Ubertragung innerer Urbilder in #uBere
Kunstwerke vorgestellt werden kann, so ist die Situation, in der das
Kunstwerk erlebt wird, grundsitzlich anders zu beschreiben, als Gada-
mer es tut. Als Alternative erscheint Diltheys Darstellung der dstheti-
schen Rezeptionssituation bei Schleiermacher:

»Die festen, starren, unverschiebbaren Teile sind nur die gegebene Bedingung
fur die Bewegung der weichen Teile, fir die Formulierung derselben von der
Innerlichkeit aus. Und hier fiihrt er [Schleiermacher] ein in diesem Zusam-

107 H.-G. Gadamer: Wahrheit und Methode, S. 171.

108 Ebd.

109 Rudolf Odebrecht: Schleiermachers System der Asthetik, Berlin 1932, S.
158. — Zur Nachschrift der Asthetik Schleiermachers durch Rudolf Ode-
brecht duflert sich auch Thomas Lehnerer kritisch: »Bringt die Nach-
schrift nichts neues — dies ist faktisch bei weitem der hiufigste Fall — so
ist sie nicht nur iiberfliissig, sondern sie stort auch durch Wiederholun-
gen und Umformulierungen des schon Gesagten das im Originaltext klar
erkennbare Gefille der Gedankenbewegung: sie zerstort die inneren Be-
ziige des Texts. [...] Zudem bringen es die verdnderten Formulierungen
der Nachschriften mit sich, da3 neue, im systematischen Kontinuum des
Originaltexts nicht ausgewiesene Terminologie verwendet wird.« Tho-
mas Lehnerer: »Zur vorliegenden Ausgabe«, in: F. D. E. Schleierma-
cher: Asthetik. Uber den Begriff der Kunst, Hamburg 1984, S. XXX.

224

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

menhang fiir ihn sehr fruchtbares Prinzip ein, durch das er seine Theorie von
der Projektion der Innerlichkeit nach aufien in der Kunst durchfiihrbar macht.
Wo uns in der AuBenwelt ein AuBeres entgegentritt, das als der Ausdruck un-
seres Inneren gefasst werden kann, da freuen wir uns, zu finden, was wir sonst
wiirden selbst gebildet haben¢, da ist die kiinstlerische Darstellung desselben
nur >der abgekiirzte Prozess des eigenen Bildensc.«'"*

Den Begriff Ausdruck, den Dilthey eigenmichtig eintrdgt und der als
»EntduBerungsbegriff« Probleme mit sich bringt, ersetzen wir durch die
Beschreibung der Urbildlichkeit, die (auch bei den Rezipienten) von
Stimmungen begleitet wird: Wo uns in der AuBenwelt ein AuBeres ent-
gegentritt, das als Aquivalent unserer inneren Urbilder gefasst werden
kann, da freuen wir uns, zu finden, was wir sonst wiirden selbst (als
Aquivalent unserer inneren Urbilder) gebildet haben.

Dieser Begriff des freien Produzierens ist auf fast alle Menschen
anwendbar, namlich auf alle diejenigen, die Gemiitskréfte besitzen, von
denen sie gedriangt werden, Natur und Kunst im Lichte bestimmter
Stimmungen zu erleben und so innerlich entstehende Urbilder an das,
was duflerlich entgegentritt, heranzutragen. Im Sinne einer so verstande-
nen Produktivitét sind alle Menschen Kiinstler, wie Joseph Beuys spiter,
Schleiermacher frei zitierend, bemerkte.

»Und nun diirfen wir nur denen, welchen die Gabe der Erfindung fehlt, auch
noch die ausiibende Fertigkeit nehmen: so haben wir den Ort gefunden fiir die
selbst nicht productiven aber doch fiir die Kunst erregten Kunstfreunde, wel-
che doch nicht so befriedigt sein konnen durch den Genuss und nicht so be-
geistert fiir das Gedeihen der Kunstthétigkeiten, wenn nicht auch sie mit den
Kiinstlern selbst wenigstens die urspriingliche eigenthiimliche Erregung ge-
mein hitten.«' !

Die eigentiimliche Stimmung, aus der Urbilder hervorgehen, mit den
Kiinstlern gemeinsam zu haben, kann im Rahmen von Schleiermachers
eigenen systematischen Voraussetzungen aber nur heiflen, die jeweils
eigenen Urbilder aus der Stimmung hervorgehen zu lassen. Es ist un-
moglich, den Prozess des Urbildens der Kiinstler nachzuerleben: aus
dem einfachen Grund, dass in jedem Individuum die Urbilder in einer
eigenen Konkretheit entstehen. Es zeigt sich hier, dass Gadamers Inter-
pretation, Schleiermacher verlange, den » Ankniipfungspunkt im Geiste
des Kiinstlers wiederzugewinnen«''?, auf einer falschen Lesart basiert.

110 Wilhelm Dilthey: Leben Schleiermachers, Berlin 1966, S. 444.
111 F.D. E. Schleiermacher: »Akademiereden«, S. 166.
112 H.-G. Gadamer: Wahrheit und Methode, S. 172.

225

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Als Ankniipfungspunkt muss in der Kunstrezeption so wie im Naturer-
lebnis immer das bestimmt werden, was materiell vorliegt. Schleierma-
cher bezeichnet diese Materialitit des Kunstwerks auch als die Ele-
mente, aus denen das Kunstwerk besteht. Die Wahrnehmung der Ele-
mente tritt in ein Zusammenspiel mit dem Bewusstsein der Rezipientin;
die Differenz zum Naturerlebnis besteht in dem Wissen, dass die als
Kunstwerk vorliegenden Elemente von einem anderen Bewusstsein ge-
schaffen wurden. »Daf} aber diese Elemente [Begriffe, Bilder, Tone und
Bewegungen] hier nur als BewuBtsein betrachtet werden, ist klar, weil
ihre Wirkung weder auf das Element noch auch riickwiérts auf den Leib
nicht im mindesten in Betracht kommt, sondern nur, wie sie im Kiinstler
als Bewulitsein entstehen und wieder auf den Betrachter als Bewuftsein
wirken.«'"® Ausgeklammert werden soll an dieser Stelle die Frage, ob
die Elemente des Kunstwerks leiblich mitkonstituiert sind und leiblich
rezipiert werden, hier besteht wahrscheinlich ein Dissens mit Schleier-
macher; wichtig ist, dass Schleiermacher von einer Verbindung beider
Bewusstseine (desjenigen der Kiinstlerin und desjenigen der Rezipien-
tin) durch die Elemente des Kunstwerks ausgeht. Dass die Elemente des
Kunstwerks als Bewusstsein betrachtet werden, heifit weder, dass sie an
sich selbst Bewusstsein sind, noch, dass sie mit dem Bewusstsein des
Kinstlers verwechselt werden. Lediglich verweisen sie auf ihre Entste-
hung aus einem anderen Bewusstsein heraus, das dem Kunstwerk
»Maall« und »Regel« verliech. Das Sich-Beziechen auf den Geist des
Kiinstlers kann also nur ein tiber das Kunstwerk vermitteltes und ein am
Kunstwerk vollzogenes sein. Das bedeutet auch, dass es genauso gut in
einer Zeit stattfinden kann, in der der historische Horizont der Produk-
tion des Werks der Vergangenheit angehort. Der Vorgang der Rezeption
ist prinzipiell der gleiche wie der zeitgendssischer Kunstwerke. Schlei-
ermacher sagt selbst: »Ohne ein solches Heraustreten [des Kunstwerks
aus seinem urspriinglichen Zusammenhang] wird es nicht Gegenstand
des Verkehrs.«'" Da dem Wort Verkehr zunéchst einmal nichts Negati-
ves anhaftet, es vielmehr nur den Umgang der Menschen mit Kunst be-
schreibt, gehe ich davon aus, dass Schleiermacher ganz selbstverstand-
lich annahm, dass Kunstwerke aus ihrem Entstehungskontext herausge-
16st werden miissen, wenn sie unter die Leute kommen sollen, und ich
gehe weiterhin davon aus, dass er nicht sagen wollte, jede Moglichkeit,
die Werke angemessen zu erleben und zu interpretieren, sei an Zeitge-
nossenschaft gebunden. Freilich liegt der ganzen Konstruktion ein Ge-
danke zugrunde: der Gedanke von der einen Menschenwelt, die als ein

113 F.D. E. Schleiermacher: Asthetik, S. 32.
114 Ebd, S. 28.

226

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

Kontinuum existiert, auch wenn sie historischen Verdnderungen unter-
worfen ist. Ob man dies universell verstehen oder lediglich bezogen auf
jeweilige kulturelle Kontexte gelten lassen mdchte, bleibt eine Ermes-
sensfrage. Mindestens im Rahmen einer Kultur und ihrer Geschichte
leuchtet es ein, dass die Mitglieder dieser Kultur Prédmissen miteinander
teilen, die eine Urbildlichkeit plausibel erscheinen lassen. Wie weit der
Gedanke der »einen Welt« in Zeiten der Globalisierung und einer inter-
nationalen Kunstszene reichen kann, ist auch auf dem Hintergrund von
Schleiermachers Asthetik von Interesse. Schleiermacher jedenfalls
nimmt an, dass sich in der Summe aller kiinstlerischen Produktionen und
also in der Summe aller Kunstwerke die »ganze Welt« spiegelt und dass
es immer ein Ausschnitt dieser Welt ist, der im einzelnen Kunstwerk
enthalten ist:

»Aber wenn gleich nur einzelnes durch einzelnes, so geht doch hervor, daf,
wenn wir alle kiinstlerischen Produktionen zusammennehmen, da in allen
geistigen Einzelwesen die ganze Welt sich spiegelt, aber in jedem anders, in-
dem er sein eigenthiimliches Wesen in seinen Lebensmomenten abwickelt,
auch gewil} die ganze Welt, und zwar nach allen verschiedenen Weisen, in ihr
wiedergegeben wird. 1

Bis hierher lisst sich zusammenfassen, dass die Asthetik Schleierma-
chers als eine Variante &sthetischer Kommunikationstheorie gedeutet
werden kann, denn ein Kunstwerk ist mit Schleiermacher etwas, das auf
seine Herstellung aus einem anderen Bewusstsein heraus verweist. Die-
ses Bewusstsein ist eines, das nicht allein als ein auf sprachliches Kom-
munizieren ausgerichtetes zu verstehen ist, sondern eines, das sich eben-
sosehr aus bildlicher Vorstellungskraft speist. Mit Schleiermacher lasst
sich also zeigen, warum Kunstwerke nicht durch alltagssprachliche oder
wissenschaftliche Sprechhandlungen ersetzt werden kénnen.''®

In Bezug auf unsere Fragestellung nach einem dsthetischen Kom-
munikationsbegriff 1dsst sich freilich Schleiermacher kritisch entgegen-
halten, dass die These der Entstehung des Kunstwerks aus Stimmungen
und Gefiihlslagen heraus unklar ldsst, inwieweit ein Kunstwerk als eine

115 F.D. E. Schleiermacher: »Akademiereden«, S.176f.

116 Zur Uniibersetzbarkeit von Erfahrungsgehalten von Kunstwerken in all-
tagssprachliche Kommunikation vgl. auch die Kritik Reinold Schmii-
ckers an Habermas: »Denn die Bedeutung, die der dsthetischen Kunst in
der Moderne zugewachsen ist, 148t sich kaum plausibel motivieren,
wenn man davon ausgeht, dal Kunstwerke nur Erfahrungsgehalte zu
kommunizieren vermogen, die auch wesentlich einfacher, ndmlich all-
tagssprachlich kommuniziert werden konnten.« Reinold Schmiicker:
Was ist Kunst? Eine Grundlegung, Miinchen 1998, S. 275.

227

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

individuelle kiinstlerische Leistung interpretiert werden kann und wel-
cher Anteil dem Bewusstsein einer Kiinstlerin in der Auswahl zu bear-
beitender Themen, Materialien und Arbeitsweisen zuzuschreiben ist. Es
bleibt daher unklar, wie Kiinstler sich in einer Kommunikation mit den
Rezipienten ihrer Arbeiten positionieren konnen. Die Wirkung eines
Kunstwerks ist nach Schleiermacher abhéngig von ins Werk transfor-
mierten Urbildern, die in der Kiinstlerin entstanden sind. Ob sich an den
Prozessen der Urbildbildung arbeiten ldsst, ob es bessere und schlech-
tere, wesentliche und unwesentliche, passende und unpassende gibt,
kann man mit Schleiermacher nicht sagen. Die d&sthetische Theorie
Schleiermachers deckt sich daher nur teilweise mit den Pramissen der
Theorie des Evidenzanspruchs der Kiinstler. Hervorzuheben ist, dass es
Schleiermacher gelingt, die Nichtbeliebigkeit einer durch das Kunstwerk
vermittelten dsthetischen Kommunikation zu konstruieren, problema-
tisch ist aber, dass diese Nichtbeliebigkeit der &sthetischen Kommuni-
kation nicht von Entscheidungen der Kiinstler abhéngt, sondern von de-
ren Stimmungen getragen wird, die auf etwas unklare Weise mit der
metatheoretisch beschriebenen Instanz des Urbildes verkniipft sind.

Geht es beim Urbildbegriff Schleiermachers u.a. darum, dass sich ein
Kunstwerk und die mit seiner Hilfe vollzogene &sthetische Kommunika-
tion stets auf etwas bezieht, fiir das das Urbild prototypisch steht, so fin-
det sich diese Idee bei Richard Arthur Wollheim im Begriff der »Dar-
stellungseigenschaften« des Kunstwerks wieder.''” Wollheim, der die
Begegnung mit Kunstwerken als ihr »Verstehen« interpretiert, fragt da-
nach, in welcher Weise die Darstellungseigenschaften — das, wovon ein
Kunstwerk handelt — und seine Ausdruckseigenschaften — die Art und
Weise, wie das materielle dsthetische Objekt gemacht ist — zusammen-
hiangen. Weil Wollheim die Rezeption des Werks eng an die Existenz
des »materiellen Objektes« bindet, scheint es nur logisch, dass er die
Produktion als Entstehungsbedingung dieses Objektes und damit den
Einfluss kiinstlerischer Entscheidung auf die materielle Beschaffenheit
des Werks thematisiert. Im Zusammenhang damit widmet Wollheim
sich ausfiihrlich der Frage, wie es sein kann, dass manche Kunstwerke
nicht materiell vorliegen und trotzdem Triger von Eigenschaften quasi
materieller Objekte sind. In der Type-Token-Theorie entwickelt er an-
kntipfend an Charles Sanders Peirce ein Modell, in dem zwischen dem
Typus (type) als Abstraktion eines Kunstwerks, in der das materielle
Objekt bloB angelegt ist, und seinem Vorkommnis (token), seiner ent-

117 Richard Wollheim: »Objekte der Kunst«, in: Ders.: Objekte der Kunst,
Frankfurt/Main 1982, S. 13-145.

228

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

sprechenden Realisierung, unterschieden wird. Ein Beispiel fiir einen
Typus eines Kunstwerks wire die Partitur eines Musikstiicks oder das
Drehbuch fiir einen Film, die entsprechenden Vorkommnisse wéren die
Auffithrung des Musikstiicks oder die Realisierung des Films nach dem
Drehbuch. Manche Kunstwerke liegen als Typen oder sowohl als Typen
als auch als Vorkommnisse vor, andere, wie z.B. Objekte der Malerei,
gibt es nur als Vorkommnisse.''® Die interessante Frage, die durch die
Type-Token-Unterscheidung aufgeworfen wird, ist die folgende: Wie
kann ein Werk, das als Vorkommnis seines Typus inszeniert wurde,
kiinstlerische Entscheidungen seiner Autorin und nicht nur die gestalte-
rischen Entscheidungen seiner Interpreten enthalten? Wie ldsst sich die
Darstellung von etwas als ein Ausdriicken in einer ganz bestimmten Art
und Weise verstehen, wenn das Kunstwerk nur als Typus, d.h. nicht als
materielles Objekt vorliegt? Da Wollheim davon ausgeht, dass die Per-
son der Kiinstlerin »das Werk entsprechend [ihren] eigenen Anspriichen
hergestellt oder geformt hat«'", muss er erkliren konnen, wie die Reali-
sierung des Typus als Vorkommnis noch in der Rezeption von den An-
spriichen der Kiinstlerin geprdgt sein kann. Nach Wollheim hat die
Kiinstlerin »eine Arena gebaut, innerhalb deren wir zwar frei sind, deren
Grenzen wir aber nicht iiberschreiten diirfen.«'** Anders gesprochen:
Die Materialitdt der Elemente des kiinstlerischen Objektes ist, wie wir
auch mit Schleiermacher gesehen haben, die Gewdhr fiir eine Verbin-
dung zwischen den beiden Prozessen, dem der Produktion und dem der
Rezeption. Stellt man wie Wollheim fest, dass Materialitéit nicht durch-
gingig fiir alle Seinsarten von Kunstwerken gegeben ist, so wird da-
durch der Einfluss der Kiinstler auf jegliche Rezeption fraglich. Gerade
deswegen geht es darum, systematisch eine Briicke zwischen dem Typus
des Kunstwerks und seinem Vorkommnis zu konstruieren. Diese theo-
retisch notwendige Verbindung, sieht Wollheim darin, dass die Eigen-
schaften des Typus auf sein Vorkommnis tibertragen werden: »Wie wir
gesehen haben, ist es ein Grundzug von Typen und ihren Vorkommnis-
sen, dass sie nicht blol gemeinsame Eigenschaften haben koénnen, son-
dern dass diese Eigenschaften, wenn dies zutrifft, iibertragen werden
konnen.«'*! Die Interpretation des Typus eines Kunstwerks durch seine
Realisierung als Vorkommnis bezieht sich nach Wollheim immer auf

118 Die Type-Token-Theorie Wollheims ist von Reinold Schmiicker modifi-
ziert und weiterentwickelt worden. Schmiicker bezeichnet Kunstwerke
als »intersubjektiv-instantiale Entitdten«. Vgl. R. Schmiicker: Was ist
Kunst?, S. 266f.

119 R. Wollheim: »Objekte der Kunst«, S. 101.

120 Ebd., S. 101.

121 Ebd, S. 82f.

229

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Eigenschaften, die dem Werk als Typus zukommen: »Es gibt namlich
keinen Weg zur Bestimmung der Eigenschaften, die das Vorkommnis
eines bestimmten Typus notwendigerweise besitzt, der unabhingig ist
von der Bestimmung der Eigenschaften des Typus selbst: deshalb kon-
nen wir nicht die ersteren benutzen, um die letzteren zu ermitteln.«'?
Der Weg, den Ausgedriicktes als EntduBerung einer Kiinstler-Person-
lichkeit erstens iiber die Herstellung und zweitens iiber die Auffithrung
durch Interpreten nimmt, miindet sozusagen in die Materialitit des
kiinstlerischen Objektes als Vorkommnis, die zugleich eine Vorgingig-
keit des kiinstlerischen Gegenstandes in der Rezeption gewihrleistet.'>
Aber »wie kommen wir dann am Ende dazu, einem Objekt ein mensch-
liches Gefiihl beizulegen? In beiden Fillen [dem der Produktion und
dem der Rezeption] hat das Kunstwerk gewisse Merkmale. Im einen Fall
spiegeln diese Merkmale bestimmte innere Zustdnde von uns wider, im
anderen Fall sind sie von diesem verursacht.«'** Die Begegnung mit
dem Vorkommnis als materiellem Objekt fasst Wollheim unter den Be-
griff der »Entsprechung«. Die Entsprechung als Interesse einer Rezi-
pientin am Vorkommnis des Kunstwerks ist nach Wollheim genau im
Sinne Schleiermachers eine Entsprechung zwischen dem, was materiell
vorkommt und dem, was die Rezipientin als Spiegel ihrer Stimmung und
ihres Bewusstseins bilden wiirde, wenn sie die Féhigkeit zur kiinstleri-
schen Produktion besdfle. Die »Ausdruckseigenschaften« des Kunst-
werks sind somit von Wollheim aus den beiden Perspektiven der Pro-
duktion und der Rezeption verschieden definiert:

122 Ebd., S. 83.

123 Bisher wurde in diesem Text die Beschreibung kiinstlerischer Produk-
tion als einer Entduferung des Inneren von Kiinstlern vermieden und so
der Terminus Ausdruck umgangen. Wollheim verwendet den Aus-
drucksbegriff einerseits, fokussiert andererseits stark auf die Intentionen
und Entscheidungen der Kiinstler in der kiinstlerischen Produktion, de-
ren Resultat er als das »Ausgedriickte« bezeichnet. Ich betone in meiner
Lesart Wollheims die Tatsache, dass Kiinstler Entscheidungen treffen,
gebe aber gegeniiber Wollheim zu, dass innere Zustdnde der Kiinstlerin
auf ihre Arbeit einwirken. Der Vollstindigkeit halber gebe ich Woll-
heims Beschreibung des Werks als etwas von der Kiinstlerin Ausge-
driickten wieder. Generell ziehe ich die Beschreibung kiinstlerischer Ar-
beit als einer, in der etwas ausgewahlt und arrangiert wird, der Beschrei-
bung in einer Ausdrucksterminologie vor. Der Grund dafiir ist, dass sich
im Begriff des Ausdrucks die Verbindung zwischen innerem subjekti-
vem Erleben und duferer Wahrnehmung nur auf eine relativ unklare
Weise konstruieren ldsst, wahrend die Beschreibung der kiinstlerischen
Entscheidung — als Auswahl aus, Wiederholung oder Paraphrasierung
von Vorgefundenem — auf der Ebene des direkt Wahrnehmbaren ver-
bleibt.

124 Ebd, S. 42.

230

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

»Wir kénnen dies nun mit der vorherigen Diskussion verbinden, indem wir
sagen, daB3 die Beschéftigung mit dem, was der Kiinstler fiihlte oder gefiihlt
haben konnte, ein Interesse am Kunstwerk als einem Beispiel fiir natiirlichen
Ausdruck spiegle; wihrend die Beschiftigung mit dem, was der Betrachter
fuihlt oder fiithlen konnte, ein Interesse am Kunstwerk als Beispiel fiir Entspre-
chung spiegle. Obwohl diese beiden Vorstellungen logisch verschieden sind,
miissen sie in der Praxis zwangsweise interagieren: man kann sogar behaup-
ten, daB3 es die Grenze der legitimen Abstraktion iiberschreitet, sich die eine
ohne die andere vorzustellen. Wir konnen dies erkennen, wenn wir den Begriff
der Angemessenheit oder des Passens betrachten, verstanden als Relation zwi-
schen Ausdruck und Ausg&:driicktem.«125

Wie lasst sich nun das angemessene Verhalten der Rezipientin als »Ent-
sprechung« gegentiber dem Kunstwerk (das wiederum durch den »na-
tirlichen Ausdruck« als EntduBerung der Kiinstlerin charakterisiert ist)
vorstellen? Wollheim transformiert diese Frage (nach der Relation zwi-
schen den Ausdrucksqualititen des Kunstwerks und den inneren Zustén-
den der Rezipientin) in die Frage nach der Beschreibung des Wahrneh-
mungserlebnisses und nach der Relevanz dieses Erlebnisses fiir die Be-
stimmung der Eigenschaften des Werks.

»Wenn es so etwas wie ein Kriterium flir das gibt, was wir direkt wahrneh-
men, scheint es eher in dem zu finden zu sein, was wir natiirlicherweise als
Antwort auf ein duBerliches Bild sagen wiirden. Wenn dies aber so ist, schwin-
det die Hoffnung darauf, da3 wir die Eigenschaften eines Bildes durch Bezug-
nahme auf das direkt Wahrgenommene zirkelfrei definieren oder identifizieren

N 126
koénnen. «

Wollheim bemerkt im Anschluss an Ernst Hans Josef Gombrich richtig,
»daBl ndmlich ein und dasselbe Element oder ein Komplex von Elemen-
ten in verschiedenen Kontexten eine vollig andere Bedeutung haben
kann. >Was uns bei Haydn als Dissonanz auffallen wiirde, wiirden wir
vielleicht in einem Werk aus der Zeit Wagners gar nicht bemerken.««'?’
Gleiche oder sich dhnelnde Elemente verschiedener Kunstwerke sind
also differierende Weisen, in denen sich verschiedene Kiinstler ausge-
driickt haben, in der von mir priferierten Lesart: die Resultate verschie-
dener Handlungen, die Kiinstler vorgenommen haben. Wenn unter die-
sen Umstinden die Rezeption weiterhin als Entsprechung der Wahr-
nehmung des Kunstwerks an dessen vom Kiinstler geschaffenes So-Sein
gedeutet werden soll, ist nach Wollheim eine bestimmte Zusatzinforma-

125 Ebd., S. 40f.
126 Ebd.,S. 57.
127 Ebd., S. 62.

231

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

tion erforderlich: »Damit wir ein Werk als expressiv ansehen konnen,
miissen wir die Menge der Alternativen kennen, innerhalb deren der
Kiinstler arbeitet, oder das, was wir sein »Repertoire« nennen.«'*® Gom-
brich versteht den Begriff des Repertoires, das jeder Kiinstlerin zur Ver-
fligung steht, als einen Pool an Gestaltungsmoglichkeiten, aus denen die
Kiinstlerin im Sinne einer Auswahl schopft. Die Bedeutung einzelner
Elemente des Kunstwerks ergibt sich in der Weise, dass die Wahl dieser
Elemente als eine »Selektion aus einer angebbaren Menge von Alterna-
tiven«'? begriffen wird. Fiir eine gelingende Rezeption ist es notwen-
dig, dass den Rezipienten eines Kunstwerks die Alternativen der Aus-
wahl- und Kombinationsmdoglichkeiten, die der Kiinstlerin des entspre-
chenden Werks zur Verfiigung standen, ungefihr bekannt sind. Daher,
fasst Wollheim zusammen, sind fiir das » Ausdrucksverstehen« der Ele-
mente des Kunstwerks zusétzliche Informationen notwendig.

In dem einen basalen Punkt, den Wollheim auch herausstreicht, kén-
nen wir sofort zustimmen: In die Wahrnehmung des materiellen &dstheti-
schen Objektes miissen wir als Rezipienten die Erkenntnis einbringen,
dass es sich beim vorliegenden Gegenstand bzw. bei der vorliegenden
Situation um ein Kunstwerk handelt. Dies wurde bereits an mehreren
Stellen betont. Das Gerichtetsein der Kunstwahrnehmung wird mitbe-
stimmt durch die Bildung und die Informationen, die Rezipienten zur
Verfiigung stehen. Wie Gombrich sagt, haben wir als Rezipienten Er-
wartungen in unserer Wahrnehmung des Kunstwerks. Diese Beziehung
des Sehens (und Hérens) zu einem Wissen, die nach Gombrich dafiir
verantwortlich ist, dass wir »diminutive Stiere in einem Bild als weitent-
fernte Pferde oder Stiere« deuten, entspricht der Synthese sinnlicher An-
schauung mit einer Sinnerwartung.'*® So lisst sich also erkliren, warum

128 Ebd.

129 Ebd.

130 Emst Hans Josef Gombrich: Kunst und Illusion. Zur Psychologie der
bildlichen Darstellung, Koln 1967, S. 291. — Aus kognitionspsychologi-
scher Perspektive heift dies: Konzeptbildung tiber den &sthetischen Ge-
genstand. Ich beziehe mich nach einem Hinweis von Benno Belke auf:
Helmut Leder/Benno Belke/Andries Oeberst/Dorothee Augustin: »A
model of aesthetic appreciation and aesthetic judgements«, in: British
Journal of Psychology 95 (2004), S. 489-508. Danach erschlief3t sich die
Rezipientin eine Bedeutung des »isthetisch Gemeinten«, was willkiirli-
che und unwillkiirliche Informationsverarbeitung beinhaltet. Wichtig ist,
dass diese Bedeutungserarbeitung entscheidend vom situativen Kontext
und Vorwissen der Rezipientin abhingt. Durch spezifische Erwartungs-
haltungen und »top-down«, d.h. (willkiirlich) geleitete Einfliisse des
Vorwissens wird die Art und Weise der nachfolgenden Verarbeitung des
asthetischen Objekts beeinflusst, z.B. indem stirker stilspezifisch analy-
siert wird. Was hier Spezifitit des Stils genannt ist, trifft in etwa das,

232

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

sich die gleiche Dissonanz fiir uns bei Haydn und Wagner »anders an-
hort« — weil wir eben in unterschiedlicher Art und Weise auf diese Dis-
sonanz gerichtet sind.

Eine weitere Ursache fiir das unterschiedliche Horen der gleichen
Dissonanz ist das Verhiltnis, in welchem die Dissonanz als Gestaltungs-
element jeweils zu den anderen Elementen des Kunstwerks steht. Dieses
Umfeld musikalischer Gestaltungselemente ist in den beiden Fillen ver-
schieden. Eine solche empirische Beschreibung verweist uns zuriick auf
Wollheims Rede von der Arena, die die Kiinstlerin gebaut hat, »inner-
halb deren wir zwar frei sind, deren Grenzen wir aber nicht iiberschrei-
ten diirfen«.”*' Ungeachtet der Tatsache, dass wir eine Dissonanz in ver-
schiedenen Musikstiicken unterschiedlich wahrnehmen, ungeachtet auch
der Tatsache, dass verschiedene Horer eine Dissonanz in einer Auffiih-
rung eines Musikstiicks hochstwahrscheinlich unterschiedlich horen, ist
mit dem Verhéltnis der Dissonanz zum Rest des Kunstwerks diese » Are-
na« gegeben, die von der Kiinstlerin als Begrenzung der verschiedenen
Wahrnehmungsmdoglichkeiten errichtet wurde. Besagte Dissonanz wer-
den wir nicht als ein Vogelzwitschern, nicht als absolute Harmonie,
nicht als gesprochenes Wort etc. wahrnehmen, sondern als eine Disso-
nanz. In der Art, wie die Komponistin die Noten setzte, ist eine grundle-
gende Vorgabe fiir die Rezeptionssituation enthalten, wenngleich durch
diese Vorgabe die Situation der Interpretation des Musikstiicks und also
seine Rezeption nicht erschopfend vordefiniert worden ist.

Fassen wir noch einmal zusammen: Die Information, dass es sich
beim begegnenden Gegenstand um ein Kunstwerk handelt, konstituiert
das Erlebnis dieses Gegenstandes insofern, als das Wissen, dass dieser
Gegenstand von einem Kiinstler-Subjekt produziert wurde, die Art des
Umgehens der Rezipienten mit diesem Gegenstand mitbestimmt. Dass
die in der Rezeption vorliegende Materialitit des Kunstwerks, die Woll-
heim die Ausdruckseigenschaften des Kunstwerks nennt, das Resultat
kiinstlerischer Entscheidungen ist — und das gilt auch fiir den Fall, in
dem sich das materielle Werk als interpretierende Auffithrung, d.h. als
»Token« zeigt — hat zur Folge, dass sich Rezipienten sowohl auf ihr Er-
lebnis des Kunstwerks als auch auf den mit diesem Erlebnis verbunde-
nen Sachverhalt der Autorschaft (und ferner den Sachverhalt, dass diese
Autorschaft durch andere Menschen interpretierend realisiert wird) be-
ziechen. Wie erfolgt nun die Bezichung auf eine Autorin? Sie erfolgt
durch die Anschauung des &sthetischen Gegenstands als Anschauung

was ich Materialitit des Kunstwerks nenne, wenngleich philosophisch
betrachtet eine Differenz zwischen den Begriffen Stil und Materialitét
besteht.

131 R. Wollheim: »Objekte der Kunst«, S. 101.

233

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

von etwas, das zur Welt als Interpretation dieser Welt dazugekommen
ist. Ich erlebe so das Kunstwerk als etwas, das merkwiirdig getrennt von
der Welt ist, auf die ich dieses Kunstwerk interpretierend beziehe. Als
das Resultat dieser mentalen Abtrennung von der Welt bestimmt Schlei-
ermacher das kiinstlerische Objekt als ein Etwas, das zur Natur hinzu-
kommt. Die »lsolierung« des kiinstlerischen Gegenstands vollzieht
Wollheim implizit, indem er iiber das Kunstwerk und seine Erfahrung
als »Arena« spricht. Explizit betont Wollheim aber die andere Seite der-
selben Medaille: Er wendet den von Wittgenstein entlehnten Begriff der
»Lebensform« auf die Kunstproduktion an, um zu betonen, dass das Zu-
riickgreifen der Kiinstler auf ein von der Gemeinschaft zur Verfiigung
gestelltes Repertoire analog zu einem Sprachmodell zu verstehen sei,
nach dem ein Fundus sprachlicher Zeichen den einzelnen Subjekten fiir
eine Auswahl zur Verfiigung steht. Auch wenn Wollheim das Phdnomen
des Ankniipfens der Kiinstler an einen Fundus vorgefundener Hand-
lungsmoglichkeiten in der Sache richtig beschreibt, bin ich mit der
Ubertragung des wittgensteinschen Sprachmodells auf die »Sprache der
Kunst« nicht einverstanden. Zwar werden die Auswahl- und Entschei-
dungsmoglichkeiten kiinstlerischer Artikulation durch den Kontext, in
dem Kiinstler leben und arbeiten, bereitgestellt, jedoch ist gerade die von
Wollheim selbst in den Vordergrund geriickte Materialitét kiinstlerischer
Objekte mit einer sprachlichen Zeichenhaftigkeit inkommensurabel.
Wollheims Vorschlag, eine Analogie von Sprache als Lebensform und
Kunst als Lebensform zu konstruieren, greift trotz der Parallelitit zwi-
schen der Vorgéngigkeit des kiinstlerischen Repertoires und der Vor-
géangigkeit einer sprachlichen Erschlossenheit der Welt zu kurz. Kunst
als Text zu behandeln, verfehlt die Dinghaftigkeit der Kunstwerke, an
die ihre Zeichenhaftigkeit gekoppelt bleibt. Dies trifft auch fiir Literatur
oder andere sprachlich verfasste Kunstwerke zu. Denn nur in einem
kiinstlerischen Rahmen kann Sprache (auch) als Material behandelt wer-
den, bzw. kann ihre Materialitit so weit in den Vordergrund treten, dass
ihr Vorkommnis als ésthetisches Objekt wahrgenommen wird.

Im vorliegenden Kapitel sollte ja gerade nach der Differenz zwischen
alltagssprachlicher und é&sthetischer Kommunikation gefragt werden.
Diese Differenz — und das ist meine Kritik — ist von Wollheim zwar im
Rahmen seiner sprachanalogen Kunstauffassung intendiert, sie wird von
ihm aber nicht {iberzeugend entwickelt.

Nach Wollheims Auffassung unterscheidet sich das Verstehen von
Kunstwerken vom Sprachverstehen lediglich durch einen groBeren In-
terpretationsspielraum, der den Rezipienten von Kunst gegeben sei. Der
groBere Spielraum in der Kunstinterpretation ergebe sich nicht zuletzt
aus der Historizitdt dessen, was als Kunstwerk gilt:

234

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

»Eine starke Analogie zwischen einer solchen rekursiven Methode der Identi-
fikation von Kunstwerken und dem Entwurf einer generativen Grammatik, in
der alle wohlgeformten Sitze einer Sprache im Rahmen bestimmter Basissitze
und einer Menge von Formationsregeln angegeben werden, legt sich von
selbst nahe. Die Hauptdifferenz zwischen beiden Unternehmen wére die, dass
die Ableitungen, die eine Grammatik erklart, zuldssige oder giiltige Ableitun-
gen wiren, wihrend die Transformationen, denen eine Kunsttheorie gerecht
werden muss, solche sind, die iiber die Zeiten hinweg hergestellt wurden:
identifizierbare Kunstwerke bilden eine historische und keine ideale Men-

132
ge.«

Hier zeigt sich die Schwiche der sprachanalogen Konstruktion der
Kunst auf eine zweifache Weise: Die Regeln, die nach Wittgenstein eine
Sprache konstituieren, werden von Wollheim auf der einen Seite zu eng
gefasst, ihnen ist im Vergleich zur Kunst ihre Historizitdt genommen,
wihrend die Regeln fiir die Erkennung von Kunstwerken von einem de-
skriptiven (hier historisch-empirischen) Kunstwerksbegriff ausgehen,
der mit Wollheims anfinglichen Fragestellungen nach einer #sthetischen
Kommunikation via Materialitét kiinstlerischer Objekte nichts mehr zu
tun hat. Denn in dem Moment, in dem Wollheim die Analogie von
sprachlichem und kiinstlerischem Austausch zwischen Subjekten kon-
struiert, geht es ihm um die Frage, welche Gruppe von Gegenstinden
und Situationen wir als Kunstwerk bezeichnen. Die Forderung nach ei-
ner ontologischen Definition der Kunstwerke entspricht aber nicht mehr
der urspriinglich von Wollheim gestellten Frage nach dem Erlebnis der
Wahrnehmung im Verhiltnis zu Eigenschaften des Kunstwerks, iiber
welche wir gerade aufgrund dieser Wahrnehmung urteilen; sondern es
handelt sich um eine abstrakte Fragestellung der analytischen Philoso-
phie. Damit hat Wollheim die Perspektive seines eigenen Fragens nach
einer Verbindung zwischen einem Sich-Ausdriicken der Kiinstler und
einem Verstehen der Kunstwerke durch die Rezipienten verlassen. Er
fragt vielmehr: Wie lésst sich die Menge kiinstlerischer Gegenstande de-
finieren?"** Wir konnen, so Wollheim, diese Menge nicht {iber die Defi-

132 Ebd, S. 136.

133  Wollheim ist sich dieser Verschiebung seiner eigenen Fragestellung von
der Ausgangsfrage nach einer allgemeinen Bestimmung der Kunst hin
zur Frage nach einer Merkmalsbestimmung von Kunstwerken durchaus
bewusst: »Es ist in diesem Essay bereits genug gesagt worden, um anzu-
deuten, daf3 unsere anféngliche Hoffnung, eine Definition der Kunst oder
des Kunstwerks zu gewinnen, tibertrieben war [...]. Doch konnte es sein,
daB3 es eine sowohl fruchtbarere als auch realistischere Unternehmung
wire, keine Definition, sondern eine allgemeine Methode zur Identifika-
tion von Kunstwerken zu suchen...« (Ebd.)

235

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

nition einer Regelhaftigkeit der Verwendung zur Verfiigung stehender
Materialien und Handlungsoptionen bilden, so wie eine Grammatik Re-
geln fiir die Erzeugung wohlgeformter Sitze definiert; denn die Ge-
wohnheit, welche Gegenstidnde zu der Gruppe der Kunstwerke gezéhlt
werden, hat sich erst historisch herausgebildet. Wenngleich diese Fest-
stellung nicht falsch ist, ist sie keine Antwort auf die von Wollheim
selbst im Rahmen seiner Analogie aufgeworfene Frage, worin sich &s-
thetisches Kommunizieren mittels eines Kunstwerks von sprachlicher
Praxis unterscheidet.'**

Die gegen Wollheim eingeklagte Differenz zwischen sprachlichem
und dsthetischem Kommunizieren lédsst sich z.B. mit Hilfe von Schlei-
ermachers auf Anschauung orientiertem Urbild-Begriff konstruieren.
Mein Einwand gegen Schleiermacher ist aber, dass bei ihm die »Aus-
wahl« der ins Spiel kommenden Urbilder nicht mit Entscheidungen,
sondern vielmehr nur mit diffusen Stimmungen der Kiinstler in Zusam-
menhang steht. Wollheim andererseits starkt zwar die Rolle kiinstleri-
scher Intentionen und damit die Rolle kiinstlerischer Entscheidungen der
Produzenten im dsthetischen Kommunikationsprozef3 und verbindet die-
se tiber Gombrichs Begriff des Repertoires mit einem historischen Kon-
text, in dem diese Entscheidungen gefillt werden. Die Materialitit der
»Vorkommnisse« kiinstlerischer Objekte verwendet er aber nicht als
Abgrenzungskriterium gegentiber sprachlichem Austausch.

Mit einer Besprechung der &sthetischen Theorie von Jan Mukatovsky
soll abschlieend ein &sthetisches Kommunikationsmodell zur Sprache
kommen, das fokussiert ist auf das Verhiltnis der Kiinstler und der
Kunstwerke zum »Kollektiv«, d.h. zur ganzen Gesellschaft. »Gesell-
schaft« als Gruppe von Menschen, die {iber den Kreis der Rezipienten
eines Kunstwerks hinausgeht, wurde bei Wollheim als Teil eines histori-
schen Kontextes begriffen, der den Hintergrund fiir die Arbeit der

134 Ein dhnliches Problem entsteht bei Reinold Schmiicker, der unter der
Verwendung von Wollheims Type-Token-Theorie dafiir plédiert,
»Kunstwerke und Worter als intersubjektiv-instantiale Entitéten« zu be-
greifen. Schmiickers Intuition, dass Kunst sich iiber intersubjektive Pro-
zesse zwischen Produzenten und Rezipienten ereignet, halte ich fiir rich-
tig, die Gleichsetzung von Wortern natiirlicher Sprachen mit Kunstwer-
ken aber fiir problematisch. Die Materialitit von Kunstwerken ist nicht
allein das, was den Einfluss der Produzenten auf das, »was ihre Werke
sagenq, begrenzt, wie Schmiicker schreibt, sondern die Materialitdt der
Kunstwerke hat einen erméglichenden Charakter, weil Ideen der Kiinst-
ler erst im Prozess der Transformation so moduliert werden, dass etwas
Grundsitzlich Neues entsteht, das nicht durch alltagssprachliche Rede
ersetzbar ist. Vgl. R. Schmiicker: Was ist Kunst?, S. 276f.

236

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

Kiinstler und damit auch fiir das Verstehen der Kunstwerke durch Rezi-
pienten bildet. Hier soll es nun um die entgegengesetzte Perspektive ge-
hen: um die Frage nach einer moglichen Beeinflussung auBerkiinstleri-
scher gesellschaftlicher Kontexte durch Kunst.

Ein Begriff dsthetischer Kommunikation wird bei Mukafovsky an-
hand der These entwickelt, Kunst konne in gesellschaftliche Prozesse
eingreifen. Das Kunstwerk als Zeichen zerfdllt in zwei Entitdten. Auf
der einen Seite ist es als »Artefakt« das »materielle« Werk«, welches
Mukatovsky zufolge nicht auf die individuelle Wahrnehmung einer Re-
zipientin einwirkt, andererseits ist es ein »immaterielles &dsthetisches Ob-
jekt«, das als Summe aller individuellen Projektionen, als eine Projek-
tionsstruktur begriffen werden muss.'”> Wie provoziert das materielle
Werk die individuellen und kollektiven Projektionen auf das &dsthetische
Objekt? Diese Frage bleibt bei Mukarovsky unbeantwortet wahrend das
Kunstwerk als ein Zeichen gedeutet wird, das von einem Autor als »all-
gemein giltige, vollig erschopfende Interpretation der Wirklichkeit«
hinzugefiigt wurde."”® Die Verbindung zwischen Materialitit und Be-
deutung des Werks (von Mukarovsky auch Aufbau des Kunstwerks aus
Form und Bedeutung genannt)'®’ miisste aber fiir das Verstindnis eines
Kunstwerks als eines Interpretaments ebenso wichtig bleiben wie die
Feststellung, dass der dsthetische Wert des Kunstwerks, der eine iiber-
geordnete Stellung gegeniiber den auBerédsthetischen Werten des Kunst-
werks einnimmt, im »materiellen Artefakt gesucht werden muss, das
allein ohne Verinderung andauert«.'*® Denn es muss geklart werden,
wie die kollektive Struktur und komplex wahrnehmende Individuen
vermittels des Kunstwerks in dasjenige dialektische Kommunikations-
verhiltnis von Vorbestimmung und Verdnderungsféhigkeit treten kon-
nen, das Mukarovsky behauptet.

Eine Einflussnahme der Kunst auf nichtkiinstlerische gesellschaftli-
che Werte soll laut Mukatovsky moglich sein iiber die Verdnderung, ja
den Bruch ésthetischer Normen. Asthetische Normen stehen fiir gelten-
den &sthetischen Geschmack einer jeweiligen Gruppe. Den &sthetischen
Wert hingegen bestimmt Mukatovsky als »soziale Erscheinung, die aus
der rezipientischen Unterstellung einer Ganzheit an das Kunstwerk her-
vorgeht.'*’ Die Rezipientin erzeugt — indem sie auBeristhetische gesell-

135 Jan Mukatovsky: Kunst, Poetik, Semiotik, Frankfurt/Main 1989, S. 107.

136 Ebd.

137 Jan Mukafovsky: »Asthetische Funktion, Norm und #sthetischer Wert
als soziale Fakten, in: Ders: Kapitel aus der Asthetik, Frankfurt/Main
1970, S. 7-112, hier S. 104.

138 Ebd,, S. 106.

139 Ebd., S.111.

237

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

schaftliche Werte unter dem »isthetischen Wert« als »Ganzheit« des
Kunstwerks zusammenfasst — eine Spannung zwischen dem dsthetischen
Wert und den von ihr verinnerlichten »existenziellen Werten des Kol-
lektivs«."* Wire es allein die Rezipientin, durch die der isthetische
Wert des Kunstwerks zu anerkannten kollektiven Werten ins Verhiltnis
gesetzt wiirde, so ergébe sich die Frage: Wie kommt eine Rezipientin
tiberhaupt dazu, andere auBerdsthetische Werte im Kunstwerk zu finden
als die kollektiven, in deren Horizont sie sozialisiert ist? Um das zu er-
kldren, muss man — so meine These — das Werk als materielles »Arte-
fakt« zwingend in die Uberlegungen zur Verinderungskompetenz des
Kunstwerks einbeziehen. Begriindet werden soll ndmlich, wie tiberhaupt
eine Konfrontation zwischen Wert und Norm denkbar wird. Muka-
fovsky hat jedoch nicht allein Rezipienten als Normenabweichler im
Sinn; vielmehr legt er auch die Lesart nahe, es seien die Kiinstler, die
durch das Herstellen von Werken Normen verdndern:

»Dem Individuum obliegt also nicht nur die Rolle eines bloBen passiven Tré-
gers der inneren und dufleren Entwicklungsimpulse: durch die Hierarchisie-
rung der Impulse, die eine bestimmte Personlichkeit in die Kunst einbringt,
entsteht eine neue Qualitét, die den Beitrag einer einmaligen schopferischen
Entscheidung eines einmaligen Individuums darstellt (die >Entscheidung« kann

freilich ebensogut bewullt wie auch im Unterbewuf3ten erfolgen),«141

In dieser individuellen Tétigkeit der Kiinstlerin, in der »ein Moment des
Subjektiven enthalten« ist, liegt das Potential Einzelner, durch Abwei-
chung von kollektiven Normen diese weiterzuentwickeln.'* Die Be-
hauptung, dass dsthetische Normen durch Kiinstler verdndert werden
konnen, ja dass Kiinstler Normen absichtlich fiihlbar stéren, impliziert,
dass Kiinstler im Allgemeinen nicht mit anerkannten Zielen und Werten
iibereinstimmen.'*® Anders gesprochen kann ein Kunstwerk erst eine
Wirkung erzielen, wenn seine Autorin einer herrschenden Norm explizit
etwas entgegenzusetzen hat. Die herrschende kollektive Norm, die den
abweichenden Entscheidungen der Kiinstler gegeniibersteht, ist Muka-
tovsky zufolge dadurch bestimmt, dass ihre Bewertung »vom Willen des
Individuums« unabhéngig ist. Sie ist gekennzeichnet durch den quasi

objektiven Status ihrer Giiltigkeit.'** Das bloBe Abweichen von gesell-

140 Ebd., S. 108.

141 J. Mukatovsky: Kunst, Poetik, Semiotik, S. 103.

142 J. Mukatovsky: »Asthetische Funktion, Norm und #sthetischer Wert, S.
37.

143 Ebd,, S. 45.

144 Ebd., S. 37.

238

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

schaftlichen und kunsthistorischen Konventionen ist jedoch eine reduk-
tionistische Beschreibung kiinstlerischer Tatigkeit (wie auch jeder
Normkorrektur), und diirfte auch von Mukatovsky so nicht gemeint sein.
Vielmehr enthélt jede Abweichung die Idee eines Alternativvorschlags.
Deswegen fasse ich die Auseinandersetzung mit aufBerkiinstlerischen
Bereichen durch Kiinstler im Kunstwerk nicht allein als eine Infrage-
stellung des Dargestellten, sondern gleichzeitig als einen konstruktiven
Prozess der Schaffung von etwas Neuem auf, das an die Materialitit, die
das Kunstwerk als Artefakt charakterisiert, gebunden ist. Mukatovsky
gibt nicht konkret an, wie sich der individuelle kiinstlerische Einfluss
aufs Werk und — iiber es vermittelt — auf die jeweils geltende &dsthetische
Norm vollzieht. Das fiithrt dazu, dass er jene Antinomie, die bestehen
soll zwischen der Storung dsthetischer Normen und der Giiltigkeit einer
kollektiven Struktur, die allem Individuellen zugrunde liegt, letztlich
nicht befriedigend explizieren kann. Der eigentliche Grund hierfiir liegt,
wie gesagt, in der defizitiren Bestimmung des Kunstwerks als »éstheti-
sches Objekt«, welches sich bei Mukatovsky allein aus den Projektionen
der Wahrnehmenden bestimmt und nicht als materiales, sinnlich wahr-
nehmbares »Artefakt« tiber sein Gemachtsein in Beziehung zur vorherr-
schenden dsthetischen Norm treten kann. Diese Entkopplung von Mate-
rialitit und Wahrnehmung halte ich fiir einen grundsétzlichen Fehler,
weil damit die Idee eines Einflusses der Werke selbst auf die rezipieren-
den Wahrnehmenden verabschiedet wird. Infolgedessen wird auch ein
Verstindnis von Kunstwerken als Gegenstianden, die dsthetische und au-
Berdasthetische Normen @ndern kénnen, letztlich entgegen Mukatovskys
eigenen Intentionen, unmdglich.

Die »ésthetische Funktion« dominiert im Kunstwerk immer die au-
Berdsthetischen Funktionen. Sie besteht laut Mukarovsky in der »ada-
quate[n] Orientierung, mit welcher derjenige an ein Werk herangeht, der
es eben gerade als ein Kunstwerk begreift«.'*> Mit JauB gesprochen,
kann sie als »,leeres Prinzip< die Inhalte anderer Funktionen ergreifen«
und verwandelt »alles, wovon sie Besitz ergreift, in ein kiinstlerisches
Zeichen«'*®. So wird das Kunstwerk kraft der dsthetischen Funktion bei
Mukatovsky als Zeichen gedeutet, das auf alle anderen auBlerésthetisch-
gesellschaftlichen Funktionen Bezug nimmt. Diese Erlduterung der
Wahrnehmung von Kunstwerken wird ad absurdum gefiihrt, wenn Mu-
karovsky definiert, »daf} jede Art menschlichen Schaffens in einem stér-
keren oder schwicheren Maf3e der dsthetischen Funktion fdhig ist, wenn

145 J. Mukatovsky: Kunst, Poetik, Semiotik, S. 82.

146 H. R. JauB: Asthetische Erfahrung und literarische Hermeneutik, S. 197;
J. Mukarovsky: »Asthetische Funktion, Norm und #sthetischer Wert«, S.
128.

239

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

ndmlich ein bestimmtes Individuum im betreffenden Augenblick hin-
sichtlich der tibrigen Funktionen der betreffenden Sache die Position der
dsthetischen Funktion einnimmt.«'*’ Das heift also, dass alles zu jeder
Zeit nach Art eines Kunstwerks wahrgenommen werden und somit &s-
thetisch tiber AuBlerdsthetisches befragt werden kann. Dass eine solche
Beschreibung fiir die Erlduterung der kommunikativen Potenz der Kunst
nicht tauglich ist, habe ich bereits angesprochen. Da Mukatovskys These
den Begriff des Kunstwerks systematisch authebt bzw. entdifferenziert,
scheint Martin Seels Auffassung, dass jeder Gegenstand auch dsthetisch
wahrnehmbar ist — ohne gleich zum Kunstwerk erklart werden zu miis-
sen —, angemessener. »Das dsthetische Verhalten verfolgt ein anderes
Telos als das theoretische. Es will nicht eine Verfassung der Welt eruie-
ren, es will sich ihrer Gegenwart aussetzen.«'*® Die seelsche »Preisgabe
der Fixierung auf ein theoretisches (oder praktisches) Bestimmen« trigt
aber (im Gegensatz zur Darstellung Mukarovskys) konstitutiv den Feh-
ler der Hierarchisierung verschiedener welterschlieBender Zugénge zu-
gunsten des theoretischen und praktischen Zugangs in sich. Indem die
beiden letzteren als gegeben vorausgesetzt sind, kann die dsthetische
Wahrnehmung bei Seel nur noch als eine gleichsam nachtragliche Infra-
gestellung des Gegebenen begriffen werden.'* Diese Infragestellung
theoretisch-praktischer Perspektiven durch die absolute Fremdheit der
Kunst einerseits wie auch die Unberiihrtheit des Theoretisch-Praktischen
durch eine Abtrennung der Wirkung des Kunstwerks von seiner Bedeu-
tung andererseits sind zwei Spielarten derselben Hierarchisierung.'>

147 J. Mukatovsky: Kunst, Poetik, Semiotik, S. 81.

148 M. Seel: Asthetik des Erscheinens, S. 97.

149 Ebd. Seel bezieht sich in diesem Zusammenhang auf Christoph Menke:
»Wahrnehmung, Titigkeit, Selbstreflexion: Zur Genese und Dialektik
der Asthetik, in: Andrea Kern/Ruth Sonderegger (Hg.), Falsche Gegen-
sitze. Zeitgendssische Positionen zur philosophischen Asthetik, Frank-
furt/Main 2002, S. 19-48, hier S. 46. Seel zitiert aus der Manuskriptfas-
sung: »Die dsthetischen Vollziige sind nicht eine andere Klasse von
Vollziigen neben den nicht-dsthetischen. Sie sind [...] vielmehr solche
Akte sinnlichen Erfassens, in deren Vollzug wir der Krifte gewahr sind,
die in ihnen wirken.« Im Vergleich zur Autonomie der Kunst, die in
Menkes fritherem Werk Die Souverdnitcit der Kunst eine Abgeschlos-
senheit gegentiiber nichtkiinstlerischen Bereichen impliziert, modifiziert
Menke hier das Verhiltnis zwischen &sthetischer Erfahrung und nicht-
dsthetischen Vollziigen insofern, als die dsthetische Erfahrung etwas
uber das Nichtisthetische aufzeigt. Vgl. ebd. S. 138f.

150 Vgl. hierzu meine Auseinandersetzung mit Seel in Kap. II1.5; die Bri-
sanz moglicher Infragestellung auBerésthetischer Perspektiven verspielt
zu haben, wenn die Wirkung des Werks von dem, was durch das Werk
evident wird, abgetrennt werden kann.

240

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

Wenn die »dsthetische Funktion< nicht nur darin besteht, dass der
Gegenstand #sthetisches Wohlgefallen erzeugt, sondern sich durch sie
eine individuelle Haltung im &sthetischen Objekt vermittelt, wenn also
diese Funktion sich auf die »soziale Wirklichkeit< bezieht und individu-
elle Bezlige zur sozialen Wirklichkeit im Vollzug verindert, dann muss
der dsthetische Zugang zur Welt als gleichberechtigt neben anderen
Weltzugéngen und ErschlieBungsformen angesehen werden. Gleichbe-
rechtigt ist dieser Weltzugang insoweit, als er sich auf dieselben Ge-
genstandsbereiche bezieht wie ein theoretischer oder praktischer Zu-
gang, sie aber konstitutiv nach anderen Mafistiben der Sinnerzeugung,
d.h. »eigensinnig« integriert und insofern zu »neuen Realititen« zu-
sammensetzt. Die dsthetische Funktion bei Mukafovsky scheint das in
einem Sinn zu leisten, der {iber eine Beschreibung &sthetischer Erfah-
rung als bloBer Relativierung theoretischen und praktischen Weltbezugs
hinausgeht.

Fasst man aul3eridsthetische Funktionen, die sich im Kunstwerk auf
auBerkiinstlerische Wirklichkeit beziehen, nicht im Sinne »objektiv ver-
schiedener Gegenstandsbereiche« auf, sondern konzediert, dass sich im
Kunstwerk auBerésthetische Funktionen unter eigensinnig dsthetischer
Perspektive konstituieren konnen, so wird der dsthetische Zugang zur
Welt allererst auf charakteristische Weise produktiv, ndmlich als Zugang
zu »verschiedenem Sinn, den dieselbe Realitit erlangen kann«.'”' Denn
die Annahme der normierenden Wirkung eines kollektiven Bewusstseins
schlief3t nicht aus, dass dieselbe Realitéit nach ihren verschiedenen Seiten
hin befragbar bleibt. Weil die dsthetische Funktion eine der moglichen
Weisen darstellt, sich auf dieselbe Wirklichkeit zu beziehen, ermoglicht
sie einen zu den anderen Funktionen alternativen, aber nicht von ihnen
isolierten Weltzugang. In der &sthetischen Funktion des Kunstwerks
werden dessen auBerédsthetische Funktionen unter dsthetischen Prédmis-
sen wahrnehmbar. Zudem veréndert in der Rezeption die Unterstellung
eines Evidenzanspruchs der Produzentin die Wahrnehmung des #stheti-
schen Objektes dergestalt, dass diesem jetzt zusitzlich unterstellt wird,
aus einem Weltverhiltnis der Produzentin hervorgegangen zu sein. An-
erkennt man den Zusammenhang zwischen dem »materiellen Werk« und
dem »immateriellen &sthetischen Objekt«, wie oben vorgeschlagen, er-
gibt sich aus der Nichtbeliebigkeit einer Anordnung der Elemente des
Werks das Evidenzerlebnis am Kunstwerk als ein eigener Zugang zur
Welt. Dieser steht prinzipiell gleichberechtigt neben anderen Weltzu-
gingen, weil sich in ihm dieselbe Welt anders als in nichtédsthetischer
Weise darstellt. Ein solches Nebeneinander von dsthetischem und nicht-

151 H.R. JauB: Asthetische Erfahrung und literarische Hermeneutik, S. 203.

241

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

asthetischem Weltbezug entspricht in mancher Hinsicht dem menke-
schen »Neben« im Sinne einer Autonomie der Kunst, impliziert aber ge-
rade nicht die Unbeeinflussbarkeit nichtdsthetischen Erfahrens und Re-
flektierens.

Dass bei Mukatovsky der &dsthetische Wert und mit ihm die &stheti-
sche Norm einerseits vom quasi als objektiv gegebenen kollektiven Be-
wusstsein abhdngt und andererseits dieses qua eigener Verdnderung
gleichzeitig modifiziert, impliziert als Ziel, ja fast als eine Pflicht kiinst-
lerischer Arbeit die gesellschaftliche Verdnderung. Das wire die einzige
Form einer wirksamen, gelungenen kiinstlerischen Produktion. Wiirde
man hingegen die Transformation einzelner, Normen verandernder Pro-
jektionen ins Kunstwerk hinein und die Verschiebung von Projektionen
einzelner Rezipienten durchs Kunstwerk als Ziel kiinstlerischer Produk-
tion begreifen, wire ein Kommunikationsmodell gewonnen, das als in-
tersubjektiv verstanden werden kann, ohne dass Kiinstler gleich unter
dem Druck stehen, die ganze Gesellschaft verdndern zu miissen. Hier
folge ich nicht der Lesart von JauB}, der den &dsthetischen Wert bei Muka-
fovsky als ginzlich »objektive, vom Wahrnehmenden unabhingige In-
stanz« beschreibt und die »Konsensbildung des dsthetischen Urteils an
die Stelle des &sthetischen Werts« setzten mochte. Es geht nicht allein
um die Bildung eines Konsenses iiber Kunstwerke, sondern um eine
Vermittlungsleistung durch sie, die sich von einer sprachlichen Kon-
sensbildung im Urteil unterscheidet.

8. Asthetische Kommunikation und Werkevidenz

1. Asthetische Kommunikation ist auf ihre eigene Art und Weise ratio-
nal. Sie ist weder mit einem Austausch von Sétzen und Argumenten
noch allein mit einer projektiven Tétigkeit der Kommunizierenden in
den Wahrnehmungsvorgéngen gleichzusetzen. Die Unterstellung der
Kiinstler, dass ein Kunstwerk ein evidentes sei, provoziert bei den
Rezipienten die Erprobung der Evidenz des Werks in Prozessen eige-
ner Wahrnehmung. Wahrnehmung kann im hier zu entwickelnden
Modell dsthetischer Kommunikation nicht mehr als ein Gegeniiber
der Rationalitéit dargestellt, sondern muss vielmehr als teilweise steu-
erbarer Prozess gedeutet werden.

2. Eine Schliisselrolle in der Kommunikation kommt dem Kunstwerk
zu, das als moglicherweise evidentes zwischen den Kommunizieren-
den steht. Die Weise seiner Beschreibung als materieller Gegenstand
bzw. als gestaltete Situation ist somit von weitreichender Bedeutung.
Die Definition des gelungenen Kunstwerks als eines Gegenstandes

242

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

oder einer Situation, an dem bzw. in der »etwas« auf eigentiimliche
Weise evident wird, korrespondiert mit dem Begriff der Intentionali-
tét sinnlicher Anschauung der Rezipienten vom kiinstlerischen Objekt
(bzw. von der kiinstlerischen Situation), und zwar in der Weise, dass
dem Evidenzanspruch der Produzenten eine Evidenzerwartung der
Rezipienten entspricht.

. Evidenzerfahrungen an Kunstwerken kénnen auf auBerkiinstlerische
Phianomene der Welt bezogen sein und finden in einem konkreten his-
torischen Rahmen statt, der nicht mit dem historischen Rahmen der
Herstellung des jeweiligen Werkes tibereinstimmen muss. Diese zeit-
liche Differenz, die zwischen der Produktion und der Rezeption eines
Werks liegen kann, ist kein Indiz dafiir, dass allein die Gegenwart
seiner Rezipienten den Kontext ausmacht, in dem das Werk sich kon-
stituiert. Vielmehr dient die Materialitdt bzw. Gestaltetheit des Werks
als Medium der Begegnung, in der die Erfahrung seiner Fremdheit
konstitutiv ist.

. Abstand und Verbindung zwischen der konkret vorliegenden Materi-
alitdt des &sthetischen Objektes, die im Jetzt der dsthetischen Erfah-
rung erlebt wird, und der historischen Determiniertheit des Kunst-
werks werden von den im 7. Kapitel behandelten Autoren unter-
schiedlich aufgefasst: Schleiermacher, Wollheim wie auch Muka-
fovsky gehen von der Relevanz des materiellen Objekts aus und defi-
nieren es als ein Medium, das kommunikative Prozesse zwischen
Produzenten und Rezipienten vermittelt. Die Materialitdt der Ele-
mente des Kunstwerks ist fiir Schleiermacher das Resultat der Trans-
formation des individuell erfahrenen, aber iiberindividuell geltenden
Urbildes im Sinne eines Spiegels einer bestimmten Welterfahrung.
Fiir Wollheim erzeugen die von Kiinstlern im Modus der Entschei-
dung ins Kunstwerk entiuflerten Erfahrungen die Materialitit des
Werks: eine Materialitédt, der die Rezipienten je nach eigener Erfah-
rung zu entsprechen suchen. Der von der Kiinstlerin hergestellte Ty-
pus eines Kunstwerks beeinflusst dabei die Eigenschaften seiner Rea-
lisierung als materielles Vorkommnis. Die von Mukafovsky einge-
fiihrte Spaltung des Begriffs Kunstwerk in ein »materielles Werk« auf
der einen Seite und ein »immaterielles dsthetisches Objekt« auf der
anderen Seite ist problematisch. Gegen Mukatovsky ist daher ein Zu-
sammenhang zwischen der Materialitit des »materiellen Werks« und
der Bewertung eines Kunstwerks in den historischen Kontexten seiner
Herstellung und Rezeption zu postulieren. Es kommt ndmlich darauf
an, die Materialitdt von Kunstwerken mit ihrer Bedeutung, die sie in
konkreten historischen Kontexten erhalten, zusammenzudenken. Die-
ser Forderung entspricht wiederum Wollheims Theorie, die den histo-

243

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

rischen Zusammenhang zwischen Herstellung und Materialitit des
Kunstwerks im Begriff des Repertoires und den Zusammenhang zwi-
schen dem Kontext der Rezipienten und der Materialitit des Kunst-
werks in dem Begriff der Entsprechung herstellt.

5. Mit Schleiermacher gegen Wollheim lief} sich zeigen, warum Kunst-
werke nicht sprachanalog gedeutet werden kénnen. Den Rezipienten
von Kunstwerken kommt im Vergleich zum Gebrauch nichtkiinstleri-
scher Aussagen und Argumente nicht allein ein groferer Interpreta-
tionsspielraum zu, sondern die Weise, in der die Evidenz von Kunst-
werken erlebt und interpretiert wird, tiberschreitet den Rahmen allein
sprachlichen Reflektierens und ist von diesem systematisch zu unter-
scheiden.

6. Das Evidenzerlebnis am Kunstwerk ist als sinnliche Anschauung im-
mer ein Erlebnis, das etwas meint, und nicht allein eines, das Vorur-
teile und Meinungen allein unterbricht oder stort. Dass etwas evident
wird, ist systematisch gekoppelt an die Weise, wie es durch das
Kunstwerk evident gemacht ist — diese Verschrankung ist nicht zu-
gunsten der einen oder anderen Seite aufzulosen. Dies bedeutet, dass
wir die Wirkung eines Kunstwerks nicht von dem, was uns diese
Wirkung bedeutet, loslosen und isoliert wiirdigen konnen; in solch ei-
nem Fall der Rezeption, behaupte ich, hétten wir das Werk verfehlt
und uns nicht der (systematisch vorgingigen) Gegenwart seiner Pro-
duktion, das heif3t der Tatsache, dass es Trdger fremder Erfahrung ist,
ausgesetzt. Ein Genuss von Kunst, der die Konfrontation eigenen Er-
lebens und Wertens durch das Kunstwerk vermeidet, ist nur moglich
auf der Folie einer Hierarchie, die Kunst letztlich eben nicht als eben-
biirtigen Weltzugang anerkennt. Als hierarchisch ist indessen auch
ein Zugang zur Kunst zu bezeichnen, der den Kunstwerken die Rolle
zuteilt, alles Nichtverstindliche, die dunkle, nichtrationale Seite des
Lebens zu reprisentieren.

7. Von Schleiermacher iibernehme ich die Idee, dass die Elemente des
Kunstwerks als Spiegelungen der Welt, so wie sie von der Kiinstlerin
erlebt ist, begriffen werden: Das Kunstwerk spiegelt einerseits die
Welt und wird ihr andererseits, wie Wollheim definiert, als Interpre-
tation hinzugefiigt. Die Entscheidungen der Kuinstler dariiber, was sie
auswihlen und wie sie die Transformation des Ausgewdhlten durch
die Bearbeitung akzeptieren, sind abhingig von dem Kontext, in dem
sie arbeiten, aber deswegen nicht in Génze von diesem als Repertoire
zur Verfiigung stehenden Hintergrund vorherbestimmt. Denn eine
Abweichung von einer autoritativ vorgebenen Norm ist moglich, wie
mit Mukafovsky erldutert wurde. Im kiinstlerischen Handeln entsteht

244

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

das Kunstwerk, das den Rahmen seiner Rezeption via Materialitit,
d.h. vermittels der Art und Weise, wie es gemacht ist, mitbestimmt.

. Parallel zu zwei Klassen von Ausdruckseigenschaften des Kunst-
werks, die Wollheim nennt — dem Ausdruck der Kiinstlerin, der sich
in ihren Entscheidungen zeigt, und der Entsprechung der Rezipienten
an das Ausgedriickte, das Kunstwerk — lassen sich zwei Figuren &ds-
thetischer Erfahrung etablieren: die Erfahrung der Welt durch die
Kiinstler und die Erfahrung der Evidenz und Alteritdt des Kunstwerks
durch die Rezipienten. Diese beiden Erfahrungstypen fallen einerseits
beide unter den Namen é&sthetische Erfahrung und sind andererseits
systematisch streng voneinander getrennt zu behandeln. In dem Be-
griff des Evidenzanspruchs der Kiinstler und im Begriff der Evidenz
des Kunstwerks ist der systematische Rahmen vorgegeben, der beide
Erfahrungsbegriffe zusammenbindet. Der Begriff des Evidenzan-
spruchs besagt, dass eigene Erfahrung in die Materialitdt des Kunst-
werks eingeht und dieser Erfahrung durch die Transformation in die
Materialitit des Kunstwerks ein neuer Status zukommt. Evidenz des
Kunstwerks ist, was die Rezipienten in gelingender Kunsterfahrung
erleben; die Priifung dieser Evidenz wird vom Wissen iiber den Evi-
denzanspruch der Kiinstler angeregt.

245

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

LITERATUR

Adorno, Theodor W.: Asthetische Theorie [1970], Frankfurt/Main 1992.

Adorno, Theodor W.: Negative Dialektik [1966], Frankfurt/Main 1975.

Adorno, Theodor W./Horkheimer, Max: Dialektik der Aufkldrung
[1944], Frankfurt/Main 1997.

Aristoteles: Nikomachische Ethik. Nach der Ubersetzung von Eugen
Rolfes, bearbeitet von Giinther Bien. Philosophische Schriften in
sechs Bénden, Bd. 3, Hamburg 1995.

Bachmann, Ingeborg: Werke, hg. v. Christine Koschel/Inge von Wei-
denbaum/Clemens Miinster, Bd. 4: Essays, Reden, Vermischte
Schriften, Anhang, Miinchen 1978.

Bachmann, Ingeborg: »Frankfurter Vorlesungen«, in: Werke, Bd. 4
(1978), S. 181-271.

Bachmann, Ingeborg: »Frankfurter Vorlesungen: Fragen und Scheinfra-
geng, in: Werke, Bd. 4 (1978), S. 182-199.

Bachmann, Ingeborg: »Rede zur Verleihung des Anton-Wildgans-Prei-
ses«, in: Werke, Bd. 4 (1978), S. 294-297.

Bachmann, Ingeborg: »Die Wahrheit ist dem Menschen zumutbar, in:
Werke, Bd. 4 (1978), S. 275-2717.

Bachmann, Ingeborg: »Zur Entstehung des Titels »In Apulien«, in:
Werke, Bd. 4 (1978), S. 305-306.

Barck, Karlheinz (Hg.): Asthetische Grundbegriffe, 8 Bde., Stuttgart,
Weimar 2000-2005.

Barthes, Roland: »La mort de 1’ auteur«. in: Ders.: (Euvres complétes,
hg. v. Eric Marty, Bd. 2, Paris 1994.

Beaucamp, Eduard: Der verstrickte Kiinstler. Wider die Legende von
der unbefleckten Avantgarde, K6ln 1998

247

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Bluhm, Roland/Schmiicker, Reinold (Hg.): Kunst und Kunstbegriff, Pa-
derborn 2002.

Bocola, Sandro: Die Kunst der Moderne. Zur Struktur und Dynamik ih-
rer Entwicklung, Miinchen, New York 1997.

Bohrer, Karl Heinz: Das absolute Prisens. Die Semantik #sthetischer
Zeit, Frankfurt/Main 1994.

Bollack, Jean: Sinn wider Sinn. Wie liest man?, Gottingen 2003.

Brunkhorst, Hauke: Hannah Arendt, Miinchen 1999.

Bubner, Riidiger: Uber einige Bedingungen gegenwirtiger Asthetik in:
Neue Hefte fiir Philosophie 5 (1973), S. 38-73.

Bubner, Riidiger: Asthetische Erfahrung, Frankfurt/Main 1989.

Butler, Judith: Kritik der ethischen Gewalt. Adorno-Vorlesungen 2002,
Frankfurt/Main 2003.

Cézanne, Paul: Ein Traum von Kunst, Berlin 1984.

Daniels, Dieter: Duchamp und die anderen. Der Modellfall einer kiinst-
lerischen Wirkungsgeschichte in der Moderne, K6ln 1992.

Derrida, Jacques: La vérité en peinture, Paris 1978; dtsch.: Die Wahrheit
in der Malerei, Wien 1992.

Derrida, Jacques: »Restitutionen. Von der Wahrheit nach MaB«, in:
Ders.: Die Wahrheit in der Malerei, Wien 1992, S. 301-442.

Dickie, George: The Art Circle. A Theory of Art, New York 1984.

Dilthey, Wilhelm: Leben Schleiermachers, Berlin 1966.

Diittmann, Alexander Garcia: »Dieser verriickte Visconti< oder Ein-
sichten in »Fleisch und Blut«, Manuskript, 2004.

Eco, Umberto: Die Grenzen der Interpretation, Miinchen 1992.

Foucault, Michel: »Qu’est-ce qu’un auteur?«, in: Dits et écrits, hg. v.
Daniel Defert/Francois Ewald, Bd. 1, Paris 1994, S. 789-821.

Frank, Manfred: Das individuelle Allgemeine, Frankfurt/Main 1977.

Gadamer, Hans-Georg: »Wirkungsgeschichte und Applikation«, in:
Warning (Hg.), Rezeptionsésthetik (1994), S. 113-125.

Gadamer, Hans-Georg: Die Aktualitit des Schonen, Stuttgart 1977.

Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode [1960, erw. Ausg. 1965].
Gesammelte Werke, Bd. 1, Tiibingen 1990.

Gadamer, Hans-Georg: »Hilde Domin, Dichterin der Riickkehr«, in:
Ders.: Gesammelte Werke, Bd. 9, Tiibingen 1993, S. 321-328.

Gethmann-Siefert, Annemarie/Collenberg-Plotnikov, Bernadette: »Ge-
org Wilhem Friedrich Hegel«, in: Julian Nida-Riimelin/Monika
Betzler (Hg.), Asthetik und Kunstphilosophie. Von der Antike bis
zur Gegenwart in Einzeldarstellungen, Stuttgart 1998.

Gombrich, Ernst Hans Josef: Kunst und Illusion. Zur Psychologie der
bildlichen Darstellung, Kéln 1967.

248

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

LITERATUR

Grosse, Katharina: »Kunstaspekte: Ein Interview mit Katharina Grosse
zu raumbezogenen Sprayarbeiten ihrer letzten Ausstellungen«.
http://www.kunstaspekte.de/z-katharina-grosse-i (02.04.2006).

Habermas, Jirgen: »Entgegnung«, in: Axel Honneth/Hans Joas (Hg.),
Kommunikatives Handeln. Beitrédge zu Jiirgen Habermas’ »Theorie
des kommunikativen Handelns«. 3., erweiterte und aktualisierte
Ausgabe, Frankfurt/Main 2002, S. 327-405.

Habermas, Jiirgen: Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwolf
Vorlesungen, Frankfurt/Main 1989.

Habermas, Jirgen: Theorie des kommunikativen Handelns, 2 Bde.,
Frankfurt/Main 1981.

Habermas, Jiirgen: »Wahrheitstheorien«, in: Ders.: Vorstudien und Er-
ganzungen zur Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfurt/
Main 1995, S. 127-183.

Hampe, Michael: »Vervollkommnung des Individuums und Endgiiltig-
keit der Metaphysik. Richard Rortys Metaphysikkritik und die Phi-
losophie des Pragmatismus«, in: Wenzel (Hg.), Vom Ersten und
Letzten (1999), S. 153-176.

Hanfeld, Folke: Vortrag im Neuen Berliner Kunstverein am 23. Novem-
ber 2000 (Manuskript).

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Werke [in 20 Binden]. Auf der Grund-
lage der Werke von 1832-1845 neu edierte Ausgabe, Redaktion: Eva
Moldenhauer und Karl Markus Michel; Bd. 13: Vorlesungen iiber
die Asthetik I, Frankfurt/Main 1986.

Heidegger, Martin: »Die Frage nach der Technik«, in: Ders.: Vortridge
und Aufsitze, Pfullingen 1954, S. 9-40. Auch in: Gesamtausgabe,
Bd. 7, Frankfurt/Main 2000.

Heidegger, Martin: Gesamtausgabe, Bd. 65: Abt. 3, Unver6ffentlichte
Abhandlungen, Vortrige — Gedachtes, Beitrdge zur Philosophie:
(vom Ereignis), Frankfurt/Main 1989.

Heidegger, Martin: Nietzsche: Der Wille zur Macht als Kunst, Freiburger
Vorlesung 1936/37, Gesamtausgabe, Bd. 43, Frankfurt/Main 1985.

Heidegger, Martin: Sein und Zeit [1927], Frankfurt/Main 1999.

Heidegger, Martin: Die Selbstbehauptung der deutschen Universitit.
Das Rektorat 1933/34, Frankfurt/Main 1990.

Heidegger, Martin: Der Ursprung des Kunstwerks, Frankfurt/Main
1999.

Heidegger, Martin: Vom Wesen der Wahrheit [Vortrag von 1930, zuerst
erschienen 1943], Frankfurt/Main 1954.

Heidegger, Martin: Vom Wesen der Wahrheit [Freiburger Vorlesung
Wintersemester 1931/32], Gesamtausgabe, Bd. 34, Frankfurt/Main
1988.

249

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Held, Klaus: »Einleitung«, in: Edmund Husserl: Die phdnomenologische
Methode. Ausgewéhlte Texte I, Stuttgart 1985.

Henrich, Dieter: Fixpunkte. Abhandlungen und Essays zur Theorie der
Kunst, Frankfurt/Main 2003.

Henrich, Dieter: »Kunstphilosophie und Kunstpraxis«, in: Ders.: Fix-
punkte (2003), S. 265-299.

Hilmer, Brigitte: »Kunst als Spiegel der Philosophie«, in: Kern/
Sonderegger (Hg.), Falsche Gegensitze (2002), S. 112-130.

Hilmer, Brigitte: »Die Verbindlichkeit des Strittigen. Wahrheitsmoglich-
keiten der Philosophie im Denken Heideggers«, in: Emil An-
gehrn/Bernard Baertschi (Hg.), Interpretation und Wahrheit / In-
terprétation et vérité, Studia philosophica, Vol. 57, Bern, Stuttgart,
Wien 1998, S. 189-207.

Hilmer, Brigitte: »Wer sieht die Welt? Zur heutigen Arbeitsteilung zwi-
schen Philosophie und Kunst, in: Bernd Kleimann/Reinold Schmii-
cker (Hg.), Wozu Kunst? Die Frage nach ihrer Funktion, Darmstadt
2001, S. 88-103.

Hilmer, Brigitte: »Wie ist moderne Kunst moglich? Die Auseinanderset-
zung Heideggers und Adornos mit Hegels These vom Ende der
Kunst«, in: Hartmut Schréter (Hg.), Technik und Kunst. Heidegger:
Adorno, Miinster 1988, S. 86-96.

Horkheimer, Max/Adorno, Theodor W.: Dialektik der Aufklirung
[1944], Frankfurt/Main 1997.

Husserl, Edmund: Logische Untersuchungen, II. Bd., II. Teil. Husser-
liana, Bd. XIX, 2 Teilbde., Dordrecht 1984.

Ingarden, Roman: »Konkretisation und Rekonstruktion«, in: Warning
(Hg.), Rezeptionsisthetik (1994), S. 42-70.

Iser, Wolfgang: Der Akt des Lesens, Miinchen 1984.

Iser, Wolfgang: »Die Appellstruktur der Texte«, in: Warning (Hg.), Re-
zeptionsasthetik (1994), S. 228-252.

JauB, Hans Robert: Asthetische Erfahrung und literarische Hermeneutik,
Frankfurt/Main 1991.

JauB3, Hans Robert: Kleine Apologie der &sthetischen Erfahrung, Kon-
stanz 1972.

JauBl, Hans Robert: »Kleine Apologie der dsthetischen Erfahrung«, in:
Jiirgen Stohr (Hg.), Asthetische Erfahrung heute, K6ln 1996, S. 15-
42.

JauBl, Hans Robert: »Literaturgeschichte als Provokation der Literatur-
wissenschaft«, in: Warning (Hg.), Rezeptionsésthetik (1994), S. 126-
162.

Kabakow, Ilya/Groys, Boris: Die Kunst des Fliechens; Miinchen, Wien
1991.

250

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

LITERATUR

Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft. Nach der ersten und zwei-
ten Original-Ausgabe hg. v. Raymund Schmidt, Hamburg 1990.

Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft. Werke in sechs Banden, hg. v.
Wilhelm Weischedel, Darmstadt 1983, Bd. 5.

Klee, Paul: Kunstlehre, Leipzig 1987.

Kern, Andrea: »Asthetischer und philosophischer Gemeinsinne, in:
Kern/Sonderegger: Falsche Gegensitze (2002), S. 81-111.

Kern, Andrea: »Der Ursprung des Kunstwerkes<. Kunst und Wahrheit
zwischen Stiftung und Streit«, in: Dieter Thoma (Hg.), Heidegger-
Handbuch, Stuttgart 2003, S. 162-174.

Kern, Andrea/Sonderegger, Ruth (Hg.): Falsche Gegensitze. Zeitgends-
sische Positionen zur philosophischen Asthetik. Frankfurt/Main
2002.

Klinger, Cornelia: Flucht, Trost, Revolte. Die Moderne und ihre dstheti-
schen Gegenwelten, Miinchen, Wien 1995.

Koppe, Franz: Grundbegriffe der Asthetik, Frankfurt/Main 1983.

Kosuth, Joseph: »Three Answers to Four Questions«; in: Domus, May
1971.

Kranz, Walther (Hg.): Fragmente der Vorsokratiker [1903], 2 Bde., Zii-
rich 1951.

Kiipper, Joachim/Menke, Christoph (Hg.): »Einleitung, in: Dies. (Hg.),
Dimensionen dsthetischer Erfahrung, Frankfurt/Main 2003, S. 7-15.

Kulenkampff, Jens: »Metaphysik und Asthetik: Kant zum Beispiel«, in:
Kern/Sonderegger (Hg.), Falsche Gegensétze (2002), S. 49-80.

Leder, Helmut/Belke, Benno/Oeberst, Andries/Augustin, Dorothee: »A
model of aesthetic appreciation and aesthetic judgements«, in: Bri-
tish Journal of Psychology 95 (2004), S. 489-508.

Lehmann, Hans-Thies: Postdramatisches Theater, Frankfurt/Main 1999.

Lehmann, Harry: Der Diskurs dsthetischer Erfahrung in Deutschland,
Manuskript fiir den Sonderforschungsbereich 626, 2004.

Lehnerer, Thomas: Die Kunsttheorie Friedrich Schleiermachers, Stutt-
gart 1987.

Lemke, Harald: »Gute Kunst macht Sinn. Ein Interview mit Harald
Lemke, in: infection manifesto. Zeitschrift fiir Kunst und Offent-
lichkeit, Nr. 5 (2004), S. 25-30.

Loreck, Hanne: »Prekdre Nidhe«, in: Geka Heinke: Der gestimmte
Raum, Berlin 2004.

Luhmann, Niklas: Die Kunst der Gesellschaft, Frankfurt/Main 1995.

Luhmann, Niklas: Soziale Systeme. Grundrif3 einer allgemeinen Theorie,
Frankfurt/Main 1984.

Maag, Georg: »Erfahrung, in: Karlheinz Barck (Hg.), Asthetische
Grundbegriffe, Bd. 2, Stuttgart, Weimar 2001.

251

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Marquard, Odo: »Kompensation. Uberlegungen zu einer Verlaufsfigur
geschichtlicher Prozesse«, in: Karl-Georg Faber/Christian Meier
(Hg.), Historische Prozesse, Miinchen 1978, S. 330-362.

Marquard, Odo: »Kunst als Kompensation ihres Endes«, in: Willi Oel-
miiller (Hg.), Kolloquium Kunst und Philosophie, Bd. 1: Asthetische
Erfahrung, Paderborn 1981, S. 159-199.

Menke, Christoph/Kiipper, Joachim: »Einleitung«, in: Dies. (Hg.): Di-
mensionen dsthetischer Erfahrung, Frankfurt/Main 2003, S. 7-15.
Menke, Christoph: Die Souverinitit der Kunst. Asthetische Erfahrung

nach Adorno und Derrida, Frankfurt/Main 1988.

Menke, Christoph: »Wahrnehmung, Tatigkeit, Selbstreflexion. Zur Ge-
nese und Dialektik der Asthetike, in: Kern/Sonderegger (Hg.), Fal-
sche Gegensitze (2002), S. 19-48.

Mersch, Dieter: Ereignis und Aura. Untersuchungen zu einer Asthetik
des Performativen, Frankfurt/Main 2002.

Miiller, Heiner: Gesammelte Irrtiimer. Interviews und Gespriche, 3
Bde., Frankfurt/Main 1996.

Mukatovsky, Jan: »Asthetische Funktion, Norm und #sthetischer Wert
als soziale Fakten«, in: Ders.: Kapitel aus der Asthetik, Frank-
furt/Main 1970, S. 7-112.

Mukarovsky, Jan: Kunst, Poetik, Semiotik, Frankfurt/Main 1989.

Nietzsche, Friedrich: Gotzen-Dammerung oder Wie man mit dem Ham-
mer philosophiert [1889], Streifziige eines Unzeitgeméssen, 8; Kriti-
sche Studienausgabe, hg. v. Giorgio Colli u. Mazzino Montinari,
Miinchen 1999, Bd. 6.

Odebrecht, Rudolf: Schleiermachers System der Asthetik, Berlin 1932.

Ott, Konrad: »Jirgen Habermas«, in: Julian Nida-Riimelin/Monika
Betzler (Hg.), Asthetik und Kunstphilosophie. Von der Antike bis
zur Gegenwart in Einzeldarstellungen, Stuttgart 1998, S. 344-351.

Piper, Adrian: Adrian Piper seit 1965. Metakunst und Kunstkritik, Wien
2002.

Pocai, Romano: Heideggers Theorie der Befindlichkeit. Sein Denken
zwischen 1927 und 1933, Miinchen 1996.

Poggeler, Otto: »Heidegger und die Kunst«, in: Christoph Jamme/Kar-
sten Harries (Hg.), Martin Heidegger. Kunst, Politik, Technik, Miin-
chen 1992, S. 59-84.

Polt, Richard: »Beitrdge zur Philosophie (Vom Ereignis)<. Ein Sprung
in die Wesung des Seyns«, in: Dieter Thomid (Hg.), Heidegger-
Handbuch, Stuttgart, Weimar 2003, S. 184-194.

Ranciére, Jacques: Le destin des images, Paris 2003.

Ranciere, Jacques: Malaise dans I’esthétique, Paris 2004.

252

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

LITERATUR

Ranciére, Jacques: La mésentente. Politique et philosophie, Paris 1995,
dtsch: Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frankfurt/Main
2002.

Ranciere, Jacques: Le partage du sensible, Paris 2000, dtsch: »Die Auf-
teilung der sinnlichen Welt«, in: Kulturrevolution 41 (2001), S. 122-
135.

Richter, Norbert Axel: Grenzen der Ordnung. Bausteine einer Philoso-
phie des politischen Handelns nach Plessner und Foucault, Frank-
furt/Main 2005.

Rihm, Wolfgang: Offene Enden. Denkbewegungen um und durch Mu-
sik, hg. v. Ulrich Mosch, Miinchen, Wien 2002.

Rorty, Richard: Kontingenz, Ironie und Solidaritit, Frankfurt/Main
1989.

Sauper, Hubert: [Website zum Film: Darwin’s Nightmare] http://www.
coop99.at/darwins-nightmare/darwin/htmldt/startset.htm
(25.02.2006).

Schapiro, Meyer: »Still Life as a Personal Object«, in: Marianne L.
Simmel (Hg.), The Reach of Mind. Essays in Memory of Kurt Gold-
stein, New York 1968, S. 203-209.

Schiller, Friedrich: Uber die dsthetische Erziehung des Menschen, Stutt-
gart 2000.

Schleiermacher, Friedrich Daniel Ernst: Asthetik. Uber den Begriff der
Kunst, Hamburg 1984.

Schleiermacher, Friedrich Daniel Ernst: »Aus: Vorlesungen iiber die
Asthetike, in: Ders.: Hermeneutik und Kritik, hg. v. Manfred Frank,
Frankfurt/Main 1977.

Schleiermacher, Friedrich Daniel Ernst: Der christliche Glaube, nach
den Grundsitzen der evangelischen Kirche im Zusammenhange dar-
gestellt, hg. v. Martin Redeker, 2 Bde., 7. Aufl., Berlin 1960.

Schleiermacher, Friedrich Daniel Ernst: »Uber den Begriff der Kunst
(Akademiereden 1831/32)«, in: Ders.: Asthetik. Uber den Begriff
der Kunst, Hamburg 1984.

Schmiicker, Reinold: Was ist Kunst? Eine Grundlegung, Miinchen 1998.

Schmiicker, Reinold/Bluhm, Roland (Hg.): Kunst und Kunstbegriff, Pa-
derborn 2002.

Seel, Martin: Asthetik des Erscheinens, Miinchen 2000.

Seel, Martin: Die Kunst der Entzweiung. Zum Begriff der dsthetischen
Rationalitit, Frankfurt/Main 1985.

Seel, Martin: »Kunst, Wahrheit, WelterschlieBung«, in: Franz Koppe
(Hg.), Perspektiven der Kunstphilosophie. Text und Diskussion,
Frankfurt/Main 1991, S. 36-80.

253

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Seubold, Giinter: Kunst als Enteignis. Heideggers Weg zu einer nicht
mehr metaphysischen Kunst, Bonn 1996.

Sonderegger, Ruth: Fiir eine Asthetik des Spiels. Hermeneutik, De-
konstruktion und der Eigensinn der Kunst, Frankfurt/Main 2000.
Sonderegger, Ruth: »Kunst als Sphire der Kultur und die kulturwissen-
schaftliche Transformation der Asthetik«, in: Friedrich Jager/Burk-
hard Liebsch/J6rn Riisen (Hg.), Handbuch der Kulturwissenschaft,

Bd. 3: Themen und Tendenzen, Stuttgart/Weimar 2004, S. 50-64.

Tarkowskij, Andrej: Die versiegelte Zeit. Gedanken zur Kunst, zur As-
thetik und Poesie des Films, Frankfurt/Main, Berlin 1989.

Tolstoi, Lew Nikolajewitsch: Uber Literatur und Kunst, Frankfurt/Main
1980.

Tugendhat, Ernst: Der Wahrheitsbegriff bei Husserl und Heidegger,
Berlin 1970.

Ullrich, Wolfgang: »Der Kunstkommentar als Audienzbericht«, in:
Ders.: Tiefer hdangen, Berlin 2003, S. 22-28.

Waldenfels, Bernhard: Ordnung im Zwielicht, Frankfurt/Main 1987.

Warning, Rainer (Hg.): Rezeptionsdsthetik. Theorie und Praxis, 4., un-
verinderte Aufl., Miinchen 1994.

Warning, Rainer: »Rezeptionsédsthetik als literaturwissenschaftliche
Pragmatik, in: Ders.: (Hg.), Rezeptionsisthetik (1994), S. 9-41.
Wellmer, Albrecht: »Das musikalische Kunstwerk«, in: Kern/Sonder-

egger (Hg.), Falsche Gegensitze (2002), S. 133-175.

Wellmer, Albrecht: »Uber Negativitit und Autonomie der Kunst. Die
Aktualitit von Adornos Asthetik und blinde Flecken seiner Musik-
philosophie«, in: Axel Honneth (Hg.), Dialektik der Freiheit. Frank-
furter Adorno-Konferenz 2003, Frankfurt/Main 2005, S. 237-278.

Wellmer, Albrecht: »Wahrheit, Schein, Vers6hnung. Adornos éstheti-
sche Rettung der Modernitit«, in: Ders.: Zur Dialektik von Moderne
und Postmoderne. Vernunftkritik nach Adorno, Frankfurt/Main
1985, S. 9-47.

Wenzel, Uwe Justus (Hg.): Vom Ersten und Letzten. Positionen der
Metaphysik in der Gegenwartsphilosophie, Frankfurt/Main 1999.
Willaschek, Marcus: »Was ist schlechte Metaphysik?«, in: Wenzel

(Hg.), Vom Ersten und Letzten (1999), S. 131-151.

Wollheim, Richard: »Objekte der Kunst«, in: Ders.: Objekte der Kunst,
Frankfurt/Main 1982, S. 13-145.

Zaugg, Rémy: Gespriache mit Jean-Christophe Ammann. Portrait, Ost-
fildern 1994.

254

am 14.02.2028, 14:20:01.


https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DANKSAGUNG

Ohne die Mithilfe von vielen wire dieses Buch nicht entstanden. An
erster Stelle danke ich Christoph Menke und Cornelia Klinger. Bei Nor-
bert Axel Richter bedanke ich mich fiir viele Ermutigungen und uner-
miidliches Lektorieren.

Fir anregende und weiterfithrende Diskussionen bedanke ich mich
herzlich bei allen Folgenden, die ich in alphabetischer Reihenfolge auf-
zdhle: Robin Celikates, Dina Emundts, Brigitte Hilmer, Thomas Hoff-
mann, Andrea Kern, Hans-Peter Kriiger, Gesa Lindemann, Michael
Liithy, Eberhard Ortland, Francesca Raimondi, Juliane Rebentisch,
Martin Saar, Matthias Schlof3berger, Arno Schubbach, Reinold Schmii-
cker, Jens Szczepanski, Antje Wessels.

Andrea Knobloch und André Piontek verdanke ich eine groBziigige Un-
terstlitzung bei der Herstellung dieses Buchs.

Ohne die Forderung der Heinrich-Boll-Stiftung wére das Projekt nicht
zustande gekommen. Fiir die Unterstiitzung durch die Stiftung bedanke
ich mich bei Jutta Helm und bei Gabriele Tellenbach.

Judith Siegmund

255

am 14.02.2028, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

Emanuel Alloa, Alice Lagaay,
Carsten Lotz (Hg.)

Nicht(s) sagen

Strategien nicht-affirmativer
Rede im 20. Jahrhundert
Dezember 2007, ca. 200 Seiten,

kart., ca. 22,80 €,
ISBN: 978-3-89942-828-5

Martin Nonhoff (Hg.)
Diskurs -

radikale Demokratie -
Hegemonie

Zum politischen Denken
von Ernesto Laclau und
Chantal Mouffe

Dezember 2007, ca. 180 Seiten,
kart., ca. 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-494-2

Dirk Quadflieg

Differenz und Raum
Zwischen Hegel, Wittgenstein
und Derrida

November 2007, ca. 340 Seiten,
kart., ca. 32,80 €,

ISBN: 978-3-89942-812-4

Iris Darmann,

Harald Lemke (Hg.)

Die Tischgesellschaft
Philosophische und
kulturwissenschaftliche
Anndherungen

November 2007, ca. 220 Seiten,
kart., ca. 24,80 €,

ISBN: 978-3-89942-694-6

Judith Siegmund

Die Evidenz der Kunst
Kiinstlerisches Handeln als
dsthetische Kommunikation
Oktober 2007, 258 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-788-2

Hans-Joachim Lenger,

Georg Christoph Tholen (Hg.)
Mnema

Derrida zum Andenken
Oktober 2007, 260 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-510-9

Fabian Goppelsroder
Zwischen Sagen und Zeigen
Wittgensteins Weg von der
literarischen zur dichtenden
Philosophie

Oktober 2007, 166 Seiten,

kart., 18,80 €,

ISBN: 978-3-89942-764-6

Harald Lemke

Die Kunst des Essens
Eine Asthetik des
kulinarischen Geschmacks
September 2007, 220 Seiten,

kart., 20,80 €,
ISBN: 978-3-89942-686-1

Jens Szczepanski
Subjektivitit und Asthetik
Gegendiskurse zur Metaphysik
des Subjekts im dsthetischen
Denken bei Schlegel, Nietzsche
und de Man

August 2007, 242 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-709-7

Steffen K. Herrmann,
Sybille Kramer,

Hannes Kuch (Hg.)
Verletzende Worte

Die Grammatik sprachlicher
Missachtung

Juli 2007, 372 Seiten,

kart., 30,80 €,

ISBN: 978-3-89942-565-9

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

- am 14.02.2026, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

Ludger Schwarte (Hg.)
Auszug aus dem Lager

Zur Uberwindung des
modernen Raumparadigmas in
der politischen Philosophie
Juli 2007, 318 Seiten,

kart., zahlr. Abb., 31,80 €,

ISBN: 978-3-89942-550-5

Andreas Niederberger,
Markus Wolf (Hg.)
Politische Philosophie und
Dekonstruktion

Beitrdage zur politischen
Theorie im Anschluss an
Jacques Derrida

Juni 2007, 186 Seiten,

kart., 19,80 €,

ISBN: 978-3-89942-545-1

Daniel C. Henrich

Zwischen Bewusstseins-
philosophie und Naturalismus
Zu den metaphysischen
Implikationen der Diskursethik
von Jirgen Habermas

Maérz 2007, 246 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-620-5

Alice Pechriggl

Chiasmen

Antike Philosophie von Platon
zu Sappho - von Sappho zu uns
2006, 188 Seiten,

kart., 20,80 €,

ISBN: 978-3-89942-536-9

Reinhard Heil,

Andreas Hetzel (Hg.)

Die unendliche Aufgabe
Kritik und Perspektiven der
Demokratietheorie

2006, 288 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-332-7

Jens Badura (Hg.)
Mondialisierungen
»Globalisierung« im Lichte
transdisziplindrer Reflexionen
2006, 318 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-364-8

Ulrike Ramming

Mit den Worten rechnen
Ansdtze zu einem philo-
sophischen Medienbegriff
2006, 252 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-443-0

Peter Janich (Hg.)
Wissenschaft und Leben
Philosophische
Begriindungsprobleme in
Auseinandersetzung mit
Hugo Dingler

2006, 274 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-475-1

Stefan Blank
Verstindigung und
Versprechen

Sozialitdt bei Habermas
und Derrida

2006, 232 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-456-0

Tobias Blanke

Das Bose in der

politischen Theorie

Die Furcht vor der Freiheit bei
Kant, Hegel und vielen anderen
2006, 232 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-465-2

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

- am 14.02.2026, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

Johann S. Ach,

Arnd Pollmann (Hg.)
no body is perfect
BaumafRnahmen am
menschlichen Korper.
Bioethische und
asthetische Aufrisse
2006, 358 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-427-0

Gerald Hartung,

Kay Schiller (Hg.)
Weltoffener Humanismus
Philosophie, Philologie und
Geschichte in der deutsch-
judischen Emigration

2006, 224 Seiten,

kart., 24,80 €,

ISBN: 978-3-89942-441-6

Christoph Henning
Philosophie nach Marx
100 Jahre Marxrezeption und

die normative Sozialphilosophie

der Gegenwart in der Kritik
2005, 660 Seiten,

kart., 39,80 €,

ISBN: 978-3-89942-367-9

Christian Schulte,

Rainer Stollmann (Hg.)

Der Maulwurf kennt

kein System

Beitrdage zur gemeinsamen
Philosophie von Oskar Negt
und Alexander Kluge

2005, 272 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-273-3

Arnd Pollmann
Integritat

Aufnahme einer
sozialphilosophischen
Personalie

2005, 394 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-325-9

Hans-Joachim Lenger
Marx zufolge

Die unmogliche Revolution
2004, 418 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-211-5

Christoph Ernst, Petra Gropp,
Karl Anton Sprengard (Hg.)
Perspektiven interdiszipli-
nirer Medienphilosophie
2003, 334 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-159-0

Hans-Joachim Lenger
Vom Abschied

Ein Essay zur Differenz
2001, 242 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-933127-75-4

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

- am 14.02.2026, 14:20:01.



https://doi.org/10.14361/9783839407882
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

	Cover Die Evidenz der Kunst
	INHALT
	Vorwort
	Einleitung
	I. Das Kunstwerk als Wahrheitsträger: Kritik zweier ästhetischer Theorien
	1. Wahrheit im ästhetischen Diskurs (Wellmer)
	2. Das Kunstwerk als geschichtliche Wahrheit (Heidegger)

	II. Die Perspektive der Produzenten (Bachmann, Müller, Piper, Rihm, Tarkowskij)
	1. Reflexivität und Handlungsspielraum
	2. Das Befragen des eigenen Weltverhältnisses als Voraussetzung der Produktion
	3. Die Ausrichtung auf das evidente Werk
	3.1 Produktionsmethoden
	3.2 Transformation: Der Umschlag ins Kunstwerk
	3.3 Die Vergegenwärtigung von Realität im Kunstwerk
	3.4 Das künstlerisch intendierte Thema

	4. Das Werk und die Rezipienten
	4.1 Die Beschaffenheit des Kunstwerks
	4.2 Das Verhältnis von Kunstwerk und Rezipienten
	4.3 Das Verhältnis von Künstlern, Interpreten und Rezipienten

	5. Der Evidenzanspruch der Künstler
	6. Die Bestimmung des Begriffs Kunstwerk

	III. Die Evidenz der Kunstwerke: eine systematische Perspektive
	1. Kunstrezeption als Evidenzerlebnis und als Einlösung des Evidenzanspruchs der Künstlerin
	2. Evidenz als Werkeigenschaft
	3. Evidenz und Wahrheit
	4. Prämissen der Evidenzästhetik
	5. Evidenzanspruch und sprachlicher Geltungsanspruch (Habermas, Seel)
	6. Kunstkritiker
	7. Der nicht sprachanaloge Charakter der ästhetischen Kommunikation (Schleiermacher, Wollheim, Mukarovský)
	8. Ästhetische Kommunikation und Werkevidenz

	Literatur
	Danksagung

