
II. Literarische Analysen

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005 - am 13.02.2026, 20:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460368-005 - am 13.02.2026, 20:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bisher ging es um die theoretischen Schwierigkeiten bei der Erfassung der

Übertragung des autonomieästhetischen Ideals auf das Hässliche und daraus fol-

gend auch auf das Böse. Es galt bisher, die Konzepte der Ästhetiktheorie in die

Begrifflichkeiten der semiotischen und narrativen Textbeschreibung zu überset-

zen. Ebenso war es Ziel, die einzelnen Reibungspunkte sowohl konzeptorischer als

auch theoretischer Grundannahmen offenzulegen und – wo möglich – zu harmo-

nisieren.Der Gang durch diese Konflikte hat hoffentlich deutlich gemacht, dass für

das abstrakt formulierte Ideal der autonomieästhetischen Betrachtung moderner

Literatur nur ein sehr schmaler Grat für die entsprechende Kodierung von Gewalt

übrig bleibt, die allen Anforderungen genügen würde, die von ästhetischer Seite an

diese gestellt werden. Vor allem dann, wenn nur Aspekte zugelassen sind, die sich

am Textkörper auch veranschaulichen und belegen lassen. Der daraus resultieren-

de Ansatz, Funktionsschwäche und Repetition zumindest als notwendigeMerkma-

le zu definieren, hat sich somit nicht in der Arbeit am Material ergeben, sondern

stellt vielmehr die notwendige Forderung auf theoretischer Ebene dar. Deshalb soll

in einem zweiten Schritt ein vollständig umgekehrter Ansatz verfolgt werden. In

ausgewählten Analysen der Texte der Jung-Wiener Autoren gilt es nun, sukzessi-

ve das Panorama der funktionalen Möglichkeiten der Gewalt in der Literatur der

Wiener Moderne auszuloten. Dabei soll aber gerade nicht im Vornherein das zuvor

erarbeitete theoretische Modell die Analyse beschränken. Damit ist gemeint, dass

die folgenden literarischen Abschnitte nicht einzig dahingehend ausgewählt sind,

das Theoretische zu bestätigen, sondern die Repräsentationen der Gewalt sollen

eigenständig in ihrer Komplexität als Teile der Literatur umfassend beschrieben

werden. Natürlich bleiben weiterhin die Annahmen des ersten Teils Leitfaden der

Analyse. Ziel ist es aber zu zeigen, dass sich bei der konkreten Textarbeit noch

weitere Bedingungen ergeben, die notwendig wären, um das autonomieästheti-

sche Ideal in der Literatur nachweisbar zu machen. Die Suche nach der sinnlosen

Gewalt ist also eine negative: Erst wenn die anderen Möglichkeiten der Funktions-

zugehörigkeit ausgeschlossen sind, kann von einer wirklichen Funktionsschwäche

und Repetition gesprochen werden.Damit soll versucht werden, den häufigen Feh-

ler zu umgehen, die literarischen Texte nur auszuwählen, zu interpretieren und

letztlich dahingehend verbiegen zu wollen, dass sie sich dem Ansatz und somit

der Bestätigung der Hypothese fügen.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005 - am 13.02.2026, 20:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460368-005 - am 13.02.2026, 20:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Gewalt und Grenze

Gewalt bricht in eine bestehende Ordnung ein. Diese grundlegende Eigenschaft

findet ihre Abbildung auch in Erzähltexten, wo sie in ihrer basalen Form als Ereig-

nis auftritt. Die folgende Analyse legt den Fokus auf die Funktion des Ereignisses

Gewalt für die Handlung einer Erzählung sowie für die Entwicklung der Figuren.

Arthur Schnitzlers Die Hirtenflöte ist dafür besonders prädestiniert, da Gewalt hier

fast ausschließlich grenzüberschreitenden Charakter hat. Aber auch bei Richard

Beer-Hofmann, Hermann Bahr und Felix Salten finden sich aufschlussreiche Bei-

spiele, weshalb in diesem Kapitel auch alle für die übrige Analyse relevanten Texte

eingeführt werden sollen.

3.1 Gewalt als veränderndes Ereignis

Bataille spricht davon, dass Gewalt ein transgressives, also ein Grenzen überschrei-

tendes Ereignis sei. Sie bricht ihrer Natur nach in ein geordnetes Handlungsgefü-

ge ein und gefährdet die bestehende Ordnung, im schlimmsten Falle hebt sie sie

auf.1 Auch Sofsky und Reemtsma haben auf diesen urtümlichen Aspekt der Ge-

waltwahrnehmung hingewiesen.2 Sie markiert einen Einschnitt und je nach In-

dividuum und nach Situation entscheidet sich, wie tiefgehend dieser Einschnitt

ist. Auch Erzähltexte bilden diese erste und offensichtliche Eigenschaft der Gewalt

nach. Gewalt dringt ein und verändert den Zustand der Figuren und der Umge-

bung, in der sie agieren. Auf der Ebene des Sujets und damit des Handlungsver-

laufs tritt Gewalt somit zuerst und vor allem als ein Ereignis auf. ›Ereignis‹ be-

zeichnet hier im narratologischen Sinn die kleinste segmentierbare Einheit eines

Geschehens.3 Auf dieser ersten Ebene ist zu fragen, welche Bedeutung Gewalt für

den Handlungsverlauf hat, welchen Stellenwert sie gegenüber anderen Ereignissen

einnimmt und welche Funktion ihr innerhalb der Geschichte zukommt.4 Sollte sie,

1 Vgl. Bataille: Die Literatur und das Böse, S. 17f.

2 Vgl. Reemtsma: Vertrauen und Gewalt, S. 113; Sofsky: Traktat über die Gewalt, S. 109ff.

3 Vgl. Martinez/Scheffel: Einführung in die Erzähltheorie, S. 108.

4 Vgl. Kap. 1.1.2.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005 - am 13.02.2026, 20:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Das Schweigen der Gewalt

wie erwähnt, einen transgressiven Charakter haben, dann ist in diesem Fall ihre

Relevanz größer als die anderer Ereignisse, die keine transgressive Funktion be-

sitzen. Im Umkehrschluss wäre eine Gewalthandlung in diesem Zusammenhang

dann funktionsschwach, wenn sie keine Zustandsveränderung hervorruft.

Juri Lotman unterteilt Ereignisse genau dahingehend in solche, die einen Zu-

standswechsel und damit einen Handlungsverlauf zur Folge haben, und solche,

die dies nicht tun.5 Genauer gesagt spricht Lotman nur im ersteren Fall von einem

wirklichen Ereignis. In Anlehnung an Wladimir Propp ist auch für ihn die erste

und einfachste Form einer Handlung, dass eine Figur, z.B. im Falle eines Mär-

chens der Held, aus ihrem ihr angestammten Bereich hinausgeht. Das Ereignis,

welches den Bereichswechsel verursacht, ist folglich das transgressive Ereignis. In

seinemModell zur Beschreibung von Erzählungen unterteilt er diese deshalb in un-

terschiedliche ›Räume‹, die zunächst ganz konkrete, topologische Einheiten in der

diegetischen Welt bezeichnen. Da aber mit »Raum« ein kulturwissenschaftlicher

Begriff berührt wird, der gerade in der neueren Narratologie und vor allem unter

dem Einfluss des Spatial Turn eine erhöhte Aufmerksamkeit erfährt, ist angesichts

dessen eine Abgrenzung und Konkretisierung des hier verwendeten Begriffs zwin-

gend nötig.6 Katrin Dennerlein definiert den ›konkreten Raum‹ wie folgt:

Der Begriff der ›erzählten Welt‹ umfasst die Handlung sowie die Gesamtheit der

Figuren, Objekte und räumlichen Gegebenheiten. ›Konkret‹ verstehe ich im Sinne

von ›sinnlich, anschaulich gegeben‹, wobei die Anschaulichkeit im narrativen Text

als Komponente eines semantischen Konzepts vorliegt, auf das referiert wird. Das

Vorhandensein von erzählterWahrnehmung ist für die Konkretheit keine notwen-

dige Voraussetzung.7

Raum in seiner textuellen Beschaffenheit verweist so zunächst auf die Worte, die

sich auf eine menschlicheWahrnehmungsfähigkeit von Dimensionalität beziehen.

5 Lotman: Die Struktur literarischer Texte, S. 339.

6 Dieser, vor allem für die Kulturwissenschaften entscheidende Paradigmenwechsel, fasst den

Raum nicht mehr als einfachen Container auf, sondern geht davon aus, dass der Raum eine

soziale und kulturelleGröße ist, die sich durchdie Beziehungs- undKommunikationsgeflech-

te der Menschen, die in ihm leben, bildet. Wie auch schon im Falle des Gewaltbegriffs der

Soziologie wird hier von diesem Ansatz Abstand genommen, da seine Analysekriterien vor

allem zur Beschreibung einer konkreten, faktualen Wirklichkeit gedacht waren. Die Über-

nahme in den literarischen Bereich stellt insofern eine unzulässige Übertragung dar, weil

es sich bei der diegetischen Welt weder um ein simples Abbild noch um eine Simulation

der empirischen Realität handelt und somit genuin literarische Komponenten ausgeblendet

werden würden. Zur Abgrenzung der Verfahren und Ansätze des Spatial Turns zur Narrato-

logie vgl. Dennerlein: Narratologie des Raumes, S. 5ff.

7 Dennerlein: Narratologie des Raumes, S. 48.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005 - am 13.02.2026, 20:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Gewalt und Grenze 141

Deiktische Bezeichnungen wie »hier«, aber auch »Berlin« fallen damit ebenso dar-

unter wie sensorische Referenzen wie »kalt« oder »hell«.8 Zusätzlich unterscheidet

sie zwischen Räumen und Orten im engeren Sinn. Letzteres ist für sie eine spezi-

elle Position in einem Raum und wird durch Präpositionen, Präpositionalphrasen

und Deiktika genauer bestimmt.9 Hierbei ist das Referenzsystem als Bezugsgröße

für die Orientierung im Raum essenziell. Es kann sowohl intrinsisch und damit

stabil oder deiktisch und damit abhängig vom Standort des Sprechers sein.10 Räu-

me können wiederum durch Toponymika, Eigennamen, Gattungsbezeichnungen,

Deiktika und weitere Konkreta angegeben werden, wobei ›weitere Konkreta‹ hier

zu einer offenen Liste und damit auch zu einer gewissen Beliebigkeit führen.11 So

sinnvoll also die Unterscheidung von Ort und Raum ist und so aufschlussreich ihre

Problematisierungen der einzelnen Bezeichnungsmöglichkeiten sind, wirft sie ei-

nen letztlich auf eine strukturale und damit semiotische Betrachtung der Textkon-

zeption zurück –was ein Raum ist, legt der Text fest oder es ist präsupponierbar.12

Dennerleins Einschränkung diesbezüglich, die sie noch einmal 2011 präzisiert, dass

nur zum Raum gehöre, was eine Unterscheidung von innen und außen aufweise

und von wenigstens einer Figur betreten werden könne,13 limitiert lediglich die

präsupponierten Inhalte, nicht aber die im Text realisierten, denn weiterhin kann

der Text auch Begriffe ohne räumliche Bedeutungmit einer räumlichen Bedeutung

semantisieren. Für das hier angestrebte Erkenntnisinteresse ist eine tiefergehende

Analyse des konkreten Raumes aber nicht zielführend.

Für Lotmans Ansatz ist nämlich lediglich entscheidend, ob Räume mit ande-

ren Räumen in Opposition stehen. Erst dann wird eine Grenze erzeugt und ein

transgressives Ereignis oderMetaereignis kann stattfinden.14 Damit aber Räume in

Opposition stehen, reicht es nicht aus, dass sie nur räumlich unterschieden sind,

sie müssen auch unterschiedlich semantisiert sein. Die Opposition zweier topo-

logischer Einheiten wie z.B. ›Stadt‹ und ›Land‹ genügt deshalb nicht. Erst wenn

diesen Orten auch tatsächlich unterschiedliche Merkmale zugeordnet werden, wie

etwa |modern| vs. |primitiv|, |sicher| vs. |gefährlich|, liegt aufgrund ihrer unter-

schiedlichen Semantisierung eine Opposition vor. Lotman spricht in diesem Fall von

semantischenRäumen. Ein semantischer Raum ist einMerkmalskomplex, eine Isoto-

pie, d.h. eine Ansammlung von Prädikaten, Normen, Werten oder Eigenschaften,

8 Fludernik: Fin de siècle, S. 52f.

9 Vgl. Dennerlein: Narratologie des Raumes, S. 78f.

10 Vgl. ebd., S. 84.

11 Vgl. ebd., S. 77.

12 Vgl. hierzu ihre eigenen Ausführungen Dennerlein: Art. »Raum«, S. 159.

13 Vgl. ebd., S. 158.

14 Hans Krah (Einführung in die Literaturwissenschaft, S. 320) bezeichnet diese Ereignisse, die

eine Änderung im semantischen Raum, also eine Zustandsänderung, hervorrufen, als ›Me-

taereignis‹.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005 - am 13.02.2026, 20:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Das Schweigen der Gewalt

die sich wiederholt in einem Text finden und zusammenfassen lassen. Ist dieser

Merkmalskomplex etabliert, impliziert er auch seine Opposition.15

Der Regelverstoß bzw. das Verlassen eines semantischen Raums und der

Übergang in einen anderen stellt in diesem Modell das entscheidende konstitu-

tive Moment da, ohne das sich eine Handlung, Lotman spricht von Sujet, nicht

etabliert. Die Transgression ist das Tiefenereignis, um bei Lotmans Terminologie

zu bleiben, das in der Lage ist, die erzählte Welt nachhaltig zu verändern, d.h.,

sie von einem Zustand A in einen neuen Zustand B zu überführen. Der einfachste

Fall ist hierbei, dass eine Figur sich von A nach B bewegt und zugleich eine

semantische Raumgrenze passiert. Wenn eine Figur eine Grenze passiert, dann

kann das wiederum unterschiedliche Folgen haben. Die Figuren aus dem anderen

semantischen Raum könnten im neuen Raum assimiliert werden (SemRa::Figb →

SemRa::Figa). Die Figuren verändern den semantischen Raum zu ihrem eigenen

(Figb::SemRa → Figb::SemRb) oder es entsteht ein neuer semantischer Raum

(SemRa::Figb → SemRc::Figc). Ebenso ist es natürlich möglich, dass die in Opposi-

tion stehende Figur bzw. der zu ihr in Opposition stehende Raum getilgt werden

– womit letztlich dann auch wieder ein Ausgleich des Konfliktes geschaffen wird

(Figa::SemRb → ¬Figa::¬SemRb).

An dieser Stelle lässt sich die zuvor entwickelte notwendige Funktionsschwäche

mit den narratologischen Kategorien engführen.Gewalt ist dann ein transgressives

Ereignis, wenn sie mit der Umgebung in Konflikt steht und eine Zustandsverän-

derung der Welt verursacht, die sich direkt auf die Handlung auswirkt. Somit ist

sie auf Handlungsebene dann funktionsschwach, wenn sie keinerlei Auswirkungen

hat, weder auf den Handlungsverlauf, den Zustand der diegetischen Welt oder die

Entwicklung der Figuren.

3.2 Arthur Schnitzler: Die Hirtenflöte

3.2.1 Märchen oder Experiment?

Im Falle Arthur Schnitzlers Erzählung Die Hirtenflöte übernimmt das Ereignis Ge-

walt auffällig häufig die Funktion, die Protagonistin der Handlung von einem se-

mantischen Raum in einen anderen zu überführen. Dies resultiert vor allem aus

der außergewöhnlichen Raumkonzeption des Textes, bei der oft topologische Orte

und semantische Räume zusammenfallen.

Schnitzler publizierte seine Erzählung erstmalig in der Neuen Rundschau (XIX.

Jg., 9. Heft) im September 1911. Bis heute ist die Erzählung verhältnismäßig we-

nig von der Forschungsliteratur berücksichtigt worden, obwohl bereits 1971 Maja

15 Ebd., S. 296ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005 - am 13.02.2026, 20:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Gewalt und Grenze 143

D. Reid eine längere Abhandlung über sie veröffentlicht.16 Dies mag mit der eher

mittelmäßigen Aufnahme durch damalige Rezensenten nach einer Lesung in Den

Haag zu tun haben, in deren Folge auch Arthur Schnitzler etwas Abstand zu seinem

Werk nimmt.17

Die Erzählung ist in sieben Kapitel unterteilt. Der Verlauf des Weges der Hel-

din mit dem Namen Dionysia lässt sich wiederum in vier Episoden einteilen, die

alle strukturelle Ähnlichkeiten aufweisen. So endet jede Episode mit dem Wunsch

der Protagonistin, nach Hause zurückzukehren. Am Schluss erreicht die Hauptfi-

gur auch tatsächlich ihr altes Zuhause wieder und der Plot erhält dadurch einen

zyklischen Aufbau.18

Erasmus, ein weiser, ältererMann, der keine Familie oder Verwandtemehr hat,

heiratet eine ebenfalls verwaiste, noch junge Frau namens Dionysia und zieht mit

ihr in ein Haus mit Turm amWaldesrand, wo er astrologischen Studien nachgeht.

Eines Nachts kommt er zu dem Schluss, dass das Wesen seiner Frau ihm und mit

großer Sicherheit auch ihr vollständig unbekannt ist, und zweifelt deshalb an ih-

rer grundlegenden Tugendhaftigkeit. Als Konsequenz schickt er seine Frau in die

Welt und gibt ihr die Aufgabe, jeder Versuchung nachzugehen, die sich ihr bietet.

Nach einem verhinderten Selbstmordversuch fügt sich Dionysia dem Wunsch ih-

resMannes, um gleich daraufmit einemHirten den ersten wirklichen Ehebruch zu

begehen und 100 Tage und 100 Nächte bei ihm zu bleiben. Dieser verliert dadurch

seine gesamte Herde und Dionysia verlässt ihn zugunsten eines Gutsherrn, der zu-

fällig vorbeifährt und sie eigentlich zu Erasmus zurückbringen soll. Sie bleibt aber

bei ihm und erlebt in seinem industrialisierten Land die Armut der Arbeiter. Trotz

der Hilfe Dionysias für die Armen kommt es zu einem Aufstand, der gewaltsam

niedergeschlagen wird. Sie verlässt darauf den Gutsherrn, will nach Hause, gerät

aber auf ihrem Weg erneut in die Wirren des Aufstands, der nun schon andere

Orte ergriffen hat, und wird nach einem Blutbad unter den Revoltierenden gefan-

gen genommen. Ein Graf entdeckt sie im Gefängnis, verliebt sich in sie, befreit

sie aus dem Kerker und beide heiraten. Es kommt zum Krieg und Dionysia reitet

an seiner Seite in die Schlacht. Sie zeugen während der Schlacht einen Sohn, aber

der Graf kommt im Krieg um. Sie erhält wegen ihrer Verdienste in den Schlachten

Anerkennung und Ehre, die sie aber verspielt, als sie mit dem Fürsten des Lan-

des eine Affäre anfängt und ihn zwingt, seine eigentliche Frau zu verbannen. Der

Unmut gegen Dionysia steigt im Volk und im Adel und sie muss mithilfe des Fürs-

ten eine Schreckensherrschaft etablieren, um sich zu schützen. Beide verkommen

moralisch und in einer entscheidenden Nacht will sie sich umbringen, findet aber

16 Perlmann: Arthur Schnitzler, S. 114; Reid: »Die Hirtenflöte«, S. 18-27.

17 Vgl. Roelofs: »Man weiß eigentlich wenig von einander«, S, 144.

18 Vgl. Eicher: Märchenbegriff und Märchenstruktur bei Arthur Schnitzler, S. 66; Geißler: Ar-

beit am literarischen Kanon, S. 124.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005 - am 13.02.2026, 20:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Das Schweigen der Gewalt

ihrem Sohn zuliebe neuen Lebenswillen. Der Fürst soll ihren Sohn adoptieren und

zum Nachfolger machen. Dies tut er auch, mit der Konsequenz, dass das Kind er-

mordet wird. Für den Fürsten stellt Dionysias Anwesenheit nun mehr eine Gefahr

dar und er will sich ihr durch ein Todesurteil entledigen. Als sie das bemerkt, flieht

sie und kehrt zu Erasmus zurück. Am Ende stehen sich beide gegenüber und sie

schlägt sein Angebot aus, das er ihr am Anfang als Versprechen gab, nämlich sie so

wieder zu sich zu nehmen, wie sie zurückkommt, als sei es der Tag ihrer Hochzeit.

Dionysia verschwindet und Erasmus benennt einen Stern nach ihr, der aber nach

seinem Tod nicht mehr auffindbar ist.

Auffällig unter vielen anderen Aspekten ist Dionysias kontinuierlicher sozialer

Aufstieg, wobei dieser immer an den Status des Mannes gebunden ist, mit dem

sie eine Beziehung eingeht und der von »Hirte« und »Gutsherr« über »Graf« bis

hin zu »Fürst« reicht. Während der erste Status entsteht, der zweite sich durch

gewährte materielle Güter und Freiheiten äußert, erwirbt sich Dionysia den drit-

ten Status durch heroisches Handeln und erpresst den letzten durch emotionale

Manipulation.

Wie bereits erwähnt, befindet sich jeweils am Übergang eines Abschnitts ein

Gewaltereignis. Der Übergang findet sowohl auf Handlungsebene statt und ist in

den meisten Fällen mit einer räumlichen Veränderung verbunden. Er ist aber auch

auf paratextlicher Ebene durch Kapiteleinteilungen markiert. In einer Tabelle zu-

sammengefasst ergibt sich dann folgende Darstellung, wobei nur die Gewaltereig-

nisse aufgeführt sind, die an der besagten Grenze eines neuen Abschnitts liegen.

Der Pfeil deutet jeweils an, ob die Grenze zur neuen Episode vor oder hinter dem

Ereignis liegt:

 
Aufbruch I Erasmus

Turm/Wald

Dionysias Reise II Hirte ←

gewaltsamer Liebesakt

III Gutsherr →

Aufstand

IV – →

Niederschlagung des Aufstands

V Graf →

Tod des Grafen

VI Fürst →

Kindsmord

Rückkehr VII Wald/Erasmus

Turm

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005 - am 13.02.2026, 20:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Gewalt und Grenze 145

Im Falle des besonderen und im Vergleich zu anderen Erzählungen Schnitzlers

eher ungewöhnlichen Aufbaus der Hirtenflöte ist eine nähere Betrachtung der Fra-

ge nach der Typologie des Textes durchaus angebracht. Die Prosa Arthur Schnitz-

lers folgt, laut Perlmann, grundsätzlich keinen strengen Gattungsprinzipien, wes-

halb seine Werke allgemein als Novellen, Novelletten und Erzählungen bezeichnet

werden.19 Szendi zeigt allerdings, dass eine Tendenz zur Novelle spätestens mit

Leutnant Gustl (1900) von ihm aufgegeben wird, aber davor für die frühen Arbeiten

durchaus eine starke Affinität zu traditionellen Formen besteht.20 Als häufig ver-

wendete Leitstrukturen bezeichnet Perlmann darüber hinaus das Experiment und

das Rätsel. So sieht sie bei der Erzählung Die Hirtenflöte deutliche Ähnlichkeiten zu

einer »Versuchsanordnung«.21 Dem folgt Rolf Geißler bei seiner Einschätzung be-

züglich des dominierenden Formprinzips.22 Jedoch findet sich bei ihm auch der

Hinweise auf die an vielen Stellen aufgegriffene Rekurrenz auf das Märchen, die

wiederum Timothey Farley nämlich dazu veranlassen, den Text als »fairy tale« zu

klassifizieren.23 Zu diesen Analogien gehört etwa das Fehlen konkretisierender An-

gaben zu Zeit und Ort, die somit die Lokalisierung der Ereignisse ambivalent be-

lassen. Hierdurch entfallen Authentifizierungspunkte über den Raum, wie etwa in

Richard Beer-Hofmanns Der Tod Georgs, wo die Erzählung in Wien und der Umge-

bung angesiedelt wird, oder die Zeit, etwa durch die Nennung historischer Ereig-

nisse, wie im Fall von Felix SaltensDas Schicksal der Agathe. Vielmehr scheinen sogar

mehrere historische Epochen durchschritten zu werden. Das am Anfang präsen-

tierte Sujet in Kombination mit der Situierung einer defizitären Ausgangssitua-

tion und die Aussendung der Dionysia in Verbindung mit dem Versprechen, das

Erasmus ihr gibt, entspricht einigen der Grundkonstellationen, wie sie von Propp

als märchentypisch herausgearbeitet wurden.24 Überdies sind im gesamten Text

noch weitere formale Elemente enthalten wie etwa die wiederkehrende Zahl Drei

und die Zahl Sieben, die auf die europäische Märchentradition verweisen.

Während im ersten Abschnitt das gattungsspezifische Muster des Märchens

seine Anwendung sowohl in syntagmatischen Formeln und textinternen Signalen

(Etablierung eines Mangels als Ausgangssituation, Wiederholung von Ereignissen

in Abwandlung, wiederkehrende Frage-Antwort-Dialoge, Zahlensymbolik) als auch

Themenauswahl und Motiven findet, entwickelt sich im Gegensatz zu einer klaren

19 Perlmann: Arthur Schnitzler, S. 116.

20 »In seinen frühen Novellen (vor 1900) erweist sich Schnitzler noch als traditioneller Erzähler.

Es gibt nur wenige Werke, in denen Strukturelemente von denen der klassischen Novellen-

form abweichen.« (Szendi: Erzählperspektiven in den frühen Novellen Arthur Schnitzlers,

S. 109)

21 Perlmann: Arthur Schnitzler, S. 113.

22 Vgl. Geißler: Arbeit am literarischen Kanon, S. 123.

23 Farley: Arthur Schnitzlerʼs Sociopolitical Märchen, S. 111.

24 Vgl. Propp: Morphologie des Märchens, S. 39ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005 - am 13.02.2026, 20:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Das Schweigen der Gewalt

Stringenz und einer konsequenten Lösung der Ausgang der Erzählung eher unein-

deutig und somit typisch für ein Kunstmärchen.25

Gegen die Einordnung als Kunstmärchen wendet Thomas Eicher ein, dass der

Erzählung das entscheidende Merkmal, nämlich das Vorhandensein des Wunder-

baren, fehle.26 Er folgt dabei dem Konzept von Paul-Wolfgang Wührl, der wieder-

um das Wunderbare als »formprägend« bezeichnet und es damit zur hinreichen-

den Bedingung für einen »überaus weitgefaßte[n] Gattungsbegriff« erklärt.27 Das

Wunderbare ist tatsächlich nicht als offensichtlich wirkende Kraft oder gar als Per-

sonifizierung in der Erzählung situiert, nur die Schicksalshaftigkeit der Ereignis-

se, die Dionysia widerfahren, und die Allwissenheit über diese vonseiten Erasmus

könnten als indirekte Präsenz aufgefasst werden.28 Eicher ist es jedoch wichtig,

die auffälligen formalen Bezüge zur Gattung des Märchens zu berücksichtigen,

darüber hinaus diese Entsprechungen aber auch in anderen Erzählungen für seine

Analyse fruchtbar zumachen, in denen sie nur sporadisch und nicht derart gehäuft

wie in Die Hirtenflöte vorkommen.

Beide Bewertungen, Märchen und Experiment, gehen von unterschiedlichen

Ansätzen aus. Während die Einteilung zu den Märchen aufgrund der vorhanden

Textsignale die naheliegende zu bestehenden Kategorien darstellt, bildet die Be-

zeichnung »Experiment« den Versuch mithilfe einer Analogie die Diskrepanz zwi-

schen den Merkmalen, die mit dem Märchenhaften sich beschreiben lassen und

denen, die sich der Einteilung entziehen, zu harmonisieren. Der importierte Be-

griff »Experiment« wird hierbei jedoch nicht klar hinsichtlich eines Texttypus de-

finiert. Welche Merkmale von einem Text erfüllt sein müssen, um als Experiment

zu gelten, bleibt ebenso vage, wie warum im konkreten Fall von Schnitzlers Text

die Ähnlichkeiten zu einer Versuchsanordnung den Text besser erfassen als das

Beschreibungskonzept der ›Prüfungen‹, die der Held im Märchen erfüllen muss.

Die vorliegende formale Struktur der Erzählung zielt darauf ab, mithilfe we-

sentlicher Textsignale beim Rezipienten eine Erwartungshaltung hinsichtlich einer

märchenhaften Geschichte zu provozieren. Die Assoziation und damit mögliche

Erwartungshaltung eines Rezipienten hinsichtlich einer naiven Märchenstruktur

ist deshalb auch bei den Kunstmärchen entscheidend, da nur so ein Bruch mit der,

wie Eicher es nennt, Teleologie des Märchens möglich ist.29 Sowohl das Fehlen des

Wunderbaren als auch das märchenuntypische Ende im Falle der Hirtenflöte sind

25 Vgl. für eine allerdings teilweise verkürzende Gegenüberstellung einzelner entscheidender

Aspekte der Übereinstimmungen und Diskrepanzen von Märchen zu Kunstmärchen Neu-

haus: Märchen, S. 7f. und die tabellarische Gegenüberstellung S. 12.

26 Vgl. Eicher: Märchenbegriff und Märchenstruktur bei Arthur Schnitzler, S. 50.

27 Wührl: Das deutsche Kunstmärchen, S. 16f.

28 Zu Schnitzlers Schicksalsbegriff im Allgemeinen und im Besonderen für Die Hirtenflöte vgl.

Allerdissen: Arthur Schnitzler, S. 108f.

29 Eicher: Märchenbegriff und Märchenstruktur bei Arthur Schnitzler, S. 52.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005 - am 13.02.2026, 20:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Gewalt und Grenze 147

wichtige strukturelle Elemente, die auf eine Wirkung abzielen, die nur gelingt,

wenn mit der Erwartungshaltung des Rezipienten an ein Märchen gebrochen wer-

den kann.30 Dieser Bruch ändert die Bewertung des Ausgangs der Erzählung, da

unter märchenhaften Aspekten und mit der Erwartungshaltung eines moralischen

Schlusses sowie einer ›guten‹ Auflösung der Handlungskonflikte das Ende anders

zu deuten ist, als wenn man stattdessen einen Experimentaufbau annimmt, der

keine Erwartungshaltung auf eine vollständige Konfliktauflösung provoziert und

der insgesamt eine eher distanziertere Lesehaltung fördern sollte.31

3.2.2 Das Zerbrechen einer Flöte

Der erste zu analysierende Gewaltakt der Erzählung wird dadurch ausgelöst, dass

Dionysia absichtlich eine Hirtenflöte zerbricht. Diese scheinbar harmlose Form

von leichtem Vandalismus erhält retrospektiv eine bedeutungstragende Funktion,

die in Korrespondenz mit der Titelgebung wichtig wird. Allerdings ist bei dem ers-

ten Gewaltereignis in Arthur Schnitzlers Hirtenflöte aufgrund einer strukturellen

Ambivalenz nicht leicht zu entscheiden, ob es sich um ein Tiefenereignis und damit

um ein transgressives handelt oder nicht. Denn es scheint, dass vor allem Erasmus’

Entscheidung, seine Frau aus dem Haus zu verbannen, die Tat ist, die im Oberflä-

chendiskurs alle kommendenHandlungen auslöst.Mit dieser Entscheidung, die an

die Aussendung des Helden im Märchen erinnert, hat er den Zustand der Welt für

Dionysia verändert. Indem sie das Haus mit dem Turm »in stiller Gegend amWal-

desrand« – eine weitere (Kunst-)Märchenreminiszenz – verlässt, betritt sie auch

topologisch einen neuen Ort, dessen beschriebene Landschaft deutliche intertex-

tuelle Bezüge zum Locus amoenus der Schäferdichtung aufweist: Die neu einge-

führte Figur ist ein Hirte, das beherrschende Thema ist die erotische Liebe der

beiden Figuren und der Verlauf der Episode ist durch Handlungsarmut geprägt.32

Die Veränderung der Umgebung geht einher mit einer Verschiebung der zuvor gel-

tenden Werte. War Erasmusʼ Turm ein Ort der Wissenschaft und Vernunft, ist die

offene ländliche Ebene dominiert durch Erotik und Unbeschwertheit.

Dionysias erste Begegnung mit dem Hirten endet dann auch konsequent in

einem Geschlechtsakt, der durch seine Darstellung jedoch mit Gewalt konnotiert

ist. Im Oberflächendiskurs ist dieses Ereignis das einzige des gesamten Textes, das

30 Lotman: Die Struktur literarischer Texte, S. 311.

31 Wobei dies spekulativ verbleibt, da wie bereits erwähnt aufgrund fehlender definitorischer

Schärfe insgesamt unklar bleibt, was genau eine Experimentstruktur eines Textes ausmacht.

Zu vermuten ist, dass hier auf einen ähnlichen Aufbau wie in GoethesWahlverwandschaften

angespielt wird. Das würde aber vollständig ignorieren, dass Goethes Roman diese Analogie

zuerst selbst etabliert, bevor er sie strukturell umsetzt.

32 Vgl. Häntzschel: »Idylle«, S. 122ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005 - am 13.02.2026, 20:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Das Schweigen der Gewalt

sich aus einer Figureninteraktion sukzessive entwickelt. Der Hirte beginnt an die-

ser Stelle indirekt aggressiv mit der zuschreibenden Äußerung »Warum blickst Du

mich so böse an?«33 Vonseiten Dionysias gibt es allerdings weder intern noch von

der Erzählerinstanz her zugeschriebene Anzeichen für Aggressionen. Vielmehr ist

im Verlauf des Dialogs, der dem Aufbau strikt folgt, dass Dionysia durch eine Frage

eine Antwort provoziert, als einzige Erwähnung ihrer Gefühlslage die Bewertung

»fragte bewegt«34 zu finden.

Ganz anders die zur Charakterisierung des emotionalen Zustandes des Hir-

tenjungen benutzten Adjektive »ärgerlich«, »zornig« (zweifach) und »verächtlich«,

aus denen sich die Merkmalsklasse |aggressiv| abstrahieren lässt. Letzteres (ver-

ächtlich) erscheint im Zusammenhang mit der von Dionysia als Schmähung emp-

fundenen Aussage verwendet, die von ihrem propositionalen Gehalt her allerdings

lediglich weitere Fragen unterbinden soll:

Aber das ist mir wahrlich noch nie vorgekommen, daß in aller Morgenfrühe Da-

men imNachtgewand vormir imMoose stehen undmich umDinge fragen, die sie

nichts kümmern, just wenn ich die Flöte blasen und in die junge Sonne blinzeln

will.35

Ob die folgende emotionale Veränderung der Figur schlüssig aus dem Vorherge-

henden entwickelt wird, sei dahingestellt; zumal es sich auch hierbei um eine Re-

miniszenz an die Schäferdichtung handeln könnte. Jedoch zunächst ist Dionysia

ihr Verhalten unangenehm, dann aber schlägt ihre Stimmung in Aggression um,

was durch das Gedankenzitat »der freche Knabe! Ich möchte seine Flöte zerbre-

chen« präsentiert wird. Als sie ihrenWunsch in die Tat umsetzt, hat ihre Handlung

weitreichende Konsequenzen:

Er sah Dionysia herankommen, runzelte die Brauen und wies die Nahende mit

befehlender Gebärde von dannen. Sie aber ließ sich nicht abhalten, schritt gera-

de auf ihn zu, nahm dem Staunenden die Flöte aus der Hand, brach sie entzwei

und schleuderte ihm die Stücke vor die Füße hin. Jetzt erst schien er zur Besin-

nung zu kommen, packte Dionysia an den Handgelenken und wollte sie zu Boden

werfen. Sie wehrte sich, stemmte sich ihm entgegen, seine Augen glühten zornig

in die ihren, sein hastender Atem fauchte ihr über die Stirn. Er preßte die Lippen

zusammen, sie lachte: plötzlich ließ er ihre Hände frei und umfaßte ihren Leib

mit beiden Armen. Heftig wallte es in ihr auf, und sie wollte sich ihm entreißen.

33 In: Arthur Schnitzler: Das erzählerische Werk. Bd. 3. Frankfurt amMain: Fischer Taschen-

buch 1977, S. 121 (im Folgenden als »DH« abgekürzt).

34 Ebd., S. 122.

35 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005 - am 13.02.2026, 20:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Gewalt und Grenze 149

Aber da er sie immer mächtiger an sich heranzog, drängte sie selbst sich ihm ent-

gegen, ermattete, sank aufs Gras und mit ungeahnter Wonne gab sie sich seinen

grimmigen Küssen hin.36

Der Geschlechtsakt resultiert somit aus dem Wechselspiel der gegenseitigen, ag-

gressiven Handlungen der Akteure. Der Akt an sich ist ebenfalls mit Gewalt konno-

tiert.Die Segmente »packteDionysia an denHandgelenken undwollte sie zu Boden

werfen. Sie wehrte sich, stemmte sich ihm entgegen« und die in ihnen verwende-

ten Sememe positionieren die Handlungen oppositionell zueinander in der Gegen-

überstellung der Merkmale |aggressiv| vs. |defensiv| in den Begriffen »packen, zu

Boden werfen« und »sich wehren, stemmen«. Der paradigmatische Verstoß der

Kombination von »fauchen« mit »Atem« setzt in »Atem« das Sem |¬menschlich|

dominant. Damit wird »Hirte«, zumindest partiell, als animalisch konnotiert. Die

sexuelle Handlung findet keine Erwähnung; ihre Repräsentation ist als Gedanken-

strich in der Erzählung umgesetzt. Die zwar textlich resultierende Leerstelle ist

faktisch eine eindeutig auffüllbare, da sie sich ohne Weiteres semantisch aus dem

Vorhergehenden erschließen lässt. Die Sememe »entgegen drängen«, »ermatten«,

»ungeahnte Wonne», »grimmige Küsse« in Kombination mit den geschilderten

Handlungen des Erfassens des Leibes und des Hinabsinkens ins Gras lassen keinen

großen Spielraum anderweitiger Interpretationen zu.37

Diese Quasivergewaltigung oder vis haud ingrata38 ist Teil der Überführung der

Hauptfigur vom Ausgangszustand in den Folgezustand. Sie markiert die Grenze

und findet somit als Schwellenereignis statt. Auslöser des Gewaltakts wiederum

ist das Zerbrechen der Flöte.

Dionysias Transgression beginnt allerdings schon mit dem ersten Hören der

Flötentöne, da sie hier aus sich selbst heraus die ihr von Erasmus oktroyierte Regel

anwendet. Denn indem sie denWunsch, der Flöte zu folgen, vor sich selbst formu-

liert und diesen auch in die Tat umsetzt, akzeptiert sie letztlich, dass die Regel nun

für sie selbst auch bindende Gültigkeit hat. »Und es fiel ihr ein, daß sie nicht das

Recht hatte nach Hause zurückzukehren, ehe sie diesem Wunsche nachgegeben,

und eilends folgte sie den Flötentönen durch den Wald.«39

36 Ebd., S. 123.

37 Im Verlauf der Erzählungen werden weitere Geschlechtsakte nicht ausgespart. Darüber hin-

aus ist auch Schnitzler in anderen Texten expliziter als an dieser Stelle. Möglicherweise ist

also die Weglassung erneut eine Reminiszenz an die zitierten Vorbilder.

38 Christine Künzel (Vergewaltigungslektüren, S. 163) findet hierfür den juristischen Begriff vis

haud ingrata (›die nicht unwillkommene Gewalt‹), um zu signalisieren, dass die Vorstellung,

eine Frau müsse zum erotischen Glück gezwungen werden, einer langen kulturellen Traditi-

on entstammt, die in dieser Stelle ihre Anspielung erfährt und nicht untypisch für die Schä-

ferdichtung ist.

39 DH, S. 122.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005 - am 13.02.2026, 20:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Das Schweigen der Gewalt

Signifikant die Verwendung der Phrase ›nicht das Recht haben‹, die ihren Ge-

dankengang damit dem Kontext [Gesetzt] zuordnet und die bindende Kraft in Be-

zug auf die Heldin signalisiert, wodurch sie schlussendlich die ihr gestellte Auf-

gabe angenommen hat. Zudem darf davon ausgegangen werden, dass mit diesem

Schritt die Fügung der Heldenfigur in die ihr zugeteilte Aufgabe erfolgt ist.

Durch diese Entscheidung wird die Ereigniskette der Erzählung in Gang ge-

setzt. Somit liegt im Entschluss von Erasmus, seine Frau in die Welt zu schicken,

um ihr Wesen zu ergründen, das Tiefenereignis, das den Übergang der Heldin von

einem semantischen Raum in einen anderen veranlasst und damit die Grundbe-

dingung der Erzählung darstellt. Dionysias eigene Transgression ist aber erst nach

dem erotischen Aufeinandertreffen mit dem Hirten abgeschlossen. Sie ist ab da

nicht mehr dem Bereich des Waldhauses zugehörig, sondern ganz Teil der Schä-

feridylle.

Das Zerbrechen der Flöte hat aber noch weitergehende Konsequenzen:

Die Herde, sonst gewohnt einem Flötenspiel zu folgen, das nun für immer ver-

stummt schien, verlief sich allmählich, und am Ende hüpfte nur mehr ein kleines

Lämmchen neben dem Paare einher.40

Das bedeutet, dass der Akt auf Handlungsebene nicht nur ein direktes Folgeer-

eignis motiviert, sondern darüber hinaus im Rückbezug weitere Ereignisse ausge-

löst hat, die ebenfalls entscheidende Veränderungen der Situation bedingen. War

somit für die erste Zustandsveränderung Erasmus verantwortlich, zeigt sich an

dieser Stelle, dass für die nächste Zustandsveränderung Dionysia verantwortlich

sein wird. Dieses hier etablierte Schema behält die Erzählung bei, denn es sind

im Verlauf hauptsächlich ihre Entscheidungen und Handlungen, die die Kette der

Ereignisse erzeugen.

Dass Dionysia erzählstrukturell die Funktion als aktiver Verursacher des Hand-

lungsverlaufs zukommt, wird innerhalb der Erzählung von den Figuren reflektiert.

»Nun möchte ich gerne wieder einmal etwas auf der Flöte spielen hören.«

»Ich habe keine Flöte mehr«, erwiderte der Hirte. »Du hast sie mir zerbrochen.«

»Du hättest sie fester halten sollen«, erwiderteDionysia. Dann sah sie um sich und

fragte: »Wo ist denn unser silberwolliges Gefolge?«

»Es hat sich verlaufen, da es mein Flötenspiel nicht mehr hörte«, antwortete der

Jüngling. »Warum hast du nicht besser achtgegeben?«, fragte Dionysia.

»Ich habe mich um nichts gekümmert als dich«, erwiderte der Jüngling.

»Heute Morgen sah ich ja noch ein Lämmchen neben uns ruhn.«

»Das hab ich verkauft, um dir Schuhe, Kleid und Mantel zu bringen.«

40 Ebd., S. 123.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005 - am 13.02.2026, 20:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Gewalt und Grenze 151

»Wärst dumir nicht gehorsam gewesen«, sagte Dionysia ärgerlich, erhob sich und

wandte sich ab.41

Erneut ist hier der strenge Aufbau des Frage-Antwort-Verlaufs umgesetzt, der

durch seinen Parallelismus auch eine Ähnlichkeit zur rituellen Formel im Märchen

aufweist.

Dionysia nimmt die ihr zugeschriebene Rolle des Verursachers allerdings nicht

an, sondern gibt ihrerseits die Schuld dem Hirten. Sie trennt sich daraufhin von

ihm und schließt sich einem zufällig vorbeikommenden Gutsherrn an, der sie wie-

der zurück zu Erasmus bringen soll, und verlässt damit die idyllische Landschaft

und die Welt der Schäferdichtung.

Die Erzählung reflektiert hier also indirekt ihre eigene Erzählstruktur, die

im Wechselspiel der unterschiedlichen Kausalitäten ihr Fortschreiten produziert.

Denn richtig ist, dass der Hirte Dionysias Überführung in den neuen semantischen

Raum vornimmt und auch das Zerbrechen der Flöte provoziert, sowie ebenfalls

korrekt ist, dass bereits mit dem Zerbrechen der Flöte der weitere Handlungsver-

lauf festgelegt war. Damit gilt aber auch für die erste Episode in Bezug zu ihren

Anleihen bei der Gattung der Schäferdichtung, dass sich im Kleinen vollzieht, was

im Großen für die Gattung des Märchens erfolgt. Die bis zu diesem Punkt auf-

gegriffenen Elemente werden nicht zu einer harmonischen Lösung im Sinne der

zitierten Gattung geführt, sondern die Erwartungshaltung wird gebrochen, indem

eine Figur das Sujet verlässt und damit jegliche gattungsspezifische Beendigung

des Handlungsverlaufs unmöglich wird. Durch das Fehlen der Schäferflöte war

also das Sujet der Idylle von Anfang an ›gebrochen‹. Damit würde aber auch das

Zerbrechen der Flöte ein Tiefenereignis darstellen, da es letztlich die Ereignisse

verursacht, die zur Änderung – besser gesagt – zur Auflösung der Ordnung des

Raumes beitragen, womit die zu Beginn erwähnte Strukturformel (Figa::SemRb →

¬Figa::¬SemRb) zur Anwendung käme.

3.2.3 Das Märchen geht schlecht aus

Wie oben erwähnt, greiftmise en abyme die erste Episode der genannten Erzählung

in Bezug auf Gattungskonventionen und dem Bruch mit diesen voraus, weshalb

hier ebenfalls der Analyse etwas vorgegriffen werden soll, indem bereits das En-

de der Erzählung im Zusammenhang der Transgression auf seine Funktion hin

beschrieben wird.

In der Forschungsliteratur herrscht weitestgehend Konsens darüber, dass die

Rückkehr Dionysias für die Aussage des Textes die zentrale Stelle in der Erzählung

darstellt. In Bezug auf den Aspekt der Gewalt ist diese Szene insofern wichtig, da

41 Ebd., S. 123f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005 - am 13.02.2026, 20:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Das Schweigen der Gewalt

sie retrospektiv die Bewertungen der Ereignisse durch die Erzählinstanz infrage

stellt.

Nachdem die Protagonistin durch ihren wechselvollen Schicksalsweg gegan-

gen ist, steht sie nun vor der Möglichkeit, das Angebot von Erasmus anzunehmen

und wieder seine Frau zu werden, womit sie in ihren ursprünglichen Zustand zu-

rückkehren würde. Erasmus bezeichnet sich selbst an dieser Stelle erneut als der

Wissende, den nichts unerwartet treffen kann. Aber das ursprüngliche Verhältnis

hat sich verkehrt. Die Hierarchie vom Beginn der Geschichte, in der Erasmus die

Möglichkeit hatte, mit einer Entscheidung die Lebensumstände von Dionysia zu

ändern, existiert nicht mehr. Er, der sich ihr gegenüber wie zu Beginn als »Lieben-

der« und »Weiser« konstituiert, wird von ihr wieder dekonstruiert:

Du ein Weiser? Und hast nicht erkannt, daß jedem menschlichen Dasein nur ein

schmaler Strich gegönnt ist, sein Wesen zu verstehen und zu erfüllen? Dort, wo

das einzige, mit ihm einmal geborene und niemals wiederkehrende Rätsel seines

Wesens im gleichen Bett mit den hohen Gesetzen göttlicher und menschlicher

Ordnung läuft? Ein Liebender du? Und bist nicht selbst an jenem fernen Morgen

ins Tal hinabgestiegen, eine Flöte zerbrechend, deren Töne der Geliebten Verfüh-

rung drohten? Dein Herz warmüd, Erasmus, darum ließest dumich scheiden, oh-

ne einenKampf aufzunehmen, der damals noch nicht verlorenwar; unddeinGeist

war erwürgt im kalten Krallengriff vonWorten darum vermeintest du des Lebens

ungeheure Fülle, das Hin- und Widerspiel von Millionen Kräften im hohlen Spie-

gel einer Formel einzufangen.42

Erneut legt der Text in diesem Zusammenhang eine Emphase auf den Moment,

wo die Hirtenflöte zerbrochen wird. Die Protagonistin selbst erklärt somit das Er-

lebnis im Rückblick zum Umschlagpunkt der Handlung und zum point of no return.

An dieser Stelle ist ebenfalls interessant, dass sie Erasmus’ Aussendung mit der

Aussage »darum ließest du mich scheiden, ohne einen Kampf aufzunehmen« die

aktive Handlung in eine passive verkehrt, so, als sei es eigentlich Dionysia gewe-

sen, die sich aus dem Haus und in die Welt hätte begeben wollen. Die der Figur

Dionysia am Anfang oktroyierte Unabänderlichkeit der Geschehnisse, die wohlge-

merkt von der Erzählerinstanz präsentiert worden ist, die die gesamte Erzählung

über eine Korrelation zur Figur Erasmus aufweist, wird im Nachhinein von Diony-

sia selbst relativiert. Der Text ordnet den Geschehnissen und damit dem Schicksal

Dionysias einen Transgressionspunkt zu, und zwar in Abhängigkeit dazu, wer die

Hirtenflöte zerbrochen hat. In diesem Zusammenhang ist die Namensgebung der

Figur von entscheidender Bedeutung. In der Sekundärliteratur ist die Ähnlichkeit

zu ›dionysisch‹ und damit zu einem Begriff aus der Philosophie Nietzsches nicht

unerwähnt geblieben. Wobei auch immer wieder darauf hingewiesen wird, dass

42 Ebd., S. 146.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005 - am 13.02.2026, 20:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Gewalt und Grenze 153

dies keine konkrete Entsprechung sei. Das wäre auch kaum möglich, denn wie

bereits im ersten Teil dieser Arbeit erwähnt, ist das Verständnis der Philosophie

Nietzsches, und das gilt auch für Arthur Schnitzler, eher ein sekundär vermittel-

tes. Auch lässt sich streiten, ob im Verhalten der Figur oder in den Erlebnissen, die

sie macht, überhaupt Punkte einer ›dionysischen Existenz‹ zu erkennen sind oder

nicht. Eine andere offensichtliche Auffälligkeit, die vor allem vom Text impliziert

wird, hat bis jetzt noch keine Erwähnung in der Forschungsliteratur gefunden.

Dionysia ist metonymisch über den Gott Dionysos auch mit seinem Attribut der

Hirtenflöte verbunden. Ihr Schicksal ist von diesem Gegenstand abhängig, wes-

halb sie von ihr aus der zu vernunftorientierten und damit an der menschlichen

Existenz vorbeigehendenWelt des Erasmus herausgezogen wird. Schuld daran hat

Erasmus, der mit seiner Hybris, wie sie ihm von Dionysia vorgeworfen wird,mein-

te besser erkennen zu können, was einenMenschen ausmacht.43 Das transgressive

Ereignis der sexualisierten Gewalt schließt die Exposition ab und initialisiert den

Rest des Handlungsverlaufs.

Wolfgang Lukas erstellt für die Prosa von Schnitzler ein 3-Phasen-Modell. Hier-

nach erleide dieHauptfigur eine Krise und begibt sich aus dieser, um in der zweiten

Phase die Sinn- und Lebenssuche aufzunehmen. Letztendlich münde der Versuch

aber in einer erneuten Destabilisierung. DasModell trifft auch auf diese Erzählung

vollständig zu. Dionysia wird von Lukas als B-Figur klassifiziert. Er trennt hierbei

strikt zwei verschiedene semantische Räume, die sich ideologisch scharf vonein-

ander abgrenzen. Die B-Figur sei im Gegensatz zur A-Figur überhaupt in der Lage,

von einem in den anderen Raum zu wechseln, während die A-Figur im ideologisch

restaurativen Raum verbleibe.44

Aber noch ein weiterer Aspekt ist in dieser letzten Szene wichtig.Mit Dionysias

Aussage, dass Erasmus sie hätte ziehen lassen, die imKonflikt stehtmit der von der

Erzählerinstanz präsentierten Handlung, weist der Text auf eine Leerstelle hin. Er-

zählinstanz und die Figur des Erasmus sind über ihren vermeintlichen Habitus der

Allwissenheit verbunden. Alle bisherigen Wertungen der Erzählinstanz stammen

aus der Nullfokalisierung, wobei die Figurenperspektive der Dionysia nicht einge-

nommen wird. Mit ihrer gegenteiligen Darstellung eröffnet sie im letzten Moment

eine andere, eine unerzählte Sicht auf die Dinge. Dionysia, die zum Spielball der

vermeintlichen Weisheit des Erasmus wird, behauptet zum Schluss ihre Wahrheit

gegen die seine und indem sie bereits das erste Ereignis anders deutet, destabili-

siert sie zugleich die gesamte Zuverlässigkeit der Erzählinstanz rückwirkend. Da-

mit eröffnet sie das Potenzial auf eine zweite Sicht auf die Ereignisse, allein ihre

Sicht verbleibt imUngesagten. Sie verlässt Erasmus und kehrt nicht wieder zurück.

43 Vgl. hierzu und zum Aspekt des Dionysischen in der Erzählung auch Pikulik: Der Traum der

Vernunft, S. 93f.

44 Vgl. Lukas: Das Selbst und das Fremde, S. 31ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005 - am 13.02.2026, 20:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Das Schweigen der Gewalt

Mit der Flöte zerbricht also offensichtlich mehr als nur ein Instrument. Diony-

siasWelt zerfällt von hier an und durch die anschließende Vergewaltigung kontinu-

ierlich. Die Gewalt löst damit gleich zu Beginn eine Charakterentwicklung aus, die

sich rückblickend als unnötige Vertreibung aus einem mehr oder weniger idealen

Zustand lesen lässt. Die Tradition der Schäferdichtung verdeckt in gewissem Sin-

ne die Brisanz der Szene, weshalb die Einstufung des Liebesaktes sicherlich dem

aktuellen Blick des Interpreten geschuldet ist, der nach der Einwilligung der Prot-

agonistin fragt. Ein historischer Leser mag sie schlicht als erotische Inszenierung

verstanden haben. Schnitzler legt aber auch auf diesen Aspekt sein Augenmerk,

wenn er die Idylle in sich zusammenfallen lässt. Ebenso konsequent unterstellt am

Ende Dionysia dem allwissenden Märchenweisen Grausamkeit und Unwissenheit.

Denn was sich hier bereits andeutet und was sich in den übrigen Episoden noch

stärker zeigen wird: Dionysia lassen die Erlebnisse und damit auch die Gewalt-

erfahrungen weder zu einem besseren Menschen werden, noch führt es sie zur

Erkenntnis ihres Wesens. Erasmus steht somit stellvertretend für eine allväterli-

che Haltung, die mit ihren romantisierenden Tendenzen bei der Welt- und Men-

scherklärung scheitert. Ihm gegenüber befindet sich das Moderne im Weiblichen,

an dem die überkommende Epistemologie zerbricht.

Auf der formalästhetischen Ebene aber lässt sich feststellen, dass in Bezug auf

die Gewalt genau gegenläufig zu dem von mir als Forderung formulierten Merk-

mal sie als Ereignis gerade nicht marginalisiert wird, sondern eine entscheidende

Funktion in der Strukturierung der Erzählung übernimmt.

3.3 Richard Beer-Hofmann: Der Tod Georgs

3.3.1 Geträumte Welten

Bei Richard Beer-Hofmann findet sich ebenfalls ein interessantes Beispiel, wie Ge-

walt als Handlungselement eingesetzt wird, um eine Veränderung der Erzählung

auszulösen. Jedoch anders als im vorherigen Werk vollzieht sich der Wandel nicht

auf der Ebene der Figureninteraktion. Stattdessen überführt sie die Erzählung von

einem Zustand in einen anderen, indem sie den gesamten diegetischen Weltzu-

stand verändert. Auch hier besitzt die Gewalt damit eine transgressive Funktion

und kann somit ebenfalls als tiefendiskursives Ereignis bezeichnet werden. Ihre

transgressive Eigenschaft allerdings erhält sie ausschließlich über den erzählstruk-

turellen formalen Aufbau, weshalb es nötig ist, auf diesen kurz einzugehen.

Die Erzählung Der Tod Georgs (1900) wird von Richard Beer-Hofmann vorab als

Fragment 1898 in der Zeitschrift Pan veröffentlicht, erscheint dann vollständig in

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005 - am 13.02.2026, 20:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Gewalt und Grenze 155

Buchform 1900 im Verlag von S. Fischer in Berlin.45 Es ist Beer-Hofmanns erste

Veröffentlichung seit sieben Jahren. Zuvor hatte er zwei Novellen,Camelias undDas

Kind, publizieren lassen.46 Die Geschichte handelt von einem Mann namens Paul,

der seinen Freund Georg wiedertrifft, als dieser auf der Durchreise von Südtirol

nach Heidelberg, wo er einen Ruf als Professor erhalten hat, bei ihm übernachtet.

In dieser Nacht stirbt Georg,während Paul eine Episode von einer Frau träumt,mit

der er im Traum verheiratet ist, die aber in Wirklichkeit nie existiert hat. Lediglich

ein Mädchen, das Paul gelegentlich beim Spazierengehen trifft, hat die Inspirati-

on für die Frau geliefert. Seine Ehefrau im Traum liegt ebenfalls im Sterben, und

während Paul sich in einemNebenzimmer ausruht, schläft er ein und träumt einen

Traum im Traum. Im zweiten Traum beobachtet er eine mythische Tempelszene

anfangs nur von Ferne, aber im Verlauf wird er in die Geschehnisse hineingezo-

gen. Auf dem Höhepunkt explodiert ein Weihekessel, wobei eine der Kultistinnen

umkommt. Paul erwacht, aber nur um in der nächsten Traumebene den Tod seiner

Ehefrau mitansehen zu müssen. Im letzten Teil reflektiert der Protagonist seinen

emotionalen Konflikt, der durch das Verhältnis seiner Traumwirklichkeit zur tat-

sächlichen Realität entstanden ist: Der Tod der nicht existenten Geliebten geht ihm

offensichtlich näher als der Verlust seines Freundes.47 Dadurch, dass er den Tod

Georgs nicht miterleben konnte, erscheint ihm dieser unwirklicher als der Tod der

imaginierten Ehefrau. Das Ereignis lässt Paul unversöhnt mit der Absurdität sei-

ner eigenen Existenz zurück. Als Folge daraus ändert er seine Haltung zum Leben

grundsätzlich.

Die beiden Traumräume sind in Bezug auf ihre Wirklichkeitsreferenz oppo-

sitionell strukturiert. Der fantastisch-abstrakte Raum der syrischen Tempelland-

schaft steht die vermeintlich realistisch-konkrete Situation des Hauses in Ischl bei

Wien gegenüber. Zwar werden beide Orte über deiktische Verweise eingeführt (Sy-

rien, Hierapolis/Ischl, Wien), aber die Tempelwelt ist von Pauls Lektüre der Ge-

schichten von Tausendundeiner Nacht inspiriert und damit dem Reich der Fantasie

zugeordnet. Der Text benennt sie zudem als eskapistische Abkehr von der unschö-

nen Realität der sterbenden Geliebten. Da aber die zweite Situation ebenfalls ein

45 Die hier verwendete Ausgabe ist Beer-Hofmann, Richard: Gesammelte Werke. Frankfurt

am Main: Fischer 1963. Im Folgenden abgekürzt mit »DTG«.

46 Vgl. Paetzke: Erzählen in der Wiener Moderne, S. 71; Fliedl: Der Tod Georgs, S. 155.

47 Der historische Kontext sowie die zeitliche Nähe zur Traumdeutung legen natürlich nahe,

dass Vorstellungskonzepte der freudschen Psychoanalyse in Hinblick auf die Funktion des

Traumes berücksichtigt werden sollten. So bezeichnet Fliedl (Der Tod Georgs, S. 156) den

Traum auch als »Verschiebung« und soweit es die Konzeption des Traumes als Manifestation

eines dem Bewusstsein nicht zugänglichen Wunsches betrifft, mag das auch gelten. Aller-

dings argumentiert Paetzke (Erzählen in derWienerModerne, S. 71f.) eindrucksvoll nachvoll-

ziehbar, warumdie Traumsequenz eher in der Tradition der romantischenVorläufer steht, als

dass es sich um die Simulation der Wiedergabe von Bewusstseinszuständen handelt.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005 - am 13.02.2026, 20:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Das Schweigen der Gewalt

Traum ist und dies wiederum von der Figur Paul mehrmals nach dem Erwachen

zur Selbstvergewisserung wiederholt wird, kippt die Konstruktion von einer kon-

kreten realistischen zu einer abstrakten realistischen Sphäre. Somit sind also in der

Erzählung drei unterschiedliche Ebenen realisiert, die sich als realistisch-konkret,

realistisch-abstrakt und schließlich fantastisch-abstrakt bezeichnen lassen.48 Die

Referenz auf eine tatsächliche ›Welt‹ nimmt also von Ebene zu Ebene ab. In ihrer

Schachtelung erinnert sie an die Novellentradition, in der etwaTheodor StormsDer

Schimmelreiter steht. Wenngleich Elemente wie Rahmenhandlung und Binnener-

zählung hier durch unterschiedliche Bewusstseinsebenen einer Figur ersetzt wer-

den, es also weder einen Erzählperspektiven- noch Sprecherwechsel gibt, lässt sich

doch feststellen, dass die novellenstrukturellen Elemente überwiegen, allerdings an

entscheidenden Stellen zugunsten eines modernen Konzeptes gebrochen werden.

Die Erzählung hat einen Vorläufer, zu dem sie Parallelen aufweist, und zwar

Der Garten der Erkenntnis (1895) von Leopold Andrian. Nach Paetzke handeln beide

von dem »literarhistorischen Typs [des] lebensfernen Ästheten«, der durch »Selbst-

bezogenheit« einen »Lebensverlust« entwickelt.49 Der entscheidende Unterschied

sei aber, dass Der Tod Georgs sich kritisch gegenüber der unmenschlichen Haltung

positioniere, die aus dem Ästhetizismus resultiere, wohingegen Der Garten der Er-

kenntnis eher affirmativ diese Haltung nachzeichne.50 Über diese grundsätzliche

Ausrichtung der Interpretation des Textes als Ästhetizismuskritik herrscht in der

Forschungsliteratur relativer Konsens. So konstatiert Fliedl hierzu: »Den Ästheti-

zismus des ausgehenden Jahrhunderts maß er [Beer-Hofmann] am Gewicht von

Tod, Alter und Hässlichkeit – und befand ihn zu leicht.«

Auch die Benennung zentraler Motive und Themen verläuft relativ homogen.

Hierbei werden Tod, Sexualität und Isolation bzw. existenzielle Verunsicherung

des Subjekts genannt. Uneinigkeit herrscht hingegen bei konkreten Funktionszu-

ordnungen der einzelnen Teile und Sequenzen der Erzählung und am weitesten

divergieren die Meinungen hinsichtlich der Einschätzung des Schlusses.

Bereits die zeitgenössische Rezeption, der die derzeitige Sekundärliteratur

durchaus zustimmt, hat darauf hingewiesen, dass konzeptionell das Ende der

Erzählung sich von dem übrigen Teil unterscheidet. Der Unterschied liegt weniger

auf formaler Ebene, denn der Erzählstil wird weitestgehend beibehalten, sondern

in der thematischen, argumentativen und narrativen Struktur. Der vierte Teil wird

in Bezug zu den anderen Teilen deshalb als Bruch oder, wie Arthur Schnitzler es

formuliert, als »frecher Schwindel« empfunden.51

48 Vgl. zur Bezeichnung Schneider: Einführung in die Roman-Analyse, S. 33.

49 Paetzke: Erzählen in der Wiener Moderne, S. 71

50 Vgl. ebd., S. 71f.

51 Vgl. Scherer: Richard Beer-Hofmann und die Wiener Moderne, S. 45.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005 - am 13.02.2026, 20:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Gewalt und Grenze 157

3.3.2 Das Zerbrechen einer Glasscheibe

In den Arbeiten zu Der Tod Georgs ist immer wieder auf den komplexen Aufbau der

Erzählung verwiesen worden. Das Fehlen von überführenden und lenkenden Sät-

zen zwischen den einzelnen Ebenen des Textes zwingt den Leser mehrmals zum

selbstständigen Ergänzen der Auslassungen im Text. So beginnt auch der zweite

Abschnitt der Handlung relativ unvermittelt. Analeptisch erfährt der Leser von ei-

ner Frau, die nur durch das Personalpronomen ›sie‹ eingeführt wird und im Ster-

ben liegt. Da Figurenkonstellation und Raumkonzeption nicht mit dem Vorher-

gehenden übereinstimmen und zudem die Figurenbezeichnung »Paul« ausbleibt,

kommt es zu einer Kohärenzstörung, die im Verlauf des zweiten Teils zwar abge-

mildert, aber durch eine scheinbare Diskontinuität in der erzählten Zeit ersetzt

wird. Denn auch die männliche Figur im zweiten Teil wird mit dem Personalpro-

nomen »er« erwähnt, aber erst einige Abschnitte später findet eine Verbindung zu

den Ereignissen im ersten Teil statt:

Sieben Jahre! Aber daß er sie kannte, war ja länger her;mehr als acht. Eine August-

nacht in Ischl fiel ihm ein; da war sie in der Dunkelheit an ihm vorübergegangen

und hatte ihn gestreift. Er erinnerte sich noch daran; eine Mondnacht nach dem

Regen, und der Wind hatte den Duft frischen Heus von den Bergen gebracht. Ge-

org war damals, auf demWege nach Heidelberg, bei ihm zu Besuch. Wo war nur

Georg, jetzt? – Nur wenige Tage später hatte er sie kennengelernt.52

Dass es sich hierbei aber um einen Traum handelt, verbleibt auch für den Rezipien-

ten über weite Strecken zunächst unklar. Strukturell unterstreicht dies die Wahr-

nehmung des Protagonisten, der das Geschehen als für sich ganz real empfindet.

Mehrfach muss er sich nach dem Erwachen vergegenwärtigen, dass die Ereignisse

und vor allem die Existenz seiner Ehefrau nur imaginiert waren: »Das war nur ein

Traum gewesen; und der war zu Ende; jetzt war er ja wach – ganz wach. – – Er

schlief.«53

Retrospektiv ergibt sich aber ein ganz linearer Handlungsverlauf von der An-

kunft Georgs bei Paul, über seinen Tod, während Paul schläft und träumt in der-

selben Nacht, bis zur Beerdigung des Freundes und Pauls eigener Abreise. Der

Traum erfährt sogar eine exakte zeitliche Einordnung, womit sich im Nachhinein

die Leerstelle zu Beginn des zweiten Teils als auffüllbare ausweist und die erzählte

Zeit eine halbe Stunde beträgt.54

52 DTG, S. 533.

53 Ebd., S. 569.

54 »Dreiviertel eins vorbei. Er erschrak; das war ja nicht möglich! Vierteleins hatte er noch vor

dem Einschlafen schlagen gehört, und er war jetzt so wach, so ausgeschlafen!« (Ebd., S. 567)

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005 - am 13.02.2026, 20:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Das Schweigen der Gewalt

In dem Kapitel der realistisch-abstrakten Ebene der Traumsequenz des Hauses

in Ischl liegt die Wunschfrau des Protagonisten krank im Bett. Diese empfindet

aufgrund ihrer Krankheit eine herannahende Kindergruppe als störend und der

Text kodiert im Verlauf die Kinder als Bedrohung. Die asymmetrische Äquivalenz-

setzung (Kinder = Bedrohung) erfolgt zu Beginn über die Einführung der namenlo-

sen Geliebten, die »mißtrauisch«55 die Kinder als Erstes bemerkt. Die Kinder aber

treten nicht direkt in Erscheinung, sondern werden über ihre Geräusche durch ein

Fenster präsentiert und charakterisiert:

An ihren Augen sah er, daß sie mißtrauisch gegen das Fenster hin horchte, und

auch er hörte jetzt wiederum Kinderstimmen. Sie kamen näher; er unterschied

ein lautes Weinen. Es war das boshafte, immer neu einsetzende Weinen eines

Knaben, der andere damit strafen will. Darüber hin schwirrten andere Stimmen:

höhnende und solche, die laut stritten.56

Alle aufgeführten Attributierungen der Handlungen oder ihrer verursachten Ge-

räusche ›boshaft‹, ›strafen wollen‹, ›höhnen‹ und ›streiten‹ lassen sich in der Merk-

malsklasse |aggressiv/destruktiv| zusammenfassen. Das vorangestellte ›boshaft‹

subsumiert die darauffolgenden Begriffe und begünstigt die Bevorzugung dieses

semantischen Aspektes. Die Figur Paul meint diese Bedrohung abwenden zu müs-

sen:

Einen Augenblick lang nur sah er ihre flachgedrückten Züge, verzerrt und unfertig

wie die von Ungeborenen; dann hatte er drohend die Faust gegen sie geballt und,

vergessend, daß das Glas sie von einander trennte, schlug er gegen sie los. Durch

das Klirren der Scherben und das Schreien der Kinder gellte die Stimme der alten

Wärterin: »Jesus – die Frau stirbt!« Er stand schweratmend da; seine geballte Faust

fühlte er voll schneidender Glassplitter, und heiß rieselte das Blut herab.57

Die Wut Pauls gegenüber den Kindern entlädt sich in einem Faustschlag, der dazu

führt, dass die Glasscheibe zersplittert und er sich die Hand aufschneidet.Mit dem

Zerbersten der Scheibe, dem Schreien der Kinder und dem Ausruf der alten Frau

wird der Tod der Namenlosen eingeleitet. Damit korreliert der Text diese Elemente

derart, dass eine Kausalität suggeriert wird.DemTod der Geliebtenwiederum folgt

ein abrupter Orts- und Ebenenwechsel, denn der Protagonist Paul erwacht. Somit

positioniert sich das Gewaltereignis diesmal vor bzw. am Anfang des Überganges

in den nächsten semantischen Raum. Der Text in diesem Fall schafft, wie bereits

erwähnt, durch den formalen Aufbau einer dramaturgischen Zuspitzung und den

Zusammenfall mehrerer Ereignisse eine schicksalhafte Notwendigkeit der Abläufe.

55 Ebd., S. 565.

56 Ebd.

57 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005 - am 13.02.2026, 20:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Gewalt und Grenze 159

Die Idee, dass die Komposition und damit das Artifizielle das Leben durchdringt

und strukturiert, ist für die Erzählung Der Tod Georgs insgesamt ein bestimmendes

Thema, wie sich auch an der Sterbeszene zeigen lässt.

Der Oberkörper der Kranken war aufgerichtet; ihre Augen starrten weit aufgeris-

sen und entsetzt – – […] Rasch ging der Atem der Sterbenden; nun schien er tiefer

und feierlich langsam zu werden; einmal – – und noch einmal – – dann schob sie

die Unterlippe verächtlich vor, und, tief den Atem schöpfend, blies sie ihn über

ihre Lippen weg – – und sank nach vorne. Ihr Oberkörper glitt über den Bettrand,

und überfallen von Haaren, schlug ihr Kopf dumpf auf dem Boden auf.58

Das Ereignis folgt seiner ganz eigenen Choreografie. Es enthält einen Spannungs-

aufbau, retardierende Elemente und schließlich den Höhepunkt, der mit der Kata-

strophe zusammenfällt. Es ist eine dramatische Sterbeszene, die das Tragische des

Sterbens unterstreicht. Diese Auffassung teilt die Sekundärliteratur nicht immer.

So ist Christine Weder zwar auch der Auffassung, dass die eigentlich aufgewor-

fene Frage des Textes die nach dem Wesen des Sterbens sei. Aber die essenzielle

Schilderung von Georgs Tod entfiele gerade deshalb, weil nicht dargestellt werden

könne, was für Paul unvorstellbar bleibe.59

Die Figur Paul ist im Traum durchaus in der Lage, sich das Sterben vorzustel-

len. Beer-Hofmann bringt sich deshalb gerade nicht um die Möglichkeit, auf die

Tradition der Todesdarstellungen zu rekurrieren, wie Weder meint, sondern im

Gegenteil, nimmt konkret darauf Bezug, aber eben im Bereich des Traumes, nicht

in der Wirklichkeit. Der Text folgt damit der Logik der internen Fokalisierung. Die

Macht des Erzählers endet an den Grenzen der nicht überformbaren Realität. Im

Traum ist eine Dramatisierung der Ereignisse möglich, in der Wirklichkeit lassen

die Ereignisse nicht einmal die Möglichkeit zur Umwertung zu, denn Paul hat ih-

nen nicht beiwohnen können.60 Das ist der eigentliche Grund der Auslassung von

Georgs Tod. Sie unterstreicht die Profanität des Realen. Im Traum ist das Ster-

ben der Schwere des Ereignisses angemessen. Der Betrachter erfährt durch das

Dargebotene den schmerzlichen Verlust. Genau darum wird Paul in der konkreten

Welt betrogen. Sein Freund hört auf zu existieren, ganz ohne jegliche Theatralik.

Damit bleibt für Paul der Schmerz über den Verlust seltsam abstrakt und er ist

um die Möglichkeit beraubt, trauern zu können, da er den Tod des Freundes nicht

begreifen kann.

Diese oppositionelle Spannung ist – wie bereits erwähnt – textstrukturierend.

Einleitung und gleichsam Auftakt zu dieser Kette ist Pauls nicht intendierter Akt

58 Ebd., S. 566.

59 Vgl. Weder: Das Sterben in einem ›Schwellentext der Moderne‹, S. 442f.

60 Pfeiffer (Tod und Erzählen, S. 139f.) sieht hier nichts Geringeres als ein Kernproblem der Äs-

thetik angesprochen, das nach der Darstellbarkeit des Unerfahrbaren fragt.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005 - am 13.02.2026, 20:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Das Schweigen der Gewalt

der Autoaggression. Der Wechsel der semantischen Räume ist nicht schlicht ein

Wechsel vom Traum- zu Wachzustand, sondern darüber hinaus der Verlust des

Vermögens, das tatsächlich Geschehende ästhetisch umformen zu können. Dieser

Konflikt bildet sich letztlich bereits heraus, als der Protagonist die Erzählung aus

der Sammlung Tausendundeine Nacht liest und die dort dargestellten Lebensläufe

mit seinen vergleicht:

»Ich hatte ein Mädchen, das ich liebte, zur Frau genommen; nach sieben Jahren

ward sie krank und starb.« Das war wohl alles, was er sagen könnte, wenn er wie

die in jenem Buch, sein Leben erzählt hätte; nichts Seltsames nichts Ungeheures

geschah ihm.61

DieMonotonie des tatsächlichen Daseins fällt gegen die literarische Existenz ab. In

ihr kontrastiert sich für Paul eine schicksalhafte Sinnhaftigkeit eines Lebenslaufs

gegen die belanglose Sinnlosigkeit seines eigenen, obwohl die Figur hier noch auf

seine Traumexistenz referiert. Es ist die fehlende Ästhetisierung, die im Artifizi-

ellen der Literatur verwirklicht werden kann. Dieser Wunsch der Macht über die

Ereignisse manifestiert sich aber in der Struktur seines Traumes. Die namenlose

Frau greift ebenfalls diesen Sachverhalt auf: Sie lehnt eine Pflegerin ab, die Paul

aus Wien kommen lassen hat, und zwar mit dem Vorwurf, dass sie das Leiden der

Namenlosen belanglos lassen werden würde:

Sie haßte diese Frau, die an ihrem Bette saß, und deren Geschäft es war, andere

sterben zu sehen; wenn sie litt, las sie in ihren ruhigen Augen ein überlegenes:

»Das alles kenne ich«; sie verzieh ihr nicht, daß die sie um ihre letzte Eitelkeit

betrog und ihrem Sterben das Wichtige und Unerhörte nahm.62

Als Ersatz soll stattdessen eine Frau aus dem Dorf kommen. Da die Sterbende ihre

Nachfolgerin, eine alte Bäuerin, die sie seit ihrer Kindheit kennt, als einzige ak-

zeptiert, präsubpositioniert der Text an dieser Stelle, dass der vorherige Zustand

damit behoben ist. Die neue Wächterin steht nämlich für eine schicksalhafte Kon-

tinuität, da die alte Bäuerin als Teil ihrer Kindheit Geburt und Tod miteinander

verbindet. Der Kreis des Lebens kann sich schließen. Der Tod ist wieder bedeut-

sam und individuell. Der Austausch der Wächterin ist der Wechsel zum Prinzip

der Inszenierung. Der Tod kann somit auch eine Dramatisierung erfahren und der

Profanität und Absurdität des Sterbens eine im theatralischen Sinne katastrophale

und damit tragische Dimension geben.

61 DTG, S. 532f.

62 Ebd., S. 554f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005 - am 13.02.2026, 20:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Gewalt und Grenze 161

3.3.3 Ein profanes Ende

An der entscheidenden Schwelle der Erzählung ist die Gewalt als Katalysator der

Ereignisse eingesetzt. Sie befindet sich an einer kompositorisch wichtigen Stelle,

ohne selbst essenzielles Handlungsmotiv zu sein. Sie dient als imposanter Auftakt

zu einer choreografierten Todesszene, die letztlich das Ende der realistisch-abs-

trakten Ebene einleitet und damit in einen neuen semantischen Raum überführt

und durch diese Überführung den grundlegenden Konflikt der gesamten Erzäh-

lung veranschaulicht. Was auf der Traumebene noch ästhetisierbar war, ist es auf

der realistischen Ebene nicht mehr. Der reale Tod des Freundes entzieht sich der

Ästhetik.

Dies ist auf bemerkenswerte Weise umgesetzt worden, denn in der konkret-

abstrakten Traumwelt bestimmt die Form den Ablauf der Ereignisse und nicht die

Kausalität. Dass der Sterbeprozess in dem Moment einsetzt, in dem einem Pau-

kenschlag gleich Paul die Glasscheibe zertrümmert, hat keine kausale Verbindung.

Es sind das Arrangement und die Dynamik, die plausibilisieren, dass die Ereignisse

zusammenhängen.

Eine vergleichbare Dramaturgie fehlt aber dem letzten Teil der realistisch-kon-

kreten Ebene. Ihre Ereignisse klingen aus und streben keinem Höhepunkt oder

einer Konfliktlösung entgegen, womit der Aufbau hier mit dem Aufbau der vorhe-

rigen Episoden bricht.

Sowohl die damaligen Rezensenten als auch die derzeitige Forschung verken-

nen leider größtenteils die zwingende Logik, die hinter dem als ›Bruch‹ empfunde-

nen Ende steht.63 Denn der Bruch unterstreicht auf formaler Ebene, was inhaltlich

in Pauls Überlegungen verhandelt wird.Da die übrigen Teile der Erzählung drama-

turgisch einem Höhepunkt zustreben, erzeugt der Aufbau die Erwartungshaltung

im Leser, dass nun auch zum Ende des Textes eine artistische Auflösung in irgend-

einer Form stattfinden müsste. Doch genau dies bleibt aus. Der zuvor etablierte

Spannungsbogen verläuft im Leeren.Das ist es,was Schnitzler womöglichmit dem

»frechen Schwindel« meinte. Vergleicht man seine Hirtenflöte mit Beer-Hofmanns

Tod Georgs, ist auffällig, dass in seinem Text die Konzentration auf dem Ende liegt.

Die Erzählung schließt auch von ihrer Inszenierung her konsequentmit der letzten

Konfrontation der beiden Hauptfiguren ab und kulminiert so ihre Aussage im letz-

ten Dialog. Beer-Hofmann verfolgt denselben Zweck allerdings mit umgekehrten

Mitteln. Die negative Steigerung gibt dem Ende genau die undramatische Pro-

fanität, die Beer-Hofmann zum radikalen Kontrapunkt des Ästhetizismus erhebt.

PaulsWunsch, dem Leben etwas Bedeutsames zu geben, etwas, das vergleichbar ist

mit dem, was er meint in den Geschichten aus Tausendundeiner Nacht zu erkennen,

63 Wiederum Pfeiffer (Tod und Erzählen, S. 143f.) weist aber auf diese essenzielle Funktion des

Bauprinzips hin.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005 - am 13.02.2026, 20:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Das Schweigen der Gewalt

scheitert – formal wie inhaltlich. Es ist nicht zwangsläufig eine radikale Ablehnung

des Ästhetizismus, der in der Traumwelt und damit in der Imagination und Illusion

seine volle Berechtigung erhält. Es ist jedoch der Einbruch des Realen, an dem der

Ästhetizismus zerschellt und mit ihm die Hoffnung, dass das Ästhetische Macht

über die Wirklichkeit besäße. Beer-Hofmann greift damit den damaligen Diskurs

über den Tod auf, der in Kapitel 2.1.2 versucht wurde zu veranschaulichen, und

setzt sich ebenfalls wie Schnitzler mit der Problematik der Entpersonalisierung

des eigenen Sterbens auseinander. Gerade an der Entscheidung der Ehefrau, die

die Wächterin austauscht, eben damit sich nicht nur einfach ein routinierter Ab-

lauf vollzieht, wird deutlich, dass auch dieserThemenkomplex bei der Verfertigung

der Novelle eine Rolle gespielt hat. Das Zerbrechen der Scheibe ist fest verankerter

Teil der Strategie, zwei Weltwahrnehmungsstrategien gegeneinander abzuwägen.

3.4 Hermann Bahr: Die gute Schule

3.4.1 Liebe ist Schmerz

Hermann Bahr veröffentlicht seinen Roman Die gute Schule bereits 1890 mit dem

Untertitel Seelenstände beim Verlag S. Fischer in Berlin.64 Im Roman verarbeitet

und reflektiert er seine Eindrücke und Erlebnisse in Paris sowie sein Verhältnis

zur damaligen Dekadenz- und Fin-de-Siècle-Kultur.65 Die gesamte Handlung ist

zugunsten einer elaborierten Beschreibung der Gedanken der beteiligten Figuren

sehr reduziert und lässt sich auf wenige entscheidende Ereignisse subsumieren.

Ein vermutlich noch junger österreichischer Maler versucht sich zu Beginn des

Romans erfolglos eine Existenz in Paris aufzubauen und nimmt an dem Preis-

ausschreiben der Nationalen Galerie teil. Er beginnt eine Affäre mit einer jungen

Verkäuferin namens Fifi in der Hoffnung, so seine kreative Stagnation überwinden

zu können.66 Fifi hingegen geht die Beziehung ein, um ihrer Lebenssituation bei

ihrer Cousine zu entfliehen. Letztendlich verlässt sie ihn zum Ende des Romans

nach wenigen Monaten wieder, um sich mit einem reichen Schwarzen zu verhei-

raten, weil sie die Armut des Künstlerdaseins nicht mehr erträgt. Er selbst spielt zu

diesem Zeitpunkt aber auch schon seit geraumer Zeit mit dem Gedanken, sich von

ihr zu trennen. Einige Zeit später verschafft Fifi dem namenlos bleibenden Maler

64 Die Seitenangabenbeziehen sich auf dieAusgabeder ngiyaweBooks vonPeter Sporer aus dem

Jahr 2008, die aber der Originalausgabe von 1890 aus dem Fischer-Verlag folgt. ImWeiteren

wird die Sigle »DgS« verwendet.

65 Vgl. Daigger: EinWiener »badaud« in Paris, S. 359; Daviau: DerMann vonÜbermorgen, S. 72.

66 Der Figur Fifi liegt offensichtlich die damalige Partnerin Bahrs Nini zugrunde (vgl. Daigger:

Ein Wiener »badaud« in Paris, S. 363f.).

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005 - am 13.02.2026, 20:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Gewalt und Grenze 163

die Möglichkeit, ihrem jetzigen Mann einige seiner Bilder zu einem überteuerten

Preis zu verkaufen, und sichert so kurzfristig seine Existenz.

Der Roman ist in zwölf Kapitel unterteilt. Vorwiegend liegt die Fokalisierung

des Erzählers auf der personalen Ebene des Protagonisten. Dennoch ist der Ro-

man polyperspektiv und wechselt im Verlauf zwischen der Sicht des Malers, seiner

Geliebten Fifi sowie in sehr viel geringerem Umfang zwischen den Perspektiven

der Nebenfiguren, wie dem Freund des Malers und der Cousine Fifis. Hierbei ist

dennoch entweder die Perspektive des Malers oder die seiner Geliebten kapitelwei-

se dominant. Ausnahme bilden die Kapitel sechs und acht, wo die Erzählinstanz

in Nullfokalisierung verbleibt und die Innenschau aller beteiligten Figuren gleich-

zeitig präsentiert und bewertet wird. Dabei ist auffällig, dass die Erzählinstanz

die Ereignisse anders einschätzt, als sie in den unterschiedlichen Perspektiven der

Figuren erscheinen.

Der Roman verhandelt durch die Dominanz der Sicht desMalers vor allem zwei

Haupthemen, und dies sind zum einen ein kontemporäres Künstlerbild, das eine

starke Ausprägung des Geniekults aufweist, und zum anderen der Versuch, ein

modernes Liebesideal zu konzipieren. Der Roman zeichnet dabei den Findungs-

prozess der Figur des Malers nach, der zwar vordergründig auf die Liebe konzen-

triert zu sein scheint, tatsächlich aber auf der Suche nach einer Möglichkeit ist,

sich als Künstler am Anbeginn der Moderne konstituieren zu können.67 Prägnant

ist hierbei allerdings die fast schon narzisstisch anmutende Fixierung des Protago-

nisten auf seine eigene Selbstwahrnehmung und Selbstbeschreibung, bei der jede

Handlung und jede Emotion in Abhängigkeit zu einem zu konstruierenden neuen

Selbst in Bezug gesetzt wird.68

3.4.2 Lustmord

Gewalt und Schmerz sind im Roman von Hermann Bahr omnipräsent und kom-

men in verschieden Zusammenhängen und mit unterschiedlichen Funktionen vor.

Dabei findet eine starke Korrelation zwischen Kunst, Liebe, Schmerz und Gewalt

statt, die in den folgenden Kapiteln behandelt wird. Besonders drastisch sind da-

bei die Schilderungen des sadomasochistischen Verhältnisses zwischen dem Ma-

ler und seiner Frau. Paolo Panizzo sieht nicht nur deshalb, sondern auch wegen

der grundsätzlichen Fokussierung auf die mit Gewalt durchdrungenen Bildkom-

plexe des Romans Hermann Bahrs Werk als »deutschsprachiges Gegenstück« zu

67 Barbara Beßlich (Die Leiden des jungenWien, S. 35) sieht hier deutliche, wenn auch ironisch

gebrochene Parallelen zumBildungsroman, weshalb sie einen Vergleichmit GoethesDie Lei-

den des jungenWerther durchführt.

68 Vgl. Bergengruen: Das göttliche Ende der Nerven, S. 321

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005 - am 13.02.2026, 20:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Das Schweigen der Gewalt

Joris-Karl Huysmans’ À Rebours und weist auch daraufhin, dass Bahr mit seinen

Darstellungen an die Grenzen des damals noch Akzeptierten stieß.69

Die Szene, um die es im Kontext der Gewalt als transgressives Ereignis geht,

fällt insgesamt leicht aus demübrigen Sujet des Romans heraus. Sexualität undGe-

walt sind im Text entweder metaphorische Repräsentationen und Gedankenspiele

oder sie bilden einen Bestandteil der Beziehung zwischen den beiden Hauptfigu-

ren. Nicht jedoch so in der folgenden Situation. Fifi hat das Haus ihrer Cousine

nach diversen Differenzen verlassen, will aber auf keinen Fall bereits zum Maler

in seine Wohnung ziehen, da sie fürchtet, dass ihr dieses Verhalten als schamlos

ausgelegt werden würde. Stattdessen bezieht sie eine günstige Wohnung im Rue-

de-la-Harpe-Bezirk. Eines Nachts aber muss sie einen Vorfall im Nebenzimmer

anhören:

[…] und dann hörte sie nebenan durch die dünne Wand ein Schnauben und Rö-

cheln und Knirschen, schaurig, wie von hungrigen Schakalen, und manchmal von

einem heiseren, in die Fistel verschlagenenHilferuf wie aus tödlicherMordsangst

zerschnitten oder von klatschenden Küssen, welche wie Peitschen schallten, er-

stickt, bis der stöhnende Krampf aus gedrosseltem Schlund herauf, als ob Stimm-

bänder zersägt würden, am Ende alles wieder verschlang. Sie fürchtete sich.70

Die Reihung der akustischen Repräsentanten »Röcheln«, »Schnauben« und »Knir-

schen« werden im Kotext über den Vergleich »wie von hungrigen Schakalen«

mit |animalisch| semantisiert, obwohl sich »Knirschen« mit seinem Merkmal

|¬belebt| dazu disjunktiv verhält. Dafür aber herrscht eine Kongruenz im Wort

»Schnauben«. Der Begriffsbereich [Schmerz] findet sich in den Segmenten »hei-

seren«, »zerschnitten«, »klatschend«, »stöhnender Krampf«. Hinzu kommen die

mit Gewalt konnotierten Einheiten »Peitschen« und »Stimmbänder zersägen«. Die

Zunahme des bildgebenden Begriffs »Schakale« zum Beginn der Passage und die

deutliche Attributierung der Geräusche durch ›schaurig‹ evozieren die substitutive

Entmenschlichung, indem als angenommene Ursache [Tier] gesetzt wird.

Was aber das Eklatante der Szene ausmacht, ist die Hinzufügung der existen-

ziellen Bedrohung, die mit den Geräuschwahrnehmungen verwoben ist. Im Seg-

ment »tödliche Mordsangst« manifestiert sich die Merkmalsklasse |tödlich|, die

ihre Wiederaufnahme in »ersticken« und »verschlingen« erfährt und »zerschnei-

den«, »stöhnender Krampf«, »gedrosselter Schlund« und »zersägen« auf gleiche

Weise semantisiert. Dies überführt den ersten Teil des Kompositums »Mordsangst«

zur dominanten Isotopie der Szene.

69 Panizzo: Ästhetizismus und Demagogie, S. 76; vgl. hierzu auch Daigger: Ein Wiener »bad-

aud« in Paris, S. 369.

70 DgS, S. 138f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005 - am 13.02.2026, 20:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Gewalt und Grenze 165

Dass es sich bei dem Dargestellten um einen Geschlechtsakt oder eine Ver-

gewaltigung handelt, ist auf semantischer Ebene auf das Segment »klatschende

Küsse« reduziert. Ebenso ist das antropomorphe Element nur noch in »Küsse«

und »Hilferuf« sowie »Mordsangst« direkter Teil des Denotats. Der zweite Teil des

Kompositums wird somit dominant, sowohl für den Zustand des anzunehmenden

Opfers als auch für die Figur Fifi. Die Aussage »Sie fürchtete sich« wirkt in diesem

Zusammenhang fast schon redundant.

Die Kodierung des Geschlechtsaktes bzw. der Vergewaltigung weist in seiner

Struktur und im resultierenden Ausdruck deutliche Konvergenzmit demMotiv des

Lustmords auf, das seit Ende des 19. Jahrhunderts eine hohe Popularität besitzt und

für das auch die literaturwissenschaftliche Forschung gerade in letzter Zeit ein ge-

steigertes Interesse zeigt.71 Ausgehend von dermassenmedialenÜberrepräsentanz

derMorde von Jack the Ripper seit 1888, setzt zeitgleich der psychologische Diskurs

umden Lustmord ein, von denen einer seinerHauptbegründer erneut Krafft-Ebing

mit seiner Abhandlung Psychopathia sexualis (1886) ist.72 Hoffmann-Curtius weist

darauf hin, dass beim Einsetzen des Diskurses noch ein Übergewicht der Figur der

lustmordenden Frau oder durch Sexualität bedrohlichen femme fatale vorherrscht,

was sich dann sukzessive verschiebt.73 Um 1900 ist die Klassifizierung des Triebtä-

ters als Bestie dominant, bis sie sich in den 1920er-Jahren zugunsten komplexerer

Einteilungen ausdifferenziert.74 Aber nicht nur wegen der medialen Überpräsenz

sind die Parallelen nicht abwegig, sondern auch weil Bahr in seinem Theaterstück

Die große Sünde (1889) ebenfalls einen Lustmord für die Bühne konzipiert. Durch

den Bezug der Szene auf die damaligen Diskurse über sexualisierte Gewalt in ihrer

extremsten Form wirft sie ein ambivalentes Licht auf die übrigen sadomasochis-

tischen Stellen des Romans. Die Angst, die Fifi empfindet, und das Unbehagen,

das im Leser evoziert wird, korrelieren die Idee der ›Neuen Liebe‹, wie sie von den

beiden Hauptfiguren praktiziert wird, mit Verbrechen, Perversion und Tod.

Für den Verlauf der Handlung markiert die belauschte Vergewaltigung den

Umschwung der Motivation der Figur Fifi, die hierauf ihre bisherige Bleibe im Ho-

tel als unzumutbar empfindet, worauf sie schneller, als sie das wollte, zu demMaler

in seine Wohnung zieht. Damit kommt dem Ereignis in diesem Fall ebenso wie in

den vorherigen Analysen die Funktion der Zustandsveränderung in der Erzählung

zu.

Die daraus resultierende Entwicklung der Beziehung der beiden aber endet,

wie bereits erwähnt, in einer letztlich zerstörerischen, körperlichen Abhängigkeit.

Rückblickend wird damit die erlebte Szene nicht nur zur Voraussetzung für das

71 Vgl. Gradinari: Genre, Gender und Lustmord, S. 16f.

72 Vgl. Siebenpfeiffer: Kreatur und Kalter Killer, S. 109.

73 Hoffmann-Curtius: Constructing the femme fatale, S. 156.

74 Siebenpfeiffer: Kreatur und Kalter Killer, S. 111.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005 - am 13.02.2026, 20:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Das Schweigen der Gewalt

Zusammenkommen der Figuren, sondern auch zu ihrer Vorausdeutung. Formal

gesehen ist diese Nacht der Umschwung der Handlung, der den Anfang für den

folgenden Verlauf der Ereignisse bis zur letzten Eskalation bildet. Unter Einbezug

der angedeuteten Vergewaltigung in der Hirtenflöte lässt sich festhalten, dass auch

hier das Element der sexualisierten Gewalt als weltveränderndes Ereignis – oder

wenigstens als der Auslöser der Veränderung – fungiert. Gleichzeitig steht die ne-

gative, weil als existenziell bedrohlich konnotierte Szene im Konflikt mit den noch

folgenden Aussagen zur gewaltsamen Beziehung der beiden Hauptfiguren, die als

Vorbild des modernen Liebesideals präsentiert wird. Der Widerspruch lässt sich

auf zwei Arten auslegen. Zum einen könnte es die Relativierung der Bewertung der

sexuellen Gewalt durch den Maler darstellen, der diese durchweg als emphatisch

richtig wahrnimmt. Ähnliche Formen der Relativierung durch den Widerspruch

innerhalb verschiedener Figurenperspektiven untereinander oder zu der Schilde-

rung der Erzählinstanz durchziehen die gesamte Erzählung. Zum anderen fehlt

aber auch vonseiten der Erzählinstanz ein klarer Rückbezug von dem Verhalten

der Hauptfiguren auf die erste, singuläre Vergewaltigungsszene. So sehr sie damit

zwingend für die narrative Struktur des Romans als Ursprung der Beziehung der

beiden Protagonisten ist, so ambivalent losgelöst verhält sie sich zu den ideologi-

schen Aussagen des Textes.

3.5 Felix Salten: Das Schicksal der Agathe

3.5.1 Nichts als Gewalt

Auch in der vierten ErzählungDas Schicksal der Agathe von Felix Salten,75 die Gegen-

stand dieser Arbeit ist, wird die transgressive Funktion der Gewalt für den Hand-

lungsverlauf genutzt. Die Erzählung erscheint 1907 und Salten gehört zu dieser

Zeit zum Kreis der Jung-Wiener um Hermann Bahr, Arthur Schnitzler und Hugo

von Hofmannsthal.

In seiner im Mittelalter angesiedelten Handlung ist Gewalt Fremdkörper und

Konstante zugleich. Ulrike, eine noch junge Frau aus einer Familie des Ritteradels,

wird mit dem ebenfalls aus dem Ritteradel stammenden Konrad von Auersdorf

verheiratet und zieht zu ihm auf sein Schloss. Das Eheglück wehrt nur sehr kurze

Zeit, denn das Paar wird von einer Truppe marodierender ungarischer Kumanen

in ihrem Zuhause überfallen. Ulrike überlebt als einzige den Angriff, ihr Mann

Konrad und alle übrigen Bewohner des Schlosses werden getötet. Ulrike aber wird

mehrfach vergewaltigt und als Trossfrau verschleppt. Als sie einige Zeit im Tross

75 In: Salten, Felix: GesammelteWerke in Einzelausgaben: Die Geliebte des Kaisers. Novellen.

Berlin/Wien/Leipzig: Paul Zsolnay 1929. Im Folgenden mit »SdA« abgekürzt.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005 - am 13.02.2026, 20:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Gewalt und Grenze 167

mitgezogen ist, werden die ungarischen Kumanen von steiermärkischen Truppen

angegriffen und Ulrike wechselt in deren Tross, nachdem die Kumanen vernich-

tend geschlagen wurden. Dort bringt Ulrike eine Tochter zur Welt, die Agathe ge-

nannt wird. Agathe wächst ebenfalls im Tross auf und als sie 13 Jahre alt wird,

findet sie eine Freundin namens Johanna unter den Mädchen, die ebenfalls im

Heer zur Welt gekommen sind. Johanna erzählt wiederum Agathe von ihren vielen

Missbräuchen, die sie erlebt hat, weil sie, anders als Agathe, die von ihrer Mut-

ter beschützt wird, alleine umherzieht. In ihren Schilderungen erwähnt sie auch

einen ›weißen Ritter‹, der daraufhin für Agathe zumHoffnungsträger für eine bes-

sere Zukunft wird. Als eines Abends Johanna einen psychischen Zusammenbruch

erleidet, sich ins Feuer stürzen will und schließlich an Erschöpfung stirbt, wird

von einem zwergenhaften Mönch Agathe prophezeit, dass das Haupt des Kaisers

einmal in ihrem Schoß ruhen wird. Als wiederum ihre Mutter Ulrike, als sie nach

einer Krankheit im Sterben liegt, unvermittelt im Fieber beginnt, von ihrer eigenen

Vergangenheit zu sprechen, missdeutet Agathe dies als erneute Weissagung und

verlässt deshalb das Lager. Zuvor schlägt sie noch die Angebote eines Ritters aus,

der sich in Agathe verliebt hat und wahrscheinlich sich ihrer annehmen wollte. Als

sie das Lager verlässt, wird sie von Reitern angehalten und gezwungen, den Kopf

eines Verwundeten in ihren Schoß zu legen. Der Sterbende ist der bereits schon

greise Kaiser. Agathe begreift ihren Irrtum und kehrt resigniert ins Lager zurück.

Die Handlung der Erzählung findet im 13. Jahrhundert statt. Die genannten,

wenngleich nicht näher erläuterten historischen Ereignisse lassen einen relativ ge-

nauen Rückschluss auf den zeitlichen Rahmen der Geschichte zu. So kämpft der

Vater Ulrikes in der Schlacht bei Dürnkrut und Jedenspeigen am 26. August 1278

im Heer von Rudolf I. gegen den böhmischen König Ottokar II. Am Ende der Er-

zählung findet die Ermordung des (wenn auch historisch nicht korrekt als solchen

bezeichneten) Kaisers Albrecht statt. Da dieser zusätzlich durch ein hohes Alter

und ein fehlendes Auge charakterisiert ist, kann es sich bei der Figur nur um Al-

brecht I. von Österreich und Steiermark handeln, der die Krönung zum Kaiser

ablehnte und 1308 von seinem Neffen Johann von Schwaben in der Nähe seiner

Stammburg im schweizerischen Windisch ermordet wurde. Damit umspannt der

relevante Zeitraum für die Erzählung 30 Jahre.

Es ist sicherlich kein Zufall, dass Salten das Schicksal der Figuren an diese

historischen Ereignisse knüpft, die während der Handlung gerade keine Rolle

spielen. Die Verkehrung der Gewichtung weg von den Gegebenheiten mit histori-

scher Tragweite einerseits und die Hinwendung zum individuellen Leid der in der

Geschichtsschreibung Ungenannten enthält einen starken sozialkritischen Impe-

tus. So heißt es dann auch zu Anfang: »Niemand hat jemals von dem furchtbaren

Schicksal der Ulrike von Auersdorf Kunde erhalten.«76 Aber die zugrunde gelegten

76 SdA, S. 359.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005 - am 13.02.2026, 20:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Das Schweigen der Gewalt

historischen Ereignisse sind Teil des österreichischen Nationalgründungsmythos.

Die Erzählung ist in acht Kapitel unterteilt mit jeweils unterschiedlicher Länge,

wobei die Kapitel vier, fünf und acht mit circa sechs Seiten die umfangreichsten

darstellen. Das erste Kapitel ist mit beinah drei Seiten das kürzeste. Der Hauptteil

der Handlung ereignet sich im Tross des steiermärkischen Heeres (3-7), wobei

sich Ulrike ab dem zweiten Kapitel bereits im Tross der ungarischen Kumanen

befindet.

Die einzelnen Kapitelüberschriften benennen immer ein entscheidendes Ereig-

nis innerhalb des folgenden Textsegments, das fast ausschließlich im letzten Teil

des Segmentes beschrieben wird. Im dritten Kapitel mit der Überschrift »Agathe«

bildet der Name gleichzeitig das letzte Wort des Kapitels. Im Prolog der Erzählung

findet sich ein Motto, das das Schicksal der Menschen als willkürlich bezeichnet.

Es gibt Menschen, die aus der Niedrigkeit ihrer Herkunft auftauchen, ohne daß

sie selber zu ahnen vermöchten, welche Kraft sie zum Licht emporgetragen hat.

Andere Menschen aber werden von der Höhe, auf der sie geboren sind, unauf-

haltsam zur Tiefe nieder, bis zum dunkelsten Grund des Daseins gerissen, und es

bleibt geheimnisvoll, warum eine solche Gewalt des Sturzes in ihnen sich regt, da

sie doch an ihrem Untergang ebenso schuldlos sind, wie jene ohne Verdienst an

ihrem Aufstieg.77

Es suggeriert über dies, dass es einen Fall und einen Aufstieg einer Figur geben

könnte, da zur Illustration der Willkürlichkeit beide Bewegungen miteinander ar-

gumentativ verknüpft werden. Gottstein spricht deshalb hier von »Vorausdeutun-

gen«. Das trifft zwar für den ersten Teil zu, für den zweiten Teil ist aber wesent-

licher Bestandteil der Textstrategie, dass die angebliche Vorausdeutung und die

Weissagung des Mönches zuerst scheinbar eine Besserung des Zustandes verspre-

chen, die dann schlussendlich nicht eingelöst wird.78

Unter anderem im Hinblick auf die Figur des Mönches sind wie auch schon

bei Schnitzler Märchenelemente, Gottstein bezeichnet sie als mythische Elemente,

enthalten. Allerdings sind sie in weit geringeremUmfang als in derHirtenflöte ent-

halten, weshalb sich auch keine wesentlichen Parallelen zur Gattung des Märchens

ergeben.

Ehneß und Gottstein sind sich uneinig bei der formalen Einordnung der Er-

zählung. Während Ehneß ihr aufgrund des von ihm als komplex empfundenen

Aufbaus den Novellencharakter abspricht, führt Gottstein gerade den von ihm als

diametral skizzierten Handlungsverlauf und damit die strenge Komposition als

Argument für eine Novellenstruktur an.79 Tatsächlich weist Saltens Text in sei-

77 Ebd.

78 Vgl. Gottstein: Felix Salten, S. 245.

79 Vgl. Ehneß: Felix Saltens erzählerisches Werk, S. 175; Gottstein: Felix Salten, S. 243.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005 - am 13.02.2026, 20:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Gewalt und Grenze 169

ner Konzeption eine Nähe zur Tragödie auf, was die Nähe zur Novelle nahelegen

würde. So lassen sich die ersten drei Kapitel bis zu Agathes Geburt als Einleitung

verstehen. Vier und fünf bilden den Anstieg des Spannungsverlaufs, der seinen

Höhepunkt in der Weissagung des Mönchs hat und seiner Form nach als eine Va-

riante der Anagnorisis angesehen werden kann. Die veränderte Situation, die hier-

aus resultiert, und die Wandlungen des Umfeldes Agathes ließen sich als Peripetie

verstehen und der Umschlagpunkt der Handlung ist die Ablehnung Agathes ihres

österreichischen Verehrers, woraus die Flucht aus dem Lager resultiert. Die Weis-

sagung tritt – wie in einer griechischen Tragödie der Orakelspruch – unweigerlich

ein und wird wie dieser aufgrund ihrer Ambivalenz von der Heldin falsch ausge-

legt. Und wie der tragische Held der Tragödie stürzt die Protagonistin ins Unglück,

nachdem sich dieWeissagung erfüllt hat, weil ihr als einziger Ausweg die Rückkehr

in den Tross bleibt, was für sie einer Katastrophe gleichkommt.

3.5.2 Von der Idylle zum Unheil

Die Handlung beginnt mit der Schilderung der Lebensumstände von Ulrike. Sie

heiratet und zieht als stolze Gutsfrau auf ein Gehöft. Wie auch schon bei Schnitz-

ler zeigt dieser anfangs etablierte semantische Raum alle Merkmale einer Idylle,

wobei auch hier wieder eine enge Korrelation mit einer konkreten topologischen

Einheit besteht.80 Das »feste« Schloss liegt »inmitten stiller grüner Wälder«, und

als sie das erste Mal darauf zureitet, passiert sie »blühende Äcker« und »duften-

de Baumschatten«.81 Die dieser Sphäre zugehörigen Figuren werden mit positiven

Werturteilen attributiert.Ulrikes Vater gilt als »wacker« und ihrMann hatmit »auf-

richtiger Zuneigung« um sie geworben.DasWappen des Ehemanns zeigt »im him-

melblauen Feld drei goldene Ähren, die aufrecht nebeneinanderstanden und von

drei silbernen Sternen überfunkelt« werden.82 Ulrikes Mann charakterisiert der

Text als »tüchtigen Mann […] frisch von Gesundheit, geschmeidig und tapfer«.83

Schließlich kulminiert die Exposition des ersten Bereichs in der Beschreibung der

Ulrike:

Ulrike aberwar prangend in ihrer jungerblühten Fülle undKraft, fröhlichmit ihren

rotenWangen, ihrem lachenden Mund und ihren hellen blauen Augen. Sie konn-

te die Mutter vieler Kinder werden, was die Gäste beim Hochzeitschmaus schon

unter mancherlei Scherzen und mit dem Hinweis auf Ulrikens gesunde Gestalt

vorhergesagt haben wollten.84

80 Vgl. ebd., S. 240.

81 SdA, S. 360.

82 Ebd.

83 Ebd., S. 360f.

84 Ebd., S. 361.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005 - am 13.02.2026, 20:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Das Schweigen der Gewalt

Die dominanten semantischen Merkmale dieser komprimierten, schon fast proto-

typischen Konstitution des ersten Raums lassen sich mit den Isotopien [Frieden,

Tugend, Leben] zusammenfassen.

Das erste transgressive und damit tiefendiskursive Ereignis tritt dann in der

Form des Söldnerüberfalls ein. Das zweite Kapitel ist deshalb auch vorausdeutend

mit »Das Unheil« überschrieben. Der erste Gewaltakt in der Erzählung kündigt

sich über seine akustischen indexikalischen Zeichen an. Der Einbruch der Gewalt

wird zusätzlich durch eine oppositionelle Kontrastierung zum vorherigen Zustand

emphasiert. Aufgrund des extremenKontrastes zum vorhergehenden Szenario tre-

ten die Oppositionen der semantischenMerkmale besonders deutlich hervor, denn

vor dem Einfall wird erneut die Umgebung des Schlosses als ruhig und friedlich

beschrieben.

Ganz still war es imSchloß. Die Reisigen in Küche undKeller verstreut, oder schläf-

rig in irgendeinemMauerwinkel hingestreckt. Nur ein paar Knechte rumorten ein

wenig imStall, hobendenPferdendas frischeHeu in die Raufen, und eswar nichts

zu hören, als die hie und da das Aufstampfen eines Hufes, das Klirren einer Kette,

bis plötzlich die Hunde anschlugen und von ihrem Herrn fort wie wütend gegen

den Torweg liefen.85

Trotz des relativ kurzen Textsegments finden sich die zu einander redundanten

Aussagen »Ganz still war es« und »es war nichts zu hören«. Die einzigen Schil-

derungen von Geräuschen (»rumorten«, »Aufstampfen«, »Klirren«) werden durch

abschwächende Zusätze (»ein wenig«, »hie und da«) relativiert.

Im selben Augenblick brach auch schon rings um die Burg ein wildes Geschrei aus

und fuhr all den Friedlichen, die hier in Kammern und Stuben lebten, mit kaltem

Entsetzen ins Herz. Das Rasseln und Schüttern von vielen gepanzerten Männern

tönte dazwischen, das tobende Schlagen von Äxten, Spießen und Schwertern an

Mauer undHolzwerk. Konrad vonAuersdorf, über dender jähe Lärmwie eineWel-

le zusammenrauschte, fühlte sich sogleich vom Atem des Unheils angehaucht.86

Deutlich ist hier die Isotopie [Lärm] dominant, die in der Rekurrenz der Seme der

Begriffe vorherrscht, die die Repräsentanz des aggressiven Aktes darstellen (»wil-

des Geschrei«, »Rasseln«, »Schüttern«, »tönte«, »tobendes Schlagen«) und zudem

in ihrer Nennung kulminiert (»der jähe Lärm«).Neben der Opposition |still vs. laut|

stehen sich auch |friedlich vs. aggressiv| oppositionell gegenüber. Direkt ist Gewalt

in dem Wort »Schlagen« repräsentiert, aber auch metonymisch über die Nennung

der einzelnen Waffenarten wie Äxte, Spieße, Schwerter und die gepanzerten Män-

ner. So ist das Einfallen der Söldner sehr eindrucksvoll als Transgression nicht zu-

85 Ebd., S. 363.

86 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005 - am 13.02.2026, 20:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Gewalt und Grenze 171

gehöriger Elemente inszeniert. Der narrative Verlauf spiegelt die Empfindungen

der Opfer wider, die im Segment »mit kaltem Entsetzen ins Herz« ausgedrückt

sind. Damit basiert auch die Dramaturgie auf der deutlichen Kontrastierung der

Gegensätze der idyllischen, behüteten Welt, symbolisiert durch das Schloss und

die Welt des Krieges, die repräsentiert wird durch die Kumanen, die die Gewalt in

den geschützten Bereich hineintragen. Im Verlauf überwiegt zunächst die Schil-

derung der Gewaltakte über ihre indexikalische Inszenierung als Geräusch, erst

später wandelt sie sich sukzessive zu immer deutlicheren Darstellungen der Hand-

lungen.

[Er] sah, wie ein paar Knechte den Anstürmenden sich entgegenwarfen, hörte zer-

fetzte Rufe, Auflachen und Fluchen und sah, eben als er die Treppe erreichte, wie

drunten beim Tor einer seiner Knechte getroffen niederfiel.87

Motiviert ist die Präsentation durch die Fokalisierung der Erzählinstanz auf die

Figurenperspektive des Konrad von Auersdorfs. Sie markiert damit eine Variation

im Erzählmodus, da im Beginn der Erzählung die Nullfokalisierung überwiegt. Zu-

dem stellt die Abfolge der Ereignisse eine höhere Detaildichte zu den bisherigen

Schilderungen dar und tendiert zu einem partiell nicht gerafften Erzählen. Aber

auch beim Wechsel in die Nullfokalisierung zurück (»Vergebens aber war der Wi-

derstand, den Konrad von Auersdorf mit seinen Männern leistete.«)88 verbleibt die

Konzentration vorerst auf den akustischen Repräsentationen.

Die eigentlichen aggressiven Handlungen sind als Ergebnisse in den Substan-

tivierungen der Folgen dargestellt. »Die nächste Viertelstunde hörte das eiserne

Schlagen von Waffen, hörte das Aufschreien und Ächzen der Überwältigten, das

Niederstürzen und Röcheln der Strebenden nicht auf.«89 Damit entfällt die Schil-

derung der Tötungsvorgänge, beziehungsweise sie sind auf einzelne Begriffe re-

duziert, die wiederum den gewaltsamen Akt implizieren, aber nicht abbilden. Erst

mit der Erstürmung des Zimmers der Ulrike und damit dem Höhepunkt des zwei-

ten Kapitels und zugleich dem ersten entscheidendenWendepunkt in der Entwick-

lung der Figur selbst kommt es zur Darstellung visueller Eindrücke, und Hand-

lungsverläufe werden durch die Beschreibung der Taten und nicht über indexika-

lische Geräusche geschildert.

3.5.3 Sexualisierte Gewalt als Schmutz und Schande

Den größeren Raum der Darstellung nimmt die sexualisierte Gewalt ein, die bei

der ersten Schilderung der Vergewaltigung der Ulrike drastisch in Szene gesetzt

87 Ebd., S. 364.

88 Ebd.

89 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005 - am 13.02.2026, 20:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Das Schweigen der Gewalt

wird und von dort an als Referenz für die folgenden Verweise innerhalb der Erzäh-

lung auf Vergewaltigungen dient. Denn das Lagerleben besteht für die Frauen zum

großen Teil entweder aus der Erfahrung der Vergewaltigung oder aus demVersuch,

sich dieser zu erwehren. Prototypisch seht ihm deshalb dieser erste Gewaltakt vor.

Über die Figur des Pagen, der auch die Funktion einnimmt, die schwere des Ereig-

nisses zu illustrieren, wird die Vergewaltigung ähnlich einer Teichoskopie präsen-

tiert. »Dort stand er nun und sah den Greuel, den sie an Ulriken verübten, sah, wie

ihr weißer Busen entblößt ward, und hörte das schreiende Gelächter, das darüber

hinsudelte.«90

Anders als in Die Hirtenflöte verbleibt die Bewertung der Gewalt nicht ambi-

valent, sondern im Gegenteil finden sich dezidiert wertende Zuschreibungen in

»Greuel« und »hinsudeln« durch die Erzählinstanz. Die Substitution des Zielterms

|Schande| durch den Begriff |Schmutz|, der im Sem |verschmutzen| des Begriffs

»hinsudeln« vorliegt, terminiert eine der dominanten Isotopien, die wiederholt als

Substituens der Folgen der Gewalt im Laufe der Erzählung evoziert werden.

[…] da fand sie sich schon aufgehoben und hinweggezerrt, spürte, daß es gegen

die Gewalt, die wie blindlings über sie herfiel, die wild und niedrig und ohne Er-

barmen war, keinen Widerstand gab, fühlt sich diesen brüllenden Männern mit

schmutzigen Bärten undmit funkelnden Augenwie reißenden Tieren gegenüber,

derenWut man ja auch nicht durchWorte oder Bitten abzuwenden vermag. Ulri-

ke fühlte, daß jeder Griff dieser vielen Hände einen Schmerz und einen Schimpf

bedeutete. Sie hatte nur einmal kurz aufgejammert; dann schwieg sie.91

Ebenfalls in dieser Szene, die der obigen vorausgeht, werden die Aggressoren mit

|unrein, animalisch, primitiv| kodiert. Die Personifikation von Gewalt sowie die

partikularisierenden (»vielenHände«, »jeder Griff«) unterstützt die über die Gewalt

formulierten Propositionen, die sie als |unkontrolliert, unabwendbar| deklarieren

und zusätzlich die Entpersonalisierung der einzelnen Beteiligten bewirken.

Die Kombination der beiden Begriffe »Schmerz« und »Schimpf« deutet bereits

an, was der weitere Text konsequent beibehält. »Schmerz« als synekdochisch mit

»Gewalt« verbunden und »Schimpf« als Äquivalent für |Schande|weisen »Schande«

textspezifisch die zusätzliche, zweite Bedeutung »sexualisierte Gewalt/Vergewalti-

gung« zu. An anderer Stelle heißt es: »Die Schande, die gleich einer trüben Spring-

flut über sie hingerauscht war, hatte alles in ihr fortgespült, was an die Zartheit und

den Glanz ihres einstigen Lebens erinnerte.«92 Wie in der vorherigen Umschrei-

bung des Missbrauchs wird dieser mit |Verunreinigung| substituiert; »hinsudeln«,

»fortspülen«, »hinwegrauschen« teilen sich das Sem |fließen|, bezeichnen somit

90 Ebd., S. 366

91 Ebd., S. 365.

92 Ebd., S. 367

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005 - am 13.02.2026, 20:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Gewalt und Grenze 173

Varianten desselben Vorganges und können analog auch in der Erzählung für die-

selben Handlungen stehen.Mit ihrer anschließenden Verschleppung als Trossweib

nimmt Salten Bezug auf ein durchgängig praktiziertes Kriegsverbrechen, das zu

der Zeit, zu der die Erzählung spielt, zwar verboten war, aber geduldet wurde.93

Und es ist auch zu Saltens Zeiten weiterhin gängige Praxis, auch wenn das K.-u.-

k.-Regime erst im Ersten Weltkrieg offiziell Lagerhuren zulässt, so waren Tross-

frauen schon vorher fester Bestandteil der Truppe.94 Erneut ist es deshalb nicht

abwegig, dass Salten einen sozialen Missstand anprangert, den er nur durch die

Rückversetzung ins Mittelalter kaschiert, was aber das dezidiert geschilderte Leid

der Frauen nicht relativiert. Im Grunde beschreibt Salten hier den Einbruch der

Gewalt mit seinen Folgen der Traumatisierung, wobei dieser Begriff auch schon zu

seiner Zeit als psychologischer Terminus verwendet wurde. Die Entwürdigung, die

eine Entmenschlichung für die Frauen nach sich zieht, wird mit ihren psychologi-

schen Folgen an der Charakterentwicklung der Figuren in unterschiedlicher Weise

nachvollzogen, wie noch in den folgenden Kapiteln zu zeigen sein wird. Gewalt

ist für Ulrike und damit für den gesamten ersten Teil der Erzählung zustands-

und weltverändernd. Sie ist aber auch in Saltens Schilderungen deutlich an eine

moralische Verurteilung gebunden, die letztlich ihre Ästhetisierung in den Hinter-

grund drängt. Von allen bisher analysierten Gewaltdarstellungen erfüllt sie deshalb

amwenigsten die geforderten Bedingungen für eine hauptsächlich ästhetische Ko-

dierung. Sie ist dagegen instrumentalisiert und klar konnotiert hinsichtlich einer

ethischen Aussage des Textes.

3.6 Gewalt als Transgression

Alle hier analysierten Ereignisse weisen in unterschiedlicher Ausprägung die Um-

setzung der ersten und urtümlichen Eigenschaft der Gewalt auf, so wie sie auch

Bataille und Sofsky beschrieben haben. Die Gewalt bricht in die bestehende Ord-

nung ein und verändert hierdurch den Raum, in den sie eintritt. Ihr transgressi-

ver Charakter im literarischen Sinne ist verwirklicht durch ihre Relevanz für den

Handlungsverlauf und für die Erzählstruktur.Die Ereignisse finden an exponierten

Stellen der Erzählungen statt und verändern die Gegebenheiten für die Figuren.

Am konsequentesten umgesetzt findet sich diese Einbindung bei Arthur Schnitz-

lers Konzeption der Hirtenflöte, wo im Grunde an jedem Übergang in einen neuen

semantischen Raum ein Gewaltereignis stattfindet.Nicht immer ist Gewalt alleinig

verantwortlich für den Handlungsverlauf und häufig genug tritt sie dabei narra-

tologisch in ein Spannungsverhältnis mit anderen Ereignissen. So überführt das

93 Duerr: Obszönität und Gewalt, S. 391f.

94 Ebd., S. 406.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005 - am 13.02.2026, 20:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Das Schweigen der Gewalt

Zerbrechen der Hirtenflöte und die Quasivergewaltigung der Dionysia die Figur

zwar in den Ort der Schäferidylle, sie ist aber nicht das handlungsverursachende

Ereignis. Der Titel des Textes, Dionysias Name, die Einbettung des Gegenstandes

und schließlich Dionysias Anklage verschieben aber den Fokus auf das Entwenden

und Zerbrechen der Hirtenflöte als den entscheidenden Moment. Wie immer man

diese Spannung zwischen Oberflächen- und Tiefendiskurs auch auflösen mag, das

Transgressive der Gewalt bleibt erhalten. Sie besiegelt den Zustand und macht ei-

ne Umkehr unmöglich. Noch ein weiteres Mal bei der Ermordung von Dionysias

Sohn, die noch nicht Bestandteil der Analyse in diesem Teil war, wird in ähnlicher

Weise Gewalt funktionalisiert, um das Ende der Erzählung einzuleiten. Aber auch

schon im ersten Fall wird deutlich, wie Gewalt hier als Garant für Entscheidung

eintritt, denn nach ihr besteht kein Zweifel mehr, dass das Vorherige vorüber ist

und das Kommende begonnen hat.

Pauls Selbstverletzung in Richard Beer-Hofmanns Der Tod Georgs stellt in Be-

zug auf die für diese Arbeit gewählte Minimaldefinition von Gewalt einen Grenz-

fall dar. Streng genommen entlädt sich die Gewalt an einem Gegenstand und nicht

an einer Person. Hierbei darf allerdings nicht übersehen werden, dass die Inten-

tion der Figur durchaus aggressiv war, da er eigentlich die hinter der Scheibe be-

findlichen Kinder treffen wollte. Das Entscheidende aber an der Einbettung der

Szene ist ihre Dramaturgie, die über die formalen Aspekte sowohl am Theater als

auch amOrchester intermedial partizipiert. Denn der dramaturgische Aufbau und

die Überführung in den Wachzustand bilden eine erzählerische Choreografie, in

die die Gewalt funktionell fest eingebunden ist. Mehr noch als bei Schnitzler tritt

hier ihre strukturell-kompositorische Funktion hervor, denn die Zustandsverände-

rung, die durch sie hervorgerufen wird, ist nicht durch die Logik und Kausalität

der Handlung begründet, sondern findet auf der Ebene der Erzählstruktur statt.

Ihr veränderndes Potenzial ist damit aus dem Bereich des Erzählten in den Bereich

des Erzählenden verschoben worden, womit ihr allerdings eine noch höhere Funk-

tion zukommt als auf der Handlungsebene, da sie den (Traum-)Weltzustand allein

in der Komposition zu Ende führt.

Die Szene bei Hermann Bahr wiederum zeigt, wie über einen externen Diskurs

und über eine Kollektivmetapher eine Gewaltdarstellung ihr Bedrohungspotenzi-

al steigern kann, ohne dass es zwangsläufig innertextlich vorbereitet wird. Mit der

Eröffnung des Motivkomplexes des Lustmordes und die darüber anhängigen, ganz

realen Repräsentationen als Berichte, Romane und Illustrationen von Jack the Rip-

per und anderen Lustmördern entfällt die Notwendigkeit, die Entscheidung der

Figur Fifi, zum Maler zu ziehen, noch weiter plausibilisieren zu müssen. Gleich-

zeitig bewirkt der Einbruch der in diesem Fall außerhalb der Erzählung liegen-

den Gewaltereignisse diegetisch eine Verfärbung der Gewaltwahrnehmung im in-

nertextlichen Wertesystem, was im fünften Teil noch näher ausgeführt wird. Das

Transgressive der Gewalt ist hier ein diskursives, indem die Intertextualität ein

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005 - am 13.02.2026, 20:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Gewalt und Grenze 175

zusätzliches Spannungsverhältnis hervorruft, das in der Erzählung allein so nicht

angelegt ist.

Bei Salten schließlich setzt die bedrückende Darstellung eines Kriegsverbre-

chens, die systematische Vergewaltigung und Verschleppung von Frauen,was nicht

nur damals Aktualität besaß, sondern auch heute noch besitzt, das Transgressive

der Gewalt absolut. Salten schildert in drastischenWorten einerseits und über eine

verletzte Psyche andererseits die Schrecken einer Welt, in der Gewalt zum bestim-

menden Prinzip wird. Damit aber verändert die Gewalt narratologisch nicht nur

die Erzählwelt, sondern auch die Figur in ihr. Dieser Aspekt ist in den übrigen

Beispielen nicht umgesetzt. In Schnitzlers Erzählung erfährt der Leser erst ganz

zum Ende hin ein Bruchstück der Innenwelt der Dionysia. Pauls Gewalt hat kei-

nerlei Auswirkungen auf ihn selbst und Fifi wird sogar eine Faszination für eine

sadomasochistische Beziehung entwickeln, was die gegenteilige Entwicklung zur

Ulrike darstellt. Ihre absolute Transgression zeigt die Gewalt also bei Salten, in

dem sie Auswirkungen auf alle Bereiche des Erzählten und des Erzählenden aus-

übt. Lotmans Konzeption der semantischen Räume ermöglicht hierbei die genaue

Beschreibung der strukturellen Verflechtung des Ereignisses Gewalt.

Erstaunlich ist allerdings, dass in drei der vier Erzählungen, obwohl sie in Auf-

bau, Umsetzung und Thematik sich sehr unterscheiden, eine Vergewaltigung als

entscheidendes, erstes Gewaltereignis vorkommt. Ich denke nicht, dass das rein

zufällig ist, sondern vielmehr, dass ein Zusammenhang zu den in zweimal ausge-

führten Aspekten besteht.DasWeibliche, die Frauenfiguren und der weibliche Kör-

per sind Manifestationspunkte moderner Diskurse für die Jung-Wiener Autoren.

Gewalt an Frauen als literarisches Element ist der unausweichliche Periphereffekt

einer Literatur, die vor allem auch kulturelle Diskurse zu Sexualität und Psyche

verarbeitet und gleichzeitig weibliche Figuren bevorzugt.

Es wird jedoch ebenfalls klar deutlich, dass das wesenhafteMerkmal des Trans-

gressiven der Gewalt diametral zur autonomieästhetischen Forderung der aus-

schließlich intrinsischen Funktion steht. Am ehesten könnte noch die Szene bei

Beer-Hofmann als ästhetisch kodiert gelten, da ihre formale Funktionalität die

reine Repräsentationsfunktion überwiegt. Da aber auch auf narrativ-strukturel-

ler Ebene eine Funktionsschwäche gefordert war, reichen hier die Bedingungen

ebenfalls nicht aus. Alle hier gewählten Beispiele zeigen vielmehr, dass der Pri-

mat der Gewalterfahrung mit seiner ordnungsbedrohenden Eigenschaft auf allen

Ebenen der Erzählung eine Umsetzung findet. Somit muss die Überwindung des

Transgressiven der Gewalt die Voraussetzung für eine absolute Ästhetik der Gewalt

bilden.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005 - am 13.02.2026, 20:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460368-005 - am 13.02.2026, 20:13:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

