LiEBE, EHE UND SEXUALITAT BEI DEN WAMPAR
IN PAPUA-NEUGUINEA!
CHRISTIANA LUTKES

Wihrend meiner ersten Feldforschung 1991 in Papua-Neuguinea
lernte ich im Dorf Tararan bei den Wampar einen jungen Mann ken-
nen, Michael. Er war zu dieser Zeit Anfang 20, hatte gerade einen
Fithrerschein gemacht und, anders als viele andere junge Leute in
seinem Alter, eine gute Schulbildung genossen. Zudem lag ein Wirt-
schaftsstudium an der Universitit von Papua-Neuguinea vor ihm, und
er setzte sich in seiner Freizeit mit politischen und gesellschaftlichen
Themen auseinander. Mit mir fithrte er gelegentlich Diskussionen
uber das eine oder andere ethnologische Problem — kurz, Michael
erschien mir als die moderne, westlich geprigte Version eines Staats-
biirgers von Papua-Neuguinea.

Als ich sechs Jahre spiter, 1997, nach Neuguinea zuriickkam, hatte
Michael eine Frau geheiratet, die seine Familie fiir ihn ausgesucht
hatte, und einige Tage vor wichtigen Fuflballspielen zog er mit den
anderen Minnern seines Teams mit Matte und Bettzeug in die Schule,
um seine Korperkraft nicht durch sexuellen Kontakt mit seiner Frau zu
gefihrden.

Wie passen diese einzelnen Facetten seiner Persoénlichkeit zu-
sammen — der eine Michael, der viele westliche Auffassungen vertrat,
und der andere, der sich an die alten Traditionen hielt, sobald das
Thema »Frauen« ins Spiel kam? Wihrend meines Aufenthaltes in
Neuguinea konnte ich immer wieder feststellen, dass gerade bei die-
sem Thema Werte von Bedeutung waren, die westlichen Einfliissen
langer widerstanden hatten, als dies bei anderen Vorstellungen der Fall
war. Heiraten, die durch den Klan arrangiert wurden, Vorstellungen
von der Unreinheit der Frauen oder lange Phasen der Enthaltsambkeit
bzw. Trennung der Partner waren in den goer Jahren immer wieder
aktuell und zum Teil sogar wiederbelebt worden.

Im Folgenden mdochte ich den Vorstellungen der Wampar nachge-
hen, indem ich den Prozess beschreibe, der mit einer EheschlieRung
einhergeht und der die Themen Liebe und Sexualitit umfasst. Wie
finden die Paare zusammen? Wie und warum wird geheiratet? Wie

I Soweit nicht im Text gekennzeichnet, basieren die Angaben in diesem
Aufsatz auf meinen eigenen Erhebungen und sind in einigen Aspekten und
in anderem Zusammenhang bereits veréffentlicht (vgl. Liitkes 1997, 1999);
einige Punkte wurden als Bestitigung des Gesagten bzw. als Erginzung aus
der Literatur entnommen und sind dann entsprechend vermerkt.

67

- am 14.02.2026, 21:37:22. =T



https://doi.org/10.14361/9783839402825-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANA LUTKES

gestalten sich die Beziehungen zwischen den Geschlechtern? Welche
Einstellung hat man gegeniiber Sexualitit? Und letztlich: Warum
nimmt die Zustimmung zu den alten Werten eher wieder zu als ab?

Zuvor sollen die Wampar jedoch als ethnische Gruppe vorgestellt
und so ein ungefihres Bild von ihren Lebensbedingungen gegeben
werden.

Die Wampar

Die etwa 8ooo Wampar leben als eine von mehreren hundert Sprach-
und Bevolkerungsgruppen im Nordosten der Insel Neuguinea. Ihr
Siedlungsgebiet liegt im mittleren Teil des Markham-Tals, durch das
seit den soer Jahren eine Strafle fithrt, die die zweitgrofite Stadt Lae
mit dem Hochland verbindet. Bedingt durch diesen fiir die Verhiltnis-
se des Landes eher guten Ausbau der Infrastruktur haben die Wampar
schon seit Jahrzehnten immer wieder Kontakt zu Europiern bzw.
Australiern sowie zu anderen ethnischen Gruppen des Landes gehabt.

Das Dorf Tararan, in dem ich meine ethnologische Feldforschung
in den Jahren 1991 und 1997 durchgefiihrt habe, liegt in einem Teil
des Markham-Tales, das durch savannenartige Grasflichen im Wech-
sel mit kleinen und groferen Waldflichen gekennzeichnet ist. Das
Klima in dieser Region ist aufgrund der Nihe zum Aquator iiber das
ganze Jahr hinweg heifl und in den Regenzeiten sehr feucht.

Obwohl sich seit der Kolonisierung Neuguineas vieles geindert
hat, leben die meisten Einheimischen zu einem groflen Teil von dem,
was sie selbst anbauen und herstellen. Der Hauptteil der Nahrung,
vornehmlich Kochbananen, Kokosniisse und verschiedene Knollen-
friichte, wird in groflen, von den Siedlungen oft kilometerweit entfernt
liegenden Girten angebaut. Mit dem Verkauf von Gartenprodukten auf
dem Markt kann eine Familie das verdienen, was sie zusitzlich an
Kleidung, Schulgeld und europiischen Nahrungsmitteln braucht. Ne-
ben dem Anbau spielen die Schweinehaltung und die Jagd eine grofle
Rolle. Zunehmend, wenn auch bisher nicht in groRem Umfang, ge-
winnen Lohnarbeit oder das Betreiben eines kleinen Ladens oder
Fuhrunternehmens an Bedeutung. Eine Berufsausbildung oder eine
feste Arbeitsstelle haben jedoch nur wenige Wampar in Tararan.

Die Wampar leben in kleinen Haushalten, die meist aus Eltern mit
ihren Kindern bestehen, die aber in der Regel in unmittelbarer Nihe
zu den Haushalten der nichsten Verwandten angesiedelt sind. Ver-
wandtschaftliche Beziehungen, insbesondere innerhalb der Gruppe der
uiber die viterliche Linie verwandten Personen, der Patrilineage als Teil

68

- M 14.02.2026, 21:37:22. =T



https://doi.org/10.14361/9783839402825-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

L1EBE, EHE UND SEXUALITAT BEI DEN WAMPAR IN PAPUA-NEUGUINEA

eines Klans, spielen eine tiberaus grofe Rolle. Dies ist besonders im
Hinblick auf die gegenseitige Unterstiitzung bei der Arbeit und in
alltdglichen Dingen, vor allem aber bei grofen Begebenheiten wie
Heirat oder Tod von Bedeutung. Da die meisten Einwohner Papua-
Neuguineas nicht in den Vorzug von Rente, Arbeitslosen- oder Kran-
kenversicherung kommen, ist man auf ein gut funktionierendes ver-
wandtschaftliches Netz dringend angewiesen.

Abbildung 1: Familie in Tararan

Foto: Christiana Liitkes

Insgesamt ist das soziale Miteinander — zumindest aus europiischer
Sicht — sehr eng und intensiv. Innerhalb eines Dorfes weif jeder iiber
seine Mitmenschen sehr gut Bescheid, wobei ein sehr hohes Maf an
sozialer Kontrolle herrscht, auch wenn individuelle Freiheit in einem
bestimmten Rahmen sehr wohl méglich ist. In Dorfversammlungen
werden Probleme des Dorfes, aber auch personliche Dinge, wie etwa
Streit in der Familie, besprochen und entschieden, wobei jeder Anwe-
sende das Recht hat, seine Meinung frei zu duflern. In politischen
Dingen herrscht ein hohes Maf3 an Egalitit, und die Position der frii-
heren Dorfoberhiupter oder heutigen Kircheniltesten, der so genann-
ten big man, war und ist nur durch die Zustimmung der Dorfbewohner
autorisiert.

Die Wampar sind heute Christen. Sie wurden zu Anfang des 20.
Jahrhunderts von deutschen Missionaren der lutherischen Kirche aus
Neuendettelsau in Oberfranken christianisiert. Mit ihnen kamen west-
lich geprigte Vorstellungen tiber Familie und Zusammenleben in die
Dérfer, wobei ein Teil der vorchristlichen Traditionen jedoch bis heute

69

- am 14.02.2026, 21:37:22. =T



https://doi.org/10.14361/9783839402825-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANA LUTKES

iiberlebte oder auch erst in den letzten Jahren revitalisiert wurde. Und
obwohl ein grofler Teil der Wampar heute Sonntags zum Gottesdienst
geht und viele von ihnen die christlichen Feste feiern, existiert der
traditionelle Glaube an die Ahnen - die Geister der gestorbenen Vor-
fahren — in etwas veridnderter Form weiter, ebenso wie der Glaube an
Naturgeister und Zauberei.

Zur Zeit meiner ersten Feldforschung 1991 hatte sich das Leben
der Wampar durch Missionierung, Schulbildung und Einbindung in
die Geldwirtschaft betrichtlich verindert. Hinzu kam die Tatsache,
dass viele Madnner und Frauen anderer Ethnien Neuguineas in die
Familien der Wampar eingeheiratet hatten und auch dadurch neue
Einfliisse wirksam wurden. Die folgenden Angaben iiber die Vorstel-
lungen der Wampar beziiglich Liebe, Heirat, Sexualitit und Korper
geben so auch kaum die »urspriingliche« Weltsicht wieder und sind
von christlichen Vorstellungen ebenso mitbeeinflusst wie vom Denken
der westlichen Gesellschaft — sie zeigen jedoch auch, dass westliches
Denken keineswegs vollig itbernommen wurde.

Liebe und Heirat

Auch fur mich blieb das Thema »Liebe und Sexualitit« wihrend mei-
ner Feldforschung bei den Wampar in Papua-Neuguinea zumindest zu
Beginn meines Aufenthaltes schwer zuginglich. Abgesehen davon,
dass die Arbeitsauffassung der Einheimischen im Zentrum meiner
Forschung stand, bestand einer der Griinde fiir meine Unkenntnis
sicherlich in der Einordnung meiner Person durch die Wampar. Den
meisten Bewohnern des Dorfes Tararan, in dem ich insgesamt 13
Monate gelebt habe, war intensiver Kontakt mit Weiflen nicht allzu
geldufig. Da viele von ihnen lediglich Begegnungen mit weifen Mis-
sionaren gehabt hatten, wurde ich — trotz wiederholter Richtigstellung
— immer wieder mit der Mission in Verbindung gebracht. Und fiir die
Kirchenleute war das Thema »Sex« alles andere als ein beiliufig zu
besprechendes, geschweige denn ein wertfreies Thema. Erst nach
vielen Monaten und nachdem ich zu einigen Wampar ein freund-
schaftliches Verhiltnis aufgebaut hatte, erfuhr ich Einiges dartiber.
Dabei verlief eine solche »ethnologische Befragung« dann auf gegen-
seitiger Basis, wobei die Deutschen mit ihren exotischen Auffassungen
tiber Liebe, Heirat und Sexualitit reichlich Anlass zu Irritation gaben.
Liebe und Sexualitit in ehelichen Beziehungen gehéren bei den
Wampar nicht zu den alltiglichen Themen, die man beildufig beim
Essen oder bei der Arbeit bespricht. Sie werden meistens akut in Zu-

70

- M 14.02.2026, 21:37:22. =T


https://doi.org/10.14361/9783839402825-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

L1EBE, EHE UND SEXUALITAT BEI DEN WAMPAR IN PAPUA-NEUGUINEA

sammenhang mit ungewollten Schwangerschaften oder auflereheli-
chen Beziehungen diskutiert, also in Fillen, in denen gesellschaftliche
Regeln nicht eingehalten werden. Liebe und Sexualitit gehoren — offi-
ziell — in den Bereich von Heirat und Ehe. Alle Menschen sollten heira-
ten, so heifdt es, und in der Regel geschieht dies auch, es sei denn,
jemand ist durch Krankheit oder Behinderung stark beeintrichtigt. Die
Wampar heiraten gewodhnlich in jungen Jahren, oft vor ihrem 2o0.
Lebensjahr; die Partner sind dabei fast immer gleichaltrig.

Veranlasst wird eine Heirat oft, aber nicht immer, durch Gefiihle
von Liebe und Zuneigung zwischen den jungen Leuten. Hiufiger ist es
die junge Frau, welche die Initiative ergreift und einen nahen Ver-
wandten schickt, um Kontakt zu ihrem Auserwihlten aufzunehmen
und diesem ein Geschenk zukommen zu lassen. Dass dies nicht nur
heute und aufgrund emanzipatorischer Einfliisse so geschieht, sondern
auch den fritheren Gepflogenheiten der Wampar entspricht, belegen
schon iltere Missionarsberichte (vgl. Fischer 1978: 84f., 9o). In man-
chen Fillen waren und sind es jedoch auch die Eltern, die den Ehe-
partner bzw. die Ehepartnerin ihrer Kinder auswihlen und diesen
dann einen entsprechenden Vorschlag unterbreiten. So berichtete mir
einmal ein junger Mann, er habe morgens nach dem Aufstehen eine
ihm nicht bekannte junge Frau vorgefunden, die mit einem Besen den
Platz vor dem Haus seiner Eltern sduberte. Da eine solche Arbeit in
den Aufgabenbereich einer jungen Schwiegertochter fillt, schloss er,
dass er nun verheiratet werden sollte. (Allerdings weigerte er sich in
diesem Fall und setzte sich damit auch bei seinen Eltern durch.)

Kommt eine Heirat entsprechend der Regeln zustande, die von
den meisten Wampar als richtig und traditionell bezeichnet werden, so
entspricht dieser — meist sehr langwierige und tiber Jahre dauernde —
Prozess kaum den bei uns tiblichen Vorstellungen von romantischer
Liebe mit einer anschlieflenden Hochzeit als Ausdruck dieser Gefiihle.
Denn eine auf die »richtige« Weise geschlossene Ehe wird keineswegs
als die alleinige Sache des betroffenen Paares gesehen — vielmehr ist
eine Heirat bei den Wampar, wie auch bei vielen anderen Kulturen,
immer eine Angelegenheit zwischen zwei (groflen!) Verwandtschafts-
gruppen, innerhalb derer jeder ein Mitspracherecht hat.

Aus der Sicht der Wampar ist die Tatsache, dass eine Heirat quasi
eine 6ffentliche Angelegenheit ist, jedoch verstindlich, und auch viele
junge Leute stimmen dem zu, dass eine Heirat von vielen Personen
wohl tiberlegt sein muss. Da man mit den neuen, angeheirateten Ver-
wandten in Zukunft eine engere Bindung eingeht, innerhalb derer
man Nahrungsmittel und andere Geschenke austauscht, sich in Notfil-
len gegenseitig unterstiitzen und zusammenhalten soll, ist es geboten,

71

- am 14.02.2026, 21:37:22. =T


https://doi.org/10.14361/9783839402825-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANA LUTKES

eine sorgfiltige Auswahl zu treffen. Im Fall einer Heirat miissen nicht
nur zwei Individuen im Alltag miteinander auskommen, sondern zwei
grofle Verwandtschaftsgruppen — zumal die Ehepartner oft weniger
Zeit miteinander verbringen als etwa Schwiegertochter und Schwie-
germutter. (Dass ich wihrend der ersten Wochen meiner Feldfor-
schung kaum wusste, wer mit wem verheiratet war, mir aber sehr wohl
schon bekannt war, welche Schwiegertochter zu welcher ilteren Frau
gehorte, spiegelt diese Auffassung wider.)

Nach der ersten Kontaktaufnahme zwischen den jungen Leuten
werden folglich auch nicht lediglich deren Eltern informiert. Vielmehr
berufen wichtige Vertreter der betroffenen Familien bzw. Lineages ein
Treffen ein, an dem 20-30 oder auch mehr Personen teilnehmen, um
das Fiir und Wider dieser Ehe zu besprechen.

Sind sich die Verwandten des Paares in getrennten Verhandlungen
einig geworden, kommen sie zu gemeinsamen, noch gréferen Treffen
zusammen. Auch aus unserer Sicht weit entfernte Verwandte interes-
sieren sich dafiir, ob der Schwiegersohn gentigend Arbeitseinsatz zeigt,
um eine Familie ernihren zu kénnen; sie iberpriifen genau, ob die
junge Frau sich an die Traditionen hilt, soziales Verhalten zeigt und
der neuen Familie keine Schande bereitet und ob sie ihrer Schwieger-
mutter eine grofle Hilfe bei der Arbeit sein kann. Auf sie kommt gera-
de in den ersten Jahren die grofle Biirde zu, zusammen mit ihrem
Mann die Girten zu bebauen und dariiber hinaus Haus und Hof sau-
ber zu halten und fiir die Mahlzeiten der Familie zu sorgen. Gelegent-
lich befolgt man heute zunehmend wieder die alte Tradition, nach der
die zukiinftige Schwiegertochter einige Monate bei den Eltern ihres
zukinftigen Mannes wohnt, wihrend dieser im Junggesellenhaus
schlift. Diese Zeit ist sozusagen eine Probe fiir die junge Frau, sich in
den Augen ihrer neuen Familie zu bewihren; ist das nicht der Fall,
kann die Heirat abgesagt werden. Umgekehrt wird in manchen Féllen
der junge Mann gebeten, bei den Verwandten seiner Zukiinftigen
mitzuarbeiten und seine Fihigkeiten unter Beweis zu stellen.

Insgesamt steht, wie man sieht, die Arbeitsamkeit im Mittelpunkt
des Interesses hinsichtlich der Entscheidungen um eine Heirat. Das
Motiv der Liebe zwischen den jungen Leuten ist nur ein Aspekt der
Heirat, in vielen Fillen ein eher untergeordneter. Noch stirker trifft
dies auf das Aussehen des anderen zu. Zwar gibt es bei den Wampar
ein Konzept von Schonheit, doch ist dies eher nebensichlich (vgl. auch
Beer 2002: 141) und spielt keine vergleichbare Rolle mit dem in westli-
chen Gesellschaften durch die Medien forcierten und in der 6ffentli-
chen Meinung immer mehr akzeptierten Korperbewusstsein. So sag-
ten mir z.B. mehrere junge Minner, es spiele keine Rolle, wie ihre

72

- M 14.02.2026, 21:37:22. fi@ie ]



https://doi.org/10.14361/9783839402825-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

L1EBE, EHE UND SEXUALITAT BEI DEN WAMPAR IN PAPUA-NEUGUINEA

Zukiinftige aussihe, vielmehr sei es wichtig, ob sie gesund sei und
arbeiten konne (vgl. auch Fischer 1978: 80); dhnlich dachten die jun-
gen Frauen. Bei genauerem Hinsehen erweist sich aber auch, dass das
Auferliche nicht grundsitzlich von den genannten Eigenschaften zu
trennen ist, zumal das Wampar-Wort ngarobingin sowohl »gut« als
auch »schén« bedeuten kann (vgl. Beer 2002: 141) — eine gesund aus-
sehende Frau gilt etwa durchaus als schoén, und gesund zu sein und
Kraft zur Arbeit zu haben ist, wie erwihnt, ein wichtiger Punkt bei der
Partnerwahl.

Sind am Ende — nach Verhandlungen und Probezeit — alle Beteilig-
ten einverstanden, ziehen die jungen Leute zusammen. Das gemein-
same Beziehen eines Hauses oder auch eines Zimmers im Haus des
Vaters des jungen Mannes ist dabei eine — in unseren Augen — eher
unspektakulidre Angelegenheit, bei der keine Hochzeit im westlichen
Sinne stattfindet, um die EheschlieRung zu feiern.

Das eigentlich wichtige Ereignis ist dagegen die Brautpreisiiberga-
be. Der Brautpreis wird von der Familie des Mannes an die der Frau
gezahlt. Er besteht aus einer Geldzahlung und der Ubergabe von
Schweinen und Nahrungsmitteln; {iber seine genaue Hoéhe wird bei
den Treffen zwischen den Verwandtschaftsgruppen verhandelt. Mit
dem Brautpreis sichern sich die Verwandten des Mannes die Zugeho-
rigkeit zukiinftiger Kinder zu ihrem Klan, zugleich ist er aber auch ein
Ausgleich fiir den Verlust, den die Familie der Frau erleidet, wenn
diese zur Familie ihres Mannes zieht.” (Dass ein Mann bei der Fami-
lie der Frau lebt, kommt zwar vor, ist aber nicht die Regel.)

Die Ubergabe des Brautpreises findet oft Monate oder auch Jahre
nachdem das Paar zusammengezogen ist statt. In mehreren Etappen
werden Nahrungsmittel {ibergeben, wobei die letzte Ubergabe schlief-
lich mit groflen Feierlichkeiten verbunden ist, welche die beteiligten
Verwandtschaftsgruppen jedoch getrennt begehen. Um das nétige
Geld, die Schweine und Nahrungsmittel fiir den Brautpreis zusam-
menzubringen, wird der junge Mann von einem groflen Personenkreis
mit kleineren und grofReren Beitrigen unterstiitzt — was aus der Sicht

2 In Kulturen, die mit dem Brautpreis nicht vertraut sind, ist dieser hiufig
mit einer negativen Wertung verbunden: Man geht davon aus, dass die Frau
»verkauft« wird und damit nur als Ware gilt. Die Sicht der Betroffenen ist
jedoch hiufig eine andere. So wurde ich in Tararan manchmal gefragt, wel-
che Summe mein Mann denn bei unserer Heirat gezahlt hitte. Meine Ant-
wort, dies sei bei uns nicht tiblich, 16ste regelmifig — bei Frauen wie bei
Minnern — Erstaunen und Unverstindnis aus. Eine Frau rief einmal entriis-
tet: »Sind Frauen denn bei euch so wenig wert?«

73

- am 14.02.2026, 21:37:22. =T


https://doi.org/10.14361/9783839402825-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANA LUTKES

der Wampar nur konsequent ist, da es bei der Heirat nicht um eine
rein individuelle Angelegenheit geht. Entsprechend wird die erhaltene
Gabe innerhalb der Familie der Frau auch an zahlreiche Personen
verteilt. Nach den Vorstellungen der Wampar folgt der Brautpreisiiber-
gabe die Geburt des ersten Kindes, das schlieflich den Abschluss des
langen Prozesses der Eheschliefdung bildet. In der Realitit sind jedoch
hiufig schon ein oder zwei Kinder geboren, bevor die nétige Summe
aufgebracht wurde.

Abbildung 2: Junges Paar mit Kind in Tararan

Foto: Christiana Liitkes

Aus der Perspektive unserer Kultur mag dieser Prozess der Partner-
wahl und Heirat niichtern und unromantisch erscheinen und die be-
reits beschriebene Tatsache, dass eine Eheschliefung durch ganze
Gruppen von z.T. sogar entfernten Verwandten diskutiert wird, sogar
als Eingriff in die persénliche Freiheit empfunden werden. Die Wam-
par, die durch Medien und einzelne Gespriche mit Europdern oder
Australiern zumindest eine vage Vorstellung iiber das Zusammenle-
ben in westlichen Kulturen haben, sehen unsere eigenen Auffassun-
gen umgekehrt jedoch ebenso kritisch. So wird romantische Liebe aus
ihrer Sicht bei weitem nicht als ausreichende Basis fiir eine Ehe gese-
hen - diese Vorstellung erscheint ihnen eher naiv — vielmehr miissen
Dinge wie die Kompatibilitit der Familien und die Alltagstauglichkeit
der Ehepartner hinzukommen, um das Scheitern der Beziehung nicht
gleich schon vorzuprogrammieren.

Westliche Vorstellungen setzen sich aber trotz aller Skepsis der
meist dlteren Wampar auch in dorflichen Strukturen durch und, ob-

74

- M 14.02.2026, 21:37:22. =T


https://doi.org/10.14361/9783839402825-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

L1EBE, EHE UND SEXUALITAT BEI DEN WAMPAR IN PAPUA-NEUGUINEA

wohl es immer noch eine grofle Zahl von Jugendlichen gibt, welche die
Interessen der Familien iiber ihre individuellen Wiinsche stellen, sind
andere nicht mehr bereit, sich den Wiinschen der Alteren zu beugen
und vor der Heirat eine Beratung der Lineagemitglieder zu dulden.
Sicherlich zeigen hier Musiktexte aus Amerika oder Australien ebenso
ihre Wirkung, wie importierte Soap Operas im Fernsehen, und hiufig
kommen Ehen auf eine neue und nicht durchweg gebilligte Weise
zustande.

Fiir junge Leute ergeben sich heute zahlreiche Gelegenheiten, sich
ohne Anwesenheit der Familie und ohne den Einsatz einer Mittlerper-
son kennen zu lernen — wie etwa bei Disco-Veranstaltungen, bei Fahr-
ten zum Markt oder bei gelegentlichen Kinobesuchen in der Stadt.
Sofern sie dabei Gefallen aneinander finden und an Heirat denken,
mag die Befiirchtung aufkommen, dass ihre Verwandten nicht mit der
Wahl einverstanden sind oder dass sich die Heiratsverhandlungen zu
lange hinziehen kénnten. Ein solches Problem wird heute des Ofteren
durch gemeinsames »Weglaufen« gelost — d.h. die jungen Leute ver-
bringen eine gemeinsame Nacht im Busch und stellen ihre Familien
dann vor vollendete Tatsachen. Haben sexuelle Kontakte erst einmal
stattgefunden, so dringen die Eltern aus Angst vor einer Schwanger-
schaft oft auf Heirat und erkliren sich mit der Partnerwahl einverstan-
den.

Auch auf diese Weise zustande gekommene EheschlieRungen
entsprechen oft nicht den Erwartungen eines westlich geprigten Men-
schen und offenbaren in jedem Fall den Einfluss der Familie: So sah
ich wihrend meines Aufenthaltes in Tararan eines Morgens, wie eine
junge, mir unbekannte Frau vor dem Haus meiner unmittelbaren
Nachbarn das Frithstiick fiir die Familie vorbereitete. Mein erster Ge-
danke war, dass es sich dabei um eine Verwandte handelte, die zu
einem lingeren Besuch vorbei gekommen war und sich nun mit
Hausarbeiten niitzlich machte. Ich erfuhr dann aber beildufig in einem
Gesprich mit den Nachbarn, dass ein noch unverheirateter Sohn der
Familie in der Nacht mit der jungen Frau »weggelaufen« war und
diese nun ihre Arbeit bei der Schwiegerfamilie aufgenommen hatte.
Kurze Zeit spiter traf ein Wagen mit etwa 15 meist dlteren Personen
ein — die Verwandten der Frau, die nun iiber die Heirat verhandeln
wollten. Als dann auch die Familie des jungen Mannes beisammen
war, kam es zu einigen Streitereien und Beschuldigungen, am Ende
einigte man sich aber und akzeptierte die Heirat, ohne dass eine férm-
liche Handlung dazu nétig war — die jungen Leute galten nun als ver-
heiratet. Die junge Frau hielt sich die ganze Zeit im Hintergrund auf

75

- am 14.02.2026, 21:37:22. =T


https://doi.org/10.14361/9783839402825-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANA LUTKES

und kochte Tee fiir die Alteren; der junge Mann war den ganzen Tag
iiber nicht erschienen, er war, so hie es, mit Freunden zum Fischen
gegangen.

Solch augenscheinlich fehlende »Romantik« war vielleicht der
Grund fir die Feststellung der frithen Missionare bei den Wampar,
dass Liebe und Zuneigung bei Paaren tiberhaupt nicht zu erkennen
waren (vgl. Fischer 1978: 99) — eine Behauptung, die ich nach meinen
Erfahrungen trotz aller festgestellten Niichternheit beim Thema Heirat
allerdings nicht bestitigen kann. So wurden nach meinem Eindruck in
Tararan viele Ehen zur beiderseitigen Zufriedenheit geschlossen und
gefithrt und Zuneigung war in vielen Familien durchaus zu spiiren.
Ein Unterschied besteht aber sicherlich in den Erwartungen an eine
dauerhafte Leidenschaft, die in westlichen Industrienationen im Ge-
gensatz zu anderen Kulturen zumindest den Beginn einer Beziehung
kennzeichnen — und die damit in vielen Fillen sicherlich zu heftiger
Enttduschung fithren.

Minner, Frauen und Sexualitit

Die meisten jungen Leute sind — auf welche Weise auch immer — mit
Mitte Zwanzig verheiratet. Das Zusammenleben in der Ehe ist dabei
geprigt durch die Vorstellungen der Wampar von Minnlichkeit und
Weiblichkeit, wie auch vom Verhiltnis zwischen den Geschlechtern.
Bei den Wampar sind es die Minner, die in vielen Bereichen des tigli-
chen Lebens dominieren und denen die grofere Freiheit zukommit.
Minner stehen im 6ffentlichen Leben vorn, sie kommen und gehen
nach ihrem Belieben und sind hiufig unterwegs, um Verwandte und
Freunde zu treffen und ihren sozialen Ambitionen nachzugehen.
Frauen konzentrieren sich weit mehr als Minner auf die tigliche Ar-
beit in Garten und Haus sowie auf die Versorgung der Kinder. Die
geschlechtliche Arbeitsteilung ist bei den Wampar recht strikt, so dass
Minner und Frauen nur selten unmittelbar zusammen arbeiten; viel-
mehr hat jeder der Ehepartner seine eigenen Aufgaben. Aber auch in
der Freizeit sieht man die Paare kaum zusammen — Frauen verbringen
ihre freie Zeit mit anderen Frauen, Minner mit Minnern. Wihrend es
in anderen Kulturen Neuguineas {iblich ist, dass Midnner in Minner-
hiusern zusammen leben und ihren Ehefrauen tigliche Besuche ab-

3 Rita Kramp bestitigt diesen Eindruck fiir das Dorf Gabantsidz. Sie stellte
in einer Erhebung fest, dass nur vier der von ihr befragten 33 Frauen unzu-
frieden mit ihrer Ehe waren (vgl. Kramp 1999: 173).

76

- M 14.02.2026, 21:37:22. =T


https://doi.org/10.14361/9783839402825-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

L1EBE, EHE UND SEXUALITAT BEI DEN WAMPAR IN PAPUA-NEUGUINEA

statten, so leben die Wampar jedoch, wie erwihnt, vor allem in Kern-
familien unter einem Dach.

Das Verhiltnis zwischen den Geschlechtern ist stark durch das
Konzept von der »Unreinheit« der Frauen geprigt. Diese Vorstellung
ist in vielen Regionen Neuguineas weit verbreitet und prigt auch heute
den Alltag. Allerdings gibt es bei den Wampar grofle Unterschiede
zwischen den einzelnen Dérfern sowie zwischen den Generationen, so
dass die Einstellungen stark variieren und das Konzept von Einzelnen
sogar ganz in Zweifel gezogen wird. Die Unreinheitsvorstellungen
beinhalten u.a., dass weibliche Korperfliissigkeiten von erwachsenen,
fruchtbaren Frauen die Stirke der Minner angreifen. Minner, die zu
hiufig sexuellen Kontakt mit Frauen haben oder beispielsweise zu oft
auf den Sitzplitzen der Frauen sitzen, werden nach den Auffassungen
der Wampar schneller alt und grau, sie verlieren ihre Muskelkraft,
werden sichtlich diinner und bei Anstrengungen kurzatmig. Frauen
sind angehalten, dies zu beriicksichtigen und nicht etwa im Laufen
uiber die persénlichen Dinge der Minner zu steigen. Menstruierende
und schwangere Frauen sollen besonders vorsichtig sein und nicht fiir
Minner kochen, um diese nicht etwa mit versehentlich verunreinigten
Speisen zu schidigen.

Minner definieren sich in starkem Mafle iiber ihre korperliche
Kraft: Ein »richtiger« Mann hat stark und ausdauernd zu sein. Da er
dafiir auch seine sexuellen Bediirfnisse unter Kontrolle halten muss,
ist zugleich auf moralisch-geistiger Ebene Stirke notwendig. Kann er
weniger Kraft aufweisen, so zweifelt man folglich auch an diesem
Aspekt: Ein Mann, der beispielsweise bei der Jagd schnell miide wird
und keine Ausdauer zeigt, macht sich schnell licherlich und 16st die
Vermutung aus, sich zu hiufig mit Frauen eingelassen zu haben. So
bemiihen sich viele Minner, den korperlichen Kontakt zu Frauen auf
ein bestimmtes Maf einzuschrinken. (Die Auffassungen der Wampar
wirkten sich iibrigens auf das Ansehen meines Mannes, der mich nach
Neuguinea begleitet hatte, nicht unbedingt positiv aus — nicht nur war
er sehr schlank, als Europier konnte er in der tropischen Hitze zudem
nicht iibermifRig viel kérperlichen Einsatz zeigen. Beziiglich seiner
Mithilfe in unserem gemeinsamen Haushalt, die von Zeit zu Zeit auch
im Waschen meiner Wische bestand, musste er einige ernsthafte
Belehrungen eines befreundeten Mannes tiber sich ergehen lassen —
mit dem Resultat, dass ich meine Wische darauthin nur noch selbst
wusch.)

Die Unreinheitsvorstellungen der Wampar lassen schnell an eine
Diskriminierung der Frauen denken und sind sicherlich nicht leicht
nachzuvollziehen. Frauen als »unrein« zu bezeichnen entspricht kei-

77

- am 14.02.2026, 21:37:22. =T



https://doi.org/10.14361/9783839402825-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANA LUTKES

neswegs den westlichen Anspriichen an Emanzipation und Gleichbe-
rechtigung. Hier muss jedoch tberpriift werden, ob das Konzept der
Unreinheit, wie es in Neuguinea hiufig gesehen wird, tatsichlich auch
den Assoziationen Auflenstehender entspricht und fiir die Betroffenen
iiberhaupt eine negative Wertung beinhaltet.

Die Meinung der Frauen in Tararan zu diesem Thema war nicht
durchweg einheitlich. So lachten einige von ihnen tiber die Auffassung
von Unreinheit und die diesbeziigliche Vorsicht der Minner, andere
stimmten mit den gingigen Auffassungen iiberein, sahen darin aber
keine Benachteiligung oder Missachtung ihres Geschlechts. Wieder
andere klagten wiederholt tiber die schlechte Stellung der Frauen in
einer von Minnern dominierten Gesellschaft, wobei sich ihre Klagen
jedoch mehr auf eine Mehrbelastung bei der Arbeit als auf die Unrein-
heitsvorstellungen bezogen. Einzelne Frauen vertrauten mir an, dass
ihnen die Zurtickhaltung der Minner ganz recht sei, weil sie so nicht
ein Kind nach dem anderen bekidmen.

Auch in der Wissenschaft wird dieses Konzept kontrovers disku-
tiert. So gibt es Ethnologen bzw. Ethnologinnen, die der Auffassung,
die Unreinheitsvorstellungen seien Ausdruck angenommener mannli-
cher Uberlegenheit, mit der These begegnen, dass vielmehr die Min-
ner mit ihrer Angst vor Verunreinigung in der schwicheren Position
seien (vgl. etwa Josephides 1983: 301; Schréter 1994). Andere Wissen-
schaftler interpretieren die Vorstellungen der Unreinheit als Kompen-
sation fir die Unfihigkeit der Minner, Kinder zu gebiren — in diesem
Zusammenhang fillt oft das Stichwort Gebirneid (vgl. Read 1952,
1982; Meigs 1984). Manche Untersuchungen stellen die Tabus als
Schutz der Frauen vor den sexuellen Anspriichen der Manner dar und
damit auch als eine Art Geburtenkontrolle (vgl. Lindenbaum 1972). Mit
dem Punkt Verhiitung wird in der Wissenschaft zudem auch die Frage
nach der Entstehung der Unreinheitsvorstellungen beantwortet (vgl.
ebd.).

Die Wampar selbst geben auf die Frage nach dem Ursprung ihrer
Auffassungen nur die Antwort, es handle sich um alte Traditionen, die
eben beriicksichtigt werden miissten. Allenfalls findet man in ihren
Kommentaren den Verweis auf die soziale Ordnung, die es zu wahren
gilt. So gibt es Hinweise auf die Anschauung, dass die Trennung der
Geschlechter insgesamt die soziale Ordnung sichert. Wie in vielen
anderen Kulturen auch ist bei den Wampar genau festgelegt, wann und
wo die Bereiche von Minnern und Frauen getrennt sind und zu wel-
chen Gelegenheiten sich beide iiberschneiden diirfen.

Auch Sexualitit hat ihren zugewiesenen Platz und gehort nicht in
jeden Bereich des Alltags, um dessen Ablauf nicht zu stéren. Nicht

78

- M 14.02.2026, 21:37:22. fi@ie ]


https://doi.org/10.14361/9783839402825-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

L1EBE, EHE UND SEXUALITAT BEI DEN WAMPAR IN PAPUA-NEUGUINEA

verheiratete Mdnner und Frauen sollten allenfalls in grofen Gruppen
zusammen sein; und auch das ist eher selten. Selbst kleine Berithrun-
gen und Intimititen zwischen Minnern und Frauen, die miteinander
verheiratet sind, kommen in der Offentlichkeit kaum vor. Sexuelle
Kontakte haben in jedem Fall diskret stattzufinden. Hilt man sich
nicht an diese Regeln, so ist die soziale Ordnung gefihrdet — und dass
der Zusammenbhalt innerhalb der Dorfgemeinschaft sehr wichtig ist,
wurde bereits deutlich.

Unabhingig von ihrer Ursache stellen die Auffassungen tiber
Minnlichkeit und Weiblichkeit in Neuguinea sicherlich einen bestim-
menden Faktor in der Einstellung zur Sexualitit dar. Dies kann hier
nicht im Detail beschrieben werden, zumal eine Einschitzung durch
mangelnde Informationen aus erster Hand erschwert wird. Allerdings
gibt es einige Hinweise darauf, dass Zeiten der Enthaltsamkeit ofter
vorkommen als in anderen Kulturen. Da zuviel korperlicher Kontakt
mit Frauen fiir die Minner einen Kraftverlust bedeutet, kommt es
hiufig vor, dass diese die Nichte vor wichtigen Ereignissen — wie einer
groflen Jagd oder einem Fufdballspiel — allein verbringen. Ein jlingerer
Mann, dessen Frau nach dem ersten Kind nicht mehr schwanger
werden konnte, vertraute mir einmal an, dass er auf Sexualitit verzich-
ten wolle, um die Kraft seiner Junggesellenjahre wiederzuerlangen. In
anderen Kulturen Neuguineas, wie z.B. im Hochland, ist es iiblich,
dass nach der Geburt eines Kindes eine mehrjihrige Phase der Ent-
haltsambkeit eingehalten wird.

Nach meiner Einschitzung bedeuten die Einschrinkungen jedoch
nicht notwendigerweise, dass Sexualitit als etwas rein Negatives gilt.
Und insofern dies in manchen Fillen von den Wampar selbst darge-
stellt wird, mogen gerade hierin auch westliche Einfliisse deutlich
werden — vor allem die eher negative Haltung zur Sexualitit und zum
Kérper, wie sie die christliche Kirche zeigt.

So beklagten sich die Missionare in der ersten Hilfte des 20. Jahr-
hunderts bitterlich {iber die zahlreichen auferehelichen Kontakte; und
geradezu als »Volkslaster« bezeichneten sie einen fritheren Brauch, der
von den Wampar »Vollmondlaufen« genannt wurde: »Besonders bei
Vollmond artete alles aus und wurden alle Ordnungen tibertreten, da
spazierten Jungen und Midchen miteinander und verkehrten wie
Eheleute miteinander ...« (zit. in Fischer 1978: 101f.). Dartiber hinaus
gab es Klagen dartiber, dass »verlorene Unschuld« fiir die Wampar
kein Grund war, eine Frau nicht zu heiraten (vgl. ebd.: 80). Insgesamt
verweisen die Berichte der frithen Missionare einerseits auf ihr inten-
sives Bemtihen, christliche Ideale weiterzugeben, andererseits auch auf
ein stirkeres Ausleben von Sexualitit bei den die Wampar, als man

79

- am 14.02.2026, 21:37:22. =T


https://doi.org/10.14361/9783839402825-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANA LUTKES

angesichts von Unreinheitskonzepten und Geschlechtertrennung viel-
leicht vermuten wiirde.

Mein eigener Eindruck Jahrzehnte nach den Aufzeichnungen der
Missionare war, dass die Wampar trotz aller Einschrinkung und vieler
Regeln kein rein negatives Verhiltnis zur Sexualitit haben. So wird
Sexualitit zwar auf eingeschrinkte Bereiche verwiesen, aber dennoch
ausgelebt: Beispielsweise ziehen sich Paare tiber lingere Zeit in ihre
Gartenhduser zuriick, die auflerhalb des Dorfes stehen und offiziell
zum Ubernachten wihrend Arbeitsspitzen im Garten gedacht sind.
Zudem sind uneheliche Kinder sehr zahlreich — kommt eines zur
Welt, gibt es meist einen kurzen Eklat, dann jedoch wird das Kind
liebevoll in die Familie der Frau aufgenommen.

Viele meiner Eindriicke verweisen zudem auf ein durchaus positi-
ves Verhiltnis zum Korper — eine Haltung, die etwa bei Tanzfesten
zum Ausdruck kommt. Bei derartigen Gelegenheiten schmiicken sich
Tanzerinnen und Tdnzer mit gut riechenden Blittern und verschiede-
nen Gegenstinden aus der Natur und bemalen Gesichter und Ober-
korper mit Farbe. Viele Tanze haben eine sehr sinnliche Note und die
Liedtexte sind zum Teil voller erotischer Anspielungen.

Schluss

Das Gesamtbild, das sich zum Thema »Liebe, Ehe und Sexualitit«
bietet, ist letztlich eher differenziert: Heirat ist eine niichterne Angele-
genheit von groflen Familiengruppen und Sexualitit wird stark regle-
mentiert und eingeschrinkt durch Unreinheitsvorstellungen, soziale
Kontrolle und Kirche. Dennoch, so mein Eindruck aus 13 Monaten
Anwesenheit in Tararan, folgt daraus weder eine mangelnde Zunei-
gung in den Familien noch eine Ablehnung der Sexualitit oder ein
negatives Verhiltnis zum Korper. Vielmehr handelt es sich um eine
kontrollierte und auf bestimmte Bereiche verwiesene Sexualitit. Das
gesamte Thema »Sexualitit« wird ambivalent diskutiert — nicht anders
als in vielen anderen Kulturen.

Der Grund fiir die starke Reglementierung dieses Bereiches liegt
meines Erachtens in den Bemithungen der Wampar, den sozialen
Zusammenhalt zu gewihrleisten und die Gemeinschaft nicht zu ge-
fahrden. Dies wird auch von jungen Leuten, wie dem anfangs erwihn-
ten Michael, die eine starke Orientierung an westlichen Werten zeigen,
oft fiir duferst wichtig gehalten. Gefiihle spielen zwar eine Rolle, ste-
hen hinter diesen Uberlegungen aber meist zuriick. Werte wie Indivi-
dualitit und Selbstverwirklichung nehmen in Neuguinea keinen so

8o

- M 14.02.2026, 21:37:22. =T


https://doi.org/10.14361/9783839402825-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

L1EBE, EHE UND SEXUALITAT BEI DEN WAMPAR IN PAPUA-NEUGUINEA

positiven Stellenwert ein wie in westlichen Kulturen. Dagegen konnte
ich immer wieder beobachten, dass die Bewohner von Tararan eine
bewusste Auswahl trafen zwischen Werten, die sie vom Westen iiber-
nehmen, bzw. solchen, die sie als Teil der traditionellen Weltsicht
beibehalten wollten.

Literatur

Beer, B. (2002): Korperkonzepte, Interethnische Beziehungen, Ras-
sismustheorien. Eine kulturvergleichende Untersuchung. Berlin.
Buchbinder, G./Rappaport, R. A. (1976): »Fertility and Death Among
the Maring«. In: P. Brown/G. Buchbinder (Hg.), Man and Woman

in the New Guinea Highlands. Washington.

Fischer, H. (Hg.) (1978): Wampar. Berichte {iber die alte Kultur eines
Stammes in Papua New Guinea. Bremen.

Josephides, L. (1983): Equal but Different? The Ontology of Gender
among the Kewa. Oceania 53: S. 291-307.

Kramp, R. (1999): Familienplanung in Gabensis. Berlin.

Lindenbaum, S. (1972): Sorcerers, Ghosts, and Polluting Women: An
Analysis of Religious Belief and Population Control. Ethnology 11:
S. 241-253.

Litkes, C. (1999): Gom. Arbeit und ihre Bedeutung bei den Wampar
im Dorf Tararan, Papua-Neuguinea. Miinster.

— (1997): »Vor der Heirat. Kennenlernen und Werben bei den Wam-
par in Papua-Neuguinea«. In: U. Bertels/S. Eylert/C. Liitkes (Hg.),
Mutterbruder und Kreuzcousine. Einblicke in das Familienleben
fremder Kulturen. Miinster.

Meigs, A. S. (1984): Food, Sex, and Pollution. A New Guinea Religion.
New Brunswick.

Read, K. (1952): Nama Cult of the Central Highlands, New Guinea.
Oceania 23: S. 1-25.

— (1982): »Male-female Relationships Among the Gahuku-Gamax. In:
E.J. Poole/G. Herdt (Hg.), Sexual Antagonism, Gender, and Social
Chance in Papua New Guinea. Adelaide.

Schréter, S. (1994): Hexen, Krieger, Kannibalinnen. Phantasie, Herr-
schaft und Geschlecht in Neuguinea. Miinster.

81

- am 14.02.2026, 21:37:22. =T


https://doi.org/10.14361/9783839402825-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- M 14.02.2026, 21:37:22.


https://doi.org/10.14361/9783839402825-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

