ANTHROPOS

103.2008: 447-458

Les troubles mentaux au Sénégal

Existence éthique et problématique de I’identité

Ibrahima Sow

Abstract. — An individual personality, being oneself with.. .,
reveals as many personal features and idiosyncratic character-
istics as social factors. An understanding of a mental illness is
based on a variety of representations rooted in the being with. . .,
which requires the names of the “existing” beings, and thus
facilitates the encounter within a common world, the world of
others, and hence the real world. Supernatural creatures, such as
rab, maraboutage, witchcraft, soul eaters, devils, and Satan are
all symbolic representations that structure the disorders affect-
ing the being with. .. in its multiple aspects. The interpretation
of causes of disturbances and disorders calls for a particular
attention of the community to observable symptoms, which in
turn determines the diagnosis and the therapy, such as tech-
niques of divination. This article is a contribution to the study
of madness and identity in their cultural contexts. [Personality,
identity-being with, ethical existence, existing, madness, mental
illness, representations, causes, divination]

Ibrahima Sow, Docteur d’Etat dés Lettres (Philosophie) en
2005, a partir d’une these sur le sujet “Divination. Role du
marabout-devin et représentations du destin (I’exemple du Séné-
gal)”. — Il est chercheur a I’Institut fondamental d’ Afrique noire
Cheikh Anta Diop (IFAN Ch. A. Diop) de I’Université¢ Cheikh
Anta Diop de Dakar (UCAD) ; maitre-assistant de recherches ;
chef du Département de I’Information scientifique de I'IFAN
Ch. A. Diop ; rédacteur en chef du Bulletin B et fondateur du La-
boratoire de I’Imaginaire (2005). — Il a publi€ : “Faru rab et coro
rab. Mythe ou réalité 7 (coédition avec D. H. Zidouemba, Da-
kar 2006) ; “La mort dans tous ses états” (coédition avec D. H.
Zidouemba, Dakar 2006); “L’espace conjugal. Lieu d’amour
ou liens de famille ?”” (coédition avec D. H. Zidouemba) ; “Les
représentations sénégalaises du destin” (Dakar 2007). Cf. aussi
références citées.

Individualité et socialité

La parfaite connaissance d’une société, de sa cul-
ture et de ses valeurs, est une exigence fondamen-

tale pour un devin comme pour un thérapeute pour
bien y exercer son métier. Pour bénéficier de quel-
ques résultats positifs dans 1’art de prédire le destin,
d’interpréter les réves et dans I’art de guérir des in-
dividus en interrogeant leur personnalité profonde,
il faut avant tout étre bien intégré dans leur culture,
c’est-a-dire s’imprégner de leurs réalités.

La personnalité de I’individu est fonction de
multiples parametres qui ressortissent d’apprécia-
tions individuelles et de caractéristiques idiosyn-
crasiques autant que de déterminations sociales qui
forgent une certaine image que I’individu se fait de
lui-méme et que les autres se font aussi de lui. Lin-
dividu est autant le produit d’une culture et d’une
société qu’il en est un élément spécifique, capable,
en certaines de ses expressions authentiques, de se
signifier dans la différence qui le singularise des
autres.

C’est a juste titre qu’Ousmane Silla écrit, s’ agis-
sant du monde lebou :

L’individu est le point de rencontre de nombreuses forces
étrangeres que traduisent [sic] la diversité des noms ou
des devises : bakk, incantations ; tuur, ancétre réincarné,
force vitale du clan, ou du lignage, esprit; rab, sang
des procréateurs. Il appartient a un certain nombre de
sociétés de plus en plus larges : famille, lignage, clan,
ethnie, d’une part; associations initiatiques et classes
d’age, d’autre part. L’individu n’est donc qu’un moment
de la continuité du phylum social. Individu et groupe sont
complémentaires I’un a I’autre (1968 : 79).

L’étre-soi, identité individuelle, qui s’institue
dans I’identité collective qui la produit voire la

216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:27:16. Inhalt.
Inhalts Im 1 o¢

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2008-2-447

448

justifie, se révele, s’exprime et se constitue dans
la relation au monde et en rapport avec autrui,
avec les étres et avec les choses. “En effet, la per-
sonne négro-africaine est, verticalement, enracinée
dans sa famille, dans I’ Ancétre primordial sinon en
Dieu ; horizontalement, elle est liée a son groupe, a
la société, et ... au cosmos” (Senghor 1997 : 30).

La fonction divinatoire et thérapeutique s’in-
tegre dans la problématique existentielle de la
connaissance d’autrui présent a son monde et au
monde, c’est-a-dire a ses actes, comportements, ex-
pressions, représentations, etc., et tout ce par quoi
est signifiée sa transcendance, en tant qu’il est exis-
tant par lequel le monde est sens ou a sens pour
lui et selon lui. Le thérapeute est confronté, dans
la pratique de son art, & la nécessité de la compré-
hension de I’existant par une approche identitaire
qui est la transcendance par laquelle il s’arrache
au monde “a travers quelque chose de lui-méme” ;
“mais ce quelque chose, conduite ou parole, pour
étre de lui-méme . .. exige que ’homme y soit fon-
damentalement présent. ... Je ne puis étre en prise
sur ’autre a travers une quelconque de ses expres-
sions que si j’accede en elle au sens de cette trans-
cendance : autrement dit, je ne puis saisir 1’autre
authentiquement a ses actes ou a ses paroles que se-
lon lui. Mais comment faire ? Me mettre a sa place
ou le mettre a la mienne ?”” (Maldiney 1973 : 50).

L’interrogation questionne toute interprétation
et aussi toute pratique qui a en charge, divinatoire
ou thérapeutique, la compréhension de 1’existant,
c’est-a-dire la saisie intime de I’identité d’autrui.
L’art divinatoire qui a en quéte la révélation du
destin de I’homme s’institue, a travers ses efforts
d’interprétation, dans un projet de dévoilement de
la transcendance d’ Autrui, autrement dit dans cette
tentative de la compréhension de I’existant dont le
dévoilement ou le sens apparait dans “un monde
commun” (Maldiney 1973 : 51) qui n’est ni celui de
Iinterprete ni celui du devin. “Le monde commun
n’est 1a que dans une situation de communication,
ou je percois I’homme non selon moi, mais selon
nous”, écrit Henri Maldiney (1973 : 51).

L’homme est saisi dans sa globalité d’existant.
L’individualité, qui est bien reconnue, est une no-
tion qui n’est certes pas absente en Afrique, mais
en elle est chargée une certaine signification pé-
jorative, pis maléfique. Elle est souvent assimi-
Iée au danger, au mal, a la rupture, a I’échec, au
désordre. Elle porterait en elle le sceau de la ma-
Iédiction. C’est pourquoi la singularité de certains
mythes d’individualité tels que ceux qui sont liés
a la sorcellerie-anthropophagie, par exemple, s’ex-
plicit dans la mise en cause d’une imperfection
structurelle et existentielle de 1’&tre-homme dont

Ibrahima Sow

I’échec est chaque fois signifié quand la défaillance
de “I’étre-avec” fait place au privilege accordé a
“I’étre-soi”, la primauté de I’individu au détriment
de la personnalité sociale, de la société.

Le sorcier-anthropophage, objet de crainte et
dont “la chasse” est parfois rituellement réglemen-
tée par la communauté, est représenté comme 1’ir-
ruption de I’individuel et comme la déviation de
I’idéal social et de I’équilibre cosmique. L’individu,
représenté par le démm, est la contrepartie néga-
tive de “I’homme de 1’avec”, structure qui nomme
I’existant tel qu’il se produit dans la proximité de
soi, des choses et du monde. Marginalisé et méme
parfois persécuté dans certains cas dans les socié-
tés africaines, I’individu apparait comme une faille
dans la dynamique de I’existence, dont il représente
I’échec ou du moins une forme primaire.

L’individu serait celui qui n’aurait pas encore
atteint le statut de personne complete, ce qui est
signifié par son asocialité ou, dans certains cas, par
son asexualité. C’est pourquoi, remédier par des
rites a combler cette défaillance conditionne son in-
tégration existentielle dans la communauté. L’ objet
de nombreuses initiations est précis€ément d’ame-
ner l'individu a ce stade d’homme réalisé. Les
exemples fournis par une multitude de publications
sur ce sujet sont si nombreux qu’ils dispensent d’in-
sister davantage sur ce theme.

Le garcon non encore circoncis, la jeune fille
non initiée et le démm sont des étres spécifiques
que leur statut indéterminé relégue en marge de
la société et des échanges de reproduction sociale,
car leur individualité n’est pas encore intégrée dans
une socialité qui la valorise, ontologiquement et
culturellement. Ces étres, qui demeurent encore
dans la latence, dans une sorte de vie végétative
et non encore reproductive, porteraient en eux-
mémes I’ambiguité fondamentale de I’indifféren-
ciation sexuelle, éthique et ontologique.

Etres de nature mais non encore de culture, cen-
sés étre ignorants du bien et du mal, ils demeurent
socialement et individuellement incomplets et ne
peuvent ni se marier ni participer aux rites et aux
cultes réservés aux adultes. Individus ne jouissant
pas encore du statut d’existant, le sorcier, la fille
impubere et I'incirconcis sont marginalisés voire
exclus des échanges socioéconomiques, car ils sont
suspectés étre porteurs d’une impureté originaire
qui sourd d’un fond nocturne potentiellement dan-
gereux, car non encore maitrisé et civilisé par la
culture.

Anthropos 103.2008

216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:27:16. Inhalt.
Inhalts Im 1 o¢

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2008-2-447

Les troubles mentaux au Sénégal

Existence et structure ’avec...

Dans un article sur “La notion de folie”, j’écrivais :

La problématique de la folie doit s’intégrer a la question
de I’existence humaine et de 1’étre comme constituant
des formes privilégiées de la présence humaine et, tout
en nous signifiant dans notre étre-au-monde, notre habi-
ter, elle doit aussi nous conduire & penser — panser — la
psychiatrie non seulement 8 méme sa possibilité de gué-
rir, mais aussi et surtout 8 méme son projet fondamental
d’interrogation et de compréhension de I’existence hu-
maine, celle-ci fiit-elle rencontrée et appréhendée dans la
maladie mentale. Certes, il s’agit pour toutes les sortes de
thérapeutes de guérir, de faire que la totalité des actes, des
paroles et des expressions du malade se conforme a un
ordre, a I’Ordre. Mais qu’est-ce que cela veut-dire ? Pour
normaliser le ‘vécu pathologique’, ¢’est-a-dire amener le
malade a s’adapter ou a adopter le monde commun, ce
qu’on appelle ‘guérir’, ne faut-il pas d’abord, ou plu-
tot en méme temps, saisir ce qui, parce qu’en situation
dans I’interpellation que la folie nous adresse, inquicte et
agresse notre sécurisante ‘normalité’ en ses fondements
les mieux assurés ? Ne sommes-nous pas constamment
renvoy€s a cette question : qu’est-ce qu’exister ? (Sow
1997 : 143).

Il est évident que I’interrogation qui prend la
maladie mentale comme exemple privilégié, pour
des raisons que j’indiquerai, outrepasse l’aspect
psychiatrique & méme “‘sa possibilité de guérir”, car
cet aspect s’integre dans la réalité qui la fonde qui
est la compréhension de I’existence humaine. En
effet, la question de la maladie mentale — peut-&tre
méme de toutes les autres maladies dont les di-
verses techniques d’intervention thérapeutique per-
mettent d’apprécier la nature, les étiologies, les
formes et les sens — s’inscrit dans la problématique
de la compréhension de I’existence humaine rela-
tivement a la normalité, a 1’ordre et au dés-ordre,
a ’opposition ou a I’interaction individu/société,
bref a la vision du monde.

C’est avec beaucoup d’a-propos que Maria Tei-
xeira écrit :

Les représentations de la maladie s’appuient sur les re-
présentations du corps individuel et familial au sein d’un
environnement symbolique et cognitif ou se tissent des
relations sociales avec les membres de 1’univers visible et
invisible ... Si la bio-médecine soigne la maladie en ou-
bliant parfois le malade, les médecines du terroir soignent
le malade au sein d’une communauté, en s’appuyant sur
son pass€, sa situation présente et ses aspirations. La di-
mension sociale des rituels de soins est particulieérement
prégnante. La maladie renvoie aux notions d’impur, de
souillure, de saleté et de maléfice (2001 : 16).

La compréhension de la maladie est fonction de
représentations multiples au centre desquelles est

Anthropos 103.2008

449

la nécessité de la compréhension de 1’étre-avec. . .,
qui nomme 1’existant dans sa possibilité de rencon-
trer dans un monde commun, le monde des autres
qui est aussi le monde du propre. La structure de
I’étre-avec. .. inclut fondamentalement la relation
avec Autrui, avec 1’ Autre — Dieu, ancétres, génies
ou forces maléfiques ou bénéfiques — dont I affir-
mation de I’identité propre semble plus ou moins
dépendre pour 'instauration d’un équilibre social
et individuel perturbé par la maladie. Toute thérapie
est impossible qui ne s’attache pas a la compréhen-
sion de cette structure de I’existant dont le déséqui-
libre est aussi celui de la relation avec soi, avec les
étres et avec les choses.

Mon homonyme Ibrahima Sow, psychopatho-
logue d’origine guinéenne, écrit tres justement :

Pour tout dire, articuler le statut théorique du trouble
mental revient, essentiellement, a situer ses contenus,
modalités, themes et pratiques dans leur cadre anthropo-
logique. C’est ainsi qu’a mon sens, il devient possible de
leur conférer une signification et une cohérence structu-
rale adéquates. Mais ce cadre, permettant I’intelligibilité
optimale du trouble mental, se fonde lui-méme sur les
catégories symboliques traditionnelles majeures. On en
arrive ainsi a décrire toute une perspective culturelle spé-
cifique, incluant elle-méme des données fondamentales
concernant ’Etre et I’Expérience humaine de 1’existence,
tant il est vrai que le trouble mental renvoie, en derniere
analyse, a ces deux niveaux ... Selon la conception tra-
ditionnelle, ’homme, en tant que personne individuelle
concrete, est situ€ et solidement amarré dans un univers
panstructuré (microcosmos, mésocosmos, macrocosmos)
(1977 : 215).

Dans la conception africaine du moi ou de la per-
sonnalité individuelle, la spheére du proche (I’étre-
soi) et la sphére des lointains (Autrui et I’ Autre!)
sont originairement liées et interdépendantes, inex-
tricables. Il n’y a d’ici que pour un étre des loin-
tains, c’est-a-dire que pour celui qui peut rencon-
trer, en tant qu’étre-avec. .. Rencontrer renvoie a la
possibilité sans laquelle I’identité propre est impos-
sible qui n’est pas d’abord inscrite hors-de-soi-avec
Autrui et avec I’ Autre.

La structure de I’étre-avec... nomme la possi-
bilité ou la maniere d’étre de “I’ex-istant” en tant
que son identité est comprise et signifiée dans les
rapports incontournables avec les autres dont son
existence authentique est tributaire, si bien que tout
déséquilibre de cette structure de 1’€tre-avec. .. est

1 Terme par lequel je désigne le désir métaphysique, le plan
vertical des relations avec Dieu, les divinités, les ancétres
tutélaires, tels que rab, toutes les puissances spiritualisées,
par rapport a autrui qui nomme le plan des hommes, des
individus ; ¢’est 1’altérité horizontale (sociale).

216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:27:16. Inhalt.
Inhalts Im 1 o¢

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2008-2-447

450

aussi vécu comme un déséquilibre de I’identité
propre.

Formes de représentations
de la maladie mentale

C’est a partir de cette structure qui est celle de
I’existant que I’on peut saisir les différentes formes
de représentations de la maladie mentale et expli-
citer les causes, les étiologies du déséquilibre re-
lationnel de I’individu. Rab, maraboutage, démm,
djinn et seytan structurent des désordres qui af-
fectent I’€tre-avec. .. dans ses relations multiples et
différenciées, impossible a restaurer sans la restau-
ration de I’identité existentielle de 1’existant, car “la
maladie, désordre par excellence, se définit ainsi a
la fois comme une rupture dans I’équilibre de la
personne et dans les processus des ajustements per-
sonnels et sociaux. Elle est donc vécue avant tout
comme dés-ordre”? (Thomas et Luneau 1975 : 240)
qui affecte I’€tre-au-monde, I’habitant qui a lieu
dans un séjour.

Les représentations sociales et culturelles de la
maladie participent de I’agression et de la violence
avec des modes différenciés qui induisent des thé-
rapies appropriées. La culture wolof, en particu-
lier, retient pour 1’explication des troubles men-
taux quatre étiologies fondamentales : la sorcellerie
(demm), le maraboutage, les esprits ancestraux que
sont les rab et les esprits importés par I’islam que
sont les djinns et seytan. On pourrait en fait ré-
duire ces étiologies a trois, en placant dans le méme
registre rab, djinn et seytan. Mais il faut préciser
que sorcellerie, maraboutage, rab, djinn et seytan
s’explicitent par leurs symptdmes et s’interpretent
a travers des types de liaisons différents. Thomas
et Luneau (1975 : 239) retiennent trois types de re-
présentations étiologiques que 1’on peut synthétiser
ainsi : premierement, “la méchanceté d’un tiers” :
maléfice de sorcier, mangeurs d’ame, sanction d’un
esprit négligé ou courroucé, vengeance humaine ;
ce registre correspond a celui que nous appelions
maraboutage ; deuxiemement, “I’amour d’un tiers”
qui met en scene les rab, correspondant aux agres-
sions extérieures telles qu’elles son causées par les
rab, djinn et seytan; troisitmement, “la faute de
la victime elle-méme”, consciente ou inconsciente ;
nous sommes ici dans le registre de 1’anthropo-
phagie.

Les causes ici peuvent s’interpénétrer sans vrai-
ment étre nettement différenciées. Beaucoup de
travaux ont été consacrés a ce sujet’ justifiant que

2 Les italiques sont des auteurs.

Ibrahima Sow

nous nous limitions a quelques remarques. Les
trois groupes de représentations peuvent se formu-
ler comme suit en fonction des déséquilibres struc-
turels qu’ils informent et instaurent relativement a
la constitution de 1’étre-avec. . .

Les rab lebou ou les pangol serer, qui ressor-
tissent de “la dimension de la verticalité”, de la
“spiritualité”, affectent les relations de filiation, de
généalogie. C’est dans cet axe que Thomas et Lu-
neau incluent “I’amour d’un tiers”.

Le maraboutage, qui ressortit de “la dimension
de I’horizontalité”, de “la socialité”, affecte les re-
lations d’alliances, les rivalités, amicales, profes-
sionnelles, amoureuses, fraternelles, etc. Cet axe
correspond chez les deux auteurs cités a “la mé-
chanceté d’un tiers”.

Les démm, qui ressortissent de “la dimension
de I’'individualité, de 1’identité” exclusive de soi a
soi, identité fermée, affectent les relations de soi
a soi, en tant que menaces de désintégration du
propre qui se traduisent par 1’angoisse de dévora-
tion, qui correspondrait dans le schéma tant6t pro-
posé a “la faute de la victime elle-méme, consciente
ou inconsciente”. Je reviendrai plus en détail sur
ce dernier aspect. Les djinns et les seytan, puis-
sances héritées du fonds islamique, participent de
plusieurs registres et peuvent ainsi étre employés
comme des auxiliaires pour des ceuvres de mara-
boutage et comme d’indispensables alliés et ad-
juvants pour 1’accomplissement de funestes des-
seins ou de pieges ourdis par les sorciers anthro-
pophages.

Ces différentes formes de représentations
mettent en jeu I’échec de I’étre-avec... dans “ses
relations généalogiques”, qui sont essentiellement
religieuses puisque consacrant la parenté avec les
ancétres tutélaires, les génies, le lien avec le mythe
et la Loi, dans “ses relations sociales et communau-
taires”, sources et lieux des rivalités et des conflits
avec les freres, les amis, les voisins, les collegues,
etc., et enfin dans “ses relations identitaires, per-
sonnelles”, de la relation de soi a soi, dans 1’inti-
mité propre d’une relation “autistique”, “ontogé-
nique”, comme dirait Sow.

Ces trois dimensions de I’existant que sont
I’étre-avec-Autre, 1’étre-avec-Autrui et 1’étre-soi
expriment la totalit€ unitaire de 1’habitant qui
n’existe qu’a se tenir hors de soi et dont le sens
s’institue dans les relations avec la divinité (le sa-
cré), avec les autres et avec soi-méme, en traduisant
ainsi I'irréductible unité de I’étre-avec... comme

3 Diop (1961); Collomb (1964); Ortigues, Diop, et Col-
lomb (1964) ; Zempléni (1966) ; Gravrand (1966) ; Trincaz
(1973) ; Martino et Simon (1977) ; Le Guérinel (1972).

Anthropos 103.2008

216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:27:16. Inhalt.
Inhalts Im 1 o¢

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2008-2-447

Les troubles mentaux au Sénégal

possibilité €thique. Cette vision unitaire de 1’étre-
avec..., telle qu’elle s’informe, dans le sens déja
indiqué, dans le monde de ses rencontres, est mise
en lumiere ainsi par Sow (1977 :29s.) :

Ego ... est congu comme une totalité ordonnée, et consti-

tué par une triple relation polaire qui le situe :

— Verticalement : dimension phylogénétique : par rap-
port a I’étre ancestral (pdle majeur) sur “Lui” repose
tout le reste.

— Horizontalement : dimension socioculturelle : par
rapport au systeme des alliances et a la communauté
élargie.

— Ontogénétiquement : dimension de 1’Existant : par
rapport a son individualité étroitement liée a son li-
gnage et a la famille restreinte.

Ces trois dimensions polaires fondamentales (verticale,
horizontale 1’ontogénétique) permettent de situer, avec
précision, la place d’Ego, respectivement dans son &tre,
dans son identité et dans son existence. L’étre, 1’iden-
tité et I’existence définissent la consistance des éléments
constituants de la personne-personnalité. Le trouble men-
tal, c’est I’Ego “violenté” par la rupture, provoquée par
une altérité agressive, de I’'un ou de 1’autre des liens, issus
des pdles fondamentaux constituants.

Pour nommer et conceptualiser 1’existant, on
percoit nettement la difficulté évidente de I’auteur
d’y réussir autrement qu’en usant d’une notion psy-
chologique qui se veut la définition de I’expérience
de la totalité du Moi, Ego. L’existant est remplacé
par Ego, qui est le rassembleur duquel est possible
la triple relation de I’existant avec ses avec — Autre,
Autrui et soi. “La personne-personnalité” ne saurait
définir, se définir, dans un des constituants (étre,
identité et existence) sans se réduire dans la cloture
d’une relation individuelle de la compréhension de
I’existant qu’elle semble ici remplacer, signifier.
La réalité conceptuelle de I’existant s’enveloppe
dans ces constituants majeurs de Ego d’étre-avec-
soi hors de soi, qui exprime son identité, car elle est
suspendue “au carrefour de toutes ses rencontres”,
avec 1’Autre (horizontalité), Autrui (verticalité) et
les choses (les étants du monde ambiant).

Troubles mentaux et problématique
de ’identité

L’identité du propre est a 1’étranger, ce qu’exprime
Heidegger en définissant 1’existant comme “I’étre
des lointains”, ce que la structure de I’avec, phé-
nomene unitaire de la présence humaine, traduit
dans I’effort de sa restructuration pour contrer, par
exemple, le péril ou le déséquilibre causé par la
folie.

Anthropos 103.2008

451

Mon propos n’est pas ici de décrire des proces-
sus ou des techniques de guérison, mais de tenter
de définir ou de circonscrire, serait-ce 1la ou elle
est en échec ou en déséquilibre, la constitution de
I’existant dans ses relations fondamentales, tel que
celui-ci nous apparait dans les conceptualisations
sur la maladie mentale et dans les représentations
collectives. Il est donc question, en somme, d’une
certaine maniere, de quéter sur le sens de 1’iden-
tité de I’existant, de ce que signifie qu’il est celui
qu’il est.

Nous avons vu que les différentes formes de
représentations (rab et djinn, maraboutage, démm)
mettent en jeu ou en cause, et 1’éclairent, la struc-
ture fondamentale de l’existant dans son &tre-
avec... qui, parce que vécu en déséquilibre dans
la pathologie, affecte les relations du sujet, dont la
possibilité de vivre son rapport généalogique qui
le lie au divin et aux ancétres, son rapport social
qui le lie a I’Autrui et a son environnement So-
cial, son rapport individuel, voire personnel qui est
le sentiment intime de sa conscience “identitaire”,
égoistique.

Chaque fois que le séjour que nous sommes au-
pres des autres (Autre et Autrui), ¢’est-a-dire notre
maniere d’habiter le monde, est menacé, c’est un
déséquilibre qui s’instaure dans des formes que
peut revétir la folie, qui menace donc ainsi 1’inté-
grité de notre identité d’existant ouvert au monde
de nos avec... En conclusion a son étude d’un cas
familial en prise a la persécution sorcellaire, Berthe
Lolo écrit :

La maladie est donc due a trois causes principales :
I’ Autre, soi-méme (Sujet) et enfin Nature. La maladie
la plus facile a soigner est celle causée par 1’Autre,
puis celle causée par soi-méme dans la mesure ou se
remettre en question est souvent difficile a envisager ...
Lorsque le diagnostic de la cause est une maladie due aux
esprits, il s’agit en général d’une maladie chronique sans
issue favorable. Cependant, avec le degré de syncrétisme
actuel, dire maladie naturelle dispense de la recherche
d’un persécuteur responsable et renvoie le malade a la
médecine occidentale (2001 : 108).

La cure thérapeutique des malades possédés par
un rab, dans les cérémonies de ndépp, sont des ten-
tatives de réconciliation de la malade a elle-mé&me
et avec tous ses “avec...” ébranlés, perdus ou non
intégrés dans la conscience vécue individuelle et
sociale. La cure du ndépp permet donc, a travers
la “thématisation” problématique de la folie, de dé-
crire I’effort de compréhension qui s’informe dans
la tentative de restauration de 1’existence en échec,
pour le dévoilement de ce qu’existe.

216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:27:16. Inhalt.
Inhalts Im 1 o¢

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2008-2-447

452

Mon intention n’est point de disserter sur la
folie, mais plus modestement, a travers elle, de
questionner la présence humaine. La cure théra-
peutique du ndépp met en jeu le malade dans ses
relations en I’ouvrant dans un environnement so-
cial et communautaire, car elle ne saurait se pas-
ser de cette intégration aux valeurs culturelles. “Le
probleme de la folie est inséparable de la question
posée par I’homme sur son identité”, écrit Mannoni
(1970 : 29), qui est celle que la cure de groupe es-
saie de restaurer en se conformant a un rituel précis
qui engage l’investissement des morts et des vi-
vants, le monde spiritualisé des rab et des ancétres,
et le malade, les membres de sa famille et autres
officiants.

La tentative de restauration identitaire est autant
spiritualisée et socialisée qu’elle est inscrite dans
I’instance du corps, foyer dynamique de la prise au
monde par lequel le malade possédé est capable de
se libérer ou de libérer 1’agent agressif en lui. Le
corps, qui se fait foyer de 1’ancétre, rab, est par
la danse et par le rythme articulé dans la thérapie
comme lieu d’épiphanie pour expulser le rab hors
du malade.

Le ndépp est un renouvellement de 1’alliance
avec les ancétres “é-loignés” — dans le sens hei-
deggerien du terme. Le malade vivant les morts,
parce que possédé par eux, “déshabite” son corps
dans une proximité étrangere, parfois si intime a
soi-méme qu’impossible a vivre qu’en la dansant,
a formuler et a dire qu’en s’évanouissant et a expli-
citer qu’en délirant. “Quel est le proche ? Quel est le
lointain ?”, peut-on s’interroger comme Maldiney a
propos de 1’unité d’un tableau de Tal Coat ? “Nous
sommes ici dans le sans distance, dans 1’espace
naissant du paysage, sous 1’horizon d’une pléni-
tude, ‘et les lointains sont proches et les proches
lointains’” (Maldiney 1973 : 121).

De la problématique unité du tableau a celle du
malade est en cause fondamentalement la possibi-
lité d’habiter le monde. Le “paysage” intérieur per-
turbé du malade — Ego, est submergé dans “la pléni-
tude” possessive du rab — I’ Autre, qui ’habite sans
qu’il soit possible, autrement que par la thérapie
précédée d’une consultation divinatoire, de briser
cette identification perturbatrice et envahissante qui
est vécue dans I’échec des relations. Zempléni écrit
a cet égard, fort justement :

La possession est une inscription vacillante du signifiant
ancestral dans le corps. Tantdt elle est chute dans 1’ima-
ginaire narcissique d’un corps a corps (ou plutot corps
dans le corps) lourd de toutes les menaces de la fusion
primitive, de 1’abolition des reperes symboliques, de la
perte d’identité. Tantot elle est état du corps circonscrit

Ibrahima Sow

a ses symptomes — paralysie réversible, asthénie, amé-
norrhée, fievre récurrente — qui demeure un signifiant
monnayable dans le circuit des dons et des dettes qui lie
la famille de la possédée a ses rab. L'effet du rite qui
instaure et restaure 1’échange symbolique — par ’acces
au nom du rab — n’est pas le méme d’une possession a
I’autre (1974 : 38).

Dans le ndépp la structuration de 1’identité passe
par “la structuration dynamique de l’image du
corps”, pour reprendre une expression de Gisela
Pankow (1969 : 49). Celle-ci s’inscrit dans une to-
talité sociale vécue, individuellement et collective-
ment, s’intégrant a une dynamique rythmique qui
permet au malade de prendre assise sur ses lointains
pour habiter le proche, la proximité de soi et du
monde des vivants réconciliés a celui des morts,
a méme le corps retrouvé, libéré de ses rab ainsi
“€-loignés”.

Mais qu’est-ce que cette identité dont il est ques-
tion sinon avant tout la possibilité de pouvoir a
nouveau habiter le monde en son corps “récupéré”,
retrouvé ? L’identité congue comme une relation de
soi a soi — d’un soi perdu a un soi retrouvé — n’est
pas tout a fait satisfaisante pour expliquer la nature
de cette relation. Quel est le soi perdu? Quel est
le soi retrouvé ? Quelle identité le ndépp essaie-t-il
de mettre au jour ? Qu’est-ce qui serait visé dans
la fermeture exclusive du rapport de soi a soi ou
dans celle qui, dans 1’ouverture de la relation avec
I’ Autre et Autrui, fonde le but de la thérapie ?

La question du rapport de I’identité a 1’altérité
— Autre et Autrui — est essentielle pour la com-
préhension de I'identité dans leur constitution et
inséparabilité tautologiques. L’aliénation affectant
la relation de soi a soi est une aliénation qui affecte
aussi la relation de soi aux autres. Toute aliénation
de soi inclut et conduit a un déséquilibre de la rela-
tion unitaire de 1’étre-avec. .. affectant ses rapports
métaphysiques, sociaux et individuels.

Il faut, comme il en est dans la possession par
les rab, avoir éprouvé 1’angoisse de ne pas exister,
d’étre autre, — comme il fut de ce malade bassari
que j’ai rencontré dans un penc* de Fann qui ne
cessait de demander “‘s’il est [ui avec ce corps qui
n’est pas le sien” —, pour savoir ce “qu’exister” veut
dire, habiter le soi dans la proximité des autres.
Mais que sont ici ces autres dont précisément le soi

4 Les penc sont des réunions qui étaient plus ou moins insti-
tutionnalisées par le service de Psychiatrie de I’Hopital de
Fann et qui regroupent malades, anciens malades, médecins,
infirmiers, parents, accompagnateurs et curieux de toutes
sortes, ou tous peuvent s’exprimer sur des sujets des plus
divers concernant le vécu des malades.

Anthropos 103.2008

216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:27:16. Inhalt.
Inhalts Im 1 o¢

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2008-2-447

Les troubles mentaux au Sénégal

“s’existe” la proximité et sans lesquels il ne serait
pas celui qu’il est : un étre-avec... ? Ils nomment
ainsi, par les ancétres et les esprits divinisés et par la
communauté sociale des vivants, la spiritualité, Loi
sublimée de 1’ordre du sacré et la socialité, Devoir
lié aux coutumes et aux usages culturels.

Maladie mentale et existence éthique

Que I’existant tienne sa constitution essentielle, son
étre, “d’un phénomene unitaire” que vise I’expres-
sion I’€tre-au-monde, cela inclut précisément et
nécessairement que 1’existant soit dans “le mon-
de”. Certes, dans cette expression, ce qui est visé
ce n’est point, comme Heidegger 1’a montré, une
“subsistance” a la maniere des choses survenant a
I’intérieur du monde, bien que I’existant soit aussi
“subsistant” dans le monde, “dans le sens d’une
certaine subsistance de fait” (Heidegger 1964 : 77) ;
méme si, pour Heidegger, cela implique que ne
soient pas encore saisies ou percues les structures
spécifiques de I’étre-1a — “sa facticité” — en faisant
“abstraction de la constitution existentiale de 1’ étre-
a...” (Heidegger 1964 : 77).

La forme de “subsistance” de 1’existant, sa ma-
niere d’étre “dans” le monde est autre et spécifique,
en ce que l’existant au monde se produit comme
séjour. Pour I’existant, contrairement aux choses,
le monde n’est pas un contenant, mais un lieu ou
tout lui est offert et ou “il se produit comme séjour
dans le monde. La maniere du Moi contre ‘I’ autre’
du monde, consiste a séjourner, a s’identifier en 'y
existant chez soi. ... Habiter est la fagon méme de
se tenir; non pas comme le fameux serpent qui se
saisit en en se mordant la queue, mais comme le
corps qui, sur la terre, a lui extérieure, se tient et
peut. Le ‘chez soi’ n’est pas un contenant, mais un
lieu ou je peux, ou, dépendant d’une réalité autre,
je suis, malgré cette dépendance, ou grace a elle,
libre” (Levinas 1974 : 7).

Cette réalité ontologique est parfaitement mise
en lumiere dans la mythologie dogon de 1’origine
de la parole (Calame-Griaule 1965 ; Sow 1976) qui
articule le dévoilement de celle-ci et son acquisition
comme le fond duquel les hommes, “d’abord vivant
dans les cavernes” et de cueillette, se produisent
ensuite comme séjour dans un monde habité, en ba-
tissant des maisons, en pratiquant I’agriculture, en
acquérant des techniques, la musique, la divination,
les arts, etc.

La dimension éthique de la structure de 1’étre-
avec... nomme I’Ethos, a la maniere de celui que
le mythe fonde en recueillant I’existant dans la pro-
duction d’un monde duquel il se produit comme

Anthropos 103.2008

453

I’ Ancétre Binou Serou, a la fois comme pocte,
devin, musicien, c’est-a-dire comme habitant le
monde. Maldiney écrit :

Ethos en grec ne veut pas dire seulement maniere d’étre
mais séjour. L’art ménage a I’homme un séjour, c’est-
a-dire un espace ou nous avons lieu, un temps ou nous
sommes présents — et a partir desquels effectuant notre
présence a tout, nous communiquons avec les choses,
les étres et nous-mémes dans un monde, ce qui s’ap-
pelle habiter. C’est poétiquement que 1’homme habite . ..
(1973 : 148).

L’existant est donc “dans” le monde sur le mode
de I’habiter. Il est au monde. Sa maniere de sub-
sister est en relation étroite ou du moins s’institue
dans I’habiter qui s’inscrit dans ce que Heideg-
ger appelle “€tre-a...”. Mais que veut dire étre-
a... ?L’etre-a... ne vise pas “I'inhérence” spatiale
d’étants subsistants, mais bien un séjour, un mode
d’habiter désignant le comment de notre €tre au
monde. C’est le mode de “facticité” de I’existant.
“Elle est donc [’expression existentiale formelle
qui désigne ’étre de ’étre-la en tant que celui-
ci possede pour constitution essentielle I’ étre-au-
monde>” (Heidegger 1964 : 76).

L’étre-a... ne désigne en somme rien d’autre
que la possibilité de 1’étre-1a comme étre-avec. . .,
structure fondamentale de la présence humaine
dans le monde et qui consacre, comme I’affirme
Levinas contre Heidegger, le primat de 1’éthique
sur I’ontologique, la relation originaire avec Autrui
sur le rapport a I’étre. L’étre-avec. .. nomme l’irré-
ductibilité de la relation avec 1’étant, dans sa signi-
fication métaphysique, comme étre-avec I’ Autre, et
éthique, comme étre-avec Autrui. “Le /a du monde
est un avec”, s’écrie Maldiney (1973 : 307).

La possibilité de I’étre-a... est subordonnée a
I’étre-avec. .., c’est dire le primat de I’éthique sur
I’ontologie. Chez les Négro-Africains, les rites et
les mythologies 1’attestent pleinement, la relation
ontologique se subsume dans la relation éthique.
La constitution de I’existant ne peut se concevoir
sans les relations multiples avec 1’ Autre — dieux,
ancétres, forces telluriques, etc. — et avec Autrui,
dont il est un élément. Le fond ontologique dans
lequel se meut la vision négro-africaine du monde
est essentiellement éthique.

La dimension €thique, qui nomme le lieu de
I’existant comme étre-habitant, ouvre la possibilité
de “rencontrer quelque chose ou quelqu’un dans
le tout et a partir du tout, comme aussi de se
rencontrer avec 1’autre et a partir de I’autre dans

5 Les italique sont de 1’auteur.

216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:27:16. Inhalt.
Inhalts Im 1 o¢

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2008-2-447

454

le Nous. Etre avec I’autre, étre au monde, exister
son corps comme lieu d’une finitude ouverte, sont
des formes de présence originairement contempo-
raines, dont aucune ne peut défaillir sans la dé-
faillance de toutes. C’est ainsi que dans I’existence
en échec du schizophréne qui ne s’accomplit pas en
présence (en étre-hors-aupres-de-soi), la dissocia-
tion du corps propre accompagne et exprime la dé-
structuration des relations inter-humaines” (Kuhn
et Maldiney 1971 : 22). Toute la thérapie africaine
et, en particulier, la psychothérapie africaine tra-
ditionnelle sont axées sur cette réalit€ fondamen-
tale de la structure de I’étre-avec. .. qui articule, en
s’y informant®, les relations d’intégration existen-
tielles verticales (divinités, ancétres, esprits), hori-
zontales (autrui et étants — choses) et identitaires
(soi a soi) qui, lorsqu’elles sont vécues en échec,
comme elles le sont dans la maladie mentale par
exemple, consacrent du méme coup I’échec de
I’étre-avec. ..

Apres I’appréciation et I'interprétation, généra-
lement consensuelles’ des symptomes afin de dé-
terminer I’étiologie de la maladie, ce qui nécessite
le recours a la divination ou a d’autres techniques
exploratoires, il est alors mis en branle par le théra-
peute toute une dynamique opératoire et significa-
tive d’intervention de restructuration des équilibres
de I’étre-avec. ..

L’étape thérapeutique est alors le résultat d’un consen-
sus entre la devineresse et le patient, mais elle est sou-

6 1l faut prendre ce terme dans le sens qu’indique Maldiney
(1986 :27) : “‘Informer’ ne veut pas dire ‘transmettre des
connaissances’, mais ‘donner forme’, une forme a méme
laquelle une présence est amenée a soi. C’est la une situation
qui n’a pas d’en-deca. La ot il s’agit d’étre le /a du monde,
il ne s’agit pas d’enregistrer des connaissances a son sujet,
mais de co-naitre a son événement-avenement. Le propre de
I’événement, c’est d’étre irrépétable, de n’avoir pas d’itéra-
tion dans le temps, puisqu’il fonde le temps”.

7 “La mise en forme des troubles que présente le malade et qui
le situe dans la collectivité tout en lui permettant de s’ex-
primer ... suppose, bien entendu, le consensus des parents,
voisins, amis. Le vécu du malade reste au second plan, [’es-
sentiel restant la lisibilité des symptomes par tous confor-
mément a I’histoire et aux valeurs culturelles du groupe.
Le traitement proprement dit s’appuie directement sur cette
interprétation-médiatrice de la cure. Le malade qui adhere
ainsi que ses proches a I’explication du guérisseur ‘recoit
des preuves et des indices différenciés de 1’agent pathoge-
ne’ : crises de possession, aveux du sorcier, objet que le
guérisseur est censé faire sortir de son corps, divination ...”
(Thomas et Luneau 1975 : 244). Voir aussi Sow (1977 : 45—
47) pour I’interprétation consensuelle du conflit, pour I’ap-
préciation de sa résolution éventuelle : “En régle absolue,
I’essentiel est que le consensus (patient — famille — prati-
cien) se réalise nécessairement, avant de passer a I’étape
suivante”.

Ibrahima Sow

vent le signe d’une acceptation de la part des membres
de la famille du sens donné a I’événement par 1’offi-
ciante. Ceux-ci participent au rassemblement des biens
nécessaires a ’exécution du rituel. Cette solidarité ré-
vele I’adhésion familiale au verdict divinatoire. La dé-
cision d’entreprendre un rituel de guérison n’est pas sys-
tématiquement subordonnée au soutien matériel de la pa-
renté ou du conjoint car I’indépendance économique de
quelques uns leur permet de réaliser les rituels sans aide
de leur entourage ... mais le plus souvent, les soins sont
administrés au sein de la famille. La communauté et la
personne affligée sont liées dans la démarche de guérison
(Teixeira 2001 : 148).

Nous retrouvons les mémes idées développées
chez Alassane Ndaw qui met 1’accent, contraire-
ment a la démarche et a la perception occidentales,
sur la récupération thérapeutique au bénéfice du
groupe. Il note :

D’une maladie vécue au niveau individuel, dans les so-
ciétés occidentales, comme rupture de communication,
les sociétés africaines font une structure de communica-
tion par un renversement de la thérapeutique. En effet,
c’est tout le groupe qui participe au culte et aux cérémo-
nies de possession. Ainsi, la société communique-t-elle
avec ses dieux et avec toutes les instances religieuses.
L’extraordinaire est que I’individu chargé de ces troubles
névrotiques se trouve ‘récupéré’ puisqu’il a une fonction
sociale. Ces troubles seront utiles a la société (Ndaw
1997 : 243).

Le processus de guérison est consensuel, familial et
social, et non individuel.

Ce processus de “guérison” quelles qu’en soient
les causes s’attache essentiellement, par la verba-
lisation et autres techniques rituelles, sacrificielles
et corporelles, a jouer sur cette structure de 1’exis-
tant qui s’investit et s’articule essentiellement dans
I’éthique, lieu de toutes les communications avec
soi, les étres et les choses. “Une fois encore, c’est
la socialisation qui guérit”’, écrivent Thomas et
Luneau, pour en somme, accorder a la structure
éthique de I’étre-avec. .. le fondement essentiel qui
est au “carrefour de toutes les rencontres” de I’ exis-
tant, ce que Binswanger aussi, en répondant a la
question : “de quelle maniere la psychothérapie
peut-elle réellement agir ?”, exprime avec la plus
grande clarté en disant que “la possibilité¢ de la
psychothérapie ne repose donc pas sur un secret ou
sur un mystere, comme on pouvait 1’entendre, en
somme sur rien de nouveau ou d’inhabituel, mais
au contraire sur un trait fondamental de la structure
de I’étre-homme, en tant qu’étre-dans-le-monde . ..
I’étre avec et pour I'autre. C’est dans la mesure
ou ce trait fondamental demeure ‘retenu’ dans la
structure de I’étre-homme que la psychothérapie

Anthropos 103.2008

216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:27:16. Inhalt.
Inhalts Im 1 o¢

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2008-2-447

Les troubles mentaux au Sénégal

est possible!8!. Si vous vous posez des questions
sur ces ‘possibilités d’action’ & I'intérieur de cette
sphere de I’étre-dans-le-monde, ce n’est pas parce
qu’elles seraient pour vous ce qui est le plus €loigné
ou le plus inhabituel, mais parce qu’elles vous sont
existentielles, c’est-a-dire qu’elles sont pour vous
le trait fondamental de votre présence ou de votre
existence ce qui est le plus proche et le plus fami-
lier ; car ce qui est essentiellement pour nous le plus
proche, c’est-a-dire nous-méme et notre relation
avec nos prochains, nous apparait théoriquement
toujours en dernier lieu seulement” (Binswanger
1971 :122).

La maladie mentale est au fond, essentiellement,
une maladie relationnelle, une maladie de 1’avec. ..
Non seulement I’interprétation des causes, des
troubles et du déséquilibre, qui est fonction des
symptomes, nécessite une prise en charge com-
mune de la signification et du diagnostic,” mais
engage aussi I’issue de la thérapie et préjuge, en
relation avec les techniques d’exploration divina-
toire, le pronostic plus ou moins favorable ou défa-
vorable, selon toutes ces données recueillies. Dans
tout ce processus, 1’individu malade est peu solli-
cité et n’est pas considéré vraiment comme un sujet
responsable et libre, mais apparait plutét comme un
agent porteur d’une sorte de “message” a 1’adresse

8 Toute psychothérapie est impossible qui n’est pas intégrée
dans le carrefour des rencontres, ouverte a 1’agora des
concertations et des inspections. Kerharo écrit : “Comme
le déclare Graverand les consultations préalables sont déja
une véritable thérapeutique puisqu’elles apportent deux élé-
ments d’importance : ’explication de la maladie et le moyen
de la guérir. Le Lup réalise ensuite la réintégration a deux
niveaux. Car si le malade est intégré au pagol qui veut le
posséder, le pagol va lui-méme étre intégré, fixé et civilisé
au niveau du groupe qui profitera du dynamisme animant
la malade. Aprés son ensevelissement et son retour a la
vie, ce dernier voit sa maladie reportée et ses culpabilités
transportées sur 1’animal sacrifié. Une nouvelle personnalité
habite désormais en lui. Il n’est plus un malade. Mieux il est
devenu a son tour un ministre du culte, un yal pagol, objet
de considération publique” (Kerharo et Adam 1974 : 70).

9 La maladie mentale n’est jamais considérée comme une af-
faire strictement individuelle, mais comme un mal social,
que sous-tend et éclaire “la notion centrale de conflit” qui,
méme individuel, est ressenti comme une menace sociale
dont la signification doit étre tirée au clair. “L’interprétation
du trouble mental qui est le moment essentiel de toute cure
traditionnelle répond a la question : qu’est-ce que cela signi-
fie pour le patient, pour sa famille, pour la collectivité ? Il
s’agira donc, ici, de I’élaboration du champ majeur dégagé
(puis accepté par les différents intéressés) lors de la phase
prospective. C’est I’étape du véritable diagnostic positif se
fixant comme objectif la désignation plus précise du persé-
cuteur ‘polaire’ qui se trouve au centre du champ conflictuel.
Autrement dit, ce travail d’élaboration consistera, en son
fond, a donner un nom a I’angoisse vécue par le sujet et/ou
sa famille” (Sow 1977 : 47).

Anthropos 103.2008

455

d’une collectivité ou d’une communauté. Signe de
“conflit basal de relation” (Sow 1977 :43) dont
I’étre-avec... est le lieu, la maladie semble plus
I’impliquer dans ses symptomes qu’elle n’est vé-
ritablement le lieu méme de I’étre-soi. Il est alors
du réle du thérapeute, pour pouvoir “guérir” le
malade, de ré-structurer d’abord dans et avec le
monde commun de ses relations, I’unité dynamique
de I’étre-avec... en déséquilibre, lieu de toutes ses
rencontres, parce qu’il est “le 1a de tout ce qui a
lieu” (Maldiney 1986 : 26).

Une maladie engage tout un processus qui, or-
ganisé autour du savoir thérapeutique, répond a
une angoisse familiale ; c’est ce qui fait dire a Fé-
dida 1971 :55) : “Le savoir psychiatrique, en tant
qu’il participe d’une rationalité et d’'un pragma-
tisme du ‘bon sens’, répond a ce que la famille
attend.” Seulement “ce que la famille attend” est
une restructuration qui prend en compte I’intégrité
des intéréts et des valeurs autant individuels du
malade que sociaux et spirituels de la commu-
nauté. La thérapie est une tentative de sublimer ou
d’évacuer I’agression et la violence en amenant le
malade et sa communauté, par des rituels précis,
“a abolir ’ceuvre du temps, [a] intégrer 1’instant
auroral d’avant la création, [a] réintégrer ‘la page
blanche’ de 1’existence, le commencement absolu,
lorsque rien n’était encore souillé, lorsque rien en-
core n’était gaché” (Eliade 1989 : 275).

La folie en question

Il semble donc que toute identité est impossible
si “elle n’est pas suspendue hors de soi” (Pan-
kow 1973 :185); c’est cet “Etre-hors-de-soi-avec-
les-autres”, pour reprendre I’expression de Pankow,
qui nomme 1’existant, fit-il rencontré dans I’échec
d’un soi-autre, étranger, comme il en est chez le
malade possédé. Seulement le possédé n’habite
pas, il est habité. Il n’a pas ou n’est pas son corps,
mais il est corps d’un autre, “corps dans le corps”.
Son monde n’est pas le sien. Absent a soi, a son
corps autre, il est présent a ses lointains qui 1’ha-
bitent, étant la ou il n’est pas dans I’étrangeté
d’un corps familier et étranger. “Les lointains sont
proches et les proches lointains”. Cette fascinante
proximité de 1’autre en soi se traduit dans 1’'image
du double, de I’ombre, du démm, du andadoo des
Wolof, s’inscrivant dans 1’impossible unité de la
familiarité d’un soi étranger et de I’étrangeté d’un
autre familier, ce qui ne peut s’évacuer que par le
déséquilibre de I’étre-avec. . ., dont la folie est une
expression.

216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:27:16. Inhalt.
Inhalts Im 1 o¢

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2008-2-447

456

Tout comme la mort sous I’espece du suicide et du
meurtre, la folie est cette étrange violence qui clot dans
I’intervalle du familier et de I'intime ... ; étrange vio-
lence, en effet, que celle qui se manifeste sous la forme
d’une proximité immédiate, par le corps et par le mot —
ceux-ci n’étant plus protégés par ce qu’il était convenu
d’appeler “roles”, ‘“dialogues”, “communications” ...
(Fédida 1971 : 35s.).

La possession, quand elle est vécue dans le
conflit, ce qui n’est pas toujours le cas, nous I’avons
vu, est la situation qui €éloigne le proche et ap-
proche le lointain dans une confusion telle que le
vécu individuel n’est plus socialement intégré dans
une rencontre qui permette d’habiter son corps et
le monde, ce que cherche a restaurer le ndépp en
fixant le rab par des techniques d’expulsion et en
restaurant la faille de I’image du corps.

Etre soi et étre chez-soi, habiter son corps et
habiter le monde, vont de pair. Gisela Pankow 1’ex-
prime fort justement avec une finesse métaphorique
saisissante :

Lorsque I’homme est chassé de lui-méme, il a perdu
le corps vécu, en tant que pays natal, en tant que mai-
son, en tant qu’enveloppe protectrice ... Mais pourquoi
I’homme qui perd son corps doit-il perdre en méme
temps la raison ? Parce que ’homme sans corps ne sait
plus qui il est et qui il n’est pas : il perd son identité
(1969 : 62).

“Pays natal”, “maison”, “corps perdu”, Pankow
convoque la réalité du corps dans la détermination,
a la fois concrete, symbolique et affective d’un lieu
protecteur, d’un séjour, d’un chez-soi. Le corps ap-
parait dans une poétique du lieu familier qui donne
acceés a une signification toute maternelle, mais
quasi originaire en tant qu’enveloppe protectrice et
foyer dynamique a I’habiter. “La naissance latente
du monde se produit a partir de la demeure” (Lévi-
nas 1974 : 130).

La cérémonie du ndépp essaie d’aménager un tel
chez-soi d’ou I’existant se tient ferme a soi et peut
se produire a ses lointains. Il s’agit de structurer
la possibilité de I’acces au corps que la maladie
a perturbé, acces par lequel I’individu a prise sur
le monde, habite et existe, ce qui signifie la méme
chose.

Pour retrouver le soi, il faut étre hors de soi dans
une rencontre. “Tout est impossible, et d’abord
d’exister, pour celui qui est seulement la. Il faut
partir pour avoir lieu” (Maldiney 1973 :123), ce
a quoi fait écho, dans la méme tension de la dia-
lectique du proche et du lointain pour signifier de
I’existant 1’étrange paradoxe qui informe son étre,
la remarque de Bachelard :

Ibrahima Sow

Etsic’est de I’étre de I’homme qu’on veut déterminer, on
n’est jamais sr d’étre plus pres de soi en “rentrant” en
soi-méme, en allant vers le centre de la spirale ; souvent,
c’est au ceeur de 1’étre que 1’étre est errance. Parfois,
c’est en étant hors de soi que I'étre expérimente des
consistances (1974 : 194).

Le monde des représentations qui s’informe
dans I'imaginaire de la mentalité¢ collective ne
forme certes pas un systeme clos fermé sur lui-
méme, dont les réalités seraient théoriquement ou
rationnellement justifiables, mais demeure cons-
tant, parce qu’inscrit dans la mentalité humaine, ce
souci de “rationalisation” qui cherche a fonder en
“raison”, pour tenter, en somme, de rendre compte
de I’insensé ou de I’'incompréhensible, ce qui tra-
duit en I’homme les formes de désir de domina-
tion ou de sécurité pour évacuer ’angoisse liée
a I’étrange, au non-sens. “L’homme cherche des
caractéristiques parce qu’il a besoin de caractéris-
tiques — parce que sa raison, parce que la faculté
spécifique de ‘réflexion’ qui lui est propre 1’exige.
Cette exigence elle-méme ne peut étre dérivée, elle
est une force fondamentale de 1’ame” (Cassirer
1973 : 47).

La croyance aux choses s’accompagne d’inter-
rogations sur le comment et le pourquoi, qui est une
capacité primaire d’étonnement devant le monde
muet que le langage organise a sa mesure, selon
son monde, “humain, trop humain”. Il faut que
I’homme dise les choses, qu’il les nomme — les
domine ; sa domination souveraine est ainsi liée
au pouvoir du langage qui consigne et nomme,
qui, en somme, codifie dans des certitudes plus
ou moins systématisées le comment et le pourquoi
des choses. Le devin, avec son double pouvoir que
caractérisent le don de pénétration de I’invisible
et a capacité de nomination du non-encore-for-
mulé, “intimit€ muette de 1’infondable”, participe
pleinement a la formulation de I’“informulable” en
lIui donnant sens et en consignant les signes dans
une parole qui les rende disponibles aux hommes.
Interpréte de I’invisible, de I’indicible et de 1’in-
audible, il est celui qui formule I’“insensé€” dans
des schemes sociaux ou il est “dépotentialisé” de
sa charge angoissante, parce qu’innommable, voire
innommé. La folie et, relativement de ce point de
vue, la sorcellerie sont essentiellement des réalités
qui participent de 1’impossibilité du langage de les
assujettir et de les consigner en raison, autrement
que par le biais de leur contournement dont le de-
vin, qui use de cette qualité de “dépotentialisation”
du langage, est passé maitre.

Nous avons vu que la thématisation conceptuelle
de la folie n’était pas tentée dans les approches des

Anthropos 103.2008

216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:27:16. Inhalt.
Inhalts Im 1 o¢

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2008-2-447

Les troubles mentaux au Sénégal

représentations collectives qui sont plutdt axées sur
les étiologies et sur les techniques de restauration
du désordre induit, car elles mettent en jeu et s’in-
téressent davantage au sens de I’intégrité identitaire
des patients qu’elles ne cherchent a opérer des théo-
risations sur la folie en tant que telle. Le langage
est sollicité non pour systématiser et abstraire in-
tellectuellement la réalité du monde, mais pour la
signifier en concrétisant des rapports et en consa-
crant un pouvoir ; ¢’est pourquoi c’est davantage la
parole, en tant que pouvoir de dénomination et de
nomination qui préoccupe les sociétés africaines si
pragmatiques, que le langage, en tant que systéme
de signes.

Qu’est-ce donc que la folie ? La question de la
folie est inséparable de la réalité objectivante du
langage, dont pourtant elle exceéde le pouvoir de
sens dans la mise en retrait qui semble la retenir
“hors-langage”. Je signifie ainsi I’'impossibilité¢ du
langage a dire la folie elle-méme autrement que de
la remplir de vide, le vide d’une notion qu’une sou-
veraine raison articule, pour pouvoir 1’énoncer et
la dénoncer, comme “déraison”, “désordre”, “anor-
malité”, “maladie mentale”, etc. La folie, dans et
par le langage, demeure captive d’une nécessité de
dénomination que I’ordre de la raison ou la raison
de I'ordre, qui fonde aussi la nécessité méme du
langage, comble de son contraire. La folie dans le
langage qui essaie de la dire n’apparait qu’a travers
des formes de sa capture, d’une volonté de capture,
dans I’incontournable et indépassable fermeture de
la raison et de I’ordre, dont elle serait comme une
sorte d’“envers”, — 1’autre face. On s’efforce de
Iextirper du langage ainsi que 1’on s’efforce de
I’extirper de soi dans I’impossible rejet qui en parle
ou la justifie.

Saura-t-on jamais pleinement signifier, sans
avoir recours a la raison, ce qu’est en elle-méme
la folie ? De méme, pourra-t-on jamais, de la raison
elle-méme, en dire ou en penser la “folie”, tant est
que I’on puisse encore simplement écrire cela sans
écrire un “non-sens” et sans étre pi€gé dans une
ruse de la raison et du langage ? Graves questions
que la “folie” nous adresse, serait-ce encore a tra-
vers la raison, et dans 1’ordre du langage qui nous
la dérobe dans le retrait duquel il s’aménage. La
question du rapport de la folie et du langage est
incontournable. Elle est du méme ordre que celui
qui concerne folie et ordre, folie et raison ; tout cela
apparait, en définitive, comme un seul et méme rap-
port qui se fait jour et se dérobe a travers ses diffé-
rentes formes, en ce que la conjonction et marque,
tout aussi bien et en méme temps, I’écart que la re-
lation liant et différenciant “folie”, “langage”, “or-
dre” et “raison” de telle sorte qu’il est impossible

Anthropos 103.2008

457

de dire et de penser “cela” sans ou bien s’employer
a une déstructuration du langage ou bien objectiver
une annexion de la folie.

L’impossible capture de ce que c’est que la folie
tient lieu dans la cléture méme du langage qui en
parle. “La folie est une coupure irréductible. A la
limite, il faudrait dire qu’elle est incompréhensi-
ble” (Delacampagne 1974 : 189) ; ce qui nous fonde
a penser, répondant a la provocation — plus qu’a
une boutade — a laquelle le langage nous interpelle
quand il s’agit de dire la folie, que la folie, comme
aberration du langage, n’existe pas. Certes cela ne
masque ni n’évacue la réelle existence de ceux qui
sont dits “fous”, qui font, en leur &me et corps, 1’ex-
périence d’une violence qui réprime, isole, enferme
et tue. Faute de pouvoir maintenir la folie en un
“hors-langage”, en un pur silence qui la déroberait
a toute forme d’ordre et de raison, on ne peut man-
quer de s’interroger sur la possibilit€¢ méme du lan-
gage a vouloir ou a pouvoir s’ériger et parler contre
soi-mé&me pour constituer une mesure pour la folie.

Nous sommes renvoyés ainsi au champ et au
registre de la normalisation, lieu de la socialisation,
qui est domaine de la parole commune et du devin.
Si tous se croient en mesure de parler et de disserter
sur les fous, d’en donner des images plus ou moins
acceptées de tous, en s’accordant sur le consensus
d’une raison sociale et en expulsant alors ainsi
une angoisse projetée sur le monde du “non-sens”,
de I’*anormal”, c’est parce que la folie s’excede
dans le langage, a cette impossible détermination
de pouvoir I’instituer dans une rupture qui la ne
fonde point dans une proximité de sens qui ne la
mesure encore a elle, c’est-a-dire pour en somme
signifier le non-sens.

La folie marque 1’échec du langage qui ne peut
la signifier sans s’instituer “hors-langage”. C’est
pourquoi il en parle comme son “envers”, dans
des formes réductrices d’une clture, d’'un manque
(maladie, trouble, déréglement, aliénation)!”. Si la
folie est essentiellement “ouverte” et “fermée” “au
jeu du langage, sans qu’il soit possible de déli-
miter ce qui devrait en faire la séparation” (Bassi
1977 : 93) ; la sorcellerie, en revanche, réalité né-
faste et mal social par excellence qui ne souffre
d’aucune ambiguité quant au désordre et au dés-
équilibre qu’elle instaure, participe davantage du
systeéme de codification éthique et du registre que
le langage peut clarifier et verbaliser, dans les deux
sens du terme.

10 “La folie comme état ne peut-€tre évaluée que de maniere
négative : maladie, trouble, déréglement aliénation” (Veron
1977 : 39).

216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:27:16. Inhalt.
Inhalts Im 1 o¢

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2008-2-447

458
Références citées

Bachelard, Gaston
1974 La poétique de I’espace. Paris : Presses universitaires de
France.

Bassi, Italo

1977 La folie du psychanalyste. In : A. Verdiglione (éd.), La
folie dans la psychanalyse. Documents du Congres inter-
national de psychanalyse, Milan, 1-4 décembre 1976
pp- 89—-98. Paris : Payot.

Binswanger, Ludwig .
1971 Introduction a I’analyse existentielle. Paris : Editions de
Minuit.

Calame-Griaule, Geneviéve
1965 Ethnologie et langage. La parole chez les Dogon. Paris :
Gallimard.

Cassirer, Ernst .
1973 Langage et mythe. A propos des noms des dieux. Paris :
Editions de Minuit.

Collomb, Henri
1964 Lalutte contre les maladies mentales en Afrique. Afrique
Meédicale 3/17 : 75-82.

Delacampagne, Christian
1974  Antipsychiatrie, ou les voies du sacré. Paris : Grasset.

Diop, Moussa

1961 La dépression chez le Noir africain. Bulletins et mé-
moires de la faculté mixte de médecine et de pharmacie
de Dakar 9 : 247-253.

Eliade, Mircea
1989 Mythes, réves et mysteres. Paris : Gallimard.

Fédida, Pierre

1971 L’inceste et le meurtre dans la généalogie. In : C. van
Reeth (éd.), Contributions a I’analyse du destin. (Actes
du 5° Colloque de I’Association internationale de Re-
cherche en Psychologie du destin) ; pp. 18—63. Louvain :
Nauwelaerts. (Szondiana, 8)

Gravrand, Henry

1966 Le Lup serer. Phénoménologie de 1’emprise des Pan-
gol et psychothérapie des “possédés”. Psychopathologie
africaine 2/2 : 195-226.

Heidegger, Martin
1964 L’étre et le temps. Paris : Gallimard.

Kerharo, Joseph, et Jacques-Georges Adam
1974 La pharmacopée sénégalaise traditionnelle. Plantes mé-
dicinales et toxiques. Paris : Vigot Freres.

Kuhn, Ronald, et Henri Maldiney
1971 Préface. In : L. Binswanger ; pp. 7—24.

Le Guérinel, Norbert

1972 Psychopathologie et acculturation. Eléments pour une
psychopathologie négro-africaine. Paris. [Theése 3° cycle
en Psychologie ; 345 pp.]

Levinas, Emmanuel
1974  Totalité et infini. Essai sur I’extériorité. La Haye : Marti-
nus Nijhoff. (Phaenomenologica, 8)

Lolo, Berthe

2001 Homonymie, identification, sorcellerie. Les Cahiers du
Groupe de Recherche et d’Application des concepts psy-
chanalytiques a la Psychiatrie en Afrique Francophone
(GRAPPAF) 1:90-115.

Erlaubnls Ist

Ibrahima Sow

Maldiney, Henri

1973  Regard, parole, espace. Lausanne : Ed. I’ Age d’homme.

1986 Art et existence. Paris : Klincksieck. (Collection d’esthé-
tique, 46)

Mannoni, Maud 3
1970 Le psychiatre, son “fou” et la psychanalyse. Paris : Edi-
tions du Seuil.

Martino, Paul, et J. Simon
1977 Les psychothérapies traditionnelles au Sénégal. Afrique
Médicale 16/148 : 159-162.

Ndaw, Alassane

1997 La pensée africaine. Recherches sur les fondements de
la pensée négro-africaine. Dakar : Nouvelles éditions
africaines du Sénégal.

Ortigues, Marie Cécile, Moussa Diop, et Henri Collomb

1964 Syndromes de possession, niveaux d’organisation de la
personnalité et structures sociales. C. R. Congres de Psy-
chiatrie et de Neurologie (LXII® Session, Marseille, 7—
12 sept.) 1 : 344-352.

Pankow, Gisela

1969 L’homme et sa psychose. Paris : Aubier-Montaigne.

1973 La dynamique de I’espace et le temps vécu. In. J. Ba-
zaine etal., Présent a Henri Maldiney; pp. 185-203.
Lausanne : Ed. I’Age d’homme.

Senghor, Léopold Sédar
1997 Préface. In : A. Ndaw ; pp. 7-36.

Silla, Ousmane
1968 Structure familiale et mentalité religieuse des Lebou du
Sénégal. Notes africaines 119 : 79-83.

Sow, Ibrahima

1976 Fonctions symboliques et significations symboliques a
faire a partir des mythologémes, rites et coutumes de
plusieurs ethnies du Sénégal. Lyon. [These de doctorat
3° cycle ; Philosophie. Université Jean Moulin Lyon 3]
Psychiatrie dynamique africaine. Paris : Payot.

Sur la notion de folie. In : L. d’Almeida, La folie au
Sénégal ; pp. 141-165. Dakar : Association des Cher-
cheurs Sénégalais (ACS).

1977
1997

Teixeira, Maria
2001 Rituels divinatoires et thérapeutiques chez les Manjak de
Guinée-Bissau et du Sénégal. Paris : L’Harmattan.

Thomas, Louis-Vincent, ¢t René Luneau
1975 La terre africaine et ses religions. Traditions et change-
ments. Paris : Librairie Larousse.

Trincaz, Jacqueline

1973 Mythes, sens et représentations de la maladie chez les
Mancagne de Casamance (Sénégal). Psychopathologie
africaine 9/1 : 79-109.

Veron, Eliseo

1977 Folies-Bergere. In : A. Verdiglione (éd.), La folie dans
la psychanalyse. Documents du Congres international de
psychanalyse, Milan, 1-4 décembre 1976 ; pp. 34—46.
Paris : Payot.

Zempléni, Andras

1966 La dimension thérapeutique du culte des rab. Ndop,
tuuru et Samp. Rites de possession chez les Lébou et les
Wolof. Psychopathologie africaine 2/3 : 295-439.

1974 Du symptome au sacrifice. Histoire de Khady Fall.
L’Homme 14/2 : 31-77.

Anthropos 103.2008

216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:27:16. Inhalt.
Inhalts Im 1 o¢

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2008-2-447

