
9. Zirkulationen

Einleitung

Vor dem Hintergrund der vorangegangenen Kapitel, die den transkulturellen Cha-

rakter der Zombie-Figur aufgezeigt haben, hinterfragt das Kapitel ZIRKULATIO-

NEN die vorherrschende Forschungsmeinung, der zufolge sich die Geschichte der

Figur aus einem linearen kulturellen Transfer von westafrikanischen Konzepten

in die Karibik herleiten lässt. Das Kapitel argumentiert, dass eine solche lineare

Herleitung eine Simplifizierung darstellt, welche die Rolle des europäischen Kon-

tinents in transkulturellen Prozessen in der Folge des transatlantischen Verskla-

vungshandels übersieht. Dies äußert sich auch in einem bis heute üblichen Ver-

gessen der Tatsache, dass Teile der Europäischen Union in der Karibik liegen und

so sowohl historisch als auch aktuell Europa und die Karibik auf vielfache Weise

verflochten sind.

Das Kapitel diskutiert die Implikationen, welche die Herleitung der Zombie-

Figur aus einer ›afrikanischen Vergangenheit‹ birgt. Es situiert diese einerseits im

größeren Kontext anthropologischer und kulturwissenschaftlicher Forschung zur

Karibik seit den 1930er Jahren, die argumentiert, dass karibische Kulturen aus ei-

nem ›Überleben‹ des Versklavungshandels entstanden und deshalb in Kontinui-

tät mit westafrikanischen Kulturen zu sehen seien. Andererseits zeigt das Kapitel

am Beispiel des westafrikanischen Begriffs und Konzepts Nzambi, der in der For-

schung als möglicher etymologischer Ursprung der Zombie-Figur behandelt wird,

dass auch in diesem Fall die zentrale Rolle Europas in der Entstehung des synkre-

tistischen Konzepts vernachlässigt wurde, weshalb das Argument einer ›afrikani-

schen Vergangenheit‹ komplexere Zusammenhänge verdeckt. Unter Rückgriff auf

Forschung zu magischen Diskursen im atlantischen Raum argumentiert das Ka-

pitel abschließend, dass die Zombie-Figur ›intermediate spaces‹ zuzurechnen ist,

die gleichzeitig afrikanische, europäische und karibische Einflüsse aufweisen.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-010 - am 12.02.2026, 14:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Untotes Gedächtnis

Über afrikanische Ursprünge, karibische Originale
und die Zombifizierung Europas

»Is Egypt the origin of sorcery? Is it Africa?

Does it matter?

What matters is that the amulet allegedly

comes from somewhere else, a mysterious

arcane place – the place of sorcery.«1

Woher kommt die Vorstellung, dass untote Zombies in die Welt der Lebenden

zurückkehren könnten? Seit Jahrzehnten wird diese Frage in der Forschung dis-

kutiert. Etymologisch, so wurde von Seiten der Anthropologie ebenso wie von

Literatur- und Kulturwissenschaften wiederholt argumentiert, lasse sich der in

der kolonialen Karibik und Brasilien auftauchende Begriff zombi vom west- und

zentralafrikanischen Begriff Nzambi herleiten, der unter anderem eine Schöp-

fergottheit bantusprachiger Gruppen im Gebiet des Kongo-Flusses bezeichnet.2

Auch Ähnlichkeiten mit westafrikanischen Konzepten der multiplen Seele und

des Seelenraubs wurden immer wieder hervorgehoben. Haiti könne zwar als

»Geburtsort« des Zombie gelten, dennoch seien Vorläufer des Konzepts bereits

in Westafrika zu finden.3 »The Haitian zombie«, so die von einem Großteil der

Forschung vertretene These, »is of African origin.«4 Durch den transatlantischen

Versklavungshandel seien diese und ähnliche Konzepte in die Karibik überführt

worden, um sich im gesamten karibischen Raum weiter zu transformieren und zu

verzweigen. Doch lässt sich die Vorgeschichte der Figur tatsächlich auf eine solch

lineare, in Generationenschritten gedachte Herleitung reduzieren?

Auch wenn Teile des Konzepts zweifelsohne Parallelen zu westafrikanischen

Modellen aufweisen, stehen die in den vorhergehenden Kapiteln diskutierten,

meist in Europa publizierten und von europäischen Autor*innen verfassten Texte

einer solchen simplifizierenden Herleitung entgegen. Sie weisen nicht nur auf die

in der Forschung allzu oft ausgeklammerte Rolle Europas in der Zirkulation von

1 Parés; Sansi, Sorcery in the Black Atlantic, S. 8.

2 Vgl. beispielsweise Ackermann; Gauthier, TheWays andNature of the Zombi, S. 479. AuchWade

Davis hat die These vom afrikanischen Ursprung des Begriffs unterstützt: »Most authorities,

however, indicate an African origin for the word. […] Wyatt MacGaffey (per. comm.) suggests

that theword comes from the Kongo nzambi,meaningmore or less ›spirit of a dead person‹.«

Davis, Passages of Darkness, S. 57. Garraway geht demgegenüber als eine derWenigen von der

Existenz vonmehreren vorangehenden Konzepten aus, von denen keines privilegiert werden

kann. Garraway, The Libertine Colony, S. 178.

3 Lauro, The Transatlantic Zombie, S. 38f.

4 Ackermann; Gauthier, TheWays and Nature of the Zombi, S. 465.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-010 - am 12.02.2026, 14:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Zirkulationen 219

Konzepten im atlantischen Kontext hin, sondern verdeutlichen auch die aktive

Einbindung europäischer Akteur*innen in deren Produktion. Dennoch stellt das

Vergessen der Rolle Europas in diesem Kontext bis heute eine Konstante dar, die

sich nicht zuletzt im diskursiven Bestreben äußert, die ›Karibik‹ und ›Europa‹

sowohl in ihrer Geschichte als auch in ihrer Gegenwart als zwei voneinander

getrennte Entitäten zu konstruieren. Indem die Figur des Zombie einerseits

kontinuierlich als ›haitianische Besonderheit‹ markiert und andererseits mit

einer afrikanischen Vergangenheit belegt wurde, so lässt sich argumentieren,

konnte Europas eigener Anteil an diesen Geschichten – die über die Jahrhunderte

anhaltende und kaum zu übersehende Faszination, um nicht zu sagen: Europas

Zombifizierung – übertüncht werden.

Bereits der 1697 erschienene Text Le zombi du Grand Perou zeichnet Zombies als

Figuren, die aus multiplen Einflüssen entstanden sind, an denen sowohl europäi-

sche als auch Akteur*innen aus dem gesamten karibischen Raum ihren Anteil ha-

ben. Über diese historischen konzeptuellen Verzweigungen hinaus äußern sich die

multiplen Anfangspunkte auch in den etymologischen Herleitungsversuchen des

Begriffs, die bis zum französischen les ombres (Schatten) reichen.5 Zombies sind,

wie diese Argumente zeigen, transnationale Figuren. Die Komplexität ihrer Ge-

schichte kann nur in einem atlantischen Rahmen begriffen werden, der auch Eu-

ropa berücksichtigt.

Doch was hat es mit dem Beharren auf einer ›afrikanischen Vergangenheit‹

des Konzepts auf sich und welche Implikationen hat eine solche Argumentation?

Historische Belege für Diskurse über eine Zombie-Figur in Westafrika, wie sie im

karibischen Raum spätestens seit dem 17. Jahrhundert relevant wurden, existieren

nach aktuellem Stand der Forschung nicht, und die Angelegenheit verkompliziert

sich durch einen Blick auf westafrikanische Kosmologien erheblich. Schließlich

macht auch die Spezifik der (trans-)kulturellen Situation der kolonialen Karibik

komplexere Denkweisen als eine einfache Herleitung aus afrikanischen Konzepten

notwendig: ein Parcours.

Jesus, Maria und Nzambi

Zunächst zu Nzambi: Tatsächlich lassen sich in diesem Fall mögliche Parallelen

zum späteren Zombie in Texten über den karibischen Raum herstellen, wenn auch,

angesichts fehlender Belege, auf spekulative Art und Weise. Doch auch dieser Fall

ist weitaus komplexer als es die Forschung vermuten lässt. Der Begriff Nzambi ist

in missionarischen Texten und Reiseberichten ab dem Jahr 1600 belegt, wobei geo-

5 Ackermann; Gauthier, TheWays and Nature of the Zombi, S. 467.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-010 - am 12.02.2026, 14:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Untotes Gedächtnis

grafisch vor allem der Raum entlang des Kongo-Flusses von Relevanz ist.6 Der Be-

griff lässt sich aber in einem weitaus größeren Gebiet – vor allem an der Küste des

heutigen Kamerun, der Demokratischen Republik Kongo, der Republik Kongo und

Angola – in verschiedenen Varianten belegen und ist auch nicht an eine Sprache

gebunden. Dieser breiten geografischen Streuung entsprechend ist auch Nzam-

bi – und das stellt die erste, spekulative Parallele zum späteren Zombie dar – eine

multiple Figur.7

Zunächst: eine Schöpfergottheit, welche die ersten Menschen geschaffen hat.8

Nzambi werden darüber hinaus auch die Forderungen, gerecht zu sein, gegen Un-

recht zu kämpfen, die Eltern zu ehren und seine Nächsten zu lieben, zugeschrie-

ben.9 Bereits in diesen Aspekten lassen sich Parallelen zu christlichen Symbol-

systemen ausmachen, und so überrascht auch die in der Forschung prominent

diskutierte – und in der Forschung zur Zombie-Figur vollkommen ausgeklammer-

te – Frage nicht, inwiefern und zuwelchen TeilenNzambi ein synkretistisches Kon-

zept sei. Denn katholische, von Seiten Portugals betriebene Missionierungen sind

in diesem Raum seit dem späten 15. Jahrhundert im Gange; sie fallen also zeitlich

bereits mit dem transatlantischen Versklavungshandel zusammen. Diese katho-

lischen Missionierungen erschweren aber auch die Unterscheidbarkeit einzelner

Fäden im Zuge der Verwebung zu unterschiedlichen Nzambi-Varianten. Für den

(selbst als Missionar tätigen) Ethnologen Joseph Van Wing werfen deshalb rituelle

Formelnwie »Jesus,Maria undNzambi« Fragen zumVerhältnis zumKatholizismus

auf,wobei der Autor den ›afrikanischen Charakter‹ Nzambis letztlich nicht anzwei-

felt.10 Diese Sicherheit über die ›Authentizität‹ Nzambis für Bakongo-Gruppen

wird von anderen Autor*innen erheblich in Frage gestellt, ja sogar als Spekula-

6 Torday, Emil (1930): »Nzambi Mpungu. The God of the Bakongo«, in: Man 30, S. 3 sowie Van

Wing, Joseph (1959 [1938]): Études bakongo. Sociologie, religion et magie, Brügge, Paris: Des-

clee de Brouwer, S. 298. Andere Varianten des Namens umfassen auch Nyambi oder Zambi.

Hirschberg weist darauf hin, dass der Begriff auch an der in kolonialer Diktion so genannten

›Goldküste‹, also der Region des heutigen Ghana, bekannt war. Hirschberg, Walter (1939):

»Der Gottesname Nyambi im Lichte alter westafrikanischer Reiseberichte«, in: Zeitschrift für

Ethnologie 88: 2, S. 163-179, hier S. 163.

7 Thiel, Josef Franz (1983): »Zur Diachronie desNzambi-Namens in Bantu-Afrika«, in: Zeitschrift

für Ethnologie 108: 1, S. 105-131, hier S. 124.

8 Hirschberg, Gottesname, S. 170.

9 Van Wing, Études bakongo, S. 303f.

10 »Desu, Maria, Nzambi ukumbona. Jésus, Maria, Nzambi me voit. Mais y a-t-il une relation ent-

re Desu et Nzambi? Personne ne le sait. Les formules, qui expriment leurs idées concernant

Nzambi, portent la marque authentique des Bakongo. Leur contenu a-t-il été modifié ou en-

richi par la prédication chrétienne à San Salvador-Sundi-Mbata-Matari? Peut-être; mais il est

impossible pour le moment de préciser davantage ces apports.« Van Wing, Études bakongo,

S. 306f.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-010 - am 12.02.2026, 14:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Zirkulationen 221

tion bezeichnet.11 Die Gewissheit über katholische Einflüsse wird dagegen weitaus

klarer beurteilt. Verschiedene Autor*innen bewerten die Frage, inwiefern Nzambi

vermehrt das Signifikat des Schöpfergottes zugeschrieben wird, klar als eine Fra-

ge, die mit Missionierungen in Zusammenhang steht. So schreibt beispielsweise

Thiel:

»Als Fazit dieser Ausführungen könnte man ziehen, dass jene Ethnien, die sehr

früh mit den Kongo Verbindung hatten, Nzambi am wenigsten ausschließlich als

Gottesnamen sehen. In dem Maße wie die Kongo christianisiert wurden, wurde

Nzambi ausschließlich Gottesname. In die gleiche Richtung weisen auch die re-

ligiösen Vorstellungen der nach Brasilien deportierten Sklaven aus dem Kongo-

reich: Sie kennen Zambi nur als Gottesnamen […] ein Zeichen, dass sie erst nach

der Missionierung deportiert wurden.«12

Klar scheint, dass der Begriff Nzambi neben anderen Schöpfergottheiten bereits

vor den katholischen Missionierungen existierte, aber erst durch diese christlich

überhöht bzw. – passend zu den Wiederauferstehungsvorstellungen die der Ka-

tholizismus unter anderem durch Jesus transportiert – »revitalisiert« wurde.13

Gleichzeitig ist aber Nzambi nicht ausschließlich Nzambi mpungu und damit

nicht auf »the chiefly spirit of the first man«14 reduzierbar, sondern ein komple-

xeres Konzept, das unterschiedliche Nzambis beinhaltet. Neben einer Spaltung in

einen (meist männlich besetzten) Nzambi des Himmels und einen (häufig weiblich

codierten) Nzambi der Erde schreiben Ethnolog*innen auch von einem ›guten‹

und einem ›bösen‹ Nzambi.15 Dieser stellt »eine ambivalente Einheit«16 dar, die

nicht nur Demut hervorruft, sondern die auch beschimpft wird, wenn ein Unglück

hereinbricht.17 Die Unterscheidung zwischen ›oberem‹ und ›unterem‹ Nzambi

geht aber noch weiter: So differenzieren manche Gruppen Ethnolog*innen zufolge

zwischen oberem (dem Schöpfergott) und unterem Nzambi (dem Gott der Mythen

und Geschichten).18 Und eine Darstellung von 1874 legt dar, im Königreich Ka-

kongo glaube man, dass Nzambi Ampungu (der Obergott, der Himmel und Erde

schuf) vom Untergott Nzambi (der in die Besessenen fährt) paarweise Menschen

fertigen ließ.19 Die ethnologische Darstellung einer Barotse-Kosmologie zeichnet

11 Hirschberg, Gottesname, S. 172.

12 Thiel, Diachronie, S. 116.

13 Torday, Nzambi Mpungu, S. 3, auch Hirschberg, Gottesname, S. 167 sowie Thiel, Diachronie,

S. 124.

14 Torday, Nzambi Mpungu, S. 3.

15 Hirschberg, Gottesname, S. 170; Thiel, Diachronie, S. 117.

16 Hirschberg,Gottesname, S. 169.

17 Ebd., S. 173.

18 Thiel, Diachronie, S. 118.

19 Hirschberg, Gottesname, S. 170.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-010 - am 12.02.2026, 14:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Untotes Gedächtnis

das Verhältnis der Menschen zu ihrem Schöpfergott Nzambi als getrübt: Diese

seien schlauer als er gewesen und hätten die von ihm geschaffenen Tiere getötet.

Müde vom Krieg mit den Menschen habe sich Gott Nzambi zurückgezogen,

über einen Fluss, der ins Jenseits führt.20 Auch dass Nzambi den Tod über die

Menschen kommen ließ, habe, so ein anderer ethnologischer Text, das Vertrau-

ensverhältnis zwischen den beiden gestört. Der Tod stelle dagegen die einzige

Gelegenheit dar, zu der Nzambi die Menschen rufe.21 Es ist wohl dieser Aspekt,

der die stärkste Parallele zum gesellschaftlich Imaginären des Zombie in Texten

über den karibischen Raum darstellt.

Totengesänge: »Il est parti, c’est l’affaire de Nzambi«22

Die Verbindungen, die Nzambi zum Tod bzw. zu den Toten hat, werden in ethno-

logischen DarstellungenWestafrikas äußerst ausführlich dargestellt. Dabei ist Nz-

ambi nicht nur derjenige, der über Leben und Tod verfügt, von dem die Menschen

geschaffen wurden und zu dem sie nach dem Tod wieder zurückkehren. Auch die

»materielle Seele« ist »une chose de Nzambi«, die bei der Geburt in den Menschen

kommt und bei seinem Tod zu Nzambi zurückkehrt.23

Nzambi Mpungu ist der »höchste« Nzambi in der Hierarchie zwischen Leben-

den und Toten. Er ist selbst unsichtbar wie die Totengeister. Um den Tod herbei-

zuführen, kann Nzambi auch Magier zum Einsatz bringen.24 Zudem kann er auch

den Untod zur Bestrafung von Gesetzesbrüchigen einsetzen – auch das eine Par-

allele zu Texten über die Karibik. Diese werden nach ihrem Tod zu ihrem eigenen

Unglück und zu dem der Menschen, die sie belästigen, zu Gespenstern (revenants),

wodurch ihnen der Zugang zum Kreis der Ahnen verwehrt bleibt.25 Die Paralle-

20 Thiel, Diachronie, S. 120.

21 Hirschberg, Gottesname, S. 173.

22 VanWing, Études bakongo, S. 299. In einem anderen Totengesang heißt es, demselben Autor

zufolge: »Le grand chemin, les hommes ne l’ont pas fait;/Le chemin de la mort, c’est Nzambi

qui l’a fait./Il est à pente très douce.« S. 300.

23 »›Elle vient de lui‹ quand elle entre dans l’oreille de l’enfant, et quand l’homme meurt, mfu-

mu kutu utalukidi, wele ku Nzambi ›elle retourne au loin, chez Nzambi‹.« Van Wing, Études

bakongo, S. 299.

24 »›Nzambi nous possède, il nous mange‹. Ce qui signifie qu’il fait de nous ce qui lui plaît, car

ils ne s’imagent pas du tout que Nzambi mange les hommes. Quand Nzambi fait ou laisse

mourir un homme, il le laisse manger par les sorciers.« Van Wing, Études bakongo, S. 299.

25 Ebd., S. 305. Zur Unsichtbarkeit vgl. Hirschberg unter Berufung auf Laman,Gottesname, S. 175.

Zur HierarchieMac Gaffey,Wyatt (1986): Religion and Society in Central Africa, Chicago: Univer-

sity of Chicago Press, S. 6. In einem rassisierenden französischen Text aus dem 19. Jahrhun-

dert findet sich der Hinweis auf Totenriten im Kongo und Angola, die verhindern sollen, dass

die verstorbene Person als zombi die Lebenden belästigt: »Ensuite on jette les cadavres par

https://doi.org/10.14361/9783839452202-010 - am 12.02.2026, 14:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Zirkulationen 223

len zu karibischen Vorstellungen verdeutlichen sich noch in einem letzten Punkt.

Denn schließlich ist es auch der Verstorbene bzw. der tote Körper selbst, der Nz-

ambi genannt werden kann:

»Nahe verwandte Verstorbene werden oft als Nzambi angesprochen. Ein Vater

etwa als Nzambi, mein verstorbener Vater. Aus diesem Grund kann ein Körper

Nzambi, Mpungu oder Nkulu genannt werden, weil, wenn einer stirbt, er sich

in etwas anderes verwandelt, in ein unsichtbares Wesen von gewaltiger Kraft

und mit Fähigkeiten versehen, die jenen ähneln, über die Nzambi verfügt. Das

Grab wird dann als Nzambi-Mpungu’s oder Nkulu’s Haus bezeichnet. Die Namen

Nkulu, Nukulu a Nzambi beziehen sich auf das erste Nzambi-Wesen, den Ahnen,

von dem Brauch, Sitte und Tod ihren Ursprung genommen haben.«26

Zusammenhänge zwischen Zombie-Konzepten und Nzambi-Konzepten in West-

afrika sind also zwar naheliegend, aber nicht in Form eines direkten (und unver-

änderten) Transfers des Konzepts von Westafrika in die Karibik nachweisbar.27

Die Debatte um die ›afrikanische Vergangenheit‹ der Zombie-Figur ist letztlich Teil

einer Diskussion um den synkretistischen Charakter afro-karibischer Religionen.

Dies zeigt sich besonders an der sich ständig in Veränderung befindlichen religi-

ös-politischen Praxis des Vodou, das durch seinen bis heute anhaltenden Rückgriff

auf afrikanische und europäische Riten und Symbolsysteme als »permanenter Pro-

zess«28 charakterisiert worden ist.

dessus le toit, par empêcher que l’ame du mort ne fasse le zombi, c’est-à-dire qu’elle ne revi-

enne troubler les habitants par des apparitions, car on est persuadéque celui qui verrait l’âme

d’un mort tomberait mort lui même sur-le-champ.« Hatin, Eugène (1847):Histoire pittoresque

des voyages en Afrique. Recueil des récits curieux, des scènes variées, des découvertes scientifiques, des

mœurs et coutumes qui offrent un intérêt universel, extraits de Roberts,André Brue,Druce, Levaillant,

Volney, Campell etc. etc., Paris: Chez Martial Ardant Frères, S. 58.

26 Hirschberg, Gottesname, S. 174. Thiel bezieht sich auf Berichte, denen zufolge die bei Yaka-

Gruppen Verstorbene »banzaambi« heißen. Thiel, Diachronie, S. 115.

27 Auch die Präsenz einer Gottheit namens Nzambi in verschiedenen religiösen Systemen des

karibischen Raums – die etwa in Haiti als eine jener Gottheiten gilt, die vor der Haitiani-

schen Revolution angerufen wurde (für deren Erfolg nicht nur die spirituelle, sondern vor al-

lem die politische Dimension des Vodou hervorgehoben wurde) – wird heute zwar als Folge

der Deportation von versklavten Menschen von den Küsten des heutigen Kongos und Ango-

las verstanden, die allerdings eine Transformation westafrikanischer Gottheiten beinhaltet.

Hutton, Clinton (2011): »The Haitian Revolution and the Articulation of a Modernist Episte-

mology«, in: Critical Arts 25: 4, S. 529-554, hier S. 548. Auch für die kubanische synkretistische

Religion der »regla congo«, Palo Monte, ist die Berufung auf eine Gottheit Nzambi nach-

gewiesen. Bettelheim, Palo Monte Mayombe and its Influence on Cuban Contemporary Art, S. 36.

Heusch, Luc de (1989): »Kongo in Haiti. New Approaches to Religious Syncretism«, in: Man,

New Series, 24: 2, S. 290-303, hier S. 302.

28 Hainard et al. Vodou, S. 18.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-010 - am 12.02.2026, 14:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Untotes Gedächtnis

Die Vorstellung, dass afro-karibische Kulturen eine ›afrikanische‹ Vergangen-

heit transportieren, sie sich zumindest teilweise aus afrikanischen Konzepten ab-

leiten ließen und den transatlantischen Versklavungshandel ›überlebt‹ hätten,wur-

de vor allem vom Anthropologen Melville Herskovits geprägt, der nicht nur den

Begriff des ›Überlebens‹ von afrikanischem Wissen in der Karibik einführte, son-

dern diesen auch auf haitianische Zombie-Figuren bezog. In seiner Untersuchung

Dahomey. An Ancient West African Kingdom weist Herskovits auf die Ähnlichkeiten

zwischen Vorstellungen von Geistern in Dahomey und Zombies in Haiti hin:

»It will be noted that though reference to ghosts has been made from time

to time, the concept of the ghost has thus far not figured in the discussion of

the souls of man. Ghosts are called […] (›dead-not-embarked‹), which is to say

that if the proper funeral ceremonies have not been performed for a man, he

wanders between the world of the living and the world of the dead. In order

to appease such dissatisfied spirits when they trouble the living, a ceremony

called buyátó – ›softening the spirit of the dead‹ – is performed. […] Thus it was

recounted several times how one individual or another, who was thought to be

dead, had been encountered in Togoland or on the Gold coast or in Nigeria. Such

individuals, however, did not recognize their old friends, even though addressed

by name. They were soulless beings, whose death was not real but resulted from

the machinations of sorcerers who made them appear as dead, and then, when

buried, removed them from their graves and sold them into servitude into some

far-away land.«29

Herskovits fährt fort: »The correspondence of this belief to that of the zombi in

Haiti will be obvious to students of Haitian custom.«30 Im Einklang mit dieser

Argumentationslinie wurde die Figur des Zombie als klassisches Beispiel für ein

afro-karibisches Konzept angesehen, das aus einer mythischen, anfänglich ›afri-

kanischen Vergangenheit‹ herrühre:

»To speak of the character of the Haitian zombi, therefore, is to speak of the

evolution of African myth into Haitian myth, of a process by which the African,

as he became Haitian, was able to retain the essential nature of his heritage and

at the same time renew it.«31

Herskovits’ These fand im Feld der Caribbean Studies unter anderem durch Colin

(Joan) Dayans einflussreiche StudieHaiti, History and theGodsEingang, in der Dayan

29 Herskovits,Melville (1938):Dahomey.AnAncientWest African Kingdom, NewYork: J.J. Augustin,

S. 243f.

30 Ebd., S. 244.

31 Laroche, Maximilien (1976): »The Myth of the Zombi«, in: Smith, Rowland (Hg.): Exile and

Tradition: Studies in African and Caribbean Literature, London: Longman, S. 44-61, S. 44.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-010 - am 12.02.2026, 14:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Zirkulationen 225

Herskovits Argument in den Kontext der Kolonisierung stellte und so weiterführ-

te: »Born out of the experience of slavery, the sea passage from Africa to the New

World […] the zombi tells the story of colonization.«32 Diese Bezugnahme auf Her-

skovits im Kontext des Zombie-Konzepts steht imWiderspruch zu anderen Stellen

in Dayans Buch, an denen sie einen linearen Transfer von afrikanischen Konzepten

in Frage stellt.33

Doch welche Implikationen ergeben sich aus der Identifizierung der Zombie-

Figur mit der afro-karibischen Diaspora, wie er in der Forschung üblich ist? Die

Figur wurde, wie dargelegt, wiederholt als Fortsetzung von westafrikanischen

Konzepten von Magie begriffen, als Resultat oder Erbe des transatlantischen

Versklavungshandels. Diese lineare Herleitung und letztlich auch rassifizierende

Einschätzung führt die lange Assoziierung (und Kriminalisierung) der versklavten

afrikanischen Bevölkerung mit magischen Praktiken fort, wie sie beispielswei-

se von Anthopologen wie Fernando Ortiz in seinen frühen, vom italienischen

Kriminologen Lombroso beeinflussten Texten wie Los negros brujos durchgeführt

wurde.34 Diskurse über Magie werden damit auch in der heutigen Forschung aber-

mals als ›afrikanische‹ Spezifik angesehen, während andere (auch europäische)

Modelle und Wege der Entstehung solcher Konzepte ausgeklammert werden. Für

Achille Mbembe ist die unreflektierte Verwendung des Signifikants ›Afrika‹ – in

vollkommener Loslösung von lokalen Signifikaten – in der westlichen Moderne

ein Platzhalter für größere Zusammenhänge zwischen Leben und Tod, eine These,

die auch für die Festschreibung des Zombie als afrikanische bzw. ausschließlich

afro-karibische Figur plausibel erscheint.35

 

 

 

 

 

32 Dayan, Joan (1998): Haiti, History and the Gods, Berkeley, Los Angeles: University of California

Press, S. 36f.

33 Dies ist beispielsweise im Prolog der Fall. Ebd., S. xviii.

34 Vgl. dazu das Kapitel ABAKUÁ: DIE REPRESSION DER MASKEN.

35 »S’agissant du terme ›Afrique‹, tout part effectivement de l’extraordinaire difficulté de pro-

duire une image vraie associable à un mot lui aussi vrai. Car peu importe en vérité le sujet

qui parle ou qui s’exprime. Chaque fois qu’il est question d’Afrique, la correspondance ent-

re les mots, les images et la chose importe peu, et il n’est pas nécessaire que le nom ait un

répondant ou une chose réponde à son nom. […] Le nom ›Afrique‹ renvoie donc non seule-

ment à ce dont nul n’est censé répondre, mais encore à une sorte arbitraire primordial – cet

arbitraire des désignations auxquelles rien en particulier ne semble devoir répondre sinon

le préjugé inaugural dans sa régression infinie.« Mbembe, Critique de la raison nègre, S. 83.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-010 - am 12.02.2026, 14:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Untotes Gedächtnis

Zirkuläre Diskurse

Ein Blick auf den europäischen Kontinent verkompliziert die in der Forschung vor-

herrschenden linearen Herleitungen. Denn Schaden stiftende Magie, der Handel

mit Totengeistern, die Wiederbelebung von toten Körpern oder auch ein (Macht

und/oder Reichtum verschaffender) Pakt mit bösen Geistern oder Dämonen ge-

hörten auch im Europa der Frühen Neuzeit zu einem gängigen Spektrum magi-

scher Diskurse und Praktiken. Und auch in diesen Fällen spielten Versklavung und

Unterwerfung eine maßgebliche Rolle. Die Debatte kreiste in diesem Zusammen-

hang um die Frage, ob der Magier bzw. die Hexe auch wirklich vollkommene Kon-

trolle über die bösen Geister habe, oder ob er bzw. später auch sie nicht vielmehr

eine dienende oder versklavte Person des Teufels oder der bösen Geister sei.36 Fin-

den solche gesellschaftliche Vorstellungen Berücksichtigung, so ist eine lineare und

ausschließliche Herleitung der Zombie-Figur aus einer mythischen ›afrikanischen

Vergangenheit‹ unmöglich. Auch wenn die teilweise Verbindung zu westafrikani-

schen Konzepten ebenso wie die Präsenz der Vergangenheit der Versklavung in der

Zombie-Figur offensichtlich ist, sind diese doch nur einzelne Elemente in einem

größeren atlantischen Kontext.

Mit Sansi und Parés lässt sich an dieser Stelle argumentieren, dass Magie

nicht nur mit einem ›okkulten Afrika‹ oder einer ›okkulten Karibik‹ gleichgesetzt

werden kann, sondern ein transatlantisches, zirkuläres Idiom darstellt, eine »lin-

gua franca«37. Die häufig etablierte Opposition zwischen Europa – als angeblicher

Raum der Aufklärung – und Afrika – als angeblicher Raum des ›Okkulten‹ – zeugt

für Sansi und Parés von der Tatsache, dass für viele Forscher*innen eine gleich-

zeitige Existenz von europäischen und afrikanischen Einflüssen undenkbar ist.

Im Gegensatz dazu betonen die Autoren die kulturelle Simultanität verschiedener

Einflüsse in »intermediate spaces«.38 Im Anschluss daran lassen sich Diskurse

über Magie, Seelenraub und Zombifizierung als Phänomene begreifen, die nicht

exklusiv als ›afrikanische‹ oder afro-diasporische anzusehen sind, sondern die in

bestimmten gesellschaftlichen Situationen des Umbruchs besondere Bedeutung

erlangen.39 Denn dass Diskurse über Magie zwischen Afrika und Europa zirku-

lierten, sich gegenseitig beeinflussten und demnach auch eine solche Opposition

obsolet machen, davon zeugen bereits frühe Berichte.40

36 Levack, Brian (1995 [1987]):Hexenjagd.DieGeschichte derHexenverfolgungen in Europa, übersetzt

von Ursula Scholz, München: Beck, S. 47.

37 Putnam, Rites of Power and Rumours of Race, S. 254.

38 Sansi; Parés, Sorcery in the Black Atlantic, S. 5.

39 Ebd., S. 5.

40 Ebd., S. 6.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-010 - am 12.02.2026, 14:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Zirkulationen 227

Die argumentative Verbindung von Magie-Diskursen mit einer fernen (in die-

sem Fall ›afrikanischen‹) Vergangenheit ist, folgt man Sansi und Parés, vor allem

insofern attraktiv, als sie die Idee beinhaltet, das Okkulte bzw. dieMagie speise sich

aus einem verborgenen, noch zu enthüllenden und ein spezifischesWissenskorpus

umfassenden Depot, dessen subversive Kraft sich auch aus dieser zeitlichen Ent-

fernung ergebe.Mittels dieser »Rhetorik der Verschleierung« ist es möglich, Magie

als »Praxis des Anderen« darzustellen und sie sich über kulturelle und geografische

Vorstellungen hinaus anzueignen. Magie fungiert dabei als relationales Element

zwischen gesellschaftlichen Sphären, die von Machtasymmetrien gekennzeichnet

sind.41 Gleichzeitig nimmt Magie auch eine Übersetzungsfunktion zwischen glo-

balen und lokalen Prozessen ein, indem sie globale Vorgänge in lokalen Begriffen

von Ursache undWirkung darstellt.42 Diskurse über Magie sind letztlich zirkuläre

Diskurse: »[…] the circularity of sorcery is based on the trick of the eternal return

[to a remote past], but in fact this trick produces new truths.«43 Dies lässt sich

auch für Diskurse rund um die Zombie-Figur konstatieren: Magie ist auch hier ei-

ne »Theorie«, die »soziale Bedeutung« produziert.44 Zur Zirkularität des Zombie

haben nicht nur ›afrikanische‹ (synkretistische) Elemente ihren Teil beigetragen,

sondern auch europäische Vorstellungen der multiplen Seele, des Untods und der

magischen Praktiken. Das suggerieren nicht nur die Spuren des Nzambi und jenes

Textes, in dem der Begriff zombi zum ersten Mal auftaucht, Le zombi du Grand Pérou,

sondern auch Texte des 19. Jahrhunderts.

41 Ebd., S. 7.

42 Comaroff, Jean; Comaroff, John (1999): »Occult Economies and the Violence of Abstraction:

Notes from the South African Postcolony«, in: American Ethnologist 26: 2, S. 279-303, hier

S. 286.

43 Sansi; Parés, Sorcery in the Black Atlantic, S. 12.

44 Ebd., S. 8. Vgl. dazu auch Shaw, Rosalinda (1997): »The Production of Witchcraft/Witchcraft as

Production: Memory, Modernity, and the Slave Trade in Sierra Leone«, in: American Ethnologist

24: 4, S. 856-876. Shaw betont für den Fall von Sierra Leone das Zusammenfallen von trans-

atlantischem Versklavungshandel und dem Auftauchen von Diskursen über Magie.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-010 - am 12.02.2026, 14:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839452202-010 - am 12.02.2026, 14:08:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

