9. Zirkulationen

Einleitung

Vor dem Hintergrund der vorangegangenen Kapitel, die den transkulturellen Cha-
rakter der Zombie-Figur aufgezeigt haben, hinterfragt das Kapitel ZIRKULATIO-
NEN die vorherrschende Forschungsmeinung, der zufolge sich die Geschichte der
Figur aus einem linearen kulturellen Transfer von westafrikanischen Konzepten
in die Karibik herleiten lisst. Das Kapitel argumentiert, dass eine solche lineare
Herleitung eine Simplifizierung darstellt, welche die Rolle des europiischen Kon-
tinents in transkulturellen Prozessen in der Folge des transatlantischen Verskla-
vungshandels iibersieht. Dies duflert sich auch in einem bis heute wblichen Ver-
gessen der Tatsache, dass Teile der Europiischen Union in der Karibik liegen und
so sowohl historisch als auch aktuell Europa und die Karibik auf vielfache Weise
verflochten sind.

Das Kapitel diskutiert die Implikationen, welche die Herleitung der Zombie-
Figur aus einer »afrikanischen Vergangenheit« birgt. Es situiert diese einerseits im
grofleren Kontext anthropologischer und kulturwissenschaftlicher Forschung zur
Karibik seit den 1930er Jahren, die argumentiert, dass karibische Kulturen aus ei-
nem >Uberleben« des Versklavungshandels entstanden und deshalb in Kontinui-
tat mit westafrikanischen Kulturen zu sehen seien. Andererseits zeigt das Kapitel
am Beispiel des westafrikanischen Begriffs und Konzepts Nzambi, der in der For-
schung als moglicher etymologischer Ursprung der Zombie-Figur behandelt wird,
dass auch in diesem Fall die zentrale Rolle Europas in der Entstehung des synkre-
tistischen Konzepts vernachlissigt wurde, weshalb das Argument einer »afrikani-
schen Vergangenheit« komplexere Zusammenhinge verdeckt. Unter Rickgriff auf
Forschung zu magischen Diskursen im atlantischen Raum argumentiert das Ka-
pitel abschlieRend, dass die Zombie-Figur »intermediate spaces< zuzurechnen ist,
die gleichzeitig afrikanische, europdische und karibische Einfliisse aufweisen.

am 12.02.2026, 14:08:56.


https://doi.org/10.14361/9783839452202-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Untotes Gedachtnis

Uber afrikanische Urspriinge, karibische Originale
und die Zombifizierung Europas

»ls Egypt the origin of sorcery? Is it Africa?
Does it matter?

What matters is that the amulet allegedly
comes from somewhere else, a mysterious
arcane place —the place of sorcery.«'

Woher kommt die Vorstellung, dass untote Zombies in die Welt der Lebenden
zuriickkehren kénnten? Seit Jahrzehnten wird diese Frage in der Forschung dis-
kutiert. Etymologisch, so wurde von Seiten der Anthropologie ebenso wie von
Literatur- und Kulturwissenschaften wiederholt argumentiert, lasse sich der in
der kolonialen Karibik und Brasilien auftauchende Begrift zombi vom west- und
zentralafrikanischen Begriff Nzambi herleiten, der unter anderem eine Schop-
fergottheit bantusprachiger Gruppen im Gebiet des Kongo-Flusses bezeichnet.?
Auch Ahnlichkeiten mit westafrikanischen Konzepten der multiplen Seele und
des Seelenraubs wurden immer wieder hervorgehoben. Haiti konne zwar als
»Geburtsort« des Zombie gelten, dennoch seien Vorliufer des Konzepts bereits
in Westafrika zu finden.? »The Haitian zombie«, so die von einem Grofiteil der
Forschung vertretene These, »is of African origin.«* Durch den transatlantischen
Versklavungshandel seien diese und dhnliche Konzepte in die Karibik iiberfithrt
worden, um sich im gesamten karibischen Raum weiter zu transformieren und zu
verzweigen. Doch ldsst sich die Vorgeschichte der Figur tatsichlich auf eine solch
lineare, in Generationenschritten gedachte Herleitung reduzieren?

Auch wenn Teile des Konzepts zweifelsohne Parallelen zu westafrikanischen
Modellen aufweisen, stehen die in den vorhergehenden Kapiteln diskutierten,
meist in Europa publizierten und von europiischen Autor*innen verfassten Texte
einer solchen simplifizierenden Herleitung entgegen. Sie weisen nicht nur auf die
in der Forschung allzu oft ausgeklammerte Rolle Europas in der Zirkulation von

1 Parés; Sansi, Sorcery in the Black Atlantic, S. 8.

2 Vgl. beispielsweise Ackermann; Gauthier, The Ways and Nature of the Zombi, S. 479. Auch Wade
Davis hat die These vom afrikanischen Ursprung des Begriffs unterstiitzt: »Most authorities,
however, indicate an African origin for the word. [...] Wyatt MacGaffey (per. comm.) suggests
that the word comes from the Kongo nzambi, meaning more or less»spirit of a dead person«.«
Davis, Passages of Darkness, S. 57. Garraway geht demgegentiiber als eine der Wenigen von der
Existenz von mehreren vorangehenden Konzepten aus, von denen keines privilegiert werden
kann. Garraway, The Libertine Colony, S.178.

3 Lauro, The Transatlantic Zombie, S. 38f.

4 Ackermann; Gauthier, The Ways and Nature of the Zombi, S. 465.

am 12.02.2026, 14:08:56.


https://doi.org/10.14361/9783839452202-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Zirkulationen

Konzepten im atlantischen Kontext hin, sondern verdeutlichen auch die aktive
Einbindung europdischer Akteur*innen in deren Produktion. Dennoch stellt das
Vergessen der Rolle Europas in diesem Kontext bis heute eine Konstante dar, die
sich nicht zuletzt im diskursiven Bestreben dufiert, die >Karibik« und >Europac
sowohl in ihrer Geschichte als auch in ihrer Gegenwart als zwei voneinander
getrennte Entititen zu konstruieren. Indem die Figur des Zombie einerseits
kontinuierlich als »haitianische Besonderheit« markiert und andererseits mit
einer afrikanischen Vergangenheit belegt wurde, so lisst sich argumentieren,
konnte Europas eigener Anteil an diesen Geschichten — die iber die Jahrhunderte
anhaltende und kaum zu iibersehende Faszination, um nicht zu sagen: Europas
Zombifizierung — tibertiincht werden.

Bereits der 1697 erschienene Text Le zombi du Grand Perou zeichnet Zombies als
Figuren, die aus multiplen Einfliissen entstanden sind, an denen sowohl europii-
sche als auch Akteur*innen aus dem gesamten karibischen Raum ihren Anteil ha-
ben. Uber diese historischen konzeptuellen Verzweigungen hinaus duflern sich die
multiplen Anfangspunkte auch in den etymologischen Herleitungsversuchen des
Begriffs, die bis zum franzosischen les ombres (Schatten) reichen.’ Zombies sind,
wie diese Argumente zeigen, transnationale Figuren. Die Komplexitit ihrer Ge-
schichte kann nur in einem atlantischen Rahmen begriffen werden, der auch Eu-
ropa beriicksichtigt.

Doch was hat es mit dem Beharren auf einer safrikanischen Vergangenheit«
des Konzepts auf sich und welche Implikationen hat eine solche Argumentation?
Historische Belege fiir Diskurse iiber eine Zombie-Figur in Westafrika, wie sie im
karibischen Raum spitestens seit dem 17. Jahrhundert relevant wurden, existieren
nach aktuellem Stand der Forschung nicht, und die Angelegenheit verkompliziert
sich durch einen Blick auf westafrikanische Kosmologien erheblich. Schlieflich
macht auch die Spezifik der (trans-)kulturellen Situation der kolonialen Karibik
komplexere Denkweisen als eine einfache Herleitung aus afrikanischen Konzepten
notwendig: ein Parcours.

Jesus, Maria und Nzambi

Zunichst zu Nzambi: Tatsdchlich lassen sich in diesem Fall mégliche Parallelen
zum spiteren Zombie in Texten iiber den karibischen Raum herstellen, wenn auch,
angesichts fehlender Belege, auf spekulative Art und Weise. Doch auch dieser Fall
ist weitaus komplexer als es die Forschung vermuten lisst. Der Begriff Nzambi ist
in missionarischen Texten und Reiseberichten ab dem Jahr 1600 belegt, wobei geo-

5 Ackermann; Gauthier, The Ways and Nature of the Zombi, S. 467.

am 12.02.2026, 14:08:56.

219


https://doi.org/10.14361/9783839452202-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Untotes Gedachtnis

grafisch vor allem der Raum entlang des Kongo-Flusses von Relevanz ist.® Der Be-
griff lasst sich aber in einem weitaus grofReren Gebiet — vor allem an der Kiiste des
heutigen Kamerun, der Demokratischen Republik Kongo, der Republik Kongo und
Angola - in verschiedenen Varianten belegen und ist auch nicht an eine Sprache
gebunden. Dieser breiten geografischen Streuung entsprechend ist auch Nzam-
bi — und das stellt die erste, spekulative Parallele zum spiteren Zombie dar — eine
multiple Figur.”

Zunichst: eine Schopfergottheit, welche die ersten Menschen geschaffen hat.®
Nzambi werden dariiber hinaus auch die Forderungen, gerecht zu sein, gegen Un-
recht zu kimpfen, die Eltern zu ehren und seine Nichsten zu lieben, zugeschrie-
ben.® Bereits in diesen Aspekten lassen sich Parallelen zu christlichen Symbol-
systemen ausmachen, und so iberrascht auch die in der Forschung prominent
diskutierte — und in der Forschung zur Zombie-Figur vollkommen ausgeklammer-
te — Frage nicht, inwiefern und zu welchen Teilen Nzambi ein synkretistisches Kon-
zept sei. Denn katholische, von Seiten Portugals betriebene Missionierungen sind
in diesem Raum seit dem spiten 15. Jahrhundert im Gange; sie fallen also zeitlich
bereits mit dem transatlantischen Versklavungshandel zusammen. Diese katho-
lischen Missionierungen erschweren aber auch die Unterscheidbarkeit einzelner
Fiden im Zuge der Verwebung zu unterschiedlichen Nzambi-Varianten. Fiir den
(selbst als Missionar titigen) Ethnologen Joseph Van Wing werfen deshalb rituelle
Formeln wie »Jesus, Maria und Nzambi« Fragen zum Verhiltnis zum Katholizismus
auf, wobei der Autor den »afrikanischen Charakter< Nzambis letztlich nicht anzwei-
felt.’® Diese Sicherheit iiber die >Authentizititc Nzambis fiir Bakongo-Gruppen
wird von anderen Autor*innen erheblich in Frage gestellt, ja sogar als Spekula-

6 Torday, Emil (1930): »Nzambi Mpungu. The God of the Bakongox, in: Man 30, S. 3 sowie Van
Wing, Joseph (1959 [1938]): Etudes bakongo. Sociologie, religion et magie, Briigge, Paris: Des-
clee de Brouwer, S. 298. Andere Varianten des Namens umfassen auch Nyambi oder Zambi.
Hirschberg weist darauf hin, dass der Begriff auch an der in kolonialer Diktion so genannten
>Goldkustes, also der Region des heutigen Chana, bekannt war. Hirschberg, Walter (1939):
»Der Gottesname Nyambi im Lichte alter westafrikanischer Reiseberichtex, in: Zeitschrift fiir
Ethnologie 88: 2, S.163-179, hier S.163.

7 Thiel, Josef Franz (1983): »Zur Diachronie des Nzambi-Namens in Bantu-Afrikac, in: Zeitschrift
fiir Ethnologie 108: 1, S.105-131, hier S.124.

8 Hirschberg, Gottesname, S.170.

9 Van Wing, Etudes bakongo, S. 303f.

10 »Desu, Maria, Nzambi ukumbona. Jésus, Maria, Nzambi me voit. Mais y a-t-il une relation ent-
re Desu et Nzambi? Personne ne le sait. Les formules, qui expriment leurs idées concernant
Nzambi, portent la marque authentique des Bakongo. Leur contenu a-t-il été modifié ou en-
richi par la prédication chrétienne a San Salvador-Sundi-Mbata-Matari? Peut-étre; mais il est
impossible pour le moment de préciser davantage ces apports.« Van Wing, Etudes bakongo,
S. 306f.

am 12.02.2026, 14:08:56.


https://doi.org/10.14361/9783839452202-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Zirkulationen

tion bezeichnet.™ Die Gewissheit iiber katholische Einfliisse wird dagegen weitaus
klarer beurteilt. Verschiedene Autor*innen bewerten die Frage, inwiefern Nzambi
vermehrt das Signifikat des Schopfergottes zugeschrieben wird, klar als eine Fra-
ge, die mit Missionierungen in Zusammenhang steht. So schreibt beispielsweise

Thiel:

»Als Fazit dieser Ausfithrungen kénnte man ziehen, dass jene Ethnien, die sehr
frith mit den Kongo Verbindung hatten, Nzambi am wenigsten ausschlief3lich als
Cottesnamen sehen. In dem Mafle wie die Kongo christianisiert wurden, wurde
Nzambi ausschliefdlich Cottesname. In die gleiche Richtung weisen auch die re-
ligiosen Vorstellungen der nach Brasilien deportierten Sklaven aus dem Kongo-
reich: Sie kennen Zambi nur als Gottesnamen [...] ein Zeichen, dass sie erst nach
der Missionierung deportiert wurden.«'?

Klar scheint, dass der Begriff Nzambi neben anderen Schopfergottheiten bereits
vor den katholischen Missionierungen existierte, aber erst durch diese christlich
iiberhoht bzw. — passend zu den Wiederauferstehungsvorstellungen die der Ka-
tholizismus unter anderem durch Jesus transportiert — »revitalisiert« wurde.3
Gleichzeitig ist aber Nzambi nicht ausschlief}lich Nzambi mpungu und damit
nicht auf »the chiefly spirit of the first man«'* reduzierbar, sondern ein komple-
xeres Konzept, das unterschiedliche Nzambis beinhaltet. Neben einer Spaltung in
einen (meist minnlich besetzten) Nzambi des Himmels und einen (hiufig weiblich
codierten) Nzambi der Erde schreiben Ethnolog“innen auch von einem >gutenc
und einem >bdsen< Nzambi."s Dieser stellt »eine ambivalente Einheit«!® dar, die
nicht nur Demut hervorruft, sondern die auch beschimpft wird, wenn ein Ungliick
hereinbricht.”” Die Unterscheidung zwischen >oberem« und >unterem« Nzambi
geht aber noch weiter: So differenzieren manche Gruppen Ethnolog*innen zufolge
zwischen oberem (dem Schépfergott) und unterem Nzambi (dem Gott der Mythen
und Geschichten).”® Und eine Darstellung von 1874 legt dar, im Kénigreich Ka-
kongo glaube man, dass Nzambi Ampungu (der Obergott, der Himmel und Erde
schuf) vom Untergott Nzambi (der in die Besessenen fihrt) paarweise Menschen
fertigen lie8." Die ethnologische Darstellung einer Barotse-Kosmologie zeichnet

11 Hirschberg, Gottesname, S.172.

12 Thiel, Diachronie, S.116.

13 Torday, Nzambi Mpungu, S.3, auch Hirschberg, Cottesname, S.167 sowie Thiel, Diachronie,
S.124.

14 Torday, Nzambi Mpungu, S. 3.

15 Hirschberg, Gottesname, S.170; Thiel, Diachronie, S.117.

16  Hirschberg,Gottesname, S.169.

17 Ebd. S.173.

18  Thiel, Diachronie, S.118.

19 Hirschberg, Gottesname, S.170.

am 12.02.2026, 14:08:56.

vl


https://doi.org/10.14361/9783839452202-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Untotes Gedachtnis

das Verhiltnis der Menschen zu ihrem Schopfergott Nzambi als getriibt: Diese
seien schlauer als er gewesen und hitten die von ihm geschaffenen Tiere getotet.
Miide vom Krieg mit den Menschen habe sich Gott Nzambi zuriickgezogen,
itber einen Fluss, der ins Jenseits fithrt.2° Auch dass Nzambi den Tod iiber die
Menschen kommen lief3, habe, so ein anderer ethnologischer Text, das Vertrau-
ensverhiltnis zwischen den beiden gestort. Der Tod stelle dagegen die einzige
Gelegenheit dar, zu der Nzambi die Menschen rufe.?! Es ist wohl dieser Aspekt,
der die stirkste Parallele zum gesellschaftlich Imaginiren des Zombie in Texten
tiber den karibischen Raum darstellt.

Totengesange: »ll est parti, c'est I'affaire de Nzambi«?2

Die Verbindungen, die Nzambi zum Tod bzw. zu den Toten hat, werden in ethno-
logischen Darstellungen Westafrikas duflerst ausfithrlich dargestellt. Dabei ist Nz-
ambi nicht nur derjenige, der iiber Leben und Tod verfiigt, von dem die Menschen
geschaffen wurden und zu dem sie nach dem Tod wieder zuriickkehren. Auch die
»materielle Seele« ist »une chose de Nzambix, die bei der Geburt in den Menschen
kommt und bei seinem Tod zu Nzambi zuriickkehrt.*?

Nzambi Mpungu ist der »hochste« Nzambi in der Hierarchie zwischen Leben-
den und Toten. Er ist selbst unsichtbar wie die Totengeister. Um den Tod herbei-
zufithren, kann Nzambi auch Magier zum Einsatz bringen.** Zudem kann er auch
den Untod zur Bestrafung von Gesetzesbriichigen einsetzen - auch das eine Par-
allele zu Texten tiber die Karibik. Diese werden nach ihrem Tod zu ihrem eigenen
Ungliick und zu dem der Menschen, die sie belistigen, zu Gespenstern (revenants),
wodurch ihnen der Zugang zum Kreis der Ahnen verwehrt bleibt.?> Die Paralle-

20  Thiel, Diachronie, S.120.

21 Hirschberg, Gottesname, S.173.

22 Van Wing, Etudes bakongo, S. 299. In einem anderen Totengesang heift es, demselben Autor
zufolge: »Le grand chemin, les hommes ne I'ont pas fait;/Le chemin de la mort, c’est Nzambi
qui I'a fait./Il est & pente trés douce.« S. 300.

23 w»Elle vient de luicquand elle entre dans l'oreille de I'enfant, et quand 'lhomme meurt, mfu-
mu kutu utalukidi, wele ku Nzambi selle retourne au loin, chez Nzambi«.« Van Wing, Etudes
bakongo, S. 299.

24 »Nzambi nous posséde, il nous mange«. Ce qui signifie qu'il fait de nous ce qui lui plait, car
ils ne s'imagent pas du tout que Nzambi mange les hommes. Quand Nzambi fait ou laisse
mourir un homme, il le laisse manger par les sorciers.« Van Wing, Etudes bakongo, S. 299.

25  Ebd.,S.305. Zur Unsichtbarkeit vgl. Hirschberg unter Berufung auf Laman, Gottesname, S.175.
Zur Hierarchie Mac Gaffey, Wyatt (1986): Religion and Society in Central Africa, Chicago: Univer-
sity of Chicago Press, S. 6. In einem rassisierenden franzdsischen Text aus dem 19. Jahrhun-
dert findet sich der Hinweis auf Totenriten im Kongo und Angola, die verhindern sollen, dass
die verstorbene Person als zombi die Lebenden belastigt: »Ensuite on jette les cadavres par

am 12.02.2026, 14:08:56.


https://doi.org/10.14361/9783839452202-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Zirkulationen

len zu karibischen Vorstellungen verdeutlichen sich noch in einem letzten Punkt.
Denn schliefllich ist es auch der Verstorbene bzw. der tote Korper selbst, der Nz-
ambi genannt werden kann:

»Nahe verwandte Verstorbene werden oft als Nzambi angesprochen. Ein Vater
etwa als Nzambi, mein verstorbener Vater. Aus diesem Grund kann ein Kérper
Nzambi, Mpungu oder Nkulu genannt werden, weil, wenn einer stirbt, er sich
in etwas anderes verwandelt, in ein unsichtbares Wesen von gewaltiger Kraft
und mit Fahigkeiten versehen, die jenen dhneln, (iber die Nzambi verfiigt. Das
Grab wird dann als Nzambi-Mpungu’s oder Nkulu's Haus bezeichnet. Die Namen
Nkulu, Nukulu a Nzambi beziehen sich auf das erste Nzambi-Wesen, den Ahnen,

von dem Brauch, Sitte und Tod ihren Ursprung genommen haben.<?®

Zusammenhinge zwischen Zombie-Konzepten und Nzambi-Konzepten in West-

afrika sind also zwar naheliegend, aber nicht in Form eines direkten (und unver-

4inderten) Transfers des Konzepts von Westafrika in die Karibik nachweisbar.?”

Die Debatte um die »afrikanische Vergangenheit< der Zombie-Figur ist letztlich Teil

einer Diskussion um den synkretistischen Charakter afro-karibischer Religionen.

Dies zeigt sich besonders an der sich stindig in Verinderung befindlichen religi-

ds-politischen Praxis des Vodou, das durch seinen bis heute anhaltenden Riickgriff

auf afrikanische und europiische Riten und Symbolsysteme als »permanenter Pro-

zess«*® charakterisiert worden ist.

26

27

28

dessus le toit, par empécher que 'ame du mort ne fasse le zombi, c’est-a-dire qu'elle ne revi-
ennetroubler les habitants par des apparitions, car on est persuadé que celui qui verrait 'ame
d’'un mort tomberait mort lui méme sur-le-champ.« Hatin, Eugéne (1847): Histoire pittoresque
des voyages en Afrique. Recueil des récits curieux, des scénes variées, des découvertes scientifiques, des
meeurs et coutumes qui offrent un intérét universel, extraits de Roberts, André Brue, Druce, Levaillant,
Volney, Campell etc. etc., Paris: Chez Martial Ardant Fréres, S. 58.

Hirschberg, Cottesname, S.174. Thiel bezieht sich auf Berichte, denen zufolge die bei Yaka-
Gruppen Verstorbene »banzaambi« heiRen. Thiel, Diachronie, S.115.

Auch die Prasenz einer Gottheit namens Nzambi in verschiedenen religiésen Systemen des
karibischen Raums—die etwa in Haiti als eine jener Cottheiten gilt, die vor der Haitiani-
schen Revolution angerufen wurde (fiir deren Erfolg nicht nur die spirituelle, sondern vor al-
lem die politische Dimension des Vodou hervorgehoben wurde) —wird heute zwar als Folge
der Deportation von versklavten Menschen von den Kiisten des heutigen Kongos und Ango-
las verstanden, die allerdings eine Transformation westafrikanischer Cottheiten beinhaltet.
Hutton, Clinton (2011): »The Haitian Revolution and the Articulation of a Modernist Episte-
mologyx, in: Critical Arts 25: 4, S. 529-554, hier S. 548. Auch fiir die kubanische synkretistische
Religion der »regla congo, Palo Monte, ist die Berufung auf eine Gottheit Nzambi nach-
gewiesen. Bettelheim, Palo Monte Mayombe and its Influence on Cuban Contemporary Art, S. 36.
Heusch, Luc de (1989): »Kongo in Haiti. New Approaches to Religious Syncretisme, in: Man,
New Series, 24: 2, S. 290-303, hier S. 302.

Hainard et al. Vodou, S.18.

am 12.02.2026, 14:08:56.

223


https://doi.org/10.14361/9783839452202-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Untotes Gedachtnis

Die Vorstellung, dass afro-karibische Kulturen eine >afrikanische« Vergangen-
heit transportieren, sie sich zumindest teilweise aus afrikanischen Konzepten ab-
leiten lief}en und den transatlantischen Versklavungshandel sitberlebt< hitten, wur-
de vor allem vom Anthropologen Melville Herskovits geprigt, der nicht nur den
Begriff des >Uberlebens« von afrikanischem Wissen in der Karibik einfithrte, son-
dern diesen auch auf haitianische Zombie-Figuren bezog. In seiner Untersuchung
Dahomey. An Ancient West African Kingdom weist Herskovits auf die Ahnlichkeiten
zwischen Vorstellungen von Geistern in Dahomey und Zombies in Haiti hin:

»It will be noted that though reference to ghosts has been made from time
to time, the concept of the ghost has thus far not figured in the discussion of
the souls of man. Ghosts are called [..] (dead-not-embarkeds), which is to say
that if the proper funeral ceremonies have not been performed for a man, he
wanders between the world of the living and the world of the dead. In order
to appease such dissatisfied spirits when they trouble the living, a ceremony
called buydto—>softening the spirit of the dead<—is performed. [...] Thus it was
recounted several times how one individual or another, who was thought to be
dead, had been encountered in Togoland or on the Gold coast or in Nigeria. Such
individuals, however, did not recognize their old friends, even though addressed
by name. They were soulless beings, whose death was not real but resulted from
the machinations of sorcerers who made them appear as dead, and then, when
buried, removed them from their graves and sold them into servitude into some
far-away land.«<*?

Herskovits fihrt fort: »The correspondence of this belief to that of the zombi in
Haiti will be obvious to students of Haitian custom.«<*° Im Einklang mit dieser
Argumentationslinie wurde die Figur des Zombie als klassisches Beispiel fiir ein
afro-karibisches Konzept angesehen, das aus einer mythischen, anfinglich »afri-
kanischen Vergangenheit« herrithre:

»To speak of the character of the Haitian zombi, therefore, is to speak of the
evolution of African myth into Haitian myth, of a process by which the African,
as he became Haitian, was able to retain the essential nature of his heritage and
at the same time renew it.<'

Herskovits’ These fand im Feld der Caribbean Studies unter anderem durch Colin
(Joan) Dayans einflussreiche Studie Haiti, History and the Gods Eingang, in der Dayan

29 Herskovits, Melville (1938): Dahomey. An Ancient West African Kingdom, New York:].]. Augustin,
S. 243f.

30 Ebd.,S.244.

31 Laroche, Maximilien (1976): »The Myth of the Zombix, in: Smith, Rowland (Hg.): Exile and
Tradition: Studies in African and Caribbean Literature, London: Longman, S. 44-61, S. 44.

am 12.02.2026, 14:08:56.


https://doi.org/10.14361/9783839452202-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Zirkulationen

Herskovits Argument in den Kontext der Kolonisierung stellte und so weiterfiihr-
te: »Born out of the experience of slavery, the sea passage from Africa to the New
World [...] the zombi tells the story of colonization.«** Diese Bezugnahme auf Her-
skovits im Kontext des Zombie-Konzepts steht im Widerspruch zu anderen Stellen
in Dayans Buch, an denen sie einen linearen Transfer von afrikanischen Konzepten
in Frage stellt.>

Doch welche Implikationen ergeben sich aus der Identifizierung der Zombie-
Figur mit der afro-karibischen Diaspora, wie er in der Forschung iiblich ist? Die
Figur wurde, wie dargelegt, wiederholt als Fortsetzung von westafrikanischen
Konzepten von Magie begriffen, als Resultat oder Erbe des transatlantischen
Versklavungshandels. Diese lineare Herleitung und letztlich auch rassifizierende
Einschitzung fithrt die lange Assoziierung (und Kriminalisierung) der versklavten
afrikanischen Bevolkerung mit magischen Praktiken fort, wie sie beispielswei-
se von Anthopologen wie Fernando Ortiz in seinen frithen, vom italienischen
Kriminologen Lombroso beeinflussten Texten wie Los negros brujos durchgefiihrt
wurde.3* Diskurse iiber Magie werden damit auch in der heutigen Forschung aber-
mals als »afrikanische« Spezifik angesehen, wihrend andere (auch europiische)
Modelle und Wege der Entstehung solcher Konzepte ausgeklammert werden. Fiir
Achille Mbembe ist die unreflektierte Verwendung des Signifikants >Afrika< - in
vollkommener Loslosung von lokalen Signifikaten —in der westlichen Moderne
ein Platzhalter fiir grofRere Zusammenhinge zwischen Leben und Tod, eine These,
die auch fiir die Festschreibung des Zombie als afrikanische bzw. ausschlieRlich
afro-karibische Figur plausibel erscheint.?

32 Dayan,Joan (1998): Haiti, History and the Gods, Berkeley, Los Angeles: University of California
Press, S. 36f.

33 Diesist beispielsweise im Prolog der Fall. Ebd., S. xviii.

34  Vgl. dazu das Kapitel ABAKUA: DIE REPRESSION DER MASKEN.

35 »Sagissant du terme >Afrique, tout part effectivement de I'extraordinaire difficulté de pro-
duire une image vraie associable a un mot lui aussi vrai. Car peu importe en vérité le sujet
qui parle ou qui s’exprime. Chaque fois qu'il est question d’Afrique, la correspondance ent-
re les mots, les images et la chose importe peu, et il n'est pas nécessaire que le nom ait un
répondant ou une chose réponde a son nom. [..] Le nom >Afrique< renvoie donc non seule-
ment a ce dont nul n'est censé répondre, mais encore a une sorte arbitraire primordial — cet
arbitraire des désignations auxquelles rien en particulier ne semble devoir répondre sinon
le préjugé inaugural dans sa régression infinie.« Mbembe, Critique de la raison négre, S. 83.

am 12.02.2026, 14:08:56.

225


https://doi.org/10.14361/9783839452202-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Untotes Gedachtnis

Zirkulare Diskurse

Ein Blick auf den europiischen Kontinent verkompliziert die in der Forschung vor-
herrschenden linearen Herleitungen. Denn Schaden stiftende Magie, der Handel
mit Totengeistern, die Wiederbelebung von toten Kérpern oder auch ein (Macht
und/oder Reichtum verschaffender) Pakt mit bésen Geistern oder Dimonen ge-
horten auch im Europa der Frithen Neuzeit zu einem gingigen Spektrum magi-
scher Diskurse und Praktiken. Und auch in diesen Fillen spielten Versklavung und
Unterwerfung eine mafigebliche Rolle. Die Debatte kreiste in diesem Zusammen-
hang um die Frage, ob der Magier bzw. die Hexe auch wirklich vollkommene Kon-
trolle tiber die bosen Geister habe, oder ob er bzw. spiter auch sie nicht vielmehr
eine dienende oder versklavte Person des Teufels oder der bésen Geister sei.?® Fin-
den solche gesellschaftliche Vorstellungen Beriicksichtigung, so ist eine lineare und
ausschlieflliche Herleitung der Zombie-Figur aus einer mythischen >afrikanischen
Vergangenheit< unmdglich. Auch wenn die teilweise Verbindung zu westafrikani-
schen Konzepten ebenso wie die Prisenz der Vergangenheit der Versklavung in der
Zombie-Figur offensichtlich ist, sind diese doch nur einzelne Elemente in einem
grofieren atlantischen Kontext.

Mit Sansi und Parés lisst sich an dieser Stelle argumentieren, dass Magie
nicht nur mit einem >okkulten Afrika« oder einer »okkulten Karibik« gleichgesetzt
werden kann, sondern ein transatlantisches, zirkulires Idiom darstellt, eine »lin-
gua franca«*’. Die hiufig etablierte Opposition zwischen Europa — als angeblicher
Raum der Aufklirung — und Afrika - als angeblicher Raum des >Okkulten< — zeugt
fiir Sansi und Parés von der Tatsache, dass fiir viele Forscher*innen eine gleich-
zeitige Existenz von europiischen und afrikanischen Einfliissen undenkbar ist.
Im Gegensatz dazu betonen die Autoren die kulturelle Simultanitit verschiedener
Einfliisse in »intermediate spaces«.3® Im Anschluss daran lassen sich Diskurse
iiber Magie, Seelenraub und Zombifizierung als Phinomene begreifen, die nicht
exklusiv als »afrikanische« oder afro-diasporische anzusehen sind, sondern die in
bestimmten gesellschaftlichen Situationen des Umbruchs besondere Bedeutung
erlangen.?® Denn dass Diskurse iiber Magie zwischen Afrika und Europa zirku-
lierten, sich gegenseitig beeinflussten und demnach auch eine solche Opposition
obsolet machen, davon zeugen bereits frithe Berichte.*®

36  Levack, Brian (1995 [1987]): Hexenjagd. Die Geschichte der Hexenverfolgungen in Europa, iibersetzt
von Ursula Scholz, Miinchen: Beck, S. 47.

37  Putnam, Rites of Power and Rumours of Race, S. 254.

38  Sansi; Parés, Sorcery in the Black Atlantic, S. 5.

39  Ebd,S.s.

40 Ebd,S.6.

am 12.02.2026, 14:08:56.


https://doi.org/10.14361/9783839452202-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Zirkulationen

Die argumentative Verbindung von Magie-Diskursen mit einer fernen (in die-
sem Fall »afrikanischen<) Vergangenheit ist, folgt man Sansi und Parés, vor allem
insofern attraktiv, als sie die Idee beinhaltet, das Okkulte bzw. die Magie speise sich
aus einem verborgenen, noch zu enthiillenden und ein spezifisches Wissenskorpus
umfassenden Depot, dessen subversive Kraft sich auch aus dieser zeitlichen Ent-
fernung ergebe. Mittels dieser »Rhetorik der Verschleierung« ist es moglich, Magie
als »Praxis des Anderen« darzustellen und sie sich iiber kulturelle und geografische
Vorstellungen hinaus anzueignen. Magie fungiert dabei als relationales Element
zwischen gesellschaftlichen Sphiren, die von Machtasymmetrien gekennzeichnet
sind.#" Gleichzeitig nimmt Magie auch eine Ubersetzungsfunktion zwischen glo-
balen und lokalen Prozessen ein, indem sie globale Vorginge in lokalen Begriffen
von Ursache und Wirkung darstellt.** Diskurse iiber Magie sind letztlich zirkulire
Diskurse: »[...] the circularity of sorcery is based on the trick of the eternal return
[to a remote past], but in fact this trick produces new truths.«** Dies lisst sich
auch fiir Diskurse rund um die Zombie-Figur konstatieren: Magie ist auch hier ei-
ne »Theorie«, die »soziale Bedeutung« produziert.** Zur Zirkularitit des Zombie
haben nicht nur >afrikanische« (synkretistische) Elemente ihren Teil beigetragen,
sondern auch europdische Vorstellungen der multiplen Seele, des Untods und der
magischen Praktiken. Das suggerieren nicht nur die Spuren des Nzambi und jenes
Textes, in dem der Begriff zombi zum ersten Mal auftaucht, Le zombi du Grand Pérou,
sondern auch Texte des 19. Jahrhunderts.

41 Ebd,S.7.

42 Comaroff, Jean; Comaroff, John (1999): »Occult Economies and the Violence of Abstraction:
Notes from the South African Postcolony«, in: American Ethnologist 26: 2, S.279-303, hier
S. 286.

43 Sansi; Parés, Sorcery in the Black Atlantic, S.12.

44  Ebd, S.8. Vgl. dazu auch Shaw, Rosalinda (1997): »The Production of Witchcraft/Witchcraft as
Production: Memory, Modernity, and the Slave Trade in Sierra Leone, in: American Ethnologist
24: 4, S. 856-876. Shaw betont fiir den Fall von Sierra Leone das Zusammenfallen von trans-
atlantischem Versklavungshandel und dem Auftauchen von Diskursen iiber Magie.

am 12.02.2026, 14:08:56.

227


https://doi.org/10.14361/9783839452202-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 12.02.2026, 14:08:56.


https://doi.org/10.14361/9783839452202-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

