
Birger P. Priddat*

Wirtschaftsphilosophie = Wirtschaftsethik?**

Wirtschaftsethik scheint das gesamte Potential philosophischer Betrachtung des Ökonomi-
schen auszufüllen. Rekonstruiert man das Verhältnis von Ethik und Ökonomie, stellt sich
geschichtlich heraus, dass es wesentlich um eine politische Philosophie geht, während es
heute um normative Konzepte der Kritik der Ökonomik geht. Dabei spielen die anderen
Ressourcen der Philosophie kaum eine Rolle. Was heißt das für eine Wirtschaftsphiloso-
phie?

Schlagwörter: Wirtschaftsphilosophie, Wirtschaftsethik, Ökonomie, Epistemologie, Meta-
physik, Geschichtsphilosophie

Philosophy of Economics = Economic Ethics?

Economic and Business Ethics is dominating the field of philosophical analysis of eco-
nomics. In history, the relation of ethics and economics was embedded in political philoso-
phy. Today, ethics are producing normative rules for economic processing. The other
resources of philosophy are not really used. What does that mean for a philosophy of eco-
nomics?

Keywords: Philosophy of Economics, Economic Ethics, Economics, Epistemology, Meta-
physics, Philosophy of History

Einleitung

Wenn heutzutage Ökonomie und Philosophie in Relation gesetzt werden, kommt
fast immer eine Wirtschaftsethik heraus. Aber was springt bei einer Wirtschafts-
ethik heraus: eine Meta-Ökonomie, die der Ökonomie Regeln gibt? Was bleibt
dann von der Ökonomie? Ist das gut genug durchdacht?

Über das letzte Jahrhundert hat sich der orthodoxe Blick der Neoklassik aufge-
löst in eine Vielzahl von Strömungen der Ökonomik. Die aber wird begleitet
durch sehr viel weniger differenzierende Wirtschaftsethiken. Wir befinden uns in
einem multiplen Feld diverser konzeptioneller Perspektiven, die vielfach nicht auf-
einander abbildbar sind, die aber spätestens dann, wenn das Ethische als Wirt-
schaftsethik eingespielt wird, sich fragen lassen muss, wie eine Wirtschaftsethik
der Diversität dieser vielen ökonomischen Prospekte gerecht werden kann. Wieso

1.

* Prof. Dr. Birger P. Priddat, Wirtschaftsfakultät/Universität Witten/Herdecke, Alfred-
HerrhausenStr. 44, D-58448 Witten, +49-(0)2302-926530, birger.priddat@uni-wh.de,
Forschungsschwerpunkte: Wirtschaftsphilosophie, Institutionenökonomie, Theoriege-
schichte der Ökonomie, Digital Transformation.

** Beitrag eingereicht am 30.11.2017; nach doppelt verdecktem Gutachterverfahren
überarbeitete Fassung angenommen am 04.06.2018.

zfwu 19/2 (2018), 172–192, DOI: 10.5771/1439-880X-2018-2-172

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172


haben wir mehr neoklassik-affine bzw. -einbettende Ethiken als evolutionsökono-
mische, oder gar marxistische? Was hierbei auffällt, ist die ungeklärte ontologi-
sche Vielfalt und die damit einhergehenden ungeklärten epistemologischen Fra-
gen, die sich mit der Diversität von Konzept- und Modellwelten ausfalten. Wirt-
schaftsphilosophie geht nicht in Wirtschaftsethik auf (vgl. Enkelmann 2013,
2014). Ich halte Wirtschaftsphilosophie für eine Reflexionsform, die die unge-
klärte ontologische Vielfalt sortieren bzw. eventuell synthetisieren könnte.

Es gibt eine alte abendländische Skepsis gegenüber den Märkten, die auch ange-
sichts der modernen Ökonomie anhält – gleichsam als ein roter Faden der abend-
ländischen Kulturgeschichte. Hier wirft die aristotelische Tradition einen langen
Schatten, der verhindert zu verstehen, was die moderne Ökonomie in ihrer Pro-
duktivitätsprogression gegenüber der alten oikos/Markt-Welt völlig verwandelt
hat (vgl. Priddat 2018a). Bis in die Neuzeit war Aristoteles der dominante ökono-
mische Topos bzw. das Referenzmodell. Wie ist es um den Schatten der aristoteli-
schen Tradition bestellt? Genauer betrachtet kommt die Ökonomie als Markt-
und Preis-System bei Aristoteles nur im fünften, dem Gerechtigkeitskapitel der
Nikomachischen Ethik vor. Die kritische Unterscheidung von natürlicher Wirt-
schaft und Chrematistik, von pleonexia-verdächtiger Markt- und Geldwirtschaft
hingegen wird in der ›Politik‹ getroffen. Die dort im ersten Buch vorgetragene
aristotelische Kritik des Zinses und Kreditwesens ist eine polito-soziologische Ein-
schätzung von Verhaltensmustern, die die Gemeinschaftlichkeit der Polis bedro-
hen können (vgl. Priddat 2014; Enkelmann 2012b; Hénaff 2017: 21f.) – keine
ethische Regelung, sondern eine politische, die die Nachhaltigkeit der koinonia:
der Gemeinschaftlichkeit der polis sichern will. Wenn aber die Politik die Frage
der Regelung/Ordnung des Gemeinwesens behandelt, haben wir es bei der alten
Ökonomie mit einer im weiten Sinne politischen Philosophie zu tun, bei der die
Frage des Ethischen (ethike und dianoethike) als Frage der Haltungen, der Tugen-
den und der Urteilsfähigkeiten nur begleitend eine Rolle spielt.

Die antike Ökonomie im engeren Sinn als oikonomia kata physin ist – anti-poli-
tisch – als Herrschaft des oikosdespotes im oikos konfiguriert: das ganze Haus als
(autarke) Herrschaft. Die Polis hingegen setzt sich ab als Form der Kooperation/
governance aller beteiligten Bürger: als Politik in Form einer Selbst- bzw. gemein-
schaftlichen Herrschaft (vgl. Enkelmann 2012b). Das macht den Unterschied zwi-
schen demokratia und despotia aus. Wie die Hausherren (oikosdepotes) auf der
einen Seite als Herrscher ihres Hauses/Clans auftreten, so bilden sie hingegen
zusammen in der Polis eine Gemeinschaftsherrschaft mit durchaus differenten
Verfassungsformen; aber immer als Verfassungsform gleichberechtigter Bürger/
polites. Die potentielle Gleichheit der polites kanalisiert das Thema des Ethischen
auf die Gerechtigkeit, auf die Fragen der Kontrolle der Abweichungen von den
Gleichheiten. Der Markt der Polis, als urbane Arena, ist eine Instanz nicht herr-
schaftlicher, sondern bürgerschaftlicher Allokation (ein Medium der Versorgung
wie der Finanzpolitik der Infrastrukturen und öffentlichen Güter (vgl. Priddat
2014)). Insofern haben wir es mit frühen Formen einer politischen Ökonomie (im
Kontext einer politischen Philosophie) zu tun (vgl. Wieland 2012). Das Politische
dominiert das Ökonomische, weil die Expressivität des Handels das Politische: die

Wirtschaftsphilosophie = Wirtschaftsethik? 173

zfwu, 19/2 (2018)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172


innovativen Formen der griechischen poleis, erodieren kann (darin spielt auch ein
Wettbewerb zwischen Bürgern und Metöken eine Rolle, vgl. Priddat 2014).

Dass das Ethische das Wirtschaftliche regulieren könne und solle, ist eine christ-
liche, theologisch eingebettete Konzeption im Mittelalter (vgl. Leshem 2016) und
verschwindet im 18. Jahrhundert der Aufklärung: bei Mandevilles Drehung, auch
bei Adam Smith. Der Markt – so die Drehung – sei eine eigene Ordnung (natural
order of liberty), brauche weder das Ethische noch das Politische. Man sieht, wie
das Ökonomische, neu gefasst, eine eigene gesellschaftliche Formation bildet.1

Oder noch genauer: die bald dominante Form der Vergesellschaftung. Die Ökono-
mie dieser Zeit birgt eine Konzeption des Sozialen, ohne sie bereits schon zu einer
Soziologie herausgetrennt zu haben. Erst um 1800 beginnt sich der Begriff der
Gesellschaft (aus der societas herausgebildet (vgl. Riedel 1975) und aus dem
naturrrechtlichen civil state) einzubürgern (gleichsam als bürgerlicher Verein), der
sich vom Ökonomischen und vom Staatspolitischen abtrennt.

Das Ethische entpuppt sich als eine Sprache, über das Soziale zu reden in einer
Zeit, in der es a) noch keine Sprache des Sozialen (weil keinen Begriff von einer
Gesellschaft) gab, aber auch b) noch keine Sprache des Politischen als bürger-
schaftliche Reglung der Beziehungen, weil es in der Neuzeit gar keine Politik im
alten Sinne gab, sondern nur (absolutistische) Herrschaft (und die Umdeutung der
politeia in polizey, vgl. Simon 2004). Die Herrschaft ordnet das Verhalten ihrer
Untertanen über das Juridische. Die Ethiken waren für die Ausbildung der Hal-
tungen der Herrscher gedacht; der Rest war über ständische Ordnungen geregelt,
die den Einzelnen Standestugendrollen zuwiesen. Erst im Naturrecht wurden neue
juridische Konzepte entworfen, die gegen die alten Gewohnheitsrechte (wie die
machtcodierten Gesetze und Verwandtschaftssysteme) an jurido-ethischen Fragen
sich neu sortierten und ausprägten (über die Naturrechtsökonomie als Transfor-
mation der aristotelischen Traditionen vgl. Priddat 2012b). Umgekehrt erweist
sich die deutsche Kameralistik als Staatstugenlehre der sittlichen Bildung der
Untertanen (vgl. Priddat 2007b).

Das Beispiel John Locke

John Locke entfaltet im 17. Jahrhundert in den Second Treatise of Government
nicht nur seine Relation von Arbeit und Eigentum, sondern eine Naturrechtsöko-
nomie (vgl. Priddat 2012b). Diese geht über das Juridische hinaus und zielt gegen
die ethico-politische Ökonomiekritik von Aristoteles. Die Naturrechtsökonomie
beruht auf zwei fundamentalen Erkenntnissen: Erstens, dass man durch Arbeit
nur so viel Eigentum aneignen (appropriatio) kann, wie man braucht (ein Schat-

2.

1 Anders noch in der theory of man bei Ferguson, Hutchinson und anderen. In Resten
auch noch bei Hegel und anderen Sittlichkeitsfreunden des 19. Jahrhunderts (vgl. Ilting
1983 und z.B. Schmoller (vgl. hierzu: Priddat 1995)). Doch bei Hegel und Schmoller
dreht sich die Frage des Sittlichen in Richtung institutioneller Ordnung (vgl. Herrmann-
Pillath/Boldeyrev 2016), aus Skepsis gegenüber ›natürlichen‹ oder sich selbst ordnenden
Märkten.

174 Birger P. Priddat

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172


ten der aristotelischen autarkeia); dass man aber, zweitens, legitimerweise darüber
hinaus sehr viel mehr aneignen/erarbeiten/produzieren kann, wenn man es in den
Handel bringt, wo andere es nachfragen, weil sie es brauchen (vgl. Priddat
2012b). Was bei Aristoteles eine autarkische Kategorie des Brauchens/Gebrau-
ches, der chreia war (vgl. Nickel 1978), wird jetzt im 17. Jahrhundert globalisiert:
der Handel ist die ökonomisch formulierte Extension dessen, was alle brauchen.
Der Markt wird aus dem Schatten der aristotelischen Tradition entlassen, neu
beleuchtet und neu legitimiert (inklusive einer Art naturrechtlicher Geldverfas-
sung, vgl. Ludwig 2001). Es geht nicht ums Ethische, sondern um einen neuarti-
gen Nexus von Ökonomie und Juridik (der Eigentumsrechte). Darin liegt der
Keim einer neuen Politischen Ökonomie (dazu gleich).

Bei Locke gibt es noch keine Kapital-Investitions-Theorie; diese Seite der moder-
nen Ökonomie eröffnet erst Adam Smith (mit vielen Vor- und Beiläufern). Aber
bei Locke werden die Armen schon in den Zuchthäusern zur Arbeit angehalten,
um ihre Reproduktion autozyklisch zu sichern und um von der Barmherzigkeit –
der christlichen Gabenökonomie – unabhängig zu werden. Adam Smith’s political
economy sieht sich in einem doppelten Sinne als moral philosophy. Zum einen
steigen die Einkommen der Arbeiter im Kapitalakkumulationsprozess; weniger als
die Profite, aber immerhin, in historischer Singularität. Niemand muss auf Barm-
herzigkeit angewiesen bleiben; die Armut wird durch Beschäftigung für Einkom-
men jedem möglich (vgl. Priddat 2012a). Zum anderen aber ist der Markt zwar
ein vorteilsgetriebener, aber da alle Vorteile und Maximierungen wollen, endet der
Prozess in einem maßsetzenden Durchschnittsprofit für alle. Die natural order des
Marktes erweist sich als eine funktionale moral order.

Es wird leicht übersehen, dass die moderne (politische) Ökonomie in ihrer Ent-
stehung zugleich bereits eine moral economy ist, d.h. zum einen, dass sie ihre
eigene systemische moral order hat (vgl. Alvey 1988), unabhängig von Tugendver-
halten, und dass sie, zweitens, ein soziales Verhalten legitimiert, das die alten Ethi-
ken verdammen mussten. Bei Smith wird dieses Verhalten produktiv und
bekommt ein Medium: die Unternehmensorganisation (vgl. Rustemeyer 2015).
Das Produktive wird zu einer neuen Kategorie, die in keiner der Theorien bis
dato systematisch enthalten war (vgl. anders Enkelmanns Deutung der antiken
Philosophie (Enkelmann 2005, 2011, 2016, 2017)). Es entsteht im 18. Jahrhun-
dert eine neue eigene Sprache: das Ökonomische, das soziales Verhalten im Kon-
text spezifischer Produktivitätsverschränkungen ausspricht und geeignete Institu-
tionen sichert.

Politische Ökonomie

Die Heraushebung der civil society bzw. der bürgerlichen Gesellschaft bei Locke,
die in der glorious revolution von 1688 ihren Einstieg in den bürgerlichen Selbst-
bewusstseinspfad bereitete, bildet im Handel eine virtuelle Republik, in der alle,
nach Vermögen, Kompetenz und Zahlungsfähigkeit, gleich sind: peer to peer (vgl.
McCloskey 2006 – ein horizontales Interaktionsfeld, im Gegensatz zur vertikalen

3.

Wirtschaftsphilosophie = Wirtschaftsethik? 175

zfwu, 19/2 (2018)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172


Herrschaftlichkeit). John Locke ist der – dafür noch wenig entdeckte – Angel-
punkt der Umdeutung der aristotelischen Tradition des Ökonomischen, indem er
die Verfemung des exzessiven Handels umdeutet als notwendige Transformation:
Der Überfluss (surplus) der Früchte der eigenen Arbeit kann nur dann vor dem
unzulässigen Verderben gerettet werden, wenn er über den Handel verkauft wird
an die, die ihn brauchen (vgl. Priddat 2012b). Alle, die in der Handelskommuni-
kation stehen, bilden eine heimliche Republik, die später in Adam Smith’s Kapitel
über produktive und unproduktive Arbeit (im ›Wealth of Nations‹ 1776) unaus-
gesprochen ausgesprochen wird: dass die produktiven wertschaffenden Bürger die
eigentlich legitime Politikressource darstellten, während der unproduktive Adel
nur parasitär wertvernichtend existiere. Ich halte dafür, dass wir es deshalb mit
einer political economy zu tun haben: der Markt, erst über den allgemeinen Han-
del (Locke, Merkantilismus), später dann über die Extension zur Kapitalinvesti-
tion (Smith), ist im 18. Jahrhundert die bereits sichtbar werdende Arena der Poli-
tik im Schlagschatten der gebildeten Erinnerung der antiken politeia (vgl. Priddat
2018a). Indem der Markt hier aber als Vergesellschaftungsinstanz beginnt, bildet
er ein neues kulturelles Muster aus (vgl. Rustemeyer 2015; Priddat 2017), das ihn
bald aus dem Politischen herausnimmt und Ende des 19. Jahrhunderts zu einer
Theorie der pure economics werden lässt.

In den im 19. Jahrhundert aufkommenden demokratischen/republikanischen
Politikformen entkoppelt sich die Politik vom Markt, indem sie allmählich alle
Klassen zur Wahl zulässt und über die demokratischen Formen eine eigene
Gemeinwohlsprache aus der Basis einer entfalteten Öffentlichkeit mit neuen
Medien findet (welfare state). Im Übergang der bürgerlichen Gesellschaft waren es
noch allein die marktagilen kompetenten Bürger, die zur Regierung befähigt schie-
nen – und zwar im politischen, d.h. im polis-Modus als gleiche Vollbürger (in der
Rolle des ›gentleman‹; vgl. Blomert 2012 für Adam Smith; zuletzt noch elitär
abgesetzt von den Armen, den unteren Klassen, dem Pöbel, vgl. Ruda 2011 zu
Hegel ). In der Potenz der Märkte und ihrer Expansion seit dem 16. Jahrhundert
bildet sich die Polis-Idee erneut heraus – und zwar unmittelbar im Medium der
Märkte, die das bürgerliche Personal der potentiellen Republiken ausbilden: poli-
tische Ökonomie.

Man sieht, dass die politische Philosophie, in die wir die Ökonomie wieder ein-
gebettet finden, noch weit ins 19. Jahrhundert wirksam bleibt. Auch wenn dann
gegen Ende des 19. Jahrhunderts das Politische vom Ökonomischen separierbar
wird (pure economics), während das Politische selber in demokratische, staats-
theoretische und soziologische Dimensionen ausgefaltet wird. Über die Steuersys-
tematik und die öffentlichen Güter auf der Ausgabenseite bleibt das Ethische in
der staatstheoretischen Seite der Ökonomie – über eine bonum commune-Kon-
zeption – noch präsent, bis es heute in einer optimal taxation theory verschwin-
det.

Wir sehen, dass die politische Philosophie der eigentliche Quellcode der Rela-
tion Ökonomie/Philosophie ist, der im 18. Jahrhundert zum Teil auszuwechseln
begonnen wird (Physiokratie: Natur/Ökonomie/Politik und natural order).
Danach erweitert sich der Frageraum: zum einen (I) wechselt das Ethische um

176 Birger P. Priddat

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172


1800 von den Tugenden zur sittlichen und nachher der institutionellen Ordnung
(und wiederum mehrfach bis auf heute) (vgl. McIntyre 2007; Ilting 1983). Zum
anderen (II) betrachtet man die Ökonomie als eine moral order, die sich selbst
ordiniert (laisser faire), mit dem eingetretenen Risiko, das Ethische zu verlieren,
weil man im laisser-faire-System einen moralischen Automaten sieht, wenn man
vom natural order of liberty zum allgemeinen Gleichgewicht übergeht. Und drit-
tens (III) bedeutet der Wechsel einen Umbau des epistemologischen Apparates,
ohne dass dafür die Epistemologie des Ethischen hinreichend analysiert wird, wie
sie ins Juridische, ins Politisch-Soziale und ins Staatsphilosophische transformiert
wird. Es ist seltsam, dass das Ethische einen eigenen Sprachkorpus behält, obwohl
vieles aus seinem Bereich in die genannten Wissenschaften abzweigt.

In der Zeit nach Smith teilt sich der politik-ökonomische Zusammenhang in
zwei Pfade. Erstens spaltet sich das Politische ab, wird zu einer eigenen politisch-
demokratischen und/oder staatlichen Dimension entfaltet, in der das Ethische sich
aufhebt in Normen, Regeln, Institutionen (informale und formale Institutionen).
Darin wird das Soziale (informale Institutionen) nunmehr durch die neue Wissen-
schaft der Soziologie formatiert (in der historischen Schule der Nationalökonomie
noch unisono, vgl. Priddat 1995). Das Sittliche, eine Art proto-Gesellschaftskon-
zeption, das noch zu Beginn des 19. Jahrhunderts die Nähe zum Ethischen hatte
(vgl. Ilting 1983), wird auf Institutionen und Normen übertragen (z.B. bei Savi-
gny, Hegel, Schmoller, Roscher). Erst durch diese Abspaltung des Politischen kann
die Ökonomie zur Annahme einer eigenen Bereichsontologie kommen, die als
pure economics interdependenzfrei mathematisiert wird.

Andererseits verfestigt sich eine Konzeption der Ordnung der Märkte, die im
laisser faire der invisible hand ihre eigene Regie auffährt, die weder durch staatli-
che Invention, Politik noch durch das Ethische geleitet wird. Ihr nunmehr neuer
Vorteil, ihre Effizienzbehauptung, würde durch Eingriffe – gleich ob politische
oder ethische – in ihrem (auto)katallaktischen Prozess nur gestört. Die neue Spra-
che des Ökonomischen: die der Effizienz, bezieht sich auf eine Steigerung der
materiellen Wohlfahrt, später Wachstum genannt. Das Ökonomische wurde zum
kulturellen Experiment der Effizienzarrangements. Mokyr (2016) spricht von
einer ›culture of growth‹. Das ist nicht nur legitimatorische Ideologie, sondern
eine neue Kulturtechnik, die es historisch noch nie gegeben hatte, die sich durch
eine Verwebung von Kultur und Ökonomie (vgl. Rustemeyer 2015; Priddat 2017)
auszeichnet und das Soziale, die moderne Gesellschaft konstituiert. Die Gravitati-
onswellen der Produktivitätsrevolution des Kapitalismus bilden neue soziale For-
men aus – Institutionen, gewerkschaftliche Solidarität, nationale und nationalisti-
sche Identitätsbindungen (u.a. als Eigentumsarrondierungen), koloniale Globali-
sierung etc., die zum einen die Ökonomie in neue Begriffswelten führt, zum ande-
ren aber nicht hinreichend angepasste ethische Konzepte ausbildet, die durch die
gerade entstehende Soziologie im Grunde bereits besser erfasst werden (z.B. in
Simmels »Philosophie des Geldes«, Max Webers oder Durkheims Werk). Oder

Wirtschaftsphilosophie = Wirtschaftsethik? 177

zfwu, 19/2 (2018)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172


aber durch die Marx’sche Kritik der politischen Ökonomie als große (nach-hege-
lianische) Wirtschaftsphilosophie.2

Im 20. Jahrhundert konstruiert eine spezifische Form ökonomischer Politik den
Wohlfahrtsstaat. Die mittelalterliche Ständeordnung war im 18. Jahrhundert
durch eine Einkommensklassen-Theorie ersetzt worden, die im 19. Jahrhundert
durch sozialistische Politiken perpetuiert wurde, aber im Grunde schon in ein Pro-
duktion-/Konsum-Schema übersetzt ward (zuerst J. B. Say), das die neuen wohl-
fahrtsstrategischen Umverteilungen als Stärkung der Konsumfähigkeit der unteren
Schichten/Arbeiterklasse ausweisen konnte (gegen die sozialistischen Gleichvertei-
lungsoptionen). Es werden produktive soziale Gleichgewichte zu balancieren ver-
sucht; das Soziale ersetzt das Ethische. Das Soziale wird später in political terms,
in Wahlmehrheiten formuliert: Die Politik wird im 20. Jahrhundert zum Organ
sozialer Balancierung. Das Ökonomische spiegelt diese Formen, trägt sie aber
nicht (die Ökonomen können mit ihrer Effizienzsprache das komplexe Politische
und das komplexe Soziale nicht decodieren, auch wenn – oder auch weil – sie es
normieren wollen (new political economy, constitutional economics). Richard
Rorty geht soweit, das Philosophische in Politik zu retransferieren, gleichsam als
eine Form von social democracy, vgl. Rorty 1989).

Konsequenzen für eine Wirtschaftsphilosophie I: Ressourcen

Neben der Frage, warum die Ethik als Metatheorie fungiert und neben der Frage,
warum sich die Wirtschaftsethik als eine Art Transaktionsgüteversiegelung gibt,
stellt sich die Frage, weshalb die Wirtschaftsphilosophie so sehr auf das Ethische
abonniert wird, nicht aber auf die ganze Breite der Philosophie. Warum werden in
der Wirtschaftsphilosophie nicht – neben der politischen Philosophie – gleich-
mächtig Fragen der Epistemologie, der Metaphysik, der Geschichtsphilosophie
etc. gestellt3 und ineinander verschränkt? Oder ist es nur eine aktuelle Attitude,
die angewandte Philosophie für das Wirtschaftliche für relevant zu erklären? Was
aber ist dann mit den Philosophen, die sich in ihren genuinen Philosophien mit
der Ökonomie beschäftigen: Fichte, Hegel, Nietzsche, moderner: Dewey, Kosik,
Levinas, Ricoeur, Bataille, Derrida, de Certeau, Heidegger, Agamben, Sloterdijk?
Ist das keine Wirtschaftsphilosophie? Nur weil sie klassischerweise unter die

4.

2 Wir neigen dazu, zu vergessen, dass das, was wir heute Wirtschaftsphilosophie nennen,
längst andere Reflexionsfelder besetzt hatte (geschichtsphilosophische, staats- und
rechtsphilosophische etc.), weitab der ethischen Reflexionen (die im 19. Jahrhundert
eher in der Fassung von ›Sittlichkeit‹ (vgt. Ilting 1983) vonstatten gingen, um sich in
Institutionenkonzepte zu wandeln). Neben Marx und Simmel sind davor vorzuheben:
Hufeland, Adam Müller, von Soden, Fichte und Hegel, Nietzsche (vgl. Enkelmann
2012a) und andere. Aber auch viele Ökonomen waren philosophisch gebildete Gelehrte
(z.B. Schmoller, Roscher, Knies, von Stein, Brentano), in England James Mill, J. St. Mill,
Marshall, Keynes sen., Wicksteed; Veblen, Ely, Commons in den USA.

3 Vgl. dazu die dreibändige Sammlung wirtschaftsphilosophischer Analysen, bei einem
geringen Anteil wirtschaftsethischer Provenienz (Enkelmann/Priddat 2014–2016). Vgl.
auch die wirtschaftsphilosophischen Kurzanalysen in Enkelmann/Kratz 2017.

178 Birger P. Priddat

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172


Staats- oder politischen Philosophien gezählt werden, sind sie in vielem doch
gerade Wirtschaftsphilosophien, da sie nicht nur die Relationen von Gesellschaft,
Politik, Staat reflektieren, sondern die Wirtschaft mit einweben: Neben John
Locke und Hobbes finden wir dafür beispielsweise Wolf, Montesquieu, Rousseau,
Hegel; auch aber die liberale Linie J. St. Mill, Strauss, Berlin, Nozick, Rawls, Sen
und andere, neben der großen Gesellschaftsphilosophie von Karl Marx.

Implizit ist zur Epistemologie der Ökonomie einiges schon gesagt. Allein die
Umstellung der Kategorien der Ökonomie aus der neuzeitlichen Politik (und
Kameralistik) in die natural order-Mechanik im 18. Jahrhundert und dann Ende
des 19. Jahrhunderts in subjektive Grenzwertbemessungskonzepte weist auf zwei
große epistemologische Transformationen. Ende des 19. Jahrhunderts wird in der
Grenznutzen-Ökonomie das Ethische durch das Dianoetische ersetzt (vgl. Wicks-
teed 1933 [1910]) und die rational choice wird wie ein vernunft-ethischer Urteils-
akt gehandelt. Die Grenznutzenökonomie erscheint in dieser Betrachtung als eine
verspätete Klugheitstugendlehre (dianoethike). Das Beste, das die rational choice
je situational wählen soll, ist nicht mehr das Gute, das sich immer schon bewährt
hat, sondern das Bessere, das neu und unbekannt einherkommt (vgl. Priddat
2016b). In welchem Ausmaß das Ethische aus der Ökonomie verschwand, lässt
sich daran ermessen, dass Pareto es als (Verteilungsbegrenzungs-)Regel nachrei-
chen musste (als prima facie einzige ethische Norm der orthodoxen Ökonomik
dieser Zeit).

Heute befinden wir uns wieder in einem Zustand epistemologischer Reflexionen
über die Ontologie der Ökonomie (vgl. Kincaide/Ross 2017; Dumouchel/Dupuy
1998; Herrmann-Pillath 2013; Bataille 1975; Ayache 2015; Roffe 2015, aber
bereits auch Nietzsche, vgl. dazu Enkelmann 2012a; ebenso Ortmann 2011, 2015
und Jones 2013. Vgl. auch die Aufsätze in Enkelmann/Priddat 2014 – 2016). Die
Ökonomie wird in ökologische Komplexitäten hineingedacht, ihre Handlungslo-
gik wird divers interpretiert, überhaupt werden Fragen der ›Gegebenheit‹ in Fra-
gen der Interpretation, Wahrnehmung und Kommunikation überführt (conversa-
tion, vgl. Mokyr 2016). Man erörtert das Ende der Theorie (vgl. Bookstaber
2017) bzw. die Unbrauchbarkeit der Wahrscheinlichkeit (vgl. Ayache 2015; Roffe
2015) und reflektiert eine Verschiebung vom Gleichgewichtsmodellieren zu gro-
ßen Narrativen (Kleeberg 2009; Beckert 2016; Shiller 2017). Neue Konzepte von
Risiko und Ungewissheit werden entfaltet, die die alten mechanischen Modellfor-
men wie generell die ontologische Stärke der Ökonomik in Frage stellen (vgl.
hierzu bspw. Bookstaber 2017; Köhn 2017; Ayache 2015; Roffe 2015). So finden
wir die Wirtschaftsphilosophie als epistemologische Reflektion bereits in Simmels
›Philosophie des Geldes‹ und, neuerdings, auf Badiou (2005) und Meillassoux
(2008) basierend, bei Elie Ayache (2015). Wir sind hier im Frageraum des ›neuen
Realismus‹ angelangt, ein für die Wirtschaftsphilosophie noch ungeöffneter Raum
(vgl. die Reflektionen zur Finanzökonomie in Avanessian/Nestler 2015 und den
auf Ayache und Meillassoux gründenden Ansatz einer ›abstract market theory‹ als
Wirtschaftsphilosophie von Jon Roffe 2015 sowie Szepanski 2014).

Die Metaphysik scheint die fremdeste Bezugsdimension zu sein, obschon der
Makroökonom Hajo Riese in den neunziger Jahren versicherte, dass die moderne

Wirtschaftsphilosophie = Wirtschaftsethik? 179

zfwu, 19/2 (2018)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172


Ökonomik eine Metaphysik sei. Eindeutig war die klassische Politische Ökono-
mie metaphysisch fundiert. Die Herausstellung der Arbeit und Produktion in den
Theorien der Ökonomie im 18. und frühen 19. Jahrhundert gründet auf einem
metaphysischen Rest der Unterscheidung von hyle/Substanz/materia und eidos/
morphe/Form. An diesen Unterscheidungen entwickelte sich die klassische Pro-
duktions- und Arbeitswerttheorie.

Die klassische Konzeption der Industrie ist Formierung von Materien, wobei
der Formierungs-(In-Form-Bringen)Aspekt zugleich den Wertbildungsvorgang
beschreibt: Die Materien werden von der Natur produziert, die Menschen hinge-
gen transformieren die Rohstoffe in werthaltige Formen (Arbeit als Trans-Forma-
tion, ökonomische Produktion. Marx redet etwas später konsequent von der
Wert-Form der Materien, formiert durch Arbeit, vgl. Priddat 2002: Kap. II).
Explizit – bei Adam Smith und David Ricardo, aber auch noch bei Marx (natür-
lich auch bei den Physiokraten) – produziert ausschließlich die Natur; menschli-
che Arbeit und Wissen trans-formieren lediglich deren Produkte. Erst durch die
ökonomische Interpretation dieses Prozesses wird die Hervorbringung von Wert
(eigentlich Wert-Form) durch Arbeit dann auch Produktion genannt. Man muss
fortan zwischen natürlicher und menschlicher Produktion unterscheiden, was
bald verschliffen wird, so dass wir den gesamten industriellen Prozess als Produk-
tion zu bezeichnen uns angewöhnt haben. Bis die ökologischen Ökonomien hier
wieder analytisch zu trennen begannen und die Ökonomie z.T. neuer naturphilo-
sophischer Reflexion unterziehen: der Kapitalismus als Nexus von Arbeit und
Energie (vgl. Ayres/Warr 2009; Georgescu-Roegen 1971; Herrmann-Pillath 2014).

Aber bereits das physiokratische Konzept der natürlichen Ökonomie Mitte des
18. Jahrhunderts bestand aus einer Ableitung der Metaphysik Malebranches (wie
parallel Koslowski den Grundkorpus der modernen Ökonomie in Leibnitz’ Meta-
physik sah). Noch wenig beachtet ist Martin Heideggers daseinsexistentiales Kon-
zept der Ökonomie als Sorge in Schuld (vgl. Heidegger 2006; Kosik 1971;
Schatzki 2006; eigensinnig heideggerianisch Imig 2016) – in völlig andrer Wen-
dung bei Walter Benjamin: Kapitalismus als Religion (vgl. Baecker 2002). Auch
bei Levinas: Totalität (vgl. Rauen 2014) und Josef Wielands Konnotation mit der
Philosophie Whiteheads (vgl. Wieland 2016, zur Philosophie der Organisation:
Schatzki 2006; Tsoukas/Chia 2011; Ortmann 2015), ebenso wie Michael
Schramms ›Business Metaphysics‹ (2016). In einem neuen, weiteren Kontext fin-
den wir frühe metaphysische Konzepte der Weltökonomie, bei Thales, Parmen-
ides, Platon (vgl. Enkelmann 2005, 2016, 2017). Und eine Metaphysik des Geldes
(vgl. Brodbeck 1991, 2009, 2017). Aber auch die Oikodizee von Joseph Vogl
(2010) kann die moderne Ökonomie als metaphysisches Projekt aufzeichnen wie
die neue spekulative Philosophie mit ihrer spekulativen Betonung der Ontologie
und der Metaphysik (vgl. Avanessian 2013; dazu Ayache 2015 als Metaphysik der
Märkte der Derivate). Metaphysik wird hier nicht als Substanz-Form-Korrelation,
sondern als spekulative Nichtsein-Seins-Dynamik analysierbar (und damit als
Aufhebung der ökonomischen Gegebenheits- und der einhergehenden Ausbeu-
tungs- und bloßer Verwertungsangelegenheit statt substanzieller Wertschöpfungs-
voraussetzung, vgl. Enkelmann 2012b).

180 Birger P. Priddat

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172


Das sind neue Pfade der Wirtschaftsphilosophie, die sich mit den geschichtsphi-
losophischen kreuzen. Zur Wirtschaftsphilosophie gehören natürlich die
geschichtsphilosophischen Fragen der Rekonstruktionen der Ökonomie als Säku-
larisierung eines eschatologischen Konzeptes (vgl. hierzu bspw. Nelson, Löwith,
Vogl, Kittsteiner, alle thematisiert in Priddat 2013), wie auch alle Fortschritts-/
Wachstumskonzepte, die zwar funktional enden, aber einem geschichtsphilosophi-
schen Pfad der offenen Zeit folgen. An der ökologischen Thematik bleibt – neben
der naturphilosophischen – unverändert sichtbar, wie wir myopische Zeitpolitiken
vor der Anerkenntnis langfristiger Ökologieänderungen vorziehen, die andere
Zeitkomplexitäten und Umweltverschränkungen erfordern. Das mag auch erklä-
ren, warum die evolutionsökonomischen Ansätze so randständig bleiben. Hier
werden neue wirtschaftsphilosophische Geschichtstheoreme entstehen, die Fragen
der Demographie, Geostrategien, Weltressourcen, Digitalisierungen, Künstliche
Intelligenz etc. auf ihre diachronen Pfade, Risiken und Ungewissheiten reflektieren
(Superintelligence). Die geschichtlichen Erfahrungen weichen nicht mehr nur,
Koselleck folgend, den Erwartungen, sondern »einer volatilen Dynamik fluktuie-
render Zeitzyklen« (Sieferle 2017: 99). Neue Kontingenztheoreme entstehen als
zeittheoretisch modulierte Konzepte einer Wirtschaftsphilosophie (vgl. Ayache
2015; Esposito 2014; Svetlova 2014; Priddat 2016a; Rauen 2014).

Scheinbar in der Historie versunken hat die Antikenforschung, weit über die
philosophischen/philologischen Platon-/Aristotelesökonomie-Interpretationen
hinaus (vgl. neuerdings Föllinger 2016; Priddat 2011; Enkelmann 2011), viele
Konzepte geliefert, die die Gabenökonomie in den Vordergrund stellen, inzwi-
schen erweitert zu einer gabentheoretischen eigenen Linie der Wirtschaftsphiloso-
phie (vgl. bspw. Hénaff; Godelier; Levinas; Derrida; Enkelmann 2010). Die meis-
ten Forschungen aber sind ethnologische. Karl Polanyis alte Vermutung, dass die
Ökonomie drei Zustände bzw. Allokationsmuster kenne: Reziprozität, Redistribu-
tion, Exchange, wird historisch nach- und konzeptionell aufgearbeitet (vgl.
Hénaff; Därmann; Derrida; Levinas; Enkelmann 2010). Die Gabenökonomie ist
inzwischen nicht mehr Derivat ethnologischer und anthropologischer Forschung
von vorgeschichtlichen Ethnien, sondern eine Ökonomie der verwandtschaftssys-
temischen Produktions-, Kredit- und Gastlichkeitsformen (vgl. Hénaff; Mauss;
auch Priddat 2016 und Schulz-Nieswandt 2014). Die Gabenökonomie hat heute
weltweit Geltung, wo Verwandtschaftssysteme Herrschafts- und Gesellschaftsfor-
men bestimmen (so in Afrika, der arabischen Welt, Indonesien, z.T. in China und
anderen Ländern Asiens). Das ist, als Herrschaft, keine politische Dimension (im
strengen Sinne der Selbstbestimmung der Menschen als Bürger). Die Dimension
des Ökonomischen heute, das diese Wirtschaftsphilosophie mit umfasst, sind
Freundschaften, Familien, Verwandtschaften, öffentliche Güter, Sozialverhalten
(fairness), Stiftungen etc. Aber auch obligatorische Formen reziprozitärer Korrup-
tion sind noch wenig erforscht, am ehesten in der Wirtschaftssoziologie und Eth-
nologie (vgl. Krul 2016). Gestützt werden diese Forschungen durch neue Ansätze
zur Reziprozitäts- und Altruismus-Ökonomie in der spieltheoretischen Ökonomie
(vgl. Bowles et al. 2006; Falk 2003 thematisiert explizit einen homo reciprocans,
der den homo oeconomicus ersetze).

Wirtschaftsphilosophie = Wirtschaftsethik? 181

zfwu, 19/2 (2018)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172


Das sind keine philosophischen, aber einer erweiterten Wirtschaftsphilosophie
dienliche intellektuelle Ressourcen, im Sinne einer economics of cooperations
(deren philosophischen Entwurf – eine dynamische Anthropologie – lesen wir bei
Philip Kitcher 2011 und z.T., aber ökonomiefern, bei Tomasello 2006). Dazu Ost-
roms Allmendeforschung, aber auch die Analysen, die in der Theorie öffentlicher
Güter gabenökonomische Schatten nachweisen, und zwar wieder in der staatsphi-
losophischen Tradition, in der die ältere Finanzwissenschaft stand. Dass wir die
Gemeinschaftsgüter in utilitäre Semantik gesteckt haben, nimmt ihnen nicht ihre
schenkende bzw. soziale Struktur. Was wir uns aber jeweils ›geben‹, ohne zugleich
schon immer zu ›nehmen‹, ist ein topos politicus bzw. sociologicus. Das Ökono-
mische versagt hier im Modus effizienter Allokation.

Die gabentheoretische Wirtschaftsphilosophie bzw. -soziologie ist für die Erklä-
rung und Prognose der shared economy bedeutsam, d.h. für jene Formen der
Wirtschaft, die einem non-market-Muster folgen, in dem nicht die Effizienz, son-
dern die Effektivität primordinale Geltung hat. Für die Ökonomie ist es metho-
disch kaum auszuhalten, keine Effizienzprofile durchsetzen zu können; aber eine
Vorsorgungsökonomie, in der es lediglich darum geht, einigermaßen versorgt zu
sein (im Nachschatten der chreia: dessen, was man braucht), verfügt über einen
viel breiteren ökonomischen Raum als die modern economics. Das Polanyi’sche
Spektrum von reziprozitärer, redistributiver und exchange-Ökonomie ist keine
historische Serie, sondern existiert weiterhin parallel. Elinor Ostroms commons
sind ebenso ökonomische Projekte wie sozialistische Planungsökonomien, deren
historisches Scheitern kein Grund ist, sie konzeptionell zu begraben (die digital
transformation eröffnet neue Möglichkeiten).

Konsequenzen für eine Wirtschaftsphilosophie II: Anforderungen

Das Ethische war – neben dem Politischen und dem Juridischen – bis ins 18. Jahr-
hundert die einzige Beschreibungsform des Sozialen. Seit sich aber die Soziologie
als eigene Wissenschaft ausgefaltet hat (und zwar aus der Ökonomie heraus, so
bei Max Weber, gleichsam aus dem Korpus der historischen Schule der National-
ökonomie heraus, vgl. Weber 2013), ist vielfach das, was früher ethisch erklärt
wurde, nunmehr soziologisch erklärbar – und nicht nur die normativen Partien.
Wir haben mittlerweile ein unermesslich größeres Wissen über Verhaltensmuster,
Handlungsordnungen, Interaktionsformen, Grenzen des Sozialen usw. (auch aus
den Sozialpsychologien, den Verhaltenswissenschaften (auch den ökonomischen),
aus der Ethnologie etc.), dass wir im Grunde kaum gesonderte Konstruktionen
ethischer Regeln und Normenlegitimationen brauchen, sondern vielmehr unter-
suchen, welche selbststabilisierenden Systeme und Institutionen sich bilden. Die
Ökonomie selber kann inzwischen spezifische Interaktionsformen und Allokati-
onsmechanismen beisteuern, die eigene Maßgebungen setzen.

Dass die Ökonomie eigene Allokationsmuster auffahren kann, ist nicht ohne
weiteres in Sozialtheorie auflösbar. Das Ökonomische bildet einen eigenständigen
Kern: Das liegt vor allem daran, dass Märkte und ihre Preise eine eigene Genese

5.

182 Birger P. Priddat

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172


und Dynamik haben, die durch kein anderes soziales System, auch durch kein
ethisches, adäquat substituiert werden kann. Elie Ayache (2014) spricht von
einem System der ›contingent claims‹ (›bedingte Ansprüche‹), das aus den
Beschreibungen der Derivatenmarktprozesse auf alle Märkte und ihre preislichen
Kontingenzen erweitert wird (vgl. hierzu auch Avanessian/Nestler 2015; Szepan-
ski 2014: Bd. II). Die neuen Gewichtungen von Risiko und Ungewissheit im Öko-
nomischen weisen auf eine Reformulierung des Marktes als Kontingenzfeld, mit
der damit einhergehenden Offenhaltung der Zukunft wie deren nicht Vorherseh-
barkeit – parallel zu einer De-Ontologisierung des Ökonomischen.

Die Heterogenität der Ökonomie als Wissenschaft, die sich neuerdings entfaltet,
wird zwar methodologisch homogen zu halten versucht, bildet aber Schnittstellen
und Überlappungen mit dem Sozialen/Soziologischen, dem Ethnologischen, dem
Psychologischen, Juridischen, dem Politischen und auch dem Ethischen. Mir
kommt es darauf an, dass das Ethische mit in den Nexus, in die embeddedness
gehört, aber neben den anderen Partien und gekoppelt mit der Aufforderung, sich
mit den anderen Partien des Nexus zu relationieren. Das Ethische hat keine Pri-
mordinalität mehr. Eine Wirtschaftsphilosophie wird den genannten Nexus aus-
einanderfalten müssen (vgl. Enkelmann 2014); sie wird fragen müssen, was hier
Nexus heißt, und was das für die Reformulierungen der Ökonomie als Wissen-
schaft bedeuten wird. Nehmen wir einen Kernaspekt heraus: Die Transaktion als
Basisoperator einer Marktökonomie bezeichnet nicht nur eine bi- bis multilaterale
Minimalsoziologie, ist nicht nur mit einem juridischen bürgerlichen Vertrag
gekoppelt, sondern auch durch die jeweils differenten Netzwerkeinbindungen der
beiden (oder vielen) beteiligten Akteure an die gesellschaftliche Semiosphäre
gekoppelt: an alle Zeichen, Bedeutungen, Interpretationen und Kommunikatio-
nen, d.h. kulturell und sozial eingebettet (vgl. Priddat 2015b; zur zeichentheoreti-
schen Interpretation der Wirtschaft Baudrillard 1975). Was hier zusammenspielt,
macht die neue Beschreibung des Ökonomischen aus. Die Reflexion des Nexus ist
das wirtschaftsphilosophische Thema: als synthetischer Versuch jenseits der diszi-
plinären Relationen (die auch als transdisziplinäre noch keinen Nexus bilden).

Gerade befinden wir uns an einer möglichen Epochenschwelle, in der sich die
gewohnten Geschäftsmodelle und das Konsumverhalten ändern. So wie im 19.
Jahrhundert die Basisrelation Produktion und Arbeit abgelöst wurde durch Kapi-
tal und Nutzen, befinden wir uns in einem Übergang, in dem die gewohnten
Organisationsmodelle in Netzwerkstrukturen überführt werden und der Konsum
selber Innovationszumutungen unterliegt, die die Kognition der auswählenden
Akteure längst durch Narrrative und Kommunikationen (economics of persua-
sion) substituiert hat (vgl. Priddat 2015b; Mohr 2016).

Wenn Märkte und Preise als contingent claims in dynamisch/volatilen Prozessen
neu beschrieben werden, dann ist das erratische und emotional-kognitiv ambiva-
lente Konsumverhalten nur ein Reflex auf die Kontingenz der Märkte, ihrer stän-
digen neuen Angebotsüberflutungen. Dann aber entsteht die Frage, ob die Risiko-
begrifflichkeit selbst nicht schon eine ältere Beschreibungsweise ist, die noch rela-
tive Gewissheiten im Unsicheren aufbereiten will, statt auf kontingenzeinlassende
Verhalten umzustellen (vgl. den Begriff der Agilität bei Baecker 2017). Denn das

Wirtschaftsphilosophie = Wirtschaftsethik? 183

zfwu, 19/2 (2018)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172


ständig Neue, das in den Angebotsflutungen anschwillt, besteht aus Zeichen, die
Singularitäten darstellen, die sich weder erfahrungmäßig noch epistemisch einord-
nen lassen (vgl. Philosophie des Neuen: Seele/Priddat 2008). Ähnlich wie die
hypermodernen Geschäftsmodelle der digital economy keine Gewinne machen,
sondern Optionen auf spätere große Verkaufsereignisse darstellen (exits, mergers,
in einem market for corporate control), so sind die Konsumverhalten kreditfinan-
zierte Statusinvestitionen, die sozialen Mehrwert akkumulieren sollen.

Das ganze System ist auf Verschuldung und Prokrastination ausgelegt (vgl.
Esposito 2016; Vogl 2010; Lazzarato 2011; Macho 2014; Hénaff 2017): auf die
Offenhaltung von offener Zukunft. Was kann das Ethische hier leisten? Abschaf-
fung der Schuld, Begleichung? Oder Aushalten der Schulden? (Vgl. Rauen 2014)
Der ganze Komplex Schuld/Schulden ist für die moderne Verschuldungsökonomik
ethisch kaum bewältigbar. Das Ethische beruft sich vielfach auf Formen der Aus-
gleichung, also auf dynamikferne Regelvorstellungen. Ist das angemessen? Fehlt
ihm womöglich die Vorstellung der Produktivität des Geldes (die man vor aller
Regelung wissen könnte)?

Das Ethische, das in letzter Zeit auffällig an das Ökonomische herangefahren
wird, fungiert vielfältig als ersatz-economics, und zwar wegen der Unklarheit, wie
mit der neuen Kontingenz des Ökonomischen umgegangen werden kann. Das
Ethische verspricht Reduktion und Regelung des Ungewissen und ist allein des-
halb schon nicht auf der Höhe der Zeit des Umganges mit dem Ökonomischen:
Ihm fehlt ein analytisches Bewusstsein der hypermodernen Dynamik und Produk-
tivität. Ich will nicht so weit gehen, dass dem Wirtschafts-Ethischen die Prüfung
auf Effektivität fehlt, aber es würde helfen, herauszubekommen, welche Ethik
welche Konstellationen befruchten könnte, und welche Ethik gegebenenfalls ver-
sagt, weil sie dem Kontingenzfeld unterkomplex gegenübertritt. Weil das Ethische
nicht in das Kontingenzfeld einsteigt, sondern es reduzieren bis regeln will, geriert
es sich wie eine Metaphysik der Vernunft, als metaökonomisches Vernunftsystem
gegen die Versagungen des Versprechens der Rationalität und Effizienz. Das ist
wirtschaftsphilosophisch unergiebig, aufklärerisch stehengeblieben und bringt
keine neuen Beschreibungen hervor, eher nur Dämpfungen.

Das ersatz-Ökonomische des Ethischen hält keine eigene Ökonomie parat, son-
dern will an ältere Versprechen des durch die Ökonomie zu gewährenden bonum
communis erinnern (so bei Justi, Sonnenfels, bis in die Hegelsche Rechtsphiloso-
phie etc.). Die weitergehende Sehnsucht des Ethischen, das Dynamisch-Ökonomi-
sche nach Normen zu bändigen und zu regeln, war – und das ist eine völlig neue
Erinnerung – in der modernen Ökonomik bereits selber einmal angelegt: in der
Ordnungsvorstellung des allgemeinen Gleichgewichts. Dieses adynamische
Schema aus dem Ende des 19. Jahrhunderts befand sich noch im Schatten einer
abendländischen Gerechtigkeitsvorstellung: dass das Optimum des Wirtschaftli-
chen erreicht sei, wenn alle Handlungen wechselseitig ausgeglichen sind. Es ist
noch ein Wirtschaftsideal im Schatten des fünften Kapitels der Nikomachischen
Ethik des Aristoteles, wie wir es einleitend angeführt haben. Nicht zufällig ist die
Basis des Gleichgewichtskonstruktes der Märkte der Äquivalententausch, der
keine Schulden übriglässt. Alles ist ausgeglichen und also gut – eine reziprozitäre

184 Birger P. Priddat

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172


Pastorale. Das steht in eminentem Kontrast zur kapitalistischen Investitionsdyna-
mik, die Kredite, Schulden und Investitionen akkumuliert (vgl. hierzu bspw. Bins-
wanger 2006; Vogl 2010; Macho 2014), d.h. systematisch die alteuropäische Aus-
gleichsideologie durchbricht (vgl. Hénaff 2017). Selbst Polanyi, der die moderne
Marktwirtschaft als exchange typisiert (gegen die Reziprozität und Redistribution
als alternative Allokationsmodi; vgl. Polanyi), kann damit das Wesen des Kapita-
lismus in seiner Selbstübersteigerung im Verschuldungsmodus nicht einfangen.

Die Epochenschwelle, von der wir eben sprachen, geht noch viel weiter: Sie
bezeichnet das Ende des aristotelischen Schattens der Ökonomie. Sie verabschie-
det uns von den Ausgleichs- und Ordnungsphilosophien einer produktivitätsfer-
nen Vormoderne (vgl. für das Mittelalter: Gilomen 2014) und konfrontiert uns
mit den riskanten und asymmetrischen Marktwelten (die Marx klarsichtig erfasst
hatte, aber politisch (revolutionär) aufheben wollte (und Keynes durch Forcierung
seiner Staatsinterventionen endlich die kapitalistische Dynamik zu überwinden
versuchte, vgl. Köhn/Priddat 2014)). Sich auf die volatile Dynamik der Wirtschaft
einzulassen ist ein anderes philosophisches Geschäft, als die Pazifizierungsecke
auszubauen. Das gilt auch für die Nebenzweige des Wirtschaftsphilosophischen
wie der happyness-Ökonomie, wie der kulturalistischen Besorgnis der Beschleuni-
gung (vgl. Rosa 2005), wie auch aller Alternativen, die entschleunigte und
Nischen-Welten stoisch, ethisch, oder naturphilosophisch ausfalten (vgl. z.B. Pfal-
ler 2012). Es sind alles Reflexionen fern vom Wirtschaftlichen, dessen kulturelle
Basis nicht durch gegenkulturelle Initiativen beeinträchtigt wird. Umgekehrt ist
das alternative Denken oft ein Zeichen des Unverständnisses dessen, wovon es
sich absetzen möchte. Das kann wirtschaftsphilosophisch nicht weiterführen.

Entscheidend an diesen Beobachtungen ist der Umstand, dass die moderne Öko-
nomik in ihrer Gleichgewichtsökonomik einem ethischen Topos anheimfällt, der
zum einen die moderne Ökonomie in ihrer Dynamik verfehlt, und zum anderen
ein romantisierendes Antikenschema hochhält, das aus der Polis-Ökonomie in
moderne Industrie- und Massengesellschaften nicht übertragbar ist (wie auch die
athenische (Eliten-) demokratia nicht auf die moderne Gesellschaft übertragbar
ist). Die neuerlichen Bemühungen, das Ethische wieder ins Ökonomische zu tra-
gen, hängen mit dem Scheitern des gleichgewichtsethischen Schemas zusammen.
Mit der Betonung des Risikos, der Ungewissheit und der Hyperdynamik der Glo-
balisierung greift der alte Ausgleichstopos nicht mehr; das ethische Implantat hat
sich mit dem Gleichgewichtsschematismus aufgelöst. So sucht man für das Ethi-
sche neue Ansatzpunkte, um Ökonomie und Ethik wieder zu koppeln. Aber als
Ordnungsvorstellung kann das Ethische nicht mehr die alte Kontrollfunktion
erfüllen, da die seltsamen Attraktoren der ökonomischen Dynamik nicht mehr
ordnungskompatibel sind (so wie sich die soziale Ordnung der sozialen Markt-
wirtschaft auflöst; es sind vergangene Begriffswelten, vgl. Priddat 2007a). Die
alten Versprechen des Ethischen, die Ordnungen, die das Ökonomische nicht von
sich aus erreicht, zu liefern, sind nicht mehr glaubwürdig. Das Vertrauen ins Ethi-
sche sinkt, und zwar auf paradoxe Weise: Man hofft weiterhin sehr auf ethische
Ordonnanz, beobachtet aber leerlaufende Wirkungslosigkeit.

Wirtschaftsphilosophie = Wirtschaftsethik? 185

zfwu, 19/2 (2018)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172


Konsequenzen für eine Wirtschaftsphilosophie III: Reformatierung des
Ökonomischen

Bei aller Betonung der embeddedness des Ökonomischen: Was ist das Ökonomi-
sche? Ayaches ›contingent claims‹ können der Kern einer Neuformulierung einer
Marktphilosophie werden, wenn wir uns vergewissert haben, alle alten Schemata,
Begriffe und Kategorie auf ihre hypermoderne Brauchbarkeit geprüft zu haben.
Das ist das epistemologisch-kritische Programm einer Wirtschaftsphilosophie (vgl.
auch Szepanski 2014; Roffe 2015). Das Ökonomische hat drei Dimensionen, die
im Fokus stehen müssten: Erstens die preisliche Kontingenz der Märkte, zweitens
die effiziente Allokation und drittens ihre Produktivität. Keine dieser Dimensio-
nen kommt in den Begriffssystemen der anderen sozialen Wissenschaften vor, aber
auch nicht in der Philosophie. Jede dieser Dimensionen hat ihre je eigene Ambiva-
lenz: ad1: Wahrscheinlichkeit versus Möglichkeit (probabilitas versus possibili-
tas), ad 2: Effizienz versus Effektivität. Die Märkte sind hocheffektiv, aber eher
selten effizient; ad 3: materielle versus kulturelle Produktivität.

Zu 1: Das Wahrscheinliche ist ein Modus, mit dem Ungewissen rational umzu-
gehen. Aber es bleibt eine Ungewissheit über die einzutretenden Ereignisse. Die
Festlegung von Wahrscheinlichkeiten in den Erwartungen fördern die Entscheid-
barkeit, präfigurieren aber nicht die erwarteten Ereignisse aus den Entscheidun-
gen. So wird die Ungewissheit auf Risiko/Unsicherheit reduziert, aber zugleich
bleibt die Ereigniswelt offen. Man kann sagen, was möglich sein kann, aber nicht,
was wahrscheinlich wirklich eintritt (das Mögliche ist möglich/nicht-möglich).
Das ganze Prognosegeschäft der Ökonomik hinkt (methodisch), aber wir brau-
chen es, um überhaupt Entscheidbarkeiten herzustellen (vgl. Priddat 2016a). Man
sieht, dass sich ganze Epistemologien ändern. Es gibt deshalb Konzepte über Ima-
gination/Ökonomie (vgl. Bronk 2009; Beckert 2016; Priddat 2016a), über story-
telling/Narration statt Prognostik, über neue Verhaltensdispositive (vgl. Pentland
2015; vgl. bei Baecker 2017: Agilität).

Zu 2: Wenn sich die Akteure in Märkten nach allen möglichen Kriterien verhal-
ten, sind die rational choices nur selten. Wer kann schon aus der gegebenen
Menge von Alternativen die besten auswählen (welche sind gegeben? Welche ver-
deckt? Was wird durch den Akt der Entscheidung als Alternative ernannt?)? Wer
wählt gar nicht, sondern nimmt konventionell-repetitiv immer das Gleiche? Wer
verschätzt sich im Besten? Rational choice ist keine zu kritisierende Verhaltens-
weise, sondern faktisch selten und einer kognitiven Elite zuzuschreiben. Die
Märkte sind hocheffektiv; sie bringen immer wieder Transaktionen zustande.
Aber davon sind nicht sehr viele effizient. Den Menschen reicht es, wenn sie ver-
sorgt werden und nicht immer kognitiv hochwertig operieren müssen. Low cogni-
tion ist das dominante Kriterium.

Zu 3: Produktivität ist ein modernes Kriterium. Es ist mit materiellem Wachs-
tum gekoppelt, aber nur dann, wenn man das Ökonomische an das Materielle
bindet (vgl. Hénaff 2013). Alle kulturellen Entwicklungen sind ebenfalls produk-
tive Instanzen, aber die Bildung der Menschen als hochwertige civil agents kann
die Ökonomie nicht mitproduzieren (Alfred Marshall sprach von ›höherer Tätig-

6.

186 Birger P. Priddat

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172


keit‹, ebenso Karl Marx). Im 19. Jahrhundert wurde das ökonomische Wachstum
mit dem kulturellen parallelisiert (vgl. Moykr 2016). Wenn aber das Produktive
auf die Hervorbringung von vermehrten Gütern eingeengt bleibt, wird unter-
schätzt, dass das Ökonomische immer zugleich auch die Bedingung der Möglich-
keit menschlicher Innovativität und Produktivität mitproduzieren muss. Die Phi-
losophie, so Enkelmann (2005), ist von Beginn an Weltökonomie, die diese Hori-
zonte denkt. Das wird heute komplexer durch die Mitproduktion der Bedingun-
gen der Möglichkeiten weiterer Produktion in Bezug auf die Ressourcenbeschrän-
kungen und ökologischen/klimatischen Restriktionen unserer Erde.

Eine Wirtschaftsphilosophie bildet sich nicht ein, die Ökonomie zu ersetzen,
aber sie kann sie in einem neuen Licht ihrer Komplexität im Netz der transdiszi-
plinären Felder erscheinen lassen, und in einem Design des Entwurfs der nächsten
Zukünfte, ohne Illusionen der probabilistischen Vorhersagbarkeit, aber kontin-
genzbewußt im Umgang mit der Zeit (vgl. Ayache 2015; Avanessian 2013; Ave-
nassian/Malik 2016; Priddat/Rauen 2017). Inwieweit dabei die anderen Dimen-
sionen des Wirtschaftsphilosophischen: die Epistemologie, die Geschichtsphiloso-
phie, die Gabenphilosophie, neue politische-ökonomische Philosophien, die Meta-
physik neu einsteigen, bleibt offen. Ebenso bleibt momentan nicht entscheidbar,
ob sich diese Prozesse zu einer Wirtschaftsphilosophie synthetisieren ließen.

Wir sind uns der ungeheuren kulturellen Transformation der modernen Gesell-
schaften durch die Marktökonomie nur sehr bedingt bewusst, vor allem vergessen
wir die ontologischen, epistemischen und epistemologischen Transformationen
(vor allem der durch das Geld eingewöhnten Rechenhaftigkeit der Welt, vgl.
Brodbeck 2017). Dass wir von ›dem Markt‹ reden, ist eine Abstraktion (gekoppelt
mit vielen anderen Abstraktionen, vgl. Jones 2013), die für uns zu einem ›Ding‹
geworden ist (vgl. ebd.: 5), einem Objekt bzw. einer ›reality unto itself‹ – von
einer ›invisible hand‹ zu einem Markt, der die ›Wahrheit sagt‹ (vgl. Jones 2013).
Campbell Jones nennt es die ontologische Transformation durch die moderne
Ökonomie.4

Es gibt Arbeit für eine Wirtschaftsphilosophie.

4 »Economic categories such as the market and finance present the most pressing philoso-
phical problems of our age. This is because real historical processes, central amongst
which is the rise of the market, have created an array of abstractions and have transfor-
med the nature of what is. This real process has resulted in a profound transformation
at the ontological level, at the level of what is. As a result of economic, political and cul-
tural changes, there has been an almost complete reversal of the previously held place of
the concrete and the abstract. A set of abstractions have risen to center stage in econo-
mic, political and cultural life and among these one abstraction in particular, the
abstraction that is ›the market‹. The market has become a reality unto itself, at the same
time that human bodies and the very existence of the material world have become incre-
asingly incidental when faced with the market« (Jones 2013: 5).

Wirtschaftsphilosophie = Wirtschaftsethik? 187

zfwu, 19/2 (2018)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172


Literaturverzeichnis

Alvey, J. (1988): Adams Smith's Moral Justification for free Enterprise – Economic Growth, in:
Asian Economics, No. 67, 5–28.

Avanessian, A. (Hrsg.) (2013): Spekulative Philosophie und Metaphysik für das 21. Jahrhun-
dert, Merve: Berlin.

Avanessian, A./Maik, S. (Hrsg.) (2016): Der Zeitkomplex, Berlin: Merve.
Avanessian, A./Nestler, G. (2015): Making of Finance, Berlin: Merve.
Ayache, E. (2015): The Medium of Contingency: An Inverse View of the Market, Basingstoke:

Palgrave Macmillan.
Ayres, R. U./Warr, B. (2009), The Economic Growth Engine: How Energy and Work Drive

Material Prosperity, Cheltenham: Edward Elgar Publishing.
Badiou, A. (2005): Das Sein und das Ereignis, Berlin: diaphanes
Baecker, D. (Hrsg.) (2002): Kapitalismus als Religion, Berlin: Kadmos.
Baecker, D. (2017): Produktkalkül, Berlin: Merve.
Bataille, G. (1975): Das theoretische Werk I: Die Aufhebung der Ökonomie, München: Rogner

& Bernhard.
Baudrillard, J. (1975): The Mirror of Production, St. Louis: Telos Press.
Beckert, J. (2016): Imagined Futures. Fictional Expectations and Capitalist Dynamics, Cam-

bridge, MA: Harvard University Press.
Binswanger, H. C. (2006): Die Wachstumsspirale. Geld, Energie und Imagination in der Dyna-

mik des Marktprozesses, Marburg: Metropolis.
Blomert, R. (2012): Adam Smiths Reise nach Frankreich oder die Entstehung der Nationalöko-

nomie, Berlin: Die andere Bibliothek.
Bookstaber, R. (2017): The End of Theory: Financial Crises, the Failure of Economics, and the

Sweep of Human Interaction, Princeton: Princeton University Press.
Bowles, S. (Ed.) (2006): Moral Sentiments and Material Interests: The Foundation of Coopera-

tion in Economic Life, Cambridge: MIT University Group.
Brodbeck, K.-H. (1999): Verborgene metaphysische Voraussetzungen in der zeitgenössischen

Wirtschaftslehre, Vortrag auf dem Symposion »Philosophie, Religion und Management«,
Goethe-Universität Frankfurt. Link: http://www.khbrodbeck.homepage.t-online.de/meta.p
df (zuletzt abgerufen am 04.07.2018).

Brodbeck, K.-H. (2009): Die Metaphysik des Geldes, in: Journal für Philosophie – der blaue
reiter. Journal für Philosophie, Nr. 27, 38–43.

Brodbeck, K.-H. (2017): Das Geld und die Krise der Gegenwart, in: Schlitte, A./Denzler, A./
Huditz, F. (Hrsg.): Geld. Wert und Werte, Würzburg: Königshausen & Neumann, 183–
198.

Bronk, R. (2009): The Romantic Economist. Imagination in Economics, Cambridge: Cam-
bridge University Press.

Dumouchel, P./Dupuy, J. P. (1998): Die Hölle der Dinge. René Girard und die Logik der Öko-
nomie, Bielefeld: LIT.

Enkelmann, W. D. (2005): Platons Idee der Weltwirtschaft. Studien zur philosophischen Öko-
nomik der Antike II, hrsg. von Institut für Wirtschaftsgestaltung, Online-Publikation.
Link: http://www.ifw01.de/text_pdfs/enkelmann_platon.pdf (zuletzt abgerufen am
04.07.2018).

Enkelmann, W. D. (2010): Beginnen wir mit dem Unmöglichen. Jacques Derrida, Ressourcen
und der Ursprung der Ökonomie, Marburg: Metropolis.

Enkelmann, W. D. (2011): Zwischen Ökonomie, Kommerzialität und Idealismus. Das zoon
logon echon – Aristoteles' Konzeption des homo oeconomicus, in: Kettner, M./Koslowski,
P. (Hrsg.): Ökonomisierung und Kommerzialisierung der Gesellschaft. Wirtschaftsphiloso-
phische Unterscheidungen, München: Fink, 157–218.

Enkelmann, W. D. (2012a): Das ›Thier, das versprechen darf‹ und die Bedeutung der Gläubi-
ger-Schuldner-Kontrakte für Entstehung und Perspektive des Denkens, in: Abel, G./Bru-

188 Birger P. Priddat

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172


sotti, M./Heit. H. (Hrsg.): Nietzsches Wissenschaftsphilosophie, Berlin/New York: de
Gruyter, 387–396.

Enkelmann, W. D. (2012b): Selbstbehauptung, Nutzwerte und Gewinnaussichten. Grundlinien
der philosophischen Ökonomik, in: Philosophisches Jahrbuch, 119, 94–114.

Enkelmann, W. D. (2013): Hegel and the French. Economical Philosophy instead of Ethics, in:
Lütge, C. (Ed.): Handbook of Philosophical Foundations of Business Ethics, Berlin: Sprin-
ger, 431–459.

Enkelmann, W. D. (2014): Was ist Wirtschaftsphilosophie? Bedingungen und Kriterien, in:
Enkelmann, W. D./Priddat, B. P. (Hrsg.): Was ist? Wirtschaftsphilosophische Erkundun-
gen, Bd. 1, Marburg: Metropolis, 141–171

Enkelmann W. D. (2016): Thales und der Welthandel, in: Enkelmann W. D./Priddat B. P.
(Hrsg.): Was ist? – Wirtschaftsphilosophische Erkundungen, Bd. 3, Marburg: Metropolis,
392–428.

Enkelmann, W. D. (2017): Die Oikos-Polis-Differenz und die ökonomische Produktivkraft spe-
kulativer Vernunft. Ein Essay. Vortrag auf der Tagung ›Von besten und zweitbesten
Regeln. Platonische und aktuelle Perspektiven auf individuelles und staatliches Wohlerge-
hen‹, Univ. Marburg (Prof. Foellinger und Prof. Korn), 02.–03.03.2017 (unveröffentliches
Manuskript).

Enkelmann, W. D./Priddat, B. P. (Hrsg.) (2014–2016): Was ist? Wirtschaftsphilosophische
Erkundungen, 3 Bde., Marburg: Metropolis.

Enkelmann, W. D./Kratz, D. (Hrsg.) (2017): Denken handelt: Philosophie für Manager, Mar-
burg: Metropolis.

Esposito, E. (2014): Die Präsenz des Möglichen: Ökonomische Kontingenz, in: Enkelmann W.
D./Priddat, B. P. (Hrsg.): Was ist? Wirtschaftsphilosophische Erkundungen, Bd. 1, Mar-
burg: Metropolis, 77–96.

Esposito, E. (2016): Die Konstruktion der Unberechenbarkeit, in: Avanessian, A./Maik, S.
(Hrsg.): Der Zeitkomplex, Berlin: Merve, 7–42.

Falk, A. (2003): Homo Oeconomicus versus Homo Reciprocans: Ansätze für ein neues wirt-
schaftspolitisches Leitbild? In: Perspektiven der Wirtschaftspolitik, Jg. 4/H. 1, 141–172.

Föllinger, S. (2016): Ökonomie bei Platon, Berlin: De Gruyter.
Georgescu-Roegen, N. (1971): The Entropy Law and the Economic Process, Cambridge/MA.:

Harvard University Press.
Gilomen, H.-J. (2014): Wirtschaftsgeschichte des Mittelalters, München: C.H. Beck.
Hahn, S./Kliemt, H. (2017): Wirtschaft ohne Ethik? Eine ökonomisch-philosophische Analyse,

Stuttgart: Reclam.
Heidegger, M. (2006 [1927]):  Sein und Zeit, 19. Aufl., Tübingen: Niemeyer.
Hénaff, M. (2013): Die immateriellen Güter, in: Lettre International Nr. 100, 123–127.
Hénaff, M. (2017): Die Schuld der Zeit. Gabe und Anerkennung in den Beziehungen der Gene-

rationen, in: Lettre International Nr. 118, 17–22.
Herrmann-Pillath, C. (2013): Foundations of Economic Evolution: A Treatise on the Natural

Philosophy of Economics, Cheltenham: Edward Elgar.
Herrmann-Pillath, C. (2014): Energie und Wirtschaft: Eine naturphilosophische Betrachtung,

in: Enkelmann, W. D./Priddat, B. P. (Hrsg.): Was ist? Wirtschaftsphilosophische Erkun-
dungen, Bd. 1, Marburg: Metropolis, 327–360.

Herrmann-Pillath, C./Boldyrev, I. (2016): Hegel, Institutions and Economics, London: Rout-
ledge.

Ilting, K. H. (1983): Naturrecht und Sittlichkeit: Begriffsgeschichtliche Studien, Stuttgart:
Klett-Cotta.

Imig, J. (2016): Die Erschließung neuer Konsumenten-Welten. Zur strategischen Analyse des
Gebrauchs neuer Artefakte, Berlin: Logos.

Jones, C. (2013): Can the Markets Speak? Winchester (UK)/Washington (USA): Zero Books.
Kincaid, H./Ross, D. (2017) (Eds.): The Oxford Handbook of Philosophy of Economics,

Oxford: Oxford University Press.
Kitcher, P. (2011): The Ethical Project, Cambridge, Mass: Harvard University Press.

Wirtschaftsphilosophie = Wirtschaftsethik? 189

zfwu, 19/2 (2018)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172


Kleeberg, B. (2009): Gewinn maximieren, Gleichgewicht modellieren. Erzählen im ökonomi-
schen Diskurs, in: Klein, C./Martínez, M. (Hrsg.): Wirklichkeitserzählungen, Stuttgart:
Metzler, 136–159.

Köhn, J. (2017): Uncertainty in Economics: A New Approach, Berlin: Springer.
Köhn, J./Priddat, B. P. (2014): Keynes war ein Liberaler! In: Pies, I./Leschke, M. (Hrsg.): John

Maynard Keynes’ Gesellschaftstheorie, Tübingen: Mohr-Siebeck, 69–92.
Kosik, K. (1971): Die Dialektik des Konkreten: Eine Studie zur Problematik des Menschen und

der Welt, Frankfurt/Main: Suhrkamp.
Krul, M. (2016): Institutions and the Challenge of Karl Polanyi: Economic Anthropology After

the Neoinstitutionalist Turn, Max-Planck-Institute for Social Anthropology (Ed.):
Working Paper No. 168, Halle.

Lazzarato, M. (2011): The Making of the Indebted Man, Amsterdam: Semiotetxte.
Leshem, D. (2016): The Origins of Neoliberalism. Modeling the Economy from Jesus to Fou-

cault, N.Y.: Columbia University Press.
Ludwig, B. (2001): Arbeit, Geld, Gesetz. Eine Neubestimmung von Ziel und Aufgabe der

Eigentumstheorie John Lockes, in: Politisches Denken, Jahrbuch 2011, Stuttgart: Metzler,
69–194.

Macho, T. (Hrsg.) (2014): Bonds. Schuld, Schulden und andere Verbindlichkeiten, München:
Fink.

McCloskey, D. N. (2006): The Bourgeois Virtues. Ethics for an Age of Commerce, Chicago
and London: The University of Chicago Press.

McIntyre, A. (2007 [1981]): After Virtue, 3rd ed., University of Notre Dame Press.
Meillassoux, Q. (2008): Nach der Endlichkeit, Zürich-Berlin: diaphanes.
Mohr, E. (2016): Punkökonomie. Stilistische Ausbeutung des gesellschaftlichen Randes, Ham-

burg: Murmann.
Mokyr, J. (2016): A Culture of Growth: The Origins of the Modern Economy, Princeton Uni-

versity Press.
Nickel, R. (1978): Das Begriffspaar Besitzen und Gebrauchen, Diss. phil. Berlin.
Ortmann, G. (2011): Kunst des Entscheidens, Weilerswist: Velbrück.
Ortmann, G. (2015): Noch nicht/Nicht mehr. Wir Virtuosen des versäumten Augenblicks,

Weilerswist: Velbrück.
Pentland, A. (2015): Social Physics: How Social Networks Can Make Us Smarter, New York:

Penguin Books.
Pfaller, R. (2012): Wofür es sich zu leben lohnt: Elemente materialistischer Philosophie, Berlin:

Fischer TB.
Polanyi, K. (2014): The Great Transformation, Berlin: Suhrkamp
Priddat, B. P. (1995): Die andere Ökonomie. Über G. v. Schmollers Versuch einer ›ethisch-

historischen‹ Ökonomie im 19. Jahrhundert, Marburg: Metropolis.
Priddat, B. P. (2002): Theoriegeschichte der Ökonomie, München: Fink (UTB).
Priddat, B. P. (2007a): Einführung in die Ordnungspolitik, in: Wirtschaftspolitische Blätter,

Themenheft ›Ordnungspolitik‹, 2/2007, Jg. 54, 211–222.
Priddat, B. P. (2007b): Kameralistisches Menschenbild: homo imperfectabilis und die Vervoll-

kommnung des Menschen durch Ordnung, in: Grisold, A./Gubitzer, L./Pirker R. (Hrsg.):
Das Menschenbild in der Ökonomie. Eine verschwiegene Voraussetzung, Wien: Löcker,
75–104.

Priddat, B. P. (2011): Aristoteles' Theorie der Wirtschaft: eine frühe politische Ökonomie, in:
Zehnpfenning, B. (Hrsg.): Die ›Politik‹ des Aristoteles, Baden-Baden: Nomos, 92–105.

Priddat, B. P. (2012a): ›Arm‹ und ›reich‹: von der caritas zur Beschäftigung durch Lohnarbeit.
Ökonomischer Paradigmenwechsel auf dem Weg in die Moderne, in: Habisch, A./Küsters,
H. J. (Hrsg): Tradition und Erneuerung der christlichen Sozialethik in den Zeiten der
Modernisierung, Freiburg et al.: Herder, 72–98.

Priddat, B. P. (2012b): Eigentum, Arbeit, Geld: Zur Logik der Naturrechtsökonomie bei John
Locke, in: Rehm, M./Ludwig, B. (Hrsg.): John Locke. Zwei Abhandlungen über die Regie-
rung, Kommentare, Berlin: Akademie Verlag, 79–94.

190 Birger P. Priddat

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172


Priddat, B. P. (2013): Benign Order and Heaven on Earth – Kapitalismus als Religion? Über
theologische Ressourcen in der Entwicklung der modernen Ökonomie, in: Pfleiderer, G./
Heit, A./Seele, P. (Hrsg.): Kapitalismus – eine Religion in der Krise I. Grundprobleme von
Risiko, Vertrauen, Schuld, Zürich: Pano und Baden-Baden: Nomos, 25–135.

Priddat, B. P. (2014): Demokratie als Zivilreligion: Die athenische Polis im Spannungsfeld von
Bürgern und Metöken, Mohn, J./Hermann, A. (Hrsg.): Orte der Europäischen Religionsge-
schichte, Würzburg: Ergon Verlag.

Priddat, B. P. (2015a): Semiökonomische Ökonomie: rankings, Vergleiche und multiple Skalie-
rungen. Über Formen der ›Ökonomisierung‹ weitab des Effizienzideals, Discussion Paper
der Wirtschaftsfakultät der Universität Witten/Herdecke, Nr. 33.

Priddat, B. P. (2015b): Economics of Persuasion. Ökonomie zwischen Markt, Kommunikation
und Überredung, Marburg: Metropolis.

Priddat, B. P. (2016a): Erwartung, Prognose, Fiktion. Zur Epistemologie des Futur in der Öko-
nomie, Marburg: Metropolis.

Priddat, B. P. (2016b): ›Mehr‹, ›besser‹, ›anders‹: über den Steigerungsanspruch der Ökonomie
in: Enkelmann, W. D./Priddat, B. P. (Hrsg.): Was ist? Wirtschaftsphilosophische Erkun-
dungen, Bd. 2, Marburg: Metropolis, 333–370.

Priddat, B. P. (2018a): Die oikos-polis-Differenz als prägende Struktur der neuzeitlichen Öko-
nomie/Politik-Formation, in: Därmann, I./Winterling, A. (Hrsg.): Oikonomia und Chrema-
tistike. Wissen und Strukturen von »Wirtschaft« im antiken und frühneuzeitlichen Europa
(in Vorbereitung).

Priddat, B. P. (2018b): Fiktion als bestimmtes Imaginäres. Literaturtheorie und Ökonomie.
Das Wolfgang Iser-Konzept, in: Wagner-Engelhaaf, M. (Hrsg.): Mythen und Narrative des
Entscheidens, Göttingen: Vandenhoek & Ruprecht (in Planung).

Priddat, B. P./Rauen, V. (Hrsg.) (2017): Die Welt kostet Zeit: Zeit der Ökonomie – Ökonomie
der Zeit, Marburg: Metropolis.

Rauen, V. (2014): Die Zeitlichkeit des Verzeihens. Zur Ethik der Urteilsenthaltung, München:
Fink.

Riedel, M. (1975): Zur Topik des klassisch-politischen und des modernen-naturrechtlichen
Gesellschaftsbegriffes, in: Riedel, M. (Hrsg.): Metaphysik und Metapolitik, Frank-
furt/Main: Suhrkamp, 281–302.

Roffe, J. (2015): Abstract Market Theory, Basingstoke: Palgrave MacMillan.
Rorty, R. (1989): Kontingenz, Ironie und Solidarität. Übersetzt von Christa Krüger, Frank-

furt/Main: Suhrkamp.
Rosa, H. (2005): Beschleunigung. Die Veränderung der Zeitstrukturen in der Moderne, Frank-

furt/Main: Suhrkamp.
Ruda, F. (2011): Hegels Pöbel: Eine Untersuchung der »Grundlinien der Philosophie des

Rechts«, Konstanz: Konstanz University Press.
Rustemeyer, Dirk (2015): Kulturen und Märkte, in: Enkelmann, W. D./Priddat, B. P. (Hrsg.):

Was ist? Wirtschaftsphilosophische Erkundungen, Bd. 2, Marburg: Metropolis.
Schatzki, T. R. (2006): Organizations as They Happens, in: Organization Studies No. 27,

1863–1873.
Schramm, M. (2016): Wie funktioniert die Geschäftswelt wirklich? Business Metaphysics und

Theorie der Firma, in: Ethica, Jg. 24/H. 4, 311–360.
Schulz-Nieswandt, F. (2014): Onto-Theologie der Gabe und das genossenschaftliche Formprin-

zip, Baden-Baden: Nomos.
Shiller, J. (2017): Narrative Economics, Cowles Foundation Discussion Paper No. 2069, Yale:

Yale University.
Seele, P./Priddat, B. P. (Hrsg.) (2008): Das Neue in Ökonomie und Management: Grundlagen,

Methoden, Beispiele, Wiesbaden: Gabler.
Sieferle, R. P. (2017): Finis Germania, Kaplaken: Antaios.
Simon, T. (2004): »Gute Polizey«. Ordnungsleitbilder und Zielvorstellungen politischen Han-

delns in der Frühen Neuzeit, Frankfurt/Main: Vittorio Klostermann.

Wirtschaftsphilosophie = Wirtschaftsethik? 191

zfwu, 19/2 (2018)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172


Svetlova, E. (2014): Kleine vs. große Welt und der Möglichkeitsbegriff in der Wirtschaftsphilo-
sophie, in: Enkelmann, W. D./Priddat, B. P. (Hrsg.): Was ist? Wirtschaftsphilosophische
Erkundungen, Bd. 1, Marburg: Metropolis, 223–236.

Szepanski, A. (2014): Kapitalisierung, 2 Bde., Hamburg: LAIKA.
Tomasello, M. (2006): Die kulturelle Entwicklung des menschlichen Denkens: Zur Evolution

der Kognition, Frankfurt/Main: Suhrkamp.
Tsoukas, H./Chia, R. (Eds.) (2011): Philosophy and Organization Theory, Bingley.
Vogl, J. (2010): Das Gespenst des Kapitals, Zürich: diaphanes.
Weber, M. (2013): Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus: Vollständige Aus-

gabe, München: C.H. Beck
Wicksteed, P. W. (1933 [1910]): The Common Sense of Political Economy: Including a Study

of the Human Basis of Economic Law, 2 Vols., 2nd edition, ed. by L. Robbins, Clifton NJ:
Augustus M. Kelley Publishers.

Wieland, J. (2012): Die Entdeckung der Ökonomie, Marburg: Metropolis.
Wieland, J. (2016): Philosophie der Firma. Eine Skizze, in: Enkelmann, W. D./Priddat, B. P.

(Hrsg.): Was ist? Wirtschaftsphilosophische Erkundungen, Bd. 3, Marburg: Metropolis,
285–314.

192 Birger P. Priddat

Ist Industrialisierung nur ein Nebenprodukt ökonomischer Entwicklung oder der 
Schlüssel für wirtschaftlichen Erfolg? Welche Besonderheiten weist das verarbei-
tende Gewerbe auf oder ist ein dienstleistungsgetriebenes Wachstum die passende 
Antwort auf die Herausforderungen der Globalisierung?

Weltwirtschaft und 
internationale Zusammenarbeit

Richard Scholz

Industrializing Africa

21

Understanding the Uniqueness of the 
 Manufacturing Sector

Industrializing Africa
Understanding the Uniqueness of  
the Manufacturing Sector
Von Dr. Richard Scholz
2018, 280 S., brosch., 59,– € 
ISBN 978-3-8487-5180-8 
eISBN 978-3-8452-9376-9
(Weltwirtschaft und internationale  
Zusammenarbeit, Bd. 21)
nomos-shop.de/39446

Portofreie Buch-Bestellungen unter www.nomos-shop.de
Alle Preise inkl. Mehrwertsteuer

eLibrary
Nomos Unser Wissenschaftsprogramm ist auch online verfügbar unter:  

www.nomos-elibrary.de

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172

