Birger P. Priddat”

Wirtschaftsphilosophie = Wirtschaftsethik?**

Wirtschaftsethik scheint das gesamte Potential philosophischer Betrachtung des Okonomi-
schen auszufiillen. Rekonstruiert man das Verhiltnis von Ethik und Okonomie, stellt sich
geschichtlich heraus, dass es wesentlich um eine politische Philosophie geht, wahrend es
heute um normative Konzepte der Kritik der Okonomik geht. Dabei spielen die anderen
Ressourcen der Philosophie kaum eine Rolle. Was heifSt das fiir eine Wirtschaftsphiloso-
phie?

Schlagworter: Wirtschaftsphilosophie, Wirtschaftsethik, Okonomie, Epistemologie, Meta-
physik, Geschichtsphilosophie

Philosophy of Economics = Economic Ethics?

Economic and Business Ethics is dominating the field of philosophical analysis of eco-
nomics. In history, the relation of ethics and economics was embedded in political philoso-
phy. Today, ethics are producing normative rules for economic processing. The other
resources of philosophy are not really used. What does that mean for a philosophy of eco-
nomics?

Keywords: Philosophy of Economics, Economic Ethics, Economics, Epistemology, Meta-
physics, Philosophy of History

1. Einleitung

Wenn heutzutage Okonomie und Philosophie in Relation gesetzt werden, kommt
fast immer eine Wirtschaftsethik heraus. Aber was springt bei einer Wirtschafts-
ethik heraus: eine Meta-Okonomie, die der Okonomie Regeln gibt? Was bleibt
dann von der Okonomie? Ist das gut genug durchdacht?

Uber das letzte Jahrhundert hat sich der orthodoxe Blick der Neoklassik aufge-
16st in eine Vielzahl von Stromungen der Okonomik. Die aber wird begleitet
durch sehr viel weniger differenzierende Wirtschaftsethiken. Wir befinden uns in
einem multiplen Feld diverser konzeptioneller Perspektiven, die vielfach nicht auf-
einander abbildbar sind, die aber spatestens dann, wenn das Ethische als Wirt-
schaftsethik eingespielt wird, sich fragen lassen muss, wie eine Wirtschaftsethik
der Diversitat dieser vielen ckonomischen Prospekte gerecht werden kann. Wieso

* Prof. Dr. Birger P. Priddat, Wirtschaftsfakultit/Universitit Witten/Herdecke, Alfred-
HerrhausenStr. 44, D-58448 Witten, +49-(0)2302-926530, birger.priddat@uni-wh.de,
Forschungsschwerpunkte: Wirtschaftsphilosophie, Institutionenokonomie, Theoriege-
schichte der Okonomie, Digital Transformation.

** Beitrag eingereicht am 30.11.2017; nach doppelt verdecktem Gutachterverfahren
tberarbeitete Fassung angenommen am 04.06.2018.

zfwu 19/2 (2018), 172-192, DOI: 10.5771/1439-880X-2018-2-172

IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. @ Urheberrechtiich geschiitzter Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172

Wirtschaftsphilosophie = Wirtschaftsethik? 173

haben wir mehr neoklassik-affine bzw. -einbettende Ethiken als evolutionsékono-
mische, oder gar marxistische? Was hierbei auffillt, ist die ungeklarte ontologi-
sche Vielfalt und die damit einhergehenden ungeklidrten epistemologischen Fra-
gen, die sich mit der Diversitit von Konzept- und Modellwelten ausfalten. Wirt-
schaftsphilosophie geht nicht in Wirtschaftsethik auf (vgl. Enkelmann 2013,
2014). Ich halte Wirtschaftsphilosophie fiir eine Reflexionsform, die die unge-
klarte ontologische Vielfalt sortieren bzw. eventuell synthetisieren konnte.

Es gibt eine alte abendlandische Skepsis gegentiber den Mirkten, die auch ange-
sichts der modernen Okonomie anhilt — gleichsam als ein roter Faden der abend-
landischen Kulturgeschichte. Hier wirft die aristotelische Tradition einen langen
Schatten, der verhindert zu verstehen, was die moderne Okonomie in ihrer Pro-
duktivitatsprogression gegeniiber der alten oikos/Markt-Welt vollig verwandelt
hat (vgl. Priddat 2018a). Bis in die Neuzeit war Aristoteles der dominante 6kono-
mische Topos bzw. das Referenzmodell. Wie ist es um den Schatten der aristoteli-
schen Tradition bestellt? Genauer betrachtet kommt die Okonomie als Markt-
und Preis-System bei Aristoteles nur im fiinften, dem Gerechtigkeitskapitel der
Nikomachischen Ethik vor. Die kritische Unterscheidung von natiirlicher Wirt-
schaft und Chrematistik, von pleonexia-verdachtiger Markt- und Geldwirtschaft
hingegen wird in der >Politik« getroffen. Die dort im ersten Buch vorgetragene
aristotelische Kritik des Zinses und Kreditwesens ist eine polito-soziologische Ein-
schitzung von Verhaltensmustern, die die Gemeinschaftlichkeit der Polis bedro-
hen konnen (vgl. Priddat 2014; Enkelmann 2012b; Hénaff 2017: 21f.) - keine
ethische Regelung, sondern eine politische, die die Nachhaltigkeit der koinonia:
der Gemeinschaftlichkeit der polis sichern will. Wenn aber die Politik die Frage
der Regelung/Ordnung des Gemeinwesens behandelt, haben wir es bei der alten
Okonomie mit einer im weiten Sinne politischen Philosophie zu tun, bei der die
Frage des Ethischen (ethike und dianoethike) als Frage der Haltungen, der Tugen-
den und der Urteilsfahigkeiten nur begleitend eine Rolle spielt.

Die antike Okonomie im engeren Sinn als oikonomia kata physin ist — anti-poli-
tisch — als Herrschaft des oikosdespotes im oikos konfiguriert: das ganze Haus als
(autarke) Herrschaft. Die Polis hingegen setzt sich ab als Form der Kooperation/
governance aller beteiligten Biirger: als Politik in Form einer Selbst- bzw. gemein-
schaftlichen Herrschaft (vgl. Enkelmann 2012b). Das macht den Unterschied zwi-
schen demokratia und despotia aus. Wie die Hausherren (oikosdepotes) auf der
einen Seite als Herrscher ihres Hauses/Clans auftreten, so bilden sie hingegen
zusammen in der Polis eine Gemeinschaftsherrschaft mit durchaus differenten
Verfassungsformen; aber immer als Verfassungsform gleichberechtigter Biirger/
polites. Die potentielle Gleichheit der polites kanalisiert das Thema des Ethischen
auf die Gerechtigkeit, auf die Fragen der Kontrolle der Abweichungen von den
Gleichheiten. Der Markt der Polis, als urbane Arena, ist eine Instanz nicht herr-
schaftlicher, sondern biirgerschaftlicher Allokation (ein Medium der Versorgung
wie der Finanzpolitik der Infrastrukturen und offentlichen Giiter (vgl. Priddat
2014)). Insofern haben wir es mit frithen Formen einer politischen Okonomie (im
Kontext einer politischen Philosophie) zu tun (vgl. Wieland 2012). Das Politische
dominiert das Okonomische, weil die Expressivitit des Handels das Politische: die

2fwu, 19/2 (2018)

IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. @ Urheberrechtiich geschiitzter Inhalt.
Inhalts I far oder



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172

174 Birger P. Priddat

innovativen Formen der griechischen poleis, erodieren kann (darin spielt auch ein
Wettbewerb zwischen Biirgern und Metoken eine Rolle, vgl. Priddat 2014).

Dass das Ethische das Wirtschaftliche regulieren konne und solle, ist eine christ-
liche, theologisch eingebettete Konzeption im Mittelalter (vgl. Leshem 2016) und
verschwindet im 18. Jahrhundert der Aufklirung: bei Mandevilles Drehung, auch
bei Adam Smith. Der Markt — so die Drehung - sei eine eigene Ordnung (natural
order of liberty), brauche weder das Ethische noch das Politische. Man sieht, wie
das Okonomische, neu gefasst, eine eigene gesellschaftliche Formation bildet.!
Oder noch genauer: die bald dominante Form der Vergesellschaftung. Die Okono-
mie dieser Zeit birgt eine Konzeption des Sozialen, ohne sie bereits schon zu einer
Soziologie herausgetrennt zu haben. Erst um 1800 beginnt sich der Begriff der
Gesellschaft (aus der societas herausgebildet (vgl. Riedel 1975) und aus dem
naturrrechtlichen civil state) einzubiirgern (gleichsam als biirgerlicher Verein), der
sich vom Okonomischen und vom Staatspolitischen abtrennt.

Das Ethische entpuppt sich als eine Sprache, tiber das Soziale zu reden in einer
Zeit, in der es a) noch keine Sprache des Sozialen (weil keinen Begriff von einer
Gesellschaft) gab, aber auch b) noch keine Sprache des Politischen als biirger-
schaftliche Reglung der Beziehungen, weil es in der Neuzeit gar keine Politik im
alten Sinne gab, sondern nur (absolutistische) Herrschaft (und die Umdeutung der
politeia in polizey, vgl. Simon 2004). Die Herrschaft ordnet das Verhalten ihrer
Untertanen iiber das Juridische. Die Ethiken waren fur die Ausbildung der Hal-
tungen der Herrscher gedacht; der Rest war uber stindische Ordnungen geregelt,
die den Einzelnen Standestugendrollen zuwiesen. Erst im Naturrecht wurden neue
juridische Konzepte entworfen, die gegen die alten Gewohnbheitsrechte (wie die
machtcodierten Gesetze und Verwandtschaftssysteme) an jurido-ethischen Fragen
sich neu sortierten und auspragten (iiber die Naturrechtsokonomie als Transfor-
mation der aristotelischen Traditionen vgl. Priddat 2012b). Umgekehrt erweist
sich die deutsche Kameralistik als Staatstugenlehre der sittlichen Bildung der
Untertanen (vgl. Priddat 2007b).

2. Das Beispiel John Locke

John Locke entfaltet im 17. Jahrhundert in den Second Treatise of Government
nicht nur seine Relation von Arbeit und Eigentum, sondern eine Naturrechtsoko-
nomie (vgl. Priddat 2012b). Diese geht tber das Juridische hinaus und zielt gegen
die ethico-politische Okonomiekritik von Aristoteles. Die Naturrechtsokonomie
beruht auf zwei fundamentalen Erkenntnissen: Erstens, dass man durch Arbeit
nur so viel Eigentum aneignen (appropriatio) kann, wie man braucht (ein Schat-

1 Anders noch in der theory of man bei Ferguson, Hutchinson und anderen. In Resten
auch noch bei Hegel und anderen Sittlichkeitsfreunden des 19. Jahrhunderts (vgl. Ilting
1983 und z.B. Schmoller (vgl. hierzu: Priddat 1995)). Doch bei Hegel und Schmoller
dreht sich die Frage des Sittlichen in Richtung institutioneller Ordnung (vgl. Herrmann-
Pillath/Boldeyrev 2016), aus Skepsis gegeniiber »natiirlichen< oder sich selbst ordnenden
Mirkten.

IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. @ Urheberrechtiich geschiitzter Inhalt.
Inhalts I far oder



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172

Wirtschaftsphilosophie = Wirtschaftsethik? 175

ten der aristotelischen autarkeia); dass man aber, zweitens, legitimerweise dariiber
hinaus sehr viel mehr aneignen/erarbeiten/produzieren kann, wenn man es in den
Handel bringt, wo andere es nachfragen, weil sie es brauchen (vgl. Priddat
2012b). Was bei Aristoteles eine autarkische Kategorie des Brauchens/Gebrau-
ches, der chreia war (vgl. Nickel 1978), wird jetzt im 17. Jahrhundert globalisiert:
der Handel ist die okonomisch formulierte Extension dessen, was alle brauchen.
Der Markt wird aus dem Schatten der aristotelischen Tradition entlassen, neu
beleuchtet und neu legitimiert (inklusive einer Art naturrechtlicher Geldverfas-
sung, vgl. Ludwig 2001). Es geht nicht ums Ethische, sondern um einen neuarti-
gen Nexus von Okonomie und Juridik (der Eigentumsrechte). Darin liegt der
Keim einer neuen Politischen Okonomie (dazu gleich).

Bei Locke gibt es noch keine Kapital-Investitions-Theorie; diese Seite der moder-
nen Okonomie erdffnet erst Adam Smith (mit vielen Vor- und Beildufern). Aber
bei Locke werden die Armen schon in den Zuchthdusern zur Arbeit angehalten,
um ihre Reproduktion autozyklisch zu sichern und um von der Barmherzigkeit —
der christlichen Gabenokonomie — unabhingig zu werden. Adam Smith’s political
economy sieht sich in einem doppelten Sinne als moral philosophy. Zum einen
steigen die Einkommen der Arbeiter im Kapitalakkumulationsprozess; weniger als
die Profite, aber immerhin, in historischer Singularitit. Niemand muss auf Barm-
herzigkeit angewiesen bleiben; die Armut wird durch Beschiftigung fir Einkom-
men jedem moglich (vgl. Priddat 2012a). Zum anderen aber ist der Markt zwar
ein vorteilsgetriebener, aber da alle Vorteile und Maximierungen wollen, endet der
Prozess in einem mafSsetzenden Durchschnittsprofit fur alle. Die natural order des
Marktes erweist sich als eine funktionale moral order.

Es wird leicht iibersehen, dass die moderne (politische) Okonomie in ihrer Ent-
stehung zugleich bereits eine moral economy ist, d.h. zum einen, dass sie ihre
eigene systemische moral order hat (vgl. Alvey 1988), unabhingig von Tugendver-
halten, und dass sie, zweitens, ein soziales Verhalten legitimiert, das die alten Ethi-
ken verdammen mussten. Bei Smith wird dieses Verhalten produktiv und
bekommt ein Medium: die Unternehmensorganisation (vgl. Rustemeyer 2015).
Das Produktive wird zu einer neuen Kategorie, die in keiner der Theorien bis
dato systematisch enthalten war (vgl. anders Enkelmanns Deutung der antiken
Philosophie (Enkelmann 2005, 2011, 2016, 2017)). Es entsteht im 18. Jahrhun-
dert eine neue eigene Sprache: das Okonomische, das soziales Verhalten im Kon-
text spezifischer Produktivititsverschrankungen ausspricht und geeignete Institu-
tionen sichert.

3. Politische Okonomie

Die Heraushebung der civil society bzw. der biirgerlichen Gesellschaft bei Locke,
die in der glorious revolution von 1688 ihren Einstieg in den biirgerlichen Selbst-
bewusstseinspfad bereitete, bildet im Handel eine virtuelle Republik, in der alle,
nach Vermogen, Kompetenz und Zahlungsfahigkeit, gleich sind: peer to peer (vgl.
McCloskey 2006 — ein horizontales Interaktionsfeld, im Gegensatz zur vertikalen

2fwu, 19/2 (2018)

IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. @ Urheberrechtiich geschiitzter Inhalt.
Inhalts I far oder



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172

176 Birger P. Priddat

Herrschaftlichkeit). John Locke ist der — dafiir noch wenig entdeckte — Angel-
punkt der Umdeutung der aristotelischen Tradition des Okonomischen, indem er
die Verfemung des exzessiven Handels umdeutet als notwendige Transformation:
Der Uberfluss (surplus) der Friichte der eigenen Arbeit kann nur dann vor dem
unzuldssigen Verderben gerettet werden, wenn er tiber den Handel verkauft wird
an die, die ihn brauchen (vgl. Priddat 2012b). Alle, die in der Handelskommuni-
kation stehen, bilden eine heimliche Republik, die spater in Adam Smith’s Kapitel
tiber produktive und unproduktive Arbeit (im >Wealth of Nations< 1776) unaus-
gesprochen ausgesprochen wird: dass die produktiven wertschaffenden Biirger die
eigentlich legitime Politikressource darstellten, wihrend der unproduktive Adel
nur parasitir wertvernichtend existiere. Ich halte dafir, dass wir es deshalb mit
einer political economy zu tun haben: der Markt, erst iiber den allgemeinen Han-
del (Locke, Merkantilismus), spater dann tiber die Extension zur Kapitalinvesti-
tion (Smith), ist im 18. Jahrhundert die bereits sichtbar werdende Arena der Poli-
tik im Schlagschatten der gebildeten Erinnerung der antiken politeia (vgl. Priddat
2018a). Indem der Markt hier aber als Vergesellschaftungsinstanz beginnt, bildet
er ein neues kulturelles Muster aus (vgl. Rustemeyer 2015; Priddat 2017), das ihn
bald aus dem Politischen herausnimmt und Ende des 19. Jahrhunderts zu einer
Theorie der pure economics werden lasst.

In den im 19. Jahrhundert aufkommenden demokratischen/republikanischen
Politikformen entkoppelt sich die Politik vom Markt, indem sie allmihlich alle
Klassen zur Wahl zuldsst und tber die demokratischen Formen eine eigene
Gemeinwohlsprache aus der Basis einer entfalteten Offentlichkeit mit neuen
Medien findet (welfare state). Im Ubergang der biirgerlichen Gesellschaft waren es
noch allein die marktagilen kompetenten Biirger, die zur Regierung befahigt schie-
nen — und zwar im politischen, d.h. im polis-Modus als gleiche Vollburger (in der
Rolle des >gentleman¢ vgl. Blomert 2012 fiir Adam Smith; zuletzt noch elitar
abgesetzt von den Armen, den unteren Klassen, dem Pobel, vgl. Ruda 2011 zu
Hegel ). In der Potenz der Mirkte und ihrer Expansion seit dem 16. Jahrhundert
bildet sich die Polis-Idee erneut heraus — und zwar unmittelbar im Medium der
Mirkte, die das biirgerliche Personal der potentiellen Republiken ausbilden: poli-
tische Okonomie.

Man sieht, dass die politische Philosophie, in die wir die Okonomie wieder ein-
gebettet finden, noch weit ins 19. Jahrhundert wirksam bleibt. Auch wenn dann
gegen Ende des 19. Jahrhunderts das Politische vom Okonomischen separierbar
wird (pure economics), wiahrend das Politische selber in demokratische, staats-
theoretische und soziologische Dimensionen ausgefaltet wird. Uber die Steuersys-
tematik und die offentlichen Giiter auf der Ausgabenseite bleibt das Ethische in
der staatstheoretischen Seite der Okonomie — iiber eine bonum commune-Kon-
zeption — noch prisent, bis es heute in einer optimal taxation theory verschwin-
det.

Wir sehen, dass die politische Philosophie der eigentliche Quellcode der Rela-
tion Okonomie/Philosophie ist, der im 18. Jahrhundert zum Teil auszuwechseln
begonnen wird (Physiokratie: Natur/Okonomie/Politik und natural order).
Danach erweitert sich der Frageraum: zum einen (I) wechselt das Ethische um

IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. @ Urheberrechtiich geschiitzter Inhalt.
Inhalts I far oder



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172

Wirtschaftsphilosophie = Wirtschaftsethik? 177

1800 von den Tugenden zur sittlichen und nachher der institutionellen Ordnung
(und wiederum mehrfach bis auf heute) (vgl. McIntyre 2007; Ilting 1983). Zum
anderen (II) betrachtet man die Okonomie als eine moral order, die sich selbst
ordiniert (laisser faire), mit dem eingetretenen Risiko, das Ethische zu verlieren,
weil man im laisser-faire-System einen moralischen Automaten sieht, wenn man
vom natural order of liberty zum allgemeinen Gleichgewicht tibergeht. Und drit-
tens (ITI) bedeutet der Wechsel einen Umbau des epistemologischen Apparates,
ohne dass dafiir die Epistemologie des Ethischen hinreichend analysiert wird, wie
sie ins Juridische, ins Politisch-Soziale und ins Staatsphilosophische transformiert
wird. Es ist seltsam, dass das Ethische einen eigenen Sprachkorpus behilt, obwohl
vieles aus seinem Bereich in die genannten Wissenschaften abzweigt.

In der Zeit nach Smith teilt sich der politik-okonomische Zusammenhang in
zwei Pfade. Erstens spaltet sich das Politische ab, wird zu einer eigenen politisch-
demokratischen und/oder staatlichen Dimension entfaltet, in der das Ethische sich
aufhebt in Normen, Regeln, Institutionen (informale und formale Institutionen).
Darin wird das Soziale (informale Institutionen) nunmehr durch die neue Wissen-
schaft der Soziologie formatiert (in der historischen Schule der Nationalokonomie
noch unisono, vgl. Priddat 1995). Das Sittliche, eine Art proto-Gesellschaftskon-
zeption, das noch zu Beginn des 19. Jahrhunderts die Nihe zum Ethischen hatte
(vgl. Tlting 1983), wird auf Institutionen und Normen tbertragen (z.B. bei Savi-
gny, Hegel, Schmoller, Roscher). Erst durch diese Abspaltung des Politischen kann
die Okonomie zur Annahme einer eigenen Bereichsontologie kommen, die als
pure economics interdependenzfrei mathematisiert wird.

Andererseits verfestigt sich eine Konzeption der Ordnung der Mirkte, die im
laisser faire der invisible hand ihre eigene Regie auffihrt, die weder durch staatli-
che Invention, Politik noch durch das Ethische geleitet wird. Thr nunmehr neuer
Vorteil, ihre Effizienzbehauptung, wiirde durch Eingriffe — gleich ob politische
oder ethische — in ihrem (auto)katallaktischen Prozess nur gestort. Die neue Spra-
che des Okonomischen: die der Effizienz, bezieht sich auf eine Steigerung der
materiellen Wohlfahrt, spiter Wachstum genannt. Das Okonomische wurde zum
kulturellen Experiment der Effizienzarrangements. Mokyr (2016) spricht von
einer >culture of growth«. Das ist nicht nur legitimatorische Ideologie, sondern
eine neue Kulturtechnik, die es historisch noch nie gegeben hatte, die sich durch
eine Verwebung von Kultur und Okonomie (vgl. Rustemeyer 2015; Priddat 2017)
auszeichnet und das Soziale, die moderne Gesellschaft konstituiert. Die Gravitati-
onswellen der Produktivitdtsrevolution des Kapitalismus bilden neue soziale For-
men aus — Institutionen, gewerkschaftliche Solidaritit, nationale und nationalisti-
sche Identititsbindungen (u.a. als Eigentumsarrondierungen), koloniale Globali-
sierung etc., die zum einen die Okonomie in neue Begriffswelten fithrt, zum ande-
ren aber nicht hinreichend angepasste ethische Konzepte ausbildet, die durch die
gerade entstehende Soziologie im Grunde bereits besser erfasst werden (z.B. in
Simmels »Philosophie des Geldes«, Max Webers oder Durkheims Werk). Oder

2fwu, 19/2 (2018)

IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. @ Urheberrechtiich geschiitzter Inhalt.
Inhalts I far oder



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172

178 Birger P. Priddat

aber durch die Marx’sche Kritik der politischen Okonomie als grofle (nach-hege-
lianische) Wirtschaftsphilosophie.?

Im 20. Jahrhundert konstruiert eine spezifische Form 6konomischer Politik den
Wohlfahrtsstaat. Die mittelalterliche Stindeordnung war im 18. Jahrhundert
durch eine Einkommensklassen-Theorie ersetzt worden, die im 19. Jahrhundert
durch sozialistische Politiken perpetuiert wurde, aber im Grunde schon in ein Pro-
duktion-/Konsum-Schema ubersetzt ward (zuerst J. B. Say), das die neuen wohl-
fahrtsstrategischen Umverteilungen als Stirkung der Konsumfihigkeit der unteren
Schichten/Arbeiterklasse ausweisen konnte (gegen die sozialistischen Gleichvertei-
lungsoptionen). Es werden produktive soziale Gleichgewichte zu balancieren ver-
sucht; das Soziale ersetzt das Ethische. Das Soziale wird spéter in political terms,
in Wahlmehrheiten formuliert: Die Politik wird im 20. Jahrhundert zum Organ
sozialer Balancierung. Das Okonomische spiegelt diese Formen, trigt sie aber
nicht (die Okonomen konnen mit ihrer Effizienzsprache das komplexe Politische
und das komplexe Soziale nicht decodieren, auch wenn — oder auch weil - sie es
normieren wollen (new political economy, constitutional economics). Richard
Rorty geht soweit, das Philosophische in Politik zu retransferieren, gleichsam als
eine Form von social democracy, vgl. Rorty 1989).

4. Konsequenzen fiir eine Wirtschaftsphilosophie I: Ressourcen

Neben der Frage, warum die Ethik als Metatheorie fungiert und neben der Frage,
warum sich die Wirtschaftsethik als eine Art Transaktionsgiiteversiegelung gibt,
stellt sich die Frage, weshalb die Wirtschaftsphilosophie so sehr auf das Ethische
abonniert wird, nicht aber auf die ganze Breite der Philosophie. Warum werden in
der Wirtschaftsphilosophie nicht — neben der politischen Philosophie — gleich-
machtig Fragen der Epistemologie, der Metaphysik, der Geschichtsphilosophie
etc. gestellt? und ineinander verschrankt? Oder ist es nur eine aktuelle Attitude,
die angewandte Philosophie fiir das Wirtschaftliche fiir relevant zu erkldren? Was
aber ist dann mit den Philosophen, die sich in ihren genuinen Philosophien mit
der Okonomie beschiftigen: Fichte, Hegel, Nietzsche, moderner: Dewey, Kosik,
Levinas, Ricoeur, Bataille, Derrida, de Certeau, Heidegger, Agamben, Sloterdijk?
Ist das keine Wirtschaftsphilosophie? Nur weil sie klassischerweise unter die

2 Wir neigen dazu, zu vergessen, dass das, was wir heute Wirtschaftsphilosophie nennen,
lingst andere Reflexionsfelder besetzt hatte (geschichtsphilosophische, staats- und
rechtsphilosophische etc.), weitab der ethischen Reflexionen (die im 19. Jahrhundert
eher in der Fassung von >Sittlichkeit« (vgt. Ilting 1983) vonstatten gingen, um sich in
Institutionenkonzepte zu wandeln). Neben Marx und Simmel sind davor vorzuheben:
Hufeland, Adam Muller, von Soden, Fichte und Hegel, Nietzsche (vgl. Enkelmann
2012a) und andere. Aber auch viele Okonomen waren philosophisch gebildete Gelehrte
(z.B. Schmoller, Roscher, Knies, von Stein, Brentano), in England James Mill, J. St. Mill,
Marshall, Keynes sen., Wicksteed; Veblen, Ely, Commons in den USA.

3 Vgl. dazu die dreibindige Sammlung wirtschaftsphilosophischer Analysen, bei einem
geringen Anteil wirtschaftsethischer Provenienz (Enkelmann/Priddat 2014-2016). Vgl.
auch die wirtschaftsphilosophischen Kurzanalysen in Enkelmann/Kratz 2017.

IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. @ Urheberrechtiich geschiitzter Inhalt.
Inhalts I far oder



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172

Wirtschaftsphilosophie = Wirtschaftsethik? 179

Staats- oder politischen Philosophien gezdhlt werden, sind sie in vielem doch
gerade Wirtschaftsphilosophien, da sie nicht nur die Relationen von Gesellschaft,
Politik, Staat reflektieren, sondern die Wirtschaft mit einweben: Neben John
Locke und Hobbes finden wir dafiir beispielsweise Wolf, Montesquieu, Rousseau,
Hegel; auch aber die liberale Linie J. St. Mill, Strauss, Berlin, Nozick, Rawls, Sen
und andere, neben der grofsen Gesellschaftsphilosophie von Karl Marx.

Implizit ist zur Epistemologie der Okonomie einiges schon gesagt. Allein die
Umstellung der Kategorien der Okonomie aus der neuzeitlichen Politik (und
Kameralistik) in die natural order-Mechanik im 18. Jahrhundert und dann Ende
des 19. Jahrhunderts in subjektive Grenzwertbemessungskonzepte weist auf zwei
grofSe epistemologische Transformationen. Ende des 19. Jahrhunderts wird in der
Grenznutzen-Okonomie das Ethische durch das Dianoetische ersetzt (vgl. Wicks-
teed 1933 [1910]) und die rational choice wird wie ein vernunft-ethischer Urteils-
akt gehandelt. Die Grenznutzenokonomie erscheint in dieser Betrachtung als eine
verspatete Klugheitstugendlehre (dianoethike). Das Beste, das die rational choice
je situational wihlen soll, ist nicht mehr das Gute, das sich immer schon bewihrt
hat, sondern das Bessere, das neu und unbekannt einherkommt (vgl. Priddat
2016b). In welchem Ausmafl das Ethische aus der Okonomie verschwand, lisst
sich daran ermessen, dass Pareto es als (Verteilungsbegrenzungs-)Regel nachrei-
chen musste (als prima facie einzige ethische Norm der orthodoxen Okonomik
dieser Zeit).

Heute befinden wir uns wieder in einem Zustand epistemologischer Reflexionen
iiber die Ontologie der Okonomie (vgl. Kincaide/Ross 2017; Dumouchel/Dupuy
1998; Herrmann-Pillath 2013; Bataille 1975; Ayache 2015; Roffe 2015, aber
bereits auch Nietzsche, vgl. dazu Enkelmann 2012a; ebenso Ortmann 2011, 2015
und Jones 2013. Vgl. auch die Aufsitze in Enkelmann/Priddat 2014 - 2016). Die
Okonomie wird in 6kologische Komplexititen hineingedacht, ihre Handlungslo-
gik wird divers interpretiert, iberhaupt werden Fragen der >Gegebenheit« in Fra-
gen der Interpretation, Wahrnehmung und Kommunikation uberfihrt (conversa-
tion, vgl. Mokyr 2016). Man erortert das Ende der Theorie (vgl. Bookstaber
2017) bzw. die Unbrauchbarkeit der Wahrscheinlichkeit (vgl. Ayache 2015; Roffe
2015) und reflektiert eine Verschiebung vom Gleichgewichtsmodellieren zu gro-
Ben Narrativen (Kleeberg 2009; Beckert 2016; Shiller 2017). Neue Konzepte von
Risiko und Ungewissheit werden entfaltet, die die alten mechanischen Modellfor-
men wie generell die ontologische Stirke der Okonomik in Frage stellen (vgl.
hierzu bspw. Bookstaber 2017; Kohn 2017; Ayache 2015; Roffe 2015). So finden
wir die Wirtschaftsphilosophie als epistemologische Reflektion bereits in Simmels
>Philosophie des Geldes< und, neuerdings, auf Badiou (2005) und Meillassoux
(2008) basierend, bei Elie Ayache (2015). Wir sind hier im Frageraum des >neuen
Realismus«< angelangt, ein fir die Wirtschaftsphilosophie noch ungedffneter Raum
(vgl. die Reflektionen zur Finanzokonomie in Avanessian/Nestler 2015 und den
auf Ayache und Meillassoux griindenden Ansatz einer »abstract market theory« als
Wirtschaftsphilosophie von Jon Roffe 2015 sowie Szepanski 2014).

Die Metaphysik scheint die fremdeste Bezugsdimension zu sein, obschon der
Makrookonom Hajo Riese in den neunziger Jahren versicherte, dass die moderne

2fwu, 19/2 (2018)

IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. @ Urheberrechtiich geschiitzter Inhalt.
Inhalts I far oder



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172

180 Birger P. Priddat

Okonomik eine Metaphysik sei. Eindeutig war die klassische Politische Okono-
mie metaphysisch fundiert. Die Herausstellung der Arbeit und Produktion in den
Theorien der Okonomie im 18. und frithen 19. Jahrhundert griindet auf einem
metaphysischen Rest der Unterscheidung von hyle/Substanz/materia und eidos/
morphe/Form. An diesen Unterscheidungen entwickelte sich die klassische Pro-
duktions- und Arbeitswerttheorie.

Die klassische Konzeption der Industrie ist Formierung von Materien, wobei
der Formierungs-(In-Form-Bringen)Aspekt zugleich den Wertbildungsvorgang
beschreibt: Die Materien werden von der Natur produziert, die Menschen hinge-
gen transformieren die Rohstoffe in werthaltige Formen (Arbeit als Trans-Forma-
tion, okonomische Produktion. Marx redet etwas spidter konsequent von der
Wert-Form der Materien, formiert durch Arbeit, vgl. Priddat 2002: Kap. II).
Explizit — bei Adam Smith und David Ricardo, aber auch noch bei Marx (natiir-
lich auch bei den Physiokraten) — produziert ausschliefSlich die Natur; menschli-
che Arbeit und Wissen trans-formieren lediglich deren Produkte. Erst durch die
okonomische Interpretation dieses Prozesses wird die Hervorbringung von Wert
(eigentlich Wert-Form) durch Arbeit dann auch Produktion genannt. Man muss
fortan zwischen natiirlicher und menschlicher Produktion unterscheiden, was
bald verschliffen wird, so dass wir den gesamten industriellen Prozess als Produk-
tion zu bezeichnen uns angewdhnt haben. Bis die 6kologischen Okonomien hier
wieder analytisch zu trennen begannen und die Okonomie z.T. neuer naturphilo-
sophischer Reflexion unterziehen: der Kapitalismus als Nexus von Arbeit und
Energie (vgl. Ayres/Warr 2009; Georgescu-Roegen 1971; Herrmann-Pillath 2014).

Aber bereits das physiokratische Konzept der natiirlichen Okonomie Mitte des
18. Jahrhunderts bestand aus einer Ableitung der Metaphysik Malebranches (wie
parallel Koslowski den Grundkorpus der modernen Okonomie in Leibnitz” Meta-
physik sah). Noch wenig beachtet ist Martin Heideggers daseinsexistentiales Kon-
zept der Okonomie als Sorge in Schuld (vgl. Heidegger 2006; Kosik 1971;
Schatzki 2006; eigensinnig heideggerianisch Imig 2016) — in vollig andrer Wen-
dung bei Walter Benjamin: Kapitalismus als Religion (vgl. Baecker 2002). Auch
bei Levinas: Totalitit (vgl. Rauen 2014) und Josef Wielands Konnotation mit der
Philosophie Whiteheads (vgl. Wieland 2016, zur Philosophie der Organisation:
Schatzki 2006; Tsoukas/Chia 2011; Ortmann 2015), ebenso wie Michael
Schramms >Business Metaphysics< (2016). In einem neuen, weiteren Kontext fin-
den wir frithe metaphysische Konzepte der Weltokonomie, bei Thales, Parmen-
ides, Platon (vgl. Enkelmann 2005, 2016, 2017). Und eine Metaphysik des Geldes
(vgl. Brodbeck 1991, 2009, 2017). Aber auch die Oikodizee von Joseph Vogl
(2010) kann die moderne Okonomie als metaphysisches Projekt aufzeichnen wie
die neue spekulative Philosophie mit ihrer spekulativen Betonung der Ontologie
und der Metaphysik (vgl. Avanessian 2013; dazu Ayache 2015 als Metaphysik der
Mirkte der Derivate). Metaphysik wird hier nicht als Substanz-Form-Korrelation,
sondern als spekulative Nichtsein-Seins-Dynamik analysierbar (und damit als
Aufthebung der 6konomischen Gegebenheits- und der einhergehenden Ausbeu-
tungs- und blofSer Verwertungsangelegenheit statt substanzieller Wertschopfungs-
voraussetzung, vgl. Enkelmann 2012b).

IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. @ Urheberrechtiich geschiitzter Inhalt.
Inhalts I far oder



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172

Wirtschaftsphilosophie = Wirtschaftsethik? 181

Das sind neue Pfade der Wirtschaftsphilosophie, die sich mit den geschichtsphi-
losophischen kreuzen. Zur Wirtschaftsphilosophie gehoren natiirlich die
geschichtsphilosophischen Fragen der Rekonstruktionen der Okonomie als Siku-
larisierung eines eschatologischen Konzeptes (vgl. hierzu bspw. Nelson, Lowith,
Vogl, Kittsteiner, alle thematisiert in Priddat 2013), wie auch alle Fortschritts-/
Wachstumskonzepte, die zwar funktional enden, aber einem geschichtsphilosophi-
schen Pfad der offenen Zeit folgen. An der dkologischen Thematik bleibt — neben
der naturphilosophischen — unverindert sichtbar, wie wir myopische Zeitpolitiken
vor der Anerkenntnis langfristiger Okologieinderungen vorziehen, die andere
Zeitkomplexititen und Umweltverschrankungen erfordern. Das mag auch erkli-
ren, warum die evolutionsokonomischen Ansitze so randstindig bleiben. Hier
werden neue wirtschaftsphilosophische Geschichtstheoreme entstehen, die Fragen
der Demographie, Geostrategien, Weltressourcen, Digitalisierungen, Kinstliche
Intelligenz etc. auf ihre diachronen Pfade, Risiken und Ungewissheiten reflektieren
(Superintelligence). Die geschichtlichen Erfahrungen weichen nicht mehr nur,
Koselleck folgend, den Erwartungen, sondern »einer volatilen Dynamik fluktuie-
render Zeitzyklen« (Sieferle 2017: 99). Neue Kontingenztheoreme entstehen als
zeittheoretisch modulierte Konzepte einer Wirtschaftsphilosophie (vgl. Ayache
20135; Esposito 2014; Svetlova 2014; Priddat 2016a; Rauen 2014).

Scheinbar in der Historie versunken hat die Antikenforschung, weit tiber die
philosophischen/philologischen Platon-/Aristotelesokonomie-Interpretationen
hinaus (vgl. neuerdings Follinger 2016; Priddat 2011; Enkelmann 2011), viele
Konzepte geliefert, die die Gabenokonomie in den Vordergrund stellen, inzwi-
schen erweitert zu einer gabentheoretischen eigenen Linie der Wirtschaftsphiloso-
phie (vgl. bspw. Hénaff; Godelier; Levinas; Derrida; Enkelmann 2010). Die meis-
ten Forschungen aber sind ethnologische. Karl Polanyis alte Vermutung, dass die
Okonomie drei Zustinde bzw. Allokationsmuster kenne: Reziprozitit, Redistribu-
tion, Exchange, wird historisch nach- und konzeptionell aufgearbeitet (vgl.
Hénaff; Darmann; Derrida; Levinas; Enkelmann 2010). Die Gabenokonomie ist
inzwischen nicht mehr Derivat ethnologischer und anthropologischer Forschung
von vorgeschichtlichen Ethnien, sondern eine Okonomie der verwandtschaftssys-
temischen Produktions-, Kredit- und Gastlichkeitsformen (vgl. Hénaff; Mauss;
auch Priddat 2016 und Schulz-Nieswandt 2014). Die Gabenokonomie hat heute
weltweit Geltung, wo Verwandtschaftssysteme Herrschafts- und Gesellschaftsfor-
men bestimmen (so in Afrika, der arabischen Welt, Indonesien, z.T. in China und
anderen Landern Asiens). Das ist, als Herrschaft, keine politische Dimension (im
strengen Sinne der Selbstbestimmung der Menschen als Biirger). Die Dimension
des Okonomischen heute, das diese Wirtschaftsphilosophie mit umfasst, sind
Freundschaften, Familien, Verwandtschaften, offentliche Giiter, Sozialverhalten
(fairness), Stiftungen etc. Aber auch obligatorische Formen reziprozitarer Korrup-
tion sind noch wenig erforscht, am ehesten in der Wirtschaftssoziologie und Eth-
nologie (vgl. Krul 2016). Gestiitzt werden diese Forschungen durch neue Ansitze
zur Reziprozitits- und Altruismus-Okonomie in der spieltheoretischen Okonomie
(vgl. Bowles et al. 2006; Falk 2003 thematisiert explizit einen homo reciprocans,
der den homo oeconomicus ersetze).

2fwu, 19/2 (2018)

IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. @ Urheberrechtiich geschiitzter Inhalt.
Inhalts I far oder



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172

182 Birger P. Priddat

Das sind keine philosophischen, aber einer erweiterten Wirtschaftsphilosophie
dienliche intellektuelle Ressourcen, im Sinne einer economics of cooperations
(deren philosophischen Entwurf — eine dynamische Anthropologie — lesen wir bei
Philip Kitcher 2011 und z.T., aber 6konomiefern, bei Tomasello 2006). Dazu Ost-
roms Allmendeforschung, aber auch die Analysen, die in der Theorie 6ffentlicher
Giiter gabenokonomische Schatten nachweisen, und zwar wieder in der staatsphi-
losophischen Tradition, in der die dltere Finanzwissenschaft stand. Dass wir die
Gemeinschaftsgiiter in utilitdre Semantik gesteckt haben, nimmt ihnen nicht ihre
schenkende bzw. soziale Struktur. Was wir uns aber jeweils >geben<, ohne zugleich
schon immer zu >nehmeny, ist ein topos politicus bzw. sociologicus. Das Okono-
mische versagt hier im Modus effizienter Allokation.

Die gabentheoretische Wirtschaftsphilosophie bzw. -soziologie ist fiir die Erkla-
rung und Prognose der shared economy bedeutsam, d.h. fiir jene Formen der
Wirtschaft, die einem non-market-Muster folgen, in dem nicht die Effizienz, son-
dern die Effektivitit primordinale Geltung hat. Fiir die Okonomie ist es metho-
disch kaum auszuhalten, keine Effizienzprofile durchsetzen zu kénnen; aber eine
Vorsorgungsokonomie, in der es lediglich darum geht, einigermaflen versorgt zu
sein (im Nachschatten der chreia: dessen, was man braucht), verfiigt tiber einen
viel breiteren 6konomischen Raum als die modern economics. Das Polanyi’sche
Spektrum von reziprozitirer, redistributiver und exchange-Okonomie ist keine
historische Serie, sondern existiert weiterhin parallel. Elinor Ostroms commons
sind ebenso okonomische Projekte wie sozialistische Planungsokonomien, deren
historisches Scheitern kein Grund ist, sie konzeptionell zu begraben (die digital
transformation erdffnet neue Moglichkeiten).

5. Konsequenzen fiir eine Wirtschaftsphilosophie II: Anforderungen

Das Ethische war — neben dem Politischen und dem Juridischen — bis ins 18. Jahr-
hundert die einzige Beschreibungsform des Sozialen. Seit sich aber die Soziologie
als eigene Wissenschaft ausgefaltet hat (und zwar aus der Okonomie heraus, so
bei Max Weber, gleichsam aus dem Korpus der historischen Schule der National-
okonomie heraus, vgl. Weber 2013), ist vielfach das, was frither ethisch erklart
wurde, nunmehr soziologisch erkldrbar — und nicht nur die normativen Partien.
Wir haben mittlerweile ein unermesslich grofSeres Wissen tiber Verhaltensmuster,
Handlungsordnungen, Interaktionsformen, Grenzen des Sozialen usw. (auch aus
den Sozialpsychologien, den Verhaltenswissenschaften (auch den 6konomischen),
aus der Ethnologie etc.), dass wir im Grunde kaum gesonderte Konstruktionen
ethischer Regeln und Normenlegitimationen brauchen, sondern vielmehr unter-
suchen, welche selbststabilisierenden Systeme und Institutionen sich bilden. Die
Okonomie selber kann inzwischen spezifische Interaktionsformen und Allokati-
onsmechanismen beisteuern, die eigene MafSgebungen setzen.

Dass die Okonomie eigene Allokationsmuster auffahren kann, ist nicht ohne
weiteres in Sozialtheorie auflésbar. Das Okonomische bildet einen eigenstindigen
Kern: Das liegt vor allem daran, dass Markte und ihre Preise eine eigene Genese

IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. @ Urheberrechtiich geschiitzter Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172

Wirtschaftsphilosophie = Wirtschaftsethik? 183

und Dynamik haben, die durch kein anderes soziales System, auch durch kein
ethisches, addquat substituiert werden kann. Elie Ayache (2014) spricht von
einem System der >contingent claims< (-bedingte Anspriiche<), das aus den
Beschreibungen der Derivatenmarktprozesse auf alle Markte und ihre preislichen
Kontingenzen erweitert wird (vgl. hierzu auch Avanessian/Nestler 2015; Szepan-
ski 2014: Bd. II). Die neuen Gewichtungen von Risiko und Ungewissheit im Oko-
nomischen weisen auf eine Reformulierung des Marktes als Kontingenzfeld, mit
der damit einhergehenden Offenhaltung der Zukunft wie deren nicht Vorherseh-
barkeit — parallel zu einer De-Ontologisierung des Okonomischen.

Die Heterogenitit der Okonomie als Wissenschaft, die sich neuerdings entfaltet,
wird zwar methodologisch homogen zu halten versucht, bildet aber Schnittstellen
und Uberlappungen mit dem Sozialen/Soziologischen, dem Ethnologischen, dem
Psychologischen, Juridischen, dem Politischen und auch dem Ethischen. Mir
kommt es darauf an, dass das Ethische mit in den Nexus, in die embeddedness
gehort, aber neben den anderen Partien und gekoppelt mit der Aufforderung, sich
mit den anderen Partien des Nexus zu relationieren. Das Ethische hat keine Pri-
mordinalitit mehr. Eine Wirtschaftsphilosophie wird den genannten Nexus aus-
einanderfalten mussen (vgl. Enkelmann 2014); sie wird fragen miissen, was hier
Nexus heifft, und was das fiir die Reformulierungen der Okonomie als Wissen-
schaft bedeuten wird. Nehmen wir einen Kernaspekt heraus: Die Transaktion als
Basisoperator einer Marktokonomie bezeichnet nicht nur eine bi- bis multilaterale
Minimalsoziologie, ist nicht nur mit einem juridischen biirgerlichen Vertrag
gekoppelt, sondern auch durch die jeweils differenten Netzwerkeinbindungen der
beiden (oder vielen) beteiligten Akteure an die gesellschaftliche Semiosphire
gekoppelt: an alle Zeichen, Bedeutungen, Interpretationen und Kommunikatio-
nen, d.h. kulturell und sozial eingebettet (vgl. Priddat 2015b; zur zeichentheoreti-
schen Interpretation der Wirtschaft Baudrillard 1975). Was hier zusammenspielt,
macht die neue Beschreibung des Okonomischen aus. Die Reflexion des Nexus ist
das wirtschaftsphilosophische Thema: als synthetischer Versuch jenseits der diszi-
plindren Relationen (die auch als transdisziplindre noch keinen Nexus bilden).

Gerade befinden wir uns an einer moglichen Epochenschwelle, in der sich die
gewohnten Geschiftsmodelle und das Konsumverhalten dndern. So wie im 19.
Jahrhundert die Basisrelation Produktion und Arbeit abgelost wurde durch Kapi-
tal und Nutzen, befinden wir uns in einem Ubergang, in dem die gewohnten
Organisationsmodelle in Netzwerkstrukturen iiberfithrt werden und der Konsum
selber Innovationszumutungen unterliegt, die die Kognition der auswihlenden
Akteure langst durch Narrrative und Kommunikationen (economics of persua-
sion) substituiert hat (vgl. Priddat 2015b; Mohr 2016).

Wenn Mirkte und Preise als contingent claims in dynamisch/volatilen Prozessen
neu beschrieben werden, dann ist das erratische und emotional-kognitiv ambiva-
lente Konsumverhalten nur ein Reflex auf die Kontingenz der Mirkte, ihrer stian-
digen neuen Angebotsiiberflutungen. Dann aber entsteht die Frage, ob die Risiko-
begrifflichkeit selbst nicht schon eine iltere Beschreibungsweise ist, die noch rela-
tive Gewissheiten im Unsicheren aufbereiten will, statt auf kontingenzeinlassende
Verhalten umzustellen (vgl. den Begriff der Agilitdt bei Baecker 2017). Denn das

2fwu, 19/2 (2018)

IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. @ Urheberrechtiich geschiitzter Inhalt.
Inhalts I far oder



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172

184 Birger P. Priddat

stindig Neue, das in den Angebotsflutungen anschwillt, besteht aus Zeichen, die
Singularitidten darstellen, die sich weder erfahrungmifSig noch epistemisch einord-
nen lassen (vgl. Philosophie des Neuen: Seele/Priddat 2008). Ahnlich wie die
hypermodernen Geschiftsmodelle der digital economy keine Gewinne machen,
sondern Optionen auf spitere grofSe Verkaufsereignisse darstellen (exits, mergers,
in einem market for corporate control), so sind die Konsumverhalten kreditfinan-
zierte Statusinvestitionen, die sozialen Mehrwert akkumulieren sollen.

Das ganze System ist auf Verschuldung und Prokrastination ausgelegt (vgl.
Esposito 2016; Vogl 2010; Lazzarato 2011; Macho 2014; Hénaff 2017): auf die
Offenhaltung von offener Zukunft. Was kann das Ethische hier leisten? Abschaf-
fung der Schuld, Begleichung? Oder Aushalten der Schulden? (Vgl. Rauen 2014)
Der ganze Komplex Schuld/Schulden ist fiir die moderne Verschuldungsékonomik
ethisch kaum bewiltigbar. Das Ethische beruft sich vielfach auf Formen der Aus-
gleichung, also auf dynamikferne Regelvorstellungen. Ist das angemessen? Fehlt
ihm womdoglich die Vorstellung der Produktivitit des Geldes (die man vor aller
Regelung wissen konnte)?

Das Ethische, das in letzter Zeit auffillig an das Okonomische herangefahren
wird, fungiert vielfiltig als ersatz-economics, und zwar wegen der Unklarheit, wie
mit der neuen Kontingenz des Okonomischen umgegangen werden kann. Das
Ethische verspricht Reduktion und Regelung des Ungewissen und ist allein des-
halb schon nicht auf der Hohe der Zeit des Umganges mit dem Okonomischen:
Thm fehlt ein analytisches Bewusstsein der hypermodernen Dynamik und Produk-
tivitdt. Ich will nicht so weit gehen, dass dem Wirtschafts-Ethischen die Prifung
auf Effektivitit fehlt, aber es wiirde helfen, herauszubekommen, welche Ethik
welche Konstellationen befruchten konnte, und welche Ethik gegebenenfalls ver-
sagt, weil sie dem Kontingenzfeld unterkomplex gegeniibertritt. Weil das Ethische
nicht in das Kontingenzfeld einsteigt, sondern es reduzieren bis regeln will, geriert
es sich wie eine Metaphysik der Vernunft, als metadkonomisches Vernunftsystem
gegen die Versagungen des Versprechens der Rationalitit und Effizienz. Das ist
wirtschaftsphilosophisch unergiebig, aufklarerisch stehengeblieben und bringt
keine neuen Beschreibungen hervor, eher nur Dampfungen.

Das ersatz-Okonomische des Ethischen hilt keine eigene Okonomie parat, son-
dern will an iltere Versprechen des durch die Okonomie zu gewihrenden bonum
communis erinnern (so bei Justi, Sonnenfels, bis in die Hegelsche Rechtsphiloso-
phie etc.). Die weitergehende Sehnsucht des Ethischen, das Dynamisch-Okonomi-
sche nach Normen zu biandigen und zu regeln, war — und das ist eine vollig neue
Erinnerung — in der modernen Okonomik bereits selber einmal angelegt: in der
Ordnungsvorstellung des allgemeinen Gleichgewichts. Dieses adynamische
Schema aus dem Ende des 19. Jahrhunderts befand sich noch im Schatten einer
abendldndischen Gerechtigkeitsvorstellung: dass das Optimum des Wirtschaftli-
chen erreicht sei, wenn alle Handlungen wechselseitig ausgeglichen sind. Es ist
noch ein Wirtschaftsideal im Schatten des fiinften Kapitels der Nikomachischen
Ethik des Aristoteles, wie wir es einleitend angefithrt haben. Nicht zufallig ist die
Basis des Gleichgewichtskonstruktes der Mirkte der Aquivalententausch, der
keine Schulden tbriglasst. Alles ist ausgeglichen und also gut — eine reziprozitire

IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. @ Urheberrechtiich geschiitzter Inhalt.
Inhalts I far oder



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172

Wirtschaftsphilosophie = Wirtschaftsethik? 185

Pastorale. Das steht in eminentem Kontrast zur kapitalistischen Investitionsdyna-
mik, die Kredite, Schulden und Investitionen akkumuliert (vgl. hierzu bspw. Bins-
wanger 2006; Vogl 2010; Macho 2014), d.h. systematisch die alteuropaische Aus-
gleichsideologie durchbricht (vgl. Hénaff 2017). Selbst Polanyi, der die moderne
Marktwirtschaft als exchange typisiert (gegen die Reziprozitit und Redistribution
als alternative Allokationsmodi; vgl. Polanyi), kann damit das Wesen des Kapita-
lismus in seiner Selbstuibersteigerung im Verschuldungsmodus nicht einfangen.

Die Epochenschwelle, von der wir eben sprachen, geht noch viel weiter: Sie
bezeichnet das Ende des aristotelischen Schattens der Okonomie. Sie verabschie-
det uns von den Ausgleichs- und Ordnungsphilosophien einer produktivitatsfer-
nen Vormoderne (vgl. fiir das Mittelalter: Gilomen 2014) und konfrontiert uns
mit den riskanten und asymmetrischen Marktwelten (die Marx klarsichtig erfasst
hatte, aber politisch (revolutionir) aufheben wollte (und Keynes durch Forcierung
seiner Staatsinterventionen endlich die kapitalistische Dynamik zu uberwinden
versuchte, vgl. Kohn/Priddat 2014)). Sich auf die volatile Dynamik der Wirtschaft
einzulassen ist ein anderes philosophisches Geschift, als die Pazifizierungsecke
auszubauen. Das gilt auch fir die Nebenzweige des Wirtschaftsphilosophischen
wie der happyness-Okonomie, wie der kulturalistischen Besorgnis der Beschleuni-
gung (vgl. Rosa 2005), wie auch aller Alternativen, die entschleunigte und
Nischen-Welten stoisch, ethisch, oder naturphilosophisch ausfalten (vgl. z.B. Pfal-
ler 2012). Es sind alles Reflexionen fern vom Wirtschaftlichen, dessen kulturelle
Basis nicht durch gegenkulturelle Initiativen beeintrichtigt wird. Umgekehrt ist
das alternative Denken oft ein Zeichen des Unverstindnisses dessen, wovon es
sich absetzen mochte. Das kann wirtschaftsphilosophisch nicht weiterfithren.

Entscheidend an diesen Beobachtungen ist der Umstand, dass die moderne Oko-
nomik in ihrer Gleichgewichtsokonomik einem ethischen Topos anheimfillt, der
zum einen die moderne Okonomie in ihrer Dynamik verfehlt, und zum anderen
ein romantisierendes Antikenschema hochhalt, das aus der Polis-Okonomie in
moderne Industrie- und Massengesellschaften nicht tibertragbar ist (wie auch die
athenische (Eliten-) demokratia nicht auf die moderne Gesellschaft uibertragbar
ist). Die neuerlichen Bemiihungen, das Ethische wieder ins Okonomische zu tra-
gen, hingen mit dem Scheitern des gleichgewichtsethischen Schemas zusammen.
Mit der Betonung des Risikos, der Ungewissheit und der Hyperdynamik der Glo-
balisierung greift der alte Ausgleichstopos nicht mehr; das ethische Implantat hat
sich mit dem Gleichgewichtsschematismus aufgelost. So sucht man fiir das Ethi-
sche neue Ansatzpunkte, um Okonomie und Ethik wieder zu koppeln. Aber als
Ordnungsvorstellung kann das Ethische nicht mehr die alte Kontrollfunktion
erfillen, da die seltsamen Attraktoren der okonomischen Dynamik nicht mehr
ordnungskompatibel sind (so wie sich die soziale Ordnung der sozialen Markt-
wirtschaft auflost; es sind vergangene Begriffswelten, vgl. Priddat 2007a). Die
alten Versprechen des Ethischen, die Ordnungen, die das Okonomische nicht von
sich aus erreicht, zu liefern, sind nicht mehr glaubwiirdig. Das Vertrauen ins Ethi-
sche sinkt, und zwar auf paradoxe Weise: Man hofft weiterhin sehr auf ethische
Ordonnanz, beobachtet aber leerlaufende Wirkungslosigkeit.

2fwu, 19/2 (2018)

IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. @ Urheberrechtiich geschiitzter Inhalt.
Inhalts I far oder



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172

186 Birger P. Priddat

6. Konsequenzen fiir eine Wirtschaftsphilosophie III: Reformatierung des
Okonomischen

Bei aller Betonung der embeddedness des Okonomischen: Was ist das Okonomi-
sche? Ayaches >contingent claims< konnen der Kern einer Neuformulierung einer
Marktphilosophie werden, wenn wir uns vergewissert haben, alle alten Schemata,
Begriffe und Kategorie auf ihre hypermoderne Brauchbarkeit gepriift zu haben.
Das ist das epistemologisch-kritische Programm einer Wirtschaftsphilosophie (vgl.
auch Szepanski 2014; Roffe 2015). Das Okonomische hat drei Dimensionen, die
im Fokus stehen miissten: Erstens die preisliche Kontingenz der Mirkte, zweitens
die effiziente Allokation und drittens ihre Produktivitit. Keine dieser Dimensio-
nen kommt in den Begriffssystemen der anderen sozialen Wissenschaften vor, aber
auch nicht in der Philosophie. Jede dieser Dimensionen hat ihre je eigene Ambiva-
lenz: ad1: Wahrscheinlichkeit versus Moglichkeit (probabilitas versus possibili-
tas), ad 2: Effizienz versus Effektivitit. Die Mirkte sind hocheffektiv, aber eher
selten effizient; ad 3: materielle versus kulturelle Produktivitit.

Zu 1: Das Wahrscheinliche ist ein Modus, mit dem Ungewissen rational umzu-
gehen. Aber es bleibt eine Ungewissheit tiber die einzutretenden Ereignisse. Die
Festlegung von Wahrscheinlichkeiten in den Erwartungen fordern die Entscheid-
barkeit, prafigurieren aber nicht die erwarteten Ereignisse aus den Entscheidun-
gen. So wird die Ungewissheit auf Risiko/Unsicherheit reduziert, aber zugleich
bleibt die Ereigniswelt offen. Man kann sagen, was moglich sein kann, aber nicht,
was wahrscheinlich wirklich eintritt (das Mogliche ist moglich/nicht-moglich).
Das ganze Prognosegeschift der Okonomik hinkt (methodisch), aber wir brau-
chen es, um iiberhaupt Entscheidbarkeiten herzustellen (vgl. Priddat 2016a). Man
sieht, dass sich ganze Epistemologien dndern. Es gibt deshalb Konzepte tiber Ima-
gination/Okonomie (vgl. Bronk 2009; Beckert 2016; Priddat 2016a), iiber story-
telling/Narration statt Prognostik, iiber neue Verhaltensdispositive (vgl. Pentland
2015; vgl. bei Baecker 2017: Agilitit).

Zu 2: Wenn sich die Akteure in Markten nach allen méglichen Kriterien verhal-
ten, sind die rational choices nur selten. Wer kann schon aus der gegebenen
Menge von Alternativen die besten auswihlen (welche sind gegeben? Welche ver-
deckt? Was wird durch den Akt der Entscheidung als Alternative ernannt?)? Wer
wihlt gar nicht, sondern nimmt konventionell-repetitiv immer das Gleiche? Wer
verschitzt sich im Besten? Rational choice ist keine zu kritisierende Verhaltens-
weise, sondern faktisch selten und einer kognitiven Elite zuzuschreiben. Die
Markte sind hocheffektiv; sie bringen immer wieder Transaktionen zustande.
Aber davon sind nicht sehr viele effizient. Den Menschen reicht es, wenn sie ver-
sorgt werden und nicht immer kognitiv hochwertig operieren mussen. Low cogni-
tion ist das dominante Kriterium.

Zu 3: Produktivitit ist ein modernes Kriterium. Es ist mit materiellem Wachs-
tum gekoppelt, aber nur dann, wenn man das Okonomische an das Materielle
bindet (vgl. Hénaff 2013). Alle kulturellen Entwicklungen sind ebenfalls produk-
tive Instanzen, aber die Bildung der Menschen als hochwertige civil agents kann
die Okonomie nicht mitproduzieren (Alfred Marshall sprach von >hoherer Titig-

IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. @ Urheberrechtiich geschiitzter Inhalt.
Inhalts I far oder



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172

Wirtschaftsphilosophie = Wirtschaftsethik? 187

keit¢, ebenso Karl Marx). Im 19. Jahrhundert wurde das 6konomische Wachstum
mit dem kulturellen parallelisiert (vgl. Moykr 2016). Wenn aber das Produktive
auf die Hervorbringung von vermehrten Gitern eingeengt bleibt, wird unter-
schitzt, dass das Okonomische immer zugleich auch die Bedingung der Moglich-
keit menschlicher Innovativitat und Produktivitit mitproduzieren muss. Die Phi-
losophie, so Enkelmann (20035), ist von Beginn an Weltokonomie, die diese Hori-
zonte denkt. Das wird heute komplexer durch die Mitproduktion der Bedingun-
gen der Moglichkeiten weiterer Produktion in Bezug auf die Ressourcenbeschrin-
kungen und 6kologischen/klimatischen Restriktionen unserer Erde.

Eine Wirtschaftsphilosophie bildet sich nicht ein, die Okonomie zu ersetzen,
aber sie kann sie in einem neuen Licht ihrer Komplexitit im Netz der transdiszi-
plindren Felder erscheinen lassen, und in einem Design des Entwurfs der nachsten
Zukunfte, ohne Illusionen der probabilistischen Vorhersagbarkeit, aber kontin-
genzbewuflt im Umgang mit der Zeit (vgl. Ayache 2015; Avanessian 2013; Ave-
nassian/Malik 2016; Priddat/Rauen 2017). Inwieweit dabei die anderen Dimen-
sionen des Wirtschaftsphilosophischen: die Epistemologie, die Geschichtsphiloso-
phie, die Gabenphilosophie, neue politische-6konomische Philosophien, die Meta-
physik neu einsteigen, bleibt offen. Ebenso bleibt momentan nicht entscheidbar,
ob sich diese Prozesse zu einer Wirtschaftsphilosophie synthetisieren liefSen.

Wir sind uns der ungeheuren kulturellen Transformation der modernen Gesell-
schaften durch die Marktokonomie nur sehr bedingt bewusst, vor allem vergessen
wir die ontologischen, epistemischen und epistemologischen Transformationen
(vor allem der durch das Geld eingewohnten Rechenhaftigkeit der Welt, vgl.
Brodbeck 2017). Dass wir von >dem Markt« reden, ist eine Abstraktion (gekoppelt
mit vielen anderen Abstraktionen, vgl. Jones 2013), die fiir uns zu einem >Dingc
geworden ist (vgl. ebd.: 5), einem Objekt bzw. einer >reality unto itself< — von
einer »invisible hand« zu einem Markt, der die >Wahrheit sagt< (vgl. Jones 2013).
Campbell Jones nennt es die ontologische Transformation durch die moderne
Okonomie.*

Es gibt Arbeit fiir eine Wirtschaftsphilosophie.

4 »Economic categories such as the market and finance present the most pressing philoso-
phical problems of our age. This is because real historical processes, central amongst
which is the rise of the market, have created an array of abstractions and have transfor-
med the nature of what is. This real process has resulted in a profound transformation
at the ontological level, at the level of what is. As a result of economic, political and cul-
tural changes, there has been an almost complete reversal of the previously held place of
the concrete and the abstract. A set of abstractions have risen to center stage in econo-
mic, political and cultural life and among these one abstraction in particular, the
abstraction that is »the market«. The market has become a reality unto itself, at the same
time that human bodies and the very existence of the material world have become incre-
asingly incidental when faced with the market« (Jones 2013: 5).

2fwu, 19/2 (2018)

IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. @ Urheberrechtiich geschiitzter Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172

188 Birger P. Priddat

Literaturverzeichnis

Alvey, J. (1988): Adams Smith's Moral Justification for free Enterprise — Economic Growth, in:
Asian Economics, No. 67, 5-28.

Avanessian, A. (Hrsg.) (2013): Spekulative Philosophie und Metaphysik fiir das 21. Jahrhun-
dert, Merve: Berlin.

Avanessian, A./Maik, S. (Hrsg.) (2016): Der Zeitkomplex, Berlin: Merve.

Avanessian, A./Nestler, G. (2015): Making of Finance, Berlin: Merve.

Ayache, E. (2015): The Medium of Contingency: An Inverse View of the Market, Basingstoke:
Palgrave Macmillan.

Ayres, R. U./Warr, B. (2009), The Economic Growth Engine: How Energy and Work Drive
Material Prosperity, Cheltenham: Edward Elgar Publishing.

Badiou, A. (2005): Das Sein und das Ereignis, Berlin: diaphanes

Baecker, D. (Hrsg.) (2002): Kapitalismus als Religion, Berlin: Kadmos.

Baecker, D. (2017): Produktkalkiil, Berlin: Merve.

Bataille, G. (1975): Das theoretische Werk I: Die Aufhebung der Okonomie, Miinchen: Rogner
& Bernhard.

Baudrillard, J. (1975): The Mirror of Production, St. Louis: Telos Press.

Beckert, J. (2016): Imagined Futures. Fictional Expectations and Capitalist Dynamics, Cam-
bridge, MA: Harvard University Press.

Binswanger, H. C. (2006): Die Wachstumsspirale. Geld, Energie und Imagination in der Dyna-
mik des Marktprozesses, Marburg: Metropolis.

Blomert, R. (2012): Adam Smiths Reise nach Frankreich oder die Entstehung der Nationaloko-
nomie, Berlin: Die andere Bibliothek.

Bookstaber, R. (2017): The End of Theory: Financial Crises, the Failure of Economics, and the
Sweep of Human Interaction, Princeton: Princeton University Press.

Bowles, S. (Ed.) (2006): Moral Sentiments and Material Interests: The Foundation of Coopera-
tion in Economic Life, Cambridge: MIT University Group.

Brodbeck, K.-H. (1999): Verborgene metaphysische Voraussetzungen in der zeitgendssischen
Wirtschaftslehre, Vortrag auf dem Symposion »Philosophie, Religion und Management«,
Goethe-Universitdt Frankfurt. Link: http://www.khbrodbeck.homepage.t-online.de/meta.p
df (zuletzt abgerufen am 04.07.2018).

Brodbeck, K.-H. (2009): Die Metaphysik des Geldes, in: Journal fiir Philosophie — der blaue
reiter. Journal fiir Philosophie, Nr. 27, 38-43.

Brodbeck, K.-H. (2017): Das Geld und die Krise der Gegenwart, in: Schlitte, A./Denzler, A./
Huditz, F. (Hrsg.): Geld. Wert und Werte, Wirzburg: Konigshausen & Neumann, 183—
198.

Bronk, R. (2009): The Romantic Economist. Imagination in Economics, Cambridge: Cam-
bridge University Press.

Dumouchel, P./Dupuy, ]. P. (1998): Die Holle der Dinge. René Girard und die Logik der Oko-
nomie, Bielefeld: LIT.

Enkelmann, W. D. (2005): Platons Idee der Weltwirtschaft. Studien zur philosophischen Oko-
nomik der Antike II, hrsg. von Institut fiir Wirtschaftsgestaltung, Online-Publikation.
Link: http://www.ifw01.de/text_pdfs/enkelmann_platon.pdf (zuletzt abgerufen am
04.07.2018).

Enkelmann, W. D. (2010): Beginnen wir mit dem Unmdglichen. Jacques Derrida, Ressourcen
und der Ursprung der Okonomie, Marburg: Metropolis.

Enkelmann, W. D. (2011): Zwischen Okonomie, Kommerzialitit und Idealismus. Das zoon
logon echon — Aristoteles' Konzeption des homo oeconomicus, in: Kettner, M./Koslowski,
P. (Hrsg.): Okonomisierung und Kommerzialisierung der Gesellschaft. Wirtschaftsphiloso-
phische Unterscheidungen, Miinchen: Fink, 157-218.

Enkelmann, W. D. (2012a): Das >Thier, das versprechen darf< und die Bedeutung der Glaubi-
ger-Schuldner-Kontrakte fiir Entstehung und Perspektive des Denkens, in: Abel, G./Bru-

IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. @ Urheberrechtiich geschiitzter Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172

Wirtschaftsphilosophie = Wirtschaftsethik? 189

sotti, M./Heit. H. (Hrsg.): Nietzsches Wissenschaftsphilosophie, Berlin/New York: de
Gruyter, 387-396.

Enkelmann, W. D. (2012b): Selbstbehauptung, Nutzwerte und Gewinnaussichten. Grundlinien
der philosophischen Okonomik, in: Philosophisches Jahrbuch, 119, 94-114.

Enkelmann, W. D. (2013): Hegel and the French. Economical Philosophy instead of Ethics, in:
Lutge, C. (Ed.): Handbook of Philosophical Foundations of Business Ethics, Berlin: Sprin-
ger, 431-459.

Enkelmann, W. D. (2014): Was ist Wirtschaftsphilosophie? Bedingungen und Kriterien, in:
Enkelmann, W. D./Priddat, B. P. (Hrsg.): Was ist? Wirtschaftsphilosophische Erkundun-
gen, Bd. 1, Marburg: Metropolis, 141-171

Enkelmann W. D. (2016): Thales und der Welthandel, in: Enkelmann W. D./Priddat B. P.
(Hrsg.): Was ist? — Wirtschaftsphilosophische Erkundungen, Bd. 3, Marburg: Metropolis,
392-428.

Enkelmann, W. D. (2017): Die Oikos-Polis-Differenz und die 6konomische Produktivkraft spe-
kulativer Vernunft. Ein Essay. Vortrag auf der Tagung >Von besten und zweitbesten
Regeln. Platonische und aktuelle Perspektiven auf individuelles und staatliches Wohlerge-
hen<, Univ. Marburg (Prof. Foellinger und Prof. Korn), 02.-03.03.2017 (unveroffentliches
Manuskript).

Enkelmann, W. D./Priddat, B. P. (Hrsg.) (2014-2016): Was ist? Wirtschaftsphilosophische
Erkundungen, 3 Bde., Marburg: Metropolis.

Enkelmann, W. D./Kratz, D. (Hrsg.) (2017): Denken handelt: Philosophie fiir Manager, Mar-
burg: Metropolis.

Esposito, E. (2014): Die Prisenz des Moglichen: Okonomische Kontingenz, in: Enkelmann W.
D./Priddat, B. P. (Hrsg.): Was ist? Wirtschaftsphilosophische Erkundungen, Bd. 1, Mar-
burg: Metropolis, 77-96.

Esposito, E. (2016): Die Konstruktion der Unberechenbarkeit, in: Avanessian, A./Maik, S.
(Hrsg.): Der Zeitkomplex, Berlin: Merve, 7-42.

Falk, A. (2003): Homo Oeconomicus versus Homo Reciprocans: Ansitze fiir ein neues wirt-
schaftspolitisches Leitbild? In: Perspektiven der Wirtschaftspolitik, Jg. 4/H. 1, 141-172.

Follinger, S. (2016): Okonomie bei Platon, Berlin: De Gruyter.

Georgescu-Roegen, N. (1971): The Entropy Law and the Economic Process, Cambridge/MA.:
Harvard University Press.

Gilomen, H.-]. (2014): Wirtschaftsgeschichte des Mittelalters, Miinchen: C.H. Beck.

Habhn, S./Kliemt, H. (2017): Wirtschaft ohne Ethik? Eine 6konomisch-philosophische Analyse,
Stuttgart: Reclam.

Heidegger, M. (2006 [1927]): Sein und Zeit, 19. Aufl., Tibingen: Niemeyer.

Hénaff, M. (2013): Die immateriellen Giiter, in: Lettre International Nr. 100, 123-127.

Hénaff, M. (2017): Die Schuld der Zeit. Gabe und Anerkennung in den Beziehungen der Gene-
rationen, in: Lettre International Nr. 118, 17-22.

Herrmann-Pillath, C. (2013): Foundations of Economic Evolution: A Treatise on the Natural
Philosophy of Economics, Cheltenham: Edward Elgar.

Herrmann-Pillath, C. (2014): Energie und Wirtschaft: Eine naturphilosophische Betrachtung,
in: Enkelmann, W. D./Priddat, B. P. (Hrsg.): Was ist? Wirtschaftsphilosophische Erkun-
dungen, Bd. 1, Marburg: Metropolis, 327-360.

Herrmann-Pillath, C./Boldyrev, 1. (2016): Hegel, Institutions and Economics, London: Rout-
ledge.

Ilting, K. H. (1983): Naturrecht und Sittlichkeit: Begriffsgeschichtliche Studien, Stuttgart:
Klett-Cotta.

Imig, J. (2016): Die Erschlieffung neuer Konsumenten-Welten. Zur strategischen Analyse des
Gebrauchs neuer Artefakte, Berlin: Logos.

Jones, C. (2013): Can the Markets Speak? Winchester (UK)/Washington (USA): Zero Books.

Kincaid, H./Ross, D. (2017) (Eds.): The Oxford Handbook of Philosophy of Economics,
Oxford: Oxford University Press.

Kitcher, P. (2011): The Ethical Project, Cambridge, Mass: Harvard University Press.

2fwu, 19/2 (2018)

IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. @ Urheberrechtiich geschiitzter Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172

190 Birger P. Priddat

Kleeberg, B. (2009): Gewinn maximieren, Gleichgewicht modellieren. Erzdhlen im 6konomi-
schen Diskurs, in: Klein, C./Martinez, M. (Hrsg.): Wirklichkeitserzihlungen, Stuttgart:
Metzler, 136-159.

Kébn, J. (2017): Uncertainty in Economics: A New Approach, Berlin: Springer.

Ké6hn, J./Priddat, B. P. (2014): Keynes war ein Liberaler! In: Pies, I./Leschke, M. (Hrsg.): John
Maynard Keynes’ Gesellschaftstheorie, Tuibingen: Mohr- Slebeck 69-92.

Kosik, K. (1971): Die Dialektik des Konkreten: Eine Studie zur Problematik des Menschen und
der Welt, Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Krul, M. (2016): Institutions and the Challenge of Karl Polanyi: Economic Anthropology After
the Neoinstitutionalist Turn, Max-Planck-Institute for Social Anthropology (Ed.):
Working Paper No. 168, Halle.

Lazzarato, M. (2011): The Making of the Indebted Man, Amsterdam: Semiotetxte.

Leshem, D. (2016): The Origins of Neoliberalism. Modeling the Economy from Jesus to Fou-
cault, N.Y.: Columbia University Press.

Ludwig, B. (2001): Arbeit, Geld, Gesetz. Eine Neubestimmung von Ziel und Aufgabe der
Eigentumstheorie John Lockes, in: Politisches Denken, Jahrbuch 2011, Stuttgart: Metzler,
69-194.

Macho, T. (Hrsg.) (2014): Bonds. Schuld, Schulden und andere Verbindlichkeiten, Miinchen:
Fink.

McCloskey, D. N. (2006): The Bourgeois Virtues. Ethics for an Age of Commerce, Chicago
and London: The University of Chicago Press.

Meclntyre, A. (2007 [1981]): After Virtue, 3rd ed., University of Notre Dame Press.

Meillassoux, Q. (2008): Nach der Endlichkeit, Ziirich-Berlin: diaphanes.

Mobr, E. (2016): Punkokonomie. Stilistische Ausbeutung des gesellschaftlichen Randes, Ham-
burg: Murmann.

Mokyr, J. (2016): A Culture of Growth: The Origins of the Modern Economy, Princeton Uni-
versity Press.

Nickel, R. (1978): Das Begriffspaar Besitzen und Gebrauchen, Diss. phil. Berlin.

Ortmann, G. (2011): Kunst des Entscheidens, Weilerswist: Velbriick.

Ortmann, G. (2015): Noch nicht/Nicht mehr. Wir Virtuosen des versiumten Augenblicks,
Weilerswist: Velbriick.

Pentland, A. (2015): Social Physics: How Social Networks Can Make Us Smarter, New York:
Penguin Books.

Pfaller, R. (2012): Wofiir es sich zu leben lohnt: Elemente materialistischer Philosophie, Berlin:
Fischer TB.

Polanyi, K. (2014): The Great Transformation, Berlin: Suhrkamp

Priddat, B. P. (1995): Die andere Okonomie. Uber G. v. Schmollers Versuch einer ethisch-
historischen« Okonomie im 19. Jahrhundert, Marburg: Metropolis.

Priddat, B. P. (2002): Theoriegeschichte der Okonomie, Miinchen: Fink (UTB).

Priddat, B. P. (2007a): Einfithrung in die Ordnungspolitik, in: Wirtschaftspolitische Blatter,
Themenheft >Ordnungspolitiks, 2/2007, Jg. 54, 211-222.

Priddat, B. P. (2007b): Kameralistisches Menschenbild: homo imperfectabilis und die Vervoll-
kommnung des Menschen durch Ordnung, in: Grisold, A./Gubitzer, L./Pirker R. (Hrsg.):
Das Menschenbild in der Okonomie. Eine verschwiegene Voraussetzung, Wien: Locker,
75-104.

Priddat, B. P. (2011): Aristoteles' Theorie der Wirtschaft: eine frithe politische Okonomie, in:
Zehnpfenning, B. (Hrsg.): Die >Politik« des Aristoteles, Baden-Baden: Nomos, 92-105.
Priddat, B. P. (2012a): >Arm< und >reich« von der caritas zur Beschiftigung durch Lohnarbeit.
Okonomischer Paradigmenwechsel auf dem Weg in die Moderne, in: Habisch, A./Kiisters,
H. J. (Hrsg): Tradition und Erneuerung der christlichen Sozialethik in den Zeiten der

Modernisierung, Freiburg et al.: Herder, 72-98.

Priddat, B. P. (2012b): Eigentum, Arbeit, Geld: Zur Logik der Naturrechtsokonomie bei John
Locke, in: Rehm, M./Ludwig, B. (Hrsg.): John Locke. Zwei Abhandlungen iiber die Regie-
rung, Kommentare, Berlin: Akademle Verlag, 79-94.

P 67321696, em 13012026, UL2654. @ Urhebemrachtich geschizter Inhlt
far oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172

Wirtschaftsphilosophie = Wirtschaftsethik? 191

Priddat, B. P. (2013): Benign Order and Heaven on Earth — Kapitalismus als Religion? Uber
theologische Ressourcen in der Entw1cklung der modernen Okonomie, in: Pfleiderer, G./
Heit, A./Seele, P. (Hrsg.): Kapitalismus — eine Religion in der Krise L. Grundprobleme von
Risiko, Vertrauen, Schuld, Ziirich: Pano und Baden-Baden: Nomos, 25-135.

Priddat, B. P. (2014): Demokratie als Zivilreligion: Die athenische Polis im Spannungsfeld von
Biirgern und Metoken, Mohn, J./Hermann, A. (Hrsg.): Orte der Europaischen Religionsge-
schichte, Wirzburg: Ergon Verlag.

Priddat, B. P. (2015a): Semiokonomische Okonomie: rankings, Vergleiche und multiple Skalie-
rungen. Uber Formen der >Okonomisierung« weitab des Effizienzideals, Discussion Paper
der Wirtschaftsfakultit der Universitit Witten/Herdecke, Nr. 33.

Priddat, B. P. (2015b): Economics of Persuasion. Okonomie zwischen Markt, Kommunikation
und Uberredung, Marburg: Metropolis.

Priddat, B. P. (2016a): Erwartung, Prognose, Fiktion. Zur Epistemologie des Futur in der Oko-
nomie, Marburg: Metropolis.

Priddat, B. P. (2016b): -Mehr, >besser«, »anders« iiber den Steigerungsanspruch der Okonomie
in: Enkelmann, W. D./Priddat, B. P. (Hrsg.): Was ist? Wirtschaftsphilosophische Erkun-
dungen, Bd. 2, Marburg: Metropolis, 333-370.

Priddat, B. P. (2018a): Die oikos-polis-Differenz als priagende Struktur der neuzeitlichen Oko-
nomie/Politik-Formation, in: Darmann, I./Winterling, A. (Hrsg.): Oikonomia und Chrema-
tistike. Wissen und Strukturen von »Wirtschaft« im antiken und frithneuzeitlichen Europa
(in Vorbereitung).

Priddat, B. P. (2018b): Fiktion als bestimmtes Imaginires. Literaturtheorie und Okonomie.
Das Wolfgang Iser-Konzept, in: Wagner-Engelhaaf, M. (Hrsg.): Mythen und Narrative des
Entscheidens, Gottingen: Vandenhoek & Ruprecht (in Planung).

Priddat, B. P./Rauen, V. (Hrsg.) (2017): Die Welt kostet Zeit: Zeit der Okonomie — Okonomie
der Zeit, Marburg: Metropolis.

Rauen, V. (2014): Die Zeitlichkeit des Verzeihens. Zur Ethik der Urteilsenthaltung, Miinchen:
Fink.

Riedel, M. (1975): Zur Topik des klassisch-politischen und des modernen-naturrechtlichen
Gesellschaftsbegriffes, in: Riedel, M. (Hrsg.): Metaphysik und Metapolitik, Frank-
furt/Main: Suhrkamp, 281-302.

Roffe, . (2015): Abstract Market Theory, Basingstoke: Palgrave MacMillan.

Rorty, . (1989): Kontingenz, Ironie und Solidaritit. Ubersetzt von Christa Kriiger, Frank-
furt/Main: Suhrkamp.

Rosa, H. (2005): Beschleunigung. Die Verdnderung der Zeitstrukturen in der Moderne, Frank-
furt/Main: Suhrkamp.

Ruda, F. (2011): Hegels Pobel: Eine Untersuchung der »Grundlinien der Philosophie des
Rechts«, Konstanz: Konstanz University Press.

Rustemeyer, Dirk (2015): Kulturen und Mirkte, in: Enkelmann, W. D./Priddat, B. P. (Hrsg.):
Was ist? Wirtschaftsphilosophische Erkundungen, Bd. 2, Marburg: Metropolis.

Schatzki, T. R. (2006): Organizations as They Happens, in: Organization Studies No. 27,
1863-1873.

Schramm, M. (2016): Wie funktioniert die Geschaftswelt wirklich? Business Metaphysics und
Theorie der Firma, in: Ethica, Jg. 24/H. 4, 311-360.

Schulz-Nieswandt, F. (2014): Onto-Theologie der Gabe und das genossenschaftliche Formprin-
zip, Baden-Baden: Nomos.

Shiller, J. (2017): Narrative Economics, Cowles Foundation Discussion Paper No. 2069, Yale:
Yale University.

Seele, P./Priddat, B. P. (Hrsg.) (2008): Das Neue in Okonomie und Management: Grundlagen,
Methoden, Beispiele, Wiesbaden: Gabler.

Sieferle, R. P. (2017): Finis Germania, Kaplaken: Antaios.

Simon, T. (2004): »Gute Polizey«. Ordnungsleitbilder und Zielvorstellungen politischen Han-
delns in der Frithen Neuzeit, Frankfurt/Main: Vittorio Klostermann.

2fwu, 19/2 (2018)

P 67321696, em 13012026, UL2654. @ Urhebemrachtich geschizter Inhlt
far oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172

192 Birger P. Priddat

Svetlova, E. (2014): Kleine vs. groffe Welt und der Moglichkeitsbegriff in der Wirtschaftsphilo-
sophie, in: Enkelmann, W. D./Priddat, B. P. (Hrsg.): Was ist? Wirtschaftsphilosophische
Erkundungen, Bd. 1, Marburg: Metropolis, 223-236.

Szepanski, A. (2014): Kapitalisierung, 2 Bde., Hamburg: LATIKA.

Tomasello, M. (2006): Die kulturelle Entwicklung des menschlichen Denkens: Zur Evolution
der Kognition, Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Tsoukas, H./Chia, R. (Eds.) (2011): Philosophy and Organization Theory, Bingley.

Vogl, J. (2010): Das Gespenst des Kapitals, Zirich: diaphanes.

Weber, M. (2013): Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus: Vollstindige Aus-
gabe, Miinchen: C.H. Beck

Wicksteed, P. W. (1933 [1910]): The Common Sense of Political Economy: Including a Study
of the Human Basis of Economic Law, 2 Vols., 2nd edition, ed. by L. Robbins, Clifton NJ:
Augustus M. Kelley Publishers.

Wieland, J. (2012): Die Entdeckung der Okonomie, Marburg: Metropolis.

Wieland, J. (2016): Philosophie der Firma. Eine Skizze, in: Enkelmann, W. D./Priddat, B. P.
(Hrsg.): Was ist? Wirtschaftsphilosophische Erkundungen, Bd. 3, Marburg: Metropolis,
285-314.

NJLA
1

Industrializing Africa

Understanding the Uniqueness of
the Manufacturing Sector

Richard Scholz

Industrializing Africa Von Dr. Richard Scholz
e pr e D 2018, 280 S, brosch., 59— €

ISBN 978-3-8487-5180-8

elSBN 978-3-8452-9376-9

(Weltwirtschaft und internationale
[ Nomos Zusammenarbeit, Bd. 21)

nomos-shop.de/39446

Ist Industrialisierung nur ein Nebenprodukt 6konomischer Entwicklung oder der
Schlussel fir wirtschaftlichen Erfolg? Welche Besonderheiten weist das verarbei-
tende Gewerbe auf oder ist ein dienstleistungsgetriebenes Wachstum die passende
Antwort auf die Herausforderungen der Globalisierung?

QU Nomos Unser Wissenschaftsprogramm ist auch online verfiigbar unter:
£ elibrary  www.nomos-elibrary.de

Portofreie Buch-Bestellungen unter www.nomos-shop.de {} NomOS

Alle Preise inkl. Mehrwertsteuer

IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. @ Urheberrechtiich geschiitzter Inhalt.
Inhalts Im far oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-2-172

