
Im Verborgenen des Geistes: »abditum mentis«
bei Augustinus und Meister Eckhart

Andreas Speer (Köln)

Der Philosoph ist der Freund des Begriffs, er erliegt der
Macht des Begriffs. Das bedeutet, dass die Philosophie
nicht eine bloße Kunst der Bildung, Erfindung oder Her-
stellung der Begriffe ist, denn die Begriffe sind nicht
notwendig Formen, Fundstücke, Produkte. Im strengen
Sinn ist die Philosophie die Disziplin, die in der Erschaf-
fung der Begriffe besteht.1

In diesem Beitrag verfolgen wir die Erschaffung eines Begriffs, der eine
beachtliche begriffsgeschichtliche Spur hinterlassen hat – bis hin zu
Hölderlins Rede vom »Gott in uns« im Hyperion und dem jeder Refle-
xion vorgängigen »Seyn«.2 Diese Erschaffung ist nicht ein einmaliges
Ereignis, vielmehr ein Prozess, den wir an zwei entscheidenden Statio-
nen aufsuchen: bei Augustinus und bei Meister Eckhart. Mit dieser
Entscheidung verbindet sich eine These bezüglich der Genese des Be-
griffs »abditum mentis«, der nicht sogleich seine wirkungsgeschicht-
lich so mächtige terminologische Präsenz besitzt.3 Diese wird vielmehr
in einem zweiten Schritt »erschaffen«. Doch auch das ist nicht das En-
de. Denn die Erschaffung ist niemals abgeschlossen, sofern sie die Sa-
che der Philosophie ist.

56

1 G. Deleuze/F. Guattari: Was ist Philosophie? Frankfurt a.M. 2000, 9 (frz.: Qu’est-ce
que la philosophie? Paris 1991).
2 Cf. Hyperion I, 10. Hierzu D. Henrich: »Hölderlin über Urteil und Sein«. In: Hölder-
lin-Jahrbuch 1965/66, 73–96. Zur Wirkungsgeschichte siehe auch die Einleitung von
J. Kreuzer (cf. infra Anm. 6), LI-LXVII, bes. LXIII-LXVII.
3 Die wirkungsgeschichtliche Genese zwischen Augustinus und Meister Eckhart habe
ich in einer ausführlichen Fassung dieses Beitrages dargestellt: »Abditum mentis«. in:
Per scrutationem philosophicam. Neue Perspektiven der mittelalterlichen Forschung.
Loris Sturlese zum 60. Geburtstag gewidmet. Hrsg. von A. Beccarisi/R. Imbach/P. Porro
(CPTMA, Beihefte, 4). Hamburg 2008, 447–474, bes. 454–460.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56 - am 24.01.2026, 10:19:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Augustinus

Hinc admonemur esse nobis in abdito mentis quarundam rerum quasdam
notitias, et tunc quodam modo procedere in medium atque in conspectu men-
tis uelut apertius constitui quando cogitantur.4

So werden wir darauf hingewiesen, dass wir im Verborgenen des Geistes
bestimmte Kenntnisse von bestimmen Dingen haben und dass diese dann
auf bestimmte Weise in die Mitte treten und im Blickfeld des Geistes sich
gleichsam offenkundiger formieren, wann immer sie gedacht werden.

Dieses Zitat aus dem vierzehnten Buch von De Trinitate ist die einzige
Belegstelle für den Begriff »abditum mentis«, der als Inbegriff der au-
gustinischen Noetik gilt und als Schlüsselbegriff einer – um mit Alois
Haas zu sprechen – intellektualen Introversionsmystik, die sich in
Form einer als Selbsterkenntnis gekennzeichneten höchsten Form der
Erkenntnistätigkeit realisiert.5 Johann Kreuzer spricht gar von einer
»Entdeckung von Augustinus mit enormer Ausstrahlungskraft, die
(insbesondere über Meister Eckhart und Tauler) zum ›Grund im Be-
wußtsein‹ mutiert – eine der nach Begriff und Sache prägenden For-
meln in der Diskussion des Deutschen Idealismus im Gespräch zwi-
schen Schelling, Hegel und Hölderlin«.6 Konsequent übersetzt
Kreuzer im Lichte dieser Wirkungsgeschichte »in abdito mentis« auch
substantivisch mit »in dem Verborgenen des Geistes«.7

Doch vor einem Blick in die Wirkungsgeschichte soll die nüchterne
Analyse des überraschenden Befundes stehen, den unsere erste Beob-
achtung ergeben hat. Es überrascht nicht nur die Tatsache eines singulä-
ren Zeugnisses, sondern genaugenommen auch das Zitat selbst, denn

57

»abditum mentis« bei Augustinus und Meister Eckhart

4 Augustinus: De Trinitate XIV 7 9; ed. W. J. Mountain/F. Glorie. Turnhout 1968 (CCSL
50A), 433,19–22.
5 A. M. Haas: Nim din selbes war. Studien zur Lehre von der Selbsterkenntnis bei
Meister Eckhart, Johannes Tauler und Heinrich Seuse. Fribourg 1971 (Dokimion, 3), 15
sqq.; R. Guerizoli: Die Verinnerlichung des Göttlichen. Eine Studie über den Gottes-
geburtszyklus und die Armutspredigt Meister Eckharts. Leiden/Boston 2006 (Studien
und Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalters, 88), 11 sqq.
6 So J. Kreuzer in seinem Kommentar zu dieser Stelle in der von ihm besorgten dt.-lat.
Studienausgabe: Aurelius Augustinus: De trinitate. Hamburg 2001 (PhB 523), 405,
Anm. 76); siehe auch die Einleitung, LIX sqq. Dieser Übersetzung folge ich in aller
Regel, behalte mir aber, wie etwa in der Übersetzung des einleitenden Satzes, Abwei-
chungen vor.
7 Augustinus: De trinitate, hrsg. von J. Kreuzer, 201.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56 - am 24.01.2026, 10:19:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dieses kommt reichlich unspezifisch daher. Die Phrase »in abdito men-
tis« erscheint noch recht blass und weit davon entfernt, terminologisch
stabil und einschlägig zu sein. Das zeigt auch der Vergleich mit den bei-
den anderen Belegstellen im augustinischen Oeuvre, in denen »abdi-
tum« in einem syntaktischen Zusammenhang mit »mens« auftritt.

Sicut autem aliquid invenire potuimus, quo manifestum esset nobis […]: sic
in universa creatura occultis atque abditis sinibus, quos nec oculorum nec
mentis acie penetramus, novit quemadmodum malis Deus bene utatur, ut in
omnibus quae nascuntur et administrantur in mundo, voluntas omnipotentis
impleatur.8

Quamquam et illi qui catholici ex hac uita emigrarunt et aliquid litterarum
christianarum posteris reliquerunt, in quibusdam locis opusculorum suorum,
uel non intellecti, uel sicuti est humana infirmitas, minus ualentes acie men-
tis abditiora penetrare, et ueri similitudine aberrantes a ueritate, praesumto-
ribus et audacibus fuerunt occasioni ad aliquam haeresim moliendam atque
gignendam.9

Der vorliegende Befund weist nicht nur eine gegenüber der Passage aus
De Trinitate XIV 7 9 unterschiedliche Semantik auf, sondern verweist
auch auf einen, wie wir im folgenden sehen werden, gänzlich anderen
Zusammenhang, der mit einem anderen augustinischen Schlüssel-
begriff verbunden ist. Denn genaugenommen geht es in den beiden
Belegstellen aus Sermo 214 und aus De catechizandis rudibus um den
Begriff der »acies mentis«, der anders als »abditum mentis« bereits
terminologisch gefestigt ist. Dies wird sowohl durch die Anzahl wie
auch durch die systematische Konsistenz der zahlreichen Belegstellen
bei Augustinus bestätigt.10

Demgegenüber bleibt auch auf den zweiten Blick der eingangs
genannte und zudem alleinige Fundplatz von »abditum mentis« selt-
sam unbestimmt. Man hat den Eindruck einer eher beiläufigen Bemer-
kung, erst recht wenn man sich die rhetorisch geschliffene Sprache

58

Andreas Speer

8 Augustinus: Sermo 214, n. 3, PL 38, 1067.
9 Augustinus: De catechizandis rudibus VIII 12 6; ed. I. B. Bauer. Turnhout 1969 (CCSL
46), 134,36–42.
10 Die Stichwortsuche im CLCLTweist allein über sechzig einschlägige Stellen zu »acies
mentis« im Werk Augustins auf, belegt jedoch auch, dass dieser Begriff bereits eine
Vorgeschichte im römischen Stoizismus besitzt – insbesondere Cicero ist hier termino-
logisch einschlägig – und von dort ausgehend in der frühen lateinischen Patristik bei
Tertullian, Laktanz, Ambrosius, dem Ambrosiaster und der Origenesübersetzung Ru-
fins bezeugt ist.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56 - am 24.01.2026, 10:19:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Augustins vor Augen hält. Bei Lichte besehen bezeichnet »in abdito
mentis« – anders als »acies mentis« – keine Instanz der »mens« (auch
nicht im Sinne einer »memoria principalis«11), sondern eine besondere
Weise der Präsenz bestimmter Kenntnisse »in mente«. Genau betrach-
tet ist in der eingangs zitierten Passage die Rede von bestimmten
Kenntnissen (quasdam notitias), die wir im Verborgenen, d. h. unbe-
merkt besitzen. Man könnte also auch übersetzen: »So werden wir da-
rauf hingewiesen, dass wir unbemerkt in unserem Geist (in abdito
mentis) bestimmte Kenntnisse von bestimmten Dingen haben …«.

Dieser erste Eindruck wird auch durch den unmittelbaren Kontext
von De Trinitate XIV 7 9 bestätigt. Das einleitende »hinc admonemur«
bezieht sich auf ein vorausgehendes Beispiel, das Augustinus einführt,
um das Verhältnis von cogitatio und notitia in ihrem Verhältnis zu
intellectus und memoria zu verdeutlichen. Damit greift er das große
Thema des zehnten Buches von De Trinitate wieder auf, in dem Augus-
tinus das Sich-nicht-Kennen (non se nosse) vom Sich-nicht-Denken
(non se cogitare) unterschieden hatte.12 Zugleich stellt er die Frage,
wie der Geist sich selbst suchen und finden könne, wenn er doch, wäh-
rend er versucht, sich allein zu denken, immer wieder Gefahr läuft, sich
für das zu halten, ohne das er sich nicht denken kann: die Bilder der
wahrgenommenen Dinge, die – so Augustinus – »durch den Klebstoff
der Liebe (glutino amoris) auf erstaunliche Weise mit ihm zusammen-
hängen«.13

Im vierzehnten Buch nun geht es Augustinus nicht mehr um das
Problem der mangelnden Epoché des Geistes in bezug auf die Erkennt-
nisinhalte, sondern um die Frage, »wieso die Einsicht (cogitatio) zum
Denken (intellectus) gehört, die Kenntnis (notitia) einer Sache hin-
gegen, die der Geist besitzt, auch wenn er nicht an die Sache denkt, sich
bloß auf die Erinnerung (memoria) erstreckt«.14 Die Beantwortung der

59

»abditum mentis« bei Augustinus und Meister Eckhart

11 So J. Kreuzer in seiner Einleitung (cf. Anm. 6), XLII.
12 Augustinus: De Trinitate X 5 7; ed. Mountain/Glorie (cf. Anm. 4), 321,20–26.
13 Augustinus: De Trinitate X 8 11; ed. Mountain/Glorie, 324,4–9: »Sed quia in his est
quae cum amore cogitat, sensibilibus autem, id est corporalibus, cum amore assuefacta
est, non ualet sine imaginibus eorum esse in semetipsa. Hinc ei oboritur erroris dedecus
dum rerum sensarum imagines secernere a se non potest ut se solam uideat; cohaeserunt
enim mirabiliter glutino amoris.« – Cf. De Trinitate X 6 8; ed. Mountain/Glorie, 321,1–
2: »Errat autem mens cum se istis imaginibus tanto amore coniungit ut etiam se esse
aliquid huiusmodi existimet.«
14 Augustinus: De Trinitate XIV 6 9; ed. Mountain/Glorie, 432,55–61: »Sed quoniam
mentem semper sui meminisse semperque se ipsam intellegere et amare, quamuis non

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56 - am 24.01.2026, 10:19:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Frage geht von der Unterscheidung aus, »dass es etwas anderes sei, eine
Sache nicht zu kennen (non nosse), etwas anderes an sie nicht zu den-
ken (non cogitare)«. Denn es könne sehr wohl geschehen, »dass der
Mensch etwas wisse, woran er nicht denkt, wenn er nämlich an etwas
anderes und nicht an dieses denkt«.15 Augustinus führt das Beispiel
eines in zwei oder mehreren Wissensgebieten Bewanderten an, der,
wenn er nur an eines von diesen denkt, dennoch auch das andere oder
die anderen kennt, selbst wenn er nicht aktuell an sie denkt, so wie der
Musiker, der sich gerade der Geometrie zuwendet, nicht aufhört, Mu-
siker zu sein. Mit vollem Recht, so Augustinus, sagen wir daher:

Der, den du jetzt über die Geometrie sich unterhalten siehst, ist auch ein
vollendeter Musiker; denn er erinnert sich (meminit) auch dieser Disziplin,
er sieht sie ein (intelligit) und liebt sie (diligat); aber wenngleich er sie kennt
und liebt, so denkt er doch jetzt nicht daran, weil er an die Geometrie denkt,
über die er sich unterhält.16

An dieser Stelle nun folgt die eingangs zitierte Passage über die »im
Verborgenen des Geistes« (in abdito mentis) vorhandenen Kenntnisse
(notitias), die dann »auf bestimmte Art in die Mitte treten und im
Blickfeld des Geistes sich gleichsam offenkundiger formieren, wenn
man an sie denkt«.17 Dann nämlich, so fährt Augustinus fort, »findet
der Geist, dass er sich erinnerte, einsah und liebte, woran er nicht dach-
te, als er an etwas anderes dachte«.18 Und Augustinus spitzt das Gedan-
kenexperiment noch weiter zu: Was ist, wenn wir an etwas lange nicht

60

Andreas Speer

semper se cogitare discretam ab eis quae non sunt quod ipsa est, circa eiusdem libri
decimi finem diximus, quaerendum est quonam modo ad cogitationem pertineat intel-
lectus, notitia uero cuiusque rei quae inest menti etiam quando non de ipsa cogitatur ad
solam dicatur memoriam pertinere.«
15 Augustinus: De Trinitate XIV 7 9; ed. Mountain/Glorie, 433,1–6: »Quapropter dili-
gentius illud consideremus exemplum quod adhibuimus ubi ostenderetur aliud esse rem
quamque non nosse, aliud non cogitare, fierique posse ut nouerit homo aliquid quod non
cogitat quando aliunde, non inde cogitat. Duarum ergo uel plurium disciplinarum peri-
tus quando unam cogitat, aliam uel alias etiam si non cogitat nouit tamen.«
16 Augustinus: De Trinitate XIV 7 9; ed. Mountain/Glorie, 433,14–18: »Rectissime uero
dicimus: »Iste quem perspicis de geometrica disputantem etiam perfectus est musicus.
Nam et meminit eius disciplinae et intellegit et diligit eam, sed quamuis eam nouerit et
amet, nunc illam non cogitat quoniam geometricam de qua disputat cogitat.«
17 Cf. supra Anm. 2.
18 Augustinus: De Trinitate XIV 7 9; ed. Mountain/Glorie, 433,22–434,24: »tunc enim
se ipsa mens et meminisse et intellegere et amare inuenit etiam unde non cogitabat
quando aliunde cogitabat«.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56 - am 24.01.2026, 10:19:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denken und nur auf besondere Ermahnung hin überhaupt daran zu
denken vermögen? Wie können wir dann sagen, nicht zu wissen, dass
wir wissen? So sagt denn auch derjenige, der einen anderen erinnert,
demjenigen, den er erinnert:

Du weißt dies, aber du weißt nicht, dass du es weißt; ich will dich erinnern,
und du wirst finden, dass du weißt, wovon du glaubtest, es nicht zu wissen.19

Als Beispiel hierfür nennt Augustinus wissenschaftliche Werke (litte-
rae), »die über solche Dinge geschrieben sind, deren Wahrheit der Le-
ser unter Führung der Vernunft (duce ratione) findet«, deren Evidenz
also nicht auf einer Geschichte (historia) und somit allein auf der
Glaubwürdigkeit des Autors beruht, sondern bei sich selbst (apud se)
oder im Geist unter Führung der Wahrheit (in ipsa mentis duce verita-
te) gefunden wird.20 Augustins Beispiel bestätigt also unsere bisherige
nicht-essentialistische Auslegung von »in abdito mentis« als eines be-
stimmten mentalen Zustandes, der zur mentalen Struktur des mensch-
lichen Geistes gehört, der nicht alles, was er weiß, zugleich in gleicher
Weise aktuell wissen kann. Hierzu bedarf es eines Zusammenspiels
von Erinnerung und Wissen, die intentional durch einen willentlichen
Akt, den Augustinus als Liebe bezeichnet, verbunden werden. Wer je-
doch auch auf eine Ermahnung oder Erinnerung hin die Wahrheit nicht
zu sehen vermag, der, so Augustinus, »ist in großer Blindheit des Her-
zens zu tief in die Finsternisse der Unwissenheit hinabgetaucht und
bedarf einer wunderbaren göttlichen Hilfe, um zur wahren Weisheit
zu gelangen.«21

Doch dann gibt Augustinus seiner Auslegung eine interessante
Wendung. Denn es geht ihm nicht um ein Wissen von etwas und ein
sich Erinnern an etwas – man könnte sagen an etwas Äußeres –, son-
dern es geht Augustinus um das innere Erinnern (interior memoria)
des Geistes selbst, durch das er sich seiner erinnert, und um die innere

61

»abditum mentis« bei Augustinus und Meister Eckhart

19 Augustinus: De Trinitate XIV 7 9; ed. Mountain/Glorie, 434,26–29: »Denique recte
ab eo qui commemorat ei quem commemorat dicitur: ›Scis hoc sed scire te nescis; com-
memorabo et inuenies te scientem quod te nescire putaueras‹.«
20 Augustinus: De Trinitate XIV 7 9; ed. Mountain/Glorie, 434,29–33: »Id agunt et
litterae quae de his rebus conscriptae sunt, quas res duce ratione ueras esse inuenit
lector, non quas ueras esse credit ei qui scripsit sicut legitur historia, sed quas ueras esse
etiam ipse inuenit siue apud se siue in ipsa mentis duce ueritate.«
21 Augustinus: De Trinitate XIV 7 9; ed. Mountain/Glorie, 434,33–36: »Qui uero nec
admonitus ualet ista contueri magna caecitate cordis tenebris ignorantiae demersus est
altius, et mirabiliore diuina ope indiget ut possit ad ueram sapientiam peruenire.«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56 - am 24.01.2026, 10:19:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einsicht (intelligentia interior), durch die er sich einsieht, und um den
inneren Willen (voluntas interior), durch den er sich liebt. In diesem
Sinne wollte er das Beispiel verstanden wissen und durch dieses zeigen,
»wieso von dem, was in der Erinnerung erhalten ist, die Sehkraft des
sich Erinnernden geformt wird und wieso, wenn der Mensch denkt,
etwas Derartiges erzeugt wird, wie es in ihm war, als er es vor dem
Denken erinnerte«.22

Die drei Momente memoria – intelligentia – voluntas drücken
also nicht nur auf Äußeres bezogene, sondern auch, ja vorrangig innere
Prozesse der Seele aus, welche ihr Gewissheit ihrer selbst verleihen. Sie
sind – als Abbild des göttlichen Geistes, ja der Trinität selbst – voll-
ständig aufeinander bezogene Prozesse ein und derselben mens. Da-
durch kann sich diese selbst zum Gegenstand einer Erkenntnis machen
und sich bewusst auf den Weg der Selbstreflexion begeben. Unabhän-
gig davon, ob sie zur Selbstreflexion kommt oder nicht, weiß sie jeder-
zeit von sich selbst, da zu ihrem Wesen eine Erinnerung ihrer selbst
und eine Einsicht ihrer selbst (memoria sui et intelligentia sui) ge-
hört.23

Von dieser Selbsterkenntnis spricht Augustinus im zehnten Buch
von De Trinitate. Eine wundersame Frage (mirabilis quaestio) sei dies,
wie der Geist sich selbst sucht und findet, wohin er sich bei seiner
Suche wendet und wohin er schließlich gelangt. »Denn was ist so sehr
im Geist wie der Geist selbst?«24 Vom Klebstoff der Liebe, der den Geist
auf erstaunliche Weise an die Bilder bindet, war bereits die Rede.25 Und
so formuliert Augustinus eine – auch wirkungsgeschichtlich – folgen-
reiche hermeneutische Regel:

62

Andreas Speer

22 Augustinus: De Trinitate XIV 7 10; ed. Mountain/Glorie, 434,37–45: »Propter hoc
itaque uolui de cogitatione adhibere qualecumque documentum quo posset ostendi quo-
modo ex his quae memoria continentur recordantis acies informetur et tale aliquid gi-
gnatur ubi homo cogitat quale in illo erat ubi ante cogitationem meminerat, quia facilius
dinoscitur quod tempore accedit et ubi parens prolem spatio temporis antecedit. Nam si
nos referamus ad interiorem mentis memoriam qua sui meminit et interiorem intelle-
gentiam qua se intellegit et interiorem uoluntatem qua se diligit«.
23 Augustinus: De Trinitate X 12 19; ed. Mountain/Glorie, 332,1–17; cf. auch De Trini-
tate XIV 7 10; ed. Mountain/Glorie, 434,37–435,52.
24 Augustinus: De Trinitate X 8 11; ed. Mountain/Glorie, 324,1–3: »Ergo se ipsam que-
madmodum quaerat et inueniat, mirabilis quaestio est quo tendat ut quaerat aut quo
ueniat ut inueniat. Quid enim tam in mente quam mens est?«
25 Cf. supra Anm. 13.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56 - am 24.01.2026, 10:19:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn er [der menschliche Geist] also angehalten wird, sich selbst zu erkennen,
so soll er sich nicht suchen, als ob er sich selbst weggenommen worden wäre,
sondern er soll das wegnehmen, was er sich hinzufügte. Er ist nämlich innerli-
cher nicht nur als das Sinnliche, das offenkundig draußen ist, sondern auch als
dessen Bilder, die in einem bestimmten Teil der Seele sind, den auch die Tiere
haben, wenngleich sie keine Einsicht haben, die eine Eigentümlichkeit des
Geistes ist. […] Der Geist erkenne sich also selbst und suche sich nicht wie
einen Abwesenden, sondern richte die Aufmerksamkeit seines Willens, die
über andere Dinge dahinschweifte, auf sich selbst und denke sich selbst. So
wird er sehen, dass er niemals sich nicht liebte, niemals sich nicht kannte.26

Auch hier ist nicht von einer Instanz die Rede – weder im Sinne eines
verborgenen göttlichen Grundes oder eines »inneren Wortes« (verbum
intimum) noch im Sinne eines »apex mentis«, eines »Höchsten der
Seele«, das auf ein ursprüngliches, leitendes Prinzip des gesamten See-
lenlebens, auf den »Hauptteil der menschlichen Seele« (principale
mentis humanae)27 verweist, in dem die Seele Gottes aufnahmefähig
ist und erst aus diesem Grund in sich selbst ein Bild Gottes finden kann.
Augustinus scheint vielmehr offenzulassen, wie jenes Vermögen des
inneren Menschen (hominis interioris potentia)28 näher zu bestimmen
ist – eine ideale Situation für eine facettenreiche Rezeptionsgeschichte,
wie wir von anderen Beispielen wissen. Dass es zu einer solchen bedeu-
tungsgeladenen Folgelektüre überhaupt kommen kann, dafür finden
sich bei Augustinus selbst – so haben wir zu zeigen versucht – bereits
eine Reihe von Anhaltspunkten, die es späteren Lesern ermöglichen,
das Motiv des »abditum mentis« mit zentralen augustinischen Lehr-
stücken zu verknüpfen. Hierzu zählen etwa die Lehre vom inneren

63

»abditum mentis« bei Augustinus und Meister Eckhart

26 Augustinus: De Trinitate X 8 11; ed. Mountain/Glorie, 324,11–325,25: »Cum igitur
ei praecipitur ut se ipsam cognoscat, non se tamquam sibi detracta sit quaerat, sed id
quod sibi addidit detrahat. Interior est enim ipsa non solum quam ista sensibilia quae
manifeste foris sunt, sed etiam quam imagines eorum quae in parte quadam sunt animae
quam habent et bestiae, quamuis intellegentia careant, quae mentis est propria. […]
Cognoscat ergo semetipsam, nec quasi absentem se quaerat, sed intentionem uoluntatis
qua per alia uagabatur statuat in se ipsa et se cogitet. Ita uidebit quod numquam se non
amauerit, numquam nescierit«.
27 Augustinus: De Trinitate XIV 8 11; ed. Mountain/Glorie, 435,2. Die Rede vom »prin-
cipale mentis humanae« steht in der begriffsgeschichtlichen Tradition des »Hegemoni-
kon«. Siehe hierzu T. Kobusch, Art. »Hegemonikon«. In: Historisches Wörterbuch der
Philosophie. Bd. III. Basel 1974, 1030–1031; siehe auch E. von Ivánka: Plato Christia-
nus. Übernahme und Umgestaltung des Platonismus durch die Väter. Einsiedeln 1964,
196–199.
28 Augustinus: De Trinitate XIV 7 10; ed. Mountain/Glorie, 435,61.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56 - am 24.01.2026, 10:19:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Menschen und der im inneren Menschen wohnenden Wahrheit, zu der
man nur durch eine Einkehr in sich selbst zu gelangen vermag. Diese
Lehre hat in dem Adagium: »noli foras ire, in te ipsum redi; in interiore
homine habitat veritas« aus dem 39. Kapitel von De vera religione
wohl seine wirkmächtigste Formulierung gefunden.29 In diesen Zu-
sammenhang gehört auch das Motiv des »deus interior intimo meo«
aus dem dritten Buch der Confessiones30.

II. Meister Eckhart

Erst bei Meister Eckhart kann der Sprachgebrauch von »abditum men-
tis« als nicht mehr episodisch oder beiläufig bezeichnet werden. Voraus-
gegangen war eine Diskussion im Milieu Pariser Magister und im Kreis
deutscher Dominikaner, vor allem bei Heinrich von Gent und Dietrich
von Freiberg.31 Nicht nur die Anzahl der Belegstellen sticht hervor,32

64

Andreas Speer

29 Augustinus: De vera religione XXXIX 72; ed. K.-D. Daur. Turnhout 1962 (CCSL 32),
234,12; cf. Augustinus: De Trinitate XIV 7 10; ed. W. J. Mountain/F. Glorie, 434,43–48.
30 Augustinus: Confessiones III 6 11; ed. L. Verheijen. Turnhout 1981 (CCSL 27),
33,57–58.
31 Cf. Heinrich von Gent, Quodlibet IX, qu. 15: »Utrum in nobis sit aliquod intelligere
abditum?«, ed. R. Macken (Henrici de Gandavo opera omnia XIII), Leuven 1983, 258–
269; Dietrich von Freiberg, Tractatus de visione beatifica, ed. B. Mojsisch (Corpus Phi-
losophorum Teutonicorum Medii Aevi II,1), Hamburg 1977, 13–124, bes. 13–22.
32 Cf. Magister Eckhardus: Liber parabolarum Genesis n. 217; LW I, 694,9–11: »Propter
quod etiam Plato ponebat scientias animae concreatas, per studium vero et exercitium
sensuum ex mentis abdito ad aciem intelligentiae revocari …«. – Super Eccl. n. 27; LW
II, 255,5–6: »Augustinus docet quod in abdito mentis potentiae animae semper sunt in
actibus suis.« – In Sap. n. 95; LW II, 429,2–4: »item quod ipse Augustinus docet quod in
abdito mentis semper lucet, quamvis lateat, lumen divinum.« – In Ioh. n. 267; LW III,
223,6–7: »Et Augustinus dicit quod praesentiam dei et trinitatis in abdito mentis non
percipit, qui foris est …«. – In Ioh. n. 320; LW III, 268,6–9: »indicat animae, ubi lucet,
fulget lux divina, sapit, dulcescit suavitas divina, scaturit fons divinae largitatis: in inti-
mo et abdito animae, ut docet Augustinus super illud infra quarto: »fiet in eo fons aquae
salientis in vitam aeternam«.« – In Ioh. n. 581; LW III, 508,11–12: »Septimo ait: ›in me‹
ad denotandum quod deus ipse illabitur essentiae animae. Iterum etiam ipse manet in
abditis, intimis et supremis ipsius animae.« – In Ioh. n. 679; LW III, 593,3–4: »Dicitur
autem ›vita aeterna‹, quia secundum Augustinum De trinitate in abdito mentis anima
semper meminit, semper intelligit, semper amat …«. – Sermo IX n. 98; LW IV, 93,5–6:
»Secundo nota quomodo gratia est supra omnem naturam, supra opus, supra potentias
intellectivas, in abdito animae, ubi solus deus illabitur.« – Sermo XLVII,1 n. 488; LW IV,
403,13–14: »›ab intus‹, id est intus in abdito mentis vel cordis.« – Sermo LII n. 523; LW
IV, 438,2–5: »Ergo ›induimini‹, quia ad intima dei pertingit verbum in principio, in

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56 - am 24.01.2026, 10:19:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sondern auch deren Prominenz sowie die Bewusstheit, mit der Eckhart
auf dieses Motiv zurückgreift und in seinen deutschen Predigten, in-
dem er sich immer wieder um eine angemessene Übertragung in die
mittelhochdeutsche Volkssprache bemüht, dessen evokative Kraft ent-
deckt.33 In dieser begrifflichen Anstrengung Eckharts kommen die
maßgeblichen begriffsgeschichtlich belegbaren Traditionen zusammen,
jedoch nicht nach Art einer bloßen Kompilation. Vielmehr rückt das
»abditum mentis« in den Mittelpunkt der psychologischen und intel-
lekttheoretischen Konzeptionen insbesondere im Kontext der Inner-
lichkeitsthematik, die in der Frage der Gotteserkenntnis ihren Ernstfall
besitzt. Hierbei werden der überlieferte Sprachgebrauch von »abditum
mentis« und die damit verbundenen Lehrstücke spekulativ durchdrun-
gen, transformiert und somit auf neue Weise auf den Begriff ge-
bracht.34 Dies möchte ich an drei Stationen deutlich machen, die ihren
Ausgangspunkt im Sapientia-Kommentar, dem Gottesgeburtszyklus
und der sogenannten Armutspredigt besitzen.

1.

Beginnen möchte ich mit einem Blick in das siebte Kapitel des Sapien-
tia-Kommentars. Hier wird zugleich erkennbar, wie Eckhart die ver-
schiedenen augustinischen Lemmata miteinander ins Spiel bringt, um
dann zu einer ersten systematischen Deutung des »abditum mentis« zu
gelangen.

Die Auslegung des Bibelspruchs aus dem siebten Kapitel des Bu-
ches der Weisheit (Sap. 7, 7): »Optavi, et datus est mihi sensus, et in-

65

»abditum mentis« bei Augustinus und Meister Eckhart

patre, ›in sinu patris‹, in ipso fonte suo, in abdito et intimo sui, scilicet intellectu, in
simplicitate ubi se toto redit super se totum.«
33 A. M. Haas: Nim din selbes war (cf. Anm. 5), 32 nennt unter Verweis auf Predigt 9
Quasi stella matutina (DW I, 142–158) huote, lieht, vünkelîn oder bürgelîn in der sêle;
zu nennen ist insbesondere die vor allem im Gottesgeburtszyklus gebräuchliche Formel
vom grunde der sêle.
34 Ich möchte mich im folgenden streng auf das augustinische Lemma, so wie es Eckhart
terminologisch verwendet, beschränken, und gehe daher auf die Überlegungen Loris
Sturleses zum »intellektuellen Seelengrund« nicht ein. Eine solche vergleichende Un-
tersuchung wäre sicherlich lohnend. Siehe hierzu L. Sturlese: »Seele und intellektueller
Seelengrund auf Deutsch und Latein. Eine Lektüre von Predigt 17 Quint«. In: id.: Homo
divinus. Philosophische Projekte in Deutschland zwischen Meister Eckhart und Heinrich
Seuse, Stuttgart 2007, 61–77.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56 - am 24.01.2026, 10:19:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vocavi, et venit in me spiritus sapientiae« ist um die beiden exklamato-
rischen Verben »optavi« und »invocavi« fokussiert, die nach Art des
litteram punctare zu Schlüsselbegriffen der Auslegung werden. Diese
Auslegungsarchitektur umfasst auch die beiden folgenden Verse Sap.
7, 8: »Divitias nihil dixi in comparatione illius«, und Sap. 7, 10: »Inex-
tinguibile est lumen illius«.35 Für unseren Zusammenhang von Inte-
resse ist die zweite Auslegung, die mit dem berühmten Augustinus-
Zitat aus dem 39. Kapitel von De vera religione beginnt: »noli foras
ire, in te ipsum redi, in interiori homine habitat veritas«. Im Mittel-
punkt der Auslegung steht das »venit in me«, das Eckhart unter Ver-
weis auf Ioh. 1, 11: »secundum unam expositionem: ›in propria venit‹«
als »in propria« deutet. Dieser Hinweis ist zugleich als ein expliziter
Verweis auf die Auslegung dieses Bibelwortes zu verstehen und als
eine Einladung an den eifrigen Leser, diesem Verweis im Johannes-
Kommentar nachzugehen.36 Eine zweite Auslegung des »in propria«
verbindet Eckhart mit dem Wort vom »inneren Menschen« aus dem
Augustin-Zitat und bezieht dieses auf die »vires intellectuales interio-
res«, auf die inneren Verstandeskräfte.37 Die inneren Verstandeskräfte
des Menschen, so können wir weiter lesen, haben nichts mit dem Teil
unserer Natur gemein, den wir mit den Tieren teilen, denn man finde
die Weisheit bekanntlich nicht im Viehstall und im Mist.38 Für diesen
Glanz nämlich, so führt Eckhart in seinem Sermo XLVII,1 Confidimus
in domino Jesu aus, sind »Schweine, Hunde und Wölfe, das heißt Men-
schen, die wie die Tiere in ihrem Leben nur von ihren niederen Kräften
Gebrauch machen, nicht empfänglich«.39

66

Andreas Speer

35 Zur Architektur der Auslegung und zur Struktur der Argumente siehe A. Speer:
»Zwischen Erfurt und Paris: Eckharts Projekt im Kontext. Mit einer Bibelauslegung
von Sap. 7,7–10 und Joh. 1,11–13«. In: Meister Eckhart in Erfurt, hrsg. von A. Speer/
L. Wegener. Berlin/New York 2005 (Miscellanea Mediaevalia, 32), 3–33, zur Aus-
legungsarchitektur bes. 30–33.
36 Hierzu A. Speer: »Zwischen Erfurt und Paris«, 15–16, ferner W. Goris: »Prout iudi-
caverit expedire. Zur Interpretation des zweiten Prologs zum ›Opus expositionum‹
Meister Eckharts«. in: Medioevo 20 (1994), 233–278, hier 266–270.
37 Magister Eckhardus: In Sap. n. 89; LW II, 421,1–5. Cf. Augustinus: De vera religione
XXXIX 72; ed. K.-D. Daur, 234,12–13.
38 Magister Eckhardus: In Sap. n. 89; LW II, 421,4–7: »›in propria‹, id est hominum
vires intellectuales interiores, non in communia nobis cum pecoribus, vires scilicet exte-
riores. Non enim dignatur venire sapientia in stabulum iumentorum, quia computrue-
runt iumenta in stercore suo.«
39 Magister Eckhardus: Sermo XLVII,1 n. 484; LW IV, 399,17–400,2: »Non enim splen-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56 - am 24.01.2026, 10:19:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mit dieser Unterscheidung in die höheren und niederen Ver-
mögen ist ein für Eckharts Anthropologie grundlegender Dualismus
zwischen dem inneren, d. h. dem neuen und himmlischen Menschen
und der geistigen Welt einerseits und dem äußeren, d. h. dem alten
und irdischen Menschen und der sinnlichen Welt andererseits verbun-
den40 – eine Gegenüberstellung, die sich bereits in Augustins Auffor-
derung findet, die Wahrheit nicht draußen, sondern inwendig zu su-
chen. Der Mensch nämlich ist seiner Natur nach »ain vernunftiges
wesen«41 – das ist der Kern der eckhartschen Anthropologie. Ein sol-
cher »vernunftiger mentsch« aber – so heißt es in Predigt 15 Homo
quidam nobilis – ist derjenige, der sich selbst mit der Vernunft begreift
und »im selber abgeschaiden ist« von allem Stofflichen und allen For-
men. Je mehr er »abgeschaiden ist von allen dingen und in sich selber
gekeret« und je klarer er alle Dinge in der Vernunft in sich selbst, ohne
Hinwendung nach außen erkennt, desto mehr ist er ein Mensch.42

Ich übergehe die dritte trinitätstheologische Auslegung von »in-
vocavi« und folge sogleich dem Bibelvers Sap. 7, 10 »Inexstinguibile est
lumen illius«, den Eckhart als Fortsetzung seiner zweiten Auslegung
der »invocavi«-Exegese konzipiert; deren vorzüglicher Gegenstand ist
der innere Mensch. Von einem unauslöschlichen Licht könne zum
einen mit Bezug auf die ungeschaffene Weisheit (sapientia increata),
sodann aber auch hinsichtlich der geschaffenen, mitgeteilten Weisheit
(sapientia participata) gesprochen werden.43 Jedoch kann nicht nur von
der ungeschaffenen göttlichen Weisheit gesagt werden, sie sei unaus-
löschlich. Es gibt auch ein mitgeteiltes unvergängliches Licht (lumen
participatum indeficiens), das gemäß dem Schriftwort unauslöschlich

67

»abditum mentis« bei Augustinus und Meister Eckhart

doris illius capaces sunt porci, canes aut lupi, id est homines brutaliter viventes in exer-
citio solum virium inferiorum.«
40 Magister Eckhardus: Sermo VII Homo quidam erat dives n. 78; LW IV, 75,10–13:
»Ista ergo quattuor sibi respondent: homo interior, homo novus, homo caelestis, mundus
intelligibilis. Rursus quattuor opposita sibi correspondent: homo exterior, hhomo vetus,
homo terrenus,i mundus sensibilis.«
41 Magister Eckhardus: Predigt 15 Homo quidam nobilis; DW I, 250,5–6.
42 Magister Eckhardus: Pr. 15; DW I, 250,6–10: »Ein vernúnftiger mentsch ist, der sich
selber vernúnfteklichen verstát vnd in im selber abgeschaiden ist von allen materien vnd
formen. ie me er abgeschaiden ist von allen dingen vnd in sich selber gekeret, ie me er
aellú ding clarlich vnd vernúnfteklich bekennet in im selber sunder uskeren: ie me es ain
mentsch ist.«
43 Magister Eckhardus: In Sap. n. 92; LW II, 425,4–5: »Dupliciter potest hoc accipi:
primo de sapientia increata, secundo de sapientia participata.«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56 - am 24.01.2026, 10:19:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(inextinguibile) sei.44 Dies ist für Eckhart der intellectus agens. Im Hin-
tergrund dieser Auslegung steht offensichtlich die bereits bei Dietrich
von Freiberg nachklingende Tradition des »augustinisme avicenni-
sant«, wenn dieser den intellectus agens mit dem abditum mentis
gleichsetzt. Dieser Traditionslinie folgt Eckhart auch in der weiteren
Auslegung des intellectus agens, wenn er feststellt, dass die Kommen-
tatoren des Aristoteles den intellectus agens als einen Teil der Seele
(aliquid animae) angesehen hätten, so wie Aristoteles ihn auch im drit-
ten Buch von De anima als lumen und nicht als lux bezeichnet habe.45

Auch in der Parallelstelle im ersten Kapitel des Johannes-Kommentars
bezieht Eckhart das Bibelwort vom wahren Licht, das jeden Menschen
erleuchtet, der in diese Welt kommt (Ioh. 1, 9), auf den intellectus
agens, und wendet sich ausdrücklich gegen diejenigen, die glauben,
»dass die Gnade allein Licht sei, während doch jede Vollkommenheit,
vor allem das Sein ein Licht ist und die Wurzel jeder leuchtenden Voll-
kommenheit, so wie der Philosoph im dritten Buch von der Seele auch
den wirkenden Verstand ein Licht nennt«.46

Eckharts Rekurs auf den intellectus agens betont also die Bedeu-
tung des naturhaften Erkennens. Doch dieses ist gefangen von der Far-
benvielfalt der Trugvorstellungen. Gleichermaßen gebannt durch Par-
tikuläres wie Universales, durch die Mannigfaltigkeit des hic et hoc,
verhält der Verstand sich gleich dem Auge der Nachteule (bzw. der
Fledermaus) zu jenem unauslöschlichen Licht,47 das, so Eckhart im An-
schluss an Augustinus, »im Grund der Seele (in abdito mentis) immer

68

Andreas Speer

44 Magister Eckhardus: In Sap. n. 93; LW II, 426,10–427,2: »Eccli. 24 [6]: ›ego feci in
caelis, ut oriretur lumen indeficiens‹. Ecce habes duo: primo quidem quod lumen sig-
nificat aliquid participatum, utpote factum; … secundo quod ›ipsum est indeficiens‹. Et
hoc est quod hic dicitur: ›inexstinguibile est lumen illius‹.«
45 Magister Eckhardus: In Sap. n. 93; LW II, 427,2–4: »Ad hoc facit quod expositores
philosophi dicunt intellectum agentem esse aliquid animae, eo quod ipsum vocat lumen,
non lucem.« – Cf. De anima III 5 (430 a 15).
46 Magister Eckhardus: In Ioh. n. 94; LW III, 81,10–13: »Secunda causa et falsa imagi-
natio, quia putant solam gratiam esse lumen, cum omnis perfectio, praecipue ipsum esse,
lumen sit et radix omnis perfectionis lucentis. Et philosophus III De anima intellectum
agentem lumen vocat.« – Cf. wiederum De anima III 5 (430 a 15).
47 Cf. Magister Eckhardus: Expos. lib. Gen. n. 41; LW I, 216,8–10; zu diesem Bild der
vespertilio, das auf Aristoteles: Metaphysica II 1, 993 b 9–11 zurückgeht, cf. auch Bona-
ventura: Itinerarium mentis in Deum V 4; Quaracchi 1882 (Opera omnia, 5), 309 a; zur
Auslegungsgeschichte dieses Motivs cf. C. Steel: Der Adler und die Nachteule. Thomas
und Albert über die Möglichkeit der Metaphysik. Münster 2001 (Lectio Albertina, 4).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56 - am 24.01.2026, 10:19:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


leuchtet, auch wenn es verborgen ist«.48 Denn dieses Licht der Weisheit
(lumen sapientiae) ist in sich und seiner Natur nach unauslöschlich; es
kann von sich aus nicht ausgelöscht werden, mag es auch in uns erlö-
schen.49

Dieser Nachsatz deutet auf die in der Identifikation von »abditum
mentis« und »intellectus agens« liegende Spannung zwischen dem
»supra« und dem »infra« dieses Prinzips aller Geistigkeit. Zwar bezieht
sich Eckhart darin auf Plato, dass die Seele, sofern sie unsterblich ist,
für die Weisheit empfänglich und ihr Träger ist (»capax est et sub-
iectum sapientiae«),50 doch wird das Licht der Weisheit nicht von der
vernünftigen Seele (anima rationalis) aufgenommen, sofern sie Natur
oder ein naturhaftes Seiendes ist, »sondern allein vom Verstand (intel-
lectus), sofern er Verstand ist, und das heißt etwas Höheres und Gött-
liches«. Damit ist, in deutlicher Absetzung von der diskursiven Ver-
nunft (ratio), der gesamte Intellekt angesprochen und nicht nur der
intellectus agens als spezifisches Vermögen.51 Eckhart bedient sich der
aristotelischen Terminologie vom »intellectus agens« vielmehr, um
eine bestimmte Lesart des augustinischen Lehrstücks vom »abditum
mentis« zu etablieren: als Seelengrund im Sinne eines naturhaften,
unverlierbaren Besitzes, und nicht bloß als ein besonderes Gnaden-
geschenk. In ähnlicher Weise verbindet Eckhart in der Auslegung von
Ioh. 17, 3 »Haec est vita aeterna« die aristotelische Vorstellung, dass
die Glückseligkeit vorzüglich in der intellektuellen Vollkommenheit
bestehe und diese – so der Kommentator, d. h. Averroes – als etwas
Unbegrenztes zu denken ist, nämlich als die Aufnahme von etwas Un-
begrenztem in einer unbegrenzten Kraft, und dass diese Seligkeit Gott

69

»abditum mentis« bei Augustinus und Meister Eckhart

48 Magister Eckhardus: In Sap. n. 95; LW II, 429,2–4: »item quod ipse Augustinus docet
quod in abdito mentis semper lucet, quamvis lateat, lumen divinum«. – Cf. Augustinus:
De Trinitate XIV 7 9; ed. Mountain/Glorie, 433,19 sqq., ferner De Trinitate X 12 19; ibid.
332 und XIV 14 19; ibid. 445–447.
49 Magister Eckhardus: In Sap. n. 95; LW II, 429,4–6: »Hoc est igitur quod hic dicitur:
›inexstinguibile est lumen illius‹. Posset etiam dici quod lumen sapientiae, quamvis in
nobis exstinguatur, in se tamen et ex sui natura est inexstinguibile, et habet ex se non
exstingui.«
50 Magister Eckhardus: In Sap. n. 95; LW II, 429,1–2: »Ad hoc facit quod Plato probat
animam eo esse immortalem, quo capax est et subiectum sapientiae.«
51 Magister Eckhardus: In Sap. n. 94; LW II, 428,4–6: »Lumen quidem sapientiae, sub
ratione sapientiae, non recipitur in corporibus, sed nec in anima rationali, ut natura sive
ens est in natura, sed in ipso solo hintellectui, in quantum intellectus est, superius ›ali-
quid‹ est et ›divinius‹.«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56 - am 24.01.2026, 10:19:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


selbst ist, sofern er das Erste und Unbegrenzte ist,52 mit der augusti-
nischen Vorstellung, dass Gott zu erkennen für den Intellekt das ei-
gentliche Leben sei. Und deshalb sage Augustinus im vierzehnten Buch
über die Dreifaltigkeit, »dass die Seele in der verborgenen Tiefe des
Geistes (in abdito mentis) immer gedenkt, immer erkennt, immer
liebt«, da die menschliche Seele – so fügt Augustinus im Buch über
die Unsterblichkeit der Seele hinzu – aus der Verbindung der höheren
Vernunft, nämlich des Höchsten und Innersten der Seele (supremi et
intimi animae) mit den ewigen Wahrheiten auch ihre Unsterblichkeit
empfange.53

Eine solche Auslegung, die an die Lehre von der zweifachen Er-
kenntnis der Engel, der Morgen- und der Abenderkenntnis anknüpft,54

steht somit durchaus nicht im Widerspruch zu Eckharts Intellektlehre
und dem Vorrang der aufnehmenden, passiven vor der erkenntniskon-
stituierenden, aktiven Verstandestätigkeit. Doch ist eine gewisse Span-
nung unübersehbar, die im weiteren zu einer Transformation der ab-
ditum mentis-Lehre führen wird. Eckharts Deutungsversuch in
unserem Auslegungszusammenhang zielt darauf, den Grund dafür,
dass das Licht der Weisheit unauslöschlich ist, gerade darin zu suchen,
wodurch es vom Verstand aufgenommen wird (»quo in intellectu reci-

70

Andreas Speer

52 Magister Eckhardus: In Ioh. n. 678; LW III, 592,5–13: »Adhuc autem ex hoc ipso patet
septimo, quam convenienter et salubriter beatitudo, vita aeterna, ponitur in intellectu,
virtute scilicet apprehensiva; magis enim per omnem modum potest quis accipere quam
dare, quin immo quo plus accipit, plus potest accipere. Et hoc de intellectu dicit philoso-
phus quod ipse quo plus intelligit et quo maiora intelligit, aptior est ad intelligendum.
Unde et commentator in De substantia orbis in fine dicit quod licet in corpore finito non
possit esse virtus infinita, potest tamen esse acceptio ab alio in infinitum et infinita.
Unde ibidem dicitur ex Aristotele quod quies quae est in terra est fortior virtute caeli.
Beatitudo autem, deus ipse, primum est et infinitum. Notavi de hoc diffusive in nostris
Quaestionibus.«
53 Magister Eckhardus: In Ioh. n. 679; LW III, 593, 1–7: »Duo tamen ad praesens sunt
advertenda. Primum est quod deum cognoscere dicitur hic esse vita. Ratio est, quia sicut
›vivere viventibus est esse‹, sic intelligere intellectui ut sic est vivere. Dicitur autem vita
aeterna, quia secundum Augustinum De trinitate in abdito mentis anima semper me-
minit, semper intelligit, semper amat, et in libro De immortalitate animae dicit quod ex
adhaesione rationis superioris, supremi scilicet et intimi animae, hcum regulis aeternisi
sortitur et accipit anima humana suam immortalitatem.
54 A. de Libera: La mystique rhénane. D’Albert le Grand à Maître Eckhart. Paris 1994,
275–276, verweist vor allem auf Predigt 37 Vir meus servus tuus mortuus est (DW II,
221,4–222,2). Cf. Augustinus: De genesi ad litteram IV 24–25; ed. J. Zycha. Prag/Wien/
Leipzig 1894 (CSEL 28.1), 123–125, und Augustinus: De civitate Dei XI 29; ed. B. Bom-
bart/A. Kalb. Turnhout 1955 (CCSL 48), 349.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56 - am 24.01.2026, 10:19:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


pitur«); das aber ist die Gottebenbildlichkeit des Intellekts.55 Anders als
die – in Eckharts Worten – naturhafte Vernunft (ratio) nämlich ist
allein der Verstand (intellectus) fähig, das unauslöschliche Weisheits-
licht aufzunehmen, ohne es allerdings von sich aus zu besitzen oder
erkennen zu können. In seinem Grund erkennt der Intellekt also, dass
er auf etwas Höheres und Göttliches verwiesen ist. Dieses Gewahrwer-
den und »Schmecken« Gottes lässt, wie Eckhart in Predigt 69 Modicum
et iam non videbitis me ausführt, die prinzipalen Eigenschaften des
Intellekts hervortreten: (i) dass er abgelöst ist vom Hier und Nun, (ii)
dass er nichts gleicht, (iii) dass er lauter und unvermengt ist, (iv) dass er
in sich selber wirkend oder suchend ist, und (v) dass er ein »Bild« ist.56

Doch eigentlich kann ein solcher Grund nicht mehr adäquat mit
einem der Seelenvermögen identifiziert werden, auch nicht mit den
Kräften der Seele, sofern sie »in abdito mentis« immer wirksam sind.57

Vielmehr weist die Vorstellung der »in abdito mentis« anwesenden
Kraft des geistigen Lichtes über die augustinische Vermögenspsycho-
logie hinaus: »supra opus, supra potentias intellectivas in abdito men-
tis, ubi solus deus illabitur«. Dass Eckhart hier den ersten Schlüssel-
begriff seiner Predigt zum dritten Sonntag nach Trinitatis Deus omnis
gratiae nicht im engeren Sinne einer besonderen Gnadengabe versteht,
verdeutlicht er durch den expliziten Verweis auf Avicenna, dem zufolge
»das einmal durch eine körperliche Seinsweise Berührte niemals im
Intellekt oder im Sinnesvermögen Aufnahme findet, sondern durch
die Kraft des geistigen Lichtes von allem entblößt werden muss, bevor
es Aufnahme findet«. Um wieviel größer müsse dann jedoch die Vor-
züglichkeit sein, »welche die Gnade in der Seele schafft, als die, welche
das Licht des Intellekts im Stein schafft«.58

71

»abditum mentis« bei Augustinus und Meister Eckhart

55 Magister Eckhardus: In Sap. n. 94; LW II, 428,4–9, Zitat 8–9: »Patet igitur ratio,
quare lumen sapientiae hoc ipso est inexstinguibile, quo in intellectu recipitur.«
56 Magister Eckhardus: Pr. 69; DW III, 169,1–5: »Ein kraft ist in der sêle, daz ist ver-
nünfticheit. Von êrste, sô diu gotes gewar wirt und gesmecket, sô hât si vünf eigens-
chefte an ir. Daz êrste ist, daz si abescheidet von hie und von nû. Daz ander, daz si nihte
glîch enist. Daz dritte, daz si lûter und unvermenget ist. Daz vierde, daz si in ir selber
würkende oder suochende ist. Daz vünfte, daz si ein bilde ist.«
57 Magister Eckhardus: Super Eccl. n. 27; LW II, 255,5–6): »Augustinus docet quod in
abdito mentis potentiae animae semper sunt in actibus suis.«
58 Sermo IX Deus omnis gratiae n. 98; LW IV, 93,5–94,1: »Secundo nota quomodo gra-
tia est supra omnem naturam, supra opus, supra potentias intellectivas, in abdito ani-
mae, ubi solus deus illabitur. Circa quod nota quomodo secundum Avicennam semel
tactum condicione corporali nunquam recipitur nec in intellectu aut sensu, hsedi virtute

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56 - am 24.01.2026, 10:19:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.

Es dürfte deutlich geworden sein, auf welche Weise Eckhart die ver-
schiedenen Motive der augustinischen Geistlehre zusammenführt und
hierbei zugleich in Beziehung zur aristotelischen Intellektlehre setzt. In
diesem Zusammenhang gewinnt der bei Augustinus noch vage Begriff
des »abditum mentis« ein scharfes systematisches Profil. Er wird – in
Verbindung mit der augustinischen imago-Lehre – zum Schlüssel für
die im Vergleich mit der übrigen Kreatur besondere Gottesnähe des
Menschen, die ihren Grund in der ursprünglich gegebenen Gottes-
gegenwart hat, die über die Seelenvermögen hinaus auf einen verbor-
genen Ursprung der Seelenvermögen verweist, »neizwaz gar heimlî-
ches dar enboben dem êrsten ûzbruche, dâ ûzbrechent vernünfticheit
und wille«, wie Eckhart in Predigt 7 Populi eius qui in te est, misereberis
unter Verweis auf Augustinus sagt.59 Und wie Augustinus identifiziert
Eckhart diesen verborgenen Ursprung mit Gott, »der selbst in das We-
sen der Seele eingeht« und »im Verborgenen, im Innersten und Höchs-
ten der Seele« bleibt – getreu dem bereits mehrfach zitierten Adagium
aus De vera religione, das hier in seiner »klassischen« kompilatorischen
Ausformung als auctoritas vorliegt: »›Gehe nicht nach draußen, kehr in
dich selbst zurück, im inneren Menschen wohnt die Wahrheit‹, zu der
auf keine Weise die gelangen, die sie draußen suchen«.60

Und doch – so Eckhart – »ist der Seele kein Ding so unbekannt wie
sie sich selbst«.61 Wir befinden uns in der ersten Predigt Dum medium
silentium tenerent omnia des berühmten Gottesgeburtszyklus. In der
soeben gelesenen Aussage tut sich eine unüberwindbar scheinende

72

Andreas Speer

luminis intellectualis exuitur his omnibus, antequam recipiatur. Iuxta quod nota excel-
lentiam et efficaciam illius luminis, ut etiam lapis sit illic invisibilis, infigurabilis et nullo
sensu exteriori aut interiori perceptibilis.«
59 Magister Eckhardus: Pr. 7; DW I, 123,9–11.
60 Magister Eckhardus: In Ioh. n. 581; LW III, 508,11–509,2: »Septimo ait: in me ad
denotandum quod deus ipse illabitur essentiae animae. Iterum etiam ipse manet in ab-
ditis, intimis et supremis ipsius animae. Augustinus De vera religione: »noli foras ire, in
te ipsum redi, in interiori homine habitat veritas«, »ad quam nullo modo perveniunt qui
eam foris quaerunt«. – Das Adagium ist in dieser Form eine Kompilation aus De vera
religione XXXIX 72; ed K.-D. Daur, 57,7 und XLIX 94; ed. G. M. Green, Wien 1961
(CSEL 77), 68,14. Siehe hierzu auch R. Guerizoli: Die Verinnerlichung des Göttlichen
(cf. Anm. 5), 14–16.
61 Magister Eckhardus: Pr. 101; DW IV,1, 348,65: »Und dar umbe sô enist der sêle kein
dinc als unbekant als si ir selber.«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56 - am 24.01.2026, 10:19:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Spannung auf zwischen der Seele und ihrem Grund, der sie im eigent-
lichen Sinne selbst und doch nicht selbst ist. Für Eckhart wird die hier
aufscheinende Frage nach der Vereinigung der Seele mit ihrem gött-
lichen Grund oder genauer: nach der Vergegenwärtigung dieses Grun-
des, zur Leitfrage, die nicht nur theoretische, sondern auch praktische
Bedeutung besitzt, sofern die Rückkehr in diesen Grund zugleich als
Vollendung gedacht werden muss.

Warum der Seele ihr eigentlicher Grund das Verborgenste ist, be-
gründet Eckhart – ganz in der Linie Augustins – damit, dass ihr ganzes
Wirken nach außen immer an ein Vermittelndes gebunden ist.

allez ir ûzwürken würket si durch etwaz mittels. Mêr: in dem wesene enist
kein werk. Dar umbe enhât diu sêle in dem wesene kein werk. Mêr: die krefte,
dâ si mite würket, die vliezent ûz dem grunde des wesens. […] Wan daz enist
von natûre nihtes enpfenclich dan aleine des götlîchen wesens âne allez mit-
tel. Got gât hie in die sêle mit sînem allem, niht mit sînem teile. Got gât hie in
den grunt der sêle. Nieman enkumet in den grunt der sêle dan aleine got.62

Daraus erwächst eine zweifache Differenz. Zum einen mit Bezug auf die
Erkenntnis der äußerlich begegnenden Kreaturen: diese müssen »hie
ûze blîben in den kreften«. In den Kräften schaut die Seele die Abbilder,
mit denen die Kreaturen in die Seele hereingezogen worden sind. Zum
anderen für die Selbsterkenntnis der Seele, die von sich selbst ein Bild
weder erzeugen noch wirken kann. Daher könne sie sich selbst durch
nichts erkennen, denn Bilder kommen nur durch die Sinne herein.63

Allein Gott, so fährt Eckhart fort, »würket in der sêle âne alle
mittel, bilde oder glîchnisse, jâ, in dem grunde, dâ nie bilde înkam dan
er selber mit sînem eigenen wesene«.64 Dieses Wirken im Grund der
Seele denkt Eckhart im Modell der Gottesgeburt.

Wie gebirt got der vater sînen sun in dem grunde der sêle? Als die crêatûren
tuont in bilden und in glîchnissen? Nein, entriuwen! Mêr: in aller der wîse als
er in in der êwicheit gebirt, noch minner noch mê. Eyâ, wie gebirt er in dâ?
Daz merket! Sehet, got der vater hât ein volkomen însehen in sich selber und
ein abgründic durchkennen sîn selbes mit im selber, niht mit keinem bilde.
Und alsô gebirt der vater sînen sun in wârer einunge götlîcher natûre. Sehet,
in der selben wîse und in keiner andern gebirt got der vater sînen sun in der
sêle grunde und in irm wesene und einiget sich alsô mit ir.65

73

»abditum mentis« bei Augustinus und Meister Eckhart

62 Magister Eckhardus: Pr. 101 Dum medium silentium; DW IV,1, 344,48–346,54.
63 Magister Eckhardus: Pr. 101; DW IV,1, 346,54–58 und 348,66–68.
64 Magister Eckhardus: Pr. 101; DW IV,1, 350,82–84.
65 Magister Eckhardus, Pr. 101; DW IV,1, 350,85–352,91.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56 - am 24.01.2026, 10:19:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im Modell der Gottesgeburt, das der Sache nach den ewigen Hervor-
gang des Sohnes aus dem Vater bezeichnet, werden die in den zeit-
genössischen Debatten vorgegebenen Grenzlinien in zweifacher Hin-
sicht überschritten: (i) zum einen mit Blick auf den vornehmlich von
Dominikanern und Franziskanern geführten Streit über den Primat
von Vernunft und Willen im Vollzug der visio beatifica durch die Ver-
lagerung des Ortes der Glückseligkeit in die essentia animae, die den
Seelenvermögen vorausgeht; auch die irdische Vollkommenheit des
Menschen liegt in einer Instanz, die sich Vernunft und Willen ent-
zieht;66 (ii) zum anderen durch die Interpretation des aus der Verbin-
dung der anaxagoreisch-aristotelischen Vorstellung von der Unbe-
stimmtheit der Vernunft mit dem vom Konzept des intellectus
possibilis her gewonnenen Begriffs der Möglichkeit aus der Sicht der
negativen Theologie dionysisch-proklischer Prägung, dergemäß das
Überschreiten der reflexiven und selbstbestimmten Vernunft nicht im
Modell der coniunctio des intellectus adeptus mit den separaten Sub-
stanzen, sondern als Überschreitung aller naturhaften Determiniert-
heit und aller intentionalen Konstitution und Vermittlung gedacht
wird, indem der Intellekt seine Selbsttätigkeit und Dynamik der
Selbstbegründung preisgibt, um in dieser Negativität der reinen Mög-
lichkeit mit der Gottheit zu konvergieren.67

Gemeinsamer Referenzpunkt ist die augustinische Grundintui-
tion von einem inneren Wissen »in abdito mentis«, das wir nicht durch
unsere natürlichen Vermögen erwerben können, sondern das eine
seinsmäßige Überformung erforderlich macht.68 Den Weg zu dieser
Erkenntnis, die mit der Wendung nach innen beginnt und in dessen
Verlauf der Mensch sich schließlich selbst übersteigt, indem er in die
Selbsterkenntnis Gottes eingeht, der allein sich selbst in sich selbst

74

Andreas Speer

66 Hierzu R. Guerizoli: Die Verinnerlichung des Göttlichen, 62–65, 94–97 und 178–
181.
67 Cf. hierzu N. Largier: »Theologie, Philosophie und Mystik bei Meister Eckhart«. In:
Was ist Philosophie im Mittelalter? Hrsg. von J. A. Aertsen/A. Speer. Berlin/New York
1998 (Miscellanea Mediaevalia 26), 704–711, hier bes. 706–707.; ferner N. Largier: Art.
»Vernunft; Verstand«. III. Mittelalter, E. Deutsche Dominikanerschule und Mystik. In:
Historisches Wörterbuch der Philosophie. Bd. XI. Basel 2001, 786–790, hier 787.
68 Cf. W. Goris: »Die Vergegenwärtigung des Heils. Thomas von Aquin und die Folge-
zeit«. In: Ende und Vollendung. Eschatologische Perspektiven im Mittelalter. Hrsg. von
J. A. Aertsen/M. Pickavé. Berlin/New York 2002 (Miscellanea Mediaevalia 29), 417–
433, bes. 429.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56 - am 24.01.2026, 10:19:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vollkommen erkennt,69 denkt Eckhart folglich nicht als einen auf die
Vervollkommnung der eigenen Erkenntnisvermögen und Erkenntnis-
kräfte basierenden Aufstieg, vielmehr als einen Abstieg in die Demut,
als ein Lassen vom Eigenwillen, als ein Lassen von sich selbst, ja letzt-
lich auch von jeglichem Lassen.70 Wahre Selbsterkenntnis führt mithin
über den Selbstverlust, über den Verlust aller erkenntnisvermittelnden
Bilder und Vorstellungen. Denn wahre Selbsterkenntnis ist unmittel-
bar. Befreit von den Erkenntnisbildern erkennt der Mensch sich so, wie
er von Gott erkannt wird, erkennt er schließlich Gott selbst und sich,
insofern er Bild Gottes ist. Denn – so Eckhart – wir müssen wissen, dass
die Seele »innen ledic und vrî ist von allem mittel und von allen bilden.
Und daz ist ouch diu sache, daz sich got lediclîche mit ir vereinen mac
sunder bilde oder glîchnisse«.71

Diese Gotteserkenntnis ist somit weder diskursiv noch reflexiv;
sie überschreitet die natürlichen Bedingungen menschlichen Erken-
nens und geschieht durch einen Akt gnadenhafter Überformung, für
den der Mensch sich bereiten soll: nicht durch die Flucht vor den Din-
gen in eine äußerliche Einsamkeit. Vielmehr muss der Mensch – in
Eckharts Worten – »eine innere Einsamkeit lernen, wo und bei wem
er auch sei. Er muss lernen, die Dinge zu durchbrechen und seinen Gott
darin zu ergreifen und den [= ihn] kraftvoll in seiner wesenhaften Wei-
se in sich hineinbilden zu können« – so lesen wir bereits in den Rede
der unterscheidunge.72 Hier kündigt sich schon ein Motiv an, das den
Abschluss der Rezeption und Transformation der abditum mentis-Leh-
re bilden wird.

Obgleich der Seelengrund im Gottesgeburtszyklus dadurch cha-
rakterisiert ist, dass er Gott in via unvermittelt empfangen könne,
bleibt die Verfassung dieses für Gott empfänglichen Wesens der Seele
– der essentia animae jenseits ihrer Kräfte und Vermögen – grundsätz-
lich von dem in Abwesenheit aller Bilder wirkenden Gott unterschie-
den. Zwar kann der Seelengrund Gottes Wesen unvermittelt empfan-

75

»abditum mentis« bei Augustinus und Meister Eckhart

69 Cf. Magister Eckhardus: Pr. 15; DW I, 252,2–7.
70 Cf. Magister Eckhardus: RdU 3; DW V, 192–194.
71 Magister Eckhardus: Pr. 101; DW IV, 348,70–349,72.
72 Magister Eckhardus: RdU 6; DW V, 207,5–9: »Diz enmac der mensche niht gelernen
mit vliehenne, daz er diu dinc vliuhet und sich an die einœde kêret von ûzwendicheit;
sunder er muoz ein innerlich einœde lernen, swâ oder bî swem er ist. Er muoz lernen diu
dinc durchbrechen und sînen got dar inne nemen und den krefticlîche in sich künnen
erbilden in einer wesenlîchen wîse.«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56 - am 24.01.2026, 10:19:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen und sich vollkommen mit ihm vereinen, der Ursprung dieser Ver-
einigung und die Macht, durch die sie besteht, wurzeln jedoch nicht in
der Seele, sondern allein in Gott und seinem Wirken. Somit bleibt im
Grunde ein unüberbrückbarer Unterschied zwischen Gott und dem
Seelengrund, da dieses Vermögen niemals durch sich selbst seine Ver-
vollkommnung erreichen kann. Dieses Vermögen kann nur durch Gott
mit Gott vereinigt werden, in sich selbst, ohne Gott, vermag es nicht in
den Zustand der Vollkommenheit zu gelangen.73 In diesem Sinne be-
tont Eckhart in Predigt 10 In diebus suis placuit deo et inventus est
iustus – abermals unter Berufung auf ein bekanntes Adagium Augus-
tins, dass nämlich Gott der Seele näher sei als sie sich selbst – zwar
einerseits die Nähe zwischen Gott und der Seele, die keinen Unter-
schied kenne, so dass »dasselbe Erkennen (bekantnisse), in dem sich
Gott selbst erkennt, das Erkennen eines jeden losgelösten (abegeschei-
denen) Geistes histi und kein anderes«.74 Und doch liegt eine Priorität
bei Gott, denn »diu sêle nimet ir wesen âne mitel von gote; dar umbe ist
got der sêle næher, dan si ir selber sî; dar umbe ist got in dem grunde
der sêle mit aller sîner gotheit«.75

3.

Den Abschluss soll ein – sicherlich nicht erschöpfender – Blick in die
sogenannte Armutspredigt Beati pauperes spiritu (Predigt 52) bilden,
die von der Forschung einhellig als eines der letzten Zeugnisse eckhart-
schen Denkens angesehen wird.76 Hierbei möchte ich mich auf einige

76

Andreas Speer

73 Eine umfassende Analyse des Gottesgeburtszyklus hat R. Guerizoli: Die Verinnerli-
chung des Göttlichen vorgenommen. Dort finden sich die Evidenzen, die ich hier nur
andeuten konnte.
74 Magister Eckhardus: Pr. 10; DW I, 161,8–162,4: »Als sant Augustinus sprichet: got ist
der sêle næher dan si ir selber sî. Diu nâheit gotes und der sêle diu enhât keinen under-
scheit in der wârheit. Daz selbe bekantnisse, dâ sich got selben inne bekennet, daz ist
eines ieglîchen abegescheidenen geistes bekantnisse und kein anderz.« – Zur Herkunft
des Augustinus-Zitats siehe DW I, 162, Anm. 1.
75 Magister Eckhardus: Pr. 10; DW I, 162,4–6.
76 Siehe hierzu die Einleitung und den Begleitkommentar von Niklaus Largier in der
von ihm besorgten Werkausgabe in der Bibliothek des Mittelalters; siehe hier den Stel-
lenkommentar zu Predigt 52, in: Meister Eckhart: Werke I. Frankfurt a. M. 1993, 1050–
1060. Wie Largier folge ich auch dem Quintschen Text der Werkausgabe, DW II, 486–
506.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56 - am 24.01.2026, 10:19:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hinweise beschränken, die auf eine weitere spekulative Zuspitzung im
Verständnis der von Augustinus übernommenen Rede vom »abditum
mentis« hindeuten. Diese Zuspitzung betrifft sowohl das Verständnis
der beiden Seelenvermögen oder Seelenkräfte wie auch das Verständnis
des Seelengrundes. Dass Eckhart selbst eine derartige Radikalisierung
im Sinne hat, macht er eingangs seiner Auslegung der dritten Form der
Armut deutlich, die einem »arm mensche, der niht enhât«, gilt.77

Nû merket hie mit vlîze und mit ernste! Ich hân ez ofte gesprochen, und
sprechent ez ouch grôze meister, daz der mensche alsô ledic sol sîn aller dinge
und aller werke, beidiu innerlîche und ûzerlîche, alsô daz er möhte sîn ein
eigen stat gotes, dâ got inne möhte würken. Nû sagen wir anders. Ist daz
sache, daz der mensche aller crêatûren und gotes und sîn selbes ledic stât,
und ist noch daz in im alsô, daz got stat vinde in im ze würkenne, sô sprechen
wir: als lange daz ist in dem menschen, sô enist der mensche niht arm in der
næhsten armuot. Wan got enist daz niht meinende in sînen werken, daz der
mensche habe eine stat in im, dâ got inne müge gewürken; wan daz ist diu
armuot des geistes, daz er alsô ledic stâ gotes und aller sîner werke, welle got
würken in der sêle, daz er selbe sî diu stat, dar inne er würken wil, – und diz
tuot er gerne. Wan, vindet er den menschen alsô arm, sô ist got sîn selbes
werk würkende, und der mensche ist got alsus in im lîdende, und got ist ein
eigen stat sîner werke mit dem, daz got ist ein würker in im selben. Alhie, in
dirre armuot sô ervolget der mensche daz êwic wesen, daz er ist gewesen und
daz er nû ist und daz er iemer blîben sol.78

In Form einer Retractatio wendet sich Eckhart nunmehr in aller Ent-
schiedenheit gegen jede Form der Instantiierung bezüglich des Wir-
kens Gottes: Anders als große Meister und er selbst früher gelehrt
hätten, könne der Mensch Gott keine Stätte sein. Denn Gott selbst
strebe in seinem Wirken nicht danach, »dass der Mensch eine Stätte
in sich habe, darin Gott wirken könne«, da Gott »in sich selbst«, das
heißt in seinem absoluten Selbstbezug, jede Form der Andersheit abge-

77

»abditum mentis« bei Augustinus und Meister Eckhart

77 Es sei aus gegebenem Anlass nur kurz angemerkt, dass gerade diese dritte Auslegung
deutlich macht, dass die Armutspredigt – anders als Kurt Flasch behauptet – ihren Sitz
im Leben sicherlich nicht im Armutsstreit und den damit verbundenen innerkirchlichen
Auseinandersetzungen im letzten Drittel des 13. und ersten Drittel des 14. Jahrhunderts
hat. Siehe hierzu K. Flasch, Predigt Nr. 52 Beati pauperes spiritu, in: LE I, 163–199, bes.
183–185. Zu Recht stellt Rodrigo Guerizoli fest, dass Eckhart den Hinweis auf die »äu-
ßere Armut«, die »gut und hoch zu loben ist«, in seiner Predigt unthematisiert läßt;
siehe R. Guerizoli: Die Verinnerlichung des Göttlichen, 184.
78 Magister Eckhardus, Pr. 52; DW II, 499,9–501,5.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56 - am 24.01.2026, 10:19:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sprochen werden müsse.79 Wenn also das Wirken Gottes aufgrund sei-
nes reinen Selbstbezuges stets ein In-sich-selbst-Wirken besagt, dann
liegt die einzige Möglichkeit eines Verhältnisses zwischen Gott und
Mensch darin, dass das Wirken Gottes im Menschen keine Abwei-
chung vom Wirken Gottes in sich selbst beinhaltet. Gott kann also
dann im Menschen ohne Verlust seines reinen Bezuges auf sich selbst
wirken, wenn es im Menschen »Etwas« gibt, das eins mit Gott ist (und
damit keine Stätte sein kann), so dass das göttliche Wirken darin (in
diesem »Etwas«) nicht vom absoluten Wirken Gottes in Gott abweicht.
Um jedoch dahin zu gelangen, muss der Mensch sich von jeglicher
Vorstellung eines auf ein Anderes wirkenden Gottes entledigen; dies
gilt letztlich selbst für jegliche Form eines Gottesbegriffs.

Alsô sagen wir, daz der mensche alsô arm sül sîn, daz er niht ensî noch enhabe
deheine stat, dâ got inne müge würken. Dâ der mensche stat beheltet, dâ
beheltet er underscheit. Her umbe sô bite ich got, daz er mich ledic mache
gotes, wan mîn wesenlich wesen ist obe gote, alsô als wir got nemen begin der
crêatûren; wan in dem selben wesene gotes, dâ got ist obe wesene und ob
underscheide, dâ was ich selbe, dâ wolte ich mich selben und bekante mich
selben ze machenne disen menschen.80

Im Hintergrund dieser provokant anmutenden Aussagen steht – darauf
hat Wouter Goris aufmerksam gemacht – die Unterscheidung zwischen
(ewigem) Sein und (kreatürlichem) Werden, die sich nicht nur auf das
Gottesverhältnis des Menschen bezieht, sondern auch Gott selbst be-
trifft. Im Akt der Schöpfung zerbricht die ursprüngliche Identität somit
nicht nur dergestalt, dass Gott zum Gegenüber der Geschöpfe wird,
denen somit eine Unvollkommenheit anhaftet, sondern auch Gott, so-
fern er schöpferisch ist, steht in einer Spannung zu jenem Sein Gottes,
»wo Gott über allem Sein und über aller Unterschiedenheit ist, dort wo
ich selber war, da ich mich selber wollte und mich selber erkannte,
diesen Menschen zu schaffen«.81 Daher kann Eckhart auch sagen:

78

Andreas Speer

79 Siehe hierzu R. Guerizoli: Die Verinnerlichung des Göttlichen, 200–203.
80 Magister Eckhardus: Pr. 52; DW II, 502,4–9.
81 Magister Eckhardus: Pr. 52; DW II, 502,8–9; cf. Anm. 77. Cf. W. Goris: »Der Mensch
im Kreislauf des Seins. Vom ›Neuplatonismus‹ zur ›Subjektivität‹ bei Meister Eckhart«.
In: Selbst – Singularität – Subjektivität. Vom Neuplatonismus zum Deutschen Idealis-
mus. Hrsg. von T. Kobusch/B. Mojsisch/O. F. Summerell. Amsterdam 2002, 185–201,
hier 192–194.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56 - am 24.01.2026, 10:19:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dô ich ûz gote vlôz, dô sprâchen alliu dinc: got der ist; und diz enmac mich
niht sælic machen, wan alhie bekenne ich mich crêatûre.82

Nicht Gott als Gegenüber der Geschöpfe kann somit einem vernünfti-
gen Wesen Erfüllung bringen, denn alles Vernunftbegabte sucht »auf
dem Wege der Vernunft den ewigen Abgrund göttlichen Seins, aus
dem es gekommen ist«, und auch nicht Gott, soweit er schöpferisch
tätig ist. Darum also die Bitte an Gott, »dass er mich ›Gottes‹ ledig
mache; denn mein wesentliches Sein ist oberhalb von Gott, sofern wir
Gott als Ursprung der Kreaturen fassen«.83

Die erste Folgerung Eckharts: dass ich nach der Weise meiner Un-
geborenheit ewig bin und niemals sterben kann, meiner Geborenheit
nach jedoch sterben und zunichte werde,84 ist weniger aufrüttelnd als
die zweite, die sich aus der Aufhebung jeglicher Stätte des göttlichen
Wirkens ergibt: »Gott« und »ich« scheinen einander nun wechselseitig
zu bedingen.

In mîner geburt, dâ wurden alliu dinc geborn, und ich was sache mîn selbes
und aller dinge; und hæte ich gewolt, ich enwære niht, noch alliu dinc enwæ-
ren niht; und enwære ich niht, sô enwære ouch got niht. Daz got got ist, des
bin ich ein sache; enwære ich niht, sô enwære got niht got.85

Die Aufhebung jeder Instanz in Gott selbst und im Gegenüber von
Gott und Mensch ist einem radikalen Einheitsdenken geschuldet, das
jede Form des Gegenüber, der Vermittlung, der Instantiierung als Ver-
lust der ursprünglichen Identität deutet. Diese Identität wird nicht er-
reicht kraft der Autonomie der Vernunft, sondern in der völligen Preis-
gabe einer jeden Stätte, für die das »abditum mentis« ein legitimer
Platzhalter war, in der Überbietung aller Prädikationen (»was mir Gott
als Gott ist«), in der vollkommenen Einheit Gottes mit dem Geiste.

79

»abditum mentis« bei Augustinus und Meister Eckhart

82 Magister Eckhardus: Pr. 52; DW II, 504,5–6.
83 Magister Eckhardus: Pr. 52; DW II, 502,6–7; cf. Anm. 77. Hierzu W. Goris, Der
Mensch im Kreislauf des Seins, 193–194.
84 Magister Eckhardus: Pr. 52; DW II, 502,9–503,5: »Her umbe sô bin ich mîn selbes
sache nâch mînem wesene, daz êwic ist, und niht nâch mînem gewerdenne, daz zîtlich
ist. Und her umbe sô bin ich ungeborn, und nâch mîner ungebornen wîse sô enmac ich
niemer ersterben. Nâch mîner ungebornen wîse sô bin ich êwiclîche gewesen und bin nû
und sol êwiclîche blîben. Daz ich bin nâch gebornheit, daz sol sterben und ze nihte
werden, wan ez ist tœtlich; her umbe sô muoz ez mit der zît verderben.«
85 Magister Eckhardus: Pr. 52; DW II, 503,6–504,3.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56 - am 24.01.2026, 10:19:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alhie envindet got keine stat in dem menschen, wan der mensche erkrieget
mit dirre armuot, daz er êwiclîche ist gewesen und iemermê blîben sol. Alhie
ist got einz mit dem geiste, und daz ist diu næhste armuot, die man vinden
mac.86

Die Armut im Geiste erlangt hier ihre letztgültige Auslegung. In der
gänzlichen Loslösung von jeglichem Bezug auf das Empirische ereignet
sich die unbeschränkte Vereinigung zwischen »Gott in sich selbst« und
dem menschlichen Geist. Eckhart beschreibt diesen Vorgang als »durch-
brechen«, wodurch »der Mensch ledig steht seines eigenen Willens und
des Willens Gottes und aller seiner Werke und Gottes selber«.87

Dâ enpfâhe ich einen îndruk, der mich bringen sol über alle engel. In disem
îndrucke enpfâhe ich sôgetâne rîcheit, daz mir niht genuoc enmac gesîn got
nâch allem dem, daz er got ist, und nâch allen sînen götlîchen werken; wan ich
enpfâhe in disem durchbrechen, daz ich und got einz sîn.88

Hier erreicht die Dynamik der »Verinnerlichung des Göttlichen« ihren
Höhepunkt und ihren Abschluss. Der Mensch hat keine »Stätte« mehr,
in der Gott wirken kann. Diese wird im Durchbrechen aufgehoben.
Gott und das »Etwas« im Menschen, das Augustinus in aller Vagheit
als das Verborgene des Geistes, das »abditum mentis«, zu bestimmen
versucht hatte, sind zu konvertiblen Begriffen geworden!

Im Hintergrund dieser Dynamik, auf die wir bei dem Versuch,
einer begriffsgeschichtlichen Spur in Eckharts Denken zu folgen, ge-
stoßen sind, scheint mir in einem nicht unerheblichen Maße die pro-
klische unum animae-Konzeption zu stehen, die via Pseudo-Dionysius
die Eckhartsche Rezeption und Transformation des abditum mentis-
Motivs begleitet.89 Damit ist der Weg zu der wohl wirkmächtigsten
Rezeption der Eckhartschen – und nicht augustinischen – Lehre von
»der sêle grunde« bei Tauler eröffnet, und somit zum Fortleben eines
Motivs, das in der Armutspredigt an sein Ende gekommen zu sein
schien.90

80

Andreas Speer

86 Magister Eckhardus: Pr. 52; DW II, 505,6–9.
87 Magister Eckhardus: Pr. 52; DW II, 504,6–8: »Mêr: in dem durchbrechen, dâ ich ledic
stân mîn selbes willen und des willen gotes und aller sîner werke und gotes selben …«.
88 Magister Eckhardus: Pr. 52; DW II, 505,1–5.
89 Siehe hierzu die Hinweise bei R. Guerizoli: Die Verinnerlichung des Göttlichen, 18–
25 und 112–116.
90 Siehe hierzu P. Wyser: »Der Seelengrund in Taulers Predigten«. In: Lebendiges Mit-
telalter. Festgabe für Wolfgang Stammler. Fribourg 1958, 204–311; L. Sturlese: »Tauler
im Kontext. Die philosophischen Voraussetzungen des »Seelengrundes« in der Lehre

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56 - am 24.01.2026, 10:19:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Augustinus
	II. Meister Eckhart
	1.
	2.
	3.


