Michael Frey

Liberalismus
mit Gemeinsinn

Die politische Philosophie
Nassif Nassars im libanesischen Kontext



https://doi.org/10.5771/9783748906599-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Frey
Liberalismus mit Gemeinsinn

- am 22.01.2026, 00:18:52.



https://doi.org/10.5771/9783748906599-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 22.01.2026, 00:18:52.



https://doi.org/10.5771/9783748906599-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Frey

Liberalismus
mit Gemeinsinn

Die politische Philosophie
Nassif Nassars im
libanesischen Kontext

VELBRUCK
WISSENSCHAFT



https://doi.org/10.5771/9783748906599-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erste Auflage 2019
© Velbriick Wissenschaft, Weilerswist 2019
www.velbrueck-wissenschaft.de
Printed in Germany
ISBN 978-3-95832-201-1

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet iiber http:/dnb.d-nb.de abrufbar.

- am 22.01.2026, 00:18:52. [



http://dnb.d-nb.de
https://doi.org/10.5771/9783748906599-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://dnb.d-nb.de

Inhalt

Vorwort

Formalia

Einleitung

I.

2.
3.
4

Die Ruckkehr einer Unruhestlfterm . .

Wie liest man zeitgenossische arabische Phllosophle>
Argumente und Aufbau

Nassif Nassar — ein biographischer AbI‘lSS

1. Nassif Nassar als Text:
Seine Werke und Tendenzen ihrer Rezeption

I.T
I.2

1.3

1.4
1.5

1.9

HoH H - H H - H H

La pensée réaliste d’1bn Khaldun (Pensée)
Recherches sur la notion d’approche de I’éire
[d’aprés Gabriel Marcel] (Recherches) .

In Richtung einer neuen Gesellschaft (Nahwa)

Die Methode der philosophischen Autonomie (Istiglal)
Der Begriff der Nation zwischen Religion und
Geschichte (Mafhum al-umma) .

Die Philosophie im Kampf mit der Ideologze (Ma mka)
Ansprachen an die engagierte Vernunft (Mutarahat)
Vorstellungen von der zeitgendssischen

Nation (Tasawwurat)

Die Ideologie auf dem Prufstem Mzhakk)

.10 Die Logik der Herrschaft (Sulta) .

.11 Das Denken und die Emigration (Tafkir)

.12 Uber Bildung und Politik (Tarbiya) .

.13 Abbandlung iiber die Existenz (Wugud) .

.14 Das Tor zur Freibeit (Hurriyya)

.15 Das Selbst und die Gegenwirtigkeit (Dat)

.16 Zeichen und Wege (Isarat) .
.17 Die Demokratie und der Dogmenstreit (Dzmuqmtzyya)
.18 Das Licht und die Bedeutung (Mana) .

.19 Ausblick . .o .o

- am 22.01.2026, 00:18:52. [

. II

. I2
. I2
.22
. 31
. 36

- 44
. 48

. 56
. 60
. 67

.71
. 72
- 75

- 79
.81
. 83
. 87
. 89
. 92
- 94
. 98
. I0I
. 10§
. 106
. 108


https://doi.org/10.5771/9783748906599-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Entstehung einer konfessionalistischen

Ordnung im Libanon: Nassars Kontext . . . . . . . 111
2.1 Zum Begriff taifiyya. . . . .. T12
2.2 Die Konfessionalisierung soz1aler Konﬂlkte in der

Mitte des 19. Jahrhunderts . . . . . 114
2.3 Parlamentarische Anfinge im Conseil admzmstmtzf

der Mutasarrifiyya . . . . B & )
2.4 Die Entstehung des >11ban651schen Systems<

unter dem Mandat . . . . . ... 124
2.5 Die postkoloniale Ordnung des Natlonalpakts .. . 129
2.6 Burgerkrieg, T2’if-Abkommen und danach . . . . . 133
2.7 Das Fortleben des ssectarian ghost< . . . . . . . . 137

3. In Richtung eines neuen Gesellschaftsvertrags:
Nassars Konfessionalismuskritik und die Genese

eines philosophischen Projekts . . . . . . . . . . . 139
3.1 Ibn Haldun, die Moderne und der
libanesische Kontext . . . . . . . . 140
3.2 Gemeinschaft und Gesellschaft in Nahwa ... . . 146
3.3 Taifiyya als totales Sozialphanomen und Kultur . . . 158
3.3.1 Konfessionalismus als totales Sozialphdnomen . 159
3.3.2 Konfessionalismus als Kultur . . . . . . . . 162
3.3.3 Bustani zwischen Hagg und Sumayyil . . . . . 166

3.4 Nahwa und die Genese eines philosophischen Projekts . 171

4. Liberalismus mit Gemeinsinn:
Libraliyya takafuliyya als normative Architektur

von Nassars neuer Gesellschaft. . . . . ... . 1I79
4.1 Nassars libraliyya takafuliyya ( L1berahsmus

mit Gemeinsinn) . . e e e . . . . . . . .18
4.2 Takaful bei Isma‘l Mazhar e . 189
4.3 Liberalismus mit Gemeinsinn intra- und 1ntersub]ektlv . 192
4.4 Liberalismus mit Gemeinsinn — ein Republikanismus? . 200

5. Mit kritisch-offenem Rationalismus gegen
die Heteronomie der Gemeinschaft: Nassars Kritik

der ideologischen Vernunft . . . . . . . . 209
5.1 Von der Kritik der konfessnonallstlschen Kultur
zur Ideologiekritik . . . . . . . . . .210

5.1.1 Ideologiekritik als Soz1alkr1t1k B & ¢

- am 22.01.2026, 00:18:52. [



https://doi.org/10.5771/9783748906599-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5-3

5-4

5.1.2 Von der Konfessionalismus- zur Ideologiekritik
und zur philosophischen Kultur . .

Philosophie versus Ideologie oder Philosophie

qua Ideologie? Zu den Verquickungen zweier

Denkarten bei Nassar .

5.2.1 Nassars methodische und hlstorlsche Anlelhen
bei der Ideologie. .

5.2.2 Nassar unter Ideologleverdacht .

5.2.3 Philosophische Autonomie als phllosophlsche
Selbstverantwortung .

Philosophie versus Ideologie!

Zur systematischen Unterscheidung zweier

Denkarten durch Nassar .

5.3.1 Zwei Bedeutungen von PhllOSOpth

5.3.2 Nassars Vernunftbegriff und sein

kritisch-offener Rationalismus

5.3.3 Die Grenzen ideologischen Denkens und
die Universalitat der Philosophie

Nassars kritisch-offener Rationalismus als

kontextueller Universalismus

. Das Rechte im Kontext des Guten:
Gerechtigkeit Solidaritdt und das Wertvolle
in Nassars neuer Gesellschaft

6.1

6.3

Von der natiirlichen Geselligkeit zur Entstehung

politischer Gesellschaften . .

6.1.1 Die natiirliche Geselligkeit des Menschen und
das Sein-mit-dem-Anderen .

6.1.2 Der Assoziationswille als Wille zur
Assoziation und Wille der Assoziation

6.1.3 Die politische Gesellschaft als
Handlungsinstanz des Gemeinwesens.

Rechte, Solidaritit und Gerechtigkeit in Nassars

Liberalismus mit Gemeinsinn .

6.2.1 Die Notwendigkeit individueller Rechte

6.2.2 Wie aus dem Sein-mit-dem-Anderen eine
Pflicht zur Solidaritdt erwachst .

6.2.3 Wie aus der Pflicht zur Solidaritit soziale
Gerechtigkeit wird . . e

Das Gute in Nassars Liberalismus mit Gememsmn .

- am 22.01.2026, 00:18:52. [

. 214

. 225

. 225
. 230

. 239

. 242
. 243

. 246
. 256

. 264

. 270
. 271
. 272
. 276
. 280

. 286
. 286

. 289

. 296
. 306


https://doi.org/10.5771/9783748906599-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Wie der Philosophieunterricht die libanesische
Gesellschaft verandern soll: Zu den
Ermoglichungsbedingungen von Nassars
philosophischem Projekt
7.1 Gemeinsinn als Biirgersinn .

7.1.1 Zuriick zum Burger . .

7.1.2 Ein philosophischer Begriff des Burgers .

7.1.3 Der Philosophieunterricht als Weg in eine
philosophische Kultur.

7.2 Der konfessionell-ideologische Pakt im

libanesischen Philosophiekurrikulum

7.2.1 Talim madhabi (Indoktrination)

7.2.2 Talim madhabi im libanesischen
Philosophieunterricht .

7.2.3 Philosophieunterricht jenseits des
Konfessionalismus .

8. Die politische Philosophie Nassif Nassars
im libanesischen Kontext — und dartber hinaus:
Was die westliche Philosophie von einem arabischen
Philosophen lernen kann

Nassif Nassars Schriften, chronologisch geordnet nach
dem Jahr ihrer Erstauflage .

Literaturverzeichnis .
Personenregister .

Sachregister

- am 22.01.2026, 00:18:52. [

- 317
. 318
. 318
. 321

. 324

. 326
. 326

. 328

- 337

. 341

- 354

- 357

. 382

. 386


https://doi.org/10.5771/9783748906599-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

Der vorliegende Text ist meine leicht Giberarbeitete Dissertationsschrift,
die ich im Herbst 2018 erfolgreich an der Universitit Bern verteidigt
habe. Mein Dank gebiihrt zuvorderst meiner Erstbetreuerin Prof. Dr.
Anke von Kiigelgen vom Institut fiir [slamwissenschaft und Neuere Ori-
entalische Philologie der Universitiat Bern, die mich auf Nassif Nassar
aufmerksam gemacht und mir den Kontakt zu ihm vermittelt hat. Sie
stand mir mit ihrem immensen Wissen zur modernen arabischsprachi-
gen Philosophie stets beratend und ermutigend zur Seite. Zudem hat sie
mich als Redakteur im SNF-Projekt Grundriss der Geschichte der Philo-
sophie: Philosophie in der islamischen Welt, IV: 19. und 20. Jabrbundert
angestellt, damit ich mich daneben meiner Forschung widmen konnte.
GrofSer Dank gebiihrt zudem dem Zweitbetreuer dieser Arbeit, Prof. Dr.
Lutz Wingert von der ETH Zirich. Er hat sich viele Stunden Zeit genom-
men, um mit mir Aspekte von Nassars Werk zu besprechen.

Wichtige Inputs fur diese Arbeit habe ich auch in Gesprichen oder
Kolloquien mit Prof. Dr. Reinhard Schulze, Prof. Dr. Dr. Claus Beis-
bart, Prof. Dr. Markus Stepanians (alle Universitit Bern) sowie Prof.
Dr. Ulrich Rudolph (Universitit Ziirich) gewinnen dirfen. Wahrend ei-
nes dreimonatigen Forschungsaufenthalts in Beirut im Jahr 2013 habe
ich mein Projekt auch mit einer Vielzahl libanesischer Gelehrter unter-
schiedlicher Disziplinen besprechen konnen, die mich allesamt in mei-
nem Vorhaben bestirkt haben. Es waren dies (in alphabetischer Rei-
henfolge): Adanis al--Akra (Philosophieprofessor Université Libanaise),
‘Ali Ballat (Philosophieprofessor Université Libanaise), Bashshar Hay-
dar (Philosophieprofessor American University of Beirut), Elizabeth Su-
zanne Kassab (Autorin von Contemporary Arab thought), Safia Saadeh
(Geschichtsprofessorin American University of Beirut), Antwan Saif (Phi-
losophieprofessor Université Libanaise), Waddah Sarara(Soziologiepro-
fessor Université Libanaise), Faris Sasin (Philosophieprofessor Université
Libanaise), Ridwan as-Sayyid (Professor fur Islamwissenschaft Univer-
sité Libanaise), Georges Tamer (Professor fiir Islamwissenschaft Univer-
sitait Erlangen-Niurnberg), Miasa Wahba (Philosophieprofessor Univer-
sité Libanaise). Wahrend des genannten Aufenthalts durfte ich auch die
hervorragend ausgestattete Bibliothek des Orient-Instituts Beirut (OIB)
der Max-Weber-Stiftung nutzen.

Ganz herzlich mochte ich auch der Janggen-Pohn-Stiftung in St.
Gallen danken, welche diese Arbeit in den ersten Monaten mit ei-
nem grofztigigen Stipendium gefordert hat, ohne das diese Disserta-
tion nicht weit gekommen wire. Fur die finanzielle Unterstiitzung
sei hier auch der Forschungs- und Nachwuchsférderkommission der

9

- am 22.01.2026, 00:18:52. [



https://doi.org/10.5771/9783748906599-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VORWORT

Philosophisch-historischen Fakultat der Universitat Bern gedankt, wel-
che es mir mit der Zusprechung einer Abschlussforderung (Harvest Mo-
ney) ermoglicht hat, die Arbeit abzuschliefSen. Der Karl-Jaberg-Stiftung
von der Universitit Bern danke ich fir die Gewahrung eines grofsziigi-
gen Druckkostenzuschusses.

Fiir das Gegenlesen und Lektorieren einzelner Kapitel sowie inhalt-
liche Inputs mochte ich Enur Imeri, Dr. Florian Zemmin, Jan Holzheu,
Almuth Lahmann, Debora Ulrich (alle Universitiat Bern), Dr. Kata Mo-
ser (Universitit Bochum) sowie Dr. Sarhan Dhouib (Universitiat Kassel)
danken. Fiir den sprachlichen Feinschliff bedanke ich mich bei Dr. Mar-
kus Lorenz (Bonn).

Bern, im August 2019

I0

- am 22.01.2026, 00:18:52. [



https://doi.org/10.5771/9783748906599-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Formalia

Die Umschrift arabischer Termini orientiert sich an den Regeln der Deut-
schen Morgenlandischen Gesellschaft (DMG). Eine Ausnahme bilden im
Deutschen geldufige geographische Bezeichnungen sowie arabische Na-
men von Personen, die 6fters auch in europidischen Sprachen publiziert
haben oder die in nichtarabischen Kontexten bekannt sind (deshalb z.B.
Abdallah Laroui, nicht ‘Abdallah al-‘Arwi). Auch arabische Begriffe, die
den Weg in den Duden gefunden haben, werden nicht in Umschrift ge-
schrieben (deshalb z.B. Dschihad, nicht gihad). In der Bibliographie und
den FuSnoten werden jedoch bei der Nennung arabischsprachiger Pu-
blikationen sowohl arabische Termini als auch Namen konsequent in
Umschrift wiedergegeben.

Einzelne aus dem Arabischen ins Deutsche tibersetzte Termini wer-
den zur Kennzeichnung, dass es sich dabei um Ubersetzungen handelt,
in den allermeisten Fillen (nie jedoch in den Titeln) mindestens bei ih-
rer Erstnennung in einfache Anfithrungszeichen gesetzt, wobei der ara-
bische Begriff bei seiner Erstnennung zudem in Umschrift in Klammer
angefugt wird, nach dem Muster: >Gesellschaft« (mugtama’). In wenigen
Fillen werden die einfachen Anfuhrungszeichen zudem fiir die Kenn-
zeichnung uneigentlich oder mit einem gewissen Vorbehalt gebrauchter
Begriffe verwendet.

Auf die verwendete Literatur wird in FuSnoten verwiesen, zuerst im
Vollzitat, ab der zweiten Zitierung in einem Kurzzitat, bestehend aus
dem Nachnamen der Autorin oder des Autors sowie einem eindeutigen
Kurztitel (sowie jeweils den Seitenzahlen). Nur in Kapitel 1 werden in
den Inhaltsangaben zu Nassif Nassars einzelnen Primartexten die Sei-
tenzahlen des Werkes, das besprochen wird, im FlieStext in Klammern
genannt, um so eine Haufung von FufSnoten zu vermeiden. Fiir Nassars
einzelne Monographien und Aufsatzsammlungen wurden Kurztitel fest-
gelegt, die in einer Tabelle am Ende dieses Buches aufgefiihrt sind und die
so auch im FliefStext verwendet werden. Einzelne Aufsitze aus Aufsatz-
sammlungen Nassars werden als solche zitiert, also nicht nur die Auf-
satzsammlungen als Ganzes. Im Kurzzitat zu diesen Aufsdtzen Nassars
(nicht aber in Kurzzitaten von Sekundairliteratur) wird der Kurztitel der
Aufsatzsammlung ebenfalls erwihnt, z. B.: Nassar, »Fi Falsafat at-tarbiya
al-muwatiniyya [in Tarbiya]«, wobei Tarbiya der Kurztitel der Aufsatz-
sammlungen ist. Die Abkiirzung FN bedeutet sFuf§note«.

IT

- am 22.01.2026, 00:18:52. [



https://doi.org/10.5771/9783748906599-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

