
ABHANDLUNGEN / ARTICLES

Solidarität und soziale Demokratie

Von Rodolfo Arango, Bogotá*

Einführung

Mein Vortrag beschäftigt sich mit der Beziehung zwischen Solidarität und Demokratie. Um
diese Beziehungen zu erforschen und analytisch darzustellen, kontrastiere ich zwei Konzep-
tionen der Solidarität mit verschiedenen praktischen Effekten: die erste identifiziert Solidarität
mit Gefühlen, die das politische Handeln und Entscheiden motivieren. Ein solches Verständ-
nis unterscheidet sich von einem normativen Verständnis der Solidarität. Die Solidarität als
normativer Begriff wird zu einem zentralen Element des sozialen Rechtsstaats, der sozialen
Demokratie und der Anerkennung sozialer Grundrechte, wie es die verfassungsrechtliche Er-
fahrung in Kolumbien und Lateinamerika zeigt.

Um die Einwände gegen ein normatives Verständnis der Solidarität zurückzuweisen,
werde ich in meinem Vortrag die Solidarität als die gemeinsame Verantwortung für struktu-
relle soziale Ungerechtigkeit definieren. Meine These werde ich in zwei Schritten entwickeln.
Zuerst soll die Solidarität als gemeinsame Verantwortung für strukturelle Ungerechtigkeiten
dargestellt werden. Danach werde ich argumentieren, warum die Solidarität als gemeinsame
Verantwortung für strukturelle Ungerechtigkeit ein Modell sozialer Demokratie voraussetzt,
welches die Anerkennung sozialer Grundrechte einbezieht.

Solidarität qua gemeinsame Verantwortung für strukturelle soziale Ungleichheit

Gestatten Sie mir mit der Unterscheidung der faktischen und normativen Dimensionen der
Solidarität anzufangen, bevor ich die These aufstelle, dass die Solidarität als gemeinsame
Verantwortung für strukturelle Ungleichheit am besten zu definieren ist, was wichtige Folgen
in der Armutsbekämpfung haben kann, wie die Rolle der sozialen Grundrechte in Kolumbien
es zeigen kann.

A.

* Rodolfo Arango, Prof. Dr. iur. (Kiel), Professor of philosophy, Universidad de los Andes, Bogotá. Der
Beitrag ist die leicht überarbeitete Fassung der Herbert-Krüger-Gedächtnisvorlesung des Autors auf
der Jahrestagung des Herbert-Krüger-Arbeitskreises für Überseeische Verfassungsvergleichung vom
05. bis 07. Juli 2012 in Limburg/Lahn. E-mail: rarango@uniandes.edu.co.

385

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-4-385 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 16:10:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-4-385


Faktische Dimension der Solidarität

Die faktische oder empirische Dimension der Solidarität wird adäquat durch Emil Durkheims‘
Beschreibung des historischen Übergangs von organischer zu mechanischer Solidarität re-
präsentiert. Während die organische Solidarität zu vormodernen Gemeinschaften gehört, wo
Familien- und Gemeinschaftsbande durch affektive oder persönliche Beziehungen definiert
sind, ist die mechanische Solidarität das Resultat der gesellschaftlichen Arbeitsteilung, wo
die Beziehungen zwischen den Mitgliedern der Gesellschaft durch die Funktion bestimmt ist,
die jeder einzelne in der Gesellschaftsordnung erfüllt. Im ersten Fall bestimmen Familie und
Religion die Bindungskräfte, die eine Gemeinschaft zusammenhalten. Im zweiten ist das
Recht das Hauptinstrument der gesellschaftlichen Integration.

Die geschichtliche Entwicklung nach Durkheim entspricht dem Übergang von „Gemein-
schaft“ zu „Gesellschaft“ bei Ferdinand Tönnies. Nach dem deutschen Soziologen Tönnies,
der durch Max Webers Ruhm überschattet wurde, kann es ein echtes Zusammenleben nur in
einer als lebendiger Organismus verstandenen Gemeinschaft geben, nicht aber in einer Ge-
sellschaft, die nur eine vorübergehende und scheinbare Form des Zusammenlebens ist, d.h.
ein mechanisches Aggregat von unterschiedlichen Interessen.1

Die oben genannten Vorschläge zur Wiederbelebung der Gemeinschaftsbeziehungen be-
tonen die faktische Dimension der Solidarität, vernachlässigen aber dabei die normative Seite.
Nach Bayertz ist Solidarität auch nicht auf die Gemeinsamkeit der Interessen reduzierbar.
Klugheit ist nicht das einzige Motiv für solidarisches Handeln.2 Das solidarische Handeln
kann nicht auf rein rational instrumentelles Verhalten zurückgeführt werden. Wie Bayertz
zutreffend darlegt: “Wenn in einer Gruppe Solidarität erwartet wird, ist die Reaktion auf ihr
Ausbleiben nicht nur Bedauern, sondern moralische Miβbilligung“.3

Normative Dimension der Solidarität

Die normative Verwendung des Solidaritätsbegriffes stammt aus dem Römischen Recht. Die
obligatio in solidum war eine spezielle Form der Haftung, “nach der jedes Mitglied einer
(meist familiären) Gemeinschaft für die Gesamtheit der bestehenden Schulden aufzukommen
hatte und umgekehrt die Gemeinschaft für die Schulden jedes einzelnen Mitgliedes“.4 Die
politische Verwendung des Begriffes ist aber relativ neu. Erst Anfang des 19. Jahrhunderts
hat sich der Solidaritätsbegriff – sowie der eng verwandte Begriff der Brüderlichkeit – ver-
breitet, und ist zu einem Postulat der Französische Revolution erhoben worden. Nach Bayertz
besteht die Solidarität aus drei Bestandteilen: 1) sie bezieht sich auf einen wechselseitigen
Zusammenhang der Mitglieder einer Gruppe von Menschen; 2) sie schlieβt die Erwartung

I.

II.

1 Kurt Bayertz, Begriff und Problem der Solidarität, in: Kurt Bayertz (Hrsg.), Solidarität. Begriff und
Problem, Frankfurt a.M. 1998, S. 28.

2 Bayertz, Fn. 1, S. 42.
3 Bayertz, Fn. 1, S. 43.
4 Bayertz, Fn. 1, S. 11.

386 Verfassung und Recht in Übersee VRÜ 45 (2012)

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-4-385 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 16:10:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-4-385


von gegenseitiger Hilfe im Bedarfsfall ein; 3) die solidarische Hilfe setzt die Legitimität und
die Gerechtigkeit der Gruppeninteressen voraus.5

Trotz seiner politischen Relevanz hat der Solidaritätsbegriff kein so groβes philosophi-
sches Interesse erweckt, wie die Begriffe der Freiheit und der Gleichheit. Zwei Gründe können
die Vernachlässigung des Begriffs erklären: erstens wird Solidarität mit partikularen Gruppen
und Gemeinschaften assoziiert, während die neuzeitliche Ethik an der Begründung univer-
seller Normen interessiert ist; und zweitens werden die positiven Verpflichtungen, die den
Individuen aus Gemeinschaftsbeziehungen erwachsen, als supererogatorisch angesehen. Aus
dieser Perspektive wird der Solidaritätsbegriff von nicht-individualistischen, bzw. totalitären
Denkströmungen verwendet, wie verschiedenen Richtungen des Sozialismus, der katholi-
schen Soziallehre und der kommunistischen, feministischen und der postmodernen Ethik.6

Das 19. und das 20. Jahrhundert waren Schauplatz zahlreicher Zusammenstöβe zwischen
Ideologien. In diesem Kontext hat der Solidaritätsbegriff unterschiedliche Bedeutungen be-
kommen, wie die Geschichten Frankreichs, Deutschlands und Englands zeigen.7 Im Groβen
und Ganzen kann festgestellt werden, dass der Solidaritätsbegriff in seiner Geschichte unter-
schiedlichen politischen Aneignungen unterlag, welche es erschweren, nicht aber verhindern,
die Solidarität als einen normativen Begriff zu verstehen.

In der französischen Tradition soll Solidarität vor Freiheit und Gleichheit in der industri-
ellen Gesellschaft bevorzugt werden. Die revolutionäre Einheit “drohte endgültig zu verfallen,
wenn man nicht die Erklärung der Bürgerrechte durch eine der sozialen Pflichten erweiter-
te“.8 Robespierre verteidigt die Brüderlichkeit als einen politisch horizontalen, emanzipato-
rischen Begriff, der im Mittelpunkt der revolutionären Bewegung der Gesellschaft und des
Staates steht. Die christliche caritas wird durch das Gefühl der Brüderlichkeit zwischen Glei-
chen ersetzt. Nicht die Erbsünde, sondern die soziale Schuld, die aus dem Widerspruch zwi-
schen politischer Gleichheit und sozialer und wirtschaftlicher Ungleichheit entsteht, recht-
fertigt die Verabschiedung einer sozialen Gesetzgebung zur Verminderung der Risiken eines
vom Arbeitsertrag abhängigen Lebens.9 Der in Armut oder Not geratenen Person steht ein
Recht auf Existenzsicherung durch den Staat zu. Die bedürftige Person ist so nicht mehr auf
die private Groβzügigkeit oder die christliche Nächstenliebe angewiesen.

Eine ganz andere Tendenz assoziiert Solidarität mit Sozialhilfe für die Armen oder Be-
dürftigen. Die Armenhilfe knüpft entweder an die religiöse Pflicht der Nächstenliebe an oder
erklärt sich aus dem Bedürfnis der Verhinderung einer Revolution. Ein Repräsentant dieser
Tendenz war der einflussreiche, deutsche Jurist Lorenz von Stein, der die Sozialgesetzgebung
zu Bismarcks Zeit inspirierte. Die Einführung einer gesetzlichen Renten- und Krankenversi-

5 Bayertz, Fn. 1, S. 12.
6 Bayertz, Fn. 1, S. 14.
7 Karl H. Metz, Solidarität und Geschichte. Institutionen und sozialer Begriff der Solidarität in West-

europa im 19. Jahrhundert, in: Kurt Bayertz (Hrsg.), Solidarität. Begriff und Problem, Frankfurt a.M.
1998, S. 172 ff.

8 Metz, Fn. 7, S. 179.
9 Metz, Fn. 7, S. 180.

Arango, Solidarität und soziale Demokratie 387

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-4-385 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 16:10:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-4-385


cherung zielte darauf ab, der Arbeiterbewegung das Wasser abzugraben. Nach dieser Auf-
fassung hat Solidarität nicht die Funktion der sozialen Emanzipation, sondern versteht sich
einzig als Mittel zur Wahrung der inneren Sicherheit. Die Solidarität wird so instrumentali-
siert. Ende des 19. Jahrhunderts war in Deutschland die soziale Frage ein Teil der Staatssi-
cherheit, nicht aber ein Thema der revolutionären und menschlichen Aufklärung.

In Zeiten einer postkonventionalen Moral versucht Habermas, eine universalistische Auf-
fassung der Solidarität zu verteidigen. Nach Habermas ist der zur individuellen Gleichbe-
handlung komplementäre Gesichtspunkt nicht Benevolenz, sondern Solidarität.10 Um den
Respekt für die Würde eines jeden zu verwirklichen, reiche es nicht aus, die Autonomie des
Einzelnen durch ein Benevolenzgefühl zu vervollständigen. Aus einer diskursethischen Per-
spektive fordere die Gleichbehandlung autonomer Personen ausser Gerechtigkeit zwischen
Gleichberechtigten, Solidarität.11

Weniger abstrakt als Habermas´ Verteidigung der universellen Solidarität ist die Vertei-
dung der Solidarität durch Autoren, für die die Solidarität eng mit dem Kampf gegen Herr-
schaftsverhältnisse, Abhängigkeit und soziale Ungerechtigkeit (analytischer Marxismus, Fe-
minismus) verbunden ist. Dieser Standpunkt ermöglicht eine normative Konzeption der So-
lidarität als gemeinsame Verantwortung für die Bekämpfung struktureller Ungerechtigkeit zu
verteidigen.

Solidarität als gemeinsame Verantwortung für strukturelle Ungerechtigkeit

Die viel zu früh gestorbene Philosophin Iris Marion Young verteidigt in ihrem Buch Re-
sponsibility for Justice12 ein “Modell sozialer Verantwortung”, das das Modell der individu-
ellen oder persönlichen Verantwortung vervollständigen soll. Nach Young sind viele Situa-
tionen in modernen Gesellschaften strukturell ungerecht und haben vernichtende Folgen für
Individuen, ungeachtet dessen, dass niemand für diese Zustände verantwortlich gemacht wer-
den kann. Die Ungerechtigkeit wird in diesen Fällen als etwas Natürliches angesehen und
angenommen, dass die ungerechte Situation vom Schicksal gewollt oder bestimmt sei, wie
im Fall von Naturkatastrophen geschehend.

Young weist die Naturalisierung oder Normalisierung der Ungerechtigkeit zurück. Viele
Situationen sind ungerecht, weil sie das Resultat eines Aggregats menschlicher in der Ver-
gangenheit getroffener Entscheidungen oder Prozesse sind, obwohl keine Schadensabsicht
festzustellen ist. Die Folgen kollektiver Entscheidungen, „policies“ oder Prozesse machen die
gegenseitige Abhängigkeit offensichtlich. Viele kollektive Entscheidungen, „public policies“

III.

10 Jürgen Habermas, Erläuterungen zur Diskursethik, Frankfurt a.M. 1992, S. 70.
11 Habermas, Fn. 10, S. 70-71: „Jede autonome Moral muβ zwei Aufgaben lösen: sie bringt die Unan-

tastbarkeit der vergesellschafteten Individuen zur Geltung, indem sie Gleichbehandlung und damit
gleichmässigen Respekt vor der Würde eines jeden fordert; und sie schützt die intersubjektiven Be-
ziehungen reziproker Anerkennung, indem sie von den Individuen als Angehörigen einer Gemein-
schaft, in der sie sozialisiert worden sind, Solidarität fordert.“.

12 Iris Marion Young, Responsibility for Justice, Oxford / New York 2011.

388 Verfassung und Recht in Übersee VRÜ 45 (2012)

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-4-385 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 16:10:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-4-385


oder Prozesse begünstigen konkrete Personen, benachteiligen aber andere oder schlieβen sie
aus. Young gibt uns ein Beispiel dafür. Eine junge Frau wohnt zusammen mit ihrer kleinen
Tochter in einer Doppelzimmerwohnung eine Stunde von ihrer Arbeit entfernt. Wegen einer
wirtschaftlichen Entscheidung des Wohnungseigentümers muβ sie eine andere Wohnung su-
chen. Sie kann aber keine Wohnung in der Nähe des Arbeitsplatzes und in der Reichweite
einer angemessenen Schule für ihre Tochter finden. Die Kosten einer vergleichbaren Woh-
nung sind dreimal höher als jene der vorigen. Deshalb muss die Frau ein Einzelzimmer-Ap-
partment mieten und ihre Lebensqualität radikal herabsetzen. Die allgemeinen staatlichen
Planungsentscheidungen und der schmale Wohnungsmarkt verurteilen sie zu einem schlech-
teren Lebenszustand als vorher, ohne dass sie etwas dagegen machen kann. Diese Ungerech-
tigkeiten können niemandem zugeschrieben werden.

Youngs Standpunkt verweist auf einen engen Zusammenhang zwischen allgemeinen (le-
gitimen) Entscheidungen und gemeinsamer Verantwortung für ungerechte darauf basierende
Zustände. Schaden oder Verletzungen von Rechten entstehen nicht nur durch rechtwidriges
positives Tun sondern auch als Folge von vielfältigen legitimen Entscheidungen. Deshalb soll
die aus kollektiven Entscheidungen entstandene Gesellschaft solidarisch gegenüber den
Nichteinbezogenen, Benachteiligen oder Beschädigten sein. Aus dieser Perspektive kann So-
lidarität auch als die Übernahme von Verantwortung für strukturelle Ungerechtigkeiten de-
finiert werden.

Man könnte aber berechtigter Weise fragen, warum die Gesellschaft als Ganzes eine
Pflicht zur Hilfeleistung gegenüber Personen hat, die durch strukturelle Ungerechtigkeit be-
nachteiligt werden oder zu Schaden gekommen sind, ohne dass ein persönliches Verschulden
feststellbar ist. Die Anwort liegt in der gemeinsamen Verantwortung, die wir für die von uns
geschaffene Welt konsequenterweise einnehmen sollen. In dieser Hinsicht geht Young einen
Schritt weiter als Habermas. Ihr “Modell sozialer Verantwortung” fordert mehr als die Insti-
tutionalisierung des Diskurses und der Argumentation in der Kommunikationsgesellschaft
zur Überwindung lokaler Solidaritäten hin zu einer universalen Solidarität. Für Young ist die
gegenseitige Abhängigkeit der gegenwärtigen globalen Welt eine Tatsache, deren theoreti-
sche und praktische Folgen weitgehend und moralisch relevant sind.

Fünf Eigenschaften kennzeichen die Solidarität als gemeinsame Verantwortung für struk-
turelle (soziale) Ungerechtigkeit. Erstens: Solidarität ist nicht nur ein Gefühl der Barmher-
zigkeit, Gefälligkeit, des Altruismus oder der Freigebigkeit, sondern sie ist auch ein norma-
tives Gerechtigkeitsprinzip zur Kompensation von strukturellen Ungerechtigkeiten zugunsten
benachteiligter oder beschädigter Individuen oder Gruppen im Kontext einer gegenseitigen
Abhängigkeit. Zweitens: die Pflicht, solidarisch zu handeln, liegt nicht auf den Schultern jedes
einzelnen hinsichtlich aller Benachteiligten oder Ausgegrenzten, was die Auferlegung super-
erogatorischer Pflichten bedeuten würde, sondern auf der Gesellschaft (oder Weltgesellschaft)
als Ganzes. Das bedeutet, dass wir alle für ungerechte Folgen legitimer kollektiver Entschei-
dungen, “policies” und Prozesse verantwortlich sein müssen, insbesondere im Rahmen der
Steuerpflicht. Drittens: die Pflicht, solidarisch zu handeln, folgt nicht aus partikulärem oder
individualem Tun, was Sache der persönlichen Haftung wäre, sondern aus dem Gefüge kol-

Arango, Solidarität und soziale Demokratie 389

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-4-385 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 16:10:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-4-385


lektiver Entscheidungen, “public policies” oder langer Prozesse, die unterschiedliche negative
Folgen für die Mitglieder der Gesellschaft haben. Viertens: Die Solidarität dient als Funda-
ment sozialer Grund- oder Menschenrechte, deren Rechtsträger Individuen oder Gruppen von
Individuen sind, die von strukturellen Ungerechtigkeiten getroffen wurden. Fünftens: Die
Solidarität fordert eine Institutionalisierung der Bekämpfung struktureller Ungerechtigkeiten
in gegenwärtigen Risikogesellschaften im Rahmen der sozialen Demokratie.13

Zusammenfassend ergänzt Solidarität als gemeinsame Verantwortung für strukturelle
Ungleichheiten die persönliche Haftung für zugefügte Schäden oder Rechtsverletzungen. Als
solche braucht diese Art gemeinsamer sozialer Verantwortung für strukturelle Ungerechtig-
keiten weitere theoretische und praktische Forschungen anhand der Theorie der gegenseitigen
Abhängigkeit und der sozialen und politischen Herrschaft, was wichtige Einsichten für die
Armutsbekämpfung haben kann.

Zuletzt möchte ich nur einige Folgen erwähnen, die sich aus dem Begriff der Solidarität
als gemeinsamer Verantwortung für strukturelle Ungerechtigkeiten, insbesondere für die De-
mokratietheorie und für die richterliche Anerkennung sozialer Grundrechte ableiten, was uns
wiederum zu Habermas’ Frage über die Beziehung zwischen lokaler und universaler Solida-
rität zurückbringt.

Solidarität und soziale Demokratie

Demokratiemodelle und Solidarität

Die soziale Demokratie unterscheidet sich von der repräsentativen liberalen Demokratie (Lo-
cke, Mill), von der republikanischen Demokratie (Rousseau, Pettit) und von der deliberativen
(Habermas, Nino) Demokratie, indem erstere die Ungerechtigkeit sozialer Strukturen in den
Mittelpunkt der gesellschaftlichen und politischen Analyse (Young, Shklar) stellt und daraus
wichtige Konsequenzen für die Ausgestaltung der sozialen und politischen Institutionen ab-
leitet. Die soziale Demokratie setzt den Perfektionismus der republikanischen Demokratie-
auffassung nicht voraus, bleibt aber auch nicht bei dem marktorientierten Individualismus der
liberalen Demokratie oder bei dem Prozeduralismus der deliberativen Demokratie stehen.
Eine deliberative und argumentative Konzeption des politischen Prozesses und der sozialen
Ausgestaltung der kommunikativen Gesellschaft ist eine notwendige aber nicht hinreichende
Bedingung zur Bekämpfung struktureller Ungerechtigkeit.

Soziale Demokratie und Solidarität

Die Institutionen und demokratischen Verfahren einer sozialen Demokratie beschränken sich
nicht auf die Ermöglichung freier Informationsströme und Meinungsäußerungen selbstbe-
stimmter aufgeklärter Bürger. Wie Thomas Meyer feststellt, soll soziale Demokratie mindes-
tens fünf Dimensionen umfassen, damit die Verwirklichung der Grund- und Menschenrechte

B.

I.

II.

13 Thomas Meyer, Soziale Demokratie. Eine Einführung, Wiesbaden 2009, S. 8-9.

390 Verfassung und Recht in Übersee VRÜ 45 (2012)

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-4-385 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 16:10:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-4-385


für alle gesichert werden kann: “erstens, die normative Dimension mit ihrer Frage nach den
Anforderungen an die Legitimation der Institutionen und Politiken der Demokratie, zweitens
die empirisch-analytische Dimension mit ihrer Frage nach der Leistungsfähigkeit demokra-
tischer Systeme bei der Lösung gesellschaftlicher Probleme, drittens die Stabilitätsforschung
mit der Frage nach den Bedingungen der Bestandssicherung politischer Demokratie, viertens
die vergleichende Demokratieforschung mit der Frage nach dem Erfolg unterschiedlicher
länderspezifischer Problemlösungen für demokratische Herausforderungen sowie, fünftens,
die neuere Forschung über Ursachen, Formen und Wirkungen defekter Demokratie“.14

Zuletzt möchte ich ein paar Worte über die Beziehung zwischen Solidarität und sozialen
Grundrechten hinsichtlich der verfassungsrechtlichen Entwicklung in Kolumbien sagen. Die-
ses Thema ist eng mit der schwierigen Frage der korrekten Beziehung lokaler und universaler
Solidarität verknüpft. Die rechtliche Anerkennung sozialer Grundrechte ist der Mechanismus
par excellence zur Konkretisierung der Solidarität in Ländern, wo die repräsentative Demo-
kratie zum Ausdruck sozialer Interessen nicht genügt. Um konkrete Rechtsansprüche aus
abstrakten Solidaritätspflichten ableiten zu können, ist ein voll entwickeltes Verständnis sub-
jektiver Rechte nötig. Diese These habe ich an einem anderen Ort dargestellt und begrün-
det.15 Hier genügt es, darauf hinzuweisen, dass ein solcher Begriff subjektiver Rechte eine
Risiko- und Schadenstheorie voraussetzt, welche die gegenseitige Abhängigkeit aller in einer
globalen Welt ernst nimmt.

Solidarität und soziale Grundrechte

In den gegenwärtigen, postkonventionellen und postmetaphysischen Gesellschaften basieren
soziale Hilfsleistungen des Staates auf einem normativen Solidaritätsbegriff. Moderne Staaten
haben „über ihre klassische Funktion der Gewährleistung von Sicherheit hinausreichende
Aufgaben der Daseinvorsorge übernommen, darunter auch solche, die sich auf die materielle
Wohlfahrt jener Individuen beziehen, die vorübergehend oder dauerhaft gehindert sind, für
sich selbst zu sorgen. Legitimiert wurden und werden solche sozialstaatlichen Leistungen
durch Berufung auf den Begriff der Solidarität“.16 Die normative Prämisse, die in einer sol-
chen rechtlichen und sozialen Konzeption vorausgesetzt wird, ist, dass Bürgerinnen und Bür-
ger „die Bürger eines Staates aufgrund der gemeinsamen Geschichte, Sprache, Kultur, etc.
eine »Solidargemeinschaft« bilden und daher ihrer Mitbürgern gegenüber bestimmte Ver-
pflichtungen zur Hilfe haben“.17 Nach diesem Verständnis, ist die Legitimationsbasis der
sozialen Grundrechte der Gleichheitsgrundsatz.18 Am besten hat Thomas H. Marshall (1963)
eine solche These aufgestellt und überzeugend begründet: die innere Logik des Gleichheits-

III.

14 Thomas Meyer, Fn. 13, S. 8-9.
15 Rodolfo Arango, Der Begriff der sozialen Grundrechte, Baden-Baden 2001.
16 Bayertz, Fn. 1, S. 34.
17 Bayertz, Fn. 1, S. 34.
18 Bayertz, Fn. 1, S. 38.

Arango, Solidarität und soziale Demokratie 391

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-4-385 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 16:10:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-4-385


gedankens führt daher, “von den liberalen Freiheitsrechten des 18. Jahrhunderts über die po-
litischen Teilnahmerechte des 19. Jahrhunderts konsequenterweise zu den sozialen Wohl-
fahrtsrechten des 20. Jahrhunderts“.19 Für eine normative Konzeption der Solidarität ist die
Kultur der Grund- und Menschenrechte nicht schlichte Philanthropie sondern Recht.
Die “Sprache der Menschenrechte” bei NGOs, Zivilgesellschaften und internationalen Orga-
nisationen ist noch moralisch aber gleichzeitig schon juristisch.20 Diese Betrachtungsweise
scheint besser geeignet (oder zuminderst komplementär) als die emotivistische und soziolo-
gische Perspektive der Solidarität zu sein, um die schwierige Frage beantworten zu können,
wie demokratische, transnationale Institutionen aufgefasst und errichtet werden sollten, damit
Grund- und Menschenrechte für Alle verwirklicht werden können.

Die Erfahrung der verfassungsrechtlichen Anerkennung sozialer Grundrechte in Kolum-
bien ist lehrenswert.21

Die Ausübung der Verfassungsgerichtsbarkeit durch eine fortschrittliche Grundrechtsin-
terpretation, die alle Bereiche des einfach gesetzlichen Rechts umfasst, ermöglicht, dass in
Kolumbien Behörden und Private Grundrechte und Verfassungsgrundsätze im Rahmen einer
systematischen Auslegung der rechtlichen Vorschriften ernst nehmen. Ein Beweis dafür ist
die fortschrittliche Rechtsprechung zugunsten sozial Ausgeschlossener und schlecht stehen-
der Personen. Obwohl die Verfassungsrichter durch ihre Rechtsprechung über den Ausstrah-
lungseffekt der sozialen Grundrechte nicht in der Lage sind, die Probleme der Armut und der
Ungleichheit zu lösen, erfüllen sie jedoch eine wichtige pädagogische und kritische Funktion,
und zwar, die Richtlinien eines humanistischen und inklusiven Rechtsverständnisses und sei-
ner Anwendung festzulegen und zu verfolgen.

Schlussfolgerungen

Die Solidarität ist ein Begriff, der dem Gerechtigkeitsprinzip zugeschrieben werden soll. In
seiner gegenwärtigen Verwendung ist der Solidaritätsbegriff ein normatives Prinzip und nicht
lediglich ein Gefühl. Auch staatliche Leistungspflichten zugunsten Benachteiligter, Beschä-
digter oder Ausgegrenzter in der Form sozialer Grund- und Menschenrechte können aus dem
Solidaritätsprinzip abgeleitet werden. Als normatives Prinzip setzt Solidarität eine an die (na-
tionale oder internationale) Gemeinschaft gerichtete Aufforderung voraus, unter den fakti-
schen und normativen Möglichkeiten positiv zu handeln, zugunsten benachteiliger, beschä-
digter oder ausgegrenzter Individuen oder Gruppen von Individuen, damit dank des rechtzei-
tigen staatlichen Handelns das Eintreten eines wahrscheinlichen individuellen Schadens ver-
hindert wird.

19 Bayertz, Fn. 1, S. 38-39.
20 Hauke Brunkhorst, Solidarität. Von der Bürgerfreundschaft zur globalen Rechtsgenossenschaft,

Frankfurt a.M. 2002, S. 210.
21 Siehe dazu Rodolfo Arango, Das kolumbianische Verfassungsgericht und die sozialen Rechte, VRÜ

42 (2009), S. 580-583.

392 Verfassung und Recht in Übersee VRÜ 45 (2012)

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-4-385 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 16:10:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-4-385


Deswegen ist eine emotionale, persönliche Beziehung zwischen Notleidenden und Wohl-
habenden als Mitglieder einer bestimmten Gesellschaft bei Solidaritätsleistungen nicht nötig.
Ebensowenig ist ein Wertekonsens zwischen den Parteien eine Voraussetzung für Solidarität.
Das normative Verständnis der Solidarität knüpft heutzutage an den Gleichheitsgrundsatz an,
es braucht deswegen keine persönliche Beziehung zu einer existentiellen Gemeinschaft, wie
Charles Taylor es im Fall der patriotischen Solidarität fordert. Um positive staatliche Leis-
tungen zu begründen, genügt eine normative Dimension der Solidarität, die aus einer ge-
meinsamen Verantwortung für strukturelle Ungerechtigkeit besteht. Ein pluralistischen und
hochdifferenzierten Gesellschaften angemessener Solidaritätsbegriff kann nur den National-
staat oder die internationale Gemeinschaft als Verpflichtete haben.

Eine optimale Form der Verwirklichung der Solidarität sind Theorie und Praxis der
Grund- und Menschenrechte, insbesondere durch politische Aktivisten und von NGOs getra-
gene Bürgerinitiativen. Trotzdem fordern die Systeme funktioneller Herausforderungen mehr
Kreativität und harte Arbeit zur Verwirklichung einer sozialen Demokratie. Wir können aber
relativ optimistisch sein, wenn wir das wachsende Interesse für die Reflexion und Dialog über
Solidarität in Zeiten der Krise sehen.

Die Demokratisierung und die Menschenrechtsverwirklichung könnten in Lateinamerika
lange Zeit brauchen, um stattfinden zu können. Es gibt aber eine Alternative. Diese hängt
davon ab, welche Konzeption der Demokratie und der Menschenrechte verfolgt wird. Nor-
malerweise wird in entwickelten Ländern eine Konzeption der liberalen, repräsentativen De-
mokratie bevorzugt, wo zivilen und politischen Rechten der Vorrang gegenüber wirtschaft-
lichen, sozialen und kulturellen Rechten eingeräumt wird. Obwohl diese Konzeption ge-
schichtlich zu erklären ist, steht sie mit der heutigen Menschenrechtsauffassung nicht im Ein-
klang. Nicht wohlgeordnete Gesellschaften, wie die sog. Dritten Welt, charakterisieren sich
durch strukturellen Missbrauch der öffentlichen Macht, hohe wirtschaftliche Ungleichheit und
soziale Marginalisierung. Dagegen privilegiert das Verfassungsverständnis in diesen Gesell-
schaften eine inklusive, soziale und partizipatorische Demokratiekonzeption, nach welcher
keine wesentlichen Unterschiede zwischen zivilen und politischen Rechten einerseits und
wirtschaftlichen, sozialen und kulturellen Rechten andererseits bestehen. Ferner zeigt die ko-
lumbianische verfassungsrechtliche Entwicklung, dass eine minimale soziale Gerechtigkeit
gesichert werden muss und soll, damit eine erfolgreiche Integration Lateinamerikas möglich
werden kann.

Arango, Solidarität und soziale Demokratie 393

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-4-385 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 16:10:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-4-385

