
13 Gedenkkultur(en) und Erinnerungspolitik

Tatiana Zhurzhenko

Die Ukraine bietet sich aus verschiedenen Gründen als paradigmatischer
Fall einer Gesellschaft an, in der die historische Erinnerung einen ho‐
hen Stellenwert besitzt. Zu diesen Gründen gehören ihre traumatische
Geschichte im 20. Jahrhundert, die ethnische Vielfalt des Landes, die un‐
terschiedlichen regionalen Erfahrungen mit verschiedenen politischen Sys‐
temen und Besatzungsmächten, das Erbe des ukrainischen Nationalismus
und gleichzeitig eine weit verbreitete Sowjetnostalgie. Eine lebendige Zivil‐
gesellschaft, die hochkompetitive ukrainische Politik und die Situation des
Landes zwischen zwei zunehmend gegensätzlichen Erinnerungskulturen,
die von Russland und der Europäischen Union repräsentiert werden, haben
dazu beigetragen, dass Geschichte und Erinnerung in der ukrainischen
Politik und in der öffentlichen Debatte eine wichtige Rolle spielen. Dieses
Kapitel bietet einen Überblick über die Gedenkkultur(en) und die Erinne‐
rungspolitik in der Ukraine von 1991 bis 2023 und konzentriert sich dabei
auf deren Schlüsselthemen und wichtigste Entwicklungen.

Die Ukraine nach 1991: Pluralisierung, Dezentralisierung und
Nationalisierung der Erinnerung

Jan Werner Müller hat in seiner Einleitung zu der mittlerweile klassischen
Aufsatzsammlung zur Vergangenheitspolitik im Nachkriegseuropa die Me‐
tapher der „aufgetauten Erinnerungen“ nach dem Fall des Eisernen Vor‐
hangs eingeführt: „Sowohl das persönliche als auch das kollektive Gedächt‐
nis wurden von den Zwängen befreit, die mit dem staatlichen Legitimati‐
onsbedarf und dem Freund-Feind-Denken des Kalten Krieges verbunden
waren“ (Müller 2002: 6). In den Ländern des ehemaligen kommunistischen
Blocks und in den neuen postsowjetischen Staaten, in denen die Kontrolle
des Parteistaats über die Gesellschaft allgegenwärtig war und die offiziel‐
le Erzählung der Vergangenheit kaum in Frage gestellt wurde, hatte das
‚Auftauen‘ der Erinnerungen wichtige soziale und politische Folgen. In
der Ukraine, ähnlich wie in den baltischen Staaten sowie in Moldawien

291

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291 - am 20.01.2026, 11:05:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Georgien, trugen die Suche nach der ‚historischen Wahrheit‘ und die
Forderung nach historischer Gerechtigkeit dazu bei, dass die entstehenden
Oppositionsbewegungen die Massen gegen das Sowjetregime mobilisieren
konnten, was schließlich zum Zerfall der UdSSR führte. Im ersten postso‐
wjetischen Jahrzehnt entdeckten die politischen Eliten der Ukraine das
historische Gedächtnis als wichtige Ressource für den Aufbau der Nation
(Kuzio 2000), während regionale Eliten lokale Mythen und historische
Narrative aktiv für die Konstruktion regionaler Identitäten nutzten – oft
als Herausforderung für Kyjiw (Gaidai & Kasianov 2018). Vor allem aber
wurde das Feld der Erinnerung von der ukrainischen Gesellschaft, von ver‐
schiedenen Akteuren und gesellschaftlichen Gruppen beansprucht. Die In‐
stitutionalisierung vielfältiger Erinnerungsgemeinschaften führte zu einer
Pluralisierung der Erinnerungskulturen und zu einer Demokratisierung der
Erinnerungspolitik.

Diese Prozesse begannen in der Ukraine bereits vor der Unabhängigkeit.
Die Glasnost-Politik Gorbatschows führte, wenn auch begrenzt und kon‐
trolliert, zu einer schrittweisen Liberalisierung des öffentlichen Raums. Of‐
fizielle Tabus zu bestimmten Themen wie dem Molotow-Ribbentrop-Pakt
wurden gebrochen, und die Medien testeten die Grenzen der sowjetischen
Zensur aus, indem sie das öffentliche Interesse mit zuvor beschwiegenen
Themen fütterten. In der Ukraine waren es der Holodomor (die große
Hungersnot von 1932–33) und Stalins Repressionen gegen die nationale
Kulturelite, an denen sich die Frustration der Massen über das sowjetische
Regime zum Ausdruck brachte und die dazu beitrugen, den Anspruch
der Ukraine auf nationale Unabhängigkeit zu legitimieren. Sowohl der ‚de‐
mokratische Flügel‘ der Kommunistischen Partei als auch die ukrainische
Unabhängigkeitsbewegung Narodny Ruch waren sich über die Notwendig‐
keit einer weiteren Entstalinisierung einig. (Dieser Prozess wurde 1956 auf
dem 20. Parteitag der Kommunistischen Partei eingeleitet, aber bald wieder
aufgegeben.) Im April 1991 wurde das Gesetz „Über die Rehabilitierung
der Opfer politischer Repressionen in der Ukraine“ verabschiedet, und
im ganzen Land wurden Opferverbände gegründet. In der Westukraine
schlossen sich ihnen ehemalige Mitglieder des ukrainischen nationalisti‐
schen Untergrunds an – Veteranen der Organisation Ukrainischer Natio‐
nalisten (Організація українських націоналістів / Orhanizatsiia ukrains‐
kykh natsionalistiv, OUN) und der Ukrainischen Aufständischen Armee
(Українська повстанська армія / Ukrajinska powstanska armija, UPA),

Tatiana Zhurzhenko

292

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291 - am 20.01.2026, 11:05:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Jahre und oft Jahrzehnte im Gulag verbracht hatten.1 Die lange ver‐
drängten Erinnerungen an den antisowjetischen bewaffneten Widerstand
fanden Eingang in den öffentlichen Diskurs der Ukraine und wurden auf
lokaler Ebene institutionalisiert. Auch die Entkommunisierung des städt‐
ischen Raums begann in der Westukraine – und blieb zunächst weitgehend
auf diese beschränkt, da hier das Narrativ der ‚sowjetischen Besatzung‘
basierend auf dem historischen Hintergrund der Region von der lokalen
Bevölkerung weitgehend geteilt wurde.

Sowjetische Kriegsveteranen, UPA-Veteranen,2 Opfer der stalinistischen
Repressionen und ehemalige Gulag-Häftlinge waren nicht die einzigen ‚Er‐
innerungsgemeinschaften‘ in der Ukraine nach 1991. Die Pluralisierung der
Narrative über den Zweiten Weltkrieg und die verschiedenen Restitutions‐
politiken auf nationaler und internationaler Ebene ermöglichten es, dass
sich Kategorien wie ehemalige ‚Ostarbeiter‘ (Grinchenko 2017), ehemalige
Gefangene der nationalsozialistischen Konzentrationslager und, etwas spä‐
ter, ‚Kinder des Krieges‘ überhaupt erst etablierten. Die Wiederbelebung
des jüdischen Kulturlebens führte zu ersten öffentlichen Initiativen, die
auf die Erinnerung an den Holocaust abzielten (Portnov 2017). Die ethni‐
schen Ungarn in Transkarpatien gedachten der lokalen Opfer der stalinis‐
tischen Repressionen der Nachkriegszeit, und die massenhafte Rückkehr
der Krimtataren auf die Krim nach 1991 trug dazu bei, dass sich die Öffent‐
lichkeit der Grausamkeit der stalinistischen Deportationen bewusst wurde
(Finnin 2022). Andere gesellschaftliche Gruppen schufen eigene Gedenk‐
kulturen rund um traumatische Erinnerungen an jüngere Ereignisse, wie
etwa die Veteranen der sowjetischen Militäroperation in Afghanistan (Sklo‐
kina 2015) und die Liquidatoren der Nuklearkatastrophe von Tschernobyl
(Ostapchuk 2018).

1 Die radikalnationalistische OUN wurde 1929 gegründet und agierte im Untergrund.
Sie setzte politische Gewalt ein mit dem Ziel, einen unabhängigen ukrainischen Staat
auf dem Territorium Zwischenkriegspolens zu etablieren. 1943 wurde die UPA als
militärische Formation gegründet, um den bewaffneten Kampf für die ukrainische
Unabhängigkeit fortzusetzen. Der polnisch-ukrainische Konflikt in den von Hitler be‐
setzten Gebieten in Ostpolen kulminierte im Sommer 1943 in einem Gewaltausbruch
in Wolhynien, wo die UPA Massenmorde an der polnischen Zivilbevölkerung beging.
Nach der Annexion der ostpolnischen Gebiete durch die UdSSR setzten OUN und
UPA ihre Kämpfe als Untergrund-Widerstandsbewegung gegen das Sowjetregime bis
in die späten 1940er Jahre fort. Aus diesen Gründen ist die Rolle der OUN und UPA
sowohl in Polen als auch in Russland stark umstritten.

2 Zum Wettbewerb zwischen sowjetischen und UPA-Kriegsveteranen, siehe Portnov &
Portnova (2010).

13 Gedenkkultur(en) und Erinnerungspolitik

293

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291 - am 20.01.2026, 11:05:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mit der Unabhängigkeit wurden in der Ukraine, wie auch in anderen
neuen unabhängigen Staaten, historische Erzählungen, nationale Mythen
und Symbole als wichtige Instrumente der Nationsbildung entdeckt; sie
sollten der heterogenen postsowjetischen Bevölkerung ein Gefühl von
historischer Kontinuität und gemeinsamer kultureller Identität vermitteln.
Angesichts der regionalen und ethnischen Vielfalt sowie unterschiedlicher
lokaler Erfahrungen mit den verschiedenen politischen Systemen und Be‐
satzungsregimen während des 20. Jahrhunderts stellte diese Aufgabe eine
große Herausforderung für die postsowjetischen politischen Eliten dar.
Die entstehende nationale Identität und Geschichtserzählung sollten dazu
beitragen, die regionalen Spaltungslinien des Landes und die unterschied‐
lichen, oft sogar gegensätzlichen kollektiven Erinnerungen an die jüngste
Vergangenheit zu überbrücken sowie die russischsprachige Bevölkerung
in das Projekt der Nationsbildung zu integrieren. Darüber hinaus halfen
die wirtschaftlichen Härten der Transition und die sozialen Kosten der
Marktreformen der Kommunistischen Partei der Ukraine dabei, sich neu
zu konstituieren und nach dem gesetzlichen Verbot von 1991 wieder in die
ukrainische Politik einzutreten. Die Kommunisten instrumentalisierten die
Sowjetnostalgie, leugneten die Legitimität des unabhängigen ukrainischen
Staates und wandten sich vehement gegen die aus ihrer Sicht versuchte
‚Geschichtsumschreibung‘ durch ‚ukrainische Nationalisten‘.

Die Konstruktion einer neuen nationalen Identität fand an verschiede‐
nen Stellen statt (Wanner 1998): von Bildungsreformen und Kulturfestivals
bis hin zu Änderungen im staatlichen Kalender und der Neugestaltung des
Erscheinungsbildes von Städten. Der Prozess war jedoch keineswegs nur
von oben nach unten gerichtet, sondern ließ Raum für Verhandlungen und
Neuinterpretationen vor Ort. Wie von Richardson (2008) in ihrer Studie
über Odesa und von Rodgers (2008) in seiner Untersuchung über die Ob‐
last Luhansk gezeigt hat, erhielten beispielsweise Lehrer:innen einen gewis‐
sen Spielraum für die Interpretation neuer nationaler Narrative, wie sie in
den ukrainischen Geschichtslehrbüchern dargestellt wurden, während das
familiäre Umfeld, die Populärkultur und die Medien als Quellen für histori‐
sches Wissen durchaus mit den Lehrplänen konkurrierten. Die Umbenen‐
nung von Straßen und Plätzen, die Demontage sowjetischer Denkmäler
und der Bau neuer Gedenkstätten oblag lokalen Behörden und wies daher
erhebliche regionale Unterschiede auf: Während Lemberg in den 1990er
Jahren eine Nationalisierung der Stadtlandschaft erlebte (Hrytsak & Susak
2003), inspirierte in Odesa der wiederentdeckte Mythos des ‚goldenen‘ 19.
Jahrhunderts die Rückkehr zu alten russischen kaiserlichen Toponymen

Tatiana Zhurzhenko

294

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291 - am 20.01.2026, 11:05:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und damit Pläne für den Wiederaufbau des historischen Zentrums (Ri‐
chardson 2008). Städte in der Südukraine wie Dnipro(petrowsk) und Sapo‐
rischschja blickten auf der Suche nach einem neuen Gründungsmythos,
der alternativ zum sowjetischen Mythos der Industrialisierung genutzt wer‐
den könnte, auf die Geschichte der russischen imperialen Expansion in
Richtung Schwarzmeerregion und/oder auf die Geschichte der Kosaken
zurück (Gaidai & Kasianov 2018; Portnov 2022). In der Ostukraine klam‐
merten sich viele Industriezentren noch an sowjetische Toponyme und
Erinnerungsorte. Während die lokalen Eliten von Charkiw den Mythos
der ‚ersten Hauptstadt‘ der Ukraine nutzten und damit die Hegemonie von
Kyjiw herausforderten (Zhurzhenko 2011; Kravchenko 2023), bauten die
oligarchischen Eliten in Donezk eine regionale Identität des Donbas auf
sowjetischer Nostalgie, dem Stolz der Arbeiterklasse und dem Mythos des
‚Großen Vaterländischen Krieges‘ auf (Osipian & Osipian 2012).

Die Versuche des Staates, den Kanon der Nationalhelden neu zu gestal‐
ten, waren halbherzig und nur teilweise erfolgreich. Tatsächlich wurden
nur historische Persönlichkeiten, die bereits Teil des sowjetukrainischen
Kanons waren – wie Hetman Bohdan Chmelnyzkij, die Dichter Taras
Schewtschenko und Lesia Ukrainka – sowohl im Osten als auch im Wes‐
ten des Landes als positive Figuren akzeptiert. Von den neueren Helden
erwies sich Mychajlo Hruschewskyj, der vielleicht einflussreichste Histori‐
ker seiner Zeit und der erste Präsident der Ukrainischen Volksrepublik
(Українська Народна Республіка, Ukrainska Narodna Respublika, UNR)
in den Jahren 1917–18, als die einzige unumstrittene Figur. Die offizielle Ver‐
ehrung Hrushevskys in der postsowjetischen Ukraine, dessen Porträt auf
der Fünfzig-Hrywna-Note abgebildet ist und dem 1998 im Zentrum Kyjiws
ein Denkmal gewidmet worden ist – sollte die Tradition der unabhängigen
ukrainischen Staatlichkeit legitimieren. Die Versuche, andere historische
Persönlichkeiten als ‚Nationalheilige‘ zu installieren, waren weniger erfolg‐
reich. Iwan Masepa, der ukrainische Kosakenführer, der sich Schweden im
Kampf gegen Peter den Großen angeschlossen hatte, wurde von den russo‐
philen Ukrainern abgelehnt (Klymenko 2020). Symon Petljura, ein promi‐
nenter ukrainischer militärischer und politischer Führer der UNR von 1919
bis 1921, wurde von dem sowjetischen Anti-Mythos überschattet, der ihn
als aggressiven antisemitischen Nationalisten und Verräter darstellte, der
Galizien im Austausch für ein Bündnis gegen die Bolschewiki den Polen
überließ (Pauly 2020). Noch umstrittener war Stepan Bandera, der Führer
der OUN, der in der Westukraine als Held des nationalen Befreiungskamp‐
fes gilt, in anderen Regionen jedoch wenig Akzeptanz fand (Narvselius

13 Gedenkkultur(en) und Erinnerungspolitik

295

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291 - am 20.01.2026, 11:05:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2012; Liebich & Myshlovska 2014). Es ist zugleich bezeichnend, dass keiner
der ukrainischen Dissidenten der späten Sowjetära wie z.B. Wasyl Stus
oder Petro Hryhorenko in die Liste der berühmten Ukrainer aufgenommen
wurde.

Wie Viktoria Sereda in ihrer Studie über regionale historische Identi‐
täten vor der Orangen Revolution feststellte, wäre es eine „zu starke Ver‐
einfachung, die offizielle Politik der Identitätsbildung als ein nationalisti‐
sches Projekt gegen den Widerstand sowjetisch gesinnter Menschen zu
betrachten. Anstatt die traditionellen ukrainischen Nationalfeiertage (die
in den westlichen Regionen der Ukraine akzeptiert werden) landesweit
zu institutionalisieren, versuchte die damalige Regierung vielmehr, die al‐
ten sowjetischen Feiertage in ukrainische Nationalfeiertage umzuwandeln
und den Konflikt zwischen der sowjetischen historischen Erinnerung und
der neuen ukrainischen Loyalität zu beseitigen“ (Sereda 2007: 207). Dies
lässt sich am besten anhand der Feierlichkeiten zum Tag des Sieges ver‐
anschaulichen, die nach dem traditionellen sowjetischen Drehbuch, aber
unter ukrainisch-patriotischen Slogans stattfanden. Die neue Formel, die
während der Ära Leonid Kutschmas Eingang in den offiziellen Diskurs
fand – der ‚Große Vaterländische Krieg des ukrainischen Volkes‘ – stellte
das sowjetische Narrativ des Zweiten Weltkriegs nicht kritisch in Frage,
sondern signalisierte seine Wiederaneignung durch die postsowjetischen
ukrainischen Eliten. Dieses Narrativ ist tief im kollektiven Gedächtnis der
Sowjetunion verwurzelt, insbesondere in der Ost- und Südukraine, und
wurde zum zentralen symbolischen Bindeglied zwischen der Ukraine und
Russland, wo der ‚Sieg über den Faschismus‘ als wichtigste Säule der post‐
sowjetischen nationalen Identität gelten kann.

Diese Art von Ambivalenz setzte sich auch in anderen Themenbereichen
fort, z. B. bei der Interpretation der Unabhängigkeit der Ukraine. Die
postsowjetische Ukraine übernahm ihre Staatssymbole von der kurzlebigen
Ukrainischen Volksrepublik (1918–21), erklärte sich aber gleichzeitig zum
Rechtsnachfolger der Ukrainischen Sozialistischen Sowjetrepublik. Im Ge‐
gensatz zu den baltischen Staaten versuchte man in der Ukraine, beide
politische Traditionen miteinander in Einklang zu bringen. Im Jahr 2003
löste die offizielle Feier zum 85. Geburtstag von Wolodymyr Schtscherbyz‐
kyj, dem Führer der Ukrainischen Sozialistischen Sowjetrepublik in den
Jahren 1972–1989, in den ukrainischen Medien viel Kritik aus. Es ist schwer
zu sagen, ob diese Ambivalenz eine pragmatische politische Strategie der
postsowjetischen Eliten war, die darauf abzielte, Konflikte über potenziell
spaltende Themen zu vermeiden – oder ob es sich eher um ein Resultat

Tatiana Zhurzhenko

296

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291 - am 20.01.2026, 11:05:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der politischen Sozialisierung ebenjener Eliten in der Sowjetzeit sowie
ihres Hintergrunds in der kommunistischen Nomenklatura handelt, wie
Riabchuk (2008) argumentiert. Kutschmas Ära der ambivalenten und mul‐
tivektoralen Erinnerungspolitik endete mit der Orangen Revolution.

Die Orange Revolution (2004) und die Erinnerungskriege

Die Ukraine war nicht das einzige Land in Osteuropa, das nach dem ersten
Jahrzehnt des Übergangs in eine Ära der Erinnerungskonflikte eintrat. In
den 1990er Jahren mussten sich die meisten postkommunistischen Länder
auf demokratische und marktwirtschaftliche Reformen konzentrieren, die
häufig von den ehemals kommunistischen Parteien durchgeführt wurden,
welche sich in sozialdemokratische Parteien verwandelt hatten. Ihre büro‐
kratische Erfahrung und die alten Netzwerke der Nomenklatura machten
sie anfällig für Korruptionsvorwürfe seitens ihrer politischen Rivalen. Die
Rhetorik der Konservativen und Nationalisten verknüpfte die postkommu‐
nistische Linke ideologisch und strukturell mit dem ehemaligen kommu‐
nistischen Regime. Sobald das strategische Ziel der ‚Rückkehr nach Europa‘
erreicht war, wurde die kommunistische Vergangenheit zu einem spalten‐
den Thema. Polen und Ungarn können als klassische Beispiele für eine
solche Entwicklung dienen.

In der Ukraine verlief der Übergang zur liberalen Demokratie und das
Streben nach einem Beitritt zur EU und zur NATO weit weniger erfolg‐
reich. Die Orange Revolution machte die Pläne der ‚Partei der Macht‘
– einer ideologisch amorphen Koalition wirtschaftspolitischer Clans um
Präsident Kutschma – zunichte, seinen Nachfolgekandidaten Wiktor Janu‐
kowytsch an die Macht zu bringen, einen Vertreter der Donezker Oligar‐
chengruppe. Unter dem Druck der Massenproteste gegen den offensichtli‐
chen Wahlbetrug wurde der zweite Wahlgang wiederholt und brachte dem
Oppositionsführer Wiktor Juschtschenko den Sieg. Unterstützt von einer
breiten Koalition aus liberalen, pro-europäischen, nationaldemokratischen
und nationalistisch-populistischen Kräften strebte Juschtschenko eine enge‐
re Zusammenarbeit mit der NATO, die Integration in die EU und nicht
zuletzt eine selbstbewusstere Politik der nationalen Identität an. Ein Ziel
Juschtschenkos war dabei, die Ukraine aus dem Schatten der sowjetischen
Propagandamythen zu befreien, den umstrittenen ukrainischen nationalis‐
tischen Widerstand politisch zu rehabilitieren und das Sowjetregime als
totalitär anzuprangern. Während des Wahlkampfs wurde die Darstellung

13 Gedenkkultur(en) und Erinnerungspolitik

297

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291 - am 20.01.2026, 11:05:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Juschtschenko als radikaler Nationalist und ‚ukrainischer Faschist‘ zur
Hauptstrategie seiner politischen Gegner, unterstützt von Moskau.

Nach der Orangen Revolution erholten sich Janukowytsch und seine
Partei der Regionen schnell von ihrer politischen Niederlage. Nachdem
sie ihren Einfluss im Parlament gefestigt und die Regionalwahlen in der
Ostukraine gewonnen hatte, setzte die Partei der Regionen ihren Kampf ge‐
gen die imaginäre Bedrohung durch den ‚ukrainischen Faschismus‘ in einer
Koalition mit den Kommunisten und einigen kleineren prorussischen und
neostalinistischen Gruppen fort. Moskau profitierte von dieser politischen
Polarisierung in der Ukraine und schürte sie mit Hilfe Kreml-naher politi‐
scher Technologen. Dabei konnte Russland auf seine Erfahrungen aus den
Erinnerungskonflikten in den baltischen Staaten zurückgreifen, in denen
die Narrative der sowjetischen Besatzung und des antisowjetischen Wider‐
stands seit den späten 1980er Jahren zum Mainstream geworden waren und
wo Russland die lokalen politischen Eliten wiederholt als Revisionisten,
radikale Nationalisten und Nazi-Sympathisanten denunziert hatte.

Die Instrumentalisierung der Erinnerungskultur durch verfeindete poli‐
tische Eliten in der Ukraine kam nicht völlig überraschend. Soziologen
beobachteten unterschiedliche und sich fast gegenseitig ausschließende Vi‐
sionen der nationalen Geschichte im Osten und Westen des Landes, insbe‐
sondere in Lwiw und Donezk, und warnten früh davor, dass „interessierte
politische Akteure markante Unterschiede in den regionalen historischen
Identitäten als Mobilisierungsstrategie ausnutzen können“ (Sereda 2007:
207–8). Einige Autoren haben das ukrainische kollektive Gedächtnis als ge‐
spalten beschrieben, gekennzeichnet durch einen anhaltenden Zusammen‐
prall zweier konkurrierender historischer Narrative – dem ukrainisch-na‐
tionalistischen auf der einen und dem sowjetnostalgischen auf der anderen
Seite (Jilge 2006; Shevel 2011, 2016). Der Historiker Stefan Troebst (2010),
der vier Formen der Bewältigung der kommunistischen Vergangenheit un‐
terscheidet, schlug eine Typologie der Erinnerungskulturen in Osteuropa
vor. Ihm zufolge gehört die Ukraine zusammen mit Ungarn und Polen zu
Gesellschaften, die durch heftige politische Kontroversen über die Interpre‐
tation der kommunistischen Vergangenheit gekennzeichnet sind. Wie Oxa‐
na Shevel argumentiert, kann die Ukraine in dieser Hinsicht mit Ländern
verglichen werden, die einen Bürgerkrieg erlebt haben (wie z. B. Spanien),
da sie vor einem ähnlichen Dilemma steht, nämlich der Aufarbeitung der
Verbrechen der staatlichen Diktatur im Namen der Gerechtigkeit oder
der Amnesie um des inneren Friedens willen (Shevel 2011). Im Gegensatz
zu Spanien waren die politischen Eliten der Ukraine jedoch nicht in der

Tatiana Zhurzhenko

298

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291 - am 20.01.2026, 11:05:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lage, einen informellen ‚Pakt des Vergessens‘ zu institutionalisieren, der
die Aufarbeitung der schwierigen Vergangenheit bis zum Abschluss des de‐
mokratischen Übergangs aufschieben würde. In der Ukraine waren Fragen
der historischen Erinnerung „bereits in der späten Sowjetzeit politisiert
worden. Diese Debatte konnte im neuen ukrainischen Staat nicht beigelegt
werden, da politische Eliten auf der Rechten und der Linken routinemäßig
Identitätspolitik für Wahlerfolge instrumentalisierten" (Shevel 2016: 28).

Shevel wendet die von Bernhard und Kubik entwickelte Theorie der
Erinnerungspolitik (Bernhard & Kubik 2014) auf die Ukraine an. Danach
kann das „erinnerungspolitische Regime“ (mnemonic regime) der Ukraine
als zersplittert und konfliktträchtig charakterisiert werden. Bis zum Euro‐
maidan gab es „zwei Gruppen von Erinnerungskriegern (mnemonic war‐
riors): Kommunisten und Nationalisten, die jeweils danach strebten, ein
einheitliches Erinnerungsfeld zu etablieren, in dem ihre Sicht der Vergan‐
genheit hegemonial ist, sowie ein Zentrum, das die Macht innehat und sich
je nach Umständen heraushält (strategic abnegation) oder aber ebenfalls
als Erinnerungskrieger agiert und sich mit der Linken oder der Rechten
verbündet“ (Shevel 2016: 29).

Den Kern der ersten Gruppe von ‚Erinnerungskriegern‘ bildete die unre‐
formierte Kommunistische Partei der Ukraine: Als nostalgische Schwärmer
für die Sowjetunion bestritt sie die Legitimität des unabhängigen ukraini‐
schen Staates und plädierte für enge Beziehungen zu Russland. Nach der
Orangen Revolution schloss sich die Partei der Regionen, bis dahin eine
unideologische Vertreterin der wirtschaftlich-politischen Eliten im Osten
und Süden der Ukraine, den Kommunisten an und begann, ebenfalls als
Erinnerungskrieger zu agieren. Die zweite Gruppe, am entgegengesetzten
Pol des politischen Spektrums, bestand aus Nationaldemokraten und Na‐
tionalisten, die die sowjetische Periode der ukrainischen Geschichte als
Besatzung betrachteten, die Ukraine als ehemalige Kolonie des russischen
Reiches ansahen und den nationalen Befreiungskampf als zentrale Erzäh‐
lung der ukrainischen Geschichte propagierten. In den Jahren 1994–2004
agierte Präsident Kutschma zumeist als erinnerungspolitischer Verweige‐
rer (mnemonic abnegator): Er stand der historischen Erinnerung eher
gleichgültig und pragmatisch gegenüber und vermied eine Polarisierung,
indem er sich situativ mit der einen oder anderen Gruppe verbündete.
Sein Nachfolger Wiktor Juschtschenko (2005–2010) agierte bei zahlreichen

13 Gedenkkultur(en) und Erinnerungspolitik

299

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291 - am 20.01.2026, 11:05:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gelegenheiten als Erinnerungskrieger.3 So wurden die ukrainische Politik
und Gesellschaft insbesondere nach der Orangen Revolution gewisserma‐
ßen zu Geiseln eines tiefgreifenden Konflikts zwischen den Sowjetnostalgi‐
kern und den Nationaldemokraten/Nationalisten. Beide Gruppen agierten
als Erinnerungskrieger und sahen den Kampf um die Hegemonie ihrer
historischen Erzählung als Nullsummenspiel an. Die Wahl von Wiktor
Janukowytsch (2010–2014) mit seinem geringen Interesse an Geschichte
und Erinnerungspolitik änderte an der Situation nicht viel: Die Erinne‐
rungskriege gingen im Parlament weiter, da beide Seiten ihre Versuche, das
Sowjetregime bzw. den ‚ukrainischen Faschismus‘ zu kriminalisieren, nicht
aufgaben.4

Zwei Themen der sowjetischen Vergangenheit wurden im Kontext dieser
Erinnerungskonflikte besonders politisiert: erstens der Holodomor (die
große Hungersnot von 1932–33), der durch Stalins Politik der Kollektivie‐
rung verursacht wurde und mit Repressionen gegen die ukrainischen kom‐
munistischen Eliten und die Intelligenz einherging, und zweitens die Rolle
der OUN und der UPA während und nach dem Zweiten Weltkrieg. Die
Erinnerung an den Holodomor wurde während der Sowjetära unterdrückt
und überlebte nur in der ukrainischen Diaspora; das Tabu für die For‐
schung und die öffentliche Diskussion wurde erst während der Perestroika
aufgehoben. Während Kommunisten und Sowjetnostalgiker die Tatsache
der Hungersnot selbst leugneten oder sie eher als Ergebnis einer schlechten
Ernte und wirtschaftlicher Fehlkalkulationen, denn als politische Absicht
ansahen, betrachteten andere (wie die Mehrheit der liberalen Historiker in
Russland) sie als Ergebnis der stalinistischen Massenrepressionen gegen die
Bauernschaft als Klasse und ignorierten dabei weitgehend ihre ethnische
Dimension. Viele ukrainische Historiker hingegen sahen den Holodomor
als bewussten Versuch, die soziale Basis des ukrainischen Nationalismus
zu untergraben, die Bauern mit Hunger zu bestrafen und so den Wider‐
stand der Ukrainer gegen das Sowjetregime zu brechen. Im Diskurs der
Nationaldemokraten erschien der Holodomor als Völkermord oder sogar
als ukrainischer Holocaust. Auch die Zahl der Opfer war umstritten, wobei
sich die Mehrheit der Experten auf 3,9 Millionen direkte Verluste einigte.
Seit 1991 wird der Holodomor in der Ukraine als nationale Tragödie und als

3 Zur Rolle der ukrainischen Präsidenten in der Erinnerungspolitik, siehe Hrytsenko
(2017), der die Gesetzesinitiativen von Kutschma, Juschtschenko und Janukowytsch
eingehend untersucht hat.

4 Zur Gesetzgebung in der Ukraine als Schauplatz von Erinnerungskriegen siehe Kasia‐
nov (2016), Koposov (2017: 177ff.), Zhurzhenko (2022).

Tatiana Zhurzhenko

300

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291 - am 20.01.2026, 11:05:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verbrechen des stalinistischen Regimes angesehen. Bei parlamentarischen
Anhörungen zum Holodomor im Jahr 2003 wurde er als Völkermord
bezeichnet, ohne dass dies jedoch rechtliche Konsequenzen hatte. Nach
der Orangen Revolution verlagerte sich der Diskurs über den Holodomor
von den Opfern zu den Tätern, und die Frage nach der Verantwortung
des Sowjetregimes rückte in den Vordergrund. Dies geschah nicht ohne
die direkte Initiative von Präsident Juschtschenko, der das Gesetz zum
Holodomor im November 2006 auf den Weg brachte. Es sollte nicht nur
die Darstellung der Hungersnot als Völkermord am ukrainischen Volk offi‐
ziell machen, sondern die Leugnung des Genozids zur Ordnungswidrigkeit
erklären. Der Gesetzentwurf löste im ukrainischen Parlament einen hefti‐
gen Streit aus, wobei die Kommunisten den intentionalen Charakter der
Hungersnot leugneten und die Partei der Regionen sich vehement gegen
den Begriff ‚Völkermord‘ aussprach und stattdessen ‚Verbrechen gegen die
Menschlichkeit‘ vorschlug. Die unsichtbare, aber einflussreiche Partei in
diesem Konflikt war Russland, das nicht damit einverstanden war, der sow‐
jetischen Regierung die Verantwortung für den Völkermord aufzuerlegen.
Dank der Unterstützung durch die früheren Bündnispartner der Orangen
Koalition – den ‚Block Julija Tymoschenko‘ (BJuT) und die Sozialistische
Partei der Ukraine (SPU) – wurde das Gesetz "Über den Holodomor in der
Ukraine in den Jahren 1932 – 1933" noch im selben Monat im Parlament fast
unverändert angenommen. Es schrieb die Anerkennung des Holodomor
als "Genozid am ukrainischen Volk" fest und erklärte dessen Leugnung als
widerrechtlich. Das Thema blieb auf der politischen Agenda von Präsident
Juschtschenko. Er startete eine diplomatische Kampagne, die auf die inter‐
nationale Anerkennung des Holodomor als Völkermord abzielte, erklärte
2008 zum Jahr der Erinnerung an den Holodomor und initiierte ein natio‐
nales Museum und eine Gedenkstätte für die Opfer in Kyjiw. Gleichzeitig
boykottierten die regionalen Eliten in der Ostukraine die Gedenkinitiati‐
ven Juschtschenkos und versuchten, die Erinnerung an den Holodomor
im städtischen Raum zu marginalisieren (Zhurzhenko 2011). Im Januar
2010, in den letzten Wochen von Juschtschenkos Präsidentschaft, erklärte
das Kyjiwer Berufungsgericht Stalin, Molotow, Kaganowitsch, Postyschew,
Kosior und Chatajewitsch für schuldig, vorsätzlich einen Völkermord an
einem Teil der ukrainischen Volksgruppe organisiert zu haben, der zur
Tötung von 3.941.000 Menschen führte. Viktor Janukowytsch, der die Prä‐
sidentschaftswahlen 2010 gewann, signalisierte sein Desinteresse an der
Anerkennung des Holodomor als Völkermord. Während das Thema aus
dem offiziellen Diskurs verschwand, erwies sich Juschtschenkos Kampagne

13 Gedenkkultur(en) und Erinnerungspolitik

301

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291 - am 20.01.2026, 11:05:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zumindest in einer Hinsicht als recht erfolgreich: Soziologische Umfragen
haben gezeigt, dass die Vorstellung vom Holodomor als Völkermord in
der letzten Dekade von der Mehrheit der Ukrainer im Land weitgehend
akzeptiert worden ist.

Das zweite Thema, das die ukrainische Politik und Gesellschaft viele
Jahre lang polarisiert hat, war die Rolle der OUN- und UPA-Kämpfer
in der ukrainischen Geschichte. Während sie in der Westukraine geehrt
wurden, blieben sie im Rest des Landes, insbesondere im Osten, umstritten.
Die Frage eines offiziellen Kriegsveteranenstatus für die UPA-Kämpfer, der
ihnen die gleichen Sozialleistungen wie den sowjetischen Kriegsveteranen
gewährt hätte, wurde im ukrainischen Parlament wiederholt aufgeworfen,
aber von den Kommunisten blockiert. Der Heldenmythos der UPA und
der Kult um Stepan Bandera waren besonders bei den radikalen nationalis‐
tischen Kräften wie der Swoboda-Partei beliebt, die in der ukrainischen
Politik nur eine marginale Rolle spielten. Für die Nationaldemokraten wa‐
ren die UPA-Kämpfer tragische Helden des antisowjetischen Widerstands,
die historische Gerechtigkeit verdienten, während sowjetische Nostalgiker
und Russophile sie als Verräter des sowjetischen Vaterlandes und vor allem
als Nazi-Kollaborateure betrachteten. Liberale Historiker und Journalisten
wandten sich gegen die offizielle Verherrlichung der OUN und der UPA
wegen ihres radikalen Nationalismus, ihrer massenhaften Kriegsverbrechen
an der polnischen Zivilbevölkerung und ihrer Verwicklung in den Holo‐
caust. Inmitten dieser historischen Kontroversen leitete Präsident Juscht‐
schenko die offizielle politische Rehabilitierung der OUN und der UPA
ein, in seinen Augen ein notwendiger Schritt, um sich von sowjetischen
Propagandamythen zu emanzipieren. Juschtschenko leugnete nicht die
Rolle der Ukraine beim Sieg über den Nationalsozialismus und ehrte in
einer symbolträchtigen Geste einige sowjetische Kriegshelden ukrainischer
Abstammung, die er in das nationale Pantheon der Helden aufnahm. An‐
fänglich kündigte er sogar eine Versöhnung zwischen sowjetischen und
ukrainischen Kriegsveteranen an – eine Initiative, die aufgrund der Über‐
politisierung des Themas von Anfang an zum Scheitern verurteilt war. Das
Ukrainische Institut für Nationale Erinnerung (ukrainisch Український
інститут національної пам'яті / Ukrajinskyj instytut nazionalnoji pamjati,
UINP), das kurz nach der Orangen Revolution gegründet wurde, förderte
in der Tat eine unkritische Darstellung der OUN und der UPA. Besonders
umstritten war, dass Juschtschenko Roman Schuchewytsch und Stepan
Bandera, zwei prominente Führer des ukrainischen nationalistischen Un‐

Tatiana Zhurzhenko

302

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291 - am 20.01.2026, 11:05:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tergrunds, posthum mit dem offiziellen Titel ‚Held der Ukraine‘ auszeich‐
nete. Diese Entscheidung entfremdete einen bedeutenden Teil der ukraini‐
schen Gesellschaft und lieferte den politischen Gegnern Juschtschenkos
starke Argumente gegen seine Gedenkinitiativen und damit auch gegen
seinen Ansatz zur Nationsbildung. Die russische Propaganda nutzte die
Verherrlichung von Stepan Bandera eifrig aus und machte daraus ein nega‐
tives Symbol, das Russen und Russischsprachige gegen den ‚ukrainischen
Faschismus‘ mobilisierte. Die Entscheidung, Bandera den Heldentitel zu
verleihen, wurde vom Europäischen Parlament angeprangert und trug zu
den weit verbreiteten westlichen Stereotypen über die Ukrainer als Natio‐
nalisten bei. Nicht nur Russland, sondern auch Polen – ein wichtiger Part‐
ner der Ukraine und Verfechter ukrainischer Interessen in der EU – sah
die Ehrung Banderas äußerst kritisch. Der Versöhnungsprozess zwischen
der Ukraine und Polen, der in den 1990er Jahren begonnen hatte, stolperte
nun über die Politisierung der Geschichte des Zweiten Weltkriegs durch die
PiS-Regierung und die Regierung Juschtschenko.5

Die stark polarisierende öffentliche Debatte über die Persönlichkeit von
Stepan Bandera, die von beiden Seiten mythologisiert wurde, hat der ukrai‐
nischen Gesellschaft nicht geholfen, ihre schwierige Vergangenheit aufzu‐
arbeiten. Die Wahl von Viktor Janukowytsch im Jahr 2010, der aufgrund
der Frustration der Öffentlichkeit über die gescheiterten Versprechen der
Orangen Revolution an die Macht kam, bedeutete nicht das Ende der
Erinnerungskonflikte. Stattdessen ordnete ein auf Initiative der Kommunis‐
tischen Partei verabschiedetes Gesetz von 2011 an, dass das Siegesbanner
zusammen mit der Nationalflagge am 9. Mai und an anderen Gedenktagen
des Zweiten Weltkriegs offiziell in staatlichen Einrichtungen gezeigt wird.
Das Siegesbanner, de facto die rote sowjetische Flagge mit Hammer und Si‐
chel, die am 8. Mai 1945 auf der Spitze des Reichstagsgebäudes angebracht
worden war, wurde damit praktisch zum Staatssymbol erhoben (wie vorher
in Russland). Die Gesetzesänderung führte zu gewalttätigen Zusammenstö‐
ßen in Lwiw, wo sowjetische Kriegsveteranen und pro-russische Aktivisten
von radikalen Nationalisten angegriffen wurden. Einen Monat später wur‐
de das umstrittene Gesetz vom Verfassungsgericht aufgehoben. Das Sieges‐
banner, das in Russland ein quasi-offizielles Staatssymbol ist, kehrte nach
dem Februar 2022 in die Ukraine zurück, als es in den besetzten Gebieten
zusammen mit der russischen Staatsflagge verwendet wurde.

5 Siehe Kasianov (2022b: 319ff.). Zur ukrainisch-polnischen Aussöhnung und zu Erinne‐
rungskonflikten auf lokaler Ebene siehe Zhurzhenko (2013).

13 Gedenkkultur(en) und Erinnerungspolitik

303

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291 - am 20.01.2026, 11:05:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die innerukrainischen Erinnerungskonflikte der Jahre 2005–2013 haben
zu der politischen Krise beigetragen, die aus den Euromaidan-Protesten
und dem Unvermögen der Regierung Janukowitsch, den internen Kon‐
flikt friedlich zu lösen, hervorging. Zwar lassen sich die Ursachen der
politischen Krise von 2014 nicht auf das Aufeinandertreffen unvereinba‐
rer kollektiver Erinnerungen und historischer Narrative reduzieren. Es
ist jedoch offensichtlich, dass die politischen Eliten der Ukraine seit lan‐
gem gegensätzliche Erinnerungen und antagonistische historische Symbole
manipulieren und sie als Mittel der politischen Mobilisierung einsetzen.
Russland hat von den ukrainischen Erinnerungskriegen in seinen Bemü‐
hungen profitiert, die Ukraine zu schwächen und ihre Neuausrichtung
auf den Westen zu verhindern. Während des ‚Russischen Frühlings‘ 2014
wurden antagonistische Narrative vom Kreml und seinen Verbündeten in
der Ukraine als Waffe eingesetzt, um Unruhen zu schüren, öffentliche
Institutionen zu untergraben und den ukrainischen Staat zu delegitimieren.
Zur Rechtfertigung der Annexion der Krim im Jahr 2014 und der Unter‐
stützung der selbsternannten ‚Volksrepubliken‘ im Donbas stellte Moskau
den Euromaidan als faschistischen Putsch dar und behauptete, dass die
russischsprachige Bevölkerung in der Ukraine vor der ‚faschistischen Junta‘
geschützt werden müsse. Diese Ereignisse spiegeln die faktische Macht und
reale Gefahr, welche die Instrumentalisierung der Vergangenheit für die
Ukraine seit 1991 darstellt.

Der Euromaidan 2013–14 und danach: Entkommunisierung als
(umstrittene) Europäisierung

Die dramatischen Ereignisse des Frühjahrs 2014 hatten tiefgreifende Fol‐
gen für die ukrainische Erinnerungspolitik. Die Euromaidan-Proteste ver‐
schärften die Konfliktlinien und brachten den Erinnerungskrieg auf die
Straße. Der Sieg des Euromaidan stärkte diejenigen, die schon lange für die
Notwendigkeit einer weiteren Entkommunisierung und Nationalisierung
des kollektiven Gedächtnisses plädiert hatten. Die Integration in die EU
durch das Assoziierungsabkommen beschleunigte die Europäisierung der
ukrainischen politischen Institutionen und der Zivilgesellschaft und hatte
Auswirkungen auf die öffentliche Debatte über das historische Gedächtnis.

Während der Euromaidan durch die Entscheidung Janukowitschs, die
Gespräche mit der EU auszusetzen, ausgelöst wurde und sich als Mas‐
senprotestbewegung gegen Korruption und Polizeigewalt fortsetzte, trug

Tatiana Zhurzhenko

304

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291 - am 20.01.2026, 11:05:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die zunehmende Unterstützung Russlands für das Janukowytsch-Regime
dazu bei, den Konflikt durch die antikoloniale Brille zu betrachten. Sow‐
jetische Symbole im öffentlichen Raum wurden von den Demonstranten
als Symbole der russischen imperialen Macht wahrgenommen. Zahlreiche
Lenin-Denkmäler wurden von Aktivisten umgestürzt. Im Osten des Landes
wurden Lenin-Denkmäler von Anti-Maidan-Aktivisten häufig als Symbole
des Widerstands gegen den ‚ukrainischen Faschismus‘ vereinnahmt und
so zu Schauplätzen gewaltsamer Auseinandersetzungen. Während sich der
Euromaidan in Kyjiw anfangs eher mit Archetypen der kosakischen Ver‐
gangenheit als mit nationalistischen Symbolen identifizierte (Jilge 2014),
wurden als Reaktion auf Russlands hybride Aggression die Ikonen des
ukrainischen Nationalismus wie Stepan Bandera zu Symbolen des natio‐
nalen Widerstands umgedeutet. Russlands Rückgriff auf sowjetisch-nostal‐
gische und russisch-imperiale Narrative im Donbas-Konflikt rechtfertigte
in den Augen der politischen Eliten nach dem Maidan die Versicherheitli‐
chung der Erinnerungspolitik. Im Frühjahr 2015 verabschiedete das neue
ukrainische Parlament vier neue Gesetze zur Entkommunisierung.

Vor allem wurden sowjetische wie auch nationalsozialistische Symbole
durch die neue Gesetzgebung kriminalisiert und aus dem öffentlichen
Raum verbannt. Den lokalen Behörden wurde eine strenge Frist für die
Entfernung von Denkmälern sowjetischer und kommunistischer Parteifüh‐
rer und die Ersetzung sowjetischer Toponyme durch andere gesetzt. Außer‐
dem wurde eine offizielle Liste der ‚Kämpfer für die ukrainische Unabhän‐
gigkeit im 20. Jahrhundert‘ erstellt, auf der auch die umstrittenen UPA und
OUN aufgeführt sind, wodurch eine lange Debatte beendet wurde. Darüber
hinaus wurde das alte sowjetische alias russische Narrativ vom Großen
Vaterländischen Krieg verabschiedet und durch das europäische Narrativ
des Zweiten Weltkriegs als der großen Tragödie des Zwanzigsten Jahrhun‐
derts ersetzt; der Sieg über den Nationalsozialismus wurde als gemeinsame
Leistung gewürdigt, zu der die Ukraine beigetragen hat. In Angleichung an
die europäische Tradition wurde der 8.Mai zum ‚Tag des Gedenkens und
der Versöhnung‘ erklärt; zugleich wurde der 9. Mai, der alte sowjetische
‚Tag des Sieges‘, als Feiertag beibehalten. Nicht zuletzt garantierte die neue
Gesetzgebung den freien Zugang zu den Archiven des KGB.

Die Entkommunisierungsgesetze, insbesondere das Verbot sowjetischer
Symbole, lösten in der Ukraine hitzige Debatten aus. Während einige As‐
pekte der neuen Gesetzgebung als ein Schritt hin zur europäischen und
weg von der russischen Gedenkkultur gesehen wurden, waren die Krimina‐

13 Gedenkkultur(en) und Erinnerungspolitik

305

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291 - am 20.01.2026, 11:05:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lisierung der sowjetischen Vergangenheit, die Einführung eines offiziellen
Kanons von Kämpfern für die nationale Unabhängigkeit und das Verbot
der öffentlichen Leugnung der Legitimität des Unabhängigkeitskampfes
eher Schritte in die entgegengesetzte Richtung. Die zivilgesellschaftlichen
Gegner der Entkommunisierung kritisierten weniger die Notwendigkeit
der Aufarbeitung der sowjetischen Vergangenheit als vielmehr die adminis‐
trativen Zwangsmethoden und die potenziell spaltende Wirkung dieser
Politik. Eine im Herbst 2016 durchgeführte Meinungsumfrage zeigte die ge‐
ringe Popularität der Entkommunisierungspolitik, insbesondere im Osten
und Süden.6

In den Regionen kam es jedoch zu keinen nennenswerten Protesten,
und die politische Opposition konnte aus diesem Thema kein Kapital
schlagen. Vielmehr beobachtete Shevel eine gewisse Verschiebung von
einem zersplitterten zu einem einheitlichen Erinnerungsregime in der
Post-Maidan-Ukraine (Shevel 2016). Möglich wurde dies zum einen durch
die patriotische Mobilisierung als Reaktion auf den militärischen Konflikt
mit Russland und zum anderen durch den faktischen Ausschluss der so‐
wjetnostalgischen Wählerschaft der von Russland besetzten Gebiete von
politischer Partizipation. Eine der beiden Gruppen von Erinnerungskrie‐
gern, die prorussischen Sowjetnostalgiker, wurde durch diese Entwicklung
erheblich geschwächt: Die Kommunistische Partei verlor aufgrund ihrer
offenen Zusammenarbeit mit Moskau ihre Glaubwürdigkeit und wurde
schließlich verboten, und die ehemalige Partei der Regionen, inzwischen
umgewandelt in den ‚Oppositionsblock‘, wurde politisch marginalisiert.
Doch auch wenn die Zeit der großen Erinnerungskriege vorbei schien,
blieb die Perspektive eines erinnerungspolitischen Pluralismus (mnemonic
pluralism), also der friedlichen Koexistenz einer Vielzahl von Erinnerungs‐
narrativen eher düster. Die europäische Orientierung und das Ziel einer
eventuellen Mitgliedschaft in der EU könnten, meint Shevel, eine Triebkraft
für einen entsprechenden Wandel sein, denn „die Orientierung auf Europa
schreibt bestimmte Zugänge zur Geschichte vor und bietet institutionelle
und rechtliche Mechanismen, die darauf abzielen, eine pluralistische Erin‐
nerungspolitik zu fördern“ (Shevel 2016: 23).

6 ‘Stavlennia do okremykh istorychnykh postatei ta protsesu dekomunizatsii v Ukraini’,
Rating Group Ukraine, 17. November 2016, http://ratinggroup.ua/research/ukraine/ot
noshenie_k_otdelnym_istoricheskim_lichnostyam_i_processu_dekommunizacii_v_uk
raine.html.

Tatiana Zhurzhenko

306

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291 - am 20.01.2026, 11:05:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://ratinggroup.ua/research/ukraine/otnoshenie_k_otdelnym_istoricheskim_lichnostyam_i_processu_dekommunizacii_v_ukraine.html
http://ratinggroup.ua/research/ukraine/otnoshenie_k_otdelnym_istoricheskim_lichnostyam_i_processu_dekommunizacii_v_ukraine.html
http://ratinggroup.ua/research/ukraine/otnoshenie_k_otdelnym_istoricheskim_lichnostyam_i_processu_dekommunizacii_v_ukraine.html
https://doi.org/10.5771/9783748937128-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://ratinggroup.ua/research/ukraine/otnoshenie_k_otdelnym_istoricheskim_lichnostyam_i_processu_dekommunizacii_v_ukraine.html
http://ratinggroup.ua/research/ukraine/otnoshenie_k_otdelnym_istoricheskim_lichnostyam_i_processu_dekommunizacii_v_ukraine.html
http://ratinggroup.ua/research/ukraine/otnoshenie_k_otdelnym_istoricheskim_lichnostyam_i_processu_dekommunizacii_v_ukraine.html


Diese technokratische Vorstellung von Europäisierung als Fahrplan zur
Erreichung bestimmter Kriterien für die EU-Mitgliedschaft scheint jedoch
im Hinblick auf die Erinnerungskultur zu eng gefasst. Die Europäisierung
des ukrainischen Gedächtnisses, die oft als Alternative zu seiner Nationali‐
sierung vorgestellt wird, ist in der Praxis ein vielschichtiges, umstrittenes
und ambivalentes Phänomen. Ein Beispiel dafür ist das Gedenken an den
Holocaust. Die Ukraine war ein Spätstarter bei der Institutionalisierung der
Erinnerung an den Holocaust; die Konkurrenz mit dem Holodomor als
starkem nationalen Opfermythos der Ukraine gilt als das Haupthindernis
(Burakovskiy 2011; Portnov 2017; Kasianov 2022a).

Paradoxerweise war es jedoch Präsident Viktor Juschtschenko, der zwar
als Hauptarchitekt dieses Mythos gilt, zugleich aber das Wort ‚Holocaust‘ in
den offiziellen ukrainischen Diskurs einführte. In dem Bestreben, den lang‐
wierigen Konflikt um die Stätte von Babyn Jar in Kyjiw zu lösen, verlieh er
ihr den Status eines ‚staatlichen historischen Reservats‘. Bei seinem Besuch
in Israel im Jahr 2007 übergab Juschtschenko dem israelischen Präsidenten
zuvor als geheim eingestufte Archivdokumente, in denen Massengrabstät‐
ten von während des Holocausts ermordeten Juden aufgeführt sind.7 Im
Jahr 2008 schlug er eine Gesetzesinitiative vor, die die Leugnung sowohl
des Holocausts als auch des Holodomors unter Strafe stellt, welche jedoch
vom Parlament nicht unterstützt wurde.

Ansonsten war die Erinnerung an den Holocaust in dieser Zeit weitge‐
hend der Zivilgesellschaft und privaten Akteuren überlassen. Jedenfalls tru‐
gen das wiederhergestellte Vertrauen in die demokratischen Institutionen,
die Wiederbelebung der Zivilgesellschaft, der erneuerte Pro-EU-Kurs nach
der Orangen Revolution sowie eine Reihe von Initiativen auf nationaler wie
internationaler Ebene dazu bei, das Bewusstsein für den Holocaust in der
ukrainischen Gesellschaft zu schärfen. So hat das Thema Eingang in die
Geschichtsbücher und Lehrpläne der Schulen gefunden.

Folgen wir Chebotarova (2020), so ist das allgemeine Bewusstsein für
den Holocaust in der Ukraine inzwischen relativ hoch, was jedoch nicht
immer bedeutet, dass man sich seiner lokalen Dimension bewusst ist. Ihre
Fallstudien in drei westukrainischen Städten zeigen, dass die Einbeziehung
oder der Ausschluss der jüdischen Geschichte in die lokale Erinnerungs‐
kultur von einer Reihe von Faktoren abhängt, wie z. B. der Sichtbarkeit
der städtischen Spuren der jüdischen Vergangenheit, dem Vorhandensein
oder Nichtvorhandensein einer jüdischen Gemeinde heute, dem jüdischen

7 Siehe www.reuters.com/article/us-israel-holocaust-idUSL147769020071114.

13 Gedenkkultur(en) und Erinnerungspolitik

307

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291 - am 20.01.2026, 11:05:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.reuters.com/article/us-israel-holocaust-idUSL147769020071114
https://doi.org/10.5771/9783748937128-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.reuters.com/article/us-israel-holocaust-idUSL147769020071114


Kulturtourismus und religiösen Pilgerreisen sowie der Tätigkeit lokaler
‚Erinnerungsunternehmer‘ (Chebotarova 2020: 200).

Im Gegensatz zu dem von Russland propagierten Mythos von der ‚Nazi‐
fizierung‘ der Ukraine gab der Euromaidan der Institutionalisierung der
Erinnerung an den Holocaust neuen Auftrieb. Im Dezember 2015 sprach
Präsident Petro Poroschenko in der Knesset und entschuldigte sich im Na‐
men der Ukraine für die Kollaboration der Ukrainer mit dem Naziregime
bei der Vernichtung der Juden (Kasianov 2022a). Der 75. Jahrestag des
Massakers von Babyn Jar im Jahr 2016 wurde zu einem Meilenstein in
der Bewältigung der schwierigen Vergangenheit der Ukraine. Das Ereignis
wurde mit von der Regierung finanzierten Ausstellungen und kulturellen
und öffentlichen Veranstaltungen begangen, die ein neues Niveau des En‐
gagements des ukrainischen Staates und eine neue Stufe der Internationali‐
sierung demonstrierten. In Kyjiw fanden zwei wichtige Fachkonferenzen
statt: eine von der Ukrainisch-Jüdischen Begegnung (UJE), einer Initiative
beider Diasporen in Kanada, die auf die Versöhnung von Ukrainern und
Juden abzielt, sowie das Symposium ‚Mapping Memories‘ der deutschen
Bundeszentrale für politische Bildung.8 Das UINP, das für die umstrittene
Entkommunisierungspolitik zuständig war, nahm das Thema Holocaust in
seine Wanderausstellung zur Geschichte des Zweiten Weltkriegs auf und
war Mitherausgeber eines Leitfadens über Babyn Jar für Lehrer, der vom
Kyjiwer Ukrainischen Zentrum für Holocauststudien erarbeitet worden ist
(Kasianov 2022a).

Man kann die UINP-Initiativen als eher symbolisch abtun oder betonen,
dass sie das vorherrschende Narrativ der Opferrolle nicht in Frage stellen
und sich nicht mit der Frage der Mittäterschaft auseinandersetzen. Man
kann aber auch versuchen, die Nationalisierung und Europäisierung des
Gedächtnisses nicht als sich gegenseitig ausschließende, sondern oft mit‐
einander verwobene Prozesse zu verstehen.9 Darüber hinaus lässt sich die
ambivalente Erinnerungspolitik in der Ukraine aber auch aus einer postko‐
lonialen Perspektive nachvollziehen. So weist Yurchuk (2017) auf das Kon‐
zept der ‚Rückgewinnung der Vergangenheit‘ hin, also der Wiedererlangung
der Kontrolle über Narrative der nationalen Geschichte, die während der
russischen und sowjetischen Herrschaft vom imperialen Zentrum aufge‐
zwungen worden waren. Zwischen beiden Ansätzen – Rückgewinnung der

8 Siehe www.wilsoncenter.org/article/babi-yar-75-filling-the-blanks-ukrainian-history.
9 Zur Europäisierung als nicht-linearer und ambivalenter Prozess siehe Worschech

(2018).

Tatiana Zhurzhenko

308

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291 - am 20.01.2026, 11:05:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.wilsoncenter.org/article/babi-yar-75-filling-the-blanks-ukrainian-history
https://doi.org/10.5771/9783748937128-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.wilsoncenter.org/article/babi-yar-75-filling-the-blanks-ukrainian-history


Vergangenheit und Bewältigung einer schwierigen Vergangenheit – besteht
ein dynamisches Spannungsverhältnis, weshalb „die Ukraine als postkolo‐
nialer Staat ihre eigene Geschichte produzieren muss, die sich von der sow‐
jetischen Meistererzählung distanziert; als (potenziell) europäischer Staat
wird von ihr erwartet, dass sie selbstreflexiv und selbstkritisch mit ihrer
Vergangenheit umgeht. Die postkoloniale Agenda der Rückgewinnung der
Vergangenheit kann mit der Begründung in Frage gestellt werden, dass
die Verherrlichung nationaler Helden und das Verschweigen oder sogar
Leugnen ihrer Beteiligung an Gräueltaten und Menschenrechtsverletzun‐
gen dem proklamierten Bekenntnis zu europäischen Werten zuwiderläuft“
(Yurchuk 2017: 112). Die osteuropäische und somit auch die ukrainische
Holocaust-Erinnerung „sollte in der Dynamik sowohl des Wettbewerbs als
auch der Multidirektionalität verstanden werden“ (Chebotarova 2020:187),
wobei die multidirektionale Erinnerung Gegenstand ständiger Verhandlun‐
gen und Querverweise ist.10

Die Erwartung, dass sich die Ukraine auf ihrem Weg in die EU einer
europäischen Gedenkkultur annähert, war in den letzten zwei Jahrzehn‐
ten Gegenstand von Kontroversen. Die traditionell westlich geprägte euro‐
päische Geschichtsschreibung wurde von den osteuropäischen Neumitglie‐
dern in der EU zunehmend in Frage gestellt (Mälksoo 2009). In dem
Bestreben, ihre eigenen historischen Erfahrungen als legitimen und gleich‐
wertigen Teil der europäischen Identität anzuerkennen, nutzten einige
postkommunistische Länder aktiv die europäischen Institutionen, um ihr
gegenhegemoniales Narrativ zu fördern und zu institutionalisieren. Im Juni
2008 wurde auf einer Konferenz im Kontext der tschechischen EU-Ratsprä‐
sidentschaft die ‚Prager Erklärung‘ verabschiedet, in der die kommunisti‐
schen Gräueltaten angeprangert und die nationalen Parlamente Europas
aufgefordert wurden, die kommunistischen Verbrechen gegen die Mensch‐
lichkeit als gleichwertig mit den Verbrechen der Nazis anzuerkennen. Im
April 2009 nahm das Europäische Parlament im Anschluss an die Anhö‐
rungen zum Thema ‚Das europäische Gewissen und die Verbrechen des
totalitären Kommunismus: 20 Jahre danach‘ eine Entschließung an, in der
es zwar die Einzigartigkeit des Holocausts bestätigte, aber gleichzeitig ein
Gleichgewicht zwischen dem westeuropäischen historischen Gedächtnis
und den Erinnerungen der mittel- und osteuropäischen Länder anstrebte,

10 Siehe Michael Rothberg, Multidirektionale Erinnerung. Holocaustgedenken im Zeital‐
ter der Dekolonisierung, Berlin 2021.

13 Gedenkkultur(en) und Erinnerungspolitik

309

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291 - am 20.01.2026, 11:05:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die sowohl den Kommunismus als auch den Nationalsozialismus erlebt
hatten.11 Der 23. August, der Tag der Unterzeichnung des Molotow-Ribben‐
trop-Pakts, wurde als europaweiter Tag des Gedenkens an die Opfer aller
totalitären und autoritären Regime vorgeschlagen. Im Oktober 2011 gründe‐
ten die Tschechische Republik, Polen, Deutschland, Ungarn, Rumänien, Li‐
tauen, Estland und Lettland die „Plattform für das Gedächtnis und das Ge‐
wissen Europas“, ein Konsortium staatlicher und nichtstaatlicher Bildungs-
und Forschungseinrichtungen, die sich mit der totalitären Vergangenheit
Europas befassen.

Die ukrainischen Entkommunisierungsgesetze beziehen sich eindeutig
auf diesen erweiterten und umfassenden Begriff der europäischen Erinne‐
rungskultur, der ein Produkt der EU-Osterweiterung ist. Der deutsche Poli‐
tikwissenschaftler Claus Leggewie hat ein umfassendes Modell des ‚europä‐
ischen Gedächtnisses‘ vorgeschlagen, das zwischen seinen sieben Kreisen
unterscheidet: Sein Kern ist der Holocaust als negativer Gründungsmythos
der EU, der nächste Kreis wird durch die Erinnerung an den Gulag und die
Verbrechen der kommunistischen Regime repräsentiert, während weitere
Kreise die Vertreibungen, den Völkermord an den Armeniern, die dunkle
imperiale Vergangenheit Europas, die Massenerfahrung der Emigration
und schließlich die Erfolgsgeschichte Europas nach 1945 umfassen (Leg‐
gewie 2008). Die sieben Kreise des ukrainischen Gedächtnisses stimmen
zwar nicht vollständig mit den europäischen überein, aber sie sind auch
nicht völlig verschieden, insbesondere seit dem letzten Jahrzehnt. Neben
dem Holodomor, den Opfern des Stalinismus und des Gulag und den
ukrainischen Dissidenten würden sie sicherlich auch den Holocaust und
die traumatischen Erinnerungen anderer Opfergruppen umfassen. Die rus‐
sische Annexion der Krim und die massenhafte Vertreibung im Rahmen
des Donbas-Konflikts haben in der ukrainischen Gesellschaft das Bewusst‐
sein für Stalins Deportationen geschärft, insbesondere in Bezug auf die
Krimtataren. 2021 erkannte das ukrainische Parlament die Deportation der
Krimtataren im Jahr 1944 als Völkermord an. Auch die Erinnerung an
die verlorene kulturelle Vielfalt ist auf lokaler Ebene zu einem wichtigen
Thema geworden, z. B. in Odesa, Lwiw und Tscherniwzi.12 In dem von
der Ukraine kontrollierten Teil des Donbas wurden interessante Projekte

11 Entschließung des Europäischen Parlaments vom 2. April 2009 zu Gewissen und
Totalitarismus in Europa, https://www.europarl.europa.eu/doceo/document/TA-6-2
009-0213_DE.html?redirect.

12 Siehe Narvselius (2016) über Lwiw sowie Bernsand (2016) zu Tscherniwzi.

Tatiana Zhurzhenko

310

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291 - am 20.01.2026, 11:05:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https:// https://www.europarl.europa.eu/doceo/document/TA-6-2009-0213_DE.html?redirect
https:// https://www.europarl.europa.eu/doceo/document/TA-6-2009-0213_DE.html?redirect
https://doi.org/10.5771/9783748937128-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zur Wiederherstellung individueller und kollektiver Erinnerungen jenseits
der sowjetischen Erzählung durchgeführt. Die ukrainische Gedenkkultur,
die immer noch mit der Anerkennung der historischen Verantwortung
für vergangenes Unrecht zu kämpfen hat, ist dialogischer und integrativer
geworden.

Russlands Krieg gegen die Ukraine seit 2022: von der Entkommunisierung
zur Entkolonialisierung

Mit dem Sieg von Wolodymyr Selenskyj bei den Präsidentschaftswahlen
2019 wurden die Erinnerungskrieger in der ukrainischen Politik erneut an
den Rand gedrängt. Selenskyj, der aus dem russischsprachigen Osten der
Ukraine stammt, wollte in den Erinnerungskriegen nicht Partei ergreifen
und betonte die übergreifende Identität der Ukrainer. Es entbehrt nicht
einer gewissen Ironie, dass Putins Invasion mit dem Ziel der ‚Entnazifi‐
zierung‘ der Ukraine von einem russischsprachigen Präsidenten jüdischer
Herkunft gekontert wurde. Anders als 2014 zeigte die Ukraine im Frühjahr
2022 eine starke Widerstandsfähigkeit der staatlichen Institutionen und der
Zivilgesellschaft; es gab keine internen Konflikte und keine pro-russische
Mobilisierung im Osten und Süden. Interne Kontroversen über Fragen
der historischen Vergangenheit wurden angesichts der unmittelbaren Be‐
drohung des unabhängigen ukrainischen Staates als irrelevant angesehen.

Der Krieg bedroht auch das kulturelle Gedächtnis der Ukraine: Das ma‐
terielle Erbe – Architektur, historische Denkmäler, archäologische Stätten
– wurde wahllos beschossen; zahlreiche Archive, Bibliotheken und Muse‐
en wurden von der russischen Armee zerstört oder geplündert; Tausende
von Kulturschaffenden verloren ihre Arbeit oder mussten aus dem Kriegs‐
gebiet fliehen. Der Krieg hinterlässt ein riesiges kollektives Trauma, dessen
Bewältigung Jahrzehnte dauern wird. Viele Akteure der Zivilgesellschaft so‐
wie kulturelle und akademische Einrichtungen haben ihre Aktivitäten von
der historischen Erinnerungsarbeit auf die Dokumentation des aktuellen
Kriegsgeschehens umgestellt. Einige machen Interviews und archivieren
Dokumente für die zukünftige Forschung, andere sammeln Zeugenaussa‐
gen, die vor internationalen Gerichten verwertet werden können.13

Es ist eine offene Frage, ob der oben beschriebene konzeptionelle Rah‐
men zur Analyse der ukrainischen Erinnerungspolitik auf ein vom Krieg

13 Siehe www.lvivcenter.org/en/updates/documenting-the-war-2/; https://www.thereck
oningproject.com.

13 Gedenkkultur(en) und Erinnerungspolitik

311

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291 - am 20.01.2026, 11:05:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.lvivcenter.org/en/updates/documenting-the-war-2
https://www.thereckoningproject.com
https://www.thereckoningproject.com
https://doi.org/10.5771/9783748937128-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.lvivcenter.org/en/updates/documenting-the-war-2
https://www.thereckoningproject.com
https://www.thereckoningproject.com


zerrüttetes Land angewandt werden kann. Auf der Ebene der politischen
Eliten setzte das Kriegsrecht das normale politische Leben außer Kraft und
schmälerte die Rolle des Parlaments, das früher der Hauptschauplatz der
Erinnerungskriege war. Die Macht des Präsidenten ist beträchtlich gewach‐
sen und angesichts dessen, dass Wolodymyr Selenskyj als erinnerungspoli‐
tischer Verweigerer (mnemonic abnegator) agiert, bleibt nicht viel Raum
für Auseinandersetzungen auf diesem Feld. Seine Partei ‚Diener des Volkes‘
dominiert das Parlament: Während die prorussischen Parteien verboten
sind, hat die ‚Europäische Solidarität‘ von Petro Poroschenko kaum eine
Chance, Selenskyjs Image eines Kriegsführers anzufechten. Paradoxerweise
profitiert Selenskyj, der die Wahlen 2019 unter anderem deshalb gewann,
weil die Ukrainer den vom vorherigen Präsidenten geführten Kulturkrieg
satt hatten, nun von der Entkommunisierung und anderen Reformen Poro‐
schenkos wie z.B. dem symbolischen Re-Branding der ukrainischen Armee,
mit der jegliche Verbindung zur sowjetischen Militärtradition gekappt wer‐
den sollte.

Eine der wenigen Kontroversen seit Beginn der Invasion kam im Früh‐
jahr 2022 auf, als der öffentliche Diskurs über den Krieg Russlands noch im
Entstehen begriffen war und der Präsident mit der Erzählung vom Großen
Vaterländischen Krieg improvisierte. „Für uns Ukrainer ist dies ein patrio‐
tischer Krieg“, sagte Selenskyj in seiner täglichen Ansprache an die ukraini‐
schen Bürger:innen am 3. März: „Wir erinnern uns, wie patriotische Kriege
beginnen. Und wir wissen, wie solche Kriege für die Invasoren enden.“14

Drei Tage später erließ Selenskyj ein Dekret zur Einführung des neuen
Ehrentitels ‚Heldenstadt der Ukraine‘. Wolnowacha, Hostomel‘, Mariupol,
Charkiw, Cherson und Tschernihiw erhielten den Titel für den „Massen‐
heroismus und den Widerstandsgeist ihrer Bürger“ bei der Verteidigung
gegen die russische Aggression.15 Dies war ein offensichtlicher Verweis auf
die sowjetische Tradition: Nach dem Zweiten Weltkrieg wurde der Titel
‚Heldenstadt‘ an ein Dutzend sowjetischer Städte verliehen, darunter vier in
der Sowjetukraine: Odesa, Kyjiw, Sewastopol und Kertsch. Selenskyjs Ent‐
scheidung schuf somit einen ambivalenten Präzedenzfall. Während einige

14 'Для нас це вітчизняна війна, і ми знаємо, чим такі війни закінчуються для
загарбників – звернення Президента України', Offizielle Website des Präsidenten
der Ukraine, 03.03.2022, www.president.gov.ua/news/dlya-nas-ce-vitchiznyana-vijna
-i-mi-znayemo-chim-taki-vijni-73293.

15 Offizielle Website des Präsidenten der Ukraine, Dekret des Präsidenten der Ukraine
№111/2022 vom 06.03.2022, www.president.gov.ua/documents/1112022-41577.

Tatiana Zhurzhenko

312

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291 - am 20.01.2026, 11:05:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.president.gov.ua/news/dlya-nas-ce-vitchiznyana-vijna-i-mi-znayemo-chim-taki-vijni-73293
https://www.president.gov.ua/news/dlya-nas-ce-vitchiznyana-vijna-i-mi-znayemo-chim-taki-vijni-73293
https://www.president.gov.ua/documents/1112022-41577
https://doi.org/10.5771/9783748937128-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.president.gov.ua/news/dlya-nas-ce-vitchiznyana-vijna-i-mi-znayemo-chim-taki-vijni-73293
https://www.president.gov.ua/news/dlya-nas-ce-vitchiznyana-vijna-i-mi-znayemo-chim-taki-vijni-73293
https://www.president.gov.ua/documents/1112022-41577


die symbolische Würdigung von Opfern und Widerstandsgeist begrüßten,
hielten viele die Fortführung der sowjetischen Symboltradition für einen
politischen Fehler. Selbst Selenskyjs damaliger Verteidigungsminister Olek‐
sij Resnikow übte milde Kritik und schlug vor, die altmodische Bezeich‐
nung ‚Heldenstadt‘ durch ‚Stadt der Helden‘ zu ersetzen: „Denn es sind
die Menschen, die den höchsten Wert der modernen europäischen Ukraine
darstellen!“16

Wolodymyr Wjatrowytsch, der Leiter des UINP während der Poroschen‐
ko-Ära, äußerte eine radikalere Kritik und argumentierte, dass die Hel‐
denstadt ein sowjetischer Ausdruck sei, welcher das Narrativ des Feindes
transportiere. Stattdessen schlug er alternative Bezeichnungen wie ‚Fes‐
tungsstadt‘, ‚unzerstörte Stadt‘, ‚Stadt der Unbesiegten‘ oder auch ‚Stadt
der Helden‘ vor.17 Für Wjatrowytsch und einige andere bot die russische
Invasion die Gelegenheit, die letzten Überreste des Narrativs vom Großen
Vaterländischen Krieg im öffentlichen Raum zu beseitigen. So wurde bei‐
spielsweise ein lange umstrittenes Denkmal für den sowjetischen Marschall
Georgi Schukow in Charkiw im April 2022 nach einem jahrelangen Rechts‐
streit zwischen Aktivisten und städtischen Behörden endlich demontiert.
Im Vorfeld des Tages des Sieges entwarfen Wjatrowytsch und eine Gruppe
von Abgeordneten mehrerer Parteien einen Gesetzentwurf, in dem vorge‐
schlagen wurde, den 8. Mai als Tag des Gedenkens und des Sieges über den
Nationalsozialismus im Zweiten Weltkrieg zum gesetzlichen Feiertag zu
machen, dagegen den 9. Mai in einen Werktag umzuwandeln und in ‚Euro‐
patag‘ umzubenennen.18 Damit sollte die symbolische Verbindung mit dem
sowjetischen Narrativ, das Russland im Krieg gegen die Ukraine als Waffe
eingesetzt hat, endgültig gelöst werden. Der Gesetzentwurf wurde jedoch
vom Parlament nicht angenommen. Ein Grund mag gewesen sein, dass
man vermeiden wollte, dieses heikle Thema vor dem Tag des Sieges zu poli‐
tisieren, der von Moskau traditionell für eine pro-russische Mobilisierung
im postsowjetischen Raum genutzt wird. Doch ein Jahr später kündigte
Selenskyj in seiner Ansprache zum 8. Mai 2023 an, dass die Ukraine künftig

16 Siehe https://novynarnia.com/2022/04/22/misto-geroyiv-zamist-misto-geroj-ministr
-reznikov-vystupyv-za-zminu-zastarilogo-pidhodu/.

17 Siehe www.facebook.com/volodymyr.viatrovych/videos/366579325457939/.
18 Siehe https://novynarnia.com/2022/04/22/slugy-narodu-ne-vklyuchyly-do-poryad

ku-dennogo-vr-zakonoproyekt-shhodo-skasuvannya-9-travnya/. Von 2015 bis 2022
war der 8. Mai in der Ukraine der ‚Tag des Gedenkens und der Versöhnung‘ und ein
Werktag, während der 9. Mai der ‚Tag des Sieges über den Nationalsozialismus‘ und
ein Feiertag war.

13 Gedenkkultur(en) und Erinnerungspolitik

313

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291 - am 20.01.2026, 11:05:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://novynarnia.com/2022/04/22/misto-geroyiv-zamist-misto-geroj-ministr-reznikov-vystupyv-za-zminu-zastarilogo-pidhodu
https://novynarnia.com/2022/04/22/misto-geroyiv-zamist-misto-geroj-ministr-reznikov-vystupyv-za-zminu-zastarilogo-pidhodu
https://www.facebook.com/volodymyr.viatrovych/videos/366579325457939/
https://www.facebook.com/volodymyr.viatrovych/videos/366579325457939
https://novynarnia.com/2022/04/22/slugy-narodu-ne-vklyuchyly-do-poryadku-dennogo-vr-zakonoproyekt-shhodo-skasuvannya-9-travnya
https://novynarnia.com/2022/04/22/slugy-narodu-ne-vklyuchyly-do-poryadku-dennogo-vr-zakonoproyekt-shhodo-skasuvannya-9-travnya
https://doi.org/10.5771/9783748937128-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://novynarnia.com/2022/04/22/misto-geroyiv-zamist-misto-geroj-ministr-reznikov-vystupyv-za-zminu-zastarilogo-pidhodu
https://novynarnia.com/2022/04/22/misto-geroyiv-zamist-misto-geroj-ministr-reznikov-vystupyv-za-zminu-zastarilogo-pidhodu
https://www.facebook.com/volodymyr.viatrovych/videos/366579325457939/
https://www.facebook.com/volodymyr.viatrovych/videos/366579325457939
https://novynarnia.com/2022/04/22/slugy-narodu-ne-vklyuchyly-do-poryadku-dennogo-vr-zakonoproyekt-shhodo-skasuvannya-9-travnya
https://novynarnia.com/2022/04/22/slugy-narodu-ne-vklyuchyly-do-poryadku-dennogo-vr-zakonoproyekt-shhodo-skasuvannya-9-travnya


am 8. Mai gemeinsam mit Europa den Sieg über den Nationalsozialismus
und am 9. Mai den Europatag feiern wird. Ein erneuter Gesetzesentwurf
dazu fand im Parlament der Ukraine eine Mehrheit.

Der ‚Große Vaterländische Krieg‘ und der ‚Tag des Sieges‘ stehen im
Mittelpunkt der Moskauer Symbolpolitik in den besetzten Gebieten der
Ukraine. Die ‚spezielle Militäroperation‘ wird als Kampf gegen den ‚ukrai‐
nischen Faschismus‘ dargestellt, als Wiederholung der russischen histori‐
schen Mission von 1941–1945. Am 9. Mai wurden Siegesfeiern im sowje‐
tischen Stil organisiert, die sich an die ältere Generation richteten, mit
Gedenkmärschen der ‚Unsterblichen Regimenter‘ und öffentlichen Auffüh‐
rungen sowjetischer Lieder. Die Besatzungsbehörden hissten das Sieges‐
banner mit Hammer und Sichel neben der russischen Flagge. Abgesehen
vom ‚Großen Vaterländischen Krieg‘ stützt sich die Propaganda des Kremls
in den neu besetzten Gebieten der Ukraine auf die Erzählung vom russi‐
schen Imperium. In Cherson, das von Februar bis November 2022 unter
russischer Kontrolle war, priesen Straßenplakate mit Porträts und Zitaten
von Alexander Puschkin, Alexander Suworow und Grigori Potemkin die
imperiale Expansion in der nördlichen Schwarzmeerregion im 18. Jahrhun‐
dert und erklärten: „Cherson ist eine Stadt mit russischer Geschichte“. Die
gemeinsame Vergangenheit wird für eine gemeinsame Zukunft instrumen‐
talisiert: Der Slogan der russischen Referendumskampagne zum „Beitritt“
der besetzten Gebiete zur Russländischen Föderation im Sommer 2022
lautete „Für immer mit Russland“. Um die Loyalität der örtlichen Ukrainer
zu gewinnen, wird die russische imperiale Erzählung mit dem Appell an die
sowjetische Vergangenheit kombiniert. Straßennamen wurden in alte sow‐
jetische Namen umbenannt, die sie vor der Entkommunisierung hatten.
Auch Lenin-Statuen wurden wieder aufgestellt, zum Beispiel in Henichesk
und Nova Kakhovka. Natürlich schert sich Moskau nicht um die sowje‐
tische Ideologie. Ziel der ‚Rekommunisierung‘ ist die Entmachtung der
Post-Maidan-Ukraine, die der Kreml als antirussisches Projekt bezeichnet.
Daher werden Gedenkstätten, die an den Euromaidan, die Himmlischen
Hundert und die 2014–2021 im Donbas gefallenen ukrainischen Soldaten
erinnern, geschändet oder zerstört und ukrainische Nationalsymbole wie
der Dreizack entfernt (Gabowitsch & Homanyuk 2024).

Seit der russischen Invasion 2022 hat sich die Einstellung der Öffentlich‐
keit zur Vergangenheit in der Ukraine deutlich verändert. Laut einer im

Tatiana Zhurzhenko

314

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291 - am 20.01.2026, 11:05:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dezember 2022 durchgeführten Umfrage19 bewerteten 73,3 % der Ukrainer
den Zusammenbruch der UdSSR positiv (im Vergleich zu 49,1 % im August
2020); positive Einstellungen zu diesem Ereignis herrschten auch im Osten
und Süden vor. 72,5 % unterstützten die Entscheidung des ukrainischen
Staates, das Sowjetregime als totalitär zu verurteilen, während 2020 diese
Entscheidung nur von einem Drittel der Befragten unterstützt wurde. Mehr
als die Hälfte der Ukrainer (52,8 %) gab zu, dass die russische Invasion
sie dazu gebracht hat, die sowjetische Vergangenheit zu überdenken. Eine
Mehrheit von etwa 59 % befürwortete 2022 die Änderung der Ortsnamen,
die sich auf die Russische Föderation, die UdSSR oder das Russische Reich
beziehen; nur im Süden ist der Anteil der Gegner der Umbenennung mit
33,5 % gegenüber 22,8 % höher als der der Befürworter. In der Frage des
Gedenkens an den Sieg über den Nationalsozialismus im Zweiten Weltkrieg
würden 34,6 % der Befragten es vorziehen, sowohl den Tag des Gedenkens
und der Versöhnung am 8. Mai als auch den Tag des Sieges über den
Nationalsozialismus am 9. Mai zu begehen, wie in der bis 2023 gültigen
Gesetzgebung; weitere 32,3 % halten es für angemessen, nur den 8. Mai zu
feiern. Diejenigen, die nur den 9. Mai als Tag des Sieges begehen würden
(16 %), repräsentieren den übrig gebliebenen Anteil der Sowjetnostalgiker
und der Anhänger der russischen Erzählung vom Großen Vaterländischen
Krieg. Diese Zahlen deuten darauf hin, dass die Entkommunisierung kein
umstrittenes Thema mehr ist und dass Erinnerungskriege in der Form, wie
sie das politische Leben von 2004 bis 2014 beherrschten, in der Ukraine
wohl kaum ein Comeback erleben werden.20 Man kann auch argumentie‐
ren, dass die russische Invasion, die von Moskau in neo-sowjetische und
neo-imperiale Begriffe gefasst wird, den Abschied vom russischen Erinne‐
rungsraum beschleunigt hat.

Es ist schwer vorherzusagen, wie die ukrainische Gedenkkultur nach
dem Ende des Krieges aussehen wird. Zu den ersten Reaktionen der ukrai‐
nischen Politik und Gesellschaft gehörten Rufe nach Entkolonialisierung
und Entrussifizierung des öffentlichen Raums. Im März 2023 verabschiede‐
te das ukrainische Parlament das Gesetz ‚Über die Verurteilung und das
Verbot der Propaganda der russischen imperialen Politik in der Ukraine

19 Siehe https://dif.org.ua/article/zasudzhennya-srsr-derusifikatsiya-maydan-yak-zminy
uetsya-stavlennya-ukraintsiv-do-politiki-natsionalnoi-pamyati-na-tli-rosiyskoi-agresi
i#_Toc125113319.

20 Die Frage, wie sich im Falle eines Sieges der Ukraine die Integration der ukrainischen
Bevölkerung in den derzeit besetzten Gebieten auf die Einstellung der Öffentlichkeit
zur Vergangenheit auswirken könnte, kann hier nicht diskutiert werden.

13 Gedenkkultur(en) und Erinnerungspolitik

315

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291 - am 20.01.2026, 11:05:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und die Dekolonisierung von Ortsnamen‘. Das Denkmal aus der Sowjet‐
zeit im Zentrum von Kyjiw, das die ukrainisch-russische Freundschaft
symbolisierte, wurde auf Beschluss des Stadtrats abgebaut. Viele Straßen,
die nach russischen historischen und kulturellen Persönlichkeiten benannt
sind, wurden umbenannt. Inmitten der russischen Raketenangriffe gab es
eine hitzige Diskussion über die Zukunft des Michail-Bulgakow-Museums
in Kyjiw und eine Kampagne zur Umbenennung des Russischen Schau‐
spielhauses in Charkiw. Die öffentliche Debatte über die Verantwortung
der russischen Kultur für die imperiale Aggression fand ihren Widerhall
in westlichen Kontroversen über Postkolonialität und cancel culture. Die
im postsowjetischen Raum weit verbreiteten Puschkin-Denkmäler wurden
in den Augen vieler Ukrainer plötzlich zum Symbol für die ‚Russische
Welt‘; einige von ihnen wurden gestürzt, andere von den örtlichen Behör‐
den vorsorglich entfernt. Der wohl sprechendste Fall war die endgültige
Demontage des Denkmals von Katharina II. in Odesa im Januar 2023. Es
war bereits nach der bolschewistischen Revolution entfernt worden, wurde
aber 2008 restauriert. Als Denkmal, das den tief in der russischen Zarenge‐
schichte verwurzelten Gründungsmythos von Odesa symbolisierte, war es
sehr umstritten, aber die Mehrheit der Einwohner und der Bürgermeister
der Stadt verteidigten das Denkmal, das zu einem Wahrzeichen der Stadt
geworden war. Nach der russischen Invasion gab der Stadtrat dem Druck
der öffentlichen Proteste nach und beschloss, das Denkmal ‚auf zivilisierte
Weise‘ abzubauen. In Zukunft soll es in einen Park der zaristischen und
sowjetischen Vergangenheit verlegt werden, der in Odesa angelegt werden
soll.

Sicherlich haben der Krieg und die damit verbundene massenhafte Er‐
fahrung von Leid, Widerstandsgeist und Opfern tiefgreifende historische
Archetypen aktiviert. Im öffentlichen ukrainischen Diskurs erscheint der
Krieg als die jüngste Episode eines jahrhundertelangen Kampfes der Ukrai‐
ne für Freiheit und gegen imperiale Tyrannei. Dies wird am besten durch
ein virales Video veranschaulicht, das im befreiten Balakliya gedreht wurde:
Als ukrainische Soldaten ein russisches Straßenplakat entfernten, das an
die historische Einheit von Ukrainern und Russen erinnerte, waren sie
erstaunt, darunter Taras Schewtschenkos antikoloniales Gedicht „Der Kau‐
kasus“ zu finden.21 Die Erzählung vom Verteidigungskrieg gegen die russi‐
sche Aggression greift alte nationale Mythen auf, ist aber nicht ethnisch
exklusiv; sie bezieht sich auf die Ukrainer als politische Nation sowie auf

21 Siehe www.youtube.com/watch?v=xOJ2AiNkRnQ.

Tatiana Zhurzhenko

316

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291 - am 20.01.2026, 11:05:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=xOJ2AiNkRnQ
https://doi.org/10.5771/9783748937128-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=xOJ2AiNkRnQ


die europäischen Werte der nationalen Souveränität, der Demokratie und
der Menschenwürde.

Der Krieg ist auch eine Herausforderung für Europa: Was bedeutet er
für die europäische Identität, die auf den Lehren des Zweiten Weltkriegs
(„Nie wieder!“) und der Erfolgsgeschichte der Versöhnung nach 1945
beruht? Ukrainische Aktivisten, die sich das sowjetische Kriegsdenkmal
in Wien wieder aneignen, um russische Kriegsverbrechen zu verurteilen,
oder die Schuhe von Kindern aus Mariupol zu dem berühmten Holocaust-
Mahnmal in Budapest bringen, appellieren an die zentralen Symbole der
europäischen Gedenkkultur und interpretieren sie in ihrem Streben nach
Solidarität und Gerechtigkeit neu.

Literatur

Bernhard, M.H. & J. Kubik (Hrsg.), 2014: Twenty Years After Communism. The Politics
of Memory and Commemoration. Oxford, New York: Oxford University Press.

Bernsand, N., 2016: Memories of Ethnic Diversity in Local Newspapers: The Six Hun‐
dredth Anniversary of Chernivtsi. S. 110–142 in: B. Törnquist-Plewa (Hrsg.), Whose
Memory? Which Future? Remembering Ethnic Cleansing and Lost Cultural Diversity
in Eastern, Central and Southeastern Europe. New York, Oxford: Berghahn.

Burakovskiy, A., 2011: Holocaust remembrance in Ukraine: memorialization of the
Jewish tragedy at Babi Yar. Nationalities Papers 39 (3): 371–389.

Chebotarova, A., 2020: Collective memory of the Holocaust in post-Soviet Ukraine
in: A. Wylegała & M. Głowacka-Grajper (Hrsg.), The Burden of the Past. History,
Memory, and Identity in Contemporary Ukraine. Bloomington, Indiana: Indiana
University Press.

Finnin, R., 2022: Blood of Others: Stalin's Crimean Atrocity and the Poetics of Solidarity.
Toronto: University of Toronto Press.

Gabowitsch, M. & M. Homanyuk, 2024: Monuments and Territory: War Memorials
and Russia’s Invasion of Ukraine. Budapest: CEU Press.

Gaidai, O. & G. Kasianov (Hrsg.), 2018: Політика і пам'ять. Дніпро-Запоріжжя-
Одеса-Харків. Від 1990-х до сьогодні. [Politics and Memory. Dnipro-Zaporizhzhia-
Odesa-Kharkiv. From the 1990s to the Present Day]. Львів [Lviv]: ФОП Шумилович
[FOP Shumylovych].

Grinchenko, G., 2017: Ostarbeiters of the Third Reich in Ukrainian and European Pub‐
lic Discourses: Restitution, Recognition, Commemoration. S. 281–304 in: J. Fedor,
M. Kangaspuro, J. Lassila & T. Zhurzhenko (Hrsg.), War and Memory in Russia,
Ukraine and Belarus. London: Palgrave Macmillan.

Hrytsak, Y. & V. Susak, 2003: Constructing a National City. The Case of Lviv. S. 140–
164 in: J. Czaplicka & B.A. Ruble (Hrsg.), Composing urban history and the constitu‐
tion of civic identities. Washington, DC: Woodrow Wilson Center Press; Baltimore:
Johns Hopkins University Press.

13 Gedenkkultur(en) und Erinnerungspolitik

317

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291 - am 20.01.2026, 11:05:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hrytsenko, O., 2017: Президенти і пам’ять. Політика пам’яті президентів
України (1994–2014): підґрунтя, послання, реалізація, результати. [Presidents
and Memory. The Memory Policy of the Presidents of Ukraine (1994–2014): Back‐
ground, Messages, Implementation, Results]. Kyiv: K.I.C.

Jilge, W., 2006: The Politics of History and the Second World War in Post-Communist
Ukraine (1986/1991–2004/2005). Jahrbücher für Geschichte Osteuropas 54 (1): 50–81.

Jilge, W., 2014: Geschichtspolitik auf dem Majdan: Politische Emanzipation und natio‐
nale Selbstvergewisserung. Osteuropa 64 (5–6): 239–258.

Kasianov, G., 2016: Историческая политика и «мемориальные» законы в Украине:
Начало XXI в. [Historical Policy and “Memorial” Laws in Ukraine: The Beginning
of the 21st Century]. Istoricheskaya Ekspertiza (2): 28–57.

Kasianov, G., 2022a: Holodomor and the Holocaust in Ukraine as Cultural Memory:
Comparison, Competition, Interaction. Journal of Genocide Research 24 (2): 216–227.

Kasianov, G., 2022b: Memory Crash: Politics of History in and around Ukraine, 1980s–
2010s. Budapest, New York: Central European University Press.

Klymenko, L., 2020: Choosing Mazepa Over Lenin: The Transformation of Monu‐
ments and Political Order in Post-Maidan Ukraine. Europe-Asia Studies 72 (5): 815–
836.

Koposov, N., 2017: Memory Laws, Memory Wars. The Politics of the Past in Europe and
Russia. Cambridge: Cambridge University Press.

Kravchenko, V., 2023: Kharkov/Kharkiv. A Borderland Capital. Oxford, New York:
Berghahn.

Kuzio, T., 2000: Ukraine: Myths, national historiography, nation and state‐building.
Nationalism and Ethnic Politics 6 (4): 106–109.

Leggewie, C., 2008: A Tour of the Battleground: The Seven Circles of Pan-European
Memory. Social Research: An International Quarterly 75 (1): 217–234.

Liebich, A. & O. Myshlovska, 2014: Bandera: memorialization and commemoration.
Nationalities Papers 42 (5): 750–770.

Mälksoo, M., 2009: The Memory Politics of Becoming European: The East European
Subalterns and the Collective Memory of Europe. European Journal of International
Relations 15 (4): 653–680.

Müller, J.-W., 2002: Introduction: the power of memory, the memory of power and the
power over memory. S. 1–36 in: J.-W. Müller (Hrsg.), Memory and Power in Post-War
Europe: Studies in the Presence of the Past. Cambridge: Cambridge University Press.

Narvselius, E., 2012: The "Bandera Debate": The Contentious Legacy of World War
II and Liberalization of Collective Memory in Western Ukraine. Canadian Slavonic
Papers / Revue Canadienne des Slavistes 54 (3/4): 469–490.

Narvselius, E., 2016: Polishness as a Site of Memory and Arena for the Construction
of a Multicultural Heritage in L’viv. S. 73–109 in: B. Törnquist-Plewa (Hrsg.), Whose
Memory? Which Future? Remembering Ethnic Cleansing and Lost Cultural Diversity
in Eastern, Central and Southeastern Europe. Oxford, New York: Berghahn.

Osipian, Ararat & Alexandr Osipian, 2012: Regional Diversity and Divided Memories
in Ukraine. East European Politics and Societies: and Cultures 26 (3): 616–642.

Tatiana Zhurzhenko

318

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291 - am 20.01.2026, 11:05:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ostapchuk, T., 2018: Images of Chernobyl Explosion Liquidators in Audio Visual Art.
S. 69–93 in: J. Reinstädler & O. Pronkevič (Hrsg.), (Audio-)visual Arts and Trauma.
From the East to the West. Saarbrücken: universaar.

Pauly, D.M., 2020: Symon Petliura, the Ukrainian People’s Republic, and the National
Commemoration in Contemporary Ukraine in: A. Wylegała & M. Głowacka-Gra‐
jper (Hrsg.), The Burden of the Past. History, Memory, and Identity in Contemporary
Ukraine. Bloomington, Indiana: Indiana University Press.

Portnov, A., 2017: The Holocaust in the Public Discourse of Post-Soviet Ukraine.
S. 347–370 in: J. Fedor, M. Kangaspuro, J. Lassila & T. Zhurzhenko (Hrsg.), War and
Memory in Russia, Ukraine and Belarus. London: Palgrave Macmillan.

Portnov, A., 2022: Dnipro. An Entangled History of a European City. Boston: Academic
Studies Press.

Portnov, A. & T. Portnova, 2010: Der Preis des Sieges: Der Krieg und die Konkurrenz
der Veteranen in der Ukraine. Osteuropa 60 (5): 27–41.

Riabchuk, M., 2008: Holodomor: The Politics of Memory and Political Infighting in
Contemporary Ukraine. The Harriman Review 16 (1): 3–9.

Richardson, T., 2008: Kaleidoscopic Odessa. History and Place in Contemporary
Ukraine. Toronto: University of Toronto Press.

Rodgers, P.W., 2008: Nation, Region and History in Post-Communist Transitions. Iden‐
tity Politics in Ukraine, 1991–2006. Stuttgart: ibidem.

Sereda, V., 2007: Regional Historical Identities and Memory. Ukraina Moderna 12(2).
Special Issue: Lviv-Donetsk: Sotsialni identychnosti v suchasnii Ukraini, ed. by Y.
Hrytsak et al: 160-209.

Shevel, O., 2011: The Politics of Memory in a Divided Society: A Comparison of
Post-Franco Spain and Post-Soviet Ukraine. Slavic Review 70 (1): 137–164.

Shevel, O., 2016: No Way Out? Post-Soviet Ukraine’s Memory Wars in Comparative
Perspective. S. 21–40 in: H.E. Hale & R.W. Orttung (Hrsg.), Beyond the Euromaidan.
Comparative Perspectives on Advancing Reform in Ukraine. Stanford: Stanford Uni‐
versity Press.

Sklokina, I., 2015: Veterans of the Soviet-Afghan War and the Ukrainian Nation-Build‐
ing Project: from Perestroika to the Maidan and the War in the Donbas. Double
Special Issue: Back from Afghanistan: The Experiences of Soviet Afghan War Veterans
and Martyrdom & Memory in Post-Socialist Space. Journal of Soviet and Post-Soviet
Politics and Society 1 (2): 133–167.

Troebst, S., 2010: Halecki Revisited: Europe’s Conflicting Cultures of Remembrance.
S. 56–63 in: M. Pakier & B. Stråth (Hrsg.), A European Memory? Contested Histories
and Politics of Remembrance. Oxford, New York: Berghahn.

Wanner, C., 1998: Burden of Dreams. History and Identity in Post-Soviet Ukraine.
University Park, PA: Penn State University Press.

Worschech, S., 2018: The ‘making’ of Europe in the peripheries: Europeanization
through conflicts and ambivalences. Culture, Practice & Europeanization (3): 56–76.

13 Gedenkkultur(en) und Erinnerungspolitik

319

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291 - am 20.01.2026, 11:05:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Yurchuk, Y., 2017: Reclaiming the Past, Confronting the Past: OUN–UPA Memory
Politics and Nation Building in Ukraine (1991–2016). S. 107–137 in: J. Fedor, M. Kan‐
gaspuro, J. Lassila & T. Zhurzhenko (Hrsg.), War and Memory in Russia, Ukraine
and Belarus. London: Palgrave Macmillan.

Zhurzhenko, T., 2011: “Capital of Despair”. Holodomor Memory and Political Conflicts
in Kharkiv after the Orange Revolution. East European Politics and Societies: and
Cultures 25 (3): 597–639.

Zhurzhenko, T., 2013: Memory Wars and Reconciliation in the Ukrainian-Polish Bor‐
derlands: Geopolitics of memory from a local perspective. S. 173–192 in: G. Mink &
L. Neumayer (Hrsg.), History, Memory and Politics in East Central Europe. Memory
Games. London: Palgrave Macmillan.

Zhurzhenko, T., 2022: Legislating Historical Memory in Post-Soviet Ukraine. S. 97–130
in: E. Barkan & A. Lang (Hrsg.), Memory Laws and Historical Justice. The Politics of
Criminalizing the Past. London: Palgrave Macmillan.

Tatiana Zhurzhenko

320

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291 - am 20.01.2026, 11:05:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748937128-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Die Ukraine nach 1991: Pluralisierung, Dezentralisierung und Nationalisierung der Erinnerung
	Die Orange Revolution (2004) und die Erinnerungskriege
	Der Euromaidan 2013–14 und danach: Entkommunisierung als (umstrittene) Europäisierung
	Russlands Krieg gegen die Ukraine seit 2022: von der Entkommunisierung zur Entkolonialisierung
	Literatur

