
108 Liesen  Becoming Common

Annika Haas
Relationalität elliptisch gedacht

Elliptic Relationality
Die Frage How to relate …? kann für sich stehen oder als  
Ellipse gelesen werden. Dann verlangt sie nach einem Objekt, 
zu dem eine Beziehung besteht: How to relate to …? Wie sich 
zu … verhalten? Oder: How to relate A to B? Wie verhält sich 
das eine zum anderen? Auch im Deutschen setzt hier die 
Grammatik voraus, dass Subjekt und Objekt gegeben sind 
und zwischen beiden ein Verhältnis besteht. Nicht offensicht-
lich ist dabei jedoch die Frage nach der Beziehungsweise. 
Welchen zahlreichen Bedingungen es unterliegt, wie etwas 
miteinander in Beziehung steht, wird in der hier gewähl- 
ten Betrachtungsperspektive deutlich: Es sind unter anderem 
Sprache und Schrift, die daran mitbeteiligt sind, wie wir 
Relationen denken, wie wir uns auf eine Sache beziehen oder 
meinen, die Dinge zueinander ins Verhältnis setzen zu können. 
Es ist also nicht arbiträr, was und wie etwas miteinander in 

it creates the conditions under which we take responsibility. We do not cre-
ate it, and so we must be attentive to it. At this point, the ethical dimension 
emerges within the problematic of the common. That is why the public space 
cannot be a symmetrical one.
The second point arises from a necessity to reconsider the common from the 
perspective of a critical theory. This means that it is not enough to subvert 
the concept of the ordinary beyond its banality and ordinariness, in order to 
embrace the plural encounter of singularities, but especially if we start from 
the fundamental opposition to what is private, individual and appropriative, 
the concept of “common” must become a critique not only of liberal moder-
nity (in Arendt’s terms), but a critique of contemporary neoliberal economy, 
which – primarily in the Global South – destroys institutions, goods, and ser-
vices that should be public, which makes work and collectivities precarious, 
which erects cities without any commonality based on high walls, gated com-
munities, few spaces of collective circulation and ever smaller apartments. 
As I briefly discussed in this essay, the common is established by the com-
munication in its impossibility of the in-dividual. The intention of bring-
ing to the artistic debate the common as plurality and within a theoretical-
communicational perspective was not only to reaffirm the impossibility of an 
argument about “l’art pour l’art” when it comes to the exposition of artistic 
works, but also to illustrate a complex field that will always traverse the ar-
tistic in its mandatory process of ex-position, that will always interweave it in 
asymmetrical ethical and political threads.

https://doi.org/10.14361/9783839457658-009 - am 14.02.2026, 16:59:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457658-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


109Haas  Relationalität elliptisch gedacht

Beziehung steht. Den Fokus von den Relata hin zur Relation 
selbst zu verschieben, scheint naheliegend. Sichtbar wird 
dadurch jedoch: nichts. Denn Relationen sind nichts Substan-
zielles. Die Blickverschiebung besteht stattdessen darin,  
von diesem ‚Nichts‘, von einer nur scheinbar leeren Mitte her 
zu denken. 
Genau an diesem Versuch arbeitet sich die Medientheorie,  
im Wortsinne eine Theorie der Mitte und der Vermittlung,  
ab. Vor allem Dieter Merschs negative Medientheorie betont, 
dass ‚die Mitte‘ dabei weder lokalisierbar noch an sich be-
stimmbar ist. Medialität wird vielmehr als eine „Relationska-
tegorie“1 und als performativer Prozess gedacht, in dem 
Relata erst entstehen. Dies schließt an ein differenztheoreti-
sches Verständnis an, in dem sich Relata erst in gegenseitiger 
Unterscheidung hervorbringen und dabei fortlaufend  
‚de-finieren‘. Dem Medialen kommt dabei laut Mersch die 
Rolle eines Dritten zu, das diese Relation ermöglicht, Bedin-
gungen dafür schafft: „Immer benennt das Mediale ein Zwi-
schen, ein von der Differenz Verschiedenes und deshalb  
nicht näher Bestimmbares, das bedingt und das gleichzeitig 
nur indirekt, nämlich angesichts des von ihm Bedingten oder 
Bewirkten zum Vorschein gelangen kann.“2 So ist es etwa  
in diesem Text nicht nur die Ordnung der Zeichen, sondern 
sind es ebenso deren Träger – Buchstaben, Schriftart,  
Layout –, die dem Differenzierungsgeschehen der Zeichen 
eine Materialität und einen Ort geben. Erst die Zeichenträger 
bringen hier die Relation zu einer Art „‚Anwesenheit‘“3 und 
bestimmen sie dadurch mit. Medialität ist in diesem Verständ-
nis also einerseits selbst relational und andererseits Bedin-
gung – jedoch nicht Konstruktionsprinzip – von Relationen. 
Das daraus resultierende Bild der sich in einer fragilen Kons-
tellation bildenden und verändernden Relata kann mit  
Jean-Luc Nancy noch einmal anders und sinnlich verfeinert 
werden. Auch sein Denken von und in Berührung (im  
Sinne einer grundlegenden Bewegung des Denkens) unter-
streicht, dass erst Differenzen Relationalität ermöglichen, 
während es ebenso darauf ankommt, wie diese Differenzen 
erfahrbar werden. Auch hier spielen Materialität, die des 
Körpers wie auch die von Kunstwerken, mit hinein in einen 
fortlaufenden Prozess. Im Berühren ist es die Differenz  

	 1	 Mersch, Dieter: „Wozu Medienphilosophie? Eine programmatische Einleitung“, 
in: Jahrbuch für Medienphilosophie, Bd. 1, Nr. 1, 2015, S. 13–47, hier: S. 14.

	 2	 Mersch, Dieter: Posthermeneutik, Berlin 2010, S. 150, siehe auch S. 149ff.
	 3	 Ebd., S. 150.

https://doi.org/10.14361/9783839457658-009 - am 14.02.2026, 16:59:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457658-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Haas  Relationalität elliptisch gedacht

zwischen mir und anderen bzw. anderem, die einen Abstand 
bedingt, der es zugleich unausweichlich macht, dass es ein 
Verhältnis gibt, noch bevor Berührung ‚zustande‘ kommt. 
Noch im Akt des Berührens, so Nancy, bleibt diese Differenz 
bestehen, sie kann nicht übergangen werden und verändert 
doch die Art und Weise, wie sich zwei zueinander verhalten 
und sich gleichzeitig selbst anders wahrnehmen.4 
Die Relevanz dieses Differenzierungsgeschehens für das 
Denken von Relationalität unterstreichen auf den folgenden 
und vorhergehenden Seiten Emily Apters Bezugnahme auf 
den Philosophen und auch Maurício Liesens Hinweis darauf, 
dass Kommunikation, auch im Sinne von Nancys Mit-Teilung,5 
erst durch das möglich wird, was wir nicht gemein haben. 
Wenn diese Differenz spürbar wird, ist die Reaktion oft Zu-
rückhaltung. Ähnlich einer Unsicherheit, ob an etwas gerührt 
werden kann, hat auch die Frage How to relate …? etwas  
Zögerliches. Sie gleicht selbst einem Ding, zu dem noch ein 
Verhältnis gefunden werden muss. In einigen Beiträgen 
formuliert sich ein solches, indem die typografische Ellipse, 
d. h. die … Auslassungspunkte, um das eigene Erkenntnis
interesse ergänzt werden. 
Melanie Sehgal weist etwa darauf hin, dass How to relate …? 
immer noch ein modernes, fragendes Subjekt privilegiert, das 
das Verhältnis zu einer Sache von sich aus denkt bzw. sich 
dazu imstande fühlt, bestimmen zu können, wie sich zwei 
Gegenstände zueinander verhalten. – Wie stehe ich dazu? 
Wie setze ich die Dinge miteinander in Beziehung? 
In diese Frageperspektive und deren, wie eingangs gezeigt, 
auch sprachlich bedingten Widerstände, relational zu 
denken, intervenieren praktische Ansätze wie jene von Helen 
Pritchard, Jara Rocha und Femke Snelting. Indem sie die  
Aufmerksamkeit darauf lenken, was sich durch Infrastruk
turen, Technologien oder verkörperte Normen an Wissen 
bilden kann, decken sie Inkongruenzen mit modernen, sub-
jektzentrierten Denkmustern von Relationalität auf. Ihre 
Analyse einer Geovisualisierungs-Software ist daher auch 
eine Auseinandersetzung damit, was den Zugang zu diesem 
materiellen wie medialen Wissen verstellt. Sie bleiben  
folglich nicht bei der Frage stehen, wessen Perspektive und 
welche Vermessungsregime den Blick von oben auf den  
Planeten Erde bestimmen, sondern schalten sich durch  

	 4	 Vgl. Nancy, Jean-Luc: Es gibt – Geschlechtsverkehr, Zürich 2012; ders.: Noli Me 
Tangere, Zürich/Berlin 2008.

	 5	 Siehe dazu: Nancy, Jean-Luc: Die Mit-Teilung der Stimmen, Zürich 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839457658-009 - am 14.02.2026, 16:59:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457658-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


111Haas  Relationalität elliptisch gedacht

eine verquere Befragung der Software in die Wissensproduk-
tion zwischen Interface und User_in ein: Durch alternative 
Bug Reports zeigen sie die blinden Flecken dieser Wissens
praxis auf. Nicht zufällig geschieht das im Workshopformat. 
Denn um damit, was Relationen medienspezifisch mit
gestaltet, in Berührung zu kommen, braucht es eine ganze 
Palette an Praktiken, die oft erst entlang von Notwendig
keiten entstehen. 
Die von Maximilian Haas in drei Gesprächen porträtierten 
Produktionsweisen im Tanz verdeutlichen vor diesem  
Hintergrund, dass die Arbeit mit einem Ensemble oder dem  
Publikum sowie Proben und Aufführungen nicht selten  
‚Beziehungsarbeit‘ sind. Soziale, Körper- und mediale Prak
tiken gehen dabei ineinander über. Sie konstellieren Figuren 
eines Stücks, die technischen Mittel des Bühnenraums  
sowie jene, die den Tänzer_innen bereits bei der Recherche  
in der eigenen Biografie oder im Bereich des Botanischen 
begegnen, derart, dass wahrnehmbar wird, wie diese mitein-
ander in Kontakt stehen. 
Mirjam Schaub macht dieses ko-konstituierende Moment  
von Relationalem und Medialem schließlich für die Kunst
rezeption produktiv. Sie remediatisiert ihre Lesart von  
Santiago Serras 245 m3, indem sie dem Künstler Worte in den 
Mund legt, die auf die teils heftigen Reaktionen auf seine 
Arbeit antworten. Hervorgehoben wird dadurch, wie Kunst-
werke Relationen nicht nur materialisieren, sondern diese 
auch auf durchaus – wie Schaub betont – entschiedene Weise 
mit produzieren.
Das eingangs verwendete Bild der ‚leeren Mitte‘ ist daher 
unzulänglich, wenn nicht gar trügerisch. Stattdessen zeigt 
sich durch die Perspektive auf Relationalität als mediales 
bzw. auf Medialität als relationales Geschehen, dass dieses 
mit mehr als einem lokalisierbaren Ort und Aspekt, wie  
z. B. der in diesem Text zur Anwendung kommenden Schrift
art, verbunden ist. Welche Beziehung besteht hier etwa 
zwischen der Performativität der Schrift, der Rhetorik des 
Geschriebenen und der Performativität des Lesens? Wo  
gibt es Tendenzen zur Setzung, wo die ausgesprochene Einla-
dung, sich an der Argumentation zu beteiligen? Die primär  
im Medium der Schrift praktizierende Theorie sollte sich also 
durch ihre relationalen Bedingungen herausgefordert fühlen, 
entsprechende Spielräume dafür im Text einzuräumen  
und eine Sensibilität dafür zu entwickeln, wie umgekehrt die 
genutzten Mittel – wie Schreibweisen und Sprachlogiken –  

https://doi.org/10.14361/9783839457658-009 - am 14.02.2026, 16:59:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457658-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Haas  Relationalität elliptisch gedacht

Relationen mit herstellen und damit auch ermöglichen  
oder gerade verunmöglichen, bestimmte Fragen überhaupt  
zu stellen oder mit gewissen Akteur_innen des Wissens  
in Kontakt zu kommen. Die skizzierten Konstellationen in  
den Beiträgen dieses Bandes zeigen, dass es dafür einer 
anderen Sensibilität für das relationale wie epistemische 
Potenzial medialer Mittel bedarf. Ersichtlich wird dies auch 
bei Enzo Camacho und Amy Lien, die die Geschichten  
rund um eine Christusdarstellung in der Kirche einer Zucker-
raffinerie auf der philippinischen Insel Negros auch visuell 
neu organisieren und so erzählen, dass diese nicht lediglich 
ein ‚Effekt‘ bestehender (Sprach-)Ordnungen sind. 
Das Wissen darum, dass künstlerische und gestalterische 
Praktiken oft mehr Mut haben, neue Beziehungsweisen zu 
entwerfen, ist daher vermutlich ein weiterer Grund für  
das Elliptische von How to relate …?, in dem auch ein Moment 
der Sprachlosigkeit und des Aussetzens des theoretischen 
Diskurses anklingt. Es kann ein erstes Zugeständnis an jenes 
Geflecht von Wissensakteur_innen sein, in dem wir uns 
befinden und aus dem heraus wir versuchen zu sprechen und 
zu schreiben. Die Ellipse lässt offen, wer und was hier mit
einander in Beziehung stehen soll, und die Herausforderung 
besteht darin, sie situativ und konkret zu ergänzen. Oder 
aber die Frage How to relate …? mit anderen medialen Mitteln 
stellen und dadurch andere Verhältnisse (an-)stiften zu 
können.

How to relate …? Grammatically, this question may stand for 
itself, or it can be read as an ellipsis. In this case, it requires 
an object: How to relate to …? or How to relate A relate to B?  
In German, moreover, rules of grammar connected, for exam-
ple, to the reflexive verb sich (auf etwas) beziehen assume  
a given subject and an object, and that a relation exists 
between those two. However, in all these cases, it is not evi-
dent that one might ask about the mode of relating. Yet my 
approach to this question may show that how one thing  
relates to another underlies multiple conditions: among other 
things, it is language and writing, as both an act and the 
medium of script, that co-constitute the ways we think rela-
tions as such, how we relate to something, or how we think 
that we can relate things to one another. Which things  
(or relata) and how these things relate to each other are there-
fore not arbitrary. What follows from that is a need to  
focus on relation itself instead of relata. Still, what becomes  
visible through this shift of perspective is precisely: nothing. 

https://doi.org/10.14361/9783839457658-009 - am 14.02.2026, 16:59:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457658-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


113Haas  Elliptic Relationality

Relations are not things; they are nothing substantial.  
Hence this shift implies, instead, the attempt to think, from  
within, this nothingness – to think from within the apparently 
empty middle of relation. 
It is precisely this endeavor that media theory undertakes  
as (in the literal sense) a theory of the middle and of me
diating. Dieter Mersch’s negative media theory, in particular,  
emphasizes that one can neither localize nor define “the 
middle.” Instead, he conceptualizes mediality as a “category  
of relation”6 and a performative process in which relata 
continue to occur. This concept is connected to the notion  
of difference and to a sign theory that similarly sees relata 
involved in a continuous process of “de-finition,” i.e., as 
emerging from mutual differentiation. According to Mersch,  
the medial is a kind of third party in that process that enables 
relation: “The medial always names the in-between, some
thing that is different from difference and that thus cannot be 
defined more precisely; it is a condition and at the same  
time it can appear only indirectly: through that which it is the 
condition for and which it produces as an effect.”7 For exam-
ple, this text is not just an order of signs but also of sign 
vehicles – letters, typeface, layout – that materialize and give 
place to the semiotic process of differentiation.  
In this way, the sign vehicles, i.e., one part of the mediality  
of this text, bring the relation of signs into “‘presence’”8 and 
thus co-constitute it. Consequently, mediality is, on the  
one hand, relational itself and, on the other hand, a condition 
(but not a principle of construction) of relations.
The resulting picture of a fragile constellation of emerging 
and transforming relata may be refined with Jean-Luc Nancy 
in a different, sensual way. His thinking of and through      
touch (in the sense of touching being the most fundamental 
move of thought) also underlines the idea that difference  
is a condition for any kind of relation. In this context, just 
how these differences are brought within somebody’s  
experience is equally important. As in media theory, Nancy, 
too, considers materiality, for instance, of the body and of 
artworks, to be crucial parts of this continuous process. 
Differentiation takes place here between touching and being 
touched, respectively; they are conditioned on separation. 

	 6	 Mersch, Dieter: “Wozu Medienphilosophie? Eine programmatische Einleitung,” 
in Jahrbuch für Medienphilosophie, vol. 1, no. 1, 2015, pp. 13–47, here p. 14.

	 7	 Mersch, Dieter, Posthermeneutik, Berlin 2010, p. 150, see also p. 149ff.
	 8	 Mersch 2010, p. 150.

https://doi.org/10.14361/9783839457658-009 - am 14.02.2026, 16:59:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457658-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Haas  Elliptic Relationality

More than that, differentiation makes relation inevitable,  
even before someone, somebody, or something is “actually” 
touched, which in turn does not dissolve their difference. But 
it does change the way how two or more relata relate to each 
other and simultaneously perceive themselves differently.9
On the previous and following pages, the relevance of the 
notion and process of differentiation for thinking relationality 
is underlined by both Emily Apter’s and Maurício Liesen’s 
reference to this philosophy, the latter making an argument 
with Nancy that communication becomes possible only  
through that which we do not have in common.10 
Still, in the moment when difference becomes perceptible,  
it is often met with reserve. Something equally hesitant, 
comparable to the uncertainty of whether one can touch 
(upon) something or not, lies in the question: How to relate …? 
Seen from this angle, this question appears almost  
like an object to which one still does not know how to relate. 
Several contributions to this book articulate this relation  
by filling the void of the ellipsis in our question with their 
own research. Melanie Sehgal points to the fact that How to 
relate …? still privileges a modern subject asking that  
question. In doing so, the subject thinks about a relation to 
another thing, starting with oneself. And it assumes that  
it is able to define how two things relate to one another: How 
do I relate? How do I relate A to B?
Practical approaches like those reflected by Helen Pritchard, 
Jara Rocha, and Femke Snelting intervene in this mode  
of posing (research) questions and its linguistic constraints  
to think relationally (as I have shown in the beginning of this 
text). Their contribution raises awareness for the way  
infrastructures, technologies, and embodied norms produce 
knowledge. This reveals that modern, subject-centering think-
ing patterns of relationality are hardly applicable  
anymore. The team’s analysis of a geovisualization software 
thus also becomes an investigation into the obstacles of 
accessing material and medial knowledge. As a consequence, 
the authors do not stop at the question of whose perspective 
and which metric regimes define the view from above onto  

	 9	 See Nancy, Jean-Luc, “The ‘There Is’ of Sexual Relation,” in Corpus II: Writings  
On Sexuality, Fordham 2013, pp. 1–22; Nancy, Noli Me Tangere, Fordham 2008.

	 10	 Nancy therefore coins the term Mit-Teilung as a notion of communication  
conceptualized as a process that takes place only through partaking, i.e., as a 
shared, communal, and thus also relational practice. See Nancy, Jean Luc,  
“Sharing Voices,” in Ormiston, Gayle L., Schrift, Alan D. (eds.), Transforming  
the Hermeneutic Context: From Nietzsche to Nancy, Albany 1998, pp. 211–259.

https://doi.org/10.14361/9783839457658-009 - am 14.02.2026, 16:59:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457658-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


115Haas  Elliptic Relationality

the planet Earth. Instead, they intervene into the production 
of knowledge between interface and user through a software 
analysis carried out against the grain and point at the  
blind spots of bug reporting. What becomes clear is that this 
kind of research requires a whole range of practices to get  
in touch with what co-designs relations in media-specific 
ways. This research therefore takes place as a workshop –  
also because these practices emerge only according to neces-
sities in dealing with specific applications. 
Building on these ideas, three conversations carried out by 
Maximilian Haas portraying modes of collaboration in  
contemporary dance highlight the fact that it is more than 
the company and the audience that in many cases turns 
rehearsal and performance into a a work in/on relationships. 
Social, embodied, and medial practices merge here.  
They are involved in forming the constellation among the 
figures of a dance piece, the technical means of the stage  
as well as among those that dancers come across during the 
development of a piece, when they carry out research into 
their own biography or in the realm of botany. Their practices 
can respectively make perceptible how all these beings and 
entities are in contact with each other.  
Mirjam Schaub makes this co-constituting moment of what  
is relational and medial productive for the reception  
of art. She remediates her reading of Santiago Serra’s 245 m3 
by verbalizing a possible response of the artist to the  
partly harsh reactions to his artwork. In this way, she empha
sizes how artworks do not just materialize relations, but  
how they – as Schaub reasons – decisively co-produce them. 
The image of the  “empty middle” used at the outset of  
this text is thus insufficient if not treacherous. To consider 
relationality as a medial process and mediality as a relational 
one respectively reveals that these processes involve more 
than one single, localizable aspect, e.g., the typeface of this 
text. Instead, we should ask about the relation between  
the performativity of script, the rhetoric of the written, and 
the performative act of reading: where is this text assertive, 
where does it invite readers to join the debate? As I have 
argued, modes of writing and logics of languages, for in-
stance, are co-producing relations. They both allow and 
prevent the asking of certain questions or getting in touch 
with particular agents of knowledge. Consequently, theory –  
an epistemic practice primarily working with the medium  
of script and thus underlying its relational conditions – 

https://doi.org/10.14361/9783839457658-009 - am 14.02.2026, 16:59:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457658-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Haas  Elliptic Relationality

should be undertaken with an awareness of these aspects  
and in a way that provides space to experiment with them. 
Some of the constellations outlined in this anthology suggest 
that this exercise requires a certain sensitivity for both the 
relational and epistemic potential of media. This becomes 
evident, as well, in the article by Enzo Camacho and Amy 
Lien, who visually reorganize stories around a mural of Christ 
in a church of a sugar refinery on the Philippine island of 
Negros. In that way, they create a narration that is more than 
a mere effect of existing semantic and linguistic orders.
The practice of Camacho and Lien is just one example of  
how in arts and design there is often more courage to project 
new modes of relating. The recognition of this potential  
may be another reason for the elliptical character of the ques- 
tion How to relate …? – which also alludes to a moment of 
speechlessness and the suspension of theoretical discourse. 
The ellipsis may be a first concession to this entanglement  
of agents of knowledge that we are part of and from  
within which we try to speak and write. The ellipsis leaves 
blank who and what are to be related or relate. It calls to be 
completed in a situated and precise manner – or for us to 
pose the question How to relate …? also with nondiscursive 
media in order to instigate different conditions and relations.

Mirjam Schaub
Offen und entschieden:
		  die idiosynkratische Radikalität 
	 der Kunst

I. Einleitung
Der Kunstdiskurs, der seine Werke umschmeichelt, sie in schöne Worte klei-
det oder gelehrt und manchmal selbstverliebt um ihre mannigfaltigen Bedeu-
tungen kreist, verkennt – so die These –, dass Kunstwerke selbst erstaunlich 
entschieden sind. Deshalb treffen Kunstwerke (und nicht erst die modernen!) 
ihre Betrachter_innen mitunter mit einer Erkenntnis, oft hart und mitten ins 
Gesicht, wie eine Beleidigung von unerwarteter Seite. 
Kein Werk, so die zugrunde liegende Überzeugung, ist beliebig, sondern 
im Gegenteil auf idiosynkratische Weise entschieden. Diese Entschieden-
heit folgt durchaus tautologisch aus der endlichen Gesamtheit künstleri-
scher Entscheidungen. Sie bestimmt sich aus den Eigenschaften der gewähl-
ten Materialien, Genres und Mischformen; verdankt sich dem Grad des 

https://doi.org/10.14361/9783839457658-009 - am 14.02.2026, 16:59:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457658-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

