
Anhang
Bergsons Vorlesung über Leibniz’
De rerum originatione radicali / Über den ersten 
Ursprung der Dinge1

Einleitung

Lehre und Forschung: Die Rolle von Bergsons Lehre in der heutigen 
Forschung und für seine eigene Philosophie

Bergson hat die Herausgabe von Werken, Manuskripten und Vor­
lesungen, die er nicht selbst veröffentlichte, testamentarisch formell 
untersagt. Es hat sich aber im Laufe der Zeit, insbesondere nach dem 
Beginn der Publikationen von Vorlesungsmitschriften unter der He­
rausgeberschaft von Henri Hude, ein pragmatischer Konsens heraus­
gebildet, der im Hinblick auf den möglichen Forschungsgewinn sol­
che Publikationen für zulässig erachtet.2

Die Edition seiner Vorlesungen (von denen allein Schüler- bzw. 
Studentenmitschriften existieren) basiert demnach auf der Überzeu­
gung, dass die Kenntnis der Vorlesungen einen wichtigen Beitrag zur 
Interpretation des Denkens Bergsons leistet. Zur Beziehung zwi­
schen Lehre und Forschung verfügen wir allerdings auch über ent­

1 Dieser Anhang wurde in französischer Fassung mit einer gegenüber der ursprüng­
lichen Fassung der Dissertation stark erweiterten, originalsprachig französischen Ein­
leitung publiziert unter dem Titel: »Cours de Bergson sur le >De rerum originatione 
radicali< de Leibniz par Matthias Vollet, in: Annales bergsoniennes III, Paris (PUF: 
£pimethee) 2007, 25-52. Die vorliegende Einleitung ist eine überarbeitete Fassung die­
ser französischen Einleitung auf der Grundlage einer Übersetzung von Anna Fudala. 
Der Text der Vorlesungsmitschrift ist ins Deutsche übersetzt worden von Anna Fudala 
und vom Autor dieser Arbeit überarbeitet.
Herzlich gedankt sei der Bibliotheque Victor Cousin für die freundliche und entgegen­
kommende Art der Unterstützung bei den Recherchen zu dieser Arbeit, insbesondere zu 
diesem Anhang, und für die Erlaubnis des Abdrucks der Vorlesungsmitschrift. Dank 
gesagt sei ebenfalls Arnaud Francois für seine hilfreichen Hinweise und Frederic Worms 
für die Aufnahme dieses Anhangs in die Annales bergsoniennes.
2 Zum Verbot durch Bergson s. Mel, Avant-propos par Henri Gouhier, Xllf.; s. a. Hude, 
Bergson 1, lsqq.

247

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Anhang

schiedene Aussagen Bergsons, die eine systematische Problematisie­
rung der mit dieser Absicht unternommenen Edition seiner Vor­
lesungen darstellen:

»Man kann nur diejenigen Gegenstände gut vermitteln, zu denen man keine 
eigenen Forschungen betrieben hat und über die man traditionelle Wahrheiten 
wiedergibt, eben solche, worüber sich, wie schon Descartes sagte, die Mehrheit 
der Weisen einig ist. Und ich habe mir selbst am College [de France] zum Prin­
zip gesetzt, das unmittelbare Thema meiner Vorlesungen nicht aus meinen ge­
genwärtigen Forschungen zu ziehen - umso mehr [galt dies], wenn es sich um 
Vorlesungen für sechzehnjährige Knaben handelte.«3

Aus diesem Grund findet man erst recht spät Vorlesungen des Leh­
rers Bergson, die durch ihre Thematik auf die Untersuchungen des 
Philosophen Bergson hinweisen, wie es (eben doch, entgegen seinen 
eigenen Aussagen) bei seinen späteren Vorlesungen am College de 
France über die Zeit, das Gedächtnis, die Freiheit, die Evolution der 
Fall ist.4 Es wäre ja auch erstaunlich, wenn das innere Leben, das tiefe 
Ich des Philosophen von den Pflichten des äußeren Lehrer-Daseins, 
um nicht zu sagen des Oberflächen-Ichs gänzlich erdrückt worden 
wäre, wenn das Denken des Autors der Evolution creatrice keine Ent­
wicklung gekannt hätte, deren Stufen man auch im Laufe der Vor­
lesungen (re-)konstruieren könnte.

Obgleich Bergson dem Lehrplan seiner Zeit5 überaus treu ge­
blieben war, deutet er in seinem Unterricht doch manchmal seine 
eigenen philosophischen Beschäftigungen an. Darüber hinaus lässt

3 Guitton, Jean: La vocation de Bergson. Paris (Gallimard) 1960, 67. Zitiert nach: Henri 
Bergson: Legons Clermontoises I, ed. par Renzo Ragghianti. Paris (L'Harmattan) 2003, 
10.
4 Zur Idee der Zeit: College de France 1901-1902 und 1902-1903 (Mel 512-517 und 
572-578); zu den Theorien über das Gedächtnis: College de France 1903-1904 (Mel 
614-625, s.a. die auszugsweise Veröffentlichung dieser Vorlesung: »Histoire de la 
memoire et histoire de la metaphysique, Cours inedit de Bergson au College de France: 
2e semestre de l'annee 1903-1904: >Histoire des theories de la memoire<, d'Aristote ä 
Spinoza«, presente et annote par Arnaud Francois, in: Annales bergsoniennes II, 17- 
149. Über die Freiheit: College de France 1904-1905 (Mel 642 f., 648 f.). Über die Evo­
lution: College de France 1911-1912 (Mel 961).
5 Marion, H.: »Le nouveau programme de philosophie«, in: La revue philosophique de 
la France et de l'etranger, 1880; Aa.Vv.: La philosophie saisie par l'ttat. Paris (Aubier) 
1988, 507-518 passim; Fabian, J.-L.: Les philosophes de la Republique, Paris (Les £di- 
tions de Minuit) 1988. Zitiert nach Ragghianti: Leqons Clermontoises I, 12; Ibid. 12 ff. 
findet sich eine Beschreibung der Lehrsituation zur Zeit Bergsons. S.a. Conche, Bergson 
ä Clermont.

248

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Bergsons Vorlesung über Leibniz’ De rerum originatione radicali 

sich, in einer rückläufigen Bewegung der Erforschung der Entwick­
lungsstufen von Bergsons Denken, nachträglich rekonstruieren, was, 
aller Wahrscheinlichkeit nach, ein wichtiger Schritt in der Ausprä­
gung seines Denkens gewesen sein wird. Auf jeden Fall hielt Bergson 
selbst dafür, dass die Wege eines Gedankens nur nachträglich be­
stimmbar werden. So erscheint es durchaus legitim, diesen Vor­
lesungsausschnitt nicht nur als einen Abschnitt in der Analyse der 
Philosophie von Leibniz durch Bergson zu präsentieren, sondern 
auch als Abschnitt in seiner eigenen Philosophie.

Leibniz beim Hochschullehrer Bergson

Bereits in den ersten Zeugnissen, die von Bergsons Philosophie er­
halten sind, findet sich der Niederschlag einer intensiven Auseinan­
dersetzung mit Leibniz, so dass Henri Hude den jungen Bergson 
schlankweg zu einem Leibnizianer6 erklären kann. Dabei hat Hude 
jedoch nicht einmal die frühesten Zeugnisse der philosophischen 
Lehrätigkeit Bergsons vor Augen gehabt hat, die, unter anderem, 
Leibniz behandelten. Die bislang unbekannte Vorlesung: »De la rea- 
lite objective du monde« beinhaltet eine Erörterung des Leib- 
niz'schen Dynamismus, ebenso wie die zeitgleiche Vorlesung »La 
matiere«.7 Dieses Thema wird ebenfalls in der Metaphysik-Vor­
lesung am Lycee Blaise Pascal in Clermont-Ferrand von 1887-88 
oder 1888-89 behandelt.8 Zusammen mit den in Cours III veröffent­
lichten kurzen Leibniz-Lektionen von 1884/85 oder 1885/86 sowie 
den Erwähnungen von Leibniz in der Psychologie-Vorlesung von 
1887-88 (beide am Lycee in Clermont-Ferrand) ließe sich ein umfas­
sendes Bild der Beschäftigung Bergsons mit Leibniz noch vor dem 
Essai erstellen. Dies soll her nicht das Ziel sein, und weniger noch, 
das Desiderat einer globalen Untersuchung der Beziehung von Berg­
son zu Leibniz9 zu erfüllen. Eine solche Untersuchung hätte die Wer-

6 Hude, Bergson /, 31 f.
7 Bibliotheque de L'Institut de France, MS. 7564, (1), (2). Mitschriften von M. Lagneau 
und M. Gentili. Die Vorlesungen dürften ca. 1884/85 an der Universität Clermont-Fer­
rand gehalten worden sein. Der Autor dieser Arbeit hofft, diese in naher Zukunft he­
rausgeben zu können.
8 Erschienen in Bergson: Cours /, s. dort 335 f. S.a.: Bardy, Jean: Bergson professeur. 
Paris (L'Harmattan) 1998; Ragghianti: Legons Clermontoises l.
9 Es gibt nur wenige Werke und Artikel über Leibniz und Bergson: Jean Laporte: La

249

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Anhang

ke Bergsons sowie seine Vorlesungen zur Grundlage und hätte The­
men wie Freiheit, Sprache, Dynamik, Materie, Finalität und schließ­
lich das Mögliche zu behandeln.

Die folgenden Seiten werden als vorbereitenden Schritt zu einer 
solchen Untersuchung - genauer: zu einem Kapitel über das Mögli­
che - die bisher nicht veröffentlichten Aufzeichnungen vorstellen, 
die von einer Vorlesung von Bergson, wahrscheinlich von 1898, ge­
macht wurden. Diese Vorlesung hatte den kurzen, aber zentralen Text 
Leibniz' De rerum originatione radicali zum Thema -10 ein Text, der 
aufzeigen möchte, wie die Möglichkeiten aus einer inneren Tendenz 
heraus zur Existenz streben; eine Vorlesung, die wohl nach den Lehr­
jahren des Philosophen Bergson zu datieren ist, das heißt in die Jahre 
seiner metaphysischen Überlegungen und seiner vollen philosophi­
schen Reife, auf dem Weg zur Introduction ä la metaphysique.

Leibniz bei Bergson, Bergson jenseits von Leibniz: Möglichkeit und 
Tendenz

Diese Vorlesung über Leibniz wird also von einem Bergson gehalten, 
der sich auf halbem Wege zwischen der anthropo-psychologischen 
Verwendung des Begriffs der »Tendenz« im Essai und seiner ontolo­
gischen Verwendung in der Introduction ä la metaphysique und

conscience de la liberte. Paris (Flammarion) 1947; Nicholas Grimaldi: »Matiere et tradi- 
tion«, in: RMM 76, no. 2, avril-juin 1971,167-195. Anne Becco: »Leibniz, Bergson et le 
langage«, in: Les ttudes bergsoniennes XI, 1976, 9-24; Jean-Louis Chedin: »Possibilite 
et liberte dans l'Essai«, in: Bardy, Bergson. Naissance d'une philosophie, 85-96. Man 
kann aus den Titeln auf die behandelten Themen schließen.
10 Die philosophischen Schriften von Gottfried Wilhelm Leibniz, herausgegeben von 
C. I. Gerhardt, t. VII, 302-308. Man findet die jüngste lateinisch-fanzösische Ausgabe 
dieses Textes von 1697 in: G. W. Leibniz: Opuscules philosophiques choisis. Texte latin 
et traduction par Paul Schrecket, Paris (Vrin) 2001, 168-191. Vorher in: G. W. Leibniz: 
Opuscula philosophica selecta. Texte latin revu par Paul Schrecket, Paris (Vrin) 1966, 
85-95. Weitere französische Übersetzung und Kommentar in: Leibniz: Sur l'origine 
radical des choses (1697); La cause de Dieu [...] (1710). Introd. et comm. Pierre-Yves 
Bourdil, trad. Martine £trillard et Pierre-Yves Bourdil, Paris (Hatier: Coll. Profil Phi­
losophie 712) 1984. Deutsche Übersetzung in: G. W. Leibniz: Fünf Schriften zur Logik 
und Metaphysik. Übers, u. hg. v. Herbert Herring, Stuttgart (Reclam) 1995,35-45. Lit.: 
Gerhard Funke: Der Möglichkeitsbegriff in Leibnizens System. Bonn (Köllen) 1938; 
Hans Poser: Zur Theorie der Modalbegriffe bei G. W. Leibniz. Wiesbaden (Steiner) 
1969; Nicholas Rescher: Leibniz. An introduction to his philosophy. Totowa, N. J. 
(Rowman and Littlefeld) 1979, bes. 13-67.

250

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Bergsons Vorlesung über Leibniz’ De rerum originatione radicali

Revolution creatrice befindet. Es gibt keinen philologisch haltbaren 
Hinweis, das heißt keine ausdrückliche Bemerkung Bergsons, die be­
scheinigt, dass sich dieser von der metaphysischen Verwendung des 
Begriffs »Tendenz« durch Leibniz« hat inspirieren lassen, um so 
mehr als Bergson diesen Begriff bereits im Essai im Rahmen seiner 
Neufassung des Freiheitsproblems nutzt. Jedoch kann man im hier 
abgedruckten Text einen Reflex der wachsenden Aufmerksamkeit 
Bergsons für das Problem der Realität und ihrer inneren Schöpfungs­
kraft finden, welche sich grundlegend von einer Aktualisierung von 
Möglichkeiten unterscheidet.

Leibniz war zweifellos einer der Hauptanreger Bergsons, im 
positiven Sinne (der Inspiration) und im negativen Sinne (der Ab­
lehnung). In der folgenden Vorlesung findet man einen Bergson, 
der sich unparteiisch gibt, der aber ein positives Interesse erahnen 
lässt für ein neues und wichtiges Detail eines Gedankens, den er im 
Grundsatz ablehnt. Bergson hatte bereits im Essai den Begriff der 
Tendenz verwendet (wenn auch mit gewisser Vorsicht), um den 
Weg zu einer besseren Erklärung von Freiheit aufzuzeigen,11 ent­
gegen dem Gebrauch des >Möglichen< als Schlüsselwortes einer auf 
Leibniz basierenden falschen Auffassung dieses Problems. Später, in 
Le possible et le reel, ist Leibniz einmal mehr Bergsons Hauptgeg­
ner. Wenn er gegen die Vorstellung eines »Schranks voller Möglich­
keiten« ankämpft, so ist es sicherlich der Leibniz der Theodicee, an 
den er dabei denkt.12 13 Aber bereits 1903, in der Introduction ä la 
metaphysiquev> und 1907, in Revolution creatrice, gebraucht Berg- 

11 Essai 132. S. hier, Kap. 1.
12 PM (PR) 110 f.; s. hier, Einleitung; Kap. 4. Vgl. G. W. Leibniz, Essais de Theodicee, 
§§413 ff., in: Die philosophischen Schriften von Gottfried Wilhelm Leibniz, heraus­
gegeben von C. I. Gerhardt, t. VI, 361 ff., wo man die «kleine Fabel» findet, in der 
Leibniz die verschiedenen Schicksale des Sextus in den appartements darstellt, die in 
einer Pyramide enthalten sind. Die letzten Unterrichtsstunden von Bergsons Vorlesung 
von 1904-1905 über das Problem der Freiheit, die in der Bibliotheque Doucet verwahrt 
werden, enthalten eine lange Analyse dieser Stelle aus der Theodicee (der Verfasser 
dankt Arnaud Francois für diesen Hinweis).
13 PM (IM) 211 f.: »I. -H y a une realite exterieure et pourtant donnee immediatement 
ä notre esprit. [...] II.- Cette realite est mobilite. II n'existe pas de choses faites, mais 
seulement des choses qui se font, pas d'etats qui se maintiennent, mais seulement des 
etats qui changent. Le repos n'est jamais qu'apparent, ou plutöt relatif. La conscience 
que nous avons de notre propre personne, dans son continuel ecoulement, nous introduit 
ä l'interieur d'une realite sur le modele de laquelle nous devons nous representer les 
autres. Tonte realite est donc tendance, si l'on convient d'appeler tendance un change- 
ment de direction ä l'etat naissant. III. - Notre esprit [...] substitue au continu le dis- 

251

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Anhang

son den Begriff der >Tendenz<, um eine Erklärung für den evolutio­
nären Wandel zu finden, die mehr der Wirklichkeit entspricht. Nun 
ist der Gebrauch des Begriffs >Tendenz< auf den ersten Blick aber 
sehr weit von dem durch Leibniz geprägten entfernt, wenn nicht 
gar gegensätzlich. Die Tendenz ist nach Leibniz das Streben der de­
terminierten Möglichkeiten zur Existenz, wie sie zum Beispiel im 
Discours de metaphysique, in der Confessio philosophi oder in dem 
kurzen Text De veritatibus primis beschrieben sind. Nun geht es in 
De originatione um ihren Übertritt in die Existenz. Die Möglich­
keiten werden hier nicht von Gott aktualisiert; vielmehr haben sie, 
je nach ihrem unterschiedlichen Graden an Kompossibilität, d.h. 
Vereinbarkeit mit anderen Möglichkeiten nach dem Effizienzprin­
zip, eine mehr oder weniger starke Tendenz zum Dasein. Das bedeu­
tet, dass ihr Verlangen nach Existenz (exigentia existentiae) aus 
ihrer eigenen Wesenheit (essentia) heraus erwächst.14 Die Tendenz 
ist nach Bergson die innere und schöpferische Mobilität des Le­

continu, ä la mobilite la stabilite, ä la tendance en voie de changement les points fixes qui 
marquent une direction du changement et de la tendance«.
Vgl. hier, Kap. 3. Man sieht deutlich die Entwicklung von Bergsons Denken: Dieser 
glaubt nun, im Jahre 1903, mit >Tendenz< den entsprechenden Begriff für die grund­
legende Eigenschaft der Realität gefunden zu haben, die darin besteht, sich ausdifferen­
zierend nach vorne zu drängen.
14 G. W. Leibniz: De rerum originatione radicali, ed. Gerhardt, VII, 303: »Primum 
agnoscere debemus eo ipso, quod aliquid potius existit quam nihil, aliquam in rebus 
possibilibus seu in ipsa possibilitate vel essentia esse exigentiam existentiae, vel (ut sic 
dicam) praetensionem ad existendum et, ut verbo complectar, essentiam per se tendere 
ad existentiam«. Ed. Herring, 36f.: »So müssen wir zunächst selbstverständlich aner­
kennen, wie dadurch, dass etwas eher existiert als nicht existiert, in den möglichen 
Dingen oder in der Möglichkeit bzw. im Wesen selbst ein Verlangen nach Dasein besteht 
oder - sozusagen - eine Forderung, zu existieren, und - mit einem Wort - dass das 
Wesen von sich aus nach Dasein strebt«. Ed. Gerhardt, VII, 304: »Sicut enim omnia 
possibilia pari jure ad existendum tendunt pro ratione realitatis, ita omnia pondera pari 
jure ad descendendum tendunt pro ratione gravitatis, et ut hic prodit motus, quo conti- 
netur quam maximus gravium descensus, ita illic prodit mundus, per quam maxima fit 
possibilium productio. [...] Et ut possibilitas est principium Essentiae [sic !], ita perfectio 
seu Essentiae [sic !] gradus (per quem plurima sunt compossibilia) principium exis­
tentiae«. Ed Herring, 38 f.: »Denn so, wie alle möglichen Dinge aus dem Grunde der 
Realität mit gleichem Rechte zum Dasein drängen, so drängen alle gewichtigen Din- 
geaus dem Grunde der Schwere mit gleichem Rechte zum Absinken; und so, wie hier 
eine Bewegung entsteht, die das stärkste Absinken dieses schweren Körpers enthält, so 
entsteht dort eine Welt, durch welche die größte Hervorbringung des Möglichen be­
wirkt wird. [...]/ Und wie die Möglichkeit das Prinzip der Wesenheit ist, so ist die 
Vollkommenheit oder der Grad der Wesenheit (durch welchen möglichst vieles zugleich 
möglich ist) das Prinzip des Daseins«.

252

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Bergsons Vorlesung über Leibniz’ De rerum originatione radicali

bens.15 Für ihn erklärt sich die aktuelle Existenz der Welt (sowie 
ihre schöpferische Dynamik) nicht durch ihre vorherigen, determi­
nierten Möglichkeiten, die wie vom Himmel gefallenes Mögliches 
wären, sondern durch ihre innere Tendenzialität. Diese treibt die 
Bewegungen aus dem Innersten der Realität selbst heraus an. Mög­
lichkeit und Tendenz stehen bei Bergson, wie im Laufe dieser Arbeit 
deutlich wurde, im Gegensatz zueinander. Die Tendenzialität drückt 
die Schöpfungskraft des Lebens aus oder vielmehr die Öffnung des 
Lebens für unterschiedliche Ausgänge, auch wenn sie, wie es in 
Revolution creatrice beschrieben wird, Bewegungen auf eine Ver­
steifung, eine Materialisation dieses Verlangens hin sind. Der 
Grundgedanke liegt darin, dass diese Tendenzen niemals zu einer 
vollständigen Determination oder Starrheit führen. Die Möglichkeit 
ist andererseits der Ausdruck der Intelligenz in ihrem Streben nach 
Unveränderlichkeit. Die Möglichkeit wird durch die Intelligenz be­
stimmt, festgesetzt, ja sogar erschaffen. Sie bedeutet die Unterbre­
chung der Tendenz, ihren künstlichen, von der Intelligenz herbei­
geführten Stillstand. Durch diesen Stillstand verändert sich eine 
Entwicklung, sie verformt sich, indem sie in der retrograden Be­
trachtung zu einer nunmehr entschiedenen Alternative wird. Wenn 
man es von den in der Zusammenfassung dieser Arbeit herausgear­
beiteten Funktionen des Möglichen her betrachtet, so ist es vor al­
lem die letzte der drei Funktionen, die retrograde Verwurzelung zur 
Erklärung der Genese einer Sache oder eines Sachverhalts, die man 
Leibniz in der Verwendung des Begriffs des >Möglichen< in seinem 
Text zuschreiben kann, und er fügt noch denjenigen der >Tendenz< 
hinzu, um einen fast autonomen metaphysischen Mechanismus an­
schaulicher erklären zu können.

Es scheint jedoch, dass man in diesem kurzen Text von Leibniz eine 
Verbindung (eine selbstverständlich sehr leibnizische) zwischen die­
sen beiden streng gegensätzlichen Denkarten findet, derjenigen Leib­
niz' und derjenigen Bergsons; eine Verbindung, die Bergson womög­
lich geholfen hat, seine Verwendung des Begriffs >Tendenz< zu 
>ontologisieren<. Es wurde bereits dargelegt, dass Leibniz, um die 
Grundfrage der Metaphysik zu lösen, in De originatione auf die de­

15 Zur Tendenz, siehe: Paul-Antoine Miquel: Le probleme de la nouveaute dans Revo­
lution du vivant. De L'ßvolution creatrice de Bergson ä la biologie contemporaine. Lille 
(Atelier nationale de reproduction des theses) 1996, 301 f., 524 ff. Gilles Deleuze: Le 
bergsonisme. Paris (PUF) 1966,12 ff.; 93 f. S.a. hier Kap. 3 und 4.

253

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Anhang

terminierten Möglichkeiten zurückgreift, die eine Tendenz haben, 
sich aus sich selbst heraus zu aktualisieren. Es ist die Kombination 
aus dem Streben der Möglichkeiten selbst nach Existenz einerseits, 
die sich durch ihre Kompossibilität ausdrückt, und dem Dogma der 
vollständigen Determination der Wesensmöglichkeiten andererseits, 
die den Charme dieses Textes ausmacht; so drückt es Bergson selbst 
am Ende des Vorlesungsabschnitts aus, der hier wiedergegeben wird, 
und weist dabei auf die im »radicalis« liegende besondere Bedeutung 
des Titels De rerum originatione radicali hin: »De la production ori­
ginale des choses prise ä sa racine« - Zu deutsch etwa: »Über die 
ursprüngliche Hervorbringung der Dinge, an ihrer Wurzel gefasst«, 
oder kurz: »Über den Wurzelhaften Ursprung der Dinge«. Die 
Schlussbemerkung des Textes von Bergson (durch die die Vorlesung 
eigentlich nicht abgeschlossen wird, sondern nur der hier abgedruck­
te Teil) wird hier in den beiden Mitschriften von Roustan und von 
Maitre wiedergegeben. Bergson führt darin aus, dass die Besonder­
heit von De originatione darin liege, dass Leibniz die Möglichkeiten 
nicht deduktiv, von Gott her, sondern analytisch, von der Welt her, 
einführe. Leibniz »geht vom Möglichen selbst aus und versucht, vom 
Möglichen zum Sein zu gelangen« - « Leibniz part du possible lui- 
meme et cherche ä descendre du possible ä l'etre», so Roustan in 
seinen Aufzeichnungen (MS 397 1, fol. 11 bis). Die Möglichkeiten 
haben eine Tendenz zur Existenz, die sich zudem quantitativ bestim­
men lässt. Dadurch erhält man sogar ein »objektives« Gesetz für das 
Voranschreiten in die Existenz (die Effizienz) sowie für den Grund 
dieser >Produktion<. Somit durchdringen sich auch wieder hier die 
leibnizsche Möglichkeit und das, was - cum grano salis - die berg- 
sonsche Tendenz wäre; das, was Bergson nach eigenen Worten hier 
interessiert, ist das Denken vom Ursprung her.

Editorische Notiz

Auf den Manuskripten dieser Vorlesung in MS-397-1 der Biblio­
thek Victor Cousin findet sich keine Originaldatierung. Da diese 
Vorlesungsmitschrift sich jedoch in demselben Manuskript befin­
det wie die Vorlesung über Fichte und diese auf 1898 datiert 
wird,16 kann man für die Vorlesung über Leibniz dasselbe Jahr an-

16 »Fichte: Die Bestimmung des Menschen. Cours d'Henri Bergson - ENS 1898. Notes

254

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Bergsons Vorlesung über Leibniz’ De rerum originatione radicali 

nehmen. Es handelt sich also um eine Vorlesung, die an der ENS 
gehalten wurde (was auch durch die Namen der Verfasser der Mit­
schriften nahegelegt wird). Was den Text von Leibniz betrifft, so 
stützt sich Bergson auf die Ausgabe von Erdmann.* 17

In diesem Manuskript liegen Aufzeichnungen zweier Schüler 
von Bergson vor, Desire Roustan und Maitre (unbekannten Vor­
namens). Von diesen beiden existieren ebenfalls Mitschriften über 
andere, bereits veröffentlichte Vorlesungen Bergsons.18 Letzteres 
trägt auch dazu bei, mögliche Zweifel im Hinblick auf die Zuordnung 
dieser Vorlesungen von Bergson zu entkräften: Im Text wird Bergson 
nicht erwähnt (wo wäre dies aber bei den anderen Vorlesungen der 
Fall?); im Katalog der Bibliothek steht eine Anmerkung zur Zuord­
nung der Vorlesung über Fichte (herausgegeben von Soulez, der dazu 
keinerlei Angaben macht)19, jedoch wird nichts über die Zuordnung 
der Vorlesung über Leibniz erwähnt. Nichtsdestotrotz scheint die 
Tatsache signifikant, dass sich die Aufzeichnungen der Schüler, von 
denen so viele weitere Vorlesungsmitschriften von Bergson überlie­
fert sind, in ein und demselben Heft befinden, zumal der mit »Berg­
son« betitelte Umschlag für die beiden Vorlesungen gelten kann. Die 
Tatsache, dass diese Vorlesung bisher nicht in der Literatur erwähnt 
wurde, stellt kein Problem dar, da noch weitere Vorlesungen existie­
ren, die bislang in der Forschungsliteratur keine Erwähnung fanden. 
Es sind aber vor allem der Stil und der Inhalt, die den bergsonschen 
Charakter bestätigen: Wie bereits gezeigt, entsprechen sie Bergsons 
philosophischen Beschäftigungen jener Zeit. Darüberhinaus verwei­
sen zum Beispiel die Kritik am leibnizschen Begriff der Freiheit (fol.

de Desire Roustan«, in: Octave Hamelin, Henri Bergson: Fichte. Deux cours inedits 
publies par Fernand Turlot et Philippe Soulez. Strasbourg (Centre de documentation en 
Histoire de la Philosophie: Cahiers du seminaire de Philosophie 7) 1988,145-203, zum 
Datum s. 150. Die Datierung auf MS 397-1 der Bibliotheque Victor Cousin, die die 
beiden Vorlesungen beinhaltet, scheint nachträglich hinzugefügt zu sein.
17 Gottfried Wilhelm Leibniz: Opera Omnia quae exstant latina gallica germanica. 
Instruxit J. E. Erdmann. Berlin (Eichler) 1839/1840. Reprod. hg. von Renate Vollbrecht. 
Aalen (Scientia) 1959,147-150.
18 Roustan: »Cours de philosophie Morale« (Lycee Henri IV, ca. 1891-1893), in Cours II; 
»Lenons de Metaphysique« (Lycee Henri IV, 1892/3), in Cours II; es existieren weitere, 
noch nicht veröffentlichte Aufzeichnungen. Maitre: mehrere, noch nicht veröffentlichte 
Aufzeichnungen. Auf der Grundlage der Aufzeichnungen von Roustan und Maitre: 
»Fichte. Die Bestimmung des Menschen. Cours d'Henri Bergson - ENS 1898«. (S. 
Fn 16) vor allem dem Text Roustans folgend.
19 S. siehe vorausgehende Fußnote.

255

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Anhang

llr), Ausdrücke wie « rien autre chose » (fol. 14 v), die «jeux de pati- 
ence » (fol. 19r) oder auch «la poussee qui a lance une plante dans 
l'espace » (fol. 30r) ganz deutlich auf Bergsons Ausdrucksweise.

Im Folgenden werden in deutscher Übersetzung die Aufzeich­
nungen von Maitre wiedergegeben (mit Ausnahme eines Auszugs 
aus den Aufzeichnungen von Roustan gegen Ende des Abschnitts, 
der hier schon angesprochen wurde). Diese haben den Vorteil, einen 
richtigen Text zu bilden, wohingegen Roustans Mitschriften - 
gleichwohl sie die komplette Vorlesung enthalten - nicht leicht in 
einen fließenden Text umzuwandeln sind. Da die Aufzeichnungen 
von Maitre nicht die komplette Vorlesung enthalten (sie gehen bis 
§4 des leibnizschen Textes), bleibt die Wiedergabe derselben not­
gedrungen unvollständig.

Die Seitenzahlen des Manuskripts werden im Laufe des Textes 
angegeben (fol 1 die Abschnitte der Übersetzung des Leibniz- 
Textes werden ebenfalls wiedergegeben, und zwar neben der von 
Bergson vorgegebenen Übersetzung das lateinische Original, dem 
Text Gerhardts folgend, sowie die deutsche Übersetzung Herrings. 
Der Aufteilung des Textes im Manuskript folgend, befinden sich die 
Übersetzungen jeweils auf den linken (geraden) Seiten, die Kom­
mentare auf den rechten (ungeraden). Im Manuskript findet man 
Anmerkungen zur Übersetzung, die allem Anschein nach Teil der 
Vorlesung waren; sie werden hier an ihrem der Gestalt des Manu­
skripts entsprechenden Ort wiedergegeben. Anmerkungen des He­
rausgebers, die den hier wiedergegebenen Text betreffen, finden sich 
im laufenden Text in eckigen Klammern und in Kursivschrift [xxx]. 
Weitere Anmerkungen, die zum Beispiel auf parallele Stellen im Ma­
nuskript von Roustan verweisen, oder auch bibliographische oder 
historische Bemerkungen sind in Fußnoten gesetzt.

256

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Aufzeichnungen von MaTtre und D. Roustan, 
basierend auf einer Vorlesung von
Bergson über Leibniz:
De rerum originatione radicali / 
Über den ersten Ursprung der Dinge 
(Bibliotheque Victor Cousin, MS 397 (1))

[Katalog:] MS 397 (1) Cours sur Leibniz: De rerum originatione 
radicali. (Ms. de Maitre, ff.1-30. Ms. de Roustan, p. Ibis - 22bis, 
auquel sont jointes des legons de Roustan et d'autres, ff. 23bis - 
31bis.) - Cours sur Fichte par Bergson, 1898: Die Bestimmung 
des Menschen, analyse et commentaire. (Ms. de Maitre, ff. 31- 
118, auquel on a joint un ms. de Roustan sur le meme sujet (cours 
de Roustan?) en un cahier de 77 p.)

MS 397 (1) [Leibnitii De rerum originatione radicali. Überset­
zung mit Kommentar, Schrift von Maitre, zusammengeheftete, un­
linierte Blätter, auf dem Umschlag des Manuskripts von moderner 
Hand:] Ms. Maitre Leibnitz 30 f.

(foll r): Leibnitii De rerum originatione radicali

257

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


(follv): [Übersetzung]
(§1) En outre du monde ou aggregat [sic !] des choses finies, il est 
donne une certaine unite dominante, non pas seulement comme en 
moi l'äme, ou plutöt comme dans mon corps mon propre moi, mais 
encore dans une relation (1) beaucoup plus profonde : car l'unite do­
minante de l'univers non seulement gouverne le monde, mais encore 
le fa^onne ou (seu) le cree [unleserliche Ausradierung] et lui est su- 
perieure, et est, pour ainsi dire, extramondiale, et est par consequent 
la raison (1) derniere des choses.

[Zur Vorlesung gehörende Übersetzungserläuterung:] (1) Das Wort 
ratio ist an den beiden Stellen durch unterschiedliche Worte über­
setzt worden. Aber der Sinn ist derselbe; im ersten Fall ist der Sinn 
tatsächlich: insofern es in einem sehr viel tieferen Sinne die Ursache 
(raison) ist.

Gerhardt VII 302: Praeter Mundum seu Aggregatum rerum finita- 
rum datur Unum aliquod Dominans, non tantum ut in me anima, vel 
potius ut in meo corpore ipsum ego, sed etiam ratione multo altiore. 
Unum enim dominans Universi non tantum regit Mundum sed et 
fabricat seu facit, et mundo est superius et ut ita dicam extramunda- 
num, estque adeo ultima ratio rerum.

Herring 35: Außer der Welt oder der Ansammlung endlicher Dinge 
gibt es ein dominierendes Eines, nicht nur so wie die Seele in mir oder 
vielmehr wie das Ich in meinem Körper, sondern auch in einem viel 
höheren Sinne. Das Eine nämlich, welches das Universum be­
herrscht, regiert nicht bloß die Welt, sondern erbaut sie auch, macht 
sie und ist höher als die Welt, sozusagen etwas Außerweltliches; und 
deshalb ist es der letzte Grund der Dinge.

258

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


(fol 2r): [Kommentan]
Das Manuskript datiert vom 23. November 1697. Die großen Werke von 
Leibniz sind noch nicht veröffentlicht, aber sein Denken ist bereits voll aus­
gebildet. Im »Systeme de la communication des substances« hat er schon die 
Theorie der Substanzpunkte und der prästabilierten Harmonie erörtert 
(1695): selbst der Begriff der »Monade« ist bereits gefunden, wie man in 
einem Brief an Fardella aus demselben Jahr 1697 ersehen kann (Erdm. 145).

Ebenso wie das Körper genannte Aggregat eine Seele voraussetzt, die 
ihn beherrscht, so setzt auch das Universum genannte Aggregat eine domi­
nierende Einheit voraus: jedoch erklärt diese Einheit das, was sie beherrscht, in 
einer viel höheren Ordnung. Tatsächlich beschränkt sie sich erstens nicht da­
rauf, zu beleben, vielmehr erschafft sie und organisiert, zweitens befindet sie 
sich nicht in der Welt, sondern außerhalb derselben und drittens ist sie der 
letzte Grund.

1. Die Seele (anima) beschränkt sich darauf, den Körper zu beleben, weder 
erschafft sie ihn, noch organisiert sie ihn. Wenn Leibniz für die Seele den 
Begriff anima statt animus verwendet, so deshalb, weil er sie als das Prinzip 
(fol. 3r) des Lebens versteht. In einem Brief an Wagner von 1710, §. IV (Erdm. 
466 b), wird ihre Rolle genau festgelegt: »Omni Entelechiae primitivae, seu 
omni principio vitali perpetuo adjunctam esse quandam naturae machinam, 
quae nobis corporis organici nomine venit, licet ea machina [etiam] quum 
figuram suam summatim conservat, in fluxu consistat, perpetuoque reparetur, 
ut navis Thesei ...«. (»Jeder ursprünglichen Entelechie, d.h. jedem steten Le­
bensprinzip ist eine natürliche Maschine beigegeben, die bei uns die Bezeich­
nung organischer Körper hat, und wenn auch diese Maschine ihre Gestalt im 
Großen und Gnazen beibehält, so besteht sie doch im Wandel, und wird stets 
wiederhergestellt, wie das Schiff des Theseus« Üs. M. V.).

Somit repräsentiert und gestaltet die Seele die unveränderliche Form 
des Körpers, dieser befindet sich dagegen in einem Zustand der kontinuierli­
chen Wiederherstellung: Sie symbolisiert die Erhaltung der Form des Körpers 
trotz des steten Wandels der Materie. Aber sie erschafft nicht den Körper: 
Gott allein ist der Schöpfen

2. »L’unum dominans est extramundanum«: Selbstverständlich sind die Begrif­
fe außerhalb und innerhalb im Absoluten nicht in ihrem räumlichen Sinne auf­
zufassen, sie bedeuten vielmehr Solidarität und Unabhängigkeit. Warum je­
doch befindet sich die dominierende Einheit/das dominierende Ganze nicht 
innerhalb der Welt? Leibniz erklärt es an derselben Stelle [sc/7. Epistola ad 
Wagnerum, Erdm. 466b], »Solus Deus substantia est vere a materia separata, 

259

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


(fol. 4 v) (§ 1) En effet ce n'est pas seulement dans aucune des choses 
particulieres, mais ce n'est meme pas dans l'aggregat total et dans la 
serie totale des choses, qu'on peut trouver une raison süffisante de 
l'existence.

Supposons que le livre des Elements geometriques (1) ait ete 
eternel, un exemplaire ayant toujours ete copie sur un autre : il est 
evident que, quoiqu'on puisse rendre compte du livre actuel par le 
livre precedent, sur lequel il a ete copie, vous aurez beau retenir au- 
tant de livres que vous voudrez en remontant la serie, vous n'arrive- 
rez jamais ä la raison complete, attendu que toujours on peut se de- 
mander (fol. 5 v) pourquoi de tous [szc !] temps de pareils livres ont 
existe, je veux dire pourquoi des livres et pourquoi des livres ainsi 
ecrits. Ce qui est vrai des livres est vrai des divers etats du monde : 
le suivant a ete copie en quelque sorte sur le precedent, quoique 
d'apres des regles determinees de transformation ; et c'est pourquoi, 
quelque regression que vous fassiez aux etats anterieurs, jamais vous 
ne trouverez de ces etats la raison complete, pour laquelle il existe un 
monde plutöt que rien et il est ce qu'il est.

[Zur Vorlesung gehörende Übersetzungserläuterung auf fol. 4 v:] 
(1) D'Euclide.

Gerhardt VII 302: »Nam non tantum in nullo singulorum, sed nec in 
toto aggregato serieque rerum inveniri potest sufficiens ratio exis- 
tendi. Fingamus Elementorum Geometricorum librum fuisse aeter- 
num, semper alium ex alio descriptum, patet, etsi ratio reddi possit 
praesentis libri ex praeterito unde est descriptus, non tarnen ex quot- 
cunque libris retro assumtis unquam venire ad rationem plenam, 
cum semper mirari liceat, cur ab omni tempore libri tales extiterint, 
cur libri sicilicet et cur sic scripti. Quod de libris, idem de Mundi 
diversis statibus verum est, sequens enim quodammodo ex praece- 
dente (etsi certis mutandi legibus) est descriptus. Itaque utcunque 
regressus fueris in Status anteriores, nunquam in statibus rationem 
plenam repereris, cur scilicet aliquis sit potius Mundus, et cur talis«. 

260

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


quum sit actus purus, nulla patiendi potentia praeditus, quae ubicunque est, 
materiam (fol 4 r) constituit Et vero omnes substantiae creatae habent anti- 
typiam, per quam fit naturaliten ut una sit extra alteram, adeoque penetratio 
excludatur«. (»Gott allein ist eine wahrhaft von der Materie getrennte Sub­
stanz, da er reiner Akt ist, keine Leidensfähigkeit besitzt, die überall ist und die 
Materie ausmacht. Und wahrlich haben alle geschaffenen Substanzen eine 
Abstoßungskraft, durch welche auf natürliche Weise geschieht, dass die eine 
außerhalb der anderen ist und daher Durchdringung ausgeschlossen ist« Üs. 
M. V.).

Überall dort, wo Passivität ist, bildet sie die Materie, und die gebilde­
ten Substanzen besitzen allesamt Antitypie, d.h. Anspruch auf Ausdehnung, 
d.h. Materialität: Da Gott jedoch frei von jeglicher Passivität ist, so ist er es 
auch von jeglicher Materialität und ist somit unabhängig vom materiellen 
Universum. Im Gegensatz dazu hat die Seele immer einen Körper; sogar 
nach dem Tod [sc/7. Epistola ad Wagnerum, Erdm. 466b]. »Non tantum ani- 
ma est perennis, sed etiam aliquod animal semper superest ... Ita igitur 
eximus omnes difficultates, quae ex natura animae prorsus ab omni materia 
separatae nascuntun ita ut revera anima animalve ante nativitatem aut post 
mortem ab anima aut animali [sc/7. vitam praesentem] vivente, non nisi 
rerum habitu et perfectionum gradibus, non vero toto entium genere diffe- 
rat« (»Nicht allein die Seele ist unvergänglich, sondern etwas belebtes über­
lebt immer ... So entgehen wir allen Schwierigkeiten, die aus der Natur 
einer völlig von aller Materie getrennten Seele entstehen, so dass nun tat­
sächlich die Seele oder das Lebewesen vor der Geburt oder nach dem Tod 
von der Seele oder dem lebendigen, im diesseitigen Leben befindlichen 
Lebewesen sich zwar durch den Zustand der Dinge und die Grade der 
Vollkommenheit, nicht aber gänzlich vom Bereich des Seienden unterschei­
det« Üs. M. V).

3. In welchem Sinne ist schließlich die dominierende Einheit der letzte 
Grund? Dies zu erklären wird Leibniz sich nun bemühen, denn es ist seine 
eigene These, (fol. 5 r) und diese benötigt einen Beweis. Tatsächlich stellt er 
ein Trilemma auf: der Grund eines Ganzen befindet sich entweder in einem 
Teil des Ganzen oder in dem Ganzen selbst oder aber außerhalb des Ganzen. 
Mit anderen Worten, ein Ding sich kann sich entweder auf physikalische Wei­
se erklären (in der Physik erklärt man ein Phänomen, indem man es mit einem 
anderen Phänomen verbindet) oder mathematisch (in der Mathematik zeigt 
man die Eigenschaften einer Figur durch die Definition auf, die in gewissem 
Sinne ihr Ganzes ist) oder metaphysisch (und zeigt dann das Ganze auf durch 

261

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Herring 35: »Denn weder in einem einzelnen noch in der ganzen 
Ansammlung und Reihe der Dinge kann der zureichende Grund für 
deren Dasein gefunden werden. Stellen wir uns vor, das Buch über 
die Elemente der Geometrie sei ewig gewesen, immer sei eines vom 
anderen abgeschrieben worden, so leuchtet ein, dass - wenn auch der 
Grund für das gegenwärtige Buch in dem früheren, von dem es abge­
schrieben ist, aufgezeigt werden kann - man doch, wenn man auch 
auf noch so viele Bücher zurückgeht, nirgends zu einem vollen Grun­
de gelangen wird, da man sich immer wundern kann, weshalb es seit 
aller Zeit solche Bücher gegeben hat, weshalb Bücher überhaupt und 
weshalb in dieser Weise geschriebene. Was von den Büchern gilt, gilt 
auch für die verschiedenen Zustände der Welt, denn der folgende ist 
gewissermaßen aus dem vorhergehenden abgeschrieben (wenn auch 
nach gewissen Gesetzen des Wechsels). Man wird daher, wie weit 
man auch auf frühere Zustände zurückgeht, niemals in den Zustän­
den einen vollen Grund finden, warum überhaupt eine Welt und wa­
rum eine solche besteht«.

(fol. 6 v): Mais (1) quand meme vous supposeriez le monde eternel, 
comme cependant vous ne posez rien qu'une succession d'etats, et 
que dans aucun d'eux vous ne trouverez leur raison süffisante, bien 
plus, attendu que meme en en retenant autant que vous voudrez, 
vous ne serez aucunement avance pour en rendre compte, il est evi­
dent que c'est ailleurs qu'il faut chercher cette raison. En effet, dans 
les choses eternelles, quoiqu'il n'y eüt pas de cause, neanmoins il faut 
se representer une raison, qui pour les choses qui demeurent est la 
necessite elle-meme, ou l'essence, et qui au contraire dans une serie 
des choses sujettes au changement, si on suppose cette serie donnee 
eternelle a priori, serait, comme on le comprendra bientöt, la preva- 
lence meme des inclinations, prevalence par laquelle les raisons ä vrai 
dire ne necessitent pas (d'une necessite absolue ou metaphysique, 
teile que le contraire de ce qui arrive impliquerait contradiction), 
mais (fol. 7 v) inclinent. D'oü il resulte que, meme en supposant 
l'eternite du monde, on ne peut echapper ä une raison ultime des 
choses extramondiale, c'est-ä-dire Dieu.

[Zur Vorlesung gehörende Übersetzungserläuterung, fol. 6 v :] (1) 
Ergo erinnert die Unterscheidung der drei Hypothesen. 

262

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


etwas, was außerhalb des Dinges liegt). Leibniz wird schrittweise aufzeigen, 
dass die ersten beiden Erklärungen zur letzten hinführen.1

Betrachten wir zunächst die erste Hypothese. Leibniz stützt sich auf 
einen Vergleich. Man kann sehr gut von einem Buchexemplar auf das andere 
schließen und es so erklären: jedoch wird man dadurch nicht erklären, warum 
es jemals solche Bücher gegeben hat. Man wird niemals den vollen Grund 
(ratio plena) erreichen. Ebenso wird man niemals vollständig die Welt erklären 
können, indem man von einem Zustand der Welt auf einen vorherigen 
schließt, (fol. 6 r) nicht einmal durch ein unendliches Zurückschreiten. Was 
genau ist nun der volle Grund (ratio plena)? Man könnte meinen, es sei die 
Zweckursache, im Gegensatz zur Wirkursache. Dem ist nicht so.

Leibniz erklärt sich näher in den Animadversiones circa assertiones aliquas theo- 
riae medicae verae Clar. Stahlii (Dutens, t. II, 2e partie, p. 132)2. »Efficientes 
causae sunt duplicis generis, particulares causae motuum materiae praesenti- 
um consistunt in statu praecedente materiae ... Sed quia praecedens Status 
rursus deducendus est ex alio adhuc anteriore, et hic rursus ex anteriore, qui 
et ipse alio adhuc anteriore indiget; ideo etsi in infinitum procederes, nunquam 
rationem invenires, quae non rursus ratione reddenda indigeret. Unde sequi- 
tur rationem rerum plenam in particularibus reperiri non posse, sed quaeren- 
dam esse in causa generali, ex qua non minus Status praesens, quam praece­
dens, immediate emanat, nempe in Autore [sic!] Universi intelligente, cui haec 
placuit series rerum, prae aliis infinitis, quarum materia capax erat«. (»Es gibt 
zwei Arten Wirkursachen, die partikularen Ursachen der gegenwärtigen Be­
wegungen der Materie bestehen im vorherigen Zustand der Materie ... Da 
aber der vorherige Status wiederum herzuleiten ist aus einem anderen, noch 
früheren, und dieser wiederum aus einem früheren, welcher seinerseits wie­
derum einen noch früheren erfordert; und wenn man daher so ins Unendliche 

1 Aufzeichnungen von Roustan, Ibis - 2bis: »D.die erste wäre diejenige des gesunden 
Menschenverstandes, die zweite von Spinoza, die dritte diejenige von Leibniz«.
2 G. G. Leibnitii Animadversiones Circa Assertiones aliquas Theoriae Medicae verae 
Clar. Stahlii. In: Gottfried Wilhelm Leibniz: Opera Omnia. Nunc primum collecta, in 
classes distributa, praefationibus et indicibus exornata, Studio Ludovici Dutens. Geneve 
1768. Reprod. Hildesheim e.a. (Olms) 1989. T. 2, pars 2,131-163.

263

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gerhardt VII 302 £.: »Licet ergo Mundum aeternum fingeres, cum 
tarnen nihil ponas nisi statuum sucessionem, nec in quolibet eorum 
rationem sufficientem reperias, imo nec quotcunque assumtis vel mi- 
nimum proficias ad reddendam rationem, patet alibi rationem quae- 
rendam esse. In aeternis enim, etsi nulla causa esset, tarnen ratio 
intelligi debet, quae in persistentibus est ipsa necessitas seu essentia, 
in serie vero mutabilium, si haec a priore fingeretur, foret ipsa prae- 
valentia inclinationum ut mox intelligetur, ubi rationes scilicet non 
necessitant (absoluta seu metaphysica necessitate ut contrarium im- 
plicet), sed inclinant. / Ex quibus patet, nec supposita mundi aeterni- 
tate ultimam rationem rerum extramundanam seu Deum effugi pos- 
se«.
Herring 35 £.: »Wenn man daher auch die Welt als ewig annimmt, so 
setzt man dennoch nichts als eine Folge von Zuständen, und man 
wird in keinem von ihnen einen zureichenden Grund finden, ja selbst 
wenn man noch so viele zusammennimmt, wird man nicht im min­
desten zu einem solchen Grunde gelangen; offenbar muss also nach 
dem Grunde anderswo / gesucht werden. Denn auch in den ewigen 
Dingen muss, wenn sie auch keine Ursache hätten, dennoch ein 
Grund erkannt werden, der in den beständigen Dingen die Notwen­
digkeit oder Wesenheit selbst ist, in der Reihe der veränderlichen 
hingegen - wenn sie als eine ewige a priori angenommen wird - das 
Überwiegen einer der Neigungen sein müsste, wie bald eingesehen 
werden wird; da hier die Gründe nicht zwingen (durch eine absolute 
oder metaphysische Notwendigkeit, wo das Gegenteil einen Wider­
spruch enthält), sondern nur anreizen. Hieraus erhellt, dass man 
selbst bei Annahme der Ewigkeit der Welt einem letzten außerwelt­
lichen Grund der Dinge oder Gott nicht entgehen kann«.

264

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


fortschreitet, findet man niemals einen Grund, der nicht seinerseits wiederum 
einen weiteren Grund zur Rechenschaft fordert. Woraus folgt, dass der volle 
Grund der Dinge in den Einzelgegenständen nicht aufgefunden werden kann, 
sondern in einer allgemeinen Ursache zu suchen ist, aus der der gegenwärtige 
Zustand nicht weniger als der vorangegangene unmittelbar hervorgeht, näm­
lich im intelligenten Autor des Universums, dem diese Reihe der Dinge vor 
den unendlich vielen anderen gefiel, deren die Materie fähig war« Üs. M. V.).

Somit (fol. 7 r) möchte Leibniz, wenn er vom vollen Grund spricht, ledig­
lich die Wirkursache des Ganzen den einzelnen, partikularen Wirkursachen 
gegenüberstellen.

Wir kommen zur zweiten Alternative. Sie unterteilt sich sozusagen in 
drei Unter-Hypothesen:

1. Zunächst (erster Satz) sucht man den Grund der Reihe in der Reihe, 
die insgesamt als ewig angesehen wird: nur dass hier Ewigkeit die Bedeutung 
von Endlosigkeit (perpetuite) der Aufeinanderfolge hat. Somit unterscheidet 
sich diese Hypothese kaum von der vorigen. Wenn man diese Endlosigkeit 
annimmt, nicht im Ganzen, sondern aufeinander folgend, so wird man dahin 
geführt, den Grund der Reihe in einem oder mehreren aufeinander folgenden 
Zuständen zu suchen: Jedoch haben wir gesehen, dass, ganz gleich wie hoch 
die Anzahl der so festgehaltenen Zustände ist, man dadurch niemals den zu­
reichenden Grund finden wird, und man wird gezwungen sein, ihn anderswo 
zu suchen als in der Reihe selbst.

2. (Zweiter Satz bis essent/a) Man setzt die Totalität einer ewigen Welt als 
eine nicht mehr physische (fol 8 r), sondern mathematische Existenz voraus, in 
der Art einer Definition, die man festsetzt mit all den Theoremen, die sich aus 
ihr ergeben und die sie enthält. Dies ist die spinozistische Hypothese. Dem­
zufolge sind die persistentia diejenigen Dinge, die in einer Reihe angeordnet 
sind, die aber alle mit einer mathematischen Realität versehen sind und im 
Sein beharren, in dem Sinne, den Spinoza dieser Formel gegeben hat. Ent­
gehen wir so der Notwendigkeit, einen Grund (raison) des Universums außer­
halb seiner selbst aufzustellen? Zweifelsohne kann man nicht mehr von Ursa­
che (cause) sprechen, denn Ursache setzt Vorgängigkeit voraus, und die Welt 
ist hier doch ewig: Doch gibt es zumindest einen Grund des Ganzen, es ist 
seine Notwendigkeit selbst oder seine Wesenheit oder Möglichkeit. Der Kreis 
und alle Theoreme für diesen Kreis existieren, da ihre Existenz die notwendige 
Folge ihrer Wesenheit oder Möglichkeit ist. Ebenso wird die Existenz der Welt 
als eine Folge der Wesenheit gesetzt, die somit, im Sinne von »Grund«, als 
Ursache der Welt festzustellen ist, und sich (fol 9r) somit außerhalb der beste­
henden Welt befindet.

265

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


(fol. 10 v) (§2) »Donc les raisons du monde se cachant d'extramon- 
diales [z. T. unleserlicher Abschnitt], different de la chaine des etats, 
ou de la serie des choses dont l'aggregat constitue le monde: et c'est 
ainsi qu'il faut passer de la necessite physique ou hypothetique, qui 
determine les choses posterieures du monde par les choses anterieu- 
res, ä quelque chose qui soit necessite absolue ou metaphysique, et 
dont on ne puisse rendre raison. Car le monde actuel est necessaire 
physiquement ou hypothetiquement, mais non pas absolument ou 
metaphysiquement: je veux dire qu'une fois pose qu'il est tel, il s'en- 
suit que de telles choses doivent naitre. Mais puisque la racine ultime 
doit etre dans quelque chose qui soit d'une necessite metaphysique, et 
que la raison de l'existant ne peut provenir que de l'existant, il faut 
par suite que quelque etre existe d'une necessite metaphysique, c'est- 
ä-dire dont l'essence entraine l'existence : il faut ainsi qu'il existe 
quelque etre different (fol. 11 v) de la pluralite des etres, c'est-ä-dire 
du monde, que nous avons reconnu et demontre n'etre pas d'une 
necessite metaphysique«.

Gerhardt VII303: »Rationes igitur Mundi latent in aliquo extramun- 
dano, differente a catena statuum seu serie rerum, quarum aggrega- 
tum mundum constituit. Atque ita veniendum est a physica necessi- 
tate seu hypothetica, quae res Mundi posteriores a prioribus 
determinat, ad aliquid quod sit necessitatis absolutae, seu Metaphy- 
sicae, cujus ratio reddi non possit. Mundus enim praesens physice seu 
hypothetice, non vero absolute seu Metaphysice est necessarius. 
Nempe posito quod semel talis sit, consequens est, talia porro nasci. 
Quoniam igitur ultima radix debet esse in aliquo, quod sit Metaphy- 
sicae necessitatis, et ratio existentis non est nisi ab existente, hinc 
oportet aliquod existere Ens unum Metaphysicae necessitatis, seu de 
cujus essentia sit existentia, atque adeo aliquid existere diversum ab 
Entium pluralitate seu Mundo, quem Metaphysicae necessitatis non 
esse concessimus ostendimusque«.

266

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3. (Ende des zweiten Satzes) Man stellt erneut auf einen Schlag die Tota­
lität der ewigen Welt auf, aber man gesteht ihr keine mathematische Existenz 
mehr zu. Die Dinge sind jetzt nicht mehr persistentia, sondern mutabilia, das 
heißt dem Wandel unterworfen: Damit die Dinge also seien, was sie in Wirk­
lichkeit sind, musste eine Wahl, eine überwiegende Neigung vorhanden sein. 
Wir sind nun wieder auf die Idee einer rat/o ultima extramundana (eines letz­
ten, außerweltlichen Grundes) zurückgeführt worden.

Diese letzte Hypothese ist übrigens diejenige von Leibniz, und es ist ein­
fach, den Sinn zu bestimmen, den er den Worten verleiht: überwiegen der 
Neigungen sowie die absolute oder metaphysische Notwendigkeit. Leibniz 
erklärt in der Theodicee (Erdm. [V/] 513-517), dass alle Möglichkeiten seit 
aller Ewigkeit im göttlichen Verstand existieren, und dass Gott von mehreren 
Möglichkeiten die beste auswählt, da er der beste ist, da er eine überwiegende 
Güte hat. »Es gibt immer einen überwiegenden Grund, der (fol 10 r) den 
Willen zu seiner Wahl bestimmt, und um Freiheit zu erhalten, genügt es, dass 
dieser Grund nur antreibt, ohne zu zwingen. [...] Gott versäumt nie, das Beste 
zu wählen, aber er ist nicht gezwungen, es zu tun, und selbst bei dem Gegen­
stand der Wahl Gottes besteht keine Notwendigkeit, denn eine andere Folge 
der Dinge ist ebenso möglich. Sein [Der] Wille [wird] nur durch die überwie­
gende Güte des Gegenstandes bestimmt.« (§45; Erdm. 516 a)3 »Der stärkste 
Antrieb hat immer Erfolg« (§53; Erdm. 518 a).4 Die absolute oder metaphy­
sische Notwendigkeit ist im Gegenteil diejenige, bei der das Gegenteil einen 
Widerspruch impliziert. Cf. §20, §174 (Erdm. 485 b, 557 b). Die Wahl Gottes 
ist sicher, ohne metaphysisch notwendig zu sein: Er entscheidet sich nach der 
überwiegenden Neigung, die die Neigung zum Besten hin ist, welches im Üb­
rigen ganz und gar determiniert ist.

3 Deutsche Übersetzung zitiert nach: Leibniz, G. W.: Philosophische Schriften, Band II, 
Erste Hälfte: Die Theodizee. Von der Güte Gottes, der Freiheit des Menschen und dem 
Ursprung des Übels.Vorwort, Abhandlung, erster und zioeiter Teil. Hg. u. Üs. v. H. Her­
ring. Darmstadt (wbg) 1985, 275.
4 Leibniz, Theodizee, Üs. Herring, I, 285.

267

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Herring 36: »Die Gründe der Welt liegen also in etwas Außerwelt­
lichem, das von der Kette der Zustände oder der Reihe der Dinge, 
deren Ansammlung die Welt konstituiert, verschieden ist. Und auf 
diese Weise muss man von der physischen oder hypothetischen Not­
wendigkeit, welche die späteren Dinge der Welt durch die früheren 
bestimmt, zu etwas gelangen, das von absoluter oder metaphysischer 
Notwendigkeit ist, deren Grund nicht genannt werden kann. Die ge­
genwärtige Welt ist nämlich physisch oder hypothetisch, nicht aber 
absolut oder metaphysisch notwendig. Denn gesetzt, sie sei so be­
schaffen, so folgt, dass andererseits auch derartiges daraus entsteht. 
Weil also die letzte Wurzel in etwas bestehen muss, das von meta­
physischer Notwendigkeit ist, und weil der Grund eines Existieren­
den nur von einem Existierenden herrühren kann, so muss daher ein 
einziges Seiendes von metaphysischer Notwendigkeit existieren, 
dessen Wesen mit seinem Dasein identisch ist; also muss etwas exis­
tieren, das verschieden ist von der Vielheit der Dinge oder der Welt, 
die - wie wir erkannt und gezeigt haben - nicht von metaphysischer 
Notwendigkeit ist«.

268

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


»Gott ist zu allem Guten geneigt; das Gute, sogar das Beste, treibt ihn zum 
Handeln an, aber es zwingt ihn nicht: denn seine Wahl macht das vom Besten 
Unterschiedene durchaus nicht unmöglich, es bewirkt nicht, dass das, was 
Gott unterlässt, einen Widerspruch enthält« (§230; Erdm. 574).5 »Obschon 
Gott mit Notwendigkeit seine Weisheit / liebt, sind doch die Handlungen, zu 
denen diese ihn veranlasst, frei (fol. 11r) und hören die Dinge, zu denen sie ihn 
nicht veranlasst, deshalb doch nicht auf, möglich zu sein«. (§236 Erdm. 
576 a).6 Gott ist somit frei auf Grund einer willkürlichen Definition von Frei­
heit, nach der die freie Handlung eine solche ist, deren Gegenteil keinen Wi­
derspruch implizieren würde. Die Welt existiert demnach nur aus einer phy­
sischen oder hypothetischen Notwendigkeit heraus. Diese Äußerung wird in 
der Theodicee, bes. §53 gut erklärt: »Da also alles von Anfang an geordnet ist, 
so bewirkt jene hypothetische Notwendigkeit, über die alle Welt einig ist, 
allein, dass nach der Voraussicht Gottes oder nach seinem Entschluss nichts 
mehr geändert werden kann, und dass doch die Ereignisse an sich zufällig 
bleiben. Denn - die Annahme von der Zukünftigkeit der Sache und von der 
Voraussicht oder dem Entschluss Gottes beiseite gelassen, eine Annahme, die 
schon bewirkt, dass die Sache geschehen wird [...]- das Ereignis hat nichts an 
sich, was es notwendig macht und nicht die Vorstellung zulässt, dass jede 
andere Sache statt seiner eintreten könnte.« (Erdm. 517 b; 518 a).7 Die phy­
sische Notwendigkeit (fol. 12 r) ist also bedingt: In einer physikalischen Reihe 
ist jedes Glied notwendig unter der Voraussetzung, dass ein bestimmtes, wie­
derum vorheriges Glied gesetzt ist. Von Glied zu Glied stiege man so zu einem 
ersten, von Gott aufgestellten Glied auf, das all die anderen bestimmt. Es gibt 
keine absolute Notwendigkeit außer der ultima ratio (dem letzten Grund), 
Gott selbst: Dies ist die einzige metaphysisch notwendige Existenz, das einzige 
Wesen, dessen Wesenheit die Existenz nach sich zieht.

Dieses Prinzip war bereits dasjenige von Spinoza: Seine Anwendung ist 
jedoch nicht dieselbe in den beiden Systemen. Nach Spinoza existiert Gott, 
wenn seine Wesenheit gesetzt ist, und mit ihm seine Modi und Attribute. 
Nach Leibniz existiert Gott notwendigerweise, wenn seine Wesenheit gesetzt 
ist, jedoch existieren nicht notwendigerweise seine Handlungen, die durch 
eine moralische Notwendigkeit von ihm ausgehen:

5 Leibniz, Theodizee, Üs. Herring, I, 607.
6 Leibniz, Theodizee, Üs. Herring, I, 615 / 617.
7 Leibniz, Theodizee, Üs. Herring, I, 285.

269

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


(fol. 13 v) (§3) »Mais pour expliquer un peu plus distinctement 
comment des verites eternelles ou essentielles ou metaphysiques 
naissent les verites temporelles, contingentes ou physiques, nous de- 
vons d'abord reconnaitre que par cela meme que quelque chose existe 
plutöt que rien il y a dans les choses possibles, ou dans la possibilite 
ou l'essence meme, quelque exigence de l'existence, ou, pour ainsi 
parier, une pretention ä l'existence, et, pour tout dire d'un mot, que 
l'essence par elle-meme tend ä l'existence. D'oü il resulte que tous les 
possibles, c'est-ä-dire tout ce qui exprime l'essence ou la realite pos- 
sible, tendent d'un droit egal ä l'existence (1) en raison de leur 
(fol. 14 v) quantite d'essence ou de realite, ou en raison du degre de 
perfection qu'ils impliquent: car la perfection n'est rien autre chose 
que la quantite d'essence«.

[Zur Vorlesung gehörende Übersetzungserläuterung] (1) Erd­
mann und Gerhardt schreiben « essentiam »; es ist aber offensicht­
lich, dass « existentiam » gelesen werden muss.

Gerhardt VII 303: »Ut autem paulo distinctius explicemus, quomodo 
ex veritatibus aeternis sive essentialibus vel metaphysicis oriantur 
veritates temporales, contingentes sive physicae, primum agnoscere 
debemus eo ipso, quod aliquid potius existit quam nihil, aliquam in 
rebus possibilibus seu in ipsa possibilitate vel essentia esse exigenti- 
am existentiae, vel (ut sic dicam) praetensionem ad existendum et, ut 
verbo complectar, essentiam per se tendere ad existentiam. Unde por- 
ro sequitur, omnia possibilia, seu essentiam vel realitatem possibilem 
exprimentia, pari jure ad existentiam tendere pro quantitate essen- 
tiae seu realitatis, vel pro gradu perfectionis quem involvunt; est 
enim perfectio nihil aliud quam essentiae quantitas«.

Herring 36 f.: »Um aber ein wenig deutlicher zu erklären, auf welche 
Weise aus den ewigen oder wesentlichen bzw. metaphysischen Wahr­
heiten die zeitlichen, zufälligen oder physischen entstehen, so müs­
sen wir zunächst selbstverständlich anerkennen, wie dadurch, dass 
etwas eher existiert als nicht existiert, in den möglichen Dingen oder 
in der Möglichkeit bzw. im Wesen selbst ein Verlangen nach Dasein 
besteht oder - sozusagen - eine Forderung, zu existieren, und - mit 
einem Wort - dass das Wesen von sich aus nach Dasein strebt. Weiter 
folgt daraus, dass alles Mögliche oder alles, was eine Wesenheit oder 
eine mögliche Realität ausdrückt, mit gleichem Rechte nach Dasein 
strebt - je nach der Größe der Wesenheit oder Realität oder nach dem 

270

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Anders gesagt, müssen die anderen Möglichkeiten von Gott auserwählt wer­
den, um zu existieren. Diese besondere Art von Notwendigkeit der anderen 
Möglichkeiten bezeichnet Leibniz als hypothetisch, wenn er die Reihe empor­
steigt (fol. 13 r), und als moralisch, wenn er sie hinabsteigt. Ein Ereignis ist 
hypothetisch notwendig, wenn es ein gegebenes Vorausgehendes voraussetzt. 
Es wird moralisch notwendig, wenn man es vom Standpunkt des Voranschrei­
tens aus betrachtet, wenn man von Gott ausgeht. Der Begriff der hypotheti­
schen Notwendigkeit wird an bestimmten Stellen der Theodicee manchmal 
sogar im Sinne der moralischen Notwendigkeit gebraucht. Nehmen Sie Gott 
an, das heißt die Fülle der Möglichkeiten, dann ist da auch Existenz: In diesem 
Punkt stimmt Leibniz mit Spinoza und Descartes überein. Während sich je­
doch der Übergang von der Wesenheit zur Existenz bei Spinoza durch das 
gesamte System hin zieht, so endet er bei Leibniz und im Übrigen auch bei 
Descartes bereits genau dort. Lediglich scheint bei Descartes die Abkehr von 
der Anwendung des Prinzips besser fundiert als Leibniz: Denn nachdem er 
Gott gesetzt hat, findet er in ihm ein neues Prinzip der Bestimmung: den gött­
lichen Willen, der über der göttlichen Intelligenz steht. Im Gegensatz dazu ist 
bei Leibniz der Grund, der aus Gott heraus alle Möglichkeiten entstehen lässt, 
derselbe, der Gott selbst (fol. 14 r) aus dem einfachen Möglichen heraus ent­
steigen lässt: Es ist ein Grund aus Vollkommenheit. Es gibt genau genommen 
keinen freien Willen in Gott: Seine Wahl erklärt sich aus dem Grund des 
Besten heraus, der gerade selbst Gottes Grund war: Man sieht also nicht ein, 
warum Leibniz die Anwendung des Prinzips, das er auf Gott angewendet hat, 
nicht auf alle Möglichkeiten anwendet. Leibniz wird nun einen Schritt weiter­
gehen und aufzeigen, dass sich die Physik des Universums aus einem Grund 
der Vollkommenheit heraus erklärt. Die Tatsachen drücken sich sicherlich 
durch temporale und kontingente Wahrheiten aus: jedoch entspringen die 
kontingenten Wahrheiten den ewigen Wahrheiten und könnten sich für eine 
göttliche Intelligenz aus ihnen deduzieren lassen. (Cf. De scientia universali, 
Erdm. 83 b, und Nouveaux Essais, I. IV §.7, Erdm. 362 a) Dies wird Leibniz im 
Folgenden erörtern.

Das Prinzip seiner Lehre besteht darin, dass alles Mögliche »das Recht 
hat, Existenz zu beanspruchen, nach Maßgabe der in ihm enthaltenen Voll­
kommenheit.«8 (fol. 15 r) (Monad., §54;9 Cf. Theodicee §201, Erdm. 566 a) 
Es ist festzuhalten, dass er hier die Vollkommenheit durch die Quantität des 

8 Zitiert nach: Leibniz, G. W.: Vernunftprinzipien der Natur und der Gnade, Monado­
logie. Französisch-deutsch. Üs. A. Buchenau, hg. v. H. Herring, Hamburg (Meiner) 
21982, 51.
9 Erdmann 709.

271

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Grade der Vollkommenheit, den es enthält; denn die Vollkommen­
heit ist nichts anderes als die Größe der Wesenheit«.

(fol. 16 v) (§ [adde : 4]) »Mais par lä on comprend tres clairement que 
des combinaisons infinies de possibles et des series possibles en nom- 
bre infini, celle-lä existe par laquelle le plus d'essence ou de possibi- 
lite est amene ä exister«.

Gerhardt VII 303: »Hine vero manifestissime intelligitur ex infinitis 
possibilium combinationibus seriebusque possibibus [sic!] existere 
eam, per quam plurimum essentiae seu possibilitatis perducitur ad 
existendum«.

Herring 37: »Hieraus wird aufs deutlichste einsichtig, dass aus den 
unendlich vielen Verbindungen des Möglichen und den unendlich 
vielen möglichen Reihen diejenige existiert, durch die das meiste an 
Wesenheit oder Möglichkeit zum Dasein gebracht wird«.

272

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wesens definiert, und dies ist eine Gemeinsamkeit mit Spinoza. Im Allgemei­
nen, und es hat bei ihm in diesem Punkt eine leichte Entwicklung gegeben, 
definiert er sie viel eher durch die Qualität als durch die Quantität, wie an 
folgender Stelle der Monadologie: »Auf diese Weise erhält man die größt­
mögliche Mannigfaltigkeit, aber zugleich auch die größtmögliche Ordnung, 
d. h., man erhält auf diese Weise die größtmögliche Vollkommenheit.« (§. 58)10 
Der Vorteil dieser quantitativen Definition von Vollkommenheit liegt darin, 
dass sie Leibniz erlaubt, sein Prinzip, dass das Mögliche nach Maßgabe seiner 
Vollkommenheit nach Dasein strebt, auf mathematische Weise aufzustellen. 
Dieser Beweis ist in folgendem Satz vollständig enthalten: »aliquid potius exis- 
tit quam nihil.« [»Etwas existiert eher als nichts«], zumindest ihr erster Teil, 
welchen man derart ausdrücken könnte. Wenn die Möglichen nicht danach 
streben würden, zu existieren, (fol. 16 r) würde nichts existieren. Nun existiert 
aber etwas, daher streben die Möglichen also danach, zu existieren. Dieser 
Beweis wird in einem Fragment mit dem Titel »De veritatibus primis« (Erdm. 
99a) vollständiger dargestellt. »Dieser Satz: alles Mögliche strebt nach Existenz 
kann a posteriori belegt werden, wenn man setzt, dass etwas existiert. Denn 
entweder existiert alles, und dann wird alles Mögliche so sehr zur Existenz 
streben, dass es auch existiert, oder etwas existiert nicht; alsdann muss ein 
Grund angegeben werden, warum etwas vor anderen existiert. Dieser kann 
aber nicht anders angegeben werden als durch den allgemeinen Wesens­
oder Möglichkeitsgrund, gesetzt, das Mögliche strebe seiner Natur nach und 
im besonderen im Verhältnis zu seiner Möglichkeit und entsprechend dem 
Grade seines Wesens zur Existenz«.11 - Aber das ist nicht alles. Leibniz hat 
bis hierhin aufgezeigt, dass die Möglichkeiten nach Existenz streben, aber nicht, 
dass sie es proportional zu ihrer Vollkommenheit oder der Quantität ihres 
Wesens tun. Es handelt sich hier nicht um eine Petitio principii, denn es genügt, 
den ersten Punkt festzusetzen, um von diesem (fol. 17 r) den zweiten zu de­
duzieren. Nehmen wir eine Möglichkeit AB an, sie hat eine bestimmte Ten­
denz nach dem Dasein A’B’. Nehmen wir an, diese Möglichkeit wird vollkom­
mener; das heißt die Quantität ihres Wesens wächst um die Größe BC. Sie 
wäre demnach gleich AB + BC. Aber BC hat eine Tendenz zur Existenz, die 
B’C gleich ist. Die totale Tendenz zur Existenz wäre nun also A’B’ + B’C 
geworden. In einem Wort: Sobald ein Anwachsen von Wesen erfolgt, erhöht 
sich auch die Tendenz zur Existenz. Bisher wurden die Möglichkeiten getrennt

10 Erdmann 709 b. Zitiert nach Leibniz, Monadologie, ed. Herring, 53.
11 Deutsche Üs. zit. nach: Leibniz, G. W.: Philosophische Schriften, Band 1: Kleine 
Schriften zur Metaphysik. Hg. u. üs. v. Hans Heinz Holz. Frankfurt (Suhrkamp) 22000, 
177.

273

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


(fol. 17 v) »(§4) Je veux dire que toujours il y a dans les choses un 
principe de determination, qui doit etre demande ä un maximum ou ä 
un minimum, plus particulierement que le maximum d'effet doit etre 
fourni avec pour ainsi dire le minimum de depense. (fol. 18 v) Et dans 
le cas actuel le temps et le lieu, ou pour tout dire d'un mot, la recepti- 
vite ou capacite du monde, peut etre consideree comme la depense, 
c'est-ä-dire le terrain (1) sur lequel il s'agit de bätir le plus avanta- 
geusement possible; et d'autre part les Varietes des formes corres- 
pondent ä la plus ou moins grande multitude et elegance des cham- 
bres. Et la chose se passe comme dans certains jeux, oü il s'agit de 
remplir certains espaces dans une table selon certaines regles deter- 
minees et oü, si vous n'usez pas d'un certain artifice, il arrive ä la fin 
qu'exclu de certains espaces defendus, vous etes force de laisser vides 
plus d'espaces que vous n'en aviez le droit ou vous ne vouliez. 
(fol. 19 v) Mais il existe un certain procede au moyen duquel la plus 
grande repletion possible est obtenue avec la plus grande facilite«.

Gerhardt VII303 f.: »Semper scilicet est in rebus principium determi- 
nationis quod a Maximo Minimove petendum est, ut nempe maximus 
praestetur effectus, minimo ut sic dicam sumtu. Et hoc loco tempus, 
locus, aut ut verbo dicam, receptivitas vel capacitas mundi haberi po- 
test pro sumtu sive terreno, in quo quam commodissime est aedifican- 
dum, formarum autem varietates respondent commoditati aedificii 
multitudinique et elegantiae camerarum. Et sese res habet ut in ludis 
quibusdam, cum loca omnia in Tabula sunt replenda secundum certas 
leges, ubi nisi artificio quodam utare, postremo spatiis / exclusus ini- 

274

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


betrachtet, nun handelt es sich darum, die ganze Welt zu betrachten als ein 
System von Möglichkeiten odereine Reihe von Möglichkeiten, die untereinan­
der alle miteinander kompatibel sind. Der Ausdruck: Kombination von Mög­
lichkeiten bezeichnet tatsächlich die ganze Welt, wie aus einem Abschnitt des 
zweiten Briefes an Bourget ersichtlich wird: »Vous y ajoutez ces paroles: Si Ion 
regarde l’Univers comme une collection, on ne peut pas dire qu’il puisse y en 
avoir plusieurs. Cela serait vrai, si l’Univers etait la collection de tous les possi- 
bles; mais cela n’est point, parce que tous les possibles ne sont point compos- 
sibles. Ainsi l’Univers n’est que la (fol. 18 r) collection d’une certaine fa^on de 
compossibles; et l’Univers actuel est la collection de tous les possibles existans 
[sic!], c’est-ä-dire de ceux qui forment le plus riche compose. Et comme il y a 
(de) differentes combinaisons de possibles, les unes meilleures que les autres, 
il y a plusieurs Univers possibles, chaque collection de compossibles en faisant 
un.« (Erdm. 719 b) (»Sie fügen dort folgende Worte hinzu: Wenn man das 
Universum als eine Ansammlung betrachtet, kann man nicht sagen, dass es 
mehrere geben könnte. Das wäre wahr, wenn das Universum die Ansamm­
lung aller Möglichkeiten wäre; dem ist aber nicht so, da keinesfalls alle Möglich­
keiten miteinander vereinbar sind. Somit ist das Universum nur eine (fol. 18 r) 
Ansammlung einer bestimmten Art von miteinander vereinbaren Möglichkei­
ten; und das bestehende Universum ist die Ansammlung aller existierenden 
Möglichkeiten, das heißt von solchen, die die reichste Vereinigung eingehen. 
Und da es verschiedene Kombinationen von Möglichkeiten gibt, die einen 
besser als die anderen, gibt es mehrere mögliche Universen, wobei jede An­
sammlung von Vereinbarem jeweils eines bildet.« Üs. M. V.) Mit diesem Para­
graphen beginnt der originellste Teil dieser Abhandlung: Der Beweis einer Art 
von metaphysischem Mechanismus.

Leibniz stellt das Grundgesetz dieses Mechanismus’ auf. In der Mathematik löst 
man Maximum-Minimum-Probleme, wenn zum Beispiel in ein Dreieck das 
größtmögliche Viereck einzuzeichnen wäre. Die Idee von Leibniz besteht da­
rin, dass die Natur jedes Mal, wenn sie die Wahl zwischen mehreren mögli­
chen Lösungen hat, ohne dass ein besonderer Bestimmungsgrund sie mehr zu 
der einen als zu der anderen hinneigen würde, von Natur aus für ein Maxi­
mum oderein Minimum optiert. Wenn zum Beispiel ein Stein wieder zur Erde 
zurückkehren muss, so kann er eine Vielzahl an Richtungen einschlagen. Die 
Natur (fol. 19 r) wird entweder den längsten Weg wählen (was in diesem Fall 
keinen Sinn hätte) oder den kürzesten, der der vertikale ist. Leibniz präzisiert 
daraufhin übrigens seinen Gedanken: Die so gewählte Lösung ist diejenige, die 
die maximale Wirkung mit dem minimalen Auiwand erreicht.

Der Vergleich, mit dem Leibniz verständlich macht, wie die Natur Pro- 

275

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


quis, plura cogeris loca relinquere vacua, quam poteras vel volebas. 
Certa autem ratio est per quam repletio maxima facillime obtinetur«.

Herring 37: »Es besteht nämlich in den Dingen immer ein bestim­
mendes Prinzip, was vom Größten und Kleinsten zu erwarten ist, 
dass nämlich die größte Wirkung sozusagen mit dem kleinsten Auf­
wand erreicht werde. In unserem Falle kann die Zeit, der Ort oder - 
mit einem Worte - die Empfänglichkeit oder Fähigkeit der Welt für 
den Aufwand genommen werden oder für das Terrain, auf dem sich 
am bequemsten bauen lässt; die Mannigfaltigkeit der Formen aber 
entspricht der Zweckmäßigkeit des Gebäudes und der Vielzahl und 
geschmackvollen Einrichtung der Zimmer. Das verhält sich so wie bei 
gewissen Spielen, bei denen auf einer Tafel alle Felder nach bestimm­
ten Gesetzen auszufüllen sind. Wenn man nicht gewisse Kunstregeln 
einhält, wird man am Ende durch ungünstig liegende Felder gehin­
dert und gezwungen, mehr Felder offenzulassen, als man ausfüllen 
konnte oder wollte. Aber es gibt einen gewissen Grundsatz, nach 
welchem die weitestgehende Ausfüllung der Felder am leichtesten 
erreicht wird«.

(fol. 19 v) »De meme donc que si nous supposons avoir ete decide 
qu'il se fasse un triangle, bien que nul autre Systeme de determina- 
tion ne vienne s'y joindre, il s'ensuit que c'est un triangle equilateral 
qui se produit; de meme encore qu'etant pose qu'il faut se diriger 
d'un point ä un autre, bien que rien de plus ne determine le chemin, 
c'est la voie la plus facile, c'est-ä-dire la plus courte, (fol. 20v) qui sera 
choisie; de meme, etant une fois pose que l'etre prevaut sur le non- 
etre, c'est-ä-dire qu'il y existe une raison pour laquelle quelque chose 
soit produit plutöt que rien, c'est-ä-dire encore qu'il y a passage ne- 
cessaire de la possibilite ä l'existence, de cela meme et quoiqu'aucune 
autre determination ne s'ajoute, s'ensuit qu'il y a le plus d'existence 
possible pour un volume donne de temps et de lieu, c'est-ä-dire de 
l'ordre possible d'existence, absolument comme les jetons sont ainsi 
arranges que dans l'aire donnee le plus grand nombre possible d'entre 
eux soient contenus«.

[Zur Vorlesung gehörende Übersetzungserläuterung zu fol. 18v] 
(1) terrenum. Seltener Sinn, findet sich bei Columelle.1 

1 Lucius Junius Moderatus Columella, römischer Agronom aus dem 1. Jahrhundert.

276

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bleme dieser Art löst, stammt wahrscheinlich von bestimmten Problemstel­
lungen beim Schach, wie das Springer-Problem: Es gilt, den Springerderart auf 
dem Spielfeld zu bewegen, dass man, die Regeln der Laufrichtung dieser Figur 
respektierend, den Springer alle Felder durchlaufen lässt, jedoch niemals das­
selbe zweimal. Vielleicht stammt es auch von gewissen Patience-Spielen, bei 
denen es gilt, die Oberfläche eines Tisches vollständig mit flachen Spielmarken 
von vielerlei Formen zu bedecken. Wenn man nicht gleich auf die richtige 
Anordnung kommt, bleiben am Ende leere Felder in die man die Spielmarken 
nicht mehr einsetzen kann, (fol. 20 r) die man noch zur Hand hat. In diesem 
Sinne muss man spatiis iniquis als Felder verstehen, die den Spielmarken un­
gleich und also unfähig sind, diese aufzunehmen.

Wenn man diesen Satz nicht mehr an den vorhergehenden, sondern an 
den ihm folgenden anbindet, so könnte man ihn folgendermaßen verstehen: 
Ganz im Gegenteil ist der Vorgang, durch den die Natur die größte Fülle mit 
der größten Leichtigkeit erreicht, sehr wohl determiniert. Der Sinn wäre dann, 
dass dieser Vorgang a priori determiniert ist, wenn es sich um die Natur han­
delt, dieser sich aber nicht aufzwingt, wenn es sich um ein Spiel handelt; dort 
kann es sogar mehrere geben. Jedoch scheint der erste Grund einleuchtender

Bei den beiden Bestandteilen des Vergleichs, der anschließend folgt, ist der 
eine mathematisch (von uti ergo bis ita), der andere metaphysisch (nach ita). 
Wir werden sie nacheinander behandeln.

1. Mathematischer Teil: Er beinhaltet wiederum zwei Punkte.
a) Wenn die Natur das Problem aufgegeben hat, ein Dreieck zu kons­

truieren, ohne nähere Angaben (fol. 21 r) dazu zu machen, in welcher Form es 
darzustellen ist, so wird ein gleichseitiges Dreieck entstehen. In der Mathema­
tik wird bewiesen, dass von allen Dreiecken, die denselben Umfang haben, das 
gleichseitige Dreieck dasjenige mit der größten Fläche ist, so dass es bei einer 
gegebenen Fläche die größte Einsparung an Umfang aufweist. Diese Tatsache 
steht also in enger Beziehung zu den Problemen von Maxima und Minima. 
Hingegen sieht man kaum, an welche natürlichen Phänomene Leibniz dabei 
denkt. Denken wir uns ein Beispiel aus. Nehmen wir an, dass eine Materie, die 
sich auskristallisiert, dies in Form eines dreieckigen Prismas bewerkstelligen 
soll: Die Idee von Leibniz besteht ganz einfach darin, zu sagen, dass sie ange­
strebte Form ein gleichseitiges Dreieck darstellen wird.

b) Gleichermaßen wird, um von einem Punkt zum anderen zu gelangen, 
eine gerade Linie gewählt, da es der ökonomischste ist. Tatsächlich bewegt 
sich in der Mechanik ein Punkt, der von einer einzigen Kraft angetrieben wird, 
in gerader Linie.

277

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gerhardt VII304: »Uti ergo si ponamus decretum esse ut fiat triangu- 
lum, nulla licet alia accidenti determinandi ratione, consequens est, 
aequilaterum prodire; et posito tendendum esse a puncto ad punctum, 
licet nihil ultra iter determinat, via eligetur maxime facilis seu brevis- 
sima; ita posito semel ens praevalere nonenti, seu rationem esse cur 
aliquid potius extiterit quam nihil, sive a possibilitate transeundum 
esse ad actum, hinc, etsi nihil ultra determinetur, consequens est, exis- 
tere quantum plurimum potest pro temporis locique (seu ordinis pos- 
sibilis existendi) capacitate, prorsus quemadmodum ita componuntur 
tessellae ut in proposita area quam plurimae capiantur«.

Herring 37 £: »Wie also, wenn aufgegeben ist, ein Dreieck zu ma­
chen, ohne dass ein weiterer Bestimmungsgrund hinzukommt, folgt, 
dass ein gleichseitiges entstehe, und wenn als Aufgabe gestellt ist, 
von einem Punkte / zu einem anderen zu gehen (und wenn kein 
Weg vorgeschrieben ist), der leichteste und kürzeste Weg gewählt 
wird - so folgt, wenn wir einmal annehmen, das Seiende gelte mehr 
als das Nichtseiende, oder es gäbe einen Grund, weshalb etwas eher 
existiert als nicht existiert, oder dass von der Möglichkeit zur Wirk­
lichkeit überzugehen ist, daraus, dass - wenn auch nichts weiteres 
bestimmt ist - soviel zum Dasein gelangen wird, wie nach der Fas­
sungskraft der Zeit oder des Ortes (oder der möglichen Ordnung des 
Seins) möglich ist, ganz so, wie Mosaiksteinchen derart zusammen­
gesetzt werden, dass auf die vorgesehene Fläche möglichst viele ge­
hen«.

278

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


(fol. 22 r) In der Physik folgt ein auf sich gestellter Körper der Vertikalen. 
Es kann sein, dass Leibniz vor allem die geradlinige Ausbreitung der Lichtstrah­
len im Sinn hatte, die damals einen seiner Streitpunkte mit den Cartesianern 
ausmachte. In der Tat schrieb er in seiner »Reponse aux reflexions d’un carte- 
sien (Antwort auf die Reflexionen eines Cartesianers)«, die in der Ausgabe 
vom 26. August eben jenes selben Jahres 1697 im Journal des Savanis gedruckt 
wurde, folgendes: »J’ai montre ailleurs que tandis qu’on peut encore disputer 
de la cause efficiente de la lumiere, que Mr [sic!] Descartes n'a pas assez bien 
expliquee, comme les plus intelligens [sic!] avouent maintenant, la cause finale 
suffit pour deviner les loix [sic!] quelle suit; car pourvu qu’on se figure que la 
nature a eu pour but de conduire les rayons d’un point donne ä un autre 
chemin [sicI; Erdm: un autre point donne] par le chemin le plus facile, on 
trouve admirablement bien toutes ces loix [sic!], en employant seulement 
quelques lignes d Analyse.« (Erdm. 144 a) (»Ich habe an anderer Stelle bereits 
aufgezeigt, dass man zwar noch über die Wirkursache des Lichts streiten kann, 
die Descartes nicht gut genug erklärt hat, wie die Intelligentesten nun zuge­
ben, dass aber die Finalursache ausreicht, um die Gesetze zu durchschauen, 
denen es folgt; denn vorausgesetzt man stellt sich vor dass die Natur zum Ziel 
hatte, die Strahlen von einem bestimmten Punkt auf dem einfachsten Wege zu 
einem anderen bestimmten Punkt zu leiten, findet man wunderbar leicht all 
diese Gesetze, indem man nur einige Zeilen Analysis aufwendet.« Üs. M. V.)

2. Metaphysischer Begriff. Nach Leibniz kann man auf das Sein im All­
gemeinen (fol. 23 r) all dasjenige übertragen, was eben über die Physik und 
die Mathematik gesagt worden ist, nachdem man dieses einzige Postulat ge­
setzt hat, dass das Seiende dem Nichtseienden überlegen ist. Leibniz drückt 
dieses Postulat noch auf zwei verschiedene Arten aus: es gibt einen Grund, 
weshalb etwas eher existiert als nichts, und: es gibt einen notwendigen Überg­
ang von der Möglichkeit zur Existenz. Es ist in der Tat ersichtlich, dass diese 
drei Arten sich entsprechen. Wenn das Sein über das Nichtsein siegt, so des­
halb, weil es einen Grund gibt, warum etwas eher existiert als nichts: eine 
gegebenen Möglichkeit wird also, da es einen Grund gibt, warum sie eher ist 
als nicht ist, in die Wirklichkeit übergehen. Auf der Grundlage dieses Postulats 
können wir den Vergleich auf das Sein übertragen. Hier finden wir den carte- 
sianischen Gedanken wieder, dass die Mathematik eine vereinfachte Projekti­
on, eine Reduzierung der Metaphysik ist. Die allgemeinen und formellen Ge­
setze, die man in der Mechanik und in der Physik findet, drücken lediglich in 
vereinfachter Form die viel tieferen Gesetze aus, die die Gesetze der Meta­
physik des Seins selbst sind. So zeigen uns also die Mechanik und die Physik 
(fol. 24 r), dass die größtmögliche Wirkung immer mit dem kleinsten Aufwand 
erreicht wird und dass, wenn die Wirkung nicht in ihrer Größe, sondern nur in 

279

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


[fol. 23 v : auf dieser linken Seite findet sich ein Zusatz zum Kom­
mentar auf der rechten Seite auf fol. 24 r] »(*) Zusatz. - Diese Idee 
wird an folgender Stelle der Theodicee §119 deutlich ausgedrückt 
(Erdm. 535 b) : >In der Natur ist alles miteinander verknüpft; und 
wenn schon ein geschickter Handwerker, Mechaniker, Baumeister 
oder Staatsmann oft ein und dieselbe Sache zu mehreren Zwecken 
benutzt, wenn er mit einem Stein zwei Züge macht, sobald sich das 
bequem tun lässt, so darf man wohl behaupten, dass Gott, dessen 
Weisheit und Macht vollkommen sind, solches immer tut. Es heißt 
das Zeit, Raum, Platz und Stoff sparen, die sozusagen seine Unkosten 
sind.<2 Dieser Absatz rechtfertigt außerdem die Bedeutung, die wir 
S. [sic /, leer gelassen] terrenum gegeben haben«.3

(fol. 24 v) »(§4) D'apres cela on comprend dejä avec admiration (1) 
comment dans la production originelle des choses elle-meme une 
certaine Mathematique divine, ou un certain Mecanisme metaphy- 
sique s'applique, et c'est une determination de maximum qui a lieu. 
(fol. 25 v) C'est ainsi que de tous les angles c'est l'angle droit qui est 
determine en geometrie; c'est ainsi encore que des liquides places 
dans des liquides heterogenes s'arrangent de maniere ä prendre la 
figure qui a le plus de capacite, c'est-ä-dire la forme spherique ; mais 
c'est ainsi surtout que dans la mecanique commune elle-meme, plu- 
sieurs corps pesants luttant entre eux, il en resulte en fin de compte le 
mouvement par lequel se produit le maximum de descente en tout.

[Zur Vorlesung gehörende Übersetzungserläuterung, fol. 24 v[ 
(1) mirifice. Dieser Sinn erscheint natürlicher als: admirablement«.

Gerh VII 304: »Ex his jam mirifice intelligitur, quomodo in ipsa ori- 
ginatione rerum Mathesis quaedam Divina seu Mechanismus Meta- 
physicus exerceatur, et maximi determinatio habeat locum. Uti ex 
omnibus angulis determinatus est rectus in Geometria, et uti liquores 
in heterogeneis positi sese in capacissimam figuram nempe sphaeri- 
cam componunt, sed potissimum uti in ipsa Mechanica communi 
pluribus corporibus gravibus inter se luctanibus talis demum oritur 
motus, per quem fit maximus descensus in summa«.

2 Leibniz, Theodizee, Üs. Herring, I, 385.
3 Auf foL 18 v.

280

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ihrer Natur determiniert ist, es sich um ein Problem von Maximum und Mini­
mum handelt, das sich selbst löst. Daher können wir diese Prinzipien auf den 
Bereich des Seins selbst übertragen und sagen, dass der Bezug vom Sein zum 
Möglichen genau dieser ist. Infolgedessen muss soviel an Existenz vorhanden 
sein, wie für eine gegebene Kapazität an Zeit und Raum nur möglich ist. (*) 
(fol. 24 r) Somit wird an Raum und Zeit gespart. Leibniz fügt hinzu: seu ordinis 
possibilis existendi. Er bezieht sich auf seine Theorie des abstrakten Raums und 
der abstrakten Zeit, die in seiner Korrespondenz mit Clarke gründlich erör­
tert wird. Wir wollen nur anmerken, dass Leibniz den Raum und die Zeit hier 
nicht als Beziehungen zwischen den Dingen definiert, die sind, sondern als 
Beziehungen zwischen Möglichkeiten: Vor allen existierenden Dingen kann 
man eine Beziehung zwischen den möglichen Dingen erfassen, so als ob sie 
existierten, (fol. 25 r) Diese Ordnung ist eine capadtas. Es ist also notwendig, 
dass für eine gegebene Kapazität an Raum und Zeit die größtmögliche Anzahl 
an Existenzen entsteht. Das Problem besteht darin, in diesen Behälter die 
größte Anzahl an Dingen zu setzen.

Der metaphysische Mechanismus, von dem Leibniz hier spricht, hat einen 
sehr klaren Sinn. Es geht nicht um den Gegensatz des Reichs der Kräfte zum 
Reich der Bewegung oder des dynamischen Standpunkts zum mathematischen 
und physischen Standpunkt der reinen Mechanik. Im Gegenteil zeigt uns der 
physische Mechanismus das Schema der Grundgesetze, die auf die metaphysi­
sche Ebene ausgeweitet werden: Es handelt sich um die Gesamtheit der Grund­
gesetze des Seins, die ins Auge gefasst werden, insofern sie ihre schematische 
Anwendung in der geometrischen Mechanik und insbesondere im ökonomi­
schen Gesetz [seil, der Effizienz] finden. Was den Begriff Mathesis betrifft, so hat 
er in der Leibniz'schen Terminologie immer die besondere Bedeutung von Ma­
thematik (S. den Index der Mathematischen Schriften, Ed. Gerhardt.) (fol. 26 r) 
Leibniz verdeutlicht seinen Gedanken weiter durch einen dreifachen Vergleich.

1. Er zieht zunächst den rechten Winkel heran. In welchem Sinne kann er 
behaupten, dass gerade der rechte Winkel in der Geometrie ein bestimmter 
Winkel ist? Wenn wir eine Gerade um eine andere Gerade kreisen lassen, so 
lässt diese nacheinander verschiedene Winkel entstehen: Diese Winkel sind in 
ihrer Größe wohl bestimmt, es ist aber nicht möglich, eine qualitative Bestim­
mung über sie abzugeben, so lange man nicht beim rechten Winkel angekom­
men ist: dann nämlich formt die bewegliche Gerade zusammen mit dec um die 
sie sich bewegt, zwei gleiche Winkel. Es ist einfach, diese Beziehung als ein Pro­
blem des Maximum zu sehen. Der rechte Winkel ist tatsächlich der größtmög­
liche Winkel, wenn man vom Standpunkt des größtmöglichen Abstands zweier 
Geraden ausgeht und nicht vom konventionellen Standpunkt der Winkelmaße.

Um übrigens zu zeigen, das die Bedeutung von determinatus, die wir vor- 

281

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ed. Herring 38: »Hieraus lässt sich schon wunderbar einsehen, in 
welcher Weise bei der ersten Hervorbringung der Dinge eine gewisse 
göttliche Mathematik oder ein metaphysischer Mechanismus zur 
Anwendung kommt und die Bestimmung des Größten ihren Platz 
hat: so wie von allen Winkeln nur der rechte ein bestimmter Winkel 
in der Geometrie ist, und wie Flüssigkeiten, in verschiedene Lagen 
gebracht, sich in die inhaltsreichste Gestalt - die Kugelgestalt näm­
lich - zusammenziehen, vor allem aber wie in der allgemeinen Me­
chanik selbst: wenn mehrere schwere Körper miteinander ringen, 
dann entsteht letztlich diejenige Bewegung, wodurch sich das stärks­
te Herabsinken im ganzen ergibt«.

(fol. 26 v: auf dieser Seite findet sich ein Zusatz zum Kommentar auf 
fol. 27 r)

»[(*) Zusatz. - Die Bedeutung von determiniert und unterschie­
den wird auch im folgenden Abschnitt der Theodicee erläutert: §8 
(Erdm. 506 b): >Und wie in der Mathematik, wenn es kein Maximum 
und kein Minimum, kurzum, nicht Bestimmtes gibt, alles gleich­
mäßig geschieht oder, wenn das nicht möglich ist, gar nichts ge­
schieht, so kann man auch bezüglich der Weisheit, die nicht minder 
geregelt ist als die Mathematik, behaupten, dass, wenn es keine beste 
(optimum) unter allen möglichen Welten gäbe, Gott gar keine ge­
schaffen haben würde<]«.4

[Fortsetzung der Übersetzung] (fol. 27 v): »(§4) Car de meme que 
tous les possibles d'un droit egal tendent ä exister en proportion de 
leur realite (1), ainsi tous les poids tendent d'un droit egal ä descendre 
en proportion de leur gravite; et de meme qu'ici se produit le mou- 
vement dans lequel est contenue la plus grande descente possible de 
graves, ainsi lä se produit le monde par lequel a lieu la plus grande 
production de possibles.

[Zur Vorlesung gehörende Übersetzungserläuterung] (1) Rea­
lite hat den Sinn von möglicher Realität, der Grad an Perfektion oder 
Wesen. S. supra : >essentiam seu realitatem possibilem<.«5.

Gerhardt VII 304: »Sicut enim omnia possibilia pari jure ad existen- 
dum tendunt pro ratione realitatis, ita omnia pondera pari jure ad 

4 Leibniz, Theodizee, Üs. Herring, I, 219.
5 De rerum §3, hier fol. 13 v.

282

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


geschlagen haben, sehr wohl die richtige ist, sei hier auf die Stelle der Theo- 
dicee § 196 verwiesen, der er entstammt (Erdm. 564 b): »Etwas anderes wäre 
es, (fol. 27 r) wenn Gott beschlösse, von einem gegebenen Punkt aus eine 
gerade Linie zu einer anderen gegebenen geraden Linie zu ziehen, ohne dass 
weder im Beschluss noch in dessen Begleit- / umständen eine Bestimmung des 
Winkels enthalten wäre, denn in diesem Fall würde die Bestimmung aus der 
Natur der Sache folgen: die Linie würde eine senkrechte und der Winkel ein 
rechter sein, weil nur das ein Bestimmtes und Besonderes wäre.« (*)12

2. Leibniz deutet anschließend die wohlbekannte Erfahrung mit der Öl­
kugel an, die sich bildet, sobald man in ein Milieu von zwei übereinanderlie­
genden Flüssigkeiten ein wenig Öl hineingießt. Das Öl nimmt sodann die Form 
der capacissima an, und man hat dieses Wort nicht als »dasjenige mit dem 
größten Volumen« zu verstehen, was keinen Sinn machen würde, sondern als 
dasjenige mit dem größtmöglichen Volumen und der kleinstmöglichen Ober­
fläche. Es liegt hier also eine Einsparung [economie] von Oberfläche vor

3. Schließlich beruft er sich auf eine Tatsache mechanischer Art. Nehmen 
wir mehrere Körper an, die in den Raum geworfen werden und aneinander 
stoßen: Sie werden mit der höchstmöglichen Geschwindigkeit herabfallen. Die 
Schwerkraft wirkt zweifellos auf die Körper wie alle (fol. 28 r) anderen Kräfte 
auch: Sie ist keine vorrangige Kraft. Wenn man jedoch diese in den Raum 
geworfenen Körper dahingehend betrachtet, dass sie zugleich dem Wirken 
von horizontalen Kräften und dem Wirken einer vertikalen Kraft unterliegen, 
wird man begreifen, dass sich beim Aufeinanderprallen die horizontalen Kräfte 
zumindest teilweise gegenseitig aufheben, während die vertikalen Teilkräfte 
sich zusammenschließen, da die Schwere immer parallel zu sich selbst wirkt. 
Dadurch ergibt sich also das Stärkstmögliche Herabfallen. Der Gedanke von 
Leibniz kann folgendermaßen zusammengefasst werden. Wenn sich die in den 
Raum geworfenen und von verschiedenen Bewegungen angetriebenen Kör­
per begegnen, wird sich alles dahingehend anordnen, dass die Gewichte sich 
zusammenschließen und das Maximum an Komposition in Richtung der Ver­
tikalen entsteht: Ebenso besteht eine Art Gewicht der Möglichkeiten, das sie 
zum Dasein zieht. Und mit diesem Gewicht vergleicht Leibniz ihren Grad an 
möglicher Wirklichkeit. Der metaphysische Mechanismus ist die Folge dieses 
den Möglichkeiten innewohnenden Gewichts.

(fol. 29 r) An diesem Punkt angekommen, können wir die Originalität 
dieser Abhandlung bestimmen.13 Um dieselben Behauptungen aufzustellen, 

12 Leibniz, Theodizee, Üs. Herring, I, 549, 551.
13 S. dazu die entsprechende Stelle bei Roustan (MS 397 1, fol. 11 bis):
»Das Besondere an der Abhandlung De rerum originatione radicali liegt darin, dass

283

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


descendendum tendunt pro ratione gravitatis, et ut hic prodit motus, 
quo continetur quam maximus gravium descensus, ita illic prodit 
mundus, per quem maxima fit possibilium productio«.

Herring 38: »Denn so, wie alle möglichen Dinge aus dem Grunde der 
Realität mit gleichem Rechte zum Dasein drängen, so drängen alle 
gewichtigen Dinge aus dem Grunde der Schwere mit gleichem Rech­
te zum Absinken; und so, wie hier eine Bewegung entsteht, die das 
stärkste Absinken dieses schweren Körpers enthält, so entsteht dort 
eine Welt, durch welche die größte Hervorbringung des Möglichen 
bewirkt wird«.

284

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


hätte Leibniz (wie in der Theodicee als vollständig ausgebauten Philosophie) 
ausgehen können von seiner Auffassung von Gott als Ort der Möglichkeiten, 
welche gerade dadurch, dass sie sich als Ideen im göttlichen Verstand befin­
den, zur Existenz streben. Gott wählt als Wille und Verstand zugleich aus den 
Möglichkeiten die beste aus, so dass die Möglichkeiten je nach dem Grad ihrer 
Vollkommenheit mehr danach streben, zu sein. Worin bestünde letztendlich 
diese größere Vollkommenheit der realisierten Möglichkeiten? Sie besteht da­
rin, dass in der realisierten Möglichkeit mehr Sein vorhanden wäre: Mit ande­
ren Worten, die realisierte Möglichkeit ist diejenige, die im Raum und in der 
Zeit die größtmögliche Quantität an Existenz in diesem begrenzten Behälter 
realisiert. Von diesem Standpunkt aus gesehen stellen Raum und Zeit die 
Größen der Vereinbarkeit [compossibilite] dar Aber die Originalität dieser 
kurzen Abhandlung besteht darin, dieselben Thesen auf umgekehrtem Wege 
aufzustellen, es wird nicht (fol. 30 r) synthetisch, sondern analytisch vorgegan­
gen, und zwar nicht auf Grund einer Behauptung, sondern auf Grund von 
empirischen Befunden. Man geht nicht vom bereits bestehenden Sein aus, 
sondern von der noch nicht realisierten Möglichkeit. In radicali steckt die Idee 
der Wurzel. Man muss von der Wurzel des Seins ausgehen, das heißt vom 
Möglichen, wo wir das Geheimnis des Seins finden, genauso wie wir in der 
Wurzel das Geheimnis des Wachstums finden, das eine Pflanze in den Raum 
spriessen ließ. Es handelt sich um die Gestaltung der Dinge von ihrer Wurzel 
aus, das heißt vom Möglichen aus, das unter dem Sein liegt.

[Die Aufzeichnungen von Maitre schließen an dieser Stelle.]

Leibniz, um seine Theorie des Möglichen aufzustellen, nicht von Gott ausgeht, sondern 
vom Möglichen selbst und versucht, vom Möglichen auf das Wirkliche herunterzustei­
gen, anstatt vom Wirklichen auf das Mögliche hinaufzuschließen. Der Titel heißt: Über 
den ursprünglichen Hervorgang der Dinge, an seiner Wurzel gepackt, was eine analyti­
sche Vorgehensweise impliziert.
Die Tatsache allein, dass etwas existiert, beweist, dass im Möglichen eine Tendenz zum 
Sein besteht. Das ist nicht genug. Es muss weiterhin aufgezeigt werden, dass diese Ten­
denz sich proportional zur Größe der Wesenheit verhält. Das Mathematische ist viel 
abstrakter als das Mechanische und das Physische. Letztendlich realisiert sich dasjenige, 
das die größte qualitative Bestimmung aufweist und ein Problem von Maximum und 
Minimum löst, sei es in Bezug auf das Licht, sich von einem Punkt zu einem anderen zu 
bewegen. Die Gerade ist die einzige Kurve, die durch sich selbst bestimmt ist. Wenn es 
sich um eine Kreislinie handelt, muss man dafür den Strahl setzen. Darüber hinaus löst 
die Gerade ein Optimierungsproblem. All diese Betrachtungen sollten dazu dienen, die 
Besten unter den Möglichkeiten zu bestimmen. Der Raum und die Zeit sind das Sam­
melbecken, in dem sich die größtmögliche Quantität an Möglichkeiten realisiert. Das 
Interesse dieser Abhandlung liegt darin, den Optimismus ohne Theologie (wie in der 
Theodicee) auf eine rein empirische Weise aufzuzeigen«.

285

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Einleitung
	Lehre und Forschung: Die Rolle von Bergsons Lehre in der heutigen Forschung und für seine eigene Philosophie
	Leibniz beim Hochschullehrer Bergson
	Leibniz bei Bergson, Bergson jenseits von Leibniz: Möglichkeit und Tendenz
	Editorische Notiz
	Aufzeichnungen von Maitre und D. Roustan (Text)

