Schlisselfiguren des christlichen Spanien
im Mittelalter

Wege vom Helden zum Heiligen

Klaus Herbers

Kulturelle und religiose Raume: zur Einfiihrung

Knapp 170 Jahre nach der weitgehenden Eroberung der Iberischen Halbinsel
durch arabisch-berberische Truppen schrieb ein Chronist im christlich gebliebe-
nen Norden Spaniens! mit dem Hinweis auf das 38. Kapitel des Propheten Eze-
chiel zu den Volkern Gog und Magog, das Volk der Ismaeliten, also der Muslime,
sei leichten Fufles in Spanien eingedrungen und habe die Bevolkerung tribut-
pflichtig gemacht.? Nun bleibe Christus die Hoffnung der Unterworfenen. Dem
wird in einer Handschrift hinzugefiigt, dass selbst die Sarazenen, durch Prodigien
und Zeichen der Gestirne von ihrem bevorstehenden Untergang erfahren hitten,
ebenso wie die Christen mit Alfons III. (866-910) bald in ganz Spanien (,in omni
Spania®) herrschen wiirden, denn seit der Eroberung von 711 seien 169 Jahre ver-
gangen und ab dem 170. Jahr konne dies laut den Weissagungen des Propheten
Ezechiel geschehen.?

Weissagende Versprechen machen Helden nicht tberflussig, vielleicht fordern
sie sogar Heldentum. Welche Moglichkeiten boten sich fir Christen in dieser
Konstellation? Auch nach der muslimischen Eroberung der Iberischen Halbinsel
711 durften Christen und Juden in Al Andalus, ab 756 Emirat von Cérdoba, ihren

1 7. Gil Fernéndez [et al.] (Hrsg.), Crénicas asturianas: Crénica de Alfonso III (Rotense y ,A

Sebastidn‘); Crénica Albeldense (y ,Profética‘), Oviedo 1985, zur Crénica Profetica S. 101-
102, zur hier vorgestellten Passage 18 S. 185-186, spanische Ubersetzung S. 260; vgl. zum
Chronikzyklus ferner die Einleitung der weiteren jiingeren Editionen: J. Prelog, Die Chro-
nik Alfons’ III. Untersuchung und kritische Edition der vier Redaktionen (Europiische
Hochschulschriften, Reihe 3: Geschichte und ihre Hilfswissenschaften; 134), Frankfurt am
Main 1980 und Y. Bonnaz, Chroniques asturiennes (fin IX¢ siécle) (Sources d’histoire
médiévale), Paris 1987, S. 2-3; vgl. zur Interpretation J. I. Ruiz de la Pefia Solar, La monar-
quia asturiana (718-910), Cangas de Onis 2000, S. 18-42 und ders., La realeza asturiana y
la formacién del poder regio. Actas del Simposio celebrado en Covadonga (8-10 de octu-
bre de 2001), Oviedo 2002, S.163-201. Zu den Quellen vgl. die bibliographische Er-
schliefung J. C. Martin [et al.], Sources latines de I’Espagne tardo-antique et médiévale
(Ve-XIVe siecles). Répertoire bibliographique, Paris 2010, S. 145, Nr. 1618-1622 mit weite-
ren Angaben. - Fiir Hilfe und Diskussion danke ich Frau Dr. Claudia Alraum (Erlangen).
Gil Ferndndez, Crénicas (Anm. 1), cap. 19, lateinisch S. 186-187, spanisch S. 261.

Ebd., cap. 19, 3 und 4, lateinisch S. 188 und spanisch S. 262. Die 169 Jahre fiihren von 714
gerechnet auf das Jahr 883 als Zeitpunkt der Abfassung der Chronik. Vgl. zur Interpreta-
tion dieses Chronikzyklus auch K. Herbers, Christen und Muslime im 9. Jahrhundert in
Italien und Spanien. Gewalt und Kontakt, Konzeptualisierung und Wahrnehmung, in:
Historische Zeitschrift 301.1, 2015, S. 1-30.

https://dol.org/10.5771/6783856503085-115 - am 13.01.2026, 06:56:02. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956503085-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

116 KLAUS HERBERS

Glauben zwar weiterhin behalten, konnten jedoch einem gewissen sozialen und
wirtschaftlichen Druck unterliegen. So mussten im sogenannten Dhimma-
System Nichtmuslime eine hohere Kopfsteuer bezahlen und waren dadurch wirt-
schaftlich stirker belastet. Daraus ergaben sich mehrere Moglichkeiten fur die
christliche Bevolkerung, mit den neuen Herausforderungen umzugehen. In die-
sem Beitrag mochte ich drei Facetten hervorheben: Widerstand im tdglichen
Leben, Riickbesinnung auf bessere, alte Zeiten und aktiver Kampf mit neuen
Mitteln. Mit drei Beispielen werde ich auch nach den Wegen von der Heroisie-
rung zur Sakralisierung oder vom Helden zum Heiligen bzw. umgekehrt fragen.
Gewihlt habe ich Eulogius von Cérdoba, der als Christ unter muslimischer Herr-
schaft in der Mitte des 9. Jahrhunderts lebte, den Kirchenlehrer Isidor von Sevilla
und seine Translation nach Leén im 11. Jahrhundert sowie die Gestalt des feuda-
len Kidmpfers gegen die Muslime, der in der Geschichte den Namen E/ Cid erhal-
ten hat.

Eulogius von Cordoba

Als erstes Beispiel fur Heroisierung und Heiligenverehrung sei aus der Gruppe der
Christen in Al Andalus - der sogenannten Mozaraber (must’arabib) — Eulogius
von Cérdoba in den Vordergrund gestellt. Das erste relativ sichere Datum zum
Leben des Eulogius ist eine Reise in den Jahren zwischen 845-848. Fir die Zeit
zuvor sind wir auf sporadische Bemerkungen in den Werken der drei wichtigsten
,Mirtyrer von Cérdoba‘ angewiesen: Speraindeo, Alvarus und Eulogius selbst.*

Vgl. zu seiner Person die klassische und umfassendste — freilich auch parteiische - Auf-
arbeitung von J. Pérez de Urbel, San Eulogio de Cérdoba o la vida andaluza en el siglo IX,
Madrid 1927, 21942. Zu dieser Bewegung insgesamt: F. R. Franke, Die freiwilligen Mirtyrer
von Cordova und das Verhiltnis der Mozaraber zum Islam (nach den Schriften von Spe-
raindeo, Eulogius und Alvar) (Spanische Forschungen der Gorresgesellschaft, Erste Reihe.
Gesammelte Aufsitze zur Kulturgeschichte Spaniens; 13), Miunster 1958, S.1-170;
K. B. Wolf, Christian Martyrs in Muslim Spain (Cambridge Iberian and Latin American
studies), Cambridge [u.a.] 1988; J. Coope, The Martyrs of Cérdoba: Community and Fam-
ily Conflict in an Age of Mass Conversion, Lincoln, NE 1995, wo vor allem Fragen der
Neudefinition von Identititen auf beiden Seiten in den Vordergrund gestellt werden;
P. Henriet, Sainteté martyriale et communauté de salut. Une lecture du dossier des martyrs
de Cordoue (milieu IXe siécle), in: M. Lauwers (Hrsg.), Guerriers et moines, Conversion et
sainteté aristocratique dans 1'Occident médiéval (Collection d'Etudes médiévales de Nice;
4), Antibes 2002, S. 93-139 (mit weiteren Literaturangaben); K. Herbers, ,Gott will es!“ -
Christlicher ,Fundamentalismus® im europidischen Mittelalter?, in: H. Neuhaus (Hrsg.),
Fundamentalismus. Erscheinungsformen in Vergangenheit und Gegenwart. Atzelsberger
Gespriche 2004 (Erlanger Forschungen, Reihe A, Geisteswissenschaften; 108), Erlangen
2005, S.9-40; K. Herbers, Patriotische Heilige in Spanien vom 8.-10. Jahrhundert, in:
D. Bauer [u.a.] (Hrsg.), Patriotische Heilige. Beitrdge zur Konstruktion religiéser und poli-
tischer Identititen in der Vormoderne (Beitridg zur Hagiographie; 5), Stuttgart 2007; neue
Studien dazu auch im Sammelband M. Maser [et al.] (Hrsg.), Von Mozarabern zu Moz-
arabismen. Zur Vielfalt kultureller Ordnungen auf der mittelalterlichen Iberischen Halb-
insel (Spanische Forschungen der Gérresgesellschaft N.F.; 41), Minster 2014.

https://dol.org/10.5771/6783856503085-115 - am 13.01.2026, 06:56:02. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956503085-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SCHLUSSELFIGUREN DES CHRISTLICHEN SPANIEN IM MITTELALTER 117

Eulogius wurde wohl in Cérdoba geboren und in der Kirche des heiligen Zoilo
getauft, wie er selbst in spiteren Werken erwihnt.’ In seinen Studien durchlief er
noch die Bildung und Prigung durch die klassischen Artes. An der Kathedrale, die
in eine Moschee umgewandelt worden war, gab es keine Ausbildung mehr. Der
Unterricht musste also an anderen Kirchen, teilweise auch in Klosterschulen statt-
finden. Schon in dieser Zeit traf Eulogius eine Reihe spiterer Mitstreiter. Dazu
gehorte sein Lehrer mit dem programmatischen Namen Speraindeo, der wohl an
einem Kloster der Stadt Cdérdoba unterrichtete. Neben diesem Meister, den Eu-
logius sehr verehrte, fand er auch den Mitstudenten und Freund, der ihn in seinem
weiteren Leben begleiten sollte: Paulus Alvarus, der wie er aus einer angesehenen
Familie Cérdobas stammte. Alvarus war ein Kimpfer, und als Gebildeter auch
Apologet und zur beilenden Polemik neigend. Eulogius hingegen suchte bei aller
Distanz zu den Muslimen auch die Kontemplation, die er als Ruhepol benotigte.
Wihrend Alvarus heiratete, schlug Eulogius die Klerikerlaufbahn ein.

Uber die ersten Zeiten des Eulogius als Priester wissen wir nur wenig. Alvarus
rihmt die Eloquenz, mit der Eulogius die sich stindig vermindernde Schar moz-
arabischer Christen in seinen Bann zu ziehen wusste. Dass Bischofe wie Eulogius
auch zuweilen als Richter fiir ihre Glaubensgenossen fungierten, erfahren wir aus
einigen Randbemerkungen, eine vielleicht geplante Romfahrt des Eulogius schei-
terte wohl.® Jedoch orientierte sich Eulogius in der Folge immer stirker an mo-
nastischen Lebensformen. Die Lektiire der Bibel hatte schon Speraindeo dem
jungen Eulogius nahegelegt. Die Formel, um dem Druck standzuhalten habe - so
die spiteren Schriften — gelautet: Glauben und schweigen.

Eulogius blieb nicht nur in Cérdoba. Ein Brief von 851 (?) an den Bischof Wil-
lesindo von Pamplona gewihrt Aufschluss tiber seine Reise in das christlich geblie-
bene oder wieder christlich gewordene Reich Pamplona/Navarra.” Eulogius erzahlt
hier unter anderem vom Kontakt zu den christlichen Zentren auflerhalb des Emi-
rates, aber auch von weiterem Austausch. Eulogius schildert im Zusammenhang
mit den Weggefahren durchaus zutreffend die politischen Konstellationen in der
stidwestlichen Gallia und im Pyrendenraum. Er besuchte die Kloster San Zacarias
de Serasa am Aragonfluss sowie das Kloster Leyre unter Abt Odoarius. Von den
groflen Konventen (iiber 100 Monche), dem herzlichen Empfang, dem regen geis-
tigen und spirituellen Leben ist er begeistert. Bei diesem Besuch war ihm auch dar-
an gelegen, die eine oder andere Handschrift einsehen zu konnen.

5> Die Kirche wurde im westgotischen Cérdoba unter Bischof Agapio im Jahr 613 dem Heiligen

Zoilus zu Ehren errichtet. Von diesem Heiligen kannte man die Ruhestitte nicht, dem Bi-
schof Agapio soll sie 613 gewiesen worden sein, was dann auch den Kirchenbau veranlasste,
vgl. E. Flérez, Espana Sagrada, Bd. 10: Iglesias sufragdneas antiguas de Sevilla: Abdera, Asido,
Astigi, y Cordoba, Madrid 31792, S. 221-222, sowie Pérez de Urbel, Eulogio (Anm. 4), S. 29.
6 Vgl ebd., S. 64.
7 Vgl. ebd., S. 89-104. Druck des Textes: I. Gil (Hrsg.), Corpus Scriptorum Muzarabicorum
(Manuales y Anejos de ,Emerita‘; 28), 2 Bde., hier: Bd. 2, Madrid 1973, S. 498-503.

https://dol.org/10.5771/6783856503085-115 - am 13.01.2026, 06:56:02. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956503085-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

118 KLAUS HERBERS

Wie seinem Freund Alvarus lag auch Eulogius die lateinische Kultur am Her-
zen. Bei seiner Reise soll er Werke Juvenals, die Satiren des Horaz, die ,,Civitas
Dei“ von Augustinus, Werke des Aldhelmus von Malmesbury und andere einge-
sehen und teilweise kopiert haben.? So erginzte er seine Bibliothek, die auch sei-
nen Schilern zur Verfugung stand. Die Kirchenviter und besonders die Werke
Augustins nahmen dabei einen vorrangigen Platz ein.” Samson, ein Schiiler des
Eulogius, soll sogar gesagt haben: Es wird die Zeit kommen, in der man Latei-
nisch wieder in korrekter Form in Spanien sprechen wird.! Schwindende Kennt-
nis antiker Traditionen und der Viterschriften samt den Notwendigkeiten der
Sprachbeherrschung hingen fiir diese Personengruppe mit Fragen des christlichen
Glaubens zusammen. Die Riickbesinnung auf das Lateinische verhinderte jedoch
nicht religiose Polemik, wenn Eulogius im letzten Teil seines Briefes an Willesindo
sagt, dass Priester, Diakone und Laien mit dem Eifer fir das Gottliche ausgeriistet
(»zelo divinitatis armati“) gegen den Feind des Glaubens (,hostem fidei“) auf den
Marktplatz Cérdobas gegangen seien und den schindlichen und verruchten Seher
Mohammed verflucht hitten (,maledicentes nefandum et scelerosum ipsorum
uatem Mahomat®).1! Soweit eine Kurzcharakterisierung der sogenannten ,Mirty-
rer von Cordoba’, die in der Mitte des 9. Jahrhunderts, zwischen 850 und 859,
nach solchen oder dhnlichen Aktionen von Muslimen getotet wurden.!2

Die ,Vita Eulogii“ wurde nach dessen Tod von seinem Weggefihrten Alvarus
verfait.13 Von Eulogius selbst kennen wir aufler den Briefen drei theoretische
Werke: zunichst das ,Memoriale sanctorum® (851 verfasst und 856 erginzt [III.
Buch]), in dem er die Legitimitit der Mirtyrer verteidigt, weiterhin das im Ge-
fingnis geschriebene ,Documentum martyriale® und schliefflich ein drittes Werk,
den ,Liber apologeticus sanctorum martyrum®, der nach 857 aufgezeichnet wur-
de. Er verteidigt hierin das freiwillige Martyrium und schliefft auch eine Lebens-
beschreibung Mohammeds ein, die er angeblich bei seinem Besuch im navarre-
sischen Kloster Leyre gefunden haben will.14

Eulogius kommentierte die Martyrien im Einzelnen, und eine Untersuchung
des ,Memoriale Sanctorum® konnte dazu fihren, auch seine Theologie und
Kirchenpolitik ndher zu charakterisieren.!> Beschliisse eines Konzils von 852, bei
dem das Verhalten der Mirtyrer kiinftig verboten wurde, lehnte er ab und zeigte

8 Vgl. Pérez de Urbel, Eulogio (Anm. 4), S. 113-114.

7 Vgl.ebd., S. 116-117.

10 Vgl. ebd., S. 110.

' Gil, Corpus Bd. 2 (Anm. 7), S. 501.

12 vgl. ebd., S. 502-503.

13 vgl. Gil, Corpus Bd. 1 (Anm. 7), S. 144-361.

14" vgl. Eulogius, Liber apologeticus, cap. 15-20, in: Gil, Corpus Bd. 2 (Anm. 7), S. 483-488,
die Fundnotiz auf S. 483. Zu den lateinischen Mohammedviten des frithen Mittelalters,
die stark von byzantinischen Traditionen bestimmt waren, vgl. H. Bobzin, Islam II. Islam
und Christentum 7.-19. Jahrhundert, in: Theologische Realenzyklopiadie 16, 1987, S. 336-
349, hier S. 338. Vgl. hierzu auch Herbers, Christen und Muslime (Anm. 3).

15 Gil, Corpus Bd. 2 (Anm. 7), S. 363-459, vgl. Pérez de Urbel, Eulogio (Anm. 5) S. 139-157.

https://dol.org/10.5771/6783856503085-115 - am 13.01.2026, 06:56:02. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956503085-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SCHLUSSELFIGUREN DES CHRISTLICHEN SPANIEN IM MITTELALTER 119

dabei keine Kompromissbereitschaft. Offenbar wollte er sich dem Druck des
muslimischen Herrschers, der auch auf dem Konzil lastete, aber auch den An-
sichten von anderen Christen nicht beugen.

Wie die ,Vita Eulogii“ berichtet, erlitt Eulogius selbst das Martyrium nach
einem Besuch bei den Weggefihrtinnen Flora und Leocritial® an den 5. Iden des
Mirzes (also am 11. Mirz), einem Sabbat. Nach seinem Tod setzte sich eine Tau-
be auf seinen Leichnam. Drei Tage spiter wurden die Reliquien des Eulogius bei
Sankt Zoilo (,sub umbra beatissimi martiris Zoili“!”) beigesetzt. Vier Tage nach
dessen Martyrium starb Leocritia. Der Abschluss der Notiz berichtet davon, dass
sein Leichnam an den Kalenden des Juni (also am 1. Juni) in die Basilica des hl.
Zoilus tibertragen wurde.

Aufschlussreich ist die Verehrung der Mirtyrer nach der Mitte des 9. Jahrhun-
derts. Im Emirat von Cérdoba sind Graber der Mirtyrer nicht explizit belegt.
Wurden die Leichname in den Fluss geworfen, so war das Vergessen und fehlende
Verehrungsmaglichkeit gleichsam angelegt und gewollt.!3 Interesse bestand aber an
anderer Stelle: Konig Alfons III. von Asturien forderte nach einem Sieg tiber die
Truppen Emirs Muhammad I. 883 die Reliquien von Eulogius und Leocritia, die er
durch einen Samuel nach Oviedo uberfiihren lie}, wo sie am 9. Januar 884 an-
kamen.!®

Auflerdem strahlte der Kult der Mirtyrer bis in das Westfrankenreich aus, wie
eine kurz zuvor erfolgte Reliquientranslation der Heiligen Georg, Aurelius und
Nathalia dorthin verdeutlicht?. Auch das Karl dem Kahlen gewidmete Martyro-

16" vgl. Vita Eulogii, in: Gil, Corpus Bd. 1 (Anm. 7), S. 337-343.
17 Vgl. ebd., S. 341, Kap. 15, Z. 84-85.
18 Zur Ubersicht iiber die Bestattungsorte ist die Liste bei Henriet, Sainteté martyriale
(Anm. 4), S. 132-139 mit den jeweiligen Belegen niitzlich.
19 Zur Gesandtschaft des Dulcidius vgl. Crénica Albeldense a. 883, in: Gil Fernandez, Créni-
cas (Anm. 1), hier S. 181; vgl. auch Breviario antiguo de Oviedo, in: Florez, Espafia Sagrada
10 (Anm. 5), S. 467, Anm. *: ,,Cum anno Domini 883 vigesimum quartum post martyrium
SS. Eulogij et Leocritiae, Magnus Adephonsus Oveti Rex quemdam Presbyterum, Dulci-
dium nomine, Cordubam, ut coram Mahomat Cordubae regem nonnulla ad utriusque per-
tinentia tractanda statum, dimitteret; Presbyter Dulcidius cum esset in urbe, quomodo ipso-
rum corpora sanctorum Eulogii et Leocritiae Martyrum in suam pervenire potestatem pos-
sent, curavit. Intentum quidam Muzarabi Christiano, cognomine Samuel, patefecit, qui
promisit sanctum Dulcidii votum implere. Oblata complevit Samuel: et disposiits negotiis
Dulcidius Adephonsum de sacris reliquiis certiorem fecit, qui cum Hermenegildo episcopo
Ovetensi, et clero, solemni processione ordinata, illis extra urbem Ovetum obviam fuit.
Quibus receptis, et in capsam cypressinam translatis, et in capella S. Leocadiae sub arae ta-
bula conditis, Regis et Procerum devotio occupavit laetitiam. Quae tranlatio facta fuit
IX. Januarii, quo sacra corpora pervenerunt®. Vgl. ferner R. P. A. Dozy, Histoire des Musul-
mans d’Espagne jusqu'a la conquéte de 1’Andalousie par les Ovetum almoravides (711-
1110), Leiden 1932, S. 361-362; Franke, Die freiwilligen Martyrer (Anm. 4), S. 169.
Vgl. zu dieser abenteuerlichen Reise, zunichst sogar mit etwas anderem Ziel die Quellen-
berichte (samt folgenden Mirakeln) von Aimon von St-Germain-des-Prés: J.-P. Migne, De
translatione ss. martyrum Georgii, Aurelii et Nathaliae, in: J.-P. Migne (Hrsg.), Patrologia
Latina, Bd. 115, Sp. 939-960 (BHL 3409); ders., Historia translationis s. Vincentii ex His-
paniae in Castrense Galliae monasterium, in: J.-P. Migne (Hrsg.), Patrologia Latina, Bd. 126,

20

https://dol.org/10.5771/6783856503085-115 - am 13.01.2026, 06:56:02. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956503085-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

120 KLAUS HERBERS

log Usuards von Saint-Germain-des-Prés von etwa 860 verzeichnet verschiedene
spanische Heilige unter den nicht unbetrichtlichen ,Neuzugingen®.?! Damit ent-
falteten die Reliquien der Mirtyrer ihre Wirkung, vor allem auflerhalb des Emi-
rates; die Bedeutung der christlichen Reiche fiir die Memoria spiegelt sich auch
in der handschriftlichen Uberlieferung der lateinischen Schriften.?2

Zugleich durfte die kurze Charakterisierung von Eulogius deutlich gemacht
haben, dass sich religiose Fragen mit kulturellen Orientierungen — was Sprache
und Literatur betraf - iiberlagerten.

Isidor — von Sevilla nach Ledn

Das Beispiel des Eulogius zeigt, wie die im Zuge der militdrischen Auseinander-
setzungen nach Stiden expandierenden Reiche die Deutungshoheit tber christ-
liches Leben unter muslimischer Herrschaft erlangten, indem sie das Andenken
einiger Mirtyrer in Schrift und Kult pflegten. Gab es aber weitere Moglichkeiten
Helden und Vorbilder auch hagiographisch zu iiberhohen? Der Blick auf die Zeit
vor der muslimischen Eroberung bietet eine weitere Moglichkeit. Isidor von Se-
villa (gest. 633) war seit der Karolingerzeit nicht nur auf der Iberischen Halbinsel
wegen seiner Haltung bei der Uberwindung des Arianismus, sondern auch durch
viele seiner grundlegenden Schriften wie den ,Etymologiae“ bekannt.

Nach 910 wurde Leén neue Hauptstadt des Konigreiches Ledn, das Asturien ab-
loste. Die christlichen Reiche fithrten dennoch weiterhin oft bewusst oder un-
bewusst westgotische Traditionen in angepasster Form weiter, und standen zugleich
seit dem 11. Jahrhundert groffen Einfliissen aus Mitteleuropa und Rom gegentiber.

Sp. 1011-1028 (BHL 8644). Vgl. hierzu in groflerem Zusammenhang (mit weiterer Litera-
tur) J. Fontaine, Mozarabie hispanique et monde carolingien: Les échanges culturels entre la
France et 'Espagne du VIII® au X® siécle, in: Anuario de estudios medievales 13, 1983, S. 33
und 36-38 sowie S. Meyer, Der heilige Vinzenz von Zaragoza. Studien zur Prisenz eines
Mirtyrers zwischen Spitantike und Hochmittelalter (Beitrdge zur Hagiographie; 10), Stutt-
gart 2012, S. 175-182. — Das Westfrankenreich diirfte fiir Kultbeziehungen zu Spanien auch
durch seine Nachbarlage in der spiten Karolingerzeit die wichtigste Rolle gespielt haben.
Die Traditionslinie der ilteren karolingischen transpyreniischen Politik war wohl auf Karl
den Kahlen tibergegangen, vgl. neben den Hinweisen auf Karl den Groen und Ludwig den
Frommen auch die Beobachtungen zur Vision des Chorbischofs Audradus (Modicus)
von Sens tber die Rolle Karls des Kahlen, hierzu Herbers, Patriotische Heilige (Anm. 4),
S. 75-76.

Vgl. bereits hierzu B. de Gaiffier, Les notices hispaniques dans le martyrologe d’Usuard, in:
Analecta Bollandiana 55, 1937, S. 268-283. Vgl. die Edition des Martyrologs von J. Du-
bois, Le martyrologe d’Usuard (Subsidia hagiographica; 40), Briissel 1965, S. 144-364, der
in der Einleitung die neuen spanischen Heiligen zusammenstellt (S. 93-96). Vgl. auch
E. A. Overgaauw, Martyrologes manuscrits des anciens diocéses d’Utrecht et de Liege.
Etude sur le développement et la diffusion du Martyrologe d’Usuard, Hilversum 1993,
S. 549-1136. - Siehe dhnlich auch das spitere Schicksal des Pelagius, das bis nach Mittel-
europa bekannt wurde, vgl. Herbers, Patriotische Heilige (Anm. 4), S. 76-77.

22 Vqgl. Gil, Corpus Bd. 2 (Anm. 7), S. 363.

21

https://dol.org/10.5771/6783856503085-115 - am 13.01.2026, 06:56:02. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956503085-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SCHLUSSELFIGUREN DES CHRISTLICHEN SPANIEN IM MITTELALTER 121

Die Akzeptanz und Ablehnung mitteleuropdischer und romischer Formen erschei-
nen bei der Neustrukturierung des christlichen Spanien im 11./12. Jahrhundert
ausgesprochen vielfiltig.?? Trug die Riickbesinnung auf eigene oder gar muslimisch
bestimmte Traditionen der Iberischen Halbinsel hier zu weiterer Differenzierung
bei?

Als ein Beispiel von mehreren Translationen?* mochte ich diejenige Isidors von
Sevilla nach Leén 1063 herausheben. Uberliefert ist das Ereignis nur in lateini-
schen Quellen aus dem Leoneser Milieu. Der alteste Bericht stammt aus dem aus-
gehenden 11. oder dem beginnenden 12. Jahrhundert.?> Die Schrift erzihlt detail-
liert von den Verhandlungen in Sevilla. Der Aufbruch der Gesandtschaft mit den
Reliquien war von symbolischen Akten begleitet. Vorausgegangen war ein erfolg-
reicher Feldzug Ferdinands I. von Ledn in sevillanisches Gebiet. Nach der wunder-
baren Auffindung der offensichtlich in dieser Quellenperspektive in Vergessenheit
geratenen Isidorreliquien soll sich der muslimische Herrscher vor dem Abtransport
auf den Sarkophag geworfen und gesagt haben, wie sehr die Sache Isidors auch
immer die seine gewesen sei. Solche Abschiedsrituale entsprechen zwar den aus
dem 9. Jahrhundert bekannten Translationsberichten Mitteleuropas, aber hier wird
aufgrund der besonderen Situation Spaniens ein nichtchristlicher Herrscher in die-
ses Ritual einbezogen. Die Translation des bedeutenden Isidor von Sevilla nach
Ledn symbolisierte damit nicht nur eine Ankniipfung an die grofle westgotische

23 Vgl. hierzu K. Herbers, Das Papsttum und die Iberische Halbinsel im 12. Jahrhundert, in:
E.-D. Hehl [et. al.] (Hrsg.), Das Papsttum in der Welt des 12.]Jahrhunderts (Mittelalter-
forschungen; 6), Stuttgart 2002, S. 25-60 (Nachdr. in: K. Herbers, Pilger, Pipste, Heilige:
ausgewihlte Aufsitze zur europdischen Geschichte des Mittelalters, Tibingen 2011,
S.237-278); ders., Die Iberische Halbinsel im 12.Jahrhundert. Streiflichter auf die
Geschichte eines ,,Grenzraumes®, in: G. Tamer (Hrsg.), The Trias of Maimonides. Die Trias
des Maimonides. Jewish, Arabic and Ancient Culture of Knowledge. Judische, arabische
und antike Wissenskultur, Berlin 2005, S. 23-39.
Schon seit dem 8./9. Jahrhundert sind Translationen erwihnt (so Eulogius nach Oviedo,
Georg, Aurelius und Nathalie von Cérdoba nach Saint-Germain des Prés). Im 11. Jahr-
hundert konnte man hier die Ubertragung des Indalecius von Almerfa nach San Juan de la
Peia oder diejenige des hl. Zoilus von Cérdoba nach Carrién de los Condes anfithren.
Vgl. zur letzten Ubertragung P. Henriet, Un hagiographe au travail: Raoul et la réécriture
du dossier hagiographique de Zoile de Carrién (années 1130). Avec une premiére édition
des deux prologues de Raoul, in: M. Goullet / M. Heinzelmann (Hrsg.), La réécriture ha-
giographique dans I'occident médieval: transformations formelles et idéologiques (Beihefte
der Francia; 58), Ostfildern 2003, S. 251-283.
2> Edition bei J.-P. Migne (Hrsg.), Patrologia Latina, Bd. 81, Sp. 39-43, vel. spiter die Historia
Silensis: J. Pérez de Urbel / A. Gonzalez Ruiz-Zorrilla (Hrsg.), Historia Silense (Escuela de
Estudios Medievales; 30), Madrid 1949, S. 198-204. Vgl. zu dieser Edition C. Sinchez Al-
bornoz, De nuevo sobre la Crénica de Alfonso III y sobre la llamado Historia Silense, in:
Cuadernos de Historia de Espafia 37/38, 1963, S. 292-317 (Nachdr. in: C. Sdnchez Albor-
noz, Investigaciones sobre la historiografia hispana medieval, Madrid 1967, S. 235-263, be-
sonders S. 249-263). Zur Ubertragung vgl. auch W. Deimann, Christen, Juden und Muslime
im mittelalterlichen Sevilla: religiose Minderheiten unter muslimischer und christlicher
Dominanz (12. bis 14. Jahrhundert) (Geschichte und Kultur der Iberischen Welt; 9), Berlin
[u.a.] 2012.

24

https://dol.org/10.5771/6783856503085-115 - am 13.01.2026, 06:56:02. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956503085-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

122 KLAUS HERBERS

Zeit, sondern integrierte indirekt zugleich muslimisch geprigte Traditionen. Mit
diesem Akt gewann der Aufbruch aber zugleich eine neue Dimension fir Zeit und
Raum. Isidor stiftete in dieser Quellenperspektive doppelt Einheit, indem er mus-
limische und christliche Entwicklungen reprisentierte und zugleich auf die alte
westgotische Einheit der Hispania verwies. Die neue Ruhestitte San Isidoro in Le-
on zeigte aber zudem, wo der Ausgangspunkt fir die Einigung Spaniens unter
christlicher Herrschaft kiinftig liegen sollte: in Le6n. In San Isidoro, wo im Pan-
téon eine Grablege der leonesischen Konige entstehen sollte, befanden sich im be-
nachbarten Hochaltar der Kirche nun auch die Reliquien des hl. Isidor.

Ein solcher Held diente aber nicht nur zur Legitimation der leonesischen Ko-
nige. Er war wandlungsfihig. Fine zweite hagiographische Schicht,?¢ vor allem die
LVita sancti Isidori“?” aus dem ausgehenden 12. Jahrhundert, zeigt einen Isidor, der
wie das nordliche Spanien zu dieser Zeit den Schulterschluss mit Rom suchte.?
Ein prodigium erzihlt, dass der Kirchenlehrer Isidor, um seinen ,Kollegen® Gregor
den Groflen (gest. 604) in Rom zu treffen, in einer einzigen Weihnachtsnacht von
Sevilla nach Rom und zuriick reisen konnte ,in parvissimo temporis intervallo®.?’
Damit wurde Isidor zusitzlich als rombezogener Kirchenlehrer stilisiert. Die so-
genannte ,Adbreviatio Braulii“ etwa aus der gleichen Zeit unterstreicht diesen
Akzent eines neuen Isidorbildes,*® denn auch die Gegner, gegen die Isidor kimpft,
indern sich. Hatte der historische Isidor gegen die arianische Haresie Stellung be-
zogen, so wird er nun sogar zum Kimpfer gegen den Islam, den man auch als Hi-
resie ansah.3! Dabei ergab sich eine interessante Parallelisierung: Isidor erscheint
zusammen mit dem Apostel Jakobus dem Alteren und wird auf der anderen Seite
mit Gregor dem Groflen verglichen, der sich auf Petrus bezieht.3? Es wird deutlich,
wie Rom und Nordspanien in eine Art Konkurrenz treten. Das hagiographische

26 Vgl. P. Henriet, Rex, lex, plebs. Les miracles d’Isidore de Séville a Leén (XIe-XIII¢ siecles),

in: M. Heinzelmann [et al.] (Hrsg.), Mirakel im Mittelalter. Konzeptionen, Erscheinungs-

formen, Deutungen (Beitrdge zur Hagiographie; 3), Stuttgart 2002, S. 334-350, hier S. 339.

Vgl. zu den Indizien beziiglich der Datierung und zur Zusammensetzung des hagiographi-

schen Dossiers ebd., besonders S. 339-340.

28 Vgl. J.-P. Migne (Hrsg.), Patrologia Latina, Bd. 82, Sp. 24-25.

29" Ebd.

30 E. Anspach, Adbreviatio Braulii, in: E. Anspach (Hrsg.), Taionis et Isidori nova fragmenta et
opera, Madrid 1930, S. 56-64. Zur Datierung dieser Schrift auf Ende des 11. bis Anfang des
12. Jahrhunderts vgl. M. C. Diaz y Diaz, Literatura Jacobea hasta el siglo XII, in: G. Scalia
(Hrsg.), Il Pellegrinaggio a Santiago de Compostela e la letteratura jacopea (Atti del Con-
vegno internazionale di studi, Perugia 23-25 settembre 1983), Perugia 1985, S. 225-250, hier
S.239-240 und K. Herbers, Politik und Heiligenverehrung auf der Iberischen Halbinsel. Die
Entwicklung des ,politischen Jakobus”, in: J. Petersohn (Hrsg.), Politik und Heiligenver-
ehrung im Hochmittelalter, Sigmaringen 1994, S. 177-275, hier S. 208-209. Henriet, Rex, lex,
plebs (Anm. 26), schldgt auf S. 340 ein spiteres Datum vor (Ende des 12. Jahrhunderts).

31 Vgl. ebd., S. 346 Anm. 73 mit den entsprechenden Belegen.

32 Vgl. Anspach, Adbreviatio Braulii (Anm. 30), S. 63-64: ,Nam sicut Gregorius doctor Ro-
mae successit Petro ita beatus Isidorus in Hispaniarum partibus doctrina Jacobo successit
apostolo®.

27

https://dol.org/10.5771/6783856503085-115 - am 13.01.2026, 06:56:02. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956503085-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SCHLUSSELFIGUREN DES CHRISTLICHEN SPANIEN IM MITTELALTER 123

Dossier Isidors wird mithin mehrfach neu geschrieben: Mit jedem Neuschreiben
(Réécriture) waren neue Konzeptionen verbunden, die neben der Person auch die
Sakralisierung des Raums betrafen.3

El Cid

Der Gestalt des Cid kann man sich als Historiker besonders schwer nihern, denn
bis heute ist sie doch in unzihligen literarischen Bearbeitungen weitgehend dem
historischen Zugriff entzogen worden. Die Puerta in Burgos zeigt ihn mit ver-
schiedenen anderen Helden der Geschichte Kastiliens.

Neben den zahlreichen literarischen Bearbeitungen haben Filme das Bild des
Helden besonders verfestigt, so der 1961 von Anthony Mann gedrehte Histo-
rienfilm mit Charlton Heston und Sophia Loren in den Hauptrollen. Ramén
Menéndez Pidal, der 1929 eine umfassende Studie zum Cid vorgelegt hatte34,
war Berater.

Damit ging seine Sicht der Dinge auch in diesen Film mafigeblich ein. Im April
2005 kam der spanische Zeichentrickfilm ,El Cid - Die Legende® (2003, Origi-
naltitel: ,El Cid: La Leyenda®) in die deutschen Kinos. Dargestellt wird ein edler
Ritter, der nie fiir personlichen Reichtum oder Ruhm, sondern fiir die Vergebung
seines Konigs und fiir seine Ehre kdmpfte. Damit gibt der Trickfilm treffend die
Kernaussage der spiteren Imaginationen wieder, die durchaus auch dem Film
von 1961 und den Interpretationen von Menéndez Pidal folgt.

Zwei neuere Studien wollen den Mythos Cid vom historischen Cid trennen:
Richard Fletcher und Gonzalo Martinez Diez.3> Der Klappentext der deutschen
Ausgabe von Fletchers Buch unterstreicht das Problem der Mythisierung ,,Einge-
bettet in 500 Jahre spanischer Geschichte schildert der Autor akribisch, wie und
warum sich ein kastilischer Ritter aus dem 11. Jahrhundert in den Heros verwan-
delte, der er nie war®. Martinez Diez will ebenfalls entmythologisieren und
nahm den 900. Todestag des Cid 1999 zum Anlass, um die cidofobia der orienta-
listischen Forscher wie Dozy und die cidofilia eines Menéndez Pidal wieder in ein
Gleichgewicht zu bringen.

Das Leben des Cid spielt in der neu aufsteigenden Gegend von Kastilien, das
schon als entstehende Grafschaft durchaus mit Ledn in Konkurrenz trat. Der Cid
wurde um 1043 als Rodrigo in Vivar bei Burgos geboren. Nach dem Tod seines

33 Vgl. vor allem den Band Goullet / Heinzelmann, La Réécriture hagiographique (Anm. 24)

und M. Goullet / M. Heinzelmann (Hrsg.), Miracles, Vies et Réécritures dans 1'Occident
Médiéval, Actes de 1'Atelier ,La Réécriture des miracles” (IHP, juin 2004) et SHG 10-12:
Dossiers des saints de Metz et Laon et de Saint Saturnin de Toulouse (Beihefte der Francia;
65), Ostfildern 2006.

34 Vgl. R. Menéndez Pidal, La Espaiia del Cid, 2 Bde., Madrid 1929.

35 Vgl. R. A. Fletcher, El Cid. Leben und Legende des spanischen Nationalhelden. Eine Bio-
graphie, aus dem Engl. von M. Pfeiffer, Weinheim 1999; G. Martinez Diez, El Cid histéri-
co, Barcelona 1999.

https://dol.org/10.5771/6783856503085-115 - am 13.01.2026, 06:56:02. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956503085-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

124 KLAUS HERBERS

Vaters (um das Jahr 1058) kam er als Halbwaise an den Hof Konig Ferdinands
und wurde dort zusammen mit dessen Sohn Sancho erzogen. Schon 1038 diirfte
er bei der Erhebung Ferdinands zum Koénig von Ledn zugegen gewesen sein. Die
Ausbildung entsprach der eines Adeligen der Zeit: er lernte wohl Lesen und
Schreiben, aber vor allem auch Reiten und weitere Dinge, die das Kriegshand-
werk betrafen.

Rodrigo nahm im Gefolge Sanchos, der nach seinem Vater Ferdinand Konig
von Kastilien wurde, wichtige Aufgaben wahr, so das Amt eines koniglichen Ban-
nertrigers (alférez oder armiger regis). Bereits in dieser Zeit erhielt er den Beinamen e/
Campeador oder campi doctor, ein von lat. campio (Kimpe, Duellkimpfer) hergelei-
teter Titel, der auf das siegreiche Bestehen von Zweikimpfen verweist.

Die drei Sohne Ferdinands I., unter welchen das Reich nach dessen Tod 1065
aufgeteilt worden war, standen aber im Konflikt. Als Sancho 1072 Zamora bela-
gerte, trat Rodrigo in die Dienste von Sanchos Bruder Alfons VL., der die Konig-
reiche Leén und Kastilien wiederum vereinigte. Obwohl Rodrigo Lehnsmann
Alfons’ VI. wurde und dieser ihm zunichst (um 1074) noch eine gute Heiratspartie
(Jimena Diez, eine Verwandte des Konigs) vermittelte, blieben die Beziehungen
zum nunmehrigen Alleinherrscher gespannt.

Nach verschiedenen eigenmichtigen Eroberungsziigen und der vom Konig
nicht gewiinschten Einmischung in einen regionalen Konflikt fiel Rodrigo 1081 bei
Alfons VI. in Ungnade, erfuhr den koniglichen Zorn, die 774 regia, und wurde des
Landes verwiesen. In den Quellen erscheint dies als Konflikt zwischen Konig und
Lehnsmann, vielleicht spielten aber weitere Feinde Rodrigos im Hintergrund eine
Rolle.

In der Folgezeit brachten eher eigenstindige erfolgreiche Unternehmungen
Rodrigo den Beinamen El Cid ein, den wohl Muslime zuerst verwendeten (von
arabisch sayyid: Herr). Der Cid diente dem muslimischen Kleinkonig von Zarago-
za, sammelte aber Gefolgsleute um sich, die ihm zu einer zunehmend wichtigen
Position in der Levante verhalfen. Vielleicht dachte der Cid, mit seiner Unterstiit-
zung Zaragozas konne er sogar indirekt seinem fritheren Herrn Alfons VI. dienen,
denn als Alfons die Stadt 1086 belagerte, leistete er bezeichnenderweise keinen
Widerstand. Die Aktion Alfons’ VI. gehort aber in einen grofleren Zusammenhang.
Das muslimische Toledo kapitulierte am 6. Mai 1085 und Alfons VI. marschierte
am 25. Mai in der Stadt ein. In diesen Zusammenhang gehoren auch Alfons Akti-
vitdten gegen Zaragoza, das er im Frithsommer 1086 belagern lief3, wihrend Rodri-
go auf der anderen Seite stand. Doch wihrend der Belagerung erreichten den Herr-
scher beunruhigende Nachrichten: Nordafrikanische Muslime waren gelandet und
bauten auch gegen Alfons VI. Druck auf. In Sagrajas (oder az-Zallaga) bei Badajoz
erlitt der Konig eine empfindliche Niederlage (23.10.1086).

In dieser Situation vertraute Alfons VI. den wieder akzeptierten Lehnsmann
Rodrigo dem Schutz des Taifenherrschers von Valencia an, des ehemaligen Tole-
daner Konigs al-Qasir. Alle Lander in der Levante, die er erwerben wiirde, sollten

https://dol.org/10.5771/6783856503085-115 - am 13.01.2026, 06:56:02. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956503085-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SCHLUSSELFIGUREN DES CHRISTLICHEN SPANIEN IM MITTELALTER 125

thm zure hereditario, also erblich zustehen. Nach den Erfolgen der Almoraviden in
weiten Teilen von al-Andalus sicherte der Cid Valencia von Stiden her ab und
baute seine Stellung dort aus. Alfons VI. versuchte 1092 selbst, die Stadt zu er-
obern, tiberlief} aber dann dem Cid die Interessenswahrnehmung im ganzen Ge-
biet von Valencia. Dieser konnte nach 1092 die Stadt bis 1099 als oberster Rich-
ter und Herr (Sesior de Valencia) leiten und verteidigte das Konigreich gegen die
von Stiden vorriickenden Almoraviden. Seine Herrschaft wird in den lateinischen
und arabischen Quellen sehr unterschiedlich gewertet.

Der Tod des Cid ist legendir: Todlich verwundet, lie8 er seine Leute verspre-
chen, weiter zu kimpfen. Zur Tduschung sollen die Kimpfer den geschminkten
Leichnam vor der Schlacht in voller Ristung aufs Pferd gesetzt haben. Auf diese
Weise motiviert, errangen seine Leute einen glinzenden Sieg iiber die von der
Erscheinung des Totgeglaubten erschreckten Berber. Allerdings wissen wir iiber
die tatsichlichen Todesumstinde des Cid kaum etwas; wohl eher starb er nach
einer Pfeilverwundung am 10. Juli 1099 friedlich im Bett.

Der Cid hinterlief keine minnlichen Erben, sein einziger Sohn Diego
Rodriguez fiel schon 1097 in der Schlacht. Seine Witwe konnte die Stadt noch
bis August 1101 halten, doch die Hilfe Alfons’ VI. im Mirz 1102 kam zu spit; er
musste den angreifenden Almoraviden die Stadt tiberlassen, die er zuvor in
Flammen aufgehen lief. Der Konig lief aber noch die Witwe und den Leichnam
des Cid zusammen mit seinen Truppen aus Valencia evakuieren.

Beigesetzt wurde der Leichnam im Kloster San Pedro de Cardefa bei Burgos.
Heute finden wir das Grabmal in der Kathedrale von Burgos und sein Schwert Ti-
zona im Armeemuseum in Madrid. Eine von Menéndez Pidal verfasste Grab-
inschrift fur den Cid und seine Gemahlin lautet: ,,Aqui yacen Rodrigo Diaz, el
Campeador, muerto en Valencia en 1099, y su esposa Jimena, hija del conde Die-
go de Oviedo, de regia estirpe. A todos alcanza la honra del que en buena hora
naci6®.36

Die Geschichte des Cid vermittelt das Bild eines ruhelosen Kiampfers, der
mehrfach die Fronten wechselte, in mehrere Konflikte mit seinem Lehnsherrn
geriet, schliefflich aber doch die christliche Sache verteidigte. So hat es auch die
Dichtung von seinen Taten im 13. Jahrhundert in epischer Form festgehalten.?”
Damit wurde er auch zum Prototyp des Reconquista-Kidmpfers, der zugleich Kas-
tilien als Trager dieser Auseinandersetzungen stilisierte.

Diese mythische Uberhohung des Cid erfolgte aber nicht nur in der Literatur.
In verschiedenen Schritten nach seinem Tod und begann dieser Prozess im Klos-

36 Hier ruhen Rodrigo Diaz, der Campeador [etwa: ,der Champion‘], gestorben zu Valencia

im Jahre 1099, und seine Gemahlin Jimena, Tochter des Grafen Diego von Oviedo, aus
koniglichem Geschlecht [was ungeklirt ist]. Alle erreicht die Ehre dessen, der zur rechten
Stunde geboren ward®.

37 Vgl. Text und Ubersetzung bei H.-J. Neuschifer (Hrsg.), El Cantar de mio Cid (Klassische
Texte des Romanischen Mittelalters; 4), Miinchen 1964.

https://dol.org/10.5771/6783856503085-115 - am 13.01.2026, 06:56:02. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956503085-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

126 KLAUS HERBERS

ter Cardefa, wo er seine letzte Ruhe fand. Dort wurde er durch den Grabeskult
immer stirker zu einer Art Helden Kastiliens und der Reconquista stilisiert.38

Wann und wie geschah dies? In Cardefia gewann der Cid vor allem in einer
Zeit an Bedeutung, in der es um einheitliches Handeln gegen die Muslime ging.
Die Niederlage der christlichen Heere gegen die muslimischen Almohaden in der
Schlacht von Alarcos 1195 machte eine stirkere Einheit der christlichen Reiche
notig, die durch Personen wie den Cid unterstiitzt werden konnte. Der Cid wurde
- wie im spateren Heldenlied - zunehmend zu einem Kimpfer, der sogar ent-
gegen seiner Lebensgeschichte die konigliche Autoritit anerkannte.3* Auflerdem
sah man im Cid zunehmend einen Glaubenskrieger, der er bei seinen Wechseln
auf verschiedene Seiten, denn er kidmpfte ebenso fur muslimische Herrscher,
ebensowenig gewesen sein dirfte. Wie im Kloster Arlanza, wo man das Andenken
des kastilischen Kiampfers Ferndn Gonzélez pflegte,** wurde in Cardefia der Cid
zur angeblichen Stifter- und Griinderfigur der monastischen Gemeinschaft. Ob-
wohl also in den zeitgenossischen Quellen kaum direkte Beziehungen der beiden
Protagonisten zu den genannten Klostern festzustellen sind, erschienen sie in
Schriften im 13. und 14. Jahrhundert zunehmend als Forderer und Mitglieder der
jeweiligen monastischen Gemeinschaften. Von daher ist es logisch, dass sich der
Cid zusammen mit dem Grafen Ferndn Gonzalez (931/932-970), der im 10. Jahr-
hundert kastilische Eigenstindigkeit demonstriert hatte, auf dem gezeigten grofSen
Torbogen in Burgos findet, zumal literarische Werke die Bedeutung des Cid -
auch fur Kastilien - fortschrieben.

Vergleichende Schlussbetrachtung

(1) Meine drei Helden und Heilige legten in unterschiedlicher Weise den Weg
vom Helden zum Heiligen oder umgekehrt zuriick. Besonders Eulogius und der
Cid wurden zu Figuren, die bis heute unterschiedlich bewertet werden. Die Mar-
tyrer von Cérdoba und die Mozaraber insgesamt sah man noch vor wenigen
Jahrzehnten sogar in der spanischen Forschung unterschiedlich. Waren diese Per-
sonen fur die eine Seite Verriter, weil sie sich schon zu sehr einer arabisch-
muslimischen Lebensweise gendhert hatten, so sah die andere Seite — beispielsweise
Fray Justo Pérez de Urbel - in ihnen Helden, die fiir das wahre, christliche Spanien
die Fihrungsrolle Kastiliens in Frage stellten. Aber sowohl Eulogius als auch der
Cid sind Figuren, die als Helden und Heilige Griindungsmythen vom Widerstand
der Christen symbolisierten, wihrend Isidor vielleicht stirker arabisch-
muslimische und westgotische Traditionen evozierte.

38 So wie Arlanza den Mythos des anderen kastilischen Helden Ferndn Gonzalez konstruiert

hat, vgl. F.]J. Pefia Pérez, El Surgimiento de una Nacién, Castilla en su Historia y en Sus
Mitos, Critica, Barcelona 2005.

39 So die Interpretation von Pefia Pérez, El Surgimiento (Anm. 38), S. 118-119.

40 Ebd,, S. 137-161.

https://dol.org/10.5771/6783856503085-115 - am 13.01.2026, 06:56:02. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956503085-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SCHLUSSELFIGUREN DES CHRISTLICHEN SPANIEN IM MITTELALTER 127

(2) Die Rolle von Klostern und monastischen Gemeinschaften scheint fur diese
Prozesse wichtig gewesen zu sein, wie besonders das Beispiel des Cid unter-
streicht. Aber auch die memoria, die in Grablegen oder anderen Kirchen prakti-
ziert wurde, schuf neue Helden.

(3) Die Verflechtung von Heroischem und Religidsem, wie es im Untertitel des
Bandes heif3t, wird bei Eulogius besonders gut deutlich, denn es ging in Cérdoba
nicht nur um eine religiose Auseinandersetzung, sondern auch um Fragen der
Sprache und Kultur. Multifunktionalititen der Personen sind auch in den Tradi-
tionen Isidors als westgotische Leitfigur sowie seiner Neubestimmung als Kimpfer
gegen die Muslime und die Auseinandersetzung mit romischen Einflissen er-
kennbar. Wenn schlieffllich der Cid vom Pragmatiker zum Glaubenskrieger stili-
siert wurde, dann wird die Transformation des Heroischen in einen religiésen
Kontext mehr als deutlich.

(4) Damit bieten aber die drei Beispiele auch fir die Historiker einen Kommentar
zur Entwicklung und zu den Facetten der sogenannten Reconquista, der Riick-
eroberung. In der Reihenfolge meiner drei Beispiele konnte dies heiflen: Von den
Innensichten und Klagen zur Unterstiitzung von auflen. Sodann vom Austausch
mit den muslimischen Kleinkénigreichen im 11. Jahrhundert tber Tribute und
Transfer zum symbolischen Kapital im Sinne Bourdieus, das die sterbliche Hiille
Isidors in Ledn gewihrleistete. Und schlieflich im Falle des Cid vom Lehnsmann
und der politischen Gefolgschaft zum Helden firr den Glaubenskampf.

Mit dem Hinweis auf diese Konstruktionsprozesse diirfte aber auch deutlich wer-
den, wie problematisch die Bezeichnung ,Glaubenskrieg® oder ,Reconquista‘ wer-
den kann, wenn man wie in diesem Band nach den Relationsgeflechten fragt.

https://dol.org/10.5771/6783856503085-115 - am 13.01.2026, 06:56:02. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956503085-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/6783856503085-115 - am 13.01.2026, 06:56:02. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956503085-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

