
4. Vorgehen

Verschiedene Autoren haben darauf hingewiesen, dass der fragmenthafte, unabge-

schlossene Charakter von Gramscis Werk, das zum größten Teil unter den schwie-

rigen Bedingungen der faschistischen Haft entstand, eine besondere Offenheit für

Interpretationen aufweist (Candeias 2007; Demirović 2007b; Opratko 2012;Thomas

2009). Die gleichen Begriffe erhalten in neuen Zusammenhängen neue Bedeutun-

gen. Manche Begriffe werden ausformuliert und weiter entwickelt, andere liegen

gelassen. Dies vorausgeschickt, sei betont, dass der folgende Abschnitt keine werk-

kritische Rekonstruktion leisten, sondern in erster Linie die von Gramsci einge-

nommene methodische Perspektive aufgreifen wird. In diesem Zuge werden unter

Berücksichtigung ihrer Entstehungsbedingungen zentrale Begriffe und Konzep-

te, die in der Auseinandersetzung mit dem empirischen Gegenstand dieser Arbeit

herangezogen wurden und mit denen dieTheorierekonstruktion begonnen wurde,

systematisch erörtert.

Im Anschluss an die Darstellung und Diskussion der methodischen Perspekti-

ve und der herangezogenen Konzepte wird die aus der Pendelbewegung zwischen

Empirie und Theorie hervorgegangene Modifikation der Hegemonietheorie dis-

kutiert, die ein genaueres Erfassen des Untersuchungsgegenstands dieser Studie

ermöglichte. Dies bedeutet, dass es sich bei den nachfolgenden Abschnitten schon

um einen theoretischen Ausblick auf die aus der Theorierekonstruktion gewonne-

nen Ergebnisse dieser Studie handelt. Dass diese Fassung der empirischen Diskus-

sion vorangestellt ist, bedeutet nicht, dass zuerst die Theorie entwickelt und dann

die Empirie in sie eingepasst wurde. Das Voranstellen erfolgt, da die Trennung der

theoretischen von der empirischen Diskussion eine strukturiertere Darstellung er-

möglicht: in Auseinandersetzungmit der aktuelleren hegemonietheoretischenDis-

kussion, wie sie schon im Abschnitt zur Säkularisierungsthese begonnen wurde.

Nichtsdestotrotz werde ich in der nachfolgenden Darstellung in Grundzügen auf

die im vorangegangenen Abschnitt bereits skizzierte Forschungsproblematik ein-

gehen und bei der späteren Diskussion des empirischen Falls kenntlich machen,

wie ich zu meinen theoretischen Ergebnissen gelangt bin.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-006 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Hegemonie und Kulturkampf

4.1 Hegemonietheorie als methodische Doppelperspektive1

Als grundlegend für den Ansatz von Gramsci erachte ich die Fragestellung, in

welcher Beziehung eine bestimmte gesellschaftliche Gegebenheit zur Produktion

der materiellen Lebensbedingungen, infolgedessen zu den Verhältnissen, in die

die Produktion eingelassen ist, steht. Diese Fragestellung verbindet die Begriffe,

die Gramsci für die politische Analyse rund um das Konzept Hegemonie entwi-

ckelt. Aspekte der Kultur und der Ideologie, allgemeiner der Lebensweise werden

unter der Perspektive betrachtet, wie sie mit der konkreten Organisation der

Produktionsweise(n) verknüpft sind (vgl. Lauggas 2007).2 In Gramscis Hegemo-

nie-Verständnis ist es immer eine in der Anordnung der Produktionsverhältnisse

bestimmbare Klasse, die eine führende Rolle in der Organisierung von Hegemonie

einnimmt (vgl. Demirović 2007b). Der Begriff Hegemonie bringt das Bestreben

zum Ausdruck, eine freiwillige Gefolgschaft anderer Klassen für die Reproduktion

oder Transformation bestehender Produktionsverhältnisse zu erreichen. Für die

herrschenden Klassen bildet die in den Produktionsverhältnissen begründete

Verfügungsgewalt über die Mittel zur materiellen Reproduktion einer Gesellschaft

das Fundament ihrer Vormachtstellung. Eine die kapitalistische Produktionsweise

charakterisierende Form dieser Verfügungsgewalt ist das Privateigentum an den

Produktionsmitteln, die der Bourgeoisie den Zugriff auf die gesellschaftliche

Mehrarbeit – die Ausbeutung der Arbeitskraft – ermöglicht. Auf die Mittel und

Wege der Absicherung dieser Vormachtstellung aus der strategischen Perspektive

ihrer Überwindung richtet sich das Hauptaugenmerk von Gramsci.

Die Überlegungen Gramscis zur historischen Entwicklung und Expansion ei-

ner Klasse gewähren einen geeigneten Einstieg in seine Begriffswelt. Gramsci un-

terscheidet zwischen der ökonomisch-korporativen Phase, in der das Bewusstsein

einer Interessensolidarität zwischen den Mitgliedern einer Klasse vorhanden aber

auf die ökonomische Sphäre begrenzt ist, von der politischen Phase, in der sie die

korporativen Interessen überschreitet und beginnt, die politischen Institutionen

nach ihren allgemeinen Bedürfnissen zu organisieren. In der politischen Phase be-

wirkt die aufsteigende Klasse »über die Einheitlichkeit der ökonomischen und poli-

tischen Ziele hinaus auch die intellektuelle und moralische Einheit« und stellt »alle

Fragen, um die der Kampf entbrannt ist, nicht auf die korporative, sondern auf ei-

ne ›universale‹ Ebene« (Gramsci 1991ff.: 1561). Sie universalisiert ihr Projekt, indem

sie einen klassenübergreifenden Block über intellektuelle und moralisch-ethische

1 Der Abschnitt 4.1 (S. 98-103) enthält Formulierungen und Überlegungen, die auf einen zu-

sammen mit Axel Gehring geschriebenen Artikel zurückgehen (s. Babacan/Gehring 2013).

2 Ideologie begreife ich als ein Set zusammenhängender Ideen, die bestimmte Deutungszu-

sammenhängeherstellen.DenBegriff Kultur verwende ichumfassender, er bezieht alle Prak-

tiken tätiger Auseinandersetzung mit Welt ein und verweist auf die Art und Weise dieses

Tätigseins.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-006 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Vorgehen 99

Führung herstellt, auf deren Grundlage politische und ökonomische Kompromisse

gebildet werden.

Dem Bürgertum stellte sich die Einbindung und Mobilisierung subalterner

Klassen zuerst im Kampf gegen die feudalen Klassen als politische Aufgabe

(Adolphs/Karakayali 2007: 123). Fortan entwickelte es seine Erfahrung zu einer

steten Führungspraxis, die als ein »Prozess der Verallgemeinerung von Interessen

in einem instabilen Kompromissgleichgewicht« (Demirović 1992: 154) zusam-

mengefasst werden kann. Hegemonie ist nach Gramsci expansiv, molekular und

langfristig angelegt. Sie durchdringt die Erziehung, die Bildung, die Sprache, die

Literatur, die Architektur usw. Der herrschenden Klasse gereicht es dabei zu einem

strukturellen Vorteil, dass sie, indem sie über die materiellen Produktionsmittel

verfügt, auch über die Mittel zur geistigen Produktion verfügt, »so dass ihr damit

zugleich im Durchschnitt die Gedanken derer, denen die Mittel zur geistigen

Produktion abgehen, unterworfen sind« (Marx/Engels 1981: 46).

Einer der prominentesten und zugleich missverständlichsten Begriffe, der bei

Gramsci auf die verschiedenen konsensualen Einbindungsweisen subalterner Klas-

sen über die Organisierung der Ideologie und der Kultur verweist, ist der der Zi-

vilgesellschaft. Davon unterschieden ist die politische Gesellschaft, die den Be-

reich institutionalisierter Herrschaft fasst, die Gramsci durch Zwang charakteri-

siert sieht. Zusammen bilden sie den integralen Staat, der Konsens und Zwang

umschließt.Missverständlich ist der Begriff aufgrund der gelegentlichen Verwech-

selung des gramscianischen Ansatzes mit liberalen Konzepten, in denen der Zivil-

gesellschaft ebenfalls eine herausgehobene Bedeutung zukommt. In liberalen Kon-

zepten wird Zivilgesellschaft als eine Sammlung privater Akteure oder als ein frei-

heitlicher Ort begriffen, den das Bürgertum in Gegenüberstellung zum Staat, der

die Herrschaft organisiert, errungen habe.3 Wie bereits angeführt, hat sich in der

Türkei nach dem Putsch von 1980 eine Theorieströmung aus den Reihen der so-

zialistischen Bewegung herausgebildet, die den Zivilgesellschaftsbegriff entdeckte

und mit der Idee verknüpfte, dass die Demokratisierung aufgrund der autoritä-

ren Staatstradition ausgeblieben sei, die jegliche autonome Entwicklung der Ge-

sellschaft – explizit der Klassen – unterdrückte. Die Entwicklung einer norma-

tiv als freiheitlich definierten Zivilgesellschaft wurde unter Berufung auf Gram-

sci zur primären Bedingung für Demokratisierung erklärt, wofür die Organisa-

tionen der Bourgeoisie wie auch alle anderen Akteure, die als nicht-staatlich gal-

ten, in einer popularen Front vereinigt werden sollten (Belge 1983 u. 1998; Küçükö-

mer 1994). Ein wichtiger theoretischer Grundstein der späteren Parteiergreifung

liberaler Intellektueller für die AKP wurde zu dieser Zeit gelegt, als reaktionäre

3 InGrundzügenwird derUnterschied liberaler Staats- undZivilgesellschaftsverständnisse zur

Auffassung Gramscis von Alex Demirović (2007b) diskutiert.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-006 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Hegemonie und Kulturkampf

und faschistische Kräfte des Bürgertums – darunter auch die damaligen islamis-

tischen Parteien – als Bündnispartner der Linken bestimmt wurden, da sie alle

gleichermaßen vom Staat beziehungsweise demMilitär unterdrückt würden. Dass

dieselben Kräfte seit den frühen 1960er Jahren die gewaltsame Bekämpfung so-

zialistischer und sozialdemokratischer Akteure im Rahmen antikommunistischer

Kampagnen austrugen, verschwand hinter der Theorie (Çağlar 2000: 61ff.; Savran

1986).4 Die Botschaft dieser im politischen Diskurs der Türkei als »links-liberal«

gekennzeichneten Strömung, die sich auf Gramsci berief, lautete in der Konse-

quenz, die durch den Putsch gestärkte Bourgeoisie und ihre Parteien nochmehr zu

stärken. Die praktische Zerschlagung der Arbeiterbewegung im Zuge des Putsches

wurde so durch die »links-liberale« Konfusion der Begriffe – folglich der mit ihnen

verbundenen politischen Strategie –mit Theorie untermauert. In Auseinanderset-

zung mit diesem liberalen Zivilgesellschaftsverständnis bestimmten materialisti-

sche Theoretiker die Zivilgesellschaft ebenfalls als einen Ort des Bürgertums, aber

nicht als einen der Freiheiten, sondern der Reproduktion bürgerlicher Herrschaft

in Form »kapitalistischer Ideologie« (Türkay 1998). Die Zivilgesellschaft verstärkt

dieser Auffassung nach Klassenherrschaft, ihre Herausbildung wird für jede Form

der Demokratisierung als nachteilig erachtet (Savran 1986).

Gramscis Konzeption unterscheidet sich von beiden Auffassungen, die die Zi-

vilgesellschaft als einen vom Staat geschiedenen bürgerlichen Ort – entweder frei-

heitlich geprägt oder herrschaftlich durchzogen – begreifen. Gramsci kritisiert die

Identifizierung der Begriffe mit einem Ort oder einem Akteur als Verdinglichung

einer methodischen Unterscheidung. Der Begriff, der die Realität begreifen helfen

soll, legt sich über die Realität und wirdmit ihr identisch gesetzt. Folgende Passage

reflektiert das Problem:

»Der Ansatz der Freihandelsbewegung beruht auf einem theoretischen Irrtum,

dessen praktischer Ursprung unschwer zu erkennen ist: nämlich auf der Unter-

scheidung von politischer Gesellschaft und Zivilgesellschaft, die aus einermetho-

dischen Unterscheidung zu einer organischen gemacht und als solche dargestellt

wird. Sowird behauptet, die ökonomische Tätigkeit gehöre in die Zivilgesellschaft

und der Staat dürfe nicht in ihre Regulierung eingreifen. Aber da in der Wirklich-

keit der Tatsachen Zivilgesellschaft und Staat ein und dasselbe sind, ist festzu-

halten, dass auch der Liberalismus eine ›Regulierung‹ staatlicher Natur ist, einge-

führt und aufrechterhalten auf dem Wege der Gesetzgebung und des Zwanges:

er ist eine Tatsache des sich der eigenen Ziele bewussten Willens und nicht der

spontane, automatische Ausdruck der ökonomischen Tatsache.« (Gramsci 1991ff.:

1566f.)

4 Eine ausführliche Begriffsgeschichte und Kritik (links-)liberaler Theorien findet sich bei

Çağlar (2000).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-006 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Vorgehen 101

Die Passage gibt den Hinweis, dass Begriffspaare wie politische Gesellschaft/Zi-

vilgesellschaft, Zwang/Konsens Bestandteile einer methodischen Perspektive sind,

darauf ausgelegt, die inhaltliche und formale Gestalt von Klassenherrschaft zu ana-

lysieren (vgl. Gramsci 1991ff.: 399; Haug 2004). Mit anderen Worten, die Begriffs-

paare betrachten den gleichen Gegenstand, nur unter zwei verschiedenen Perspek-

tiven.DiesemAnsatz folgend ist von einer idealtypischen Trennung, die bestimmte

Bereiche dem Konsens und andere dem Zwang zuordnet, Abstand zu nehmen (vgl.

Opratko 2012: 39ff.; Thomas 2009: 159ff.). Andernfalls müssten ein Parlament, ei-

ne Regierung oder eine Armee als Teile der politischen Gesellschaft ausschließlich

als zwangsbestimmt oder -ausübend gedacht werden, während Rassismus und Pa-

triarchat ihren Zwangs- und Gewaltcharakter verkennend als kulturelle Elemente

der konsensbestimmten oder -ausübenden Zivilgesellschaft zugeschlagen werden

müssten. Nicht das Objekt, sondern die Perspektive, die auf das Objekt eingenom-

men wird, ist ausschlaggebend: Ein Parlament kann unter dem zivilgesellschaftli-

chen Aspekt als Ort der Organisierung von Konsens betrachtet, in seiner Funktion

als Legislative dagegen der politischen Gesellschaft zugerechnet werden. Das Mi-

litär kann ebenso wie eine politische Partei Konsens organisieren, gleichzeitig die

Regierung stellen und Gewalt ausüben. Nochmals zu betonen ist, dass die Begrif-

fe nicht identisch mit der Realität zu setzen, sondern als Werkzeuge zu begreifen

sind, um die Durchsetzungsformen klassenförmiger Vergesellschaftung als histo-

risch und kulturell spezifische, umkämpfte Bedingungsverhältnisse zu analysieren

(vgl. Adolphs/Karakayali 2007). Eine weitere Passage aus den Gefängnisheften hebt

diesen konzeptionellen Grundsatz hervor:

»Ein anderer festzumachender und zuentwickelnder Punkt ist derjenigeder ›Dop-

pelperspektive‹ im politischen Handeln und im staatlichen Leben. Verschiedene

Ebenen, auf denen die Doppelperspektive auftreten kann, von den elementarsten

bis zu den komplexesten, die sich aber, entsprechend der tierischen undmensch-

lichen Doppelnatur des Machiavellischen Zentauren, theoretisch auf zwei grund-

legende Ebenen reduzieren lassen, des Zwangs und des Konsenses, der Autorität

und der Hegemonie, der Gewalt und der Kultur, des individuellen Moments und

des universellen (der ›Kirche‹ und des ›Staates‹), der Agitation und der Propagan-

da, der Taktik und der Strategie usw. Manche haben die Theorie der ›Doppelper-

spektive‹ auf etwas Beschränktes, Banales reduziert, auf nichts weiteres nämlich

als auf zwei Formen von ›Unmittelbarkeit‹, die mechanisch mit größerer oder ge-

ringerer ›Nähe‹ in der Zeit aufeinander folgen. Statt dessen kann es vorkommen,

dass, je mehr die erste ›Perspektive‹ ›am unmittelbarsten‹, am elementarsten ist,

desto ›ferner‹ (nicht in der Zeit, sondern als dialektisches Verhältnis), komplexer,

höher die zweite sein muss, das heißt, es kann wie im menschlichen Leben vor-

kommen, dass ein Individuum, je mehr es die eigene unmittelbare körperliche

Existenz zu verteidigen gezwungen ist, um so mehr alle komplexen und höchs-

https://doi.org/10.14361/9783839453162-006 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Hegemonie und Kulturkampf

ten Werte der Kultur und der Menschheit verficht und sich auf ihren Standpunkt

stellt.« (Gramsci 1991ff.: 1553f.)

Die Einnahme dieser Perspektive bedingt, Zwang und Konsens nicht als äußere

Grenzen eines Herrschaftsmodus zu begreifen, die sich gegenseitig aufheben kön-

nen, sondern stets aufeinander zu beziehen. An die zitierte Passage anschließend

heißt dies, dass struktureller Zwang,Diktatur undmassive Gewalt nicht unbedingt

auf eine »begrenzte Hegemoniefähigkeit« (Becker 2008) oder das Fehlen von Hege-

monie verweisen, wie es für Gesellschaften der kapitalistischen (Semi-)Peripherie,

zu denen die Türkei gezählt werden kann, geltend gemacht wird (Öncü 2003; Yal-

man 2002). Gerade die besondere Dichte eines Konsenses kann massive Gewalt

ermöglichen, zudem auf strategische Schwächen derjenigen Kräfte verweisen, die

der Gewalt ausgesetzt sind.5

Jedenfalls lässt die Ausübung von Gewalt die theoretische Perspektive, die zi-

vilgesellschaftlichen Ankerpunkte von Klassenherrschaft in ihren historisch-kul-

turell spezifischen Ausprägungen aufzuspüren und in Verbindung zur konkreten

Organisation der Produktionsweise zu analysieren, nicht von vornherein obsolet

werden. Dass der »zivilgesellschaftlich« verankerte Konsens eine Möglichkeitsbe-

dingung der Aufrechterhaltung des Zwangsapparats des bürgerlichen Staates und

der militärischen Niederschlagung von Aufständen ist, ist für Gramsci vielmehr

eine strategische Problematik, vor die er die kommunistische Bewegung gestellt

sah. Sich des »stummen Zwangs der ökonomischen Verhältnisse« und der struk-

turellen Gewaltförmigkeit bürgerlicher Vergesellschaftung bewusst, stellt er sich

dem Problem kollektiven Handelns innerhalb konkret vorfindlicher Gesellschafts-

formationen (Scherrer 1998: 167). Seinen Reflektionen liegt die Erfahrung der west-

europäischen Arbeiterbewegung zugrunde, die den »revolutionären Moment« un-

mittelbar nach dem Ersten Weltkrieg nicht nutzen konnte und eine Niederlage er-

litt (Buci-Glucksmann 1981: 179ff.). Offensive Strategien, die auf die Eroberung der

Staatsmacht, also des Machtzentrums der »politischen Gesellschaft« zielten, miss-

langen, da die Hegemonie des Bürgertums zwar Risse bekommen hatte, aber nicht

gebrochen war. Das Bürgertum vermochte es, eine Revolution, wie sie in Russland

bereits im Gange war, zu verhindern. In der Schrift Einige Gesichtspunkte der Fra-

ge des Südens umreißt Gramsci (1986), wie das Bürgertum gegen die kommunisti-

sche Initiative, Proletariat und Bauern auf der Klassengrundlage zu vereinigen, die

selbigen mit Folklore und Romantisierungen umgarnte, auf imperialistische und

nationalistische Versprechen setzte und auf rassistisch geprägte Spaltungen und

religiöse Weltauffassungen zugriff. Das Bürgertum kämpfte nach Gramsci jedoch

5 In derGramsci-Rezeption ist die dualistische Interpretation stark ausgeprägt bei PerryAnder-

son (1979) sowie bei Ranajit Guha (1997), einem Mitbegründer der Subaltern Studies Group

(vgl. Babacan/Gehring 2013).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-006 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Vorgehen 103

nicht nur an der ideologischen Front, es ging darüber hinaus ökonomische und po-

litische Kompromisse mit der Sozialdemokratie ein. Der kommunistischen Strate-

gie griff es mit einer klassenübergreifenden Blockbildung, die politische, kulturelle

und ökonomische Elemente umschloss, vor.

Der politische Gehalt der begrifflichen Trennung liegt also in einer die revolu-

tionäre Strategie betreffenden Prioritätensetzung. Bevor die politischen Institutio-

nen gestürmt werden konnten, von Gramsci als Bewegungskrieg bezeichnet, hät-

ten die sozio-kulturellen Praktiken transformiert, ein Stellungskrieg in der »Zivil-

gesellschaft« zur Zersetzung des bürgerlichen Konsenses geführt werden müssen.

Hierfür bedurfte es – im von Gramsci bemühten Militärjargon verbleibend – einer

genauen Kenntnis der Schützengräben und Kasematten des Bürgertums, die in je-

dem Land auf historisch-kulturell spezifische Weise gestaltet waren. Im Westen,

um auf die strategische Problematik zurückzukommen, verfügte das Bürgertum

anders als in Russland über eine weitverzweigte »ideologische Struktur« (Gramsci

1991ff.: 373). Hierunter begreift Gramsci eine materielle Organisation, die sich auf

das gesamte Land erstreckt – bestehend aus Bibliotheken, Schulen, Zirkeln, Clubs,

Sport- und Kulturvereinen, Architektur, Straßenanlagen etc. – und die darauf ge-

richtet ist, die theoretische und ideologische Front zu verteidigen und zu entfalten.

In diesem Zusammenhang schreibt Gramsci, die Zivilgesellschaft in Russland sei

»in ihren Anfängen und gallertenhaft« gewesen (ebd.: 874). Zwar lässt diese Aus-

sage auch die Interpretation zu, wonach eine Zivilgesellschaft erst mit dem Bür-

gertum entsteht, die Einhaltung der methodischen Perspektive erfordert aber, sie

in Beziehung zur Führungsfähigkeit der herrschenden Klassen zu setzen. Wenig

entwickelt war so gesehen nicht die Zivilgesellschaft als ein vom Staat geschiede-

ner Bereich, sondern die Zivilgesellschaft bürgerlichen Typs, also die ideologische

Struktur, die das Bürgertum aufgebaut oder sich angeeignet/angepasst hatte, wäh-

renddessen die Führungsfähigkeiten des Feudaladels am Schwinden waren. Für

diese Interpretation spricht ferner, dass Gramsci auch die feudalen Verhältnisse

unter der Perspektive eines integralen Staates analysiert, mit der Betonung, dass

die »zivilgesellschaftlichen« Funktionen im Feudalismus stärker monopolisiert ge-

wesen, nämlich weitgehend von den »Kirchenmännern« ausgeübt worden seien,

die »einige wichtige Dienstleistungen monopolisiert hatten: die religiöse Ideolo-

gie, das heißt die Philosophie und die Wissenschaft der Epoche, einschließlich der

https://doi.org/10.14361/9783839453162-006 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Hegemonie und Kulturkampf

Schule, des Bildungswesens, der Moral, der Justiz, der Wohltätigkeit, der Fürsorge

usw.« (ebd.: 1498).6

4.1.1 Politische Artikulation, Parteibildung und Intellektuelle

Hegemonie gründet nach Gramsci auf der Fähigkeit einer Klasse, ihre partiku-

laren Interessen zu einem Allgemeininteresse zu formieren (vgl. Jessop 1982: 58,

100f., 131), indem sie ihre korporativen Interessen überschreitet und eine hege-

moniale Verknüpfung zwischen ökonomischen, politischen und kulturellen Ele-

menten herstellt. Für die Bezeichnung dieses Prozesses der Verknüpfung haben

Ernesto Laclau und Chantal Mouffe den Begriff der Artikulation geprägt. Die Ver-

knüpfung zwischen den Elementen ist ihnen zufolge nicht Ausdruck eines gemein-

samen Grundwesens wie der Klassenidentität, sondern das Resultat politischer

Konstruktion durch Integration disparater Positionen (Laclau/Mouffe 1985: 108ff.).

Kompromissbildung und Artikulation können diesem Verständnis folgend als zwei

Seiten einer Medaille bestimmt werden. Artikulation ist immer vorläufig, so wie

ein Kompromiss immer instabil ist und die Kämpfe nie still stehen. Artikulation

wendet sich zugleich gegen die Vorstellung, dass der Gang der Politik mehr oder

weniger bereits durch die soziale Struktur vorgeschrieben ist. Artikulation besagt,

dass es einen Gestaltungsraum für Akteure gibt, Hegemonie zu organisieren, auch

unter Bedingungen eklatanter sozio-struktureller Ungleichheiten innerhalb eines

Landes, beispielsweise bedingt durch ein Nebeneinander verschiedener Produkti-

onsweisen oder starke regionale Unterschiede. So kann strukturelle Ungleichheit

sozialdemokratisch artikuliert werden, die Ursachen können der kapitalistischen

Entwicklungslogik zugeschrieben und die Überwindung als staatliche Aufgabe for-

muliert werden. Sie kann liberal artikuliert und als ein Mechanismus des kultu-

rellen Ausschlusses gedeutet werden, für die der Staat, dessen Zurückdrängung

zugunsten des Marktes gefordert wird, verantwortlich gemacht wird.

Indes geschieht das Aufgreifen des Konzepts der Artikulation unter demVorbe-

halt, dass Hegemonie nach Gramsci nicht auf Bewusstseinsformen, Ideologie oder

Diskurse zu reduzieren ist. Subalterne Gruppen entwickeln ein reales Interesse an

der Aufrechterhaltung ihrer Position objektiver Unterwerfung, sie erwarten »reale

Vorteile« (Candeias 2007: 19). So kann die in den Gefängnisheften von Gramsci the-

matisierte Verknüpfung zwischen Amerikanismus und Fordismus als eine spezifi-

sche Artikulation bestimmt werden, die mit der industriellen Massenfabrik einen

6 Dass die Doppelperspektive von Gramsci epochenübergreifend in Anschlag gebracht wird,

schlägt sich auch in seinen religionsbezogenen Überlegungen nieder. Religion taucht in den

Gefängnisheften auf unterschiedliche gesellschaftliche Konstellationen und Epochen bezo-

gen »als Konsens stiftendes, auf Überzeugung setzendes, die Zustimmung der Beherrschten

förderndesMoment imRingen umkulturelle Hegemonie in der Zivilgesellschaft auf« (Steck-

ner 2012: 12).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-006 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Vorgehen 105

bestimmten Arbeitertyp in Verbindung mit bestimmten kulturellen und sozialen

Verhältnissen hervorbrachte (Haug 2007). Der sozialdemokratisch institutionali-

sierte Klassenkompromiss in der BRD kann ebenfalls als eine spezifische Artikula-

tion bestimmt werden, in der die subalternen Klassen Bewusstseinsformen ebenso

wie Organisationsweisen ausbildeten, die die kapitalistische Produktionsweise als

Grundordnung akzeptierten (Röttger 2007).

Für die Analyse politischer Projekte und ihrer Träger bedarf es indes einer wei-

teren Operationalisierung des Konzepts der Artikulation, die durch die Konzepte

»politische Artikulation« und »Hegemonieprojekt« erreicht werden kann. »Politi-

sche Artikulation« (De Leon/Desai/Tuğal 2009) besagt, dass es die Politik bezie-

hungsweise miteinander streitende Politiken sind, die verschiedene Zusammen-

hänge zwischen Ökonomie, Politik und Kultur herstellen. Hierin ist auch der Hin-

weis enthalten, dass Hegemonie in verschiedene »Hegemonieprojekte« zerfallen

kann, die sich durch unterschiedliche Medien und Inhalte der Vermittlung von

Konsens und Kompomissen auszeichnen sowie sich tendenziell in größerer oder

geringerer Nähe zu bestimmten Klassen(-fraktionen) und ihren Entwicklungszie-

len befinden können. Tendenziell bedeutet, dass die Nähe nicht strategisch-be-

wusst hergestellt sein muss, sie kann auch einen spontanen Charakter aufweisen,

indem sie wie selbstverständlich sich innerhalb eines bestimmten Möglichkeits-

raums bewegt (Kannankulam/Georgi 2012: 34).7

In bürgerlichen Nationalstaaten nehmen politische Parteien eine zentrale Stel-

lung bei der Artikulation von Hegemonieprojekten ein (vgl. De Leon/Desai/Tuğal

2009). Gramscis Reflektionen über die Bildung von Parteien setzen indes an einem

vorgeordneten Punkt an. Bestimmend ist wiederum die Doppelperspektive: Par-

teibildung wird als die Herausbildung eines Kollektivwillens, der sich wie ein Netz

grundlegender Übereinkünfte in der Gesellschaft verästelt und an dessen Formie-

rung unterschiedliche Akteure beteiligt sind, sowie als die Formierung einer politi-

schen Partei, die sich als spezifisch bürgerlicher Organisationstyp auf der Grundla-

ge des Kollektivwillens erhebt, betrachtet. So rückt die organisierende und bilden-

de Funktion von Parteien unter dem Aspekt der Reorganisation und Neubildung

vorhandener »Kollektive« in den Vordergrund (vgl. Elfferding 1983: 24). Dieser An-

satz lässt Gramsci Parteien vor allen organisatorischen und institutionellen Gren-

zen untersuchen. Eine Zeitung, wissenschaftliche Einrichtungen, einzelne Intel-

lektuelle können ebenso Partei sein – im basalen Sinne des Ergreifens eines Stand-

7 Ich greife den Begriff »Hegemonieprojekt« aus der Studie von Kannankulam und Georgi

(2012) auf. Hierbei beziehe ich mich in erster Linie auf die begriffliche Abgrenzung zum in

der gramscianischen Literatur gebräuchlicheren Begriff des »hegemonialen Projekts«. Letz-

terer impliziert eine erfolgreich etablierte Vorrangstellung eines Projekts, während der Be-

griff »Hegemonieprojekt« betont, dass das Ausmaß, in dem ein Projekt sich etabliert hat,

variieren kann. Für eine weitergehende historisch-materialistische Fundierung des Begriffs

siehe Buckel u.a. (2017: 16ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-006 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Hegemonie und Kulturkampf

punkts auf dem Boden bestimmter gesellschaftlicher Verhältnisse – wie die juris-

tische und organisatorische Form der Partei selbst. Ihre Plausibilität gewinnt die

Doppelperspektive zum einen dadurch, dass die verschiedenen Kanäle und Netze

der »Zivilgesellschaft« ebenso Hegemonie artikulieren wie eine politische Partei.

Zugleich ist letztere in der Regel selbst eine komplexe Einrichtung mit zahlreichen

Verästelungen. So zeigt schon ein Blick auf das Personal einer Partei die Verschrän-

kung verschiedener gesellschaftlicher Funktionen oder Rollen: Kaum eine Partei

und erst recht keine Massenpartei besteht aus reinen Funktionären, ihr Personal

setzt sich aus verschiedenen (Berufs-)Gruppen zusammen, die parallel zur Partei-

tätigkeit verschiedene gesellschaftliche Aufgaben wahrnehmen. Zum anderen ist

die Perspektive unterfüttert durch Untersuchungen zum Aufstieg der bürgerlichen

Klasse. So griff beispielsweise die italienische Bourgeoisie beim Fehlen einer brei-

ten Massenbasis und einer mächtigen Vereinheitlichung auf »Quasi-Parteien« wie

die Freimaurer-Logen zurück, um die Kirche – »den Hegemonie-Apparat der vor-

angegangenen Gesellschaft« (Buci-Glucksmann 1981: 101) – zu bekämpfen.8 Als ein

anderes Beispiel für »Quasi-Parteien« thematisiert Gramsci die Bewegung um den

Philosophen Benedetto Croce, der eine liberale kulturelle Bewegung anführte, in-

dem er maßgeblich eine Weltauffassung formulierte, die verschiedene bürgerliche

Gruppen vereinte (ebd.).

Schließlich steht die Doppelperspektive auf den Parteibildungsprozess im Zu-

sammenhang mit der Prämisse, dass Führung zugleich politisch und intellektuell

sein muss. Die führende Gruppe muss, um führend zu werden, sich in allen Berei-

chen organisieren, sie muss ihre Führung verallgemeinern. Für die Verallgemeine-

rung von Führung bedarf es einer großen Masse an aktiven Trägern, die Gramsci

unter dem Begriff des Intellektuellen zusammenfasst. Zwar sind nach Gramsci alle

Menschen Intellektuelle, denn jede Tätigkeit bedarf des Denkens, es erfüllen aber

nicht alle Menschen die Funktion des Intellektuellen. Von ihrem gesellschaftlichen

Sein, ihrem Platz in den Produktionsverhältnissen aus betrachtet, ordnen sich die

Intellektuellen einer gewissen Arbeitsteilung ein, sie üben Funktionen aus:

»Jede gesellschaftliche Gruppe schafft sich, während sie auf dem originären

Boden einer wesentlichen Funktion in der Welt der ökonomischen Produktion

entsteht, zugleich organisch eine oder mehrere Schichten von Intellektuellen,

die ihr Homogenität und Bewusstheit der eigenen Funktion nicht nur im öko-

8 Zur Rolle der Katholischen Kirche schreibt Gramsci im Zusammenhang mit der Herausbil-

dung von traditionellen Intellektuellen: »Verknüpft mit diesen Erscheinungen ist die Ent-

stehung und Entwicklung des Katholizismus und der kirchlichen Organisation, die für viele

Jahrhunderte den größten Teil der intellektuellen Tätigkeiten absorbiert und das Monopol

der kulturellen Führung ausübt, mit strafrechtlichen Sanktionen für den, der sich widerset-

zen oder auch das Monopol umgehen will.« (Gramsci 1991ff.: 1507).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-006 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Vorgehen 107

nomischen, sondern auch im gesellschaftlichen und politischen Bereich geben.«

(Gramsci 1991ff.: 1497)

Diese Kategorie nennt Gramsci die organischen Intellektuellen. Mit Blick auf die

herrschenden Klassen sieht es Gramsci als eine historische Notwendigkeit an, dass

eine Elite der Unternehmer entweder selbst die Fähigkeiten als Organisatoren der

Gesellschaft innehat oder zumindest die Fähigkeit besitzt, »die ›Gehilfen‹ (spezia-

lisierte Angestellte) auszuwählen, denen diese Tätigkeit des Organisierens der au-

ßerbetrieblichen allgemeinen Verhältnisse anvertraut werden kann« (ebd.). Die all-

gemeine Aufgabe dieser Intellektuellen besteht darin, die günstigsten Bedingun-

gen für die Ausdehnung der eigenen Klasse in allen Bereichen einer Gesellschaft zu

schaffen: »den Techniker der Industrie, den Wissenschaftler der politischen Öko-

nomie, den Organisator einer neuen Kultur, eines neuen Rechts usw. usf.« (ebd.).

Von den organischen Intellektuellen, die mit der Entstehung einer Produktions-

weise aufkommen, unterscheidet Gramsci die traditionellen Intellektuellen, die

auf eine epochenübergreifende Tradition zurückblicken können. Mit Blick auf den

Feudalismus stellt Gramsci fest, dass es auch in dieser historischen Phase an die

politischeHerrschaftsausübung gebundene nicht-kirchliche Typen gab, die die Do-

minanz der Kirchenmänner einschränkten. Dieser traditionelle Typ könne auf eine

in die Antike zurückreichende Tradition der nicht-kirchlichen Wissenschaft – ins-

besondere der Philosophie – zurückblicken, in deren Kontinuität er sich stellte.

Er existiere trotz radikaler »Veränderungen der gesellschaftlichen und politischen

Formen« (ebd.: 1498) fort, da er für die politische Herrschaftsausübung notwendi-

ge, epochenübergreifende Aufgaben erfülle. Die Selbstpositionierung der Gesamt-

heit der Intellektuellen als autonom und unabhängig von der herrschenden gesell-

schaftlichen Gruppe steht nach Gramsci in Verbindung mit dieser Wahrnehmung,

die die Intellektuellen als eigenständige Klasse oder unabhängige Elite auffasst.

Intellektuelle bilden nach Gramsci aber weder eine Klasse, noch sind sie unabhän-

gig, sie sind prinzipiell »Gehilfen« einer gesellschaftlichen Klasse bei der Ausübung

der subalternen Funktionen der gesellschaftlichen Hegemonie in der »Zivilgesell-

schaft« und der politischen Regierung in der »politischen Gesellschaft« (vgl. Solty

2009).

Gramsci stellt ferner fest, dass die Entwicklung der kapitalistischen Produk-

tionsweise eine massive Expansion der Intellektuellenfunktion hervorbringt, die

die Intellektuellen schon durch ihre schiere Masse zu einem politischen und öko-

nomischen Faktor werden lässt. Die Besonderheit dieser Perspektive besteht darin,

dass unterschiedliche Berufsgruppen wie Lehrer,Wissenschaftler, Journalisten, Ju-

risten, Angestellte von Verbänden, Kammern und Gewerkschaften, sowie eine Viel-

zahl an Akteuren, die im Bereich der Kulturproduktion tätig sind – Priester, Sport-

ler, Popstars, Schauspieler – in Abhängigkeit von ihrer konkreten Tätigkeit ebenso

den Intellektuellen zugeordnet werden können wie politisches und bürokratisches

https://doi.org/10.14361/9783839453162-006 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Hegemonie und Kulturkampf

Personal. Die Aufgabe der politischen Partei in Bezug auf die Intellektuellen sieht

Gramsci schließlich darin, die organischen Intellektuellen einer gegebenen Gruppe

mit den traditionellen Intellektuellen zu verschmelzen. Die Partei entwickelt poli-

tische Intellektuelle, die fähig sind, alle Aufgaben eines integralen Staates – ökono-

mische, politische und kulturelle – zu erfüllen. Sie führt politisch qualifizierte In-

tellektuelle, Führer, Organisatoren aller Aktivitäten und aller Funktionen, die der

Entwicklung eines integralen Staates inhärent sind, zusammen (Gramsci 1991ff.:

1505).

4.1.2 Sozio-politische Blockbildung

In diesem Zusammenhang kann die Hegemonieproblematik folgendermaßen

re-formuliert werden: Gesellschaftliche Hegemonieträger fallen mit Klassen, die

auf der Grundlage bestimmbarer Produktionsverhältnisse entstehen, nicht in

eins. Mit der Hegemonie der herrschenden Klasse ist eine Konstellation gemeint,

in der alle anderen Klassen und alle Aspekte des gesellschaftlichen Lebens unter

der Vormachtstellung der herrschenden Klasse verbunden sind. Alles, was diese

Konstellation bewusst oder unbewusst mit organisiert, gehört zur gesellschaftlichen

Partei der herrschenden Klasse. An der Schnittstelle zwischen politischen Insti-

tutionen, organisierten Interessen und intellektueller Führung übt die politische

Partei eine integrierende Funktion aus, die verschiedenen Gruppen einen Kollek-

tivwillen und ein Zielbewusstsein verleiht (ebd.: 1535; vgl. Jäger 2007). Der Ansatz

unterscheidet sich von Zugängen, die politische Parteien als einen Reflex präexis-

tenter Spaltungen und Identitäten begreifen (vgl. kritisch De Leon/Desai/Tuğal

2009), wie sie auch in der staatszentristischen Literatur zur AKP zum Tragen

kommen. Vielmehr stellen Parteien spezifische Verbindungen zwischen ökonomi-

schen, kulturellen und politischen Positionen her, die sie zu einem Kollektivwillen

artikulieren. Die Frage, wer kämpft, lässt sich auf dieser Ebene folgendermaßen

beantworten: Es sind spezifisch zusammengesetzte und -gehaltene Kollektive,

die sich in den Kämpfen konstituieren, reproduzieren, neu zusammensetzen und

möglicherweise auch wieder zerfallen (Elfferding 1983: 30).

Die Bildung eines Kollektivs im Prozess der politischen Artikulation umschließt

die Bildung von Identitäten sowie die Abgrenzung und Definition einer auf ein

bestimmtes Territorium bezogenen Nation, die aber nicht nur als diskursive In-

tegration wie bei Laclau und Mouffe (1985) oder »imaginierte Gemeinschaft« wie

bei Anderson (1993) zu begreifen ist. Die hegemonietheoretische Annahme besteht

darin, dass zumindest Teilen der subalternen Klassen und Fraktionen, über die

Hegemonie ausgeübt wird, materielle Konzessionen gewährt werden:

»Die Tatsache der Hegemonie setzt zweifellos voraus, dass den Interessen und

Tendenzen der Gruppierungen, über welche die Hegemonie ausgeübt werden

https://doi.org/10.14361/9783839453162-006 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Vorgehen 109

soll, Rechnung getragen wird, dass sich ein gewisses Gleichgewicht des Kompro-

misses herausbildet, dass also die führende Gruppe Opfer korporativ-ökonomi-

scher Art bringt, aber es besteht auch kein Zweifel, dass solche Opfer und ein

solcher Kompromiss nicht das Wesentliche betreffen können, denn wenn die

Hegemonie politisch-ethisch ist, dann kann sie nicht umhin, auch ökonomisch

zu sein, kann nicht umhin, ihre materielle Grundlage in der entscheidenden

Funktion zu haben, welche die führende Gruppe im entscheidenden Kernbereich

der ökonomischen Aktivität ausübt.« (Gramsci 1991ff.: 1566f.)

Wie schon bei der Frage des Zwangs und der Gewaltanwendung hat der Begriff der

materiellen Konzessionen Bedenken am Konzept Hegemonie aufkommen lassen:

Die herrschenden Klassen in (semi-)peripheren Gesellschaftsformationen verfüg-

ten über beschränkte materielle Möglichkeiten für Zugeständnisse, weshalb bes-

tenfalls Projekte einer begrenzten Hegemonie möglich seien (Becker 2008). Mit

der Aufkündigung des fordistischen Kompromisses in den kapitalistischen Zentren

und des Rückbaus sozialer Errungenschaften subalterner Klassen wird gefragt, ob

es nicht denkbar sei, dass das Bürgertum sein Verhältnis zur eigenen Führungsfä-

higkeit ändert und seine Herrschaft in einer anderen als der Form der Hegemonie

ausüben könne (Demirović 2007b: 38; vgl. Jessop 1990: 211). Ohne diese Möglich-

keit grundsätzlich auszuschließen, stellt sich die Frage, ob sich diese Bedenken

nicht zu stark an einer fordistischen Bedingungskonstellation und einem sozial-

demokratisch institutionalisierten Kompromiss orientieren, in demmaterielle Zu-

geständnisse die Form verbriefter Rechte und kontinuierlicher Reallohnerhöhun-

gen angenommen haben (vgl. Candeias 2004: 9). Die schrittweise Zerschlagung

dieses Kompromisses im Übergang zum neoliberalen Akkumulationsregime ist in

vielen Ländern zweifellos durch kurzfristig verstärkte Gewaltanwendung gesche-

hen. Doch war die Anwendung von Gewalt nicht voraussetzungslos, sie bedeutete

nicht, dass die Bourgeoisie keinerlei Konsens mehr herzustellen vermochte. Hier-

an schließt eine zweite Überlegung an, nämlich die Formierung von Interessen

und Tendenzen nicht dem Hegemoniebildungsprozess vorauszusetzen. Verbriefte

Rechte haben sich im Zuge von Kämpfen als spezifisches Interesse herausgebildet,

sie sind in einen historischen Kompromiss eingegangen, der in Kämpfen wieder

aufgelöst werden kann. Folglich sollte jeweils konkret bestimmt werden, wie Inter-

essen sich artikulieren und formieren.

Übertragen auf Kollektive bedeutet dies, dass sie nicht nur durch Ideologie,

sondern auch durch materielle Konzessionen geformt werden, deren Form für die

einzelnen Bestandteile des Kollektivs konkret bestimmt werden muss. Bevor ich

auf diese These im nächsten Abschnitt näher eingehe, möchte ich in Abgrenzung

zum Kollektiv den Begriff des sozio-politischen Blocks in die hegemonietheoreti-

sche Begriffsbildung einführen. Der Begriff des Kollektivs soll reserviert sein für

die aktiv organisierte Gruppe eines Hegemonieprojekts, die diesem seine kultu-

https://doi.org/10.14361/9783839453162-006 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Hegemonie und Kulturkampf

relle und politische Prägung verleiht. Mit dem Begriff sozio-politischer Block soll

dagegen ein gesellschaftliches Bündnis gefasst werden, das auch passive Elemen-

te, also die »Geführten« eines Hegemonieprojekts einschließt. Als soziale Größe

sind sozio-politische Blöcke unterhalb eines historischen Blocks anzusiedeln, der

bei Gramsci eine das Denken und Fühlen umfassende Einheit einer die Klassen

übergreifenden Lebensweise bezeichnet (Demirović 2001: 61), die mit einer Ka-

pitalakkumulationsstrategie korrespondiert (Jessop 1990). Ein historischer Block

stellt die widersprüchliche Einheit von Führenden und Geführten auf der allge-

meinsten Ebene eines Führungsverhältnisses zwischen denKlassen dar.Er ist nicht

zu verwechseln mit einem Machtblock, der »eine von inneren Widersprüchen ge-

kennzeichnete Einheit von politisch herrschenden Klassen und Fraktionen« (Pou-

lantzas 1978: 239, Übersetzung E.B.) bezeichnet. Als Repräsentationen einer Sei-

te des Widerspruchs zwischen Führenden und Geführten können einem Macht-

block Kapitalgruppen, die Spitzen von Parteien, Gewerkschaften und Verbänden

angehören, was jeweils konkret bestimmt werden muss (Candeias 2007: 20). Ein

sozio-politischer Block rekurriert hingegen auf Spaltungen innerhalb eines his-

torischen Blocks, die sich in der Formierung verschiedener Parteien ausdrücken,

die auf dem Boden bestehender Produktionsverhältnisse unterschiedliche Hege-

monieprojekte artikulieren. Einen sozio-politischen Block als Ergebnis politischer

Artikulation zu begreifen, der in der Regel, aber nicht zwangsläufig von einer po-

litischen Partei angeführt wird, bedeutet auch, dass der Block flexibel und offen

gegenüber Modifikationen ist. Auf diese Weise kann beispielsweise die Flexibili-

tät in der Artikulationsfähigkeit neoliberaler Politik mit verschiedenen bereits vor-

handenen Blöcken, deren Konstitution im Rahmen eines prä-neoliberalen Akku-

mulationsregimes begann, erfasst (vgl. Candeias 2004: 333; ders. 2008), wie auch

die kleinteiligere, konjunkturbedingte Manövrierfähigkeit eines sozio-politischen

Blocks auf der ideologischen Ebene berücksichtigt werden.

Schließlich kann in diesem begrifflichen Rahmen zwischen verschiedenen He-

gemonieprojekten anhand charakteristischer Medien und Inhalte der Herstellung

von Konsens und Vermittlung von Kompromissen unterschieden werden. Ferner

kann zwischen den einzelnen Konstituenten eines sozio-politischen Blocks diffe-

renziert und danach gefragt werden, wie der spezifische Nexus zwischen Öko-

nomie, Politik, Kultur/Ideologie, der den sozio-politischen Block charakterisiert,

gebildet und zusammengehalten wird. Je nach Untersuchungsperspektive kann

die Differenzierung unterschiedlich stark ausfallen. Eine allgemeine Unterteilung

wird berücksichtigen müssen:

• die gesellschaftlichen Klassen und gegebenenfalls Fraktionen, deren Führung

organisiert wird;

• die Gruppe der Intellektuellen, die die politische und kulturelle Führung orga-

nisieren;

https://doi.org/10.14361/9783839453162-006 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Vorgehen 111

• die subalterne Anhängerschaft, die in parlamentarischen Demokratien mehr

oder weniger mit der Wählerschaft korrespondiert.

Auf dieser Grundlage kann die Geschichte der AKP als die Geschichte der For-

mierung eines Hegemonieprojekts und eines sozio-politischen Blocks geschrieben

werden, dessen kulturelle und ideologische Prägung von einer spezifischen Sor-

te Intellektueller hervorgebracht wird, die den zivilgesellschaftlichen Konsens für

ein neoliberales Akkumulationsregime organisieren. Es wurde bereits angespro-

chen, dass die hegemonietheoretische Rekonstruktionsarbeit an dieser Stelle an

eine Grenze gestoßen ist, die eine Erweiterung notwendigmachte.Die Grenze liegt

darin, dass die Ausübung von Führung über die Artikulation partikularer ökonomi-

scher Interessen zu einemAllgemeininteresse und die instrumentelle Verknüpfung

von Diskursen und Praktiken mit ökonomischen Projekten hinausgeht. Ein instru-

mentalistischer Ansatz lässt sowohl die Rolle dieser Intellektuellen als auch die trei-

bende Dynamik der Islamisierung, die sich als Kulturkampf äußert, unzureichend

bestimmen. Um die Tragweite der Tatsache, dass Religion ein Reproduktionsmit-

tel der intellektuellen Träger des Blocks darstellt, in einem Wechselverhältnis zur

Reproduktion der kapitalistischen Produktionsverhältnisse zu erfassen, ohne die

Intellektuellen als eigenständige Klasse oder Elite zu konzipieren, bedarf es eines

erweiterten Modells. Das Konzept Artikulation bahnt den Weg, sozio-politische

Blockbildung als gegenseitige Durchdringung politischer, ideologischer, kulturel-

ler und ökonomischer Elemente zu begreifen.

An dieser Stelle gilt es die These zu den Intellektuellen zusammenzufassen: In-

dem sie die Führungsbeziehungen zwischen den Klassen kulturell und ideologisch

gestalten, sind sie »Gehilfen« der herrschenden Klassen in der Ausübung von He-

gemonie. Als Konstituenten eines sozio-politischen Blocks organisieren sie dessen

Führung, die sie kulturell und ideologisch prägen. Die Erweiterung besteht darin,

dass sie zugleich objektiv einen eigenständigen Zweck verfolgen, denn die Repro-

duktion der Hegemonie ist auch die Reproduktion ihrer eigenen Existenzbedin-

gungen und Organisationsformen. Sie partizipieren am Prozess der Ausbeutung

über die Wahrnehmung der kulturellen und ideologischen Aufgaben der Hegemo-

niebildung, die ihnen einen Zugang zum gesellschaftlichen Mehrwert vermitteln.

Hieran knüpft eine zweite gegenstandsbezogene These der Studie an, die in den

Folgekapiteln dieser Arbeit empirisch ausgeführt wird. Die religiöse Prägung der

Hegemonie schlägt sich in einem Islamisierungsprozess nieder, der über die Her-

stellung der Reproduktionsgrundlagen für die mit dem Projekt affiliierten Intel-

lektuellen hinaus eine materielle Seite aufweist. Die Aneignung der Religion ist

mit der Aussicht auf ökonomische Vorteile für die Aneignenden verknüpft. Diese

Vorteile prägen die Konstitution des sozio-politischen Blocks und stehen in einem

Wechselverhältnis zur Islamisierung beziehungsweise Reproduktion der Intellek-

tuellen. Um diese beiden miteinander verknüpften Thesen zu begründen und die

https://doi.org/10.14361/9783839453162-006 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Hegemonie und Kulturkampf

Mechanismen des Partizipations- und Assoziationsprozesses im Rahmen des he-

gemonietheoretischen Ansatzes begreifen zu können, um zu verstehen, worin der

gesellschaftliche Effekt und ökonomische Einsatz von Führungspraktiken besteht,

ist es erforderlich, die materiellen Reproduktionsgrundlagen der Intellektuellen,

damit auch die Ebene zu bestimmen, auf der ihre Kämpfe in Bezug zu den Pro-

duktionsverhältnissen erfasst werden können. Eine solche Bestimmung wird im

Folgenden durch Bezugnahme auf die Kapitaltheorie von Pierre Bourdieu erfolgen,

mit der die Grundlage für eine ressourcentheoretische Erweiterung gelegt wird.

4.2 Ressourcentheoretische Erweiterung

Unter Kapital begreift Bourdieu alle »Teilungsprinzipien der sozialen Welt, die

Austauschverhältnisse regulieren und als Machtressourcen wirken können« (Hil-

lebrandt 2009: 382). Kapital kann nach Bourdieu auf drei grundlegende Arten und

in drei Formen – in objektivierter, institutionalisierter und inkorporierter Form –

auftreten. Ökonomisches Kapital ist nach Bourdieu die dominierende Kapitalform,

es ist unmittelbar und direkt in Geld konvertierbar, eignet sich besonders zur Insti-

tutionalisierung in der Form des Eigentumsrechts und ist als Rationalitätsprinzip

inkorporiert. Kulturelles Kapital liegt objektiviert in kulturellen Gütern, Artefakten

vor, ist unter bestimmten Voraussetzungen in ökonomisches Kapital konvertier-

bar, wird als Bildung, Geschmack und kulturelles Vermögen inkorporiert und als

schulische Titel institutionalisiert (Bourdieu 1987: 204ff.). SozialesKapital zeigt sich

inkorporiert als soziale Verpflichtungen, Ansehen und Beziehungen, ist unter be-

stimmten Voraussetzungen ebenfalls in ökonomisches Kapital konvertierbar und

eignet sich besonders zur Objektivierung in Form von Ehrentiteln, »oder, anders

ausgedrückt, es handelt sich dabei um Ressourcen, die auf der Zugehörigkeit zu einer

Gruppe beruhen« (Bourdieu 1983: 190f., Hervorhebung im Original). In welcher Ge-

stalt Kapital jeweils auftritt, ob es an Tauschwert gewinnt oder verliert, hängt von

dem jeweiligen Anwendungsbereich sowie denmehr oder weniger hohen Transfor-

mationskosten ab, die Voraussetzung für sein wirksames Auftreten sind (Bourdieu

1987: 227f.).

Es kann etwas vereinfachend gesagt werden, dass Bourdieu eine Theorie des

Tauschs entwickelt, in der Kapitalien Tauschmittel sind, die sich sowohl durch die

Beteiligung an Praxis entwickeln, als auch ihr vorausgesetzt sind. Die kategorische

Trennung zwischen Ökonomie, Politik und Kultur, die nach Bourdieu eine Erfin-

dung der Wirtschaftstheorie ist, die die gesellschaftlichen Austauschverhältnisse

auf den Warentausch reduziert, möchte er durch soziale Vermittlungsverhältnisse

aufheben.Dies ermögliche, den ökonomischen Charakter künstlerischer und intel-

lektueller Praktiken, die nicht im Warentausch in einem engeren Sinne bestehen,

zu fassen (Bourdieu 1983: 184f.). Zugleich wird ein differenziertes Erfassen sozialer

https://doi.org/10.14361/9783839453162-006 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Vorgehen 113

und kultureller Praktiken –Fähig- und Fertigkeiten, Zeugnisse, Titel, soziale Bezie-

hungen, Ansehen – möglich, durch die Klassenunterschiede reproduziert werden.

Denn nach Bourdieu halten diese Praktiken im Regelfall die Klassengrenzen auf-

recht, nur im Ausnahmefall verhelfen sie zu ihrer Überwindung.

Für die Bestimmung der Rolle der Religion in den sozialen Kämpfen ermög-

licht die Auseinandersetzung mit Bourdieus Konzept, Religion nicht allein als Mit-

tel zur Ausübung von Hegemonie, sondern zugleich in Assoziation mit einem Set

von sozialen und kulturellen Praktiken zu begreifen, die einen objektiv ökonomi-

schen Charakter tragen. Soziale und kulturelle Praktiken gewinnen so einen neuen

Stellenwert. Ihre Träger erscheinen nicht mehr als einfache Funktionsträger einer

Klasse, für die sie stellvertretend kämpfen, indem sie bestimmte kulturelle Positio-

nen einnehmen, vielmehr kämpfen sie auch für die Reproduktion ihrer eigenen Po-

sitionen. Indes sind diesem Rückbezug auf die Kapitaltheorie Bourdieus theoreti-

sche Grenzen gesteckt, die aus grundlegenden Differenzen zum hegemonietheore-

tischen Konzept hervorgehen. Kapital basiert bei Bourdieu nicht auf einem mehr-

wertbildenden Ausbeutungsverhältnis, sondern auf Aushandlungen zwischen Ak-

teuren, die in hierarchisch strukturierten sozialen Feldern stattfinden, in denen die

Akteure in ein Tauschverhältnis treten. Zwar finden sich prägnante Formulierun-

gen in Bourdieus Werk, in denen er Ausbeutung benennt, er führt aber nicht aus,

was diese ausmacht. Praxis wird als Aushandlungsprozess über den Tauschwert

von Kapitalien konzipiert, deren Akkumulation Akteure im sozialen Raum (poten-

tielle) Positionen in einem hierarchischen Verhältnis zueinander einnehmen lässt.

Obgleich er Kapital als »akkumulierte Arbeit« (Bourdieu 1983: 183) bezeichnet, wird

diese Arbeit,mit der nicht Lohnarbeit, sondern jede Tätigkeit gemeint ist, die Kapi-

talien hervorbringt, nicht in Verbindung zu einem Ausbeutungsverhältnis begrif-

fen.Gemeint ist offenbar nicht die Aneignung fremder Arbeit.Dem in dieser Studie

verwendeten Kapitalbegriff liegt ein anderes Verständnis zugrunde. Generell wer-

den Klassenunterschiede in einem auf Marx zurückgehenden Verständnis nicht als

Ungleichheitsbeziehungen, sondern als Ausbeutungsverhältnisse thematisiert. Ka-

pital bildet sich nach Marx, an den Gramscis Hegemonietheorie anschließt, durch

die Enteignung der Mehrarbeit der Produzenten in der Form des Mehrwerts durch

eine Klasse von Enteignern. Als angeeigneter Mehrwert ist ihm ein gesellschaftli-

ches Verhältnis zwischen Produzent und Expropriateur vorausgesetzt und einge-

schrieben. Über die Aufhebung des Verhältnisses vermittels Kämpfen würde mit

diesem Verhältnis auch das Kapital selbst – als mehrwertsch(r)öpfend eingesetz-

tes Produktionsmittel – nicht weiter existieren. Das lässt sich für die von Bour-

dieu eingeführten, für die Analyse gesellschaftlicher Klassen und ihrer Fraktio-

nen bedeutsame Elemente wie Bildung, Ansehen oder Titel nicht behaupten. Ihre

Konvertibilität in ökonomisches Kapital, allgemein ihr Tauschwert und damit ih-

re Vermittlung zur Praxis kann neu ausgehandelt, verschoben und überholt wer-

den. Für diesen Tauschprozess, in dem Positionen ausgehandelt werden, bedarf

https://doi.org/10.14361/9783839453162-006 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Hegemonie und Kulturkampf

es keiner Ausbeutung und keines Mehrwerts, so dass auch Kämpfe zur Aufhebung

von Ausbeutung theoretisch nicht erfasst werden können. Zudem werden sozia-

le und kulturelle Kapitalien im Tauschprozess eingesetzt oder angewendet, aber

nicht unbedingt verausgabt, anders als die Arbeitskraft (vgl. Zander 2003). Folg-

lich tritt ein Vermittlungsproblem zwischen den beidenTheorien auf, für das nach-

folgend eine pragmatische Lösung vorgeschlagen wird, die eine Abweichung von

Bourdieus Theorie darstellt. Die Lösung sieht folgendermaßen aus: Erstens wird

Bourdieus Kapitalbegriff durch den Begriff der Ressourcen ersetzt, um die Diffe-

renz zummarxschen Begriff nicht zu verwischen. Zweitens wird eine Redefinition

vorgenommen: Ressourcen sind nachmeiner Definition dem Produktions- und so-

mit auch dem Kapitalverhältnis nachgeordnet. Sie stehen in Beziehung zum Pro-

duktionsverhältnis, sie konstituieren es jedoch nicht, sondern werden selbst erst

auf der Grundlage von Produktionsverhältnissen als Ressourcen konstituiert. Sie

regulieren die Produktionsverhältnisse, indem sie zum einen die »feinen Unter-

schiede« bei der Reproduktion von Klassen ausmachen, in selteneren Fällen dazu

verhelfen können, Klassengrenzen zu überwinden, wie es Bourdieu auch im Blick

hatte. Entscheidend für diese Arbeit ist aber, zum anderen, die These, Ressour-

cen als »Reproduktionsmittel« von Arbeitskraft- und Kapitalbesitzern anzusehen,

die die Verwertungsbedingungen beziehungsweise den Tauschwert modifizieren,

dadurch die Verteilung der gesellschaftlichen Mehrarbeit beeinflussen können. Ei-

ne weitere Differenz besteht darin, dass es bei der Operationalisierung des Res-

sourcenkonzepts im Rahmen dieser Arbeit nicht darum geht, die Bedeutung der

Religion feldimmanent zu bestimmen, sondern in ihrer politisch-ökonomischen

Einbettung, das heißt in ihrer Beziehung zu den gesellschaftlichen Klassen und de-

ren Praxis.9 Die ressourcentheoretische These dieser Arbeit besteht darin, dass die

Modifikation des Tauschwerts von Ressourcen im gerade ausgeführten Sinne nicht

auf Kämpfe innerhalb bestimmter Felder und deren innere Logiken begrenzt ist,

sondern an Kämpfe um Hegemonie gebunden ist, mit denen sie artikuliert sind.10

Die Frage nach den materiellen Reproduktionsgrundlagen der Intellektuellen, die

die kulturellen Träger des politischen Islam bilden, kann so als Frage nach dem

Tauschwert der mit der Religion artikulierten sozialen und kulturellen Ressourcen

auf einem spezifischen Kampffeld, das das der Hegemonie ist, gestellt werden. Im

nächsten Abschnitt soll nun die theoretische Begründung des Verteilungsmecha-

nismus erfolgen, die durch diese Rekonzeptualisierung von Ressourcen als Repro-

9 Auf dem religiösen Feld geht es nach Bourdieu um die Heilung der Seelen, ausgetragen wer-

den Kämpfe um das Monopol auf die Verwaltung heilsrelevanter Güter.

10 Eine ähnliche argumentative Stoßrichtung verfolgt Cihan Tuğal in einem Artikel über den

Wandel des »türkischen Subproletariats« unter der AKP (Tuğal 2011), indemer feststellt, dass

die Bildung und Konversion von (religiösen) Kapitalien nicht feldimmanent, sondern in Be-

ziehung zu politischen Kämpfen geschieht.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-006 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Vorgehen 115

duktionsmittel, die die Verteilung der gesellschaftlichen Mehrarbeit beeinflussen,

notwendig geworden ist.

4.3 Verteilungsverhältnisse

Um die Bedeutung von Ressourcen bei der Verteilung der gesellschaftlichen Mehr-

arbeit zu begründen, bietet eine Studie von Korkut Boratav über die gesellschaft-

lichen Klassen in der Türkei ein geeignetes theoretisches Grundgerüst (Boratav

2005). Boratav unterscheidet zwischen Verteilungsverhältnissen ersten Grades und

Verteilungsverhältnissen zweitenGrades. Verteilungsverhältnisse ersten Grades be-

stehen zwischen den gesellschaftlichen Klassen, die sich in einem Produktionsver-

hältnis gegenüberstehen, im kapitalistischen Produktionsverhältnis zwischen der

Bourgeoisie und dem Proletariat.11 Über die Verteilungsverhältnisse zweiten Gra-

des, die auch als Re-Distributionsverhältnisse bezeichnet werden, bestimmt Bora-

tav sowohl Fraktionen der herrschenden Klassen als auch gesellschaftliche Grup-

pen oder Schichten. Demzufolge wird in jeder Gesellschaftsformation die über die

Ausbeutung angeeignete Mehrarbeit über marktförmige und nicht-marktförmige

Mechanismen weiter-verteilt und weiter-geleitet. Diese Verteilung verläuft über

die wirtschaftspolitische Ausrichtung, sie kann durch Subventionen, Steuervortei-

le, Dienstleistungen, Zins- und Geldpolitik, Festlegung von Preisen, erleichterte

oder erschwerte Marktzugänge für bestimmte Fraktionen und Gruppen gesche-

hen. Die Bourgeoisie sieht Boratav in fünf Untergruppen aufgeteilt: die Indus-

trie- und Agrarbourgeoisie, die Handels- und Finanzbourgeoisie sowie Rentiers.

Für diese Studie von besonderem Interesse ist, dass mittels regelhafter und von-

einander unterscheidbarer Formen der Re-Distribution, die aus der Perspektive

der Akteure verschiedene Formen des Einkommens darstellen, auch gesellschaftli-

che Gruppen oder Schichten bestimmt werden können.Die hauptsächlichen Grup-

pen, die Boratav für die Türkei benennt, sind: Angehörige der Bürokratie; Mitglie-

der der freien Berufe (»professionals«, d.h. Anwälte, Architekten, Ingenieure, Ärz-

te etc.); Handwerker; Kleinhändler und kleine Ladenbesitzer; urbane Marginale.12

11 Boratav unterscheidet zwischen drei voneinander abgrenzbaren Produktionsweisen in der

Türkei der 1980er Jahre. Diese sind die kapitalistische, die halb-feudale und die einfache

Warenproduktion. Der Reihe nach stehen sich Bourgeoisie und Proletariat, vertraglich ge-

bundene Bodenpächter und Bodenbesitzer sowie für den Markt produzierende bäuerliche

Kleinproduzenten und Händler gegenüber.

12 Boratav betont die Schwierigkeit der theoretischen und empirischen Bestimmung solcher

Gruppen. Jede Definition werde Lücken aufweisen und bestimmte Mechanismen nicht ad-

äquat berücksichtigen können. In der Realität können einzelne Individuenmehreren Klassen

oder Gruppen gleichzeitig angehören, auch Wechsel in zeitlich enger Abfolge sind möglich

(bspw. vom Subunternehmer zum Arbeiter oder vom Kleinbauern zum Tagelöhner). Die Be-

https://doi.org/10.14361/9783839453162-006 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Hegemonie und Kulturkampf

Anders als die sozialen Klassen, die zur ersten Kategorie gehören, beruht die Exis-

tenz dieser Gruppen nicht prinzipiell auf einem dialektischen Verhältnis, das ein

bestimmtes Gegenüber benötigt.13 Sie hängt dennoch von der Ausbeutung der un-

mittelbaren Produzenten ab, da hier die Mehrarbeit entsteht, die angeeignet und

umverteilt werden kann. Dies bedeutet, dass der Tauschwert sozialer und kultu-

reller Ressourcen für die in den Blick genommene Gruppe der Intellektuellen auf

der Ebene der Verteilungsverhältnisse zweiten Grades gebildet wird.

Das Schema ermöglicht, Bevölkerungsgruppen systematisch in die Analyse ein-

zubeziehen, die in der primären Gegenüberstellung von ausbeutenden und ausge-

beuteten Klassen nicht vorkommen, weil sie weder der einen noch der anderen

Seite zugerechnet werden können. Hierdurch können die Rolle und das Gewicht

dieser Gruppen und ihrer Organisationen für politische Dynamiken diskutiert, von

ihnen angenommene kollektive Bewusstseinsformen und Haltungen in einen Zu-

sammenhangmit der Verteilung der gesellschaftlichenMehrarbeit, an die ihrema-

terielle Reproduktion gekoppelt ist, gestellt werden.14 Auf die Problematik des Par-

tizipationsmechanismus der Intellektuellen zurückkommend, lässt sich zunächst

feststellen, dass unter den Gruppen, die Boratav aufzählt, keine Intellektuellen er-

wähnt sind.Dies liegt jedoch allein daran, dass er keine gramscianische Terminolo-

gie verwendet. Eine differenzierte Betrachtung der Intellektuellen des politischen

Islam, umdie es in dieser Arbeit geht,wird aufzeigen, dass sie quer zu den genann-

ten Gruppen liegen, zu einem großen Teil einer der genannten Gruppen zugeord-

net werden können und zu einem eher kleineren Teil der Bourgeoisie angehören.

Es wird dann darum gehen, einen Einblick in die kulturellen und sozialen Prakti-

ken zu gewinnen, über die diese Gruppen an der Verteilung der Mehrarbeit par-

tizipieren und die Mechanismen zu identifizieren, über die sich der »Tauschwert«

ihrer sozialen und kulturellen Ressourcen bildet. Vorausgreifend ist nochmals her-

vorzuheben, dass sich der »Tauschwert« in Beziehung zur Hegemonieausübung,

stimmung bleibe daher notwendigerweise schematisch, dennoch sei dies besser, als gar kei-

ne Bestimmung vorzunehmen und die Begriffe frei und assoziativ zu werden.

13 Unbestritten ist aber, dass es historisch zu einer quantitativen Expansion und Ausdifferen-

zierung einiger dieser Gruppen – wie der Bürokratie und der freien Berufe – erst mit der

kapitalistischen Produktionsweise kam.

14 Anderemarxistische Autoren haben die gleichen Gruppen, die Boratav definiert, hauptsäch-

lich dem Kleinbürgertum zugerechnet. Nicos Poulantzas nimmt beispielsweise die Repro-

duktion der gesellschaftlichen Arbeitsteilung von intellektueller und manueller Arbeit zur

Grundlage der Bestimmung von Klassenstellungen der Bürokratie (Poulantzas 2002: 185f.).

Boratavs Schemaweicht ab, da er die Reproduktionsgrundlage der Bürokratie nicht allein im

kapitalistischen Produktionsverhältnis liegen sieht und ihre Klassenstellung nicht vermittelt

über die Arbeitsteilung definiert. Allerdings betont auch Boratav, dass das kapitalistische

Produktionsverhältnis die hauptsächliche Grundlage des Staates Türkei bildet, und benennt

verschiedene Wege der Assoziation der Bürokratie mit der Bourgeoisie, die er jedoch we-

sentlich konkreter und weniger grundsätzlich darlegt als Poulantzas.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-006 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Vorgehen 117

die an die Religion gekoppelt ist, bildet. Sofern diese These zutrifft, kann auch von

einer relativen Autonomie dieser Gruppe gegenüber den besitzenden Klassen ge-

sprochen werden, da der Erhalt und die Steigerung des Werts ihrer Ressourcen als

ein objektives Gruppeninteresse bestimmt werden kann. Als Mechanismus dieser

»Tauschwertbildung« tritt der Kulturkampf auf, der in der Verdrängung anderer

Hegemonieträger besteht. Mit anderen Worten, es sind die Einbettung in Hege-

monieprojekte und folglich die politischen Kämpfe um Führung, über die sich kul-

turelle und soziale Ressourcen konstituieren und die entscheidend zu ihrer Auf-

und Abwertung beitragen.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-006 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839453162-006 - am 12.02.2026, 22:46:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

