
5 Migrationspädagogische Bildung im Kommen

5.1 Politische Bildung in der Migrationsgesellschaft. Von der
Unbestimmtheit des Eigenen zur Unbestimmtheit der Anderen

Was ist nun die entscheidende Revision eines hegemonietheoretischen Denkens politi-

scher Bildung, die aus einem migrationsgesellschaftlichen Fokus auf soziale Wirklich-

keit resultiert? Dieser Frage gehe ich in dieser Einleitung und tiefergehend in den fol-

genden Unterkapiteln nach – vor allem durch eine Bezugnahme auf den Horizont der

Migrationspädagogik (siehe Kap. 1.3). Das Verständnis von politischer Bildung, dem ich

dabei folge, orientiert sich hierbei weniger an gewöhnlicheren Verständnissen politi-

scher Bildung, die diese vorwiegend in Form von schulischen oder außerschulischen,

also pädagogisch im weitesten Sinne geplanten Lehr-Lern-Verhältnissen in den Fokus

nehmen und dabei primär denmehr oder weniger eingegrenzten Gegenstand »die Poli-

tik« zum zentralenThemamachen (siehe auch Kap. 4.3). Anhand eines weiten Verständ-

nisses des Politischen, das die Instituierung und Destituierung der vorläufig verfestig-

ten, in Sedimenten aufgeschichteten Entscheidungen unendlicher Alternativen sozialer

Ordnung indenBlicknimmt,geht es inhegemonietheoretischerBetrachtungunter dem

Etikett einer politischen Bildung vielmehr um Subjektivierungsweisen, die sich, päd-

agogisch intendiert oder nicht, in Form einer Politisierung der gegebenen gesellschaft-

lichen Ordnungen artikulieren. Zudem erfordert der Bildungsbegriff neben der beliebi-

gen Infragestellung des Gegebenen eine ethisch begründete Inverhältnissetzung zu den

gesellschaftlichenBedingungen (siehe auchKap. 4.2.3). Ziel der folgendenAuseinander-

setzungen ist es deshalb, die Ermöglichungsbedingungen für »angemessene« Bildungs-

prozesse inderMigrationsgesellschaft aushegemonietheoretischerundmigrationspäd-

agogischer Perspektive herauszustellen.

In Kapitel 4.3 habe ich an den hegemonietheoretischen Versuchen, einen angemes-

senenpolitischenBildungsbegriff zu formulieren,vor allemzweiKritikpunktehervorge-

hoben: zum einen eine vereinfachte Gegenüberstellung von Regierten und Regierenden

und zum anderen die Gefahr der Abblendung konkreter gesellschaftlicher Differenzver-

hältnissedurcheineÜberbetonungeiner allgemeinen,universellenUnbestimmtheit.Al-

le drei in Kapitel 4.3 skizzierten Zugänge stehen dabei in der Gefahr, einen diskursiven

Effekt zu produzieren, der die differenzielle, also die hierarchisch asymmetrischeVerwiesen-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


206 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

heit und Abhängigkeit unterschiedlicher Subjektpositionen gegenüber einem verallge-

meinerten Verständnis der Involviertheit in gesellschaftliche Macht- und Herrschafts-

verhältnisse tendenziell ausblendet bzw. nivelliert.1 So ist es nicht nur bedeutsam, Dif-

ferenz und Ausschluss systematischer in der Bildungstheorie zu verankern, sondern es

macht auch einen Unterschied, ob Bildungstheorie sich allgemein mit den gesellschaft-

lichen Bedingungen der Differenz zwischen Kindern und Erwachsenen oder mit den

gesellschaftlichen Bedingungen der Differenz zwischen relativ privilegierten Subjekten

des Globalen Nordens und subalternen Subjekten im Globalen Süden beschäftigt (sie-

he dazu exemplarisch Schäfer &Wimmer, 2006a). Diese habe ich etwa auch anhand der

Thematisierung von Rassismus veranschaulicht (siehe Kap. 4.3.2), und ich habe auf die

Gefahr hingewiesen, dass eine Bildung, die letztlich auf die soziale Unbestimmtheit des

Eigenen fokussiert, am Ende doch wieder nur zu einem selbstbezüglichen Subjektivie-

rungsprozess der permanent aufgeschobenen Entunterwerfung des Selbst tendiert, in

dessen Rahmen etwa das Privileg, nicht dermaßen durch Rassismen eingeschränkt zu sein, zu

einer grundlegenden Ermöglichungsbedingung der eigenen Unbestimmtheit wird.

Wenn nun das migrationsgesellschaftliche Privileg, nicht dermaßen durch Rassismen

eingeschränkt zu sein, keine grundlegende Ermöglichungsbedingung von Bildung sein

soll, gilt es die Orientierung an der Unbestimmtheit des Eigenen zu dezentrieren. Die

Hervorhebung der ontologischenUnbestimmtheit des Subjekts istmit Bezug aufmigra-

tionsgesellschaftliche Verhältnisse zwar höchst bedeutsam, sie darf aber nichtmit einer

Aus- oder Abblendung der kontextspezifischen, ontischen Bestimmtheiten der Subjekte

(imPlural) auf Basis vonDifferenz undAusschluss (Antagonismus) einhergehen.Mit der

Unmöglichkeit von Gesellschaft korrespondiert also eine Unmöglichkeit des Subjekts,

die das Subjekt nicht zum Verschwinden bringt, sondern Subjekte in der Mehrzahl

hervorbringt (Laclau & Zac, 1994, S. 27). Deshalb rückt in migrationsgesellschaftlicher

Perspektive die Notwendigkeit der systematischen Berücksichtigung von ungleichen

Differenz- und Ausschlussverhältnissen (als kontingente Bestimmtheiten) und ihre

grundlegendeDisloziertheit (als allgemeine Unbestimmtheit) in denMittelpunkt.Diese

»doppelte Buchführung« der Alterität/Differenz bzw. der Un_Bestimmtheit ist den

alteritätstheoretischen Zugängen zu Bildung und insbesondere denjenigen mit Fokus

auf Migrationsgesellschaftlichkeit am deutlichsten inhärent (siehe Kap. 4.3 und insbe-

sondere Çiçek, 2020, S. 217–226). Und trotzdem gilt es aus migrationsgesellschaftlicher

Sicht die kontingenten (De-)Privilegiertheiten der (Bildungs-)Subjekte expliziter und

systematischer sowohl in Rechnung zu stellen als auch in ihren Konsequenzen für den

1 Ich möchte damit nicht zum Ausdruck bringen, dass die hervorgehobenen Aspekte den themati-

sierten theoretischen Perspektiven gänzlich äußerlich oder fremdwären. Sie sind den drei model-

lierten Zugängen sogar grundlegend eingelagert. Trotzdem laufen aber alle drei Perspektivierun-

gen m.E. systematisch Gefahr, die ungleiche Gewalt gesellschaftlicher Differenz- und Herrschafts-

verhältnisse tendenziell unberücksichtigt zu lassen. Dies kann auch mit den hegemonietheoreti-

schen Grundlagen zusammenhängen, auf die sich die drei Zugänge beziehen. Denn zwar zielen

diese grundsätzlich auf eine differenzierte Analyse von Macht- und Herrschaftsverhältnissen ab,

aber der zugrunde liegende Differenzbegriff ist zumeist dermaßen allgemein und universell aus-

gerichtet, dass die Differenzialität von spezifischen Macht- und Herrschaftsverhältnissen zuwei-

len aus dem Blick geraten kann.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5 Migrationspädagogische Bildung im Kommen 207

Bildungsgedanken zu berücksichtigen, als dies in den dargestellten alteritätstheoreti-

schen Ansätzen der Fall ist. Nimmt man diese Herausforderung ernst, wird vor allem

die systematische Berücksichtigung der spezifischen Differenzialität der subjektivie-

rungstheoretischen Logik von Unterwerfung und Ermöglichung bedeutsam, welche

unterschiedliche (Handlungs-)Möglichkeiten der Subjekte bedingt (siehe Kap. 4.3.2).

Astrid Messerschmidt (2009) plädiert aus diesem Grund für eine Konzipierung von

Bildungsprozessen als involvierte Prozesse, die von der Anerkennung und der Inverhält-

nissetzung zu den je unterschiedlichen Involviertheiten in (migrations-)gesellschaftliche

Macht- und Herrschaftsverhältnissen ausgehen. Denn die Thematisierung der eigenen

Verortung in kontextspezifischen Herrschaftsverhältnissen

»verändert die sozialen Beziehungen im Lernprozess, weil deutlich wird, dass es sich

um ein gemeinsames Problem handelt, das allerdings sehr unterschiedlich erlebt wer-

den kann – je nach dem [sic!], welche Machtposition eingenommen wird und welche

Privilegien damit verbunden sind und je nach dem [sic!], welche Machtressourcen je-

mandem verwehrt werden« (ebd., S. 222).

Undmit Bezug auf Annita Kalpaka stellt sie (ebd., S. 223) heraus, dass ein derartiger Bil-

dungsbegriff von einem Subjektverständnis getragen wird,

»das von der Gleichzeitigkeit von Eingebundenheit undHandlungsfähigkeit ausgeht –

d.h. in Strukturen zu stecken, die nicht persönlich zu verantworten sind und in denen

doch Verantwortung für das eigene Handeln übernommen werdenmuss ohne die Ge-

wissheit, auf der richtigen Seite zu stehen.«

Selbst wenn also die allgemeine ontologische Unbestimmtheit auch für rassismuskri-

tische Praktiken eine bedeutsame Referenz darstellt, verdeutlicht insbesondere die Fo-

kussierung sozialer Wirklichkeit anhand migrationsgesellschaftlicher Phänomene die

Bedeutung der systematischen Berücksichtigung und Hervorhebung der Differenziali-

tät von Differenz und Antagonismus. In dieser Betrachtungsweise geht es dann weni-

ger um die sakralisierte Hinwendung zur eigentlichen Unbestimmtheit der Subjekte als

vielmehr darum, den Möglichkeitsraum der Bildung als einen zu verstehen, der nach

einem verantwortungsvollen Verhältnis zu den vorherrschenden Differenz- und Aus-

schlussordnungen sowie zu den eigenen unverschuldeten (De-)Privilegiertheiten sucht,

jedoch »ohne die Gewissheit auf der richtigen Seite zu stehen« (ebd.). Unter Umstän-

den kann der Möglichkeitsraum der Bildung daher weniger in der Hervorbebung einer

radikalen Unbestimmtheit gefunden werden, als hingegen in einer unbestimmten und

letztlich unmöglichen Verantwortung der kontingenten Bestimmtheit der Anderen. Bil-

dung ist dann ein Versuch des In-ein-Verantwortungsverhältnis-Setzens, das von dem

Anliegen getragen ist, zu sozialen Bedingungen beizutragen, die mehr Unbestimmtheit

derAnderenermöglichen.Nichtdie eigeneUnbestimmtheit, sonderndieUn_Bestimmt-

heit der Anderenwird so zumErmöglichungsraumvonBildung in asymmetrischen (mi-

grations-)gesellschaftlichen Verhältnissen, die zu einem mehr an Unbestimmtheit aller

beitragen kann.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


208 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

Diesem Gedanken einer »angemessenen« Verantwortung migrationsgesellschaftli-

cherDifferenzverhältnisse als Grundlage von politischenBildungsprozessenwird in den

folgenden drei Unterkapiteln nachgegangen.Dafür erarbeite ich in Kapitel 5.2 ein allge-

meines Verständnis einer postfundamentalistisch-hegemonietheoretischenVerantwor-

tung. In Kapitel 5.3 präzisiere ich die Frage nach der angemessenen Verantwortung von

Kontingenz mit Bezug auf migrationsgesellschaftliche Wirklichkeit sowie migrations-

pädagogische normative Orientierungen. In Kapitel 5.4 stelle ich abschließend drei Ele-

mente eines migrationspädagogisch spezifizierten Bildungsverständnisses im Kontext

kontingenter migrationsgesellschaftlicher Antwortverhältnisse heraus.

5.2 Verantwortung ohne feste Fundamente

Aussagen wie »Ich trage Verantwortung für…« oder »Ich übernehme die Verantwortung

für…« suggerieren ein großesMaß anGewissheit.Dochwird bereits bei der Fortführung

der Sätze in der Regel ein Spalt zwischenVerantwortungssubjekt (»Ich«) undVerantwor-

tungsobjekt (etwa »meinKind«, »denKlimawandel«) ersichtlich,der das Terrain derVer-

antwortung zumindest zu einem gewissen Grad verunsichert, da sich Verantwortung

nicht bloß auf ein vom Sozialen isoliertes Selbst bezieht. In diesem Zusammenhang ist

die Frage nach der Pflicht und der Schuld für etwas nicht eindeutig zu beantworten und

auch niemandemeindeutig zurechenbar.Das heißt, die Einforderung unddieÜbernah-

me vonVerantwortung können in dieser Betrachtungsweise als vergewissernderKitt der

Unmöglichkeit einer eindeutigen Zurechenbarkeit von Pflicht und Schuld gelesen wer-

den. Entgegen der suggerierten Gewissheit, die mit der Inanspruchnahme des Verant-

wortungsbegriffs einhergeht, ist Verantwortung also grundsätzlich jenseits fester Fun-

damente zu denken.

Verantwortung ohne feste Fundamente zu betrachten, impliziert nicht nur, dass die

Verhältnisse undPhänomene,auf die sichVerantwortungbezieht, auf einemunsicheren

Terrain gründen. Sondern es wird auch eine Destabilisierung des Verantwortungsbe-

griffs als Gewissheit herstellender »Kitt« zwischenVerantwortungssubjekt auf der einen

und ungewisser Verhältnisse auf der anderen Seite deutlich. Die Destabilisierung liegt

darinbegründet,dass es auch fürdenVerantwortungsbegriff bzw.fürdasPhänomender

Verantwortungselbst keine festenFundamente (wie etwaein souveränesSubjektoder ei-

ne eindeutige Norm) gibt, auf denen sich Verantwortung mit Gewissheit konstituieren

kann. Folglich steht Verantwortung, eben weil sie sich anhand eines ungewissen Maß-

stabs und Subjekts auf etwas bezieht, das selbst nicht gewiss ist, immer auf wackeligen

Beinen.

Ohne diese Grundannahmen hier weiter auszuführen, gehe ich im Folgenden vor

allem der Frage nach, wie der Verantwortungsbegriff unter der Voraussetzung gefasst

werden kann, dass es keine festen Fundamente des Sozialen gibt. Dazu skizziere ich in

einem ersten Schritt (Kap. 5.2.1) einen allgemeinen verantwortungstheoretischen Rah-

men und eruiere die Anforderungen, die sich daraus für einen hegemonietheoretischen

Verantwortungsbegriff ergeben. In einem zweiten Schritt (Kap. 5.2.2) vergewissere ich

mich zunächst des normativen Gehalts des hegemonietheoretischen Horizonts, bevor

ich in Kapitel 5.2.3 die Konturen eines hegemonietheoretischen Verantwortungsbegriffs

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5 Migrationspädagogische Bildung im Kommen 209

herausstelle. Dieser Verantwortungsbegriff zeichnet sich vor allem dadurch aus, dass er

primärnicht ethisch, sondernpolitisch verstandenwird –was imGrundebedeutet,dass

das Maß, das Verantwortung begründet, nie außer Frage steht.

5.2.1 Verantwortungstheoretische Antwortverhältnisse

Verantwortung ist ein verhältnismäßig junges Konzept im Kontext ethischer Debatten,

das gegenwärtig jedoch sowohl innerhalb der Ethik als auch in unterschiedlichen ge-

sellschaftlichen Diskussionen (wie etwa des Rechts, der Professionalität oder der Öko-

nomie) eine außerordentliche Aufmerksamkeit erfährt (Buddeberg, 2016; Heidbrink et

al., 2017, S. V). Und so hat sich Verantwortung schnell als »moralische[s] Grundkonzept«

(Loh, 2017, S. 36) im Alltagsbewusstsein und -vokabular etabliert (ebd.).

ImGegensatz zu seinemwohl »nächsten«moralischenVorgängerkonzept der Pflicht

antwortet der Verantwortungsbegriff nicht auf eine relativ eindeutige Schuld des Ver-

antwortungssubjekts. Sondern er übersteigt diese unmittelbare Kausalitätsbeziehung

von Schuld und Pflicht, indem sich Verantwortung durch eine Verdienstlichkeit aus-

zeichnet,welchemit keinerunmittelbarenVerpflichtungdes verantwortlichhandelnden

Subjekts einhergeht (Heidbrink, 2017, S. 5). Trotzdem ist der Verantwortungsbegriff als

ein relationales Konzept zu denken, das ein Verantwortungssubjekt in ein normati-

ves Antwortverhältnis zu einem bestimmten Verantwortungsobjekt setzt (Loh, 2017,

S. 35). In Abgrenzung zu dem Konzept der Kausalverantwortung, das sich auf »ein

Ursache-Wirkungsverhältnis« (Werner, 2013, S. 38) bezieht – etwa wenn ein Lagerfeu-

er verantwortlich für einen Waldbrand gemacht wird (ebd.) –, steht im Zentrum des

Verantwortungsdiskurses insbesondere die Frage nach der normativ angemessenen

Antwort auf un_bestimmte Ansprüche an ein Subjekt. Die Aufmerksamkeit richtet sich

in diesem Zusammenhang also vor allem auf Fragen danach, wer (Verantwortungssub-

jekt) für wen oder was (Verantwortungsobjekt) gegenüber wem (Verantwortungsinstanz) auf

Basis von was (normative Referenz) und warum (Begründungsbasis) verantwortlich ist

(vgl. Loh, 2017, S. 35; Werner, 2013).

Im Kontext dieser Fragen sind allerdings sowohl Subjekt (etwa Individuen, Kollekti-

ve, Systeme), Objekt (etwa andere Menschen, Tiere, die Umwelt) als auch Normen (etwa

Gerechtigkeit, Nutzen, Kindeswohl), Bereiche (etwa Moral, Recht, Ökonomie) und die

weiteren Relata (etwa die Rechtfertigungsinstanz, die Adressat*innen) eines Verantwor-

tungsverhältnisses vielseitig (Loh, 2017). Aus diesem Grund existiert auch eine Vielfalt

an Verantwortungsbegriffen und -definitionen. Heidbrink (2017) unterscheidet idealty-

pisch vier Verantwortungsbegriffe:

(1) Verantwortung als Zurechnungsfähigkeit und Zuständigkeit

(2) Verantwortung als folgenbasierte Legitimation

(3) Verantwortung als kontextualistisches Reflexionsprinzip sowie

(4) Verantwortung als Struktur- und Steuerungselement.

In der ersten Begriffsverwendung im Sinne der Zurechnungsfähigkeit und Zuständig-

keit wird Verantwortung als das rollen- und vermögensspezifische »Einstehen eines

Akteurs für die Folgen seiner Handlungen in Relation zu einer geltenden Norm« (ebd.,

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


210 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

S. 5) betrachtet, das über rechtliche und ethische Verpflichtungen hinausgeht. Diesem

Begriff von Verantwortung steht das zweite, folgenbasierte Begriffsverständnis sehr

nahe. Es fokussiert Verantwortung allerdings vor allem hinsichtlich »sowohl […] inten-

dierte oder in Kauf genommene als auch nicht intendierte Handlungskonsequenzen«

(ebd.) und bewertet diese in Relation zu bestimmten Normen: »Verantwortung bemisst

sich an dem tatsächlichen ›Erfolg‹ von Handlungsentscheidungen in einer nicht idealen

Welt« (ebd.). Demgegenüber wird in der dritten Verwendungsweise von Verantwortung

als kontextualistisches Reflexionsprinzip die Komplexität und Ungewissheit sozialen

Handelns in den Vordergrund gerückt. Verantwortung wird in dieser Betrachtungswei-

se als kontextrelationales Phänomen verstanden, bei dem es um normativ angemessene

und prospektive, situative Entscheidungsfindungen unter Bedingungen begrenz-

ter Rationalität geht (ebd., S. 7). In dem vierten Verständnis von Verantwortung als

Struktur- und Steuerungselement unterscheidet Heidbrink hingegen Verantwortungs-

begriffe, die Verantwortung einerseits in den komplexen Strukturen unterschiedlicher

überindividueller Systeme verorten und die andererseits unterschiedliche Akteur*in-

nen (sowohl Kollektive wie der Staat oder die Zivilgesellschaft als auch Individuen wie

der*die einzelne Bürger*in) »über Rahmenregeln, Kontextgestaltung und Formen der

Selbstbindung […] responsibel« (ebd., S. 8) für diese komplexen Systemprozessemachen

(ebd.). Verantwortung zeigt sich in diesen Verwendungsweisen als »kooperatives Gover-

nanceregime« (ebd.), das die involvierten kollektiven und individuellen Akteur*innen in

die »strukturelle(.) Mitverantwortung […] angesichts synergetischer Schäden [nimmt],

die in Gestalt des Klimawandels, inhumaner Arbeitsbedingungen und anhaltender Ar-

mut von niemand Einzelnem verursacht wurden, mit dem Handeln beteiligter Akteure

jedoch in einer sozialen Verbindung stehen« (ebd.).

An die vier idealtypischen Verwendungsweisen und Definitionen des Verantwor-

tungsbegriffs anknüpfend, könnenweitere idealtypische Tendenzen herausgestellt wer-

den, die den Verantwortungsdiskurs im Allgemeinen kennzeichnen. So etwa, dass den

meisten Verantwortungsverständnissen eine egologische Vorannahme eingeschrieben

ist (Butler, 2018a, S. 136f.), selbst wenn die Komplexität, Ungewissheit und Unzure-

chenbarkeit von Verantwortung immer auch Bestandteil dieser Diskurse ist. Egologisch

meint in diesem Zusammenhang, dass den meisten Verantwortungsbegriffen die

Vorstellung eines Subjekts inhärent ist, das für das eigene und das mitverschuldete

Handeln souverän einstehen und Rechenschaft ablegen kann. Verantwortung ist dann

eine reaktive oder prospektive »Bürgschaft«, die ein souveränes Ich zum Ursprung

ebendieser erklärt (ebd.). Verantwortungsdiskurse setzen also zumeist und womöglich

auch notwendigerweise auf ein starkes Subjekt, das sich durch bestimmte Eigenschaf-

ten auszeichnet, die es erst zur Verantwortungsträger*in qualifizieren (Werner, 2013,

S. 40). Dies setzt Werner (ebd.) zufolge voraus, dass die Verantwortungsentität, von

der entweder prospektiv ein bestimmtes Verhalten erwartet oder von dem retrospektiv

eine normative Kritik zugerechnet wird, »fähig (gewesen) sein [muss], das Erwartete

bzw. Zugerechnete selbst hervorzubringen oder dies zu unterlassen« (ebd.). Mit dieser

Vorannahme geht auch der Anspruch an das Subjekt einher, »normative Erwartungen

oder adressierte Kritik zu verstehen, hinsichtlich ihrer Gültigkeit und Angemessenheit

zu beurteilen und gegebenenfalls zur Grundlage [seines] Handelns zumachen« (ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5 Migrationspädagogische Bildung im Kommen 211

Die tendenzielle Egologik des Verantwortungsbegriffs hat darüber hinaus eine

paternalistische Perspektive auf andere zur Folge. Indem Verantwortung im Gegensatz

zur Pflicht weniger das Obligatorische als vielmehr das Meritorische betont, das »ver-

antwortliches Handeln zu einer verdienstlichenMehrleistung macht« (Heidbrink, 2017,

S. 5), wird über den starken Subjektbegriff des egologischen Verantwortungsverständ-

nisses nicht selten ein heroisches Verantwortungssubjekt transportiert, das sich dar-

über (re-)produziert, dass Andere passiviert und viktimisiert werden (vgl. Butler, 2010,

S. 169f.). Dieses Bild heroischer Retter*innen findet sich häufig auch in migrationsge-

sellschaftlichen Repräsentationsregimenwieder, dieMigrant*innen undGeflüchtete als

Opfer produzieren (Friese, 2017, S. 53–58): »[H]ier ist ein spannungsreiches Verhältnis

eingesetzt, die Sichtbarkeit der Helden der Rettung verlangt die Unsichtbarkeit der

Geretteten, die bestenfalls eine das Publikum ergreifende Geschichte erzählen dürfen«

(ebd., S. 57). Verantwortung ist in dieser Betrachtung nicht nur ein souveräner, sondern

gleichzeitig auch ein heroischer Akt, der das vermeintlich autonome Subjekt moralisch

überhöht und idealisiert – und sei es lediglich im Sinne eines eigenverantwortlichen

Beitrags zum Funktionieren der gegebenen Verhältnisse, wie dies in neoliberalen und

auch in der Pädagogik weit verbreiteten Verantwortungsdiskursen suggeriert wird (vgl.

Witte, 2017, S. 675–678).

Auch wenn die Frage der Schuld mit Bezug auf die meritorische Seite von Verant-

wortung bisher dem Pflichtbegriff zugeschrieben wurde, nimmt der Schuldbegriff eine

bedeutsame Rolle im Rahmen vorherrschender Verantwortungsverständnisse ein. Ein

Grund dafür liegt darin, dass Schuld neben der Pflicht eines der zentralen Vorgänger-

konzepte des Verantwortungsbegriffs darstellt (Loh, 2017, S. 49) und vielen Verständ-

nissen von Verantwortung, wenn auch nicht in einem Verständnis der expliziten Ver-

pflichtung, weiterhin grundlegend inhärent ist (Young 2008; Lotter, 2017). Iris Marion

Young (2008, S. 149) bezeichnet diese Verständnisse als liability models von Verantwor-

tung. In diesen artikuliert sich ein moderner Schuldbegriff, der zentral auf der Vorstel-

lung eines autonomen Subjekts basiert, das frei, intentional und bewusst handelt und

sich damit »seine Schuld selbst zuzuschreiben hat – und nicht etwa einer Verschuldung,

die seiner Existenz vorausliegt« (Lotter, 2017, S. 252). Das liability model von Verantwor-

tung, wie es Young (2008) in Kontrastierung zu einem social connection model ausführt,

setzt Verantwortung zwar nicht mit Pflicht gleich, basiert aber auf der Feststellung ei-

ner Schuld, die im Sinne einerHaftung für kausale Ursachen spezifischen Akteur*innen

zugerechnet werden kann. Diese schuldzentrierteren und Verantwortung verschieben-

den Verständnisse stehen inDivergenz zu den heroischen Verantwortungsbegriffen, die

stärker dasMeritorische vonVerantwortung indenMittelpunkt derAufmerksamkeit rü-

cken. Entsprechendwird das liabilitymodel zumeist als Praktik derMoralisierung einge-

setzt, also als Bezugsinstanz dafür, dass jemand vermeintlich seiner*ihrer Verantwor-

tung nicht nachkommt. Gleichzeitig dient es in diesem Zuge der Externalisierung von

Verantwortung für die Komplexität und Ambivalenz der globalen Verhältnisse, die eine

direkte Schuldverortung erschweren (ebd.). Das liabilitymodel nimmt dementsprechend

die Subjekte zwar nicht direkt in die Pflicht, trägt aber zu einer Individualisierung von

Verantwortung bei. Die Bindung des Verantwortungsbegriffs an den Aspekt der Schuld

ist folglich durchaus ambivalent und problematisch. Denn während Schuld auf der ei-

nen Seite eine Disziplinierung der einzelnen Subjekte als Verantwortungsträger*innen

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


212 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

für ihr eigenes Schicksal ermöglicht, trägt sie auf der anderen Seite vor allem in kom-

plexeren und ambivalenteren Konstellationen tendenziell zu einer Entledigung von Zu-

ständigkeit bei.2 Ein Beispiel dafür ist die Vorstellung, dass für die Bekämpfung oder

Intensivierung des Klimawandels oder der globalen sozialen Ungleichheit die subjekti-

ven Konsumentscheidungen der Subjekte verantwortlich sind, während die Verhältnis-

se im Allgemeinen und ihre Strukturen nicht in die Verantwortung genommen werden

können.

Eine weitere übergeordnete Perspektive auf unterschiedliche Verantwortungs-

begriffe besteht in der Unterscheidung zwischen kommunitär-partikularistischen

Verständnissen auf der einen Seite und universalistischen Verständnissen, die be-

stehende Differenzverhältnisse tendenziell ausblenden, auf der anderen Seite (Young,

2008; Butler, 2012, 2018a). Im kommunitären Verständnis stehen Menschen nur in

einem Verantwortungsverhältnis zu Menschen, zu denen sie in einer Beziehung der

Zugehörigkeit stehen, wie es etwa bei Familien, Kommunen oder Nationen der Fall

ist (Young, 2008, S. 138). Aus einer sozialontologischen und moraltheoretischen Posi-

tion heraus wird in dieser Betrachtung etwas (etwa der Nationalstaat) vorgängig und

vorrangig gemacht, was im Grunde nachrangig ist (ebd., S. 139). Denn diese kommu-

nitaristische Vorannahme beruht auf der vorangestellten Konstruktion von Nähe und

Ferne, die zumeist auf essenzialistischen und fundamentalistischen Annahmen fußt

und nicht reflexiv eingeholt wird (Butler, 2010, S. 133f.). Allerdings gehen »Verpflichtun-

gen gegenüber Menschen, die uns fern sind, ebenso wie gegenüber denen, die uns nah

sind, über Sprach- und Landesgrenzen hinweg und sind nur dank visueller oder sprach-

licher Übersetzungen möglich, zu denen auch zeitliche und räumliche Verschiebungen

gehören« (ebd., S. 138).

NäheundFerne stehen folglich in einemVerhältnis derReversibilität zueinander, so-

dass nicht nurNahes als fern undFernes als nah erscheint, sondernNäheundFerne kon-

stitutiv aufeinander bezogen sind (ebd.). In diesem Verständnis ist nicht nur eine kom-

munitäre Ethik ausschließend, sondern auch eine, die universell ausgerichtet ist, indem

sie die Asymmetrien zwischen dem Eigenen und dem Anderen – sowohl in der Nähe als

auch in der Ferne – ausblendet (ebd., S. 139). Schlussendlich ist aus Butlers Sicht zu be-

rücksichtigen –unddas scheintmir für einemigrationsgesellschaftlicheVerantwortung

höchst bedeutsam –,

»dass Fragen des Standorts insofern vermengt sind, als das, was ›dort‹ geschieht, in

gewissem Sinne auch ›hier‹ geschieht, und wenn das Geschehen ›dort‹ davon abhängt,

dass das Ereignis in verschiedenen ›Anderswos‹ registriert wird, dann findet die ethi-

sche Forderung des Ereignisses anscheinend immer in einem ›Hier‹ und einem ›Dort‹

statt, die in gewissem Maße umkehrbar sind« (Butler, 2010, S. 139f.).

Also rücken die Grenzen, die bei der Betrachtung kommunitär-partikularer sowie

universeller Verantwortungsbegriffe ersichtlich werden, die subjektivierende Dimen-

sion von Verantwortung in den Mittelpunkt der Aufmerksamkeit. Diese Dimension

2 Dies soll gleichzeitig nicht bedeuten, dass die Kategorie Schuld für alle Verantwortungsdiskurse

und -begriffe allgemein obsolet wäre.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5 Migrationspädagogische Bildung im Kommen 213

betrifft sowohl die Einforderung von Verantwortung (im Sinne einer Anrufung; bspw.

durch die Bildungstheorie) als auch die Verantwortungsübernahme (im Sinne einer

Positionierung zu etwas). Beide sind konstitutiv in die subjektivierende Logik von

Unterwerfung und Ermöglichung verstrickt. Im Zuge der (Re-)Konstruktion eines

Verantwortungsbegriffs, der das Spannungsverhältnis von Unbestimmtheit und Be-

stimmtheit aufrecht hält, ist es deswegen bedeutsam, die subjektivierende Dimension

von Ermöglichung und Unterwerfung systematisch miteinzubeziehen. Diese Notwen-

digkeit zeigt sich umso deutlicher unter Berücksichtigung des Umstands, dass sich

der Verantwortungsbegriff vor allem in neoliberalen Diskursen der vergangenen Jahr-

zehnte um Eigenverantwortung wiederfindet (Buddeberg, 2016). In diesen Diskursen

werden originär im Verantwortungsbereich des Staates liegende Zuständigkeiten der

Eigenverantwortung der Individuen übertragen. Wenn in Rechnung gestellt wird, dass

der Diskurs um Eigenverantwortung auch im Feld der Erziehung und Bildung in den

vergangenen Jahren immermehr auf Resonanz stößt (Witte, 2017), wird dieWichtigkeit

der Berücksichtigung der subjektivierenden Dimension umso evidenter. Denn wie

Günther (2002, S. 128f.) herausstellt, kommt es in diesen Diskursen um Eigenverant-

wortung zu einer einseitigen Auflösung des Spannungsverhältnisses von Unterwerfung

und Ermöglichung, sodass die disziplinierende und bestimmende Dimension von

Subjektivierung zunehmend in den Vordergrund tritt. Und wie bereits herausgestellt

wurde, werden die Subjekte von staatlicher Seite dazu aufgerufen sowie strukturell

auch aufgefordert, systematisch produzierte und strukturell angelegte Ungleichheiten

im Sinne einer »prospektiven Selbstsorge« zu verantworten (Buddeberg, 2016, S. 243).

Eigenverantwortliche Bildung wird auf diese Weise zu einem individualisierenden

Projekt, in dem »ab sofort alles selbst gemacht [ist], schuld ist der freie, sein Leben

nach eigenen Vorstellungen gestaltende Akteur« (Bauman, 2016, S. 79). Insbesondere

im Bereich der Bildungstheorie ist es aber mindestens aus zwei Gründen notwendig,

das subjektivierungstheoretische Spannungsverhältnis zwischen Unterwerfung und

Ermöglichung systematisch mitzudenken: zum einen, um in angemessener Weise

dem grassierenden Ruf nach Eigenverantwortung im Feld von Erziehung und Bildung

selbst zu begegnen, und zum anderen, um das bildungstheoretische Versprechen nach

mehr Unbestimmtheit nicht von Anfang an mit der Verkennung der disziplinierenden

Dimension von Bildung (als Subjektivierung) zu verabschieden.

Bevor ich nun den in diesem Kapitel angerissenen un_bestimmtheitstheoretischen

Problematiken des Verantwortungsbegriffs näher nachgehe bzw. ein explizit hegemo-

nietheoretisches Verständnis herleite, das auf dieseHerausforderungen antwortet, gehe

ich zunächst einen Schritt zurück und allgemein auf den normativen Gehalt der Hege-

monietheorie ein, um dadurch eine Grundlage für die weitere Ausarbeitung eines hege-

monietheoretischen Verantwortungsbegriffs zu schaffen.

5.2.2 Zum (post-)normativen Gehalt der Hegemonietheorie

InmeinenbisherigenAuseinandersetzungenhabe ichdieFrage,welcheNormensichaus

der Hegemonietheorie für eine gesellschaftliche, dem Ideal einer gebildeten Verantwor-

tungsübernahme entsprechenden Praxis oder Ordnung ableiten lassen, nochweitestge-

hend ausgespart (als Ausnahme siehe etwa Kap. 4.4.3), bzw. habe ich diese eher implizit

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


214 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

(mit-)geführt. Nun ist die Frage nach den Normen jedoch fundamental und zwar nicht

nur,weil sie auf die kontingenten gesellschaftlichen Fundamente und ihre Angemessen-

heit abzielt. Sonderndie Frage ist auchdeshalbwichtig,weil aus der postfundamentalis-

tischen Einsicht, dass es keine notwendigen Gründe des Sozialen gibt, nicht einfach ei-

ne antifundamentalistischePolitik dernormativen Indifferenz abgeleitetwerdenkann –

eine Politik, die sich auf die letztliche Unbestimmtheit des Politischen zurückzieht und

sich vor jeglichennormativenBegründungendesSozialenunddamitwohl auch vor ihrer

eigenen politischen Verantwortung mit eloquenten Sprachspielen der Un_Möglichkeit

drückt.

Letzteres stellt in der Tat einen häufigen Vorwurf gegenüber poststrukturalistischen

und postmarxistischen Positionen wie etwa der diskurstheoretisch übersetzten Hege-

monietheorie vonLaclauundMouffedar.3 IndiesenDebattenwirddiskurstheoretischen

Spektren vor allem vorgeworfen, eine apolitische Theoriebildung voranzutreiben, die

aufgrund ihrer Radikalisierung der Unbestimmtheit und Kontingenz des Sozialen

keinerlei normative Stellungnahme mehr zulasse. Da also keine festen Gründe des

Sozialen angenommen werden, von denen aus reflektiert, bewertet und gehandelt

werden kann, und da diejenigen kontingenten Gründe, die zur Verfügung stehen, in

ihrer Prekarität und Unzulänglichkeit immer auch zum Gegenstand kritischer und

skeptischer Befragungen werden, ist die Frage nicht ganz von der Hand zu weisen, ob

hegemonietheoretische Positionen »ins Reich nutzloser Gedankenspiele« (Marchart,

2010, S. 247) gehören oder nicht. Daher wende ichmich im Folgenden diesen Fragen zu,

indem ich zunächst einen Rückblick zu den drei von mir exemplarisch in Kapitel 2 un-

tersuchten hegemonietheoretischen Spektren von Gramsci, Althusser sowie Laclau und

Mouffe vornehme. Da der dabei deutlich werdende Normativitätsbegriff als postnor-

mativ bezeichnet werden kann, gehe ich abschließend auf die Idee der postnormativen

Normativität4 ein und stelle ihre radikaldemokratische »Stärke« heraus.

Hinsichtlich der Frage nach dem apolitischen Charakter der in dieser Arbeit model-

lierten hegemonietheoretischen Spektren (siehe Kap. 2) ist es in der Tat so, dass sich so-

wohl Gramsci als auch Althusser, Laclau und Mouffe nur wenig mit der expliziten Be-

gründungkonkreter PolitikenundNormen für eine gute sozialeOrdnungbeschäftigen.5

Ihre theoretischen und analytischen Auseinandersetzungen beziehen sich eher auf ein

3 Sievi (2017, S. 205–212) setzt sich differenziertmit vier allgemeinenEinwändengegenüber diskurs-

theoretischen Positionen auseinander – exemplarisch bezieht sie sich auf die Arbeiten von Derri-

da, Butler sowie von Laclau und Mouffe. In den Kritiken werde Sievi (ebd.) zufolge insbesondere

die Radikalisierung von Unbestimmtheit bzw. die Kontingenz des Sozialen und seiner Subjekte

als apolitische Theoriebildung problematisiert, die (a) kein eigenmächtiges und verantwortliches

politisches Subjekt zuließe, (b) Handlungsfähigkeit zugunsten der Übermacht von Diskursen ver-

abschiede und (c) die Möglichkeit der Emanzipation unter dem Schleier der Opazität (Undurch-

sichtigkeit) des Sozialen begrabe.

4 Den Begriff der postnormativen Normativität als Kennzeichnung für das Normativitätsverständ-

nis postfundamentalistischen Nachdenkens habe ich von Mecheril (2006b, S. 129) entliehen.

5 ChantalMouffe (2015b, 2016) ist wohl noch diejenige, die amdeutlichsten an einem theoretischen

Projekt arbeitet, das den Versuch einer angemessenen politischen Ordnung systematisch reflek-

tiert.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5 Migrationspädagogische Bildung im Kommen 215

Verstehen der gesellschaftlichen Konjunkturen einer jeweiligen Zeit sowie der prinzi-

piellen Möglichkeiten des Hegemonialwerdens eines politischen Projekts. Zudem wird

in allen drei Spektren die Güte des eigenen Projekts großteils stillschweigend vorausge-

setzt, ohne die damit einhergehenden impliziten normativen Setzungen selbst in aus-

führlicher Weise zu reflektieren. Was nun allerdings weder bedeutet, dass die zum Teil

implizit bleibenden normativen Setzungen wie auch Enthaltungen ausnahmslos theo-

retisch unbegründet bleiben, noch, dass sich gar kein normatives Projekt hinter den drei

Spektren verbirgt.

Bei Gramsci habe ich im Zuge der vorliegenden Arbeit bereits mehrfach darauf hin-

gewiesen, dass es ihmbei seinenÜberlegungen umdie Ermöglichung einer Politik geht,

die die Regierten intellektuell unabhängig von den Regierenden macht (Gramsci, 2012,

S. 1325). Außerdem habe ich herausgestellt, dass er (schulische) Bildung als wichtigen

Bestandteil dieser Politik sieht (Bernhard, 1999, S. 179). In diesem Zusammenhang zielt

Gramsci jedochweniger auf die vollständige Aufhebung von Führung undRegierung ab,

die er selbst als eine Illusionbetrachtet, als vielmehr aufdieErmöglichungvon »Selbstre-

gierung« (Buckel, 2019, S. 96),worunter er vor allem eine Selbstregierung versteht, die es

ermöglicht, »nicht von anderen geführt und ausgebeutet, sondern selbstbestimmt und

miteinander versöhnt [zu] leben« (Demirović, 2007, S. 37)6, und jedoch nicht im Sinne

einer neoliberalen Selbstregierung unter dem Etikett der Eigenverantwortung zu ver-

stehen ist. Gleichzeitig verdeutlicht das terminologische Näheverhältnis die Gefahren,

die hinter einer vereinfachten Bezugnahme auf den Signifikanten Selbstregierung in

Zeiten der Hegemonie des Neoliberalismus lauert. Denn im Gegensatz zur neoliberalen

Selbstresponsibilisierung zielen Gramscis Überlegungen zur Selbstregierung vor allem

auf die Aufhebung der Kopf- undHandarbeitsdichotomie ab (Gramsci, 2012, S. 1531), die

er inder kapitalistisch-fordistischenArbeitsteilung ausmacht,welchedenherrschenden

Gruppen die intellektuellen Tätigkeiten des Organisierens und Einführens in die gesell-

schaftlich-funktionalen Bewusstseinsformen zuweist, während die Regierten vorwie-

gend auf körperliche Tätigkeiten festgelegt werden (ebd.). Und eben diese Dichotomie

6 Eine dermaßen starke Position der harmonischen Versöhnung wird aus postfundamentalistischer

Perspektive jedoch nicht nur mit Skepsis betrachtet, sondern auch als unmöglich gedacht (Laclau,

1990c, S. 33). Und doch – darauf komme ich unten zurück – scheint die Formulierung der Vision

einer gutenWelt im Kommen auch fundamental für eine postnormativ-normative Politik zu sein.

Demirović (2007, S. 31) verweist in diesem Zusammenhang bspw. auch auf die herrschaftsstabili-

sierende Bedeutung einer vollständigen Zurückweisung einer dermaßen starken normativen Po-

sition: »Es werden viele Zweifel geäußert, ob eine solche Welt möglich ist, in der die Individuen

keinerlei Verhältnissen von Knechtschaft und Unmündigkeit mehr unterworfen wären. Ohne die

sachlichen Schwierigkeitenherunterzuspielen, die sich derVerwirklichung eines solchenZiels ent-

gegenstellen, ist derWert dieses Zweifels dennoch insofern oft gering, als er von der Position der-

jenigen aus geäußert wird, die an den Privilegien teilhaben, die sich daraus ergeben, dass andere

die schwere Arbeit tun und als führungsbedürftig gelten.« Ich sehe den Einwand vonDemirović als

bedeutsamen Hinweis einer genauen Differenzierung der Funktionalität einer Destabilisierung

starker normativer Bezüge an. Gleichzeitig kann Demirovićs Argument m.E. nicht einfach in ein

dogmatisches Festhalten an der normativen Vision zurückgemünzt werden. Dies wird in der Argu-

mentation hinsichtlich der Stärke einer postnormativen Normativität am Ende dieses Abschnitts

deutlich, die auch die eigenen Fragilitäten und Vulnerabilitäten (etwa mit Bezug auf die Verein-

nahmung und Pervertierung durch Privilegierte) zur Kenntnis nimmt.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


216 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

ist für Gramsci auch in einem ausdifferenzierten Schulsystem angelegt.Gramsci geht es

in der Folge um die Aufhebung derjenigen Bedingungen, die die Subalternen aus seiner

Sicht an einer selbstregierten Lebensweise hindern. Mit diesen Überlegungen arbeitet

er letztlich einem breiten radikaldemokratischen Verständnis zu, in dem »Demokratie

keinesfalls in institutionalisierten Prozeduren aufgeht, sondern eine viel umfassende-

re Form der Selbstregierung auf die Tagesordnung setzt« (Buckel, 2019, S. 96). Ein sol-

ches Projekt bedarf einerseits einer Auseinandersetzung mit »den allen Willensbildun-

gen vorausliegenden gesellschaftlichen Wissensproduktionen und alltäglichen Selbst-

verständlichkeiten,über die gesellschaftliche Führunghervorgebrachtwird« (ebd.).Und

andererseits ist die materiell-strukturelle Überwindung der kapitalistischen Arbeitstei-

lung in Kopf- und Handarbeit notwendig. Zusammenfassend kann daher die Behaup-

tung formuliert werden, dass das normative Projekt Gramscis insbesondere in dem An-

liegen besteht, zu Verhältnissen beizutragen, in denen die Dichotomie zwischen Regier-

ten und Regierenden sowohl ideologisch als auchmateriell überwunden ist.

Die Einordnung des zugrunde liegenden normativen Projekts erscheint mir bei Al-

thusser noch schwieriger, als es bei Gramsci bereits der Fall war. Dies hat zu einem gro-

ßenTeil damit zu tun,dass sich Althusser »fast betont akademisch und autoritär« (Reitz,

2019, S. 154) und beinahe ausschließlich theoretisch mit den dogmatisch-ökonomisti-

schen Reduktionismen im vorherrschenden Marxismus seiner Zeit beschäftigt (siehe

Kap. 2.2.2). Im Zuge dieser Auseinandersetzungen rückt die Frage des normativ-poli-

tischen Projekts zumeist in denHintergrund. Jedoch schimmert schließlich auch bei Al-

thusser ein ähnliches normatives Projekt durch wie bei Gramsci, denn auch er zielt auf

dieÜberwindungdesHerrschaftsverhältnisses »zwischen (herrschenden) idealistischen

und (unterdrückten) materialistischen Gruppen« ab (Reitz, 2019, S. 157). Althusser geht

es somit ebenfalls umdieVeränderungeinesUnterdrückungs-undAusbeutungsverhält-

nisses, das er in der arbeitsteiligen Organisation kapitalistischer Gesellschaften auf Ba-

sis einer Hand- und Kopfarbeitsdichotomie ausmacht. Aus diesem Grund sind für ihn

alle Fragen der Theorie »letztendlich politische Fragen« (Larise, 2006, S. 135), da die an-

scheinend nur materielle Praxis immer ideologisch vermittelt ist. Und so geht es in die-

semZugang darum, die hegemoniale Artikulation »von verschiedenen Ideologien durch

die herrschendeKlasse zu einer Formder ideologischenHegemonie« (ebd.) zu befragen,

um sie überwinden zu können.

Die normative Position von Laclau und Mouffe kann in einem allgemeinen Sinne

auch in dem bei Gramsci und Althusser herausgestellten Rahmen angesiedelt werden.

Sie radikalisieren die Position jedoch deutlich und machen insbesondere die tendenzi-

elle Fixierung auf eine ökonomische Grundlage zum Ausgangspunkt ihrer diskurstheo-

retischen Erweiterung.7 Zusammengefasst wird ihre normative Position unter der Be-

7 Interessant ist, dass Buckel (2019, S. 96) die Behauptung, dass »›die Ökonomie‹ zum verborge-

nen Fundament« Gramscis Hegemonietheorie werde, vehementmit der Begründung zurückweist,

dass »die gesellschaftlichen Strukturen […] auch für Gramsci prinzipiell kontingent [sind], inso-

fern sie kollektiv transformierbar sind.« Gleichzeitig hält sie fest: »Solange aber die kapitalisti-

sche Produktionsweise herrscht, bleibt diese mit radikaler Demokratie unvereinbar. Deswegen

muss die Arbeitsteilung von geistiger und körperlicher Arbeit, die den einen – den Arbeiter*in-

nen, den Frauen, den postkolonialen Subjekten – alle Mühsal auflädt und den anderen die politi-

sche und kulturelle Führung gestattet, zur Disposition gestellt werden« (ebd., S. 96f.). Dieser von

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5 Migrationspädagogische Bildung im Kommen 217

zeichnung »radikale Demokratie« (Laclau &Mouffe, 2012). Obschon sie unter dieser Be-

zeichnung selbst explizit ein normativ-politisches Projekt versprechen, tritt dieses Pro-

jekt sowohl bei beiden Autor*innen selbst – besonders aber bei Laclau (Nonhoff, 2019a,

S. 337) – als auch in den kritischen Einwänden, die Laclau und Mouffe eine apolitische

Theoriebildung unterstellen, zumeist in den Hintergrund. Letzteres kann auch darauf

zurückgeführt werden, dass das Projekt der radikalen Demokratie normativ in hohem

Maßeunbestimmtbleibt, indem ihmausgerechnet dasAnliegen zugrunde liegt,die nor-

mativen Setzungen, die mit einer konstituierten demokratischen Ordnung einherge-

hen,kontinuierlich auf ihreAusschlüsseundBeschränkungenhinzubefragen.Somüsse

man Dagmar Comtesse et al. (2019a, S. 12) zufolge »liberale (und für gewöhnlich kapita-

listische) Demokratien als etablierte Hegemonien begreifen, die aber gleichwohl weiter

demokratisiert werden können, wenn sich verschiedene emanzipatorische Kräfte in ei-

ner gegenhegemonialen Bewegung zusammenschließen.« Unter radikaler Demokratie

verstehen Laclau undMouffe (2012, S. 238) keine von eindeutigen Normen und Letztbe-

gründungen angeleitete Politik, sondern

»[eine] Politikform, die sich nicht auf die dogmatische Annahme einer ›Essenz des Ge-

sellschaftlichen‹ stützt, sondern im Gegenteil auf die Behauptung der Kontingenz und

Ambiguität jedes ›Wesens‹ und auf den konstitutiven Charakter der sozialen Spaltung

und des Antagonismus.«

In diesem Sinne zeichnet sich jedes radikaldemokratische Projekt durch die Anerken-

nung der politischen Differenz (Marchart, 2010; siehe auch Kap. 2.4.1) und folglich auch

der Anerkennung der Spannung zwischen kontingenter Gegründetheit und radikaler

Unbestimmtheit des Sozialen aus (ebd., S. 236). Dies hat auch damit zu tun, dass La-

clau und Mouffe an aggregativen und deliberativen Modellen der liberalen Demokratie

vor allemdie EntpolitisierungderDemokratie durch die Tilgungdes grundlegendpoliti-

schen Charakters des Sozialen sowie der grundlegenden Bedeutung von Antagonismus

undKonflikt kritisieren (Mouffe, 2015a, 2016).Das bedeutet allerdings nicht, dass Laclau

undMouffe ihre radikale Demokratie nicht an dem allgemeinen liberal-demokratischen

Ziel orientierenwürden,8 »dasswir uns als Freie undGleichebegegnen« (Comtesse et al.,

Buckel geäußerten Position ist aus der radikaldemokratischen Perspektive von Laclau undMouffe

(2012) sicherlich auch zuzustimmen. Trotzdem kann die Zustimmung nur bedingt erfolgen, geht

die Position schlussendlich doch wieder mit der Gefahr einher, die Ökonomie im Sinne der gesell-

schaftlich instituierten Arbeitsteilung zum Fundament aller demokratischen Veränderungen zu

machen. Letzteres insofern, als die kapitalistische Differenzordnung und die von ihr instituierte

Arbeitsteilung nicht als ein Schauplatz demokratischer Kämpfe unter vielen, sondern als der zen-

trale Schauplatz markiert wird (ganz unabhängig davon, dass nicht angenommen werden kann,

dass durch die Veränderung der Arbeitsteilung per se eine bessereWelt resultiert). Um der Gefahr

der Totalisierung des eigenen Eingriffs zu begegnen, scheint jedochweniger eine letztlich unmög-

liche Antwort auf die Komplexität und Ambivalenz der Verhältnisse (siehe Kap. 3.3.5) zielführend

zu sein, als vielmehr der Ausweis der Kontingenz und Begrenztheit der eigenen Position.

8 Chantal Mouffe (2015a) kritisiert die liberale Demokratie, wie sie von aggregativen und delibe-

rativen Positionen vorgeschlagen wird, scharf. Trotzdem weist sie die liberale Demokratie nicht

von sich und spricht sich etwa für eine illiberale Demokratie aus. In radikaldemokratischer Ab-

sicht problematisiert sie jedoch die depolitisierenden Tendenzen aggregativer und deliberativer

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


218 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

2019a, S. 11). Im Gegensatz zu den dominierenden Verständnissen von liberaler Demo-

kratie verabschieden sie jedoch grundlegend die Artikulation eines einzigen Universa-

lismus »und seiner impliziten Behauptung eines privilegierten Zugangspunktes zu ›der

Wahrheit‹« (Laclau & Mouffe, 2012, S. 237). Radikale Demokratie weist in diesem Sin-

ne den beiden zufolge eine wesentlich weniger gewisse normative Richtung auf. Und

diese unbestimmte normative Richtung, die immer von einemMoment des Sich-selbst-

Infragestellens begleitet wird, findet ihren dezenten normativen Einschlag vor allem in

der Radikalität vonKontingenz und Pluralität. Kontingenz und Pluralität determinieren

zwar keine konkrete und abschließbare gute Ordnung, stellen aber doch einen starken

Wegweiser gegen essenzialistische und gegen illegitim ausschließende Ordnungen zur

Verfügung (wie etwa gegenüber einer liberal-kapitalistischen oder insbesondere einer

rassistischen oder illiberalen Demokratie).

Nun zeigen diese drei kurzen Überblicke bei weitem keine feststehenden ethischen

oder moralischen Begründungen auf, die für eine verantwortungsvolle Politik (der Bil-

dung, der Wissenschaft, der Politik-Politik etc.) herangezogen werden können. Denn

auch wenn in allen drei Spektren Führung, Unterordnung und Ausschluss dem Sozia-

len konstitutiv eingeschrieben sind, folgt daraus nicht zwangsläufig die Notwendigkeit,

Über- und Unterordnungsverhältnisse einfach hinnehmen zu müssen. Zugleich kann

keine der drei Positionen letztbegründen oder garantieren, welche Formen von Unter-

ordnung und der Regierung normativ vertretbar sind und welche nicht. In diesem Zu-

sammenhang hilft auch die idealistische Vorstellung der Selbstregierung aller nichtwei-

ter.9 Die drei Spektren geben jedoch tendenzielle Wegweiser für eine Politik der An-

erkennung der politischen Differenz vor, die fern am Horizont so etwas wie eine po-

litische Ethik andeutet, ohne diese jedoch systematisch auszuführen. Diese normative

und ethische Zurückhaltung ist nicht dem Umstand geschuldet, dass das Soziale ohne-

hin bereits mit normativen Fundamenten überfüllt ist. Sie ist auch nicht darauf zurück-

zuführen, dass die Autor*innen normative Setzungen als unwichtig erachten. Vielmehr

kann eher eine Skepsis gegenüber transzendenten Setzungen universeller Normen ver-

nommen werden. Wenn also ein verbindendes normatives Moment der drei theoreti-

schen Spektren herausgestellt werden kann, dann das einer Kritik an den Fundamenta-

lismen der politischen Theorien und Projekte eines spezifischen historischen Kontexts.

Diese postfundamentalistische Kritik- bzw. Emanzipationsbestrebung ist jedoch selbst

immer machtvoll und ambivalent gebunden an das, wovon es sich freizumachen ver-

sucht (zur partikularenKontingenz undMachtförmigkeit vonEmanzipation vgl. Laclau,

2002). Insofern hebt die Hegemonietheorie nicht auf eine normativ unbegründete und

Modelle, die das Politische und dieMöglichkeit des Antagonismus im Sinne eines rationalen Kom-

promisses zwischen auf Eigennutzen ausgerichteten Individuen (aggregative Position) und eines

auf kommunikativer Vernunft basierenden Konsenses (deliberative Position) zu tilgen versuchen

(Marchart, 2019, S. 373–375), um so zu einer besseren Demokratie beizutragen.

9 Dass die Vorstellung einer universellen Selbstregierung, die von den selbstregierenden Ansprü-

chen anderer unberührt bleibt, schnell an ihre Grenzen kommt, verdeutlichen etwa die Ausfüh-

rungen von Laclau (1999, S. 118–121) zum Konzept der Toleranz. So führt er aus, dass Toleranz dem

Intoleranten nichts entgegenzusetzen hat, sobald sie als unbedingte, universelle Toleranz konzi-

piert wird. Toleranz und Intoleranz als auch Selbstregierung und Fremdregierung können nicht

vollständig unabhängig voneinander betrachtet werden.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5 Migrationspädagogische Bildung im Kommen 219

unbestimmte Politik ab, sondern rückt verstärkt die Politizität und Bedingtheit eines je-

den Versuchs einer normativ-ethischen Schließung der Offenheit des Sozialen in den

Mittelpunkt.

Entsprechend dieser Politizität und Bedingtheit kritisiert Laclau (1999, S. 135) Ver-

suche der Ethisierung von Politik, die von dem Versuch getragen werden, der ontolo-

gischen Unmöglichkeit von Gesellschaft mit der Formulierung einer unbedingten und

universellen »Ethik als erste Philosophie« zu begegnen (Lévinas, 1987, 2012).10 Denn in

diesem Zuge werde dem Politischen eine unbedingte Ethik vorangestellt, wodurch je-

ne Ethik den Status des Kontingenten und politisch Entschiedenen verliere, das auf sei-

ne eigenen Effekte des Differenzierens und Ausschließens befragt werden müsse. Die

Ablehnung einer »›Ethisierung‹ ontologischer Ebenen« ist Laclau zufolge (1999, S. 134f.)

aber »nicht das Ergebnis irgend einer Unsensibilität gegenüber der Ethik […], sondern

rührt aus der Überzeugung, daß es nichts Ethisches geben kann, das aus der allgemei-

nen Struktur der Erfahrung bezogen werden kann.« Als allgemeine Struktur der Erfah-

rung betrachtet Laclau hierbei die Notwendigkeit der kontingent begrenzten Entschei-

dung des Unentscheidbaren, was bedeutet, dass auch ethische Grundlegungen immer

auf der Grundlage begrenzter kontingenter Möglichkeiten entschieden werden und da-

mit nie vollständig universell sein können (ebd.).AuchEthik beruht laut Laclau immerzu

auf einer politischen Entscheidung, die sich nicht ontologisch herleiten lässt.Diese Ein-

wände Laclaus sind allerdings weder als generelle Absage an eine Ethik noch als prinzi-

pielle Zurückweisung der kritisierten Erste-Philosophie-Ethiken zu werten. Wohl aber

geht damit eine Aufkündigung einer sich auf einer unbedingten Ethik gründenden Poli-

tik einher, die das Primat des Politischen und damit auch den politischen Charakter der

eigenen Begrenztheit und Kontingenz imGewande des Universellen (der Ethik oder der

Moral) tilgt. »Denn letztlich wird damit wieder«, so erläutertMarchart (2010, S. 283) mit

Bezug auf Derridas Ethik der unbedingten Gastfreundschaft11, »das Bedingte – politi-

sches Handeln unter den einschränkenden Bedingungen ungleicher Machtverhältnisse

und der Unmöglichkeit, absolute Verantwortung zu übernehmen – dem Unbedingten

untergeordnet«.

AmHorizontderHegemonietheorie erscheint folglichdieNotwendigkeit einerEthik

ohne feste Fundamente.Eine solcheEthik ist eine politischeEthik,die zumeinen immer

bestimmt werden muss, also kontingentes Produkt einer unentscheidbaren Entschei-

dung ist, und die sich zum anderen als nie endgültig gründbar erweist. Die Unmöglich-

keit, das Soziale in Ethik fest zu begründen und zu verankern, macht die Notwendig-

keit normativer Gründungen des Sozialen also nicht obsolet. Sondern sie verweist auf

die Notwendigkeit ihrer fortwährenden kontextspezifischen Plausibilisierung unter Be-

rücksichtigung der ontologischen Unbestimmtheit des ontisch Bestimmten (Marchart,

10 Auch Mouffe (2015a, 2015b) sieht ähnliche Bewegungen – etwa im Rahmen deliberativer Begrün-

dungen der Demokratie – als rationalistische Tilgung der Konfliktdimension aus dem demokrati-

schen Projekt. Wie Marchart (2010, S. 284) hervorhebt, ist eine solche Tendenz der ethisierenden

Inversion der radikalenUnbestimmtheit des Sozialen insbesondere auch in Ansätzen vorzufinden,

die auf eine unbedingte, universelle Singularität und Alterität fokussieren und daraus unbedingte

ethische Ansprüche ableiten – so auch in den als postfundamentalistisch einzustufenden Ansät-

zen von Derrida, Badiou und Nancy.

11 Zu den Grenzen des Konzepts der unbedingten Gastfreundschaft vgl. Friese (2014, S. 102–109).

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


220 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

2010,S. 247).Normativität ist folglichnichtnur immerBestandteil desSozialen, sondern

auch notwendig für jedes politische Projekt. ImHorizont der (Normen der) Hegemonie-

theorie ist die Normativität eines politischen Projekts aber immer postnormativ bzw.

postdogmatisch zu verstehen,womit eineNormativität gemeint ist, die ihre eigenenGe-

waltförmigkeiten undAusschlüsse nicht durch einenDogmatismus derNormverdrängt

und unreflektiert belässt.Das normativeMaß,das eine hegemonietheoretisch fundierte

Politik anleitet, steht nie außer Frage und ist immer kontext-, situations- und konstella-

tionsspezifisch zu plausibilisieren.

Normen als postnormativ und der kontextuellen Plausibilisierung bedürftig zu kon-

zipieren, erscheint gerade in Zeiten der multiplen Krise (siehe Kap. 1.1.1) als »Schwä-

chung« eines dringlich benötigten Projekts einer starken normativen Politik und Ver-

antwortung, die sich u.a. für globale Gerechtigkeit und gegen den Klimawandel einsetzt

(Beck, 2016). Denn wie will etwa ein Projekt der Rassismuskritik den Ausschluss rassis-

tischer Demands plausibilisieren, wenn es im gleichen Zug die Grundlage für die Kritik

durch rassistische Positionen offeriert, indem es die eigenen notwendigen Ausschlüsse

offenlegt? Diese Betrachtungsweise scheint mir jedoch eine grundlegende Fehlannah-

me zu beinhalten. Denn steht nicht eine vermeintlich »starke«, universelle Politik viel-

mehr in der Gefahr, über die eigenen notwendigen Ausschlüsse, so plausibilisierbar die-

se auch sein mögen, hinwegtäuschen zumüssen? Und ist nicht ausgerechnet die Forde-

rung nach einer erhabenen normativen Position Bestandteil der Schwächung postnor-

mativer und selbstreflexiver Zugänge? Riskiert folglich die dogmatische Setzung einer

uneingeschränkt gültigen Politik der Universalität nicht vielmehr die Subversion durch

Politiken, die dem Programm der Universalität im Grunde genommen konträr gegen-

überstehen? Bspw. indem partikulare, rassistische Forderungen im Namen der univer-

sellen Freiheit Dominanz erlangen? Und steht die dogmatische Setzung der uneinge-

schränkten Legitimität explizit vorgenommener und ausgewiesener Ausschlüsse nicht

inderGefahr, etwaige kontextspezifisch illegitimeAusschlüsse systematisch ausblenden

zumüssen bzw. auszublenden? In der Hegemonietheorie ist es deshalb genau die Aner-

kennung der vermeintlichen Schwäche12 der eigenen Normativität, die zur »Stärke« ge-

wendetwird, indem (zumindest programmatisch) eine Sensibilität kultiviert wird, die –

trotz entschiedenernormativerSetzungen –sowohldiepermanenteReflexionundRevi-

sion der eigenen normativen Bezüge als auch das Bewusstsein über die eigene Fragilität

und Vulnerabilität offenhält.

5.2.3 Konturen eines politischen Verantwortungsbegriffs

Was bedeutet das nun für einen hegemonietheoretischen Begriff von Verantwortung?

Stellt Verantwortung überhaupt eine relevante hegemonietheoretische Kategorie dar?

Und wie kann Verantwortung, die einem höheren Ziel als nur der Einhaltung von Rech-

ten oder allgemeinen Regeln professionellen Handelns dient, bestimmt werden, wenn

12 Mit dieser Bewegung der Anerkennung der eigenen Schwäche verbunden ist gerade auch eine Kri-

tik undDekonstruktion der normativen Aufgeladenheit der Dichotomie von Stärke und Schwäche,

die Stärke durchwegs positiv bewertet, sowie eine kontingente Subversion und »Verschmutzung«

des Stärkebegriffs durch die Stärkung seiner »Schwächen«.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5 Migrationspädagogische Bildung im Kommen 221

nicht aufGrundlage einer Ethik, die das »gute Leben« universell für alle verbürgt (Pleger,

2020)? Wie bereits angedeutet geht aus der Ablehnung einer ontologischen, ethischen

Verantwortung kein Abschied vomNachdenken über Verantwortung und Ethik aus dem

Horizont der Hegemonietheorie einher. Es benötigt wohl aber einer politischen Model-

lierung des allgemeinen Verantwortungsverständnisses hin zu einer un_bedingten Ver-

antwortung.

Hegemonietheoretisch gedacht stellt Verantwortung in einem doppelten Sinne eine

politische Entscheidung dar. Zum einen, weil es keine wesenhafte Notwendigkeit gibt,

aus der sich ein spezifisches Verantwortungsverhältnis ableitet,weil Verantwortungwie

auch Bildung Effekte von Entscheidungen postsouveräner Akteur*innen auf einem Ter-

rain der Unentscheidbarkeit sind. Zum anderen ist Verantwortung niemals unbedingt,

sondern eine artikulatorische Praxis unter kontingenten Bedingungen auf Basis kontin-

genter normativer Maßstäbe, für die absolute Unbestimmtheit höchstens ein sakrales

Ziel an den Rändern eines sich endlos ausweitenden Universums bleibt. Ziel dieses Ka-

pitels ist es deshalb, die Konturen eines politischen Verantwortungsbegriffs, der weder

unethisch noch unhinterfragbar ist, und seiner Konsequenzen herauszustellen.

Verantwortung als politische Entscheidung und nicht als ethische Notwendigkeit

zu denken, bedeutet nicht, dass es sich bei dem Phänomen der Verantwortung um

eine bewusste, rationale und intentionale Entscheidung eines sich selbst transparenten

Subjekts13 hinsichtlich transparent einsehbarer Verhältnisse handelt. Ganz im Ge-

genteil, denn Verantwortung in einer spezifischen Weise zu übernehmen stellt in der

»Mannigfaltigkeit der möglichen Züge in dem Terrain des Unentscheidbaren« (Laclau,

1999, S. 114) eine komplexe und uneinsichtige Möglichkeit dar, die auf einer politi-

schen Entscheidung beruht. Die radikale Unbestimmtheit des Sozialen eröffnet hierfür

theoretisch ein unendliches Universum an Möglichkeiten, das Verantwortung nicht

auf festen Fundamenten gründen lässt. Dass Unbestimmtheit »radikal« ist, bedeutet

nun allerdings auch immer, dass diese eine vorläufige und machtvolle Bestimmtheit

des Sozialen als Notwendigkeit voraussetzt, die sie beständig subvertiert. Gesellschaft

verwandelt so das Terrain der Unentscheidbarkeit »in ein Kriegsgebiet einer Vielzahl

von möglichen Entscheidungen« (ebd., S. 117), die schlussendlich immer unmöglich

sind. Wie Laclau (ebd.) hervorhebt, heißt das aber nicht, »daß zu jedem Augenblick

alles, was logisch möglich ist, auch eine aktuelle politische Möglichkeit wird«. Sondern

das unentscheidbare Feld der möglichen Entscheidungen ist immer durch einen spe-

zifischen politischen Kontext begrenzt (s. auch Kap. 2.3.1). Verantwortung als politisch

zu konzipieren bedeutet in diesem Sinne einerseits, dass eine spezifische ethische

Verantwortung notwendig ist, auch wenn es eine unentscheidbare Notwendigkeit der

Antwort auf die Un_Bestimmtheit des Sozialen gibt. Andererseits wird Verantwortung

dadurch zu einer ontisch-politischenPraxis,die aufBasis bestehender ethischerDiskur-

se und der ihr immanenten Kritik sowie in postsouveräner Haltung ein unbestimmtes

13 Da sich die Bildungstheorie vornehmlich auf das singuläre Bildungssubjekt bezieht, rekurriere ich

mit dem Subjektbegriff im Folgenden primär nicht auf kollektive oder systemische Verantwor-

tungssubjekte, wenngleich Überlegungen mit Bezug auf verantwortungsvolle, gebildete Kollek-

tive und Organisationen sicherlich bedeutsam und spannend wären.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


222 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

moralisch-ethisches Antwortverhältnis zu den kontingenten Macht- und Herrschafts-

verhältnissen sucht. Dieses Antwortverhältnis bleibt aufgrund der Unabschließbarkeit

des Sozialen permanent aufgeschoben und damit im Kommen.

So wenig, wie Verantwortung infolgedessen ein souveränes Verantwortungssubjekt

und transparente soziale Verhältnisse voraussetzen kann, so wenig kann das ethisch-

moralischeAntwortverhältnis unbedingt unduniversell sein.Denn »[n]iemals habenwir

es mit einer reinen Singularität (dem Anderen schlechthin) oder gar mit einer Instanz

zu tun, die, wie jene derWahrheit, Anspruch auf absolute Geltung erheben kann« (Mar-

chart, 2010, S. 285). Sowohl Verantwortungssubjekt als auchVerantwortungsobjekt kon-

stituieren sich auf dem Terrain des Bestimmten, das durch Differenz und Ausschluss

geprägt ist. Denn denMenschen, dem man universell gerecht werden kann oder muss,

gibt es nicht – wie im Anschluss an Gramsci (2012, S. 1341) und ihn wiederholend ge-

sagt werden kann. Vielmehr sind Menschen »das Ensemble der gesellschaftlichen Ver-

hältnisse« (ebd.), denen sie angehören, und »jeder Vergleich zwischen Menschen in der

Zeit [ist] unmöglich […], weil es sich um unterschiedliche, wenn nicht heterogene Din-

ge handelt« (ebd.). Dieser Differenzialität ist jedoch, wie ich in dieser Arbeit nachge-

zeichnet habe, nicht nur in diachroner Betrachtungsweise zuzustimmen, sondern auch

in synchroner Perspektive auf die Menschen ein und derselben gesellschaftlichen Ver-

hältnisse. Die Frage der Verantwortung ist deshalb kontingent und kann nicht in einer

Ethik reiner Singularität oder absoluter Gleichheit beantwortet werden. Diese Kontin-

genz zeigt sich etwa auch in der Frage danach,wer letztlich wie für was undwarumwel-

cheVerantwortungübernehmenbzw.wemoderwasgegenüber vonwemwieVerantwor-

tung gezeigt werden kann. Verantwortung ist immer partikular und in diesem Sinne ei-

ne position(iertheit)sabhängige, differenzielle und begrenzte politische Entscheidung.

Dass Verantwortung nicht absolut und universell sein kann, bedeutet aber auch, dass

sie gleichzeitig nie vollständig partikular und von den historisch kontingenten Gege-

benheiten bestimmt sein kann. Denn immerhin werden die Gegebenheiten permanent

vomUnbestimmten bzw. vomPolitischen subvertiert und destabilisiert. Verantwortung

changiert daher stets zwischenAnerkennungundVerkennungdesUn_Bestimmten (vgl.

Bedorf, 2010; Balzer & Ricken, 2010) und findet seine politisch-ethische Bestimmung

in einer »Anerkennung der Unbedingtheit des Bedingten« (Marchart, 2010, S. 288). Diese An-

erkennung ist jedoch keine Abwendung vom Bestimmten, sondern wendet sich diesem

primär zu, allerdings unter der Voraussetzung, dass das Bestimmte letztlich radikal un-

bestimmt ist.

Was unterscheidet diesen Begriff von Verantwortung nun jedoch von dem etwa

in Kapitel 4.3.2 ausgeführten Verständnis einer Bildung, die allgemein soziale Unbe-

stimmtheit anstrebt, ohne die Überwindung sozialer Immanenz alsmöglich zu denken?

Oder was unterscheidet diesen Begriff einer politischen Verantwortung von einem Ver-

antwortungsbegriff, der sich in der Singularität des Anderen gründet (siehe Kap. 4.3.3)?

Anders gefragt: Warum kann aus der hier modellierten Perspektive eine politische Ver-

antwortung weder auf die Unbestimmtheit des Eigenen noch auf die Unbestimmtheit

eines singulären Anderen reduziert werden? Die Antwort auf diese Fragen liegt m.E. in

der hegemonialen Logik selbst begründet.Diese Logik konstituiert sich als unabschließ-

bares und komplexes Spannungsverhältnis von Differenz und Äquivalenz (siehe Kap.

2.3.3) respektive von Autonomie und Hegemonie, Partikularität und Universalität oder

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5 Migrationspädagogische Bildung im Kommen 223

Freiheit und Gleichheit. Dies wird bspw. in der Konzipierung des Klassenbündnisses

deutlich, das die verbündeten Klassen nicht einheitlich und gleich macht, sondern

immer in ein asymmetrisches Verhältnis der Gleichheit und Andersheit zueinander in

ein Verhältnis stellt. Die aus dieser Logik resultierenden Spannungsverhältnisse sind

jedoch nicht als dialektische zu verstehen, sondern werden durch Antagonismus und

Heterogenität permanent subvertiert (siehe Kap. 2). So ist Hegemonie als vorläufige

Fixierung des Sozialen nur möglich als Herrschaft (im Sinne von Universalität, Äqui-

valenz, Gleichheit) eines partikularen Elements, das die vermeintliche Einheit anderer

partikularer Elemente zu repräsentieren vermag, ohne dabei jedoch die eigenen oder

die anderen Partikularitäten, Differenzen, Autonomien und Freiheiten vollständig in

der Äquivalenzierung tilgen zu können. Da Universalität also nur durch die Entleerung

eines partikularen Inhalts repräsentiert werden kann (was auch die Idee eines reinen

Singulären verabschiedet, denn ansonsten müsste das für sich genommen universell

sein), besteht ein sich selbst subvertierendes Spannungsverhältnis zwischen Autonomie

undHegemonie, dem eine (radikaldemokratische) Verantwortung gerecht werdenmuss

(vgl. Laclau & Mouffe, 2012, S. 222–232). Die Konzeption einer Verantwortung, die

besonders die allgemeine Unbestimmtheit überbetont, steht in diesem Zusammenhang

in der Gefahr, die differenzielle und antagonistische Bestimmtheit des Sozialen aus

dem Blick zu verlieren. Während eine einseitige Fokussierung auf die Autonomie und

Singularität des Anderen hingegen in der Gefahr einer Essenzialisierung von Diffe-

renz und Andersheit steht. Beide Zugangsweisen bleiben dementsprechend einseitig

und dem ethischen Spiel der Universalisierung verhaftet. Eine radikaldemokratische

Verantwortungmuss sich deshalb permanent in derUnauflöslichkeit undWidersprüch-

lichkeit des Spannungsverhältnisses von Freiheit und Gleichheit bewegen, ohne dieses

Spannungsverhältnis endgültig ausbalancieren zu können.

Der vonmir in Kapitel 4.3 eingebrachte Einwand gegenüber einer einseitigen Fokus-

sierung von Bildung auf Unbestimmtheit war insbesondere darauf bezogen, dass eine

Bildung, die sich vor allem auf die eigene Unbestimmtheit fokussiert, potenziell in der

Gefahr steht, eine Bildung privilegierter Subjekte zu sein. Denn die einseitige Fokus-

sierung auf Unbestimmtheit blendet die differenziellen, unverschuldet (de-)privilegier-

ten Positioniertheiten, die auch dieMöglichkeiten einer kontingenten, ontischen Unbe-

stimmtheit strukturieren, tendenziell aus. Darum muss hier mein – insbesondere mi-

grationsgesellschaftlich perspektiviertes – Plädoyer für eine unbestimmte und unmög-

licheVerantwortungderUnbestimmtheit Anderer präzisiertwerden:Hinter diesemPlä-

doyer steht nicht die Idee, Migrationsandere zu universalisieren und zu romantisieren.

Und auch folgt es nicht dem Anliegen, für ein paternalistisches Verhältnis der Sorge zu

plädieren, d.h. für ein Verhältnis, das sich – aufopfernd, heroisch – für ein besseres Le-

ben der Anderen verantwortlich fühlt. Denn dies wäre letztlich nichts anderes als die

gewaltvolle Unterordnung der Anderen unter die eigenen Vorstellungen von Gleichheit

undgingezulasten ihrerFreiheit (Spivak,2004).Die IdeehinterdiesemPlädoyer ist aber,

über die Anerkennung von Relationalität, Differenz und Antagonismus nach Möglich-

keiten zu suchen, die den spannungsvollen Raum von Freiheit undGleichheit für alle er-

weitern könnten.Eine solche Suche ist jedochweder inBegriffenuniverseller Andersheit

einzuholen, noch kann sie unabhängig der vielfältigen (de-)privilegierten Positioniert-

heiten und der damit einhergehenden asymmetrischenMöglichkeiten gedacht werden.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


224 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

Im Kontext dieser Betrachtungen wird Verantwortung vor allem als kontingente

artikulatorische Praxis unter den gegebenen Macht- und Herrschaftsverhältnissen

ersichtlich, die schlussendlich auf die Politisierung und Veränderung aller (migrati-

ons-)gesellschaftlichen Institutionen zielt, was ihre Begrenzungen sowie illegitimen

Ausschlüsse und Einschränkungen anbelangt. Es ist hierbei insbesondere der Aspekt

der Illegitimität, der nicht nur darauf verweist, dass sich kontingente Subjekte in

ein verantwortungsvolles Verhältnis zu kontingenten Objekten setzen, sondern auch

darauf, dass sich Verantwortung immer nur im Verhältnis zu bestimmten Maßstäben

artikuliert, die ihrerseits wiederum lediglich als kontingente Referenzen vorgefunden

werden können und damit in letzter Konsequenz immer partikular bleiben. Laclau und

Mouffe (2012, S. 200) verdeutlichen in diesem Zusammenhang, dass Unterordnungs-

verhältnisse, die für die hegemoniale Logik unüberwindbar bleiben, immer nur im

Lichte eines bestehenden normativen Rahmens als illegitime Unterdrückungsverhältnisse

ersichtlich werden. Das heißt, wenn bestimmten sozialen Gruppen (im Beispiel von

Laclau und Mouffe: Frauen) ein Recht verweigert wird, »das die demokratische Ideo-

logie im Prinzip allen Bürgern zuerkennt, erscheint hier ein Riß in der Konstruktion

des untergeordneten weiblichen Subjekts, aus dem ein Antagonismus entstehen kann«

(ebd.). Dies bedeutet zwar nicht, dass Unterdrückungsverhältnisse vor dem Vorliegen

eines bestimmten normativenHorizonts keinewaren, es hebt aber diewidersprüchliche

Bedeutung ethisch-normativer Diskurse für die Ab- und Einblendung von Unterdrü-

ckung hervor. Bestehende normative Diskurse sind in dieser Logik höchst bedeutsam,

um hegemoniale Verhältnisse als legitime Unterordnungsverhältnisse (etwa bei der

Ausgrenzung von »Neo-Nazis« aus dem demokratischen Horizont; siehe Marchart,

2010, S. 250) oder als illegitime Unterdrückungsverhältnisse zu artikulieren. Und da

alle hegemonialen Verhältnisse kontingent sind, gibt es keine Alternative zur Reflexion

ihrer legitimen oder illegitimenAusgrenzungen undBeschränkungen (siehe Kap. 5.2.2).

Jeder politischen Verantwortung ist aus diesem Grund auch immer die Notwendigkeit

zur Selbstreflexion und -kritik eingeschrieben. Denn diese ermöglicht nicht nur eine

entschiedene Inverhältnissetzung zu den gegebenen Verhältnissen, sondern versucht

darüber hinaus auch die Begrenzungen der eigenen normativen Maßstäbe selbst per-

manent zu überwinden. Eine politische Verantwortung antwortet infolgedessen nicht

lediglich anhand der vorliegenden normativen Diskurse auf (migrations-)gesellschaft-

liche Antwortverhältnisse, sondern befragt die zur Verfügung stehenden normativen

Horizonte gleichzeitig in Relation zu den aktuellen gesellschaftlichen Antwortver-

hältnissen und ihren legitimen/illegitimen Ausschlüssen (siehe etwa Kap. 5.3.1 zu den

Grenzen und Paradoxien des Demokratischen).

Verantwortung ist in der hier vorgenommenen Modellierung schließlich der ent-

schiedene Versuch einer ethisch begründeten Antwort auf kontingente Antwortverhält-

nisse. Dass dieser Versuch prospektiv auf bessere Verhältnisse für alle abzielt, ohne die-

ses Ziel ontologisch begründen oder sicherstellen zu können, bedeutet, dass Verantwor-

tung selbst ein kontingentes, artikulatorisches Phänomen ist, das begrenzt, ambivalent

und unabschließbar bleibt. Ein hegemonietheoretischer Verantwortungsbegriff ist des-

halb weder moralisch begründet nochmoralisierend. Er ist weder heroisch noch selbst-

verständlich, weder souverän noch unmöglich, weder essenziell noch ungründbar, we-

der kommunitär noch selbstbezogen, weder total noch selbstdestruktiv etc. Politische

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5 Migrationspädagogische Bildung im Kommen 225

Verantwortung imHorizont derHegemonietheorie ist vielmehr sowohl exklusiv als auch

inklusiv, sowohl universell als auch partikular, sowohl differenziell als auch äquivalenzi-

ell, sowohl bestimmt als auch unbestimmt.Und sie stellt eine ernsthafte Suchbewegung

nach »besseren« Verhältnissen für alle dar, ohne dafür auf eine letzte Gewissheit rekur-

rieren zu können.

5.3 Un_Bestimmtheit verantworten?

Wie aber kann eine derartige Suchbewegung im Sinne einer migrationspädagogischen

Bildung aussehen?Wie kann die migrationsgesellschaftliche Un_Bestimmtheit im Rah-

men von Bildungsprozessen angemessen verantwortet werden, ohne dabei dem Politi-

schen eine feste Ethik voranzustellen? Diesen Fragen nähere ich mich, bevor ich auf die

konkreteren Schlussfolgerungen für das Bildungsdenken eingehe (siehe Kap. 5.4), zu-

nächst auf einer allgemeineren Ebene an.Dafür gehe ich in drei Schritten vor. In Kapitel

5.3.1 stelle ich einige derjenigen Antwortverhältnisse heraus, die sich aus der Beschäf-

tigungmit Migrationsgesellschaftlichkeit ergeben, ohne dass diese bereits eine konkre-

te Antwort implizieren. In Kapitel 5.3.2 gilt mein Blick vorherrschenden Positionen im

Feld einer Ethik derMigration, und ich befrage diese aus unbestimmtheitstheoretischer

Sicht.Da die un_bestimmtheitstheoretischenAntworten zwarwichtige Perspektiven er-

öffnen, aber letztlich mit Blick auf das Anliegen der Arbeit nicht zufriedenstellend aus-

fallen, kehre ich in Kapitel 5.3.3 zum Anliegen der Migrationspädagogik (siehe Kap. 1.3)

zurückund fragenach einer angemessenenpostnormativennormativenReferenz für ei-

ne verantwortungsvolle Antwort einer migrationspädagogischen Bildung im Kommen.

5.3.1 Migrationsgesellschaftliche Antwortverhältnisse

Wenngleich sich ausMigrationsphänomenenkeineunumstrittenen verantwortungsvol-

len Inverhältnissetzungen ableiten lassen (siehe Kap. 5.2.2 zu Ethisierung), verdeutlicht

»Migration« doch kontextspezifische Verhältnisse, zu denen sich die Subjekte im ein-

geschränkten Feld der Unentscheidbarkeit in ein entschiedenes Verhältnis der Antwort

setzenmüssen.Da ich in Kapitel 3 bereits eine wechselseitige Präzisierung der Perspek-

tiven Migrationsgesellschaft und Hegemonietheorie vorgenommen habe, konzentriere

ich mich im Folgenden auf die spezifischen Antwortverhältnisse, die sich aus den ge-

genwärtigenMigrationsbewegungen und -phänomenenmit einer Fokussierung auf die

(Vergesellschaftungs-)Kontexte Deutschland und Europa ergeben.14

Ich gehe in diesemKapitel also exemplarisch den unausweichlichen Anfragen an die

unverschuldet polydifferenziell (de-)privilegierten Subjekte des globalen Nordens nach,

die mit Migration einhergehen: Welche unausweichlichen Fragen stellen etwa die all-

tägliche Anwesenheit geflüchteter Menschen und das Leid der geopolitisch Anderen in

den Innenstädten, an den Bahnhöfen, im Fernsehen und den Zeitungen an »uns«, die

14 Zu dieser Fokussierung siehe auch Kapitel 5.4.1 zum imaginären Subjekt der hier vorgenommenen

Überlegungen.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


226 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

wir einen relativ gesicherten Aufenthalt in Deutschland bzw. in Europa genießen? Wel-

ches Antwortverhältnis impliziert die Vermischung von Sprachen, die Einforderung von

Rechten,der Protest gegenDiskriminierung,dieMigrantisierungdesCare-,Pflege- und

Reinigungsbereichs für wen? Undwas bedeutet dieMigrantisierung des Sex-, Leih- und

Schichtarbeitsbereichs, des Baugewerbes etc. für wen? In welche Antwortverhältnisse

stellen »uns« die Menschen an den griechischen Küsten, die gerade die lebensgefährli-

che Überfahrt von der Türkei über das Mittelmeer riskiert haben, während »wir«, Euro-

päer*innen mit und ohne Diskriminierungserfahrungen, dort Urlaub machen? Welche

unausweichliche Frage stellt die Zurückweisung der doch freundlich gemeinten Nach-

frage, wo mein Gegenüber denn eigentlich herkomme, an »mich« selbst, der ich mich

womöglich nur aufgrund eines somatischen oder kulturellen Symbols (etwa Hautfarbe

oder Name) in Fragen der natio-ethno-kulturellen Zugehörigkeit von meinem Gegen-

über unterscheide?

Aus macht- und differenztheoretischer Perspektive geht mit all diesen Phänome-

nen die Frage einher, wie »wir« in unseren unterschiedlichen sozialen Positionierthei-

ten uns zu lokalen und globalen sozialen Ungleichheitsverhältnissen positionieren und

verhalten wollen. Und selbst wennMigrationsphänomene keine notwendige Ethik arti-

kulieren, setzen sie »uns« je nach spezifischer Subjektposition unausweichlich in ethi-

sche Antwortverhältnisse zu vielfältigen lokalen und globalen Ungleichheitsverhältnis-

sen. Beispiele dafür sind, die »Herkunftsfrage« (Battaglia, 2007) vermeintlich selbstver-

ständlich stellen zukönnen,Deutsch alsKommunikationssprache auf demSchulhof ver-

meintlich legitim einfordern zu können (Dirim & Mecheril, 2017), aber auch auf »Kos-

ten« Anderer in relativ gesicherten ökonomischen und ökologischen Verhältnissen zu

leben (Kleibl & Lutz, 2020), den eigenen Körper nicht zwingend zum Tausch anbieten

zumüssen (Boatcă & Roth, 2018), internationale Grenzen weltweit nur durch Vorzeigen

des Passes überqueren zu können (Kreide, 2019b, S. 275) und viele mehr.Migration setzt

»uns«, die »wir« zwar mit Bezug auf Ungleichheits- und Diskriminierungsverhältnisse

ungleich positioniert sind, zugleich aber in der »global relativ privilegierten RegionMit-

teleuropas« leben (Mecheril, 2017b, o. S.), in ein differenzielles Verhältnis des Antwort-

geben-Müssens »[a]uf strukturell bedingte Privilegien und [die] daraus sich vertiefende

Ungleichheit« (Mecheril & Messerschmidt, 2016, S. 153), ohne dass Migration die Ant-

worten für die Antwortverhältnisse vorgibt: Gebe ich Privilegien ab und teile ich, drehe

ich mich gleichgültig weg oder reagiere ich mit einer spezifischenWut auf das Leid der

Anderen (ebd.)?

DieGründedafür,dassMenschenheutzutage –erzwungenoder freiwillig –überna-

tionale Grenzen hinweg migrieren sind vielfältig: etwa aufgrund von Armut, um Arbeit

zufinden,zu studierenoder imZugedes Familiennachzugs, aus Liebe,ausNeugier, aber

auch um»vorUmweltproblemen,Katastrophen,Krieg,Gewalt oder Verfolgung [zu] flie-

hen« (Naujoks, 2020, S. 17). Viele dieser Gründe sind auch Teil einer postkolonialen Si-

tuation, in der bspw. – den Klimawandel »als eine der größten Herausforderungen des

21. Jahrhunderts« (Henke & Schnabel, 2018, S. 120) betreffend – die Industrieländer im

globalen Norden

»schon historisch die meisten Treibhausgase emittiert haben und weiterhin im-

mer mehr Treibhausgase ausstoßen, [während] es gerade die weitgehend armen

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5 Migrationspädagogische Bildung im Kommen 227

Bevölkerungsschichten in den Ländern des ›globalen Südens‹ [sind], die unter den

Folgen besonders leiden und kaum die Mittel und Möglichkeiten haben, sich vor den

katastrophalen Auswirkungen zu schützen« (ebd.).

Auch die gegenwärtige internationale Arbeitsteilung trägt nach dem vermeintlichen En-

de kolonialer Abhängigkeiten weniger zu einer oftmals von Befürworter*innen der so-

genannten Globalisierung behaupteten Angleichung der globalen Lebensstandards bei

(Anlauf & Schmalz, 2019). »Vielmehr bestehen Strukturen globaler Ungleichheit fort«

(ebd., S. 207), die insbesondere die Kapitalakkumulation im globalen Norden und da-

mit »ungleiche Lebensverhältnisse begünstigen« (ebd.).Wie Castro Varela und Dhawan

(2009, S. 11–13) hervorheben, sind es auch hierbei vor allem Frauen sowie alle von ei-

ner heteronormativen Ordnung Ausgeschlossenen im globalen Norden und im globa-

len Süden, über die – in verflochtenenHeteropatriarchaten – die neo-imperialistischen

Kämpfe ausgetragen werden und die von globalen sozialen Ungleichheiten in besonde-

rerWeise betroffen sind (siehe auch Vergès, 2020).

Um das koloniale Fortbestehen globaler Ungleichheitsstrukturen auch nach dem of-

fiziellen Ende des Kolonialismus begrifflich zu fassen, schlägt Aníbal Quijano (2019) das

Konzept der »Kolonialität der Macht« vor. Für Quijano stellt Kolonialität die abwesend-

anwesende Kehrseite der Moderne dar, das heißt die notwendige Konstitutionsbedin-

gung für das, was sich seit der Eroberung der Amerikas im 16. Jahrhundert als »Moder-

ne« herausgebildet hat.

»Eine der grundlegenden Achsen dieses Modells ist die soziale Klassifizierung der

Weltbevölkerung anhand der Vorstellung von raza, einer mentalen Konstruktion,

in der sich die elementare Erfahrung kolonialer Herrschaft ausdrückt, und die seit-

dem die zentralsten Dimensionen globaler Macht durchdringt, auch ihre spezifische

Rationalität: den Eurozentrismus« (ebd., S. 23; Herv. i. Orig.).

Mit demKonzept der Kolonialität derMacht verweist Quijano auf die koloniale Struktu-

rierungderglobalenMacht-undHerrschaftsverhältnisseund ihreKontinuität auchüber

den sogenannten Kolonialismus hinaus. Diese Strukturierung beruht insbesondere auf

der Konstruktion einer vermeintlich natürlichen Überlegenheit Europas und einer ver-

meintlichenUnterlegenheit derAnderen (sieheKap.3.3.3 zuRassismus).Zudemgründet

sie auf »der Verschränkung aller historisch bekannten Formen der Kontrolle über die Ar-

beit, ihrer Ressourcen und Produkte in Bezug auf das Kapital und denWeltmarkt« (ebd.,

S. 25). Über die kolonialrassistische Strukturierung differenziert Quijano (2019, S. 60f.)

im Grunde genommen auch die ungleichen Ausbeutungsverhältnisse durch den Kapi-

talismus »zwischen Westeuropa und dem Rest der Welt« (ebd., S. 60). Im Kontext die-

ses Ausbeutungsverhältnisses stellt in Westeuropa »die Verdichtung des Verhältnisses

Kapital-Lohnarbeit die Hauptachse in den Tendenzen der gesellschaftlichen Klassifizie-

rungsverhältnisse und der entsprechenden Machtstruktur« dar (ebd., S. 60f.), während

»die am weitest verbreiteten Kontrollformen über den Faktor Arbeit im Rest der Welt

und besonders in Lateinamerika nicht lohnbasiert« sind (ebd., S. 61). Selbst wenn also

die Epoche der administrativen Kolonialismen formal beendet ist, »besteht Kolonialität

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


228 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

[…] in Form von politischen und sozialen Hierarchien, ökonomischen Abhängigkeiten

und epistemischer Gewalt gegenüber ehemals Kolonisierte fort« (Boatcă, 2020, S. 112).

Neben den von Boatcă (ebd.) erwähnten politischen, sozialen, ökonomischen und

epistemischen Dimensionen der globalen Ungleichheitsverhältnisse können weitere,

wie etwa ökologische oder militärische Ungleichheitsverhältnisse, ausdifferenziert

werden, deren Spuren in die Sedimente der kolonialen Weltordnung zurückführen,

die maßgeblich durch Rassismen, Heterosexismen, Klassismen und Ableismen struk-

turiert sind. Zwar ist keines der erwähnten Ungleichheitsverhältnisse als Gegenstand

von Bildung unbedingt als relevanter oder weniger relevant einzustufen, aber trotz-

dem möchte ich mit Blick auf Bildungsprozesse als durchaus auch wissensgeleitete

Subjektivierungsprozesse (siehe Kap. 4.4.2) erstens die Dimension der epistemischen

und zweitens die Dimension der demokratischen Ungleichheit als spezifische Antwort-

verhältnisse für Bildungsprozesse, die sich an dem demokratischen Versprechen der

Freiheit und Gleichheit orientieren, exemplarisch herausstellen.

(1) Epistemische Ungleichheit

Unter epistemischer Ungleichheit fasse ich die ungleiche Bedeutung, die verschiede-

nen Formen des Wissens und der Erkenntnis zukommt, sowie die Gewalt, die mit ih-

nen verbunden ist (Spivak, 2008).15 So stellt Edward Said (2009, S. 11f.) mit Bezug auf

den »Orientalismus« bspw. heraus, »mit welcher enorm systematischen Disziplin es der

europäischen Kultur in nachaufklärerischer Zeit gelang, denOrient gesellschaftlich, po-

litisch, militärisch, ideologisch, wissenschaftlich und künstlerisch zu vereinnahmen –

ja sogar erst zu schaffen.« Durch die Auseinandersetzung mit dieser Erschaffung wird

zum einen die intensive und hochkonjunkturelle Produktion vonWissen über die Ande-

ren deutlich.Und zumanderen sticht das hervor,was Boaventura de Sousa Santos (2018)

als »Epistemizid(e)« bezeichnet, also »die Ermordung desWissens« (ebd., S. 141) der An-

deren.WährendSaid (2009) darauf verweist,wie die Anderen in denDiskursenundWis-

senssystemen desWestens – in der Literatur, derWissenschaft etc. – als homogene und

der Zivilisierung durch denWesten »verlangende« Einheiten konstruiert und hergestellt

wurden, verweist de Sousa Santos (2018, S. 141) darauf, dass »[d]er ungleiche Austausch

zwischen Kulturen […] schon immer den Tod der Wissensform der unterworfenen Kul-

tur impliziert [hat] und damit auch den Tod der sozialen Gruppen, in deren Besitz sie

sich befand.«DieseDialektik der epistemischen Produktion undAuslöschung der Ande-

ren ist das, was allgemein unter dem Begriff des Eurozentrismus gefasst wird und epis-

temisch die Hegemonie »Europas« in der Welt nach der Dichotomie kolonial/modern

nochheute stabilisiert (Quijano, 2019; siehe hierzu auchKap. 5.4.1mit Bezug auf die Pro-

vinzialisierung Europas). Die Dimension der epistemischen Ungleichheit hat zur Folge,

15 Seit dem Erscheinen des vielbeachteten Buchs Epistemic Injustice. Power and the Ethics of Knowing

von Miranda Fricker (2007), das aus der Perspektive epistemischer Ungerechtigkeit interessanter-

weise die Vorarbeiten der postkolonialen Theoretiker*innen wie Said (2009 [1978]) oder Spivak

(2007 [1988]) unerwähnt lässt, hat sich im öffentlichen Diskurs auch vielfach die Rede von epis-

temischer Ungerechtigkeit durchgesetzt und stellt inzwischen eine zumindest breit akzeptierte

Analysekategorie dar. Eine tiefergehende Diskussion des Werks sowie meines »Seitenhiebs« auf

die Ausblendung gewichtiger epistemischer Vorarbeiten kann hier aber leider nicht stattfinden.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5 Migrationspädagogische Bildung im Kommen 229

dass auch heute noch die euro-amerikanischeWissensproduktion sowie euro-amerika-

nische Konzepte (etwa über das Subjekt, die Demokratie,Menschenrechte, Emanzipati-

on etc.) den fraglosenBezugspunkt globalerRationalität darstellen,zudenen sichdie ge-

samteWelt zu verhalten und in ein Verhältnis zu setzen hat (Chakrabarty, 2008). So sind

etwa »TheoretikerInnender ›DrittenWelt‹«,wieCastroVarela undDhawan (2009,S. 14f.)

hervorheben, »gewissermaßen zu einer Bezugnahme auf die europäische intellektuelle

Tradition verpflichtet, während europäischeTheoretikerInnen keinerlei vergleichbarem

Zwang unterliegen. Die Qualität ihrer Arbeit wird durch ihre relative Ignoranz gegen-

über nicht-westlichen Perspektiven nicht geschmälert.«

Das bedeutet, dass die epistemische Hegemonie des Eurozentrismus eine grundle-

gende Anforderung an Subjektivierungsprozesse in der globalenWeltordnung darstellt.

Für eine un_bestimmte Bildung in derMigrationsgesellschaft ist es deshalb bedeutsam,

sich zu dieser epistemischenUngleichheit, und dazu,wie diesemit der Produktion öko-

nomischer, ökologischer und politischer Ungleichheiten verwoben ist, in ein Verhältnis

der Verantwortung zu setzen.DieseNotwendigkeit betrifft sowohl lokalere (etwa inDis-

kursen der Integration) als auch globalere Formen derWissensproduktion (etwa in Dis-

kursen über ein globalesMigrationsregime) über die Ordnung des Sozialen.Darum lau-

ten die zentralen Fragen, die in Bildungsprozessen hinsichtlich der Dimension der epis-

temischen Ungleichheit an die Subjekte gerichtet werden: Wer spricht eigentlich über

wen und was mit welchen Konsequenzen? Und wer sowie was wird systematisch von

diesem Sprechen ausgeschlossen? Undwie kann eine angemessene Inverhältnissetzung

aus der je spezifischen Subjektposition aussehen,was die vorherrschenden Repräsenta-

tionsverhältnisse betrifft?

(2) Demokratische Ungleichheit

Diese Fragen erst mal offenhaltend komme ich zuvor zu dem zweiten exemplarisch

herausgestellten Ungleichheitsverhältnis. Mit der Hervorhebung einer demokratischen

Ungleichheit rekurriere ich hierbei nicht darauf, dass sich die Weltordnung als demo-

kratisches Verhältnismit ungleichen Einflüssen (Macht) konstituiert.Dass demnicht so

ist, betont Young (2004), wenn sie im Anschluss an den Krieg gegen den Irak Anfang des

21. Jahrhunderts sogar davon spricht, dass »wir« »[i]n diesem historischen Augenblick

[…] unter einer Weltdiktatur« (ebd., S. 3) leben. Mit dieser Formulierung bringt sie zum

Ausdruck, »dass die Vereinigten Staaten alsmilitärischeWeltmacht und imBündnismit

bedeutenden internationalen wirtschaftlichen Mächten als autoritärer Herrscher über

wichtige internationale Angelegenheiten fungieren« (ebd., S. 3f.). Angesichts der ago-

nistischen Bestrebungen der Stabilisierung einer Weltordnung zwischen sich durchaus

antagonistisch gegenüberstehenden Weltmächten (etwa über den UN-Sicherheitsrat)

erscheint diese Analyse zwar etwas übertrieben, trotzdem verdeutlichen der Irakkrieg

oder auch der aktuelle Krieg in der Ukraine exemplarisch, dass die Beanspruchung »le-

gitimer« globaler Gewalt nicht immer nur auf einemhegemonialenKonsens imRahmen

der globalen militärischen Machtverhältnisse und schon gar nicht auf demokratischen

oder rechtsstaatlichen Prinzipien beruht. Wobei im Kontext der gegenwärtigen Ver-

hältnisse generell eine globale Hegemonie »des Westens« festgestellt werden kann (vgl.

Zichy, 2022), die sich – vor allem auch unter der ideologischen Berufung auf die »Über-

legenheit der liberalen Demokratie« (Mouffe, 2005, S. 77) – spätestens nach dem Fall der

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


230 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

Berliner Mauer im Jahr 1989 und dem Zusammenbruch des sogenannten »Ostblocks«

global durchgesetzt hat (Scheffran, 2021, S. 1). Und das obwohl der instituierende »uni-

polare Moment« längst brüchig geworden ist bzw. der Vergangenheit anzugehören

scheint (ebd.; siehe auch Kap. 1.1).

Wenn ich hier also eine demokratische Ungleichheit konstatiere, lege ich insbeson-

dere mit Bezug auf die epistemische globale Ungleichheit den Fokus auf demokratische

Paradoxien, die sich aus der – die westliche Vormachtstellung in der Welt legitimie-

renden und konstituierenden – eurozentrischen Erhabenheitsvorstellung westlich-

demokratischer Werte und der undemokratischen Verfasstheit der Weltverhältnisse

ergeben. Das heißt, es geht um eine politische Ungleichheit, die aus meiner Sicht

mindestens vom sogenannten Westen demokratische Antworten verlangt und die in

migrationsgesellschaftlichen Fragen besonders deutlich wird. David Füllekruss und

Paul Mecheril (2021, S. 223f.) sehen im Anschluss an Seyla Benhabib (2008) das zentrale

politische Antwortverhältnis in dem normativen demokratischen Paradox begründet,

dass die vorwiegend nationalstaatlich verfassten (westlichen) Demokratien einerseits

die Souveränität des Volkes in der Regierung über sich selbst propagieren, während sie

andererseits sowohl innerhalb der nationalstaatlichen Grenzen als auch mit Bezug auf

globale Fragen viele, die von den verhandelten Zusammenhängen und den Gesetzge-

bungen betroffen sind, aus dem demos und von der Teilhabe »an den demokratischen

Prozessen« ausschließen (ebd.,S. 222).UndauchwennderBegriff derVolkssouveränität

eine Kongruenz zwischen den territorialen bzw. den demos betreffenden Grenzen und

den Reichweiten demokratischer Entscheidungen suggeriert, entspricht dies schlicht

und einfach nicht den Tatsachen real existierender demokratischer Politik (Demirović,

2017, S. 7). »So haben etwa«, schreiben Füllekruss und Mecheril (2021, S. 224), »die

politischen Entscheidungen, die im globalen Norden getroffen werden, weitreichende

Folgen für Menschen und gesellschaftliche Kontexte des globalen Südens, wie es bei-

spielsweise an Migrations- und Grenzpolitiken oder im Rahmen wirtschaftspolitischer

Massnahmen [sic!] deutlich wird.«

Für eine angemessene migrationsgesellschaftliche Bildung stellt die demokrati-

sche Ungleichheit deshalb ein besonders relevantes Antwortverhältnis dar, in dem

ähnliche Fragen wie oben zum Thema werden: Wer entscheidet eigentlich für wen mit

welchen Konsequenzen? Und wer sowie was wird systematisch von diesen Entschei-

dungen ausgeschlossen? Und wie kann eine angemessene Inverhältnissetzung aus der

je spezifischen Subjektposition hinsichtlich der vorherrschenden (un-)demokratischen

Repräsentationsverhältnisse aussehen?

5.3.2 Unmögliche Antworten

Einemigrationspädagogische Bildung, die nach angemessenen Antworten auf die kom-

plexenundambivalenten lokalenundglobalenUngleichheitsverhältnisse sucht, stellt ein

schwieriges,wennnicht sogar unmöglichesUnterfangen dar.DieseUnmöglichkeit trifft

insbesondere auf (migrations-)gesellschaftlicher und institutioneller Ebene zu (etwa be-

zogen auf institutionelle Diskriminierung, aber auch bezogen auf globale Ungleichheit

und Bewegungsfreiheit). Außerdem betreffen die Antwortverhältnisse eine intersubjek-

tive Ebene (etwa in alltäglichen Interaktionen) und stellen selbst intrasubjektiv eineHer-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5 Migrationspädagogische Bildung im Kommen 231

ausforderung dar (etwa bezogen auf die eigene Subjektivierung als vermeintlich höher-

oderminderwertigesSubjekt).Darumstellt sichnichtnurdie Fragedanach,wiedenglo-

balen Ungleichheitsverhältnissen angemessen begegnet werden kann, sondern es geht

auch um eine Auseinandersetzung damit,was diemigrationsgesellschaftlichen Verhält-

nisse in der tatsächlichen und direkten Interaktion zwischen Nicht-Migrationsanderen

und Migrationsanderen für Antworten erfordern. Und ebenso um die Erörterung des-

sen, wie »ich« selbst mich mit Bezug auf meine Deprivilegiertheiten und/oder Privile-

giertheiten angemessen subjektiviere. Trotz der grundlegenden Unmöglichkeit ist also

die Suche nach angemessenen Inverhältnissetzungen zur Un_Bestimmtheit von Gesell-

schaft ausgerechnet für ein Bildungsdenken fundamental, das seinen Ausgangspunkt in

der Kontingenz sozialer Wirklichkeit nimmt.

UmdemunmöglichenUnterfangeneiner angemessenen Inverhältnissetzungzuden

globalen und lokalen sozialenUngleichheitsverhältnissen begegnen zu können, stellt die

Ethik eines derjenigen Felder dar, in demnach Antworten für einemögliche Bildung ge-

sucht werden kann. Allerdings sind die Antworten, die vorherrschende Diskurse um ei-

ne Ethik der Migration anbieten (Cassee & Goppel, 2012; Dietrich, 2017b), nicht wirk-

lich überzeugend (s. unten). Aus un_bestimmtheitstheoretischer Sicht stellen sie sogar

im wahrsten Sinne des Wortes unmögliche Antworten dar, setzen sie doch weitestge-

hend die nationalstaatliche Bestimmtheit der Welt als selbstverständlich gegeben vor-

aus. Dies mag auch daran liegen, dass eine ernsthafte »Philosophie der Migration« (Di

Cesare, 2021), dieMigration auf ihre grundlegenden Existenzbedingungen und ihre Im-

plikationen für die soziale Wirklichkeit befragt, noch nicht existiert (ebd., S. 27). In der

(westlichen) politischen Philosophie beginnt eine erste wahrzunehmende Auseinander-

setzung mit normativen Aspekten der Migration in den 1980er-Jahren im angloameri-

kanischen Kontext. In der deutschsprachigen Philosophie blieb dieser thematische Fo-

kus anfangs jedoch relativ unbeachtet und wurde erst nach dem Sommer 2015 zögerlich

in die ethischen Auseinandersetzungen um die gute Ordnung aufgenommen (Dietrich,

2017a, S. 17–19). Wie Di Cesare (2021, S. 28) betont, hat »[d]ie Philosophie […] die Sess-

haftigkeit gewählt, legitimiert diese undübernimmtderenPerspektive«, sodass auchdie

philosophischen Auseinandersetzungen um eine Ethik der Migration grundlegend von

einemmethodologischen Nationalismus strukturiert sind:

»Die gegenwärtige Welt ist in eine Vielzahl von Staaten unterteilt, die einander ent-

gegen und zur Seite stehen. Diese staatszentrierte Ordnung wird allgemein als Norm

akzeptiert. Alles, was geschieht, wird in den Grenzen der staatlichen Perspektive be-

trachtet undbeurteilt. AuchdieMigrationwird aus dem Inneren des Staates und seiner

territorialen Ortsgebundenheit heraus gesehen und daher für ein kontingentes und

marginales Phänomen gehalten.« (ebd., S. 19)

ImZentrumderAuseinandersetzungenmit EthikenderMigration stehen vor allemnor-

mative und rechtliche Fragen zu den beiden – in der Betrachtung eines methodologi-

schen Nationalismus – »klassischen« Wanderungstypen der Ein- und der Auswande-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


232 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

rung (Dietrich, 2017a, S. 17f.):16 Dürfen souveräne Staaten ihre Grenzen sowohl vor Ein-

wanderung als auch vor Auswanderung schließen? Etwa wenn es darum geht, einen so-

genannten Brain-Drain zu verhindern? Undwenn ja, unter welchen Bedingungen und in

welchem Ausmaß? Oder sind souveräne Staaten unter bestimmten Bedingungen sogar

dazu verpflichtet, ihre Grenzen offen zu halten bzw. zu schließen? Das sind im Grunde

die zentralen Fragen, um die sich der aktuell vorherrschende Diskurs um eine Ethik der

Migration dreht. Die Antworten, die auf diese Fragen gegeben werden, sind in der Fol-

ge auch wenig vielseitig und können in Argumentationen für und gegen den souveränen

Hoheitsanspruch von Nationalstaaten ausschließlich hinsichtlich der Begrenzung von

Bewegungsfreiheit unterschieden werden.

Ich fasse hier zunächst in der gebotenen Kürze diejenigen Begründungen zusam-

men, die zumindest grundsätzlich für einen souveränen Hoheitsanspruch von Staaten

eintreten. Hier argumentiert zum Beispiel Michael Walzer (2006) in einem der zentra-

len Werke der aktuellen migrationsethischen Debatten gegen ein Recht auf Einwande-

rung, indemer einenkommunitaristischenStandpunkt einnimmt. ImZuge seinerErör-

terungen von Fragen der Gerechtigkeit versteht er die Zugehörigkeit undMitgliedschaft

zu einer staatlichen Gemeinschaft als eines der höchsten Güter eines Menschen.Wobei

er den Staat in eine Analogie zu einem Verein setzt, da laut ihm eine Art natio-ethno-

kulturelles Verwandtschaftsprinzip vorliege. Ähnlich argumentiert laut Wellman (2017)

auch Christopher Heath, der die »Assoziationsfreiheit« von Vereinen anführt und auf

Nationalstaaten überträgt. In dieser Logik besitzt der Staat negative wie positive Rech-

te, sich mit anderen zu vereinen oder nicht. Auch vertragstheoretische Begründungen

im Anschluss an den Libertarismus John Lockes argumentieren in eine ähnliche Rich-

tung wieWalzer und Heath (Steiner, 2017). Dies zeigt sich unter anderem in der Annah-

me von Hillel Steiner (ebd.), dass jeder Staat prinzipiell einen territorialen Hoheitsan-

spruch besitzt, insofern er legitimerweise Eigentümer eines bestimmten Territoriums

ist. Staatlichen Grenzen kommt ihm zufolge »nicht weniger – und nicht mehr – mora-

lische Bedeutung [zu] […] als der Grenze zwischen dem Grundstück meines Nachbarn

undmeinem eigenen« (ebd., S. 58f.). Neben dieser grundsätzlichenMöglichkeit der Re-

klamation territorialer Hoheitsansprüche generiert die vertragsbasierte Annahme des

Libertarismus jedoch auch erhebliche Einwände gegen die Legitimität der Eigentums-

rechte, die aktuell von vielen Staaten insbesondere auch in Fragen der Grenzschließun-

gen beansprucht werden, weil sich aus der vertragsbasierten Perspektive keine eigen-

tumsrechtliche Grundlage für diese Ansprüche ableiten lässt (ebd., S. 49–56). Auch Pe-

ter Singer (2017) räumt aus utilitaristischerBetrachtungsweise zwar prinzipiell dieMög-

lichkeit ein, dass staatliche Gemeinschaften ihre Grenzen unter bestimmten Bedingun-

gen geschlossen halten können. Allerdings muss ihm zufolge der Maßstab der Begrün-

dung die Abwägung von Vor- und Nachteilen für alle Betroffenen sein (ebd., S. 69). In

dieser Logik wären die Länder des Globalen Nordens aktuell zwarmoralisch dazu ange-

halten, mehr Geflüchtete aufzunehmen, unter geänderten Voraussetzungen ließe sich

16 Auch das vollständige Ausblenden von Phänomenen der transnationalenWanderung im vorherr-

schenden Diskurs der Ethiken der Migration untermauert die Feststellung eines methodologi-

schen Nationalismus in diesem Feld.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5 Migrationspädagogische Bildung im Kommen 233

aber auch für eine umgekehrte Verpflichtung zur Schließung der Grenzen argumentie-

ren (ebd., S. 69–76).

Diesen Argumentationen, die zumindest grundsätzlich für einen territorialen

Hoheitsanspruch von Staaten eintreten, können nun diejenigen Positionen gegen-

übergestellt werden, die sich gegen das prinzipielle Recht aussprechen, dass Staaten

ihre Grenzen vor Einwanderung oder vor Auswanderung schließen dürfen. In diesem

Zusammenhang beruft sich bspw. Arash Abizadeh (2017) auf das demokratische Un-

gleichheitsverhältnis (s. Kap. 5.3.1), welches darin besteht, dass die real existierenden

Formen der Demokratie einen Großteil derjenigen aus dem Demos und damit der

Entscheidung über Grenzschließungen ausschließen, die von den staatlichen Entschei-

dungen betroffen sind. Aus demokratietheoretischer Sicht kann »eine Einreisepolitik

der geschlossenen Grenzen nur demokratisch legitim sein […], wenn sich ihre Recht-

fertigung sowohl an Mitglieder als auch Nichtmitglieder richtet oder wenn sie sich

an Mitglieder richtet, deren hoheitliches Recht, die Einreisepolitik zu kontrollieren,

selbst eine Rechtfertigung erfährt, die an alle gerichtet ist« (ebd., S. 115). Eine andere

Argumentationslinie wählt JosephH.Carens (2017, S. 168),wenn er auf die unverdienten

strukturellen Geburtsprivilegien rekurriert, die »nicht nur Vorteile auf Grundlage der

Geburt [gewähren], sondern […] diese Vorteile auch durch rechtliche Beschränkungen

der Mobilität [zementieren]«. Staatliche Abschottung, die dem Erhalt unverdienter

struktureller Privilegien und Deprivilegierungen dient, hält er für ungerecht, weil sie

soziale Ungleichheit fortschreibt, obwohl dies den demokratischen Grundprinzipien

(wie dem Recht auf Freizügigkeit) widerspricht (ebd., S. 196–210). In eine ähnliche

Richtung geht Andreas Cassee (2016, S. 216), der an das international verbriefte »Recht

auf innerstaatliche Bewegungs- und Niederlassungsfreiheit an[schließt], das heute

nahezu universell ist.« Im Sinne des Anspruchs auf dahingehende Autonomie, »ohne

äußeren Zwang unter allen verfügbaren Optionen zu wählen« (ebd., S. 233), spricht

er sich für eine Ausweitung auf ein bedingtes globales Recht auf zwischenstaatliche

Bewegungsfreiheit aus.

Die skizzierten Positionen, und zwar sowohl diejenigen für als auch diejenigen

gegen die Möglichkeit von Grenzschließungen, sind in un_bestimmtheitstheoretischer

Betrachtung allerdings zu hinterfragen und durchaus auch zu kritisieren. Denn nicht

nur lassen sie die nationalstaatliche Ordnung der Welt unproblematisiert oder setzen

sie sogar als selbstverständliches Fundament sozialer Wirklichkeit voraus, sondern

darüber hinaus sind die in den Ethiken angebotenen Orientierungen auch deshalb

un_bestimmtheitstheoretisch nicht überzeugend, da sie Migration auf Fragen der le-

gitimen und illegitimen Bewegung über internationale Grenzen reduzieren. Migration

problematisiert allerdings nicht lediglich moralisch-rechtliche Fragen der Legitimität

staatlicher Hoheitsansprüche und der Einschränkung von internationaler Mobilität.

Sondern es geht in einemviel umfassenderen Sinne darum,dassMigrationsphänomene

die grundlegenden Ordnungen sozialer Wirklichkeit infrage stellen, bspw. eindeutige

und von Rassevorstellungen vermittelte Vorstellungen, Praktiken und Strukturen natio-

ethno-kultureller Zugehörigkeit oder auch der Reinheit von Sprachen, der Unterschei-

dung zwischen dem Eigenen und dem Fremden, der Legitimität von Geburtsprivilegien

etc. Es benötigt deshalb ein anderes normatives Maß, um eine politische Ethik der

migrationsgesellschaftlichen Verantwortung anzuleiten. Eines, das weder eine na-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


234 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

tionalstaatliche Ordnung selbstverständlich voraussetzt noch Angelegenheiten der

Migration auf Fragen der rechtmäßigen Bewegungsfreiheit reduziert. Eine derartige

Orientierung schließt eine nationalstaatliche Organisiertheit der Welt nicht per se aus,

muss aber auch imstande sein, diese zu kritisieren und außer Kraft zu setzen. Es gilt

also nach einem Maß zu suchen, das über einen methodologischen Nationalismus

hinausgeht.

5.3.3 Würde als universell-partikulares Konzept einer politischen Ethik

Wie in der Einleitung (Kap. 1.3) dargelegt, finden sich in der Migrationspädagogik un-

terschiedliche normativeMaßstäbe wieder, die sowohl negativ (wenigerMacht über An-

dere) als auch positiv bestimmt werden (ein würdevolleres Leben aller, mehr Gerechtig-

keit, mehr Handlungsfähigkeit). Letztendlich kulminieren diese unterschiedlichen Be-

stimmungsversuche in dem leeren Signifikanten der menschlichenWürde, der auch im

Kontext der Bildungstheorie eine bedeutsame normative Orientierungsgröße darstellt

(im Hinblick auf Humboldts Bildungsbegriff siehe Pleger, 2020). Aus diesem Grund er-

kunde ich im Folgenden den normativen Horizont der Würde aller Menschen und be-

stimme einen hegemonietheoretischenWürdebegriff, ohne jedoch den Anspruch zu ha-

ben, das Problem der Grundlosigkeit einer un_bestimmten Bildung endgültig überwin-

den zu können, denn, wie mehrfach argumentiert, käme dies hegemonietheoretisch ei-

nem totalitären und letztlich nur mit Gewalt aufrechtzuerhaltendem Schließungsver-

such gleich.

»Würde« als richtungsweisendes Konzept einer rassismuskritisch und postkolonial

ausgerichteten migrationspädagogischen Bildung ins Spiel zu bringen, mag zu Recht

auf den ersten Blick irritieren.Denn nicht nur findet sich der Begriff doch ausgerechnet

in einer langen Tradition kolonialistischer Repräsentationen und Instrumentalisie-

rungen wieder (Dhawan, 2014; Samson, 2020), sondern der Begriff bleibt auch in

gegenwärtigen Diskursen zumeist einer eurozentristischen Tradition verhaftet und

lässt sich gleichzeitig nicht auf einen klaren Bedeutungsgebrauch, der dekonstruiert

werden könnte, reduzieren. So besteht etwa das »Wörterbuch der Würde« (Gröschner

et al., 2013) aus 241 Einträgen zumWürdebegriff, die diesen in äußerst vielfältiger und

anregender Weise beleuchten. Gleichzeitig bleiben die Beiträge allerdings auf eine eu-

ropäische Ideengeschichte reduziert: von der antiken Philosophie über den deutschen

Idealismus zum Materialismus und Existenzialismus; von Aristoteles über Immanuel

Kant hin zu Michael Walzer17. Über diese eurozentrische Tradition hinaus wird der

Würdebegriff häufig unproblematisiert eingereiht in die »Tradition der kantischen

Ethik« (Scherr, 2007, S. 72). In dieser Tradition steht er »für die Anerkennung jedes

Einzelnen als ein Wesen, das zu einer selbstbestimmten Lebensführung in der Lage ist

17 Dass Michael Walzer als Sohn jüdischer Migrant*innen in den USA gilt, würde ich nicht als Ge-

genargument gegen meine Lesart der eurozentristischen Geschichtsschreibung verstehen, son-

dern eher auch als Ausdruck des ambivalenten Verhältnisses von Einverleibung und Ausschluss

der Wissensproduktion von in irgendeiner Weise jüdisch positionierter Intellektueller innerhalb

der europäisch-westlichen Ideengeschichte.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5 Migrationspädagogische Bildung im Kommen 235

und das deshalb nicht zum bloßen Objekt externer Zwecksetzungen und externer Ein-

griffe in seine Lebensführung degradiert werden soll« (ebd.). Doch war es ausgerechnet

Kant, der vermittels der expliziten Artikulation rassentheoretischer Grundlagen die

ideologischen Fundamente für einen Ausschluss vieler aus dem Konzept des Menschen

und der menschlichen Würde legte (Eze, 1995; McCarthy, 2015).18 Und selbst wenn

diese Korrelation zwischen der Begründung der allgemeinen Menschenwürde und der

Begründung von Rassentheorien durch Kant zuweilen unsichtbar gemacht oder baga-

tellisiert wird, stellt auch die grundlegendeVerortung desWürdebegriffs imKontext der

freiheitlich-universellenMenschenrechte keinen Anlass zu dessen fragloser Affirmation

dar (Bielefeldt, 2008). So waren auch die Menschenrechte im Verlauf ihrer bisherigen

Geschichte immer exklusiv und dien(t)en der Legitimation imperialistischer Herrschaft

über Andere (Kreide, 2014; Leicht et al., 2016; Roth, 2007).Darüber hinaus findet sich der

Signifikant derMenschenwürde gegenwärtig zunehmend auch in Debatten über »[v]er-

brauchende Embryonenforschung, Präimplantationsdiagnostik, reproduktives Klonen

und assistierte[n] Suizid bzw. aktive Sterbehilfe« wieder (Baranzke, 2009, S. 132). In

diesen Zusammenhängen dient er sowohl Gegner*innen als auch Befürworter*innen

als zentrale Legitimationsformel ihrer Positionen, sodass er »in den Verdacht geraten

[ist], eine zutiefst in Paradoxien verstrickte, logisch inkonsistente, unrettbar vieldeuti-

ge, beliebige, nicht theoriefähige, aber pathetisch klingende ›Leerformel‹ oder gar ein

ideologiebehaftetes ›Totschlagargument‹ zurmoralischen Verunglimpfung des Gegners

zu sein« (ebd.).

DerWürdebegriff kann folglich nicht unstrittig den Rang einer ethischen Grundka-

tegorie einnehmen, eben weil Würde weder als ein klar bestimmbarer noch als ein ge-

waltfreier Signifikant definierbar ist. Und doch verbürgt das universalistische Konzept

der menschlichen Würde ein Versprechen, das den »Wert« des Menschen unabhängig

von vermeintlich universellen Konzepten wie Leistung und Nutzen, aber auch jenseits

der Partikularität von Rechten und Zwecken zu benennen vermag. Der Würdebegriff

ist – vermutlich aufgrund seiner ausgeprägten Unbestimmtheit – konstitutiv umstrit-

ten und spannungsvoll. Allerdings sind es ausgerechnet das permanente Ringen um ihn

und sein fast schon fundamentalontologischerCharakter,die ausmeiner Sicht denWür-

debegriff hegemonietheoretisch interessant machen. Aus Sicht der Hegemonietheorie

benötigt es allerdings einen Würdebegriff, der zum einen offen für die Un_Bestimmt-

heit des Sozialen ist und der zum anderen nicht für den illegitimen Ausschluss Anderer

instrumentalisiert werden kann. Einem solchen Verständnis gilt es im Folgenden nach-

zugehen.

In der Beschäftigung mit einem zeitgemäßen Würdebegriff unterscheidet Avishai

Margalit (2012) im vorherrschenden Diskurs einen stoischen von einem anarchischen

18 Ich möchte hervorheben, dass bei Kant sowohl der Signifikant der Menschenwürde (Baranzke,

2009, S. 150) als auch der Signifikant der »Rasse(n)« (Eze, 1995, S. 227) wesentlich mit den Signi-

fikanten der Sittlichkeit und der Vernunft artikuliert ist. Dies weist m.E. auch auf ein gewisses

konzeptuelles Näheverhältnis zwischen Kants Verständnis von Menschenwürde und seinem Ras-

sedenken hin. Und dieseNähe steht zumindest in der Gefahr in der unreflektierten Tradierung des

Kantschen Würdebegriffs subtil fortgeschrieben zu werden.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


236 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

Würdebegriff. Während der Anarchismus bereits »die bloße Existenz von herrschen-

den Institutionen« (ebd., S. 14) als entwürdigend oder demütigend versteht (vgl. ebd.,

S. 24–33), kann der stoischen Position zufolge die Würde des Menschen grundsätzlich

nicht durch andere eingeschränktwerden,weil sie dasWesen eines jedenMenschenaus-

macht, das ihm nicht genommenwerden kann (vgl. ebd., S. 33–38). Aus der relationalen

Perspektive der Hegemonietheorie liegt Würde aber weder einfach vor noch kann da-

von ausgegangen werden, dass andere Individuen oder gesellschaftliche Institutionen

diese zwangsläufig gewährleisten oder einschränken können, obwohl sie zu Letzterem

»durchaus in der Lage sind« (ebd., S. 14). So setzen zwar auch die Menschenrechte die

Unantastbarkeit derWürdeeines jedenMenschen –unabhängig »vonLeistungoderVer-

dienst« (Bielefeldt, 2008, S. 105) – rhetorisch voraus, stellen jedoch – zumindest von ih-

rem normativen Anspruch her – explizit eine Institution dar, die sich für die Gewähr-

leistung und den Schutz der grundsätzlichen Würde jedes Menschen einsetzt. Was al-

lerdings konkret unter der Würde des Menschen zu verstehen ist, bleibt Heiner Biele-

feldt (ebd.) zufolge »in einer weltanschaulich pluralistischen Gesellschaft« immer unbe-

stimmt und kann nur in Form politisch-rechtlicher Regelungen verbürgt werden (ebd.,

S. 106). In ähnlicher Weise knüpft auch Rainer Forst seine indirekte Bestimmung von

Würde an das Recht auf die Möglichkeit, Rechtfertigungsansprüche stellen zu können.

»InmeinerWürde als Mensch anerkannt zu sein heißt generell, in Fragen, die mich we-

sentlich betreffen, nicht übergangen zu werden« (Forst, 2009, S. 15). Hegemonietheore-

tisch erscheint dies insbesondere für die Ermöglichung der wirksamen Repräsentation

subalternerDemands als durchaus interessant (etwa umRechtfertigungsansprüche stel-

len zukönnen).Es stellt sich sogleich aber auchdie Frage,obdieOperationalisierung von

Würde in demRecht auf das Stellen von Rechtfertigungsansprüchen nicht zwangsläufig

die Fähigkeit voraussetzt, die Rechtfertigungsansprüche in den Kategorien und Begrif-

fen der bestehenden hegemonialen Ordnung formulieren zu können. Die Möglichkeit

vonWürdewirddannwiederumandieErfüllunghegemonialerNormendesStellens von

Rechtfertigungsansprüchen sowie die Anerkennung im hegemonialen Raumder Reprä-

sentation gebunden. Die Vorstellung, Würde auf ein oder in ein Set allgemeingültiger

Rechte überführen zu können, beruht folglich auf der idealistisch-rationalen Annahme,

»[v]on einemmoralischen Standpunkt ausgehend, […] universalistische normative Prin-

zipien [konstruieren zu können], […] die dann in einemzweiten Schritt auf die politische

Realität ›angewendet‹ werden« (Kreide, 2019a, S. 637). Dieser Vorstellung liegt außer-

dem eine nicht-relationale Sicht zugrunde, die die Kontextrelationalität der Zuerken-

nung oder der Verwehrung des Anspruchs auf gleiche Rechte bzw. Rechtfertigungsan-

sprüche aller tendenziell ausblendet (ebd., S. 639). Die Gefahr der positiven und univer-

sellen Bestimmung vonWürde in Form der sie inkorporierenden Menschenrechte oder

in FormvonRechtfertigungsansprüchen besteht dann in derKonstruktion eines egalitä-

ren Raums der Repräsentation von Menschenrechtsansprüchen, in den die Ansprüche,

egal ob selbstständig oder durch andere, lediglich eingebracht werden müssen. Diese

Sichtweise riskiert schlussendlich eine Individualisierung oder auch Externalisierung

der Verantwortung unwürdiger Existenzbedingungen in die Verantwortung derjenigen,

die strukturell nicht in der Lage sind, ihreMenschenrechts- oder Rechtfertigungsansprü-

che geltend zumachen (ebd., S. 640).

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5 Migrationspädagogische Bildung im Kommen 237

EineMöglichkeit des Umgangsmit den Gefahren positiver und universeller Bestim-

mungen des Würdebegriffs liegt in der negativen Konstruktion menschlicher Würde

(Butler, 2018a; Kreide, 2016; Margalit, 2012). Denn selbst wenn jedem Menschen von

einem moralischen Standpunkt aus dieselbe Würde zugesprochen wird, können wir es

»nicht als gegeben voraussetzen, dass jeder lebendeMensch den Status eines [würdevol-

len] Subjekts hat, welches Rechte und Schutz verdient, in Freiheit lebt und sich politisch

zugehörig fühlt« (Butler, 2018a, S. 252). Von hier ausgehendwirdWürde als kontextrela-

tionales Phänomen betrachtet, das zwar allgemein vorausgesetzt, aber letztendlich nur

negativ sowie zeit- und kontextspezifisch bestimmt werden kann. Einer negativen Be-

trachtungsweise folgend konzipiertMargalit (2012)Würde imKontrast zu Praktiken der

Demütigung von Menschen und Menschengruppen mittels der partiellen oder totalen

Degradierung, Aberkennung und Exklusion aus dem allgemeinen Menschheitsstatus –

bspw. als Tiere oder Untermenschen – und der damit einhergehenden partikularen

Einschränkung und Behinderung ihrer kontextrelationalen Handlungsfähigkeiten.

Butler (2018a, S. 152f.) schlägt demgegenüber vor, in einem ersten Schritt die Frage

danach zu stellen, wessen Leben unter den vorherrschenden Bedingungen überhaupt

als würdevoll und lebenswert gilt und wessen nicht. MenschlicheWürde artikuliert sich

also nicht nur historisch in spezifischer Weise, sondern immer auch in den differen-

ziellen Macht- und Herrschaftsverhältnissen eines jeweiligen Kontexts. Ein negativer

Würdebegriff nimmt deshalb die ungleiche Verteilung würdevoller Lebensbedingungen

in den Blick, um von hier ausgehend einenMaßstab dessen zu gewinnen, was zu einem

historisch spezifischen Zeitpunkt als universelle Würde zu gelten hat.

Nun benötigt eine würdevolle Existenz Bedingungen, die eine solche erst ermögli-

chen, und diese Bedingungen können weder individuell verantwortet noch universell

sichergestellt werden, sind sie doch ein relationales und von Differenz und Ausschluss

geprägtes Phänomen. Wie in Anlehnung an Spivaks (2004) Ausführungen zu Righting

Wrongs im Hinblick auf die transnationale Praxis der Menschenrechte herausgestellt

werden kann, kann etwa der Einsatz für würdevollere Bedingungen aller im Sinne der

Menschenrechte nicht in eine Praxis des stellvertretenden Unrecht-Richtens durch

privilegierte Subjekte münden. Denn das privilegierte Unrecht-Richten schreibt das

paternalistische und entmündigende Verhältnis zwischen Privilegierten und Subalter-

nen weiter fort, festigt also die Hierarchie zwischen Privilegierten und Deprivilegierten

und ihrer epistemischen Voraussetzungen. »[W]ährend Verbrechen gegen die Mensch-

heit vor allem von Europa ausgingen«, so bringen María do Mar Castro Varela und

Nikita Dhawan (2020, S. 217) das Paradox der vorherrschenden Menschenrechtspraxis

auf den Punkt, »denkt auch heute die Mehrheit der Menschen im globalen Norden

bei Menschenrechtsverletzungen nicht an Europa, sondern eben an jene Länder, die

Europa angeblich zu ›zivilisieren‹ trachtet(e).« Für Spivak (2004) folgt daraus aber

weder eine Abkehr von der Verantwortung hinsichtlich19 der globalen postkolonialen Ver-

hältnisse noch eine kontextrelativistische Aufkündigung eines universell formulierten

Würdebegriffs. Stattdessen geht es ihr darum, dass die auf Differenz und Ausschluss

19 Spivak (2004, S. 537) unterscheidet explizit zwischen einer Verantwortung für (for) und einer Ver-

antwortung hinsichtlich/gegenüber (to) etwas.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


238 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

gründenden globalen Verhältnisse – zumindest von den global privilegierten Subjek-

ten –, eine Verantwortungsübernahme erfordern, die vor allem auf die Ermöglichung

von würdevolleren Existenzbedingungen derjenigen ausgerichtet ist, die von den

vorherrschenden Verhältnissen degradiert und ausgeschlossen sind.

Bei diesem Verständnis handelt es sich letztendlich um einen politischenWürdebe-

griff (Kreide 2016), derWürde zwar allgemein an »die Trias von ›Freiheit, Gleichheit, So-

lidarität‹« knüpft (Bielefeldt, 2008, S. 114), die Frage nach demWürdevolleren aber we-

der jenseits der kontextspezifischen Bedingungen in Form einer universellen Rationa-

lität noch ein für alle Mal abschließend beantwortet. Für ein Bildungsverständnis, das

sich fürdieHinwendungzudem (radikal-)demokratischenVersprechender Freiheit und

Gleichheit aller entscheidet, zeichnet sich folglich eine politische Ethik der Solidarität

ab, die auf einem universell-partikularen Würdebegriff gründet. Universell-partikular

ist dieser, weil er zwar von einem universellenMotiv der Gewährleistung des paradoxen

Verhältnisses von Freiheit undGleichheit angeleitet ist, aber gleichzeitig die eigene kon-

tingente Partikularität nicht verkennt, sondern diese zum Ausgang selbstreflexiver Be-

fragungen nach würdevolleren Verhältnissen aller nimmt. Letzteres hat zur Folge, dass

die Partikularität, die dieWürde aller kontingent repräsentiert, keine kommunitäre sein

kann, sondern ihren Ausgang bei der Ermöglichung der würdevollen Unbestimmtheit

und damit verbunden der Handlungsfähigkeit Anderer nimmt. Ein derartiger Würde-

begriff und eine damit verbundene Ethik sind nicht nur deshalb politisch, da sie immer

auf Entscheidungen in einem Feld der Unentscheidbarkeit beruhen, die es permanent

zu reflektieren gilt. Sondern sie sind auch deshalb politisch, weil sie den entschiedenen

Einsatz radikaldemokratischer Subjekte und Institutionen bedürfen und nicht einfach

vorausgesetzt werden können.

Es stellt sich jedoch die Frage, ob ein derartiger politischer Würdebegriff letztlich

nicht einfach über dieHintertür einer »eurozentristische[n] Kritik des Eurozentrismus«

(Grosfoguel, 2019, S. 134) einen eurozentristischen Universalitätsbegriff wieder in den

hegemonialen Diskurs einführt. Diesen Einwand bringt Ramón Grosfoguel (2019) zu-

mindest allgemein gegenüber dem partikularistischen Universalitätsbegriff der Hege-

monietheorie von Laclau und Mouffe vor. Und sicherlich ist der Einwand, dass sich die

Hegemonietheorie der beiden insbesondere »innerhalb des Bedeutungshorizonts west-

licher Kosmologie und Epistemologie« (ebd., S. 134) bewegt, nicht von der Hand zu wei-

sen, auch nicht für den oben konstruierten Würdebegriff. Der Einwand ist darum auch

für eine ernsthafte Auseinandersetzung mit den (eurozentristischen) Grenzen sowohl

des konzeptionellen Gebäudes der Hegemonietheorie als auch des Programms einer ra-

dikalenDemokratie von großer Bedeutung.Die zentrale Kritik Grosfoguels an demUni-

versalitätskonzept bei Laclau undMouffe beinhaltet jedoch m.E. einen kategorialen In-

terpretationsfehler, der insbesondere darin liegt, dass für Grosfoguel die begrenzte Par-

tikularität, die den Rang der Repräsentation des Universellen einnimmt, in der Hege-

monietheorie von Laclau und Mouffe immer ein partikularer bzw. kommunitärer De-

mand ist, der andereDemands vollständig ausschließt und unterwirft (ebd., S. 135). Kon-

kret geht er davon aus, dass die Logik der Hegemonie lediglich die Universalisierung

einer monoversellen Politik zulässt, die nur partikulare, elitäre Gruppen repräsentiert.

Denn eine pluriverselle Politik, wie etwa die der Zapatistas in Mexiko, wird laut Gros-

foguel von dem hegemonietheoretischen Verständnis von Universalität radikal ausge-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5 Migrationspädagogische Bildung im Kommen 239

schlossen (ebd., S. 135f.).20 Der Interpretationsfehler liegt m.E. nun darin, dass der Par-

tikularismusderHegemonietheorienichtdieUniversalisierungeinerpluriversellenOrd-

nung von unten ausschließt, sondern lediglich auch eine pluriverselle Ordnung in ih-

rer Partikularität bzw. in ihrer Unmöglichkeit, umfassend allgemeingültig zu sein, be-

trachtet.21 Wie ich mit Spivak (2004) und der radikalen Demokratietheorie von Laclau

und Mouffe (2012) argumentiert habe, ist das Anliegen und Ziel eines politischen Wür-

debegriffs jedoch nicht die Festlegung einer Programmatik der würdevollen Existenz

von oben. Sondern es geht einer verantwortungsvollen Praxis im Sinne eines politischen

Würdebegriffs darum, den Raum der würdevollen Existenz und damit verknüpft der

Repräsentation unterschiedlicher Demands auf Basis der Kritik illegitimer Ausschlüsse

permanent zu erweitern. Dass dieserWürdebegriff über die Kritik an demEurozentris-

musdeshegemonialenWürdebegriffs schlussendlichnicht dochwiederüberdieHinter-

tür einen eurozentristischenWürdebegriff einführt, bleibt hegemonietheoretisch nicht

ausgeschlossen. Die Anerkennung der Unmöglichkeit schreibt jedoch die permanente

20 Die Zapatistas, so Grosfoguel (2019, S. 135f.), streben nicht danach, ein vorgefertigtes uni- bzw.

monoverselles politisches Programm zu hegemonisieren und von oben zu etablieren (wie es ihm

zufolge auch der Kommunismus tat), sondern folgen der Idee einer pluriversellen Ordnung von

unten, indem sie einer Politik des Unterwegs-Fragenstellens folgen.

21 Grosfoguel (2019, S. 134–136) geht davon aus, dass in dem Prozess der Entleerung und Universa-

lisierung eines Signifikanten im Rahmen einer hegemonialen Operation die Besonderheiten der

repräsentiertenMomente vollständig aufgelöst und von dem universellen Repräsentanten getilgt

werden, sodass »das neueUniverselle […] nicht aus der Aushandlung zwischen Besonderen entste-

hen [kann]« (ebd., S. 135). Mit Bezug auf das von Laclau häufig herangezogene Beispiel des Peró-

nismus geht Grosfoguel davon aus, dass die hegemoniale Schließung des Feldes der Politik in dem

leeren Signifikanten »Perón« die einzigeWeise darstellt, wie sich Laclau und Mouffe die Logik der

hegemonialen Universalisierung vorstellen. Demgegenüber stellt er die Politik der Zapatistas in

Mexiko (siehe Fußnote oben). Die damit verbundene Lesart Grosfoguels, dass ein Besonderes die

anderen Besonderen zwangsläufig und vollständig tilgt, geht jedoch inmehrfacherWeise an dem

Konzept einer relationalen Hegemonietheorie vorbei undmissinterpretiert diese Theoretisierung

zudem als politisches Programm. Entgegen Grosfoguels Gegenüberstellung von Zapatistas und

Perónismus kann auch die pluriverselle Politik der Zapatistas in der Logik hegemonialer Politik

betrachtetwerden. Sie unterscheidet sich zwar von klassischen Formenwestlich-hegemonialer Po-

litiken, allerdings nur als eine Form der radikaldemokratischen Politik, die eine Universalisierung

einer pluriversellen Politik anstrebt. Die Hegemonisierung einer pluriversellen Politik ist aus radi-

kaldemokratischer Sicht jedenfalls ein interessantes Programm. Und der Kritik an vorgefertigten

politischen Programmen (Sozialismus, Kommunismus…), die den Subalternen gepredigt und auf-

gedrückt werden (ebd., S. 136), ist in radikaldemokratischer Hinsicht sicherlich zuzustimmen. Die

Gleichsetzung des Elements des leeren Signifikanten mit einem vorgefertigten politischen Pro-

gramm stellt jedoch einen deutlichen Kategorienfehler im Rahmen von Grosfoguels Interpretati-

on der Hegemonietheorie dar. Denn auch die Zapatistas haben mit dem Subcomandante Insur-

gente Marcos ihren »Perón«. Dieser repräsentiert zwar ein anderes politisches Projekt als der Si-

gnifikant Perón, bewegt sich aber nicht außerhalb der Logik hegemonialer Politik – wobei diese

Feststellung auch unabhängig davon gilt, dass die Politik der Zapatistas nicht im Feld hegemonia-

ler Politiken repräsentiert ist. Die Güte eines politischen Projekts bemisst sich in dieser Betrach-

tung nicht an ihrer hegemonialen Logik, sondern vielmehr an einem normativen Maß (etwa der

Würde aller) und wie gut das jeweilige Projekt diesen nicht nur in seinem imaginären Programm,

sondern auch in seiner symbolischen Praxis einlösen kann.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


240 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

Befragung im Sinne illegitimer Ausschlüsse konstitutiv in die Programmatik eines poli-

tischenWürdebegriffs ein.

5.4 Bildung als Suche nach würdevolleren Verhältnissen für alle

Welche Konsequenzen hat die systematische Berücksichtigung der Differenzialität (mi-

grations-)gesellschaftlicher Macht- und Herrschaftsverhältnisse nun für das (subjekti-

vierungstheoretische) Bildungsdenken? Was können Bedingungen sein, die Bildung als

eine Suche nach »angemessenen« Inverhältnissetzungen zur Un_Bestimmtheit von Ge-

sellschaft mit größerer Wahrscheinlichkeit ermöglichen? Diesen Fragen gehe ich nun

abschließend nach. Dafür präzisiere ich im Folgenden drei Elemente einer hegemonie-

theoretisch informierten migrationspädagogischen Bildung. Die drei Elemente verste-

he ich als Ermöglichungsbedingungen einermigrationspädagogischenBildung,die sich

zum einen an dem normativen Bezugspunkt einer würdevolleren Existenz aller orien-

tieren (siehe Kap. 5.3.3) und die zum anderen die lokalen wie auch die globalen sozia-

lenUngleichheitsverhältnisse differenziert berücksichtigen (sieheKap. 5.3.1), ohnediese

statisch vorauszusetzen.Als erstes Element (Kap. 5.4.1) hebe ich in Anlehnung anDipesh

Chakrabartys (2008) Konzept einer »Provinzialisierung Europas« die Provinzialisierung

des Selbst hervor, welche sich einer Logik der schrittweisen Zentrierung des Subjekts

durchBildung entgegenstellt.Dabei dient Provinzialisierungnicht lediglich der subjekt-

theoretisch angemessenenAnerkennungder eigenenBegrenztheit undDezentriertheit,

sondern wird von mir vor allem als Grundlage für die »angemessene«, weil bspw. nicht

paternalistische, Ermöglichung einer freieren, würdevolleren Handlungsfähigkeit An-

derer erachtet. Als zweites Element (Kap. 5.4.2) stelle ich die Praxisform der kollabora-

tiven Kollektivität als ermöglichende Grundlage für Bildungsprozesse unter postsouve-

ränen Bedingungen von Un_Bestimmtheit heraus. Damit soll der Postsouveränität von

Bildungsprozessen mit einer spezifischen Form der Kollektivität begegnet werden, die

Bildungsprozesse zwarnicht garantierenkann,diese aber zumindestmit höhererWahr-

scheinlichkeit ermöglichen soll. Als drittes Element (Kap. 5.4.3) hebe ich die Bedeutung

einer postkommunitären Solidarität hervor,wie sie imHorizont derMigrationspädago-

gik bereits herausgearbeitetwurde (Mecheril, 2014b).PostkommunitäreSolidarität stellt

eine pragmatische Handlungsorientierung dar, die Bildung an dem Leid Anderer aus-

richtet, anstatt an dem, was unter den kontingenten Bedingungen als das Eigene gilt.

Alle drei Elemente sind zwar bereits im migrationspädagogischen Horizont angelegt.

Jedoch kann die von mir vorgenommene hegemonietheoretische Übersetzung auf die

Bildungsvokabel hoffentlich einen anregenden Beitrag leisten, der über die bloße Repli-

kation bereits vorliegender Konzepte und Überlegungen hinausgeht, indem sie ihnen

interessante Nuancen und Betrachtungsweisen hinzufügt.

5.4.1 Provinzialisierung des Selbst

Wenn Bildung als ein Subjektivierungsgeschehen beschrieben wird, in dem sich ein

Selbst in ein Verhältnis zur Welt und zu Anderen setzt, ist die Frage von hoher Bedeu-

tung, wie ein Selbst aussehen kann, das in hegemonietheoretischer Hinsicht »ange-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5 Migrationspädagogische Bildung im Kommen 241

messen« auf die subjektbezogenen Anfragen migrationsgesellschaftlicher Verhältnisse

antwortet. Dass diese Frage nicht endgültig und in klaren Umrissen bestimmt wer-

den kann, liegt unter Anbetracht der radikalen Unbestimmtheit des Sozialen auf der

Hand. Dementsprechend erfordert der hegemonietheoretische Horizont den Entwurf

eines imaginären Subjekts, das sowohl bestimmt wird als auch unbestimmt bleibt, um

dennoch über eine angemessene Bildung nachdenken zu können. Das Nachdenken

über Bildung benötigt also auch eine vorläufige und kontingente Bestimmung des

imaginären Subjekts, auf das sich die konkreten Überlegungen nach denMöglichkeiten

gebildeter Inverhältnissetzungen beziehen. Notwendig ist diese kontingente Bestim-

mung, damit das Nachdenken nicht in abstrakte Gedankenspiele über eine allgemeine

Unbestimmtheit abgleitet. Im Gegensatz zur kontingenten Bestimmung steht nämlich

der ausschließliche Fokus auf eine allgemeine Unbestimmtheit in der Gefahr, die kon-

tingente differenzielle Bestimmtheit des Sozialen aus dem Blick zu verlieren und im

selben Zuge die partikularen Normen des vermeintlich Allgemeinen subtil zu reprodu-

zieren. Doch trotz der Notwendigkeit der kontingenten Bestimmung eines imaginären

Bezugspunkts, muss es aus hegemonietheoretischer Sicht gleichzeitig darum gehen,

diesen Bezugspunkt in gewisser Weise unbestimmt zu halten. Denn weder eine kon-

krete Subjektposition noch die komplexen und ambivalenten Verhältnisse (siehe auch

Kap. 3.3.5), die den Kontext der Subjektivierung mitbestimmen, liegen endgültig und

unverändert vor (zum forschungspragmatischen Paradox der verallgemeinerten Spezi-

fizierung der Betrachtungen siehe etwa auch Kap. 1.1). Es lässt sich also schlussfolgern,

dass aufgrund der Kontingenz der Verhältnisse das, was eine differenzielle Subjekti-

vierungsweise als gebildet auszeichnen mag, nicht anhand eines festen Bezugspunkts

(vorher-)bestimmt werden kann. Denn Bildung zeigt sich, wenn überhaupt, lediglich

im Vollzug der komplexen und ambivalenten sozialen Praxis. Möglich ist allerdings ein

Nachdenken über Bedingungen, die unter Berücksichtigung der unbestimmten Be-

stimmtheit (migrations-)gesellschaftlicher Wirklichkeit Bildungsprozesse mit höherer

Wahrscheinlichkeit ermöglichen als andere.

Das imaginäre Subjekt, auf das sich meine nachfolgenden Überlegungen beziehen,

stellt primär ein im weitesten Sinne europäisches Subjekt dar. Dies hat nicht nur mit

der lokal- und globalgesellschaftlich hohen Privilegiertheit von mir als Verfasser und

mit meiner Erkenntnisposition zu tun, sondern liegen auch den für die vorliegende

Arbeit grundlegenden Überlegungen zu Migrationsgesellschaft(-lichkeit) unüberseh-

bar die kontextuellen Referenzen Deutschland und Europa zugrunde (siehe Kap. 3).

Und trotzdem stellt die Verallgemeinerung eines imaginären europäischen Subjekts,

wie in Kapitel 3.4.2 bereits hervorgehoben wurde, eine unangemessene Vereinheit-

lichung dar und es müssen im Grunde auch die europäischen Subjekte mit Bezug

auf ihre polydifferenziellen (De-)Privilegiertheiten, die sie kontextspezifisch erfahren,

ausdifferenziert werden. Denn es macht bspw. einen signifikanten Unterschied, in

den vorherrschenden migrationsgesellschaftlichen Verhältnissen als männlich-weiß-

europäisch oder als Schwarz-queer-europäisch zu gelten. Dieser Unterschied ist jedoch

weder eindeutig noch ist er endgültig und für alle Kontexte und Situationen in gleicher

Weise bestimmbar, sondern bleibt zu einem gewissen Grad unbestimmt – wobei eine

solche kontextrelationale Betrachtung keine Umkehrung/Umkehrbarkeit von Diskri-

minierungsverhältnissen suggerieren soll. Der Notwendigkeit der Bestimmung eines

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


242 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

imaginären Bezugssubjekts steht also die Notwendigkeit gegenüber, diese Bestimmung

gleichzeitig zu einem gewissen Grad unbestimmt zu lassen. Um diese Spannung zwi-

schen den beiden Notwendigkeiten aufrechtzuerhalten, stellen in den nachfolgenden

Auseinandersetzungen diejenigen Subjekte den imaginären und paradox un_bestimm-

ten Bezugspunkt dar, die sich in demweit gefassten Vergesellschaftungskontext Europa

subjektivieren und migrationsgesellschaftlich in polydifferenzieller Weise unterschied-

liche (De-)Privilegiertheiten erfahren. Allerdings bleibt selbst diese Spezifikation der

Bezugssubjekte auf polydifferenziell (de-)privilegierte europäische Subjekte unpräzise,

da bspw.Menschen, die in Europa als illegalisierteMigrant*innen leben (siehe Kap. 3.2),

nicht so einfach unter den folgenden bildungstheoretischen Reflexionen repräsentiert

werden können.

Die idealtypisch imaginierten Subjekte stehen global betrachtet in einem Verhält-

nis der relativen Privilegierung zu vielen anderen Subjektpositionen der gegenwärtigen

Welt (Spivak, 2004, S. 525), auch wenn sich diese relative Privilegierung kontextspezi-

fisch und im globalenMaßstab unterschiedlich artikuliert. Neben der relativen globalen

Privilegiertheit aufgrund des legitimierten Aufenthalts in dem Vergesellschaftungskon-

text Europa ist folglich auchdasVerhältnis zwischenden als europäischmarkiertenSub-

jekten ebenfalls als durch polydifferenzielle Deprivilegiertheit und Privilegiertheit cha-

rakterisiert zu verstehen (siehe Kap. 3.4.2). Trotz dieser polydifferenziellen (De-)Privile-

giertheit des imaginären Subjekts ist der Blickwinkel der weiteren Überlegungen hin-

sichtlich der Bedingungen der Ermöglichung von mehr Unbestimmtheit Anderer (als

Grundlage für mehr Unbestimmtheit aller) auf eine global betrachtet relativ privilegier-

te Subjektposition ausgerichtet.Wie Spivak (2004) in dem bereits herangezogenen Bei-

trag Righting Wrongs herausstellt, ist Bildung nicht nur als ein Phänomen relativ privi-

legierter Subjekte zu denken. Jedoch macht es einen Unterschied, ob über Bildungs-

prozesse von privilegierteren oder deprivilegierteren Subjekten nachgedacht wird. Im

Kontext der privilegierten Erkenntnisposition, von der die vorliegende Untersuchung

auf Bildung in der Migrationsgesellschaft blickt, würde m.E. eine Fokussierung auf die

Bildung von Subalternen zurecht als anmaßend, zynisch und einer Hybris verfallen be-

trachtet werden. Aber auch wenn ich die potenziellen Bedingungen der Ermöglichung

vonmehrUnbestimmtheit Anderer aus einer global betrachtet relativ privilegiertenSub-

jektposition fokussiere, gilt es, die polydifferenziellen Positioniertheiten sowie eine ver-

antwortungsvolle, differenzielle Inverhältnissetzung zu diesen von den Überlegungen

nicht auszublenden (siehe unten). Denn es macht unter anderem im lokalen Kontext

einen signifikanten Unterschied, ob über die Bildung verhältnismäßig deprivilegierter

oder privilegierter Subjekte nachgedacht wird.

In Righting Wrongs hebt Spivak (2004) unter anderem hervor, dass eine verant-

wortungsvolle Antwort im Rahmen des globalen Nord-Süd-Verhältnisses keine des

stellvertretenden Richtens von Unrecht, das den Subalternen dieser Welt widerfährt,

sein kann. Ihres Erachtens geht es vor allem um eine radikale Veränderung des paterna-

listischen Subjekt-Objekt-Verhältnisses und seiner strukturellen Bedingungen.Deshalb

lege ichmeinemNachdenken über grundlegende Ermöglichungsbedingungen fürmehr

Unbestimmtheit aller ein Subjektverständnis zugrunde, das auf Bedingungen abzielt,

die Andere als handlungsfähige Subjekte zulassen und sie dadurch weniger paterna-

listisch entmündigen. Um ein solches Subjektverständnis zu formulieren, abstrahiere

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5 Migrationspädagogische Bildung im Kommen 243

ich allgemein und unabhängig von den polydifferenziellen (De-)Privilegiertheiten der

imaginierten Subjekte in einem ersten Schritt die Notwendigkeit der Provinzialisierung

des Selbst.22 Mit dieser Formulierung schließe ich an Dipesh Chakrabartys (2008) Kon-

zept des Provincializing Europe an. Aber während Chakrabarty sein Konzept, in dem es

darum geht, Europa als Repräsentant der universellen Rationalität zu dezentrieren, als

eine Strategie aus der Position deprivilegierter, (post-)kolonisierter Subjekte formuliert,

wende ich die Figur der Provinzialisierung auf die global betrachtet privilegiertere Posi-

tion europäischer Subjekte. In dieserWendung bezeichne ichmit der Provinzialisierung

des Selbst ein Subjekt, das die eigene Provinzialität anerkennt. Denn die Anerkennung

der eigenen Provinzialität betrachte ich als Voraussetzung der angemessenen Anerken-

nung der eigenen differenziellen Involviertheit in Herrschafts- und Gewaltverhältnisse

sowie auch derWürde (imSinne von Freiheit,Gleichheit und Solidarität), der Ansprüche

und Lebensweisen differenzieller und antagonistischer Anderer.

In den Überlegungen zur Provinzialisierung des Selbst dient mir »Europa« als Met-

onymie für ein Denken, das sich selbst als Zentrum der universellen Vernunft begreift.

Diese imaginäre Figur »Europa« referiert auf den Entstehungs-, Verwertungs- und Be-

zugskontext sowie die imaginären Bezugssubjekte des bildungstheoretischenNachden-

kens in dieser Arbeit. Und damit verbunden bringt die Rede von der Provinzialisierung

Europas einen besonderen Charme mit sich.23 Diesen Charme führe ich im Folgenden

imZusammenhang und imKontrast zuChakrabartys (2008) Konzept der Provinzialisie-

rung Europas näher aus. Chakrabarty (ebd., S. 3) beginnt seine Auseinandersetzungen

mit der Provinzialisierung Europas mit der Feststellung, dass es ihm nicht um eine Re-

gion auf dem Planeten Erde gehe, die Europa genannt wird. Denn dieses (geopolitische)

Europawurde ihmzufolge schon längst durch dieGeschichte provinzialisiert (ebd.).Das

Europa, das Chakrabarty (ebd., S. 4; Herv. i. Orig.) zu provinzialisieren und zu dezentri-

eren versucht, ist vielmehr »an imaginaryfigure that remains deeply embedded in clichéd

and shorthand forms in some everyday habits of thought that invariably subtend attempts

in the social sciences to address questions of politicalmodernity in South Asia.« ImZuge

22 Vermeintlich im Widerspruch dazu fordern Mecheril und Füllekruss (2023) dazu auf, politische

Bildung in der Migrationsgesellschaft als Entprovinzialisierung zu verstehen. Der Widerspruch

scheint mir aber nur ein vermeintlicher zu sein, fassen sie unter Entprovinzialisierung doch vor

allem das Moment der postkommunitären Solidarität (siehe Kap. 5.4.3) und binden ihren Entpro-

vinzialisierungsbegriff – weder aufbauend noch abgrenzend – an das theoretische Konzept des

Provincializing Europe von Chakrabarty zurück.

23 Fernando Coronil (2019, S. 418) stellt der Provinzialisierung Europas, die er aus der Sicht Asiens

als notwendig erachtet, aus lateinamerikanischer Position eine »Globalisierung der Peripherie«

entgegen. Darunter versteht er eine dekonstruktive Auseinandersetzung mit der hegemonialen

Differenz von scheinbar selbst hervorgebrachten modernen Metropolen und rückständigen Pe-

ripherien und hebt auf die relationalen Verwobenheiten der globalen Verhältnisse ab (ebd.). In

meiner Lesart unterscheidet sich das hinter den unterschiedlichen Begriffen von Chakrabarty und

Coronil befindliche Programm jedoch nicht kategorisch voneinander (bei Coronil bleibt das Pro-

gramm jedoch lediglich angedeutet), denn auch bei Chakrabarty geht die Provinzialisierung Euro-

pas aus Sicht »indischer« Subjekte mit einer Aufwertung subalternisierter Positionen einher. Mit

Bezug auf den epistemischen Ort der vorliegenden Arbeit sowie des Autors (»Europa«) überzeugt

die Figur der Provinzialisierung Europas m.E. jedoch mehr.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


244 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

der europäischen Kolonisierung der Welt, so könnte mit und in Erweiterung von Cha-

krabartys Auseinandersetzung mit den Sozial- und Geschichtswissenschaften des glo-

balen Südens gesagt werden, hat sich die imaginäre Figur »Europa« als stillschweigen-

de Referentin (silent referent), die sowohl für das erstrebenswerte Ideal als auch für das

abzuwehrende Imperium steht, in die weltweitenWissensproduktionen und Repräsen-

tationen sowie in die Alltagsbewusstseine der Subjekte eingelagert (ebd., S. 28). Europa

stellt den verdeckten leerenSignifikantendar, indessenVerhältnis sichdie globale sozia-

leWirklichkeit konstituiert.Und in der hinter diesemSignifikanten stehenden hegemo-

nialen, eurozentristischen Epistemologie wird, so Chakrabarty (2008) in einem weiten

Sinne, die menschliche Geschichte als fortschreitende, aufsteigend-teleologische Ent-

wicklung repräsentiert, in der Europa das zivilisatorische Maß aller Dinge ist. Was zur

Folge hat, dass die europäischeModerne als die logische und fortschrittlichste Entwick-

lung der Menschen betrachtet wurde und wird, anstatt diese nur als eine Möglichkeit

menschlicher Entwicklungen unter vielen zu begreifen.

Die vielen anderen Geschichten und Entwicklungen, die aus dieser Sichtweise als

nicht- oder vormodern gesehen und behandelt werden, rücken bei Chakrabarty –weder

romantisch noch atavistisch – als andere und zugleich zutiefst mit der hegemonialen

Moderne verwobene Geschichten und Entwicklungen in den Blick (siehe auch Rand-

eria, 1999). Deshalb geht die intellektuelle Provinzialisierung Europas im Denken der

Menschen weder mit einer vereinfachten Zurückweisung europäischen Denkens oder

von Universalismen per se einher (Chakrabarty 2008, 2013). Noch geht es der Provinzia-

lisierung um eine vereinfachte Umkehrung des universalisierend-provinzialisierenden

eurozentristischen Narrativs zugunsten einer Privilegierung anderer Episteme oder ei-

nes Kulturrelativismus, in demallen Erzählungen derselbeWahrheitsgehalt zugewiesen

wird. Die Praxis der Provinzialisierung stellt für Chakrabarty vielmehr eine Anstren-

gung dar, zwei widersprüchliche Standpunkte in einer unüberwindbaren Spannung

zueinander zu halten: auf der einen Seite den universalistisch-aufklärerischen Stand-

punkt, der sowohl eine Kritik des kapitalistischen Imperialismus ermöglicht als auch

anregende Positionen einer abstrakten, universellen, aber niemals verwirklichbaren

Menschheit anbietet. Und auf der anderen Seite den partikularistisch-provinziellen

Standpunkt, der die verschiedenen Arten des Menschseins respektive des In-der-Welt-

Seins, ihre Begrenztheiten, Prekaritäten, Inkommensurabilitäten und Verwobenheiten

in den Fokus der Betrachtung rückt (Chakrabarty, 2008, S. 254).Wie Chakrabarty (2013,

S. 155) herausstellt, geht es folglich »nicht darum«,

»dass der Rationalismus der Aufklärung in sich unvernünftig ist, sondern es soll

vielmehr dokumentiert werden, wie und durch welchen historischen Prozess der Ein-

druck – der schließlich nicht für jeden zu allen Zeiten evident war – erweckt werden

konnte, dass die ›Vernunft‹ der Aufklärung auch weit über den Ort hinaus, an dem sie

entwickelt wurde, ›offenkundig‹ sei.«

Das Programm der Provinzialisierung Europas stellt jedoch mehr als nur eine Dekon-

struktiondes imaginärenCharakters der vermeintlichenErhabenheit undVollkommen-

heit Europas dar. Sondern das Projekt der Provinzialisierung beinhaltet,

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5 Migrationspädagogische Bildung im Kommen 245

»(a) das Eingeständnis, dass bereits Europas Aneignung des Adjektivs ›modern‹ ein

Stück globale Geschichte ist, von der die Geschichte des europäischen Imperialismus

einen untrennbaren Teil bildet, und (b) die Einsicht, dass diese Gleichsetzung einer be-

stimmten Version von Europa mit der ›Moderne‹ nicht allein das Werk von Europäern

ist« (ebd.).

DieProvinzialisierungEuropasalsProgrammschließt schlussendlichdie spannungsvol-

le De- und Rekonstruktion partikularer Universalismen ein, die von der Anerkennung

sowohl der Ambivalenzen, Widersprüche und Gewaltanwendung sowie der Tragödien

und Ironien des Projekts der (europäischen) Moderne (ebd., S. 156) als auch der Bedeu-

tung nicht-europäischer Wissensarchive (ebd., S. 154) getragen und permanent subver-

tiertwird.WiediesesProjekt gelingenkann, ist lautChakrabartyhöchstungewiss.Wenn

es aber gelingen kann, dann nur als Projekt, das »in sich selbst seine eigene Unmöglich-

keit« erkennt (ebd., S. 158).

Gewendet auf das »europäische« Bildungssubjekt muss eine Provinzialisierung, wie

sie bis hierhin skizziert wurde, als eine gedacht werden, die das Subjekt in seiner (pro-

vinziellen) sozialen Positioniertheit und seinem »Dilettantismus« (Reichenbach, 2001,

S. 344–361) zumThemamacht. Eine solche Provinzialisierung folgt den Grundsätzen ei-

ner demokratischen Ethik der Selbstentfremdung (Marchart, 2010, S. 342), welche die

Tatsache anerkennt, dass »[j]ede soziale Identität […] die Bedingungen ihrer Möglich-

keit nur außerhalb ihrer selbst finden« kann (ebd., S. 343). Das Selbst zu provinzialisie-

ren bedeutet in diesem Sinne, eine Kontextualisierung des Subjekts bezogen auf die ge-

gebenen, un_bestimmten Verhältnisse zu vollziehen. Diese Kontextualisierung nimmt

ihren Ausgangspunkt in einer universell-partikularen Bewegung der Anerkennung der

eigenen unverschuldeten (De-)Privilegiertheit sowie der nicht-souveränen Begrenztheit

und Relationalität. Wobei diese Bewegung gleichzeitig mit der Anerkennung anderer

Geschichten und Temporalitäten einhergeht, die in der hegemonialen Ordnung des eu-

ropäischen Geschichts- und Bildungsdenkens nicht repräsentiert sind. Die Provinzia-

lisierung des Selbst ist in diesem Verständnis eine de_subjektivierende Bewegung, die

nach Wegen weg von den hegemonialen Vorstellungen souveräner, eurozentristischer

Subjektivität hin zu post-souveränen, universell-partikularen Subjektivitäten sucht.

Bei dieser Suche geht es aber auch nicht darum, in einen essenzialistisch-mona-

dischen Pluralismus der Kulturen oder Ethnien abzudriften, wie dies der Begriff der

Provinzialisierungwomöglich suggerierenmag. Zumindest verweisen unterschiedliche

Kritiken an Chakrabartys Konzept der Provinzialisierung Europas indirekt oder direkt

auf die Gefahr, dass diese in einemDenken des Rückzugs zumonadischen Differenzpo-

sitionen (gedacht als wesenhafte Unterschiede) münden kann. Bspw. stellt Meera Nan-

da (2003, S. 153) heraus, dass die Programmatik der Provinzialisierung Europas nicht

nur mit emanzipatorischen Projekten (etwa dem Feminismus) kompatibel ist, sondern

unwillentlich auch rechtspopulistischen Strömungen und Parteien in die Hände spielt.

Es scheint deshalb wichtig zu sein, das Projekt in einem radikaldemokratischen Hori-

zont zu verankern und hervorzuheben, dass Provinzialisierung keine Begrenzung der

essenziellen Grenzen eines Selbst, einer Nation etc. meint, sondern auf die Anerken-

nung der eigenen relationalen Dezentriertheit, Nicht-Notwendigkeit und Begrenztheit

abzielt, die nichts mit wesenhaften Subjektpositionen zu tun hat. Einen ähnlichen Kri-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


246 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

tikpunktwieNanda äußert auch Jean-LoupAmselle (zit.n.Glasman, 2011, S. 232).Er kri-

tisiert an Chakrabartys Konzept, dass sich dieser »auf eine binäre Opposition zwischen

Indien und Europa [stütze], die selbst ein europäisches Produkt sei« (ebd.). Amselle be-

fürchtet, dass in diesem Zugang die indische Kultur als abgeschlossene Entität betrach-

tet wird, die sich nicht relational in Kontaktenmit anderen Kulturen herausgebildet ha-

be. Für Glasman (ebd.) verkennen jedoch sowohl die Kritik von Nanda als auch dieje-

nige von Amselle »die Nuancen in Chakrabartys Werk, der Europa-Indien gerade nicht

als binäre Opposition versteht und somit auch nicht bei einer geschlossenen kontinen-

talen Geschichtsschreibung Indiens enden kann.« Entgegen derjenigen Interpretatio-

nen der Provinzialisierung im Sinne einer Rückkehr zu monadischen Positionen ist da-

her dringend hervorzuheben, dass die Bewegung der Provinzialisierung kein Programm

der Rückkehr zu einem Ursprung verfolgt, sondern vielmehr auf die Anerkennung der

konstitutivenEinbettung in partikulare unduniverselleHegemonien als Ausgangspunkt

für verantwortungsvolle Inverhältnissetzungen abzielt. Für eine derartige Provinziali-

sierung des Selbst erscheinen mir migrationsgesellschaftlich betrachtet fünf Momente

bedeutsam zu sein:

(1) Anerkennung der eigenen Begrenztheit

»Die Tatsache, dass die westlichen Europäer sich vorstellten, sie seien der Höhepunkt

einer im Naturzustand begonnenen Zivilisationsentwicklung«, schreibt Aníbal Quijano

(2019, S. 47; Herv. i. Orig.), »führte dazu, dass sie sich auch als dieModernen derMensch-

heit und ihrer Geschichte sahen, das heißt als das Neue und zugleich das am weitesten

Entwickelte der Spezies.« Da die Kolonisierung der Welt maßgeblich von einem Bildungs-

verständnis und einer Bildungspolitik getragen war, die auf der hier etwa von Quijano

dargestellten Hybris des fortschrittlichen, rationalen europäischen Subjekts gründete

(Castro Varela, 2016, S. 50f.), setzt die Provinzialisierung des Selbst eine Dekonstruk-

tion und Abwendung historisch sedimentierter Vorstellungen allmächtiger, rationaler

Subjektivitäten und ihrer differenziellen Grundierungen voraus (siehe unten zur Kritik

an Fundamentalismen und ihrer Legitimität). Um dies zu erreichen, sind de_subjektivie-

rende Suchbewegungen notwendig, die aufWege der Dezentrierung eurozentristischer

Vorstellungen eines souveränen und universellen Subjekts der Vernunft zielen, das

dessen Stimme im Namen aller in der Welt erheben kann und vermeintlich – als Bürde

der Privilegierten (Spivak, 2008, S. 524; eigene Übersetzung) – auch muss. Diese De-

zentrierung verortet die eurozentristischen Subjektvorstellungen in ihrer regionalen

Herkunft kontextspezifischer Episteme (Chakrabarty, 2008, S. xiii). Wie bereits oben

mit Chakrabarty angesprochen wurde, bedeutet die Bewegung der Dezentrierung al-

lerdings nicht zwangsläufig eine Verabschiedung europäischer Wissensformen und

Subjektvorstellungen zugunsten einer kulturrelativistischen Position, sondern Dezen-

trierung stellt vielmehr eine affirmative Sabotage der entsprechenden Wissens- und

Subjektivierungsformen dar (Spivak, 2013, S. 510). Diese affirmative Sabotage formt

»die Instrumente des Kolonialismus in Werkzeuge für dessen Überschreitung um«

(Castro Varela & Dhawan, 2020, S. 214) und geht mit einer paradoxen Suchstrategie

der gleichzeitigen Affirmation und Sabotage eurozentristischen Wissens einher. Diese

Suchstrategie ist Nikita Dhawan (2019, S. 195) zufolge der »paradoxen Beziehung zur

Aufklärung« geschuldet, die für sie darin besteht, »dass unser Kritikmodus genau wie

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5 Migrationspädagogische Bildung im Kommen 247

unsere Konstitution als kritische Subjekte ein Erbe der Aufklärung« (ebd.) sind, das

nicht einfach geleugnet werden kann. Die epistemische Hegemonie »Europas«, die sich

auch in den materiellen globalen Ungleichheitsverhältnissen zeigt, ist darum nicht ein-

fach aus der Geschichte zu löschen, sondern muss von innen her sabotiert und geöffnet

werden. Dieser Akt der Sabotage »zielt auf eine Unterwanderung durch Blockierung

und Unterbrechung« (ebd., S. 197) mittels einer »radikale[n] Kontextualisierung […],

die die Annahme des universellen Charakters von Wissen effektiv untergräbt« (Castro

Varela, 2016, S. 51).Mit dieser Kontextualisierung sollen Rekonfigurationen undNeuan-

ordnungen ermöglicht werden, die das Selbst als begrenzt und relational zu erkennen

geben.

(2) Anerkennung polydifferenziell unverschuldeter (De-)Privilegiertheiten

Eine hegemonietheoretisch informierte Bildung im Sinne der eben ausgeführten Aner-

kennung der eigenenBegrenztheiten setzt die Auseinandersetzungmit der abwesenden

Anwesenheit derjenigen subjektkonstitutiven Elemente voraus, die von hegemonialen

Subjekt- undBildungsprozessen tendenziell ausgeblendet bzw. ausgeschlossenwerden.

Nach Castro Varela (2016, S. 52), die sich an Spivak (2013) anlehnt, geht es in dieser Aus-

einandersetzung unter anderem darum, »die andere Seite des Wissens, die [erlernte]

Ignoranz nämlich, in den Blick zu nehmen.«Mit demBegriff erlernter Ignoranz bezieht

sich Spivak nicht lediglich auf Nicht-Wissen, sondern sie versteht darunter eine struk-

turell produzierte »Ahnungslosigkeit, die Machtstrukturen stabilisiert und an der fest-

gehaltenwird,weil sie beispielsweise Schutz vor Selbstkritik bietet« (Castro Varela 2016,

S. 52). Für die migrationsgesellschaftlichen Verhältnisse bedeutet dies, dass insbeson-

dere die unverschuldeten polydifferenziellen (De-)Privilegiertheiten in den Mittelpunkt

derAufmerksamkeit rücken (sieheKap. 3.4.2).Aus diesemGrund erfordert einemigrati-

onspädagogische Bildung die BeschäftigungmitWissen über die eigene(n) Subjektposi-

tion(en) und die Privilegierungen und Deprivilegierungen, die – im lokalen und im glo-

balen Maßstab – tendenziell mit diesen unterschiedlichen Positionierungen einherge-

hen (siehe Kap. 3.4 und 5.3.1). Und dies trotz oder sogar aufgrund der ambivalenten, er-

möglichend-unterwerfenden Funktion von Wissen im Rahmen der Konstituierung von

Macht- und Herrschaftsverhältnissen (siehe Kap. 4.4.2). Denn von dieser ungewissen

Position der eigenen polydifferenziellen (De-)Privilegiertheit aus kann die Suche nach

der angemessenen Verantwortung der Unbestimmtheit deprivilegierter Anderer ihren

Ausgangspunkt nehmen.

(3) Kritik an Fundamentalismen und ihrer Legitimität

Neben der Anerkennung polydifferenzieller (De-)Privilegiertheiten ist für die Anerken-

nung der eigenen Begrenztheit im Zuge der Provinzialisierung des Selbst jedoch auch

die Kritik an den ideologischenDiskursen bedeutsam,die die erlernte strukturelle Igno-

ranz erst ermöglichen. Denn die systematische Ausblendung der eigenen unverschul-

deten (De-)Privilegiertheiten bzw. von lokalen und globalen sozialen Ungleichheitsver-

hältnissen kann nicht allein über den expliziten Ausschluss ungleichheitskritischer Dis-

kurse aus dem Raum des Möglichen gewährleistet werden. Die systematische, struk-

turelle Ausblendung von Diskursen, die das organische Funktionieren einer (migrati-

ons-)gesellschaftlichen Ordnung behindern, basiert Saphira Shure (2021, S. 97) zufol-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


248 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

ge auf einer paradoxen Bewegung der De_Thematisierung, in der »bestimmte Prakti-

ken der Thematisierung, […] etwas Bestimmtes zum Verschwinden und es in diesem

Akt zugleich zur Wirksamkeit bringen.« Für diese paradoxe Praxis der De_Thematisie-

rung sind fundamentalistische Diskurse – etwa »der Universalisierung (des Partikula-

ren), der Naturalisierung (des Kulturellen), der Vernotwendigung (des Kontingenten),

der Normativierung (des Empirischen) oder der Essentialisierung (des Relationalen)«

(Mecheril & Rangger, 2022c, S. 248) – in hohemMaße funktional. Diese fundamentalis-

tischen Diskurse weisen kontingente Gründe als notwendige Fundamente aus. In die-

ser Betrachtungsweise stellen Diskurse der Leistungsgerechtigkeit, der selbstverschul-

deten Unmündigkeit und insbesondere des Rassismus bzw. der natio-ethno-kulturell

bedingten Ungleichheit herrschaftsfunktionale Fundamentalismen dar, die das Fortbe-

stehen der vorherrschendenmigrationsgesellschaftlichen Verhältnisse durch den syste-

matischen diskursiven Ausschluss der eigenen unverschuldeten (De-)Privilegiertheiten

fördert.

(4) Anerkennung anderer Wissensformen

Zugleich kann die Provinzialisierung des Selbst auch nicht lediglich auf die Erkundung

der Grenzen des Selbst begrenzt bleiben. Vielmehr eröffnet die Anerkennung der kon-

textgebundenen Begrenztheit deswestlich-universalistischenWissens auch einenMög-

lichkeitsraum zur Anerkennung anderer Wissensformen, die im Denken des Eurozen-

trismus als nicht-rationale, partikulare und traditionelle Formen des Wissens ausge-

schlossen odermarginalisiert werden (Chakrabarty, 2008). Eine solche Anerkennung ist

aber nicht nur als eine selbstbezügliche Perspektiverweiterung wichtig, sondern wird

auch von einer Vorstellung migrationsgesellschaftlicher Verantwortung angeleitet, die

von der Annahme ausgeht, »dass es keine globale soziale Gerechtigkeit ohne eine globa-

le kognitive Gerechtigkeit geben kann, sprich, dass zwischen den verschiedenen Arten

undWeisen desWissensGerechtigkeit bestehenmuss« (Sousa Santos, 2018, S. 349). Eine

derartige Gerechtigkeit geht weder mit einer essenzialistischen, fundamentalistischen

und anti-europäischen Ablehnung westlicher Episteme einher noch tritt sie für die be-

dingungslose Anerkennung fundamentalistischer und/oder nationalistischer Episteme

des Globalen Südens ein (Grosfoguel, 2007, S. 212). ImGegenteil eröffnet das Programm

der kognitivenGerechtigkeit einenRaum jenseits des »hegemoniale[n] westliche[n]Mo-

dell[s] der Rationalität« (Sousa Santos, 2018, S. 245), das auf einer »Monokultur des Wis-

sens und der Genauigkeit des Wissens« (ebd., S. 256; Herv. i. Orig.), einer »Monokultur der li-

nearen Zeit« (ebd., S. 257; Herv. i. Orig.), einer »Monokultur derNaturalisierung der Differen-

zen« (ebd.), einer »Monokultur der Logik des herrschenden Maßstabs« (ebd., S. 258; Herv. i.

Orig.) sowie einer »Monokultur der kapitalistischen Produktivitätslogik« (ebd.) beruht. Die-

ser monokulturellen Rationalität gegenüber schlägt de Sousa Santos (ebd., S. 279–313)

eine »Ökologie derWissensformen« vor, die auf Basis der Anerkennung »derUnvollstän-

digkeit allerWissensformen [auf] epistemologischeDialoge undDebatten zwischen den

verschiedenenWissensformen« abzielt (ebd., S. 281). Wobei allerdings zu bedenken ist,

dass das Moment der Anerkennung anderer Wissensformen weder zur Relativierung

des ungleichen Geltungsanspruchs unterschiedlicher Wissensformen noch als Selbst-

zweck im Sinne der eigenen Potenzierung erfolgt. Das Moment folgt vielmehr einem

Projekt der globalen kognitiven Gerechtigkeit, an dem sich auch die unterschiedlichen

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5 Migrationspädagogische Bildung im Kommen 249

Wissensformen zu bemessen haben (ebd., S. 282). Darüber hinaus findet die Ökologie

der Wissensformen in keinem egalitären und machtfreien Raum statt, sondern bleibt

selbst auch immer an die hegemonialen Macht- und Herrschaftsverhältnisse gebunden

und ist letztlich nur durch die Anerkennung seiner begrenztenMöglichkeiten erreichbar

(ebd., S. 282f.; siehe auch Kap. 6.3).

(5) Orientierung an der Würde und (prinzipiellen) Handlungsfähigkeit Anderer

So notwendig die Anerkennung anderer Wissensformen ist, so unmöglich und wider-

sprüchlich ist sie zugleich in hegemonietheoretischer Hinsicht. Auf der einen Seite ist

sie unmöglich und widersprüchlich, da die Anerkennung anderer Episteme immer eine

Übersetzung darstellt, die nie vollständig transparent und jenseits asymmetrischer Ver-

hältnisse realisiert werden kann (Spivak, 2012).Weshalb die Praxis der Anerkennung zu

einemgewissenGrad immer auch eine Praxis der Verkennung darstellt. Auf der anderen

Seite ist die Anerkennung aber auch unmöglich, da – wie oben erwähnt – auch die not-

wendige Anerkennung anderer Wissensformen niemals bedingungslos erfolgen kann,

bspw. dadurch dass die anzuerkennendenWissensformen selbst unterdrückend gegen-

über subalternen Gruppen sind. In diesem Zusammenhang geht es allerdings nicht nur

um die Schwierigkeit einer bedingungslosen Anerkennung, sondern die Unmöglichkeit

besteht auch darin, dass der Ausschluss und die Kritik an bspw. rassistischen Wissens-

formen – besonders aus privilegierter Subjektposition – gleichzeitig immer in der Ge-

fahr steht, die Logik einer erhabenen,westlich-universalistischen und paternalistischen

Praxis desUnrecht-Richtens zu reproduzieren, die die Einschränkungen der Autonomie

undFreiheit der Anderennurweiter fortschreibt (Spivak, 2004).Die Anerkennung ande-

rerWissensformen aber ist eine kontingente Anerkennung innerhalb der vorherrschen-

den komplexen und ambivalenten Macht- und Herrschaftsverhältnisse – weshalb sich

die Provinzialisierung des Selbst allgemein an den Kriterien der Würde und der prinzi-

piellen Handlungsfähigkeit Anderer orientieren und diese – soweit wie möglich – auch

ermöglichenmuss (Sousa Santos, 2018; Spivak, 2004), ohne dabei in einen universalisti-

schen Paternalismus abzugleiten oder einen naiven Individualismus zu forcieren.Dem-

gegenüber werden die prinzipielle Zuschreibung von Handlungsfähigkeit und die Ori-

entierung anderErmöglichung ebendieser vonder »Fruchtbarkeit« (a) derAnerkennung

desWiderspruchs vonNotwendigkeit undUnmöglichkeit, (b) derAnerkennungder eige-

nen Begrenztheit sowie (c) der Anerkennung Anderer getragen.DerMehrwert der Aner-

kennung einesWiderspruchs und seiner Grenzen liegt für de Sousa Santos (2018, S. 351)

allerdings nicht darin, »sich Möglichkeiten zu seiner Überwindung vorzustellen, son-

dern in den Arten undWeisen, mit ihm und durch ihn zu arbeiten.« Für ihn ist ein Wi-

derspruch nicht zwingend destruktiv, sondern wird zu einem ermöglichenden Wider-

spruch, indemman »die Grenzen des Denkens undHandelns in einem bestimmtenMo-

ment oder Kontext erkennt und sich dennoch weigert, diese aus der Distanz oder voller

Ehrfurcht zu betrachten« (ebd.). Ein Widerspruch wird also besonders ermöglichend,

wenn man versucht, »so nah wie möglich an die Grenzen heranzukommen, um so gut

wie möglich ihre eigenen Widersprüche zu erforschen« (ebd.) und so auch wirkliche –

und nicht nur deklarierte – Handlungsfähigkeit der Anderen zu ermöglichen (Spivak,

2004).

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


250 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

5.4.2 Kollaborative Kollektivität

Da hegemonietheoretisch kein rationales und souveränes Handlungssubjekt vorausge-

setzt werden kann, kann auch die Verantwortung migrationsgesellschaftlicher Un_Be-

stimmtheit weder bei der Provinzialisierung des Selbst stehen bleiben noch lediglich bei

den individuellen Subjekten verortet werden. Sondern die Provinzialisierung des Selbst

muss um die Dimension des Kollektiven ergänzt bzw. präzisiert werden, um die Mög-

lichkeit einer angemessenen Verantwortung migrationsgesellschaftlicher Antwortver-

hältnisse zu schaffen. Kollektivität ist bedeutsam, weil sie die grundlegende und damit

unumgängliche Ermöglichungsbedingung für eine migrationsgesellschaftliche Verant-

wortung jenseits eines rationalen Willenssubjekts darstellt, selbst wenn sie allgemein

den Möglichkeitsraum für Handeln auch begrenzt. Begrenzend wirkt Kollektivität, da

sie – aufgrund von Relationalität und Rekursivität – immer bereits in die subjektivie-

rende Logik der Ermöglichung undUnterwerfung eingebunden ist und damit nicht ein-

seitig positiv (als ermöglichend) bestimmt werden kann. Aus demselben Grund ist Kol-

lektivität aber auch grundlegend und unumgänglich,weil die Subjekte prinzipiell nur in

Relation zuAnderenundden ihnen vorgängigenNormenhandlungsfähigwerden.Denn

das Selbst ist grundsätzlich ein »Kollektivwesen« (Assadi, 2013, S. 192), »da sich die Ver-

mittlung vonNormen imRahmen intersubjektiverAbhängigkeitsbeziehungen vollzieht,

innerhalb derer das Subjekt durch die Ansprache des/der Anderen in einer bestimm-

ten Form adressiert und geformt wird« (ebd., S. 191). Kollektivität in einem weiten Sin-

ne steht in subjektivierungstheoretischer Hinsicht also am Ursprung des Subjekts, so-

dassdas Individuumimmer einkollektivesSubjekt ist (Butler,2012).Kollektivität betrifft

folglich nicht nur Formen der Kollektivsubjektivierungwie bspw. auf Basis natio-ethno-

kultureller oder heterosexistischer Zugehörigkeitsordnungen, sondern sie ist vielmehr

selbst dann relevant, wenn das Subjekt als eigenverantwortliches Individuum (kollektiv)

in die individuelle Verantwortung genommen wird.

Im Gegensatz zu einer individualisierenden Perspektive auf die Subjekte kann die

ermöglichende Seite von Kollektivität auf mindestens vier Dimensionen bezogen wer-

den:

(1) Ermöglichung von Grenzerfahrungen

Wie bereits mit Bezug auf die Provinzialisierung des Selbst verdeutlicht wurde, erfor-

dert die Anerkennungder eigenenBegrenztheit undder Postsouveränität auchdie Aner-

kennung Anderer (sowohl andererWissensformen als auch der Handlungsfähigkeit An-

derer), um die eigene Begrenztheit als kollektives, relationales und abhängiges Wesen

erkennen zu können. Kollektivität stellt in dieser Betrachtungsweise also eine Ermög-

lichungsbedingung der Erfahrung der eigenen Begrenztheiten sowie der Grenzen der

eigenen Grenzerfahrungen dar (Maurer, 2014, S. 254–257). Die möglichen Grenzerfah-

rungen in kollektiven Prozessen unterscheidet Susanne Maurer (ebd., S. 255) erstens in

»in sich oder an sich selbst erlebte(.) Grenzen der eigenen Möglichkeiten, Fähigkeiten

oderHaltungen sowie die subjektivenEinstellungen gegenüber diesen eigenenMöglich-

keiten oder Fähigkeiten«, zweitens in »die erfahrenen Grenzen in sozialen Beziehungen

der verschiedenen ›Intimitätszonen‹« sowie drittens in »die strukturellen Grenzen der

›gesellschaftlichen Verhältnisse‹ sowie der Denkverhältnisse und der Denkmöglichkei-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5 Migrationspädagogische Bildung im Kommen 251

ten«.DieseGrenzerfahrungen sinddemKollektiven allerdings nicht bedingungslos oder

transparent eingeschrieben, sondern stellen lediglich eine Möglichkeit der Erfahrung

nebendendiskursiv häufigerwahrgenommenenErfahrungenderEinschränkungdurch

Kollektivität dar. Dass zumeist die damit einhergehenden Beschränkungen in den Blick

genommenwerden, ergibtmit einemBlick auf die gesellschaftliche Relevanz undMacht

von Rassismen, Heterosexismen, Ableismen und Klassismen durchaus Sinn. Kollekti-

vität jedoch grundsätzlich auch als Praxis der Ermöglichung von Grenzerfahrungen zu

betrachten, ist bedeutsam für eine Bildungspraxis, die von der ernsthaften Suche nach

besseren Verhältnissen für alle angeleitet wird. Es geht in dieser Sichtweise also nicht

um eine naive Romantisierung von Kollektivität, sondern um die Anerkennung des Wi-

derspruchs von Ermöglichung und Beschränkung durch Kollektivität und dieWendung

zu einem ermöglichendenWiderspruch.

(2) Ermöglichung von Perspektiverweiterungen

Das ermöglichende Potenzial von Kollektivität liegt aber nicht nur in der Ermöglichung

von Grenzerfahrungen, sondern Erfahrungen in Kollektiven können »[u]nter bestimm-

tenUmständen […] auchzuBildungserfahrungender ›besonderenArt‹werden« (Maurer,

2014, S. 255).Da die Provinzialisierung sowie die Erweiterung des Selbst in der Anerken-

nung Anderer wechselseitig miteinander zusammenhängen, bedarf eine Politik radika-

ler Kollektivität einer sensiblen undnicht-essenzialistischenÜbersetzungsarbeit als »ei-

ne kollektive intellektuelle und politische Arbeit« (Sousa Santos, 2018, S. 336),

»[die] als Voraussetzung sowohl eine nichtkonformistische Haltung gegenüber den

Grenzen des eigenen Wissens und der eigenen Praxis hat als auch die Bereitschaft,

sich überraschen zu lassen und vomWissen und von der Praxis der anderen zu lernen,

um gemeinsame Aktionen mit gegenseitigem Nutzen hervorzubringen.«

Spivak (2003) hebt in diesem Zusammenhang nicht nur die Bedeutung hervor, die dem

Imaginären im Rahmen der machtvollen Produktion Anderer zukommt. Sondern sie

stellt mit Bezug auf Literatur (die auch als eine Möglichkeit der Kollektivierung des

Selbst in all ihren begrenzenden und ermöglichenden Aspekten betrachtet werden

kann) auch heraus, dass das Einlassen auf Andere zudem mit einer Erweiterung, Be-

fragung und Überraschung bestehender Imaginäre einhergehen kann (Shure, 2023,

S. 120–122). Sich auf Erfahrungen der Kollektivität einzulassen, um sowohl die eigene

Provinzialisierung als auch die Suche nach besseren Verhältnissen für alle anzustreben,

kann in der dargelegten Betrachtung also eine Erweiterung von Perspektiven sowie eine

Sensibilisierung für die Lebensrealitäten und das Leid Anderer ermöglichen.

(3) Ermöglichung geteilter Erfahrungen

Feministische und antirassistische Projekte und Methoden basieren vielfach auf dem

Moment der Kollektivität (Haug, 2005; hooks, 1984), da sie davon ausgehen, dass Kollek-

tivität nicht nur einen Raum der Pluralisierung und Vervielfältigung eröffnet, sondern

auch geteilte Erfahrungsräume ermöglicht, also sowohl die Reflexion geteilter Erfah-

rungen unter den bestehenden gesellschaftlichen Bedingungen als auch die Produktion

gemeinsamer Erfahrungen politischer Artikulation und Wirkmächtigkeit. In der Aner-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


252 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

kennungderVoraussetzungeinerSpannungzwischeneiner allgemeinenunbestimmten

Andersheit und einer differenziell und antagonistisch bestimmten (Nicht-)Andersheit

geht es nicht mehr darum, so könnte mit Butler (2018b, S. 177f.; Herv. i. Orig.) gesagt

werden, »ob ich dich erkennen kann oder ob ich erkannt werden kann, [sondern] dann

sind wir gleichermaßen gezwungen zu begreifen, dass ›du‹ zum Schema des Menschli-

chen gehörst, in dem ich mich bewege.« Die Anerkennung einer geteilten kontingenten

und das heißt: einer kontextuell unbestimmten und bestimmtenMenschlichkeit scheint

zwar keine zwangsläufige ethische Erfahrung zu sein, die in Räumen der Kollektivität

entsteht, sie ist aber einemögliche Erfahrung unter der Voraussetzung eines provinziel-

len Einlassens auf Kollektivität, die das Kollektive und das Selbst nicht zu universalisie-

ren versucht.

(4) Ermöglichung politischer Handlungsfähigkeit

Ein weiterer und bedeutsamer Aspekt, der die ermöglichende Seite der Kollektivität be-

tont, liegt darin begründet, dass auch politisches Handeln (Marchart, 2010, S. 311–314)

und die Verantwortung komplexer und historisch sedimentierter sozialer Ungleich-

heitsverhältnisse (Young, 2008) Kollektivität voraussetzen und erst durch Kollektivität

ermöglicht werden. Im Zusammenhang mit politischer Handlungsfähigkeit als Vor-

aussetzung für Politik setzt Gramsci bspw. die Notwendigkeit der Konstruktion eines

Kollektivwillens voraus. Dieser Kollektivwille artikuliert sich bei ihm, wie Marchart

(2010, S. 313) mit Bezug auf Gramsci ausführt, immodernen Fürsten der keine konkrete

Person sein kann, sondern ein komplexes Element darstellt, das einen kollektivenWillen

hervorzubringen und zu repräsentieren vermag.

Laclau undMouffe übersetzen diese Konstruktion eines Kollektivwillens in die radi-

kaldemokratische Konstruktion einer Äquivalenzkette, die unterschiedliche demokra-

tische soziale Bewegungen bzw. deren Demands artikuliert und in einem leeren Signifi-

kanten repräsentiert, umsohegemonialeWirksamkeit zu erreichen. In einemähnlichen

Verständnis sieht auch Young (2008) Verantwortung in global ungleichen sozialen Ver-

hältnissen als einepolitischeVerantwortung,diemit derVoraussetzung einhergeht, sich

mit anderen zusammenzuschließen. Für sie ist die Organisierung kollektiven Handelns

notwendig,umdie bestehendenBedingungen ändern zu können.Denndie gesellschaft-

lichenVerhältnissewerden auchnicht durch eine*nEinzelne*n, sonderndurchdasHan-

deln einer Vielzahl anAkteur*innen (re-)produziert (ebd., S. 156): »The structural proces-

ses can be altered only if many actors in diverse social positions work together to inter-

vene in them to produce different outcomes.« So sehr also das Kollektive in Form von

Normen, Erwartungen und Begrenzungen auf dem Partikularen lastet, so wenig ist das

Partikulare ohne dasKollektive denkbar und sowenig ist ein politisches und verantwort-

liches Handeln, Denken undWahrnehmen denkbar, das nicht auch durch das Kollektive

ermöglicht wird.

Es stellt sich allerdings die Frage nach der angemessenen Form von Kollektivität,

die eine gebildete Verantwortung migrationsgesellschaftlicher Verhältnisse ermög-

lichen kann und nicht herrschaftsstabilisierend, kommunitär-ausschließend oder

disziplinierend wirkt (siehe Kap. 5.4.3). Zugleich geht es aber auch nicht darum, die

unterwerfenden Seiten des Kollektiven auszublenden. Denn wie bereits herausgestellt

wurde, ist die Anerkennung der Begrenztheit, der Gewaltförmigkeit und der Unmög-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5 Migrationspädagogische Bildung im Kommen 253

lichkeit von Kollektivität bzw. die Anerkennung ihres konstitutiven Widerspruchs von

Ermöglichung und Unterwerfung eine wichtige Voraussetzung für einen produktiven

Umgangmit Kollektivität. Für de Sousa Santos (2018, S. 17) ist die radikale Anerkennung

der konstitutivenUnmöglichkeit sogar »alles,was vomRadikalismus derwestlichenMo-

derne übrig geblieben ist«, sodass es sie zu bewahren gilt. Denn »[d]ieses Überbleibsel«,

so führt er (ebd.) weiter aus, »ist nicht unbedeutend und darf daher nicht mit Nostalgie

belegt werden. Es ist vielmehr der einzige Weg, sich etwas Neues vorzustellen.« Die

Suche nach besseren Verhältnissen für alle ist für ihn deshalb keine Rückkehr zu einem

Ort, an dem noch alles gut war und von dem das Schlechte seinen Ausgang nahm. Das

Altemüsseweder beseitigtwerden,uman irgendeinenUrsprung zurückzukehren,noch

sei ihre Rekonstruktion anhand ihrer ehemaligen Prinzipien erstrebenswert (ebd.). Son-

dern es gehe darum, Räume des Kollektiven auf dem »Schutthaufen« der westlichen

Moderne zu errichten, dieWege der »Kreativität und Unterbrechung« (ebd.) anstatt der

fortwährenden »Reproduktion undWiederholung« (ebd.) möglich machen. Diese Form

der Kollektivität setzt bei ihrer widersprüchlichen Involviertheit in die sedimentierten

gesellschaftlichen Macht- und Herrschaftsverhältnisse an und baut auf das Potenzial

des Kollektiven.

Bei der Form von Kollektivität hingegen, die das politische Projekt der Suche nach

Möglichkeiten einer besseren Welt für alle erfordert, handelt es sich weniger um eine

Kollektivität,diemit demBegriff derKooperationgefasstwird, sondern es geht vielmehr

um Formen kollaborativer Kollektivität.Wobei Mark Terkessidis (2015, S. 14) den Unter-

schied zwischen Kooperation und Kollaboration darin sieht, dass bei Kooperation un-

terschiedliche Akteur*innen aufeinandertreffen, »die zusammenarbeiten und die sich

nach der gemeinsamen Tätigkeit wieder in intakte Einheiten auflösen« (ebd.), während

imKontrast dazuKollaboration eineZusammenarbeit darstellt, »bei der dieAkteure ein-

sehen, dass sie selbst im Prozess verändert werden, und diesen Wandel sogar begrü-

ßen« (ebd.). Kollaboration bedeutet in diesem Zusammenhang nicht nur, sich die Mü-

heneiner angemessenenVerantwortunguntereinander aufzuteilen, sondernmeint viel-

mehr, etwas gemeinsam zu tun, das alleine nicht gelänge (Marquardt, 2016, S. 264). Der

Begriff der Kollaboration ist allerdings, wie Terkessidis (2015, S. 7) verdeutlicht, beson-

ders in Kontinentaleuropa zu Recht meist negativ konnotiert, da er häufig mit »Perso-

nen, die sich aus Überzeugung oder Feigheit mit demDritten Reich eingelassen haben«

(ebd.), in Verbindung gebrachtwird. ImZuge der hier vorgenommenen bildungstheore-

tischenÜberlegungenwird in keinerleiHinsicht andieseArt der kollektivenZusammen-

arbeit angeschlossen,dieser historischeBezug kann aber – insbesondere inHinsicht auf

postkoloniale und postnationalsozialistischemigrationsgesellschaftliche Verhältnisse –

auch nicht einfach ausgeblendet werden.

So sehr Kollaboration aber durch die Verstrickung in unterschiedliche Herrschafts-

projekte begrifflich vorbelastet ist, so wenig kann ihr politisches Potenzial für eman-

zipative Projekte der Zukunft vernachlässigt werden. Denn, wie Christine Thon (2013,

S. 114) betont, braucht radikale Demokratie Kollektivität, »um sich angesichts der

neoliberalen Entpolitisierung als ›demokratische Gegenhegemonie‹ zu artikulieren.«

Und »Kollektivität braucht radikale Demokratie, um sich nicht selbst essentialistisch

misszuverstehen« (ebd.). Insofern sind Politiken der Kollaboration und des Kollektiven

immer auch schon in feministische und antirassistische Politiken und Bewegungen

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


254 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

eingeschrieben (Haug, 2005; hooks, 2015; Vergès, 2020). Auch in die Bildungstheorie

werden dieMomente der Kollaboration und Kollektivität in den vergangenen Jahren zu-

nehmend explizit aufgenommen (Bunk, 2016; Dander, 2020; Marquardt, 2016; Maurer,

2014; Miethe & Roth, 2016; Ortner & Thuswald, 2013). Und diese stärkere Berücksich-

tigung von Kollektivität im Rahmen der Bildungstheorie begründet Valentin Dander

(2020, S. 38) zum Beispiel mit dem Potenzial, die individualistischen Engführungen des

Bildungsbegriffs zugunsten einer »dezidiert politische[n] Perspektive« zu überwinden,

»welche die Bildungsprozesse Einzelner in enger Verschränkung mit der Transformati-

on vonGesellschaft bzw. von einzelnen gesellschaftlichen Feldern oder sozialen Räumen

in den Blick nimmt.« Radikaldemokratische Kollaborationen setzen also weder indivi-

duelle noch kollektive Identitäten voraus und sie steuern auch auf keinen konkreten Ort

zu. Sondern sie werden von einer gemeinsamen Suchbewegung getragen, »kollektive

Identitäten im Sinne und als Voraussetzung einer radikalen und pluralen Demokratie«

(Thon, 2013, S. 114) politisch zu artikulieren, die würdevollere (Lebens-)Bedingungen für

alle ermöglichen.

5.4.3 Postkommunitäre Solidarität

DieSuchenachwürdevollerenBedingungen für alle kannallerdingsauchnicht ohneeine

konkretere normative Orientierung erfolgen. Denn die Suche erfordert schlussendlich

ein politisches (Handlungs-)Konzept, das Bildungsprozesse in der Migrationsgesell-

schaft in angemessener Weise zu navigieren vermag. Für die Migrationspädagogik

schlägt Mecheril (2014b) hierfür das Konzept einer postkommunitären Solidarität vor

(siehe mit Bezug auf Bildung Gardi et al., 2019; Mecheril, 2014a; Mecheril & Messer-

schmidt, 2016). Und auch für Marchart (2010, S. 357) ist aus hegemonietheoretischer

Sicht kein politischer Begriff besser geeignet als der Begriff der Solidarität, um den

unüberbrückbaren Spalt zwischen einer demokratischen Ethik und den symbolischen

Schließungen von Demokratie zu überbrücken. Denn immerhin geht der Solidaritäts-

begriff »weder in dem [Begriff] der Gleichheit noch in dem der Freiheit auf« (ebd.).

Wie Mecheril plädiert auch Marchart letztendlich für ein Solidaritätsverständnis, das

postkommunitär und anti-paternalistisch verfasst ist (ebd., S. 358–360).

Um verschiedene normative Konzepte unterscheiden zu können, eignen sich allge-

mein die Differenzierung zwischen partikularen und universellen Orientierungen. Par-

tikulare normative Konzepte beziehen sich »auf die Funktionsfähigkeit [eines] Gesamt-

zusammenhangs« (Broden&Mecheril, 2014, S. 11), wie etwa das Paradigma der Integra-

tion (siehe Kap. 3.2.3). In diesen Verständnissen steht das Funktionieren eines partiku-

laren Zusammenhangs über universellen Zielen, das Funktionieren eines bestehenden

Systems wird also bspw. als bedeutsamer erachtet als würdevolle Lebensverhältnisse al-

ler. Demgegenüber beziehen sich universelle Konzepte, denen auch das Konzept der So-

lidarität zugerechnet werden kann, »auf die Ermöglichung der Integrität des und der

Einzelnen« (Broden & Mecheril, 2014, S. 11). Sie fragen weniger nach der funktionalen

Modellierung migrationsgesellschaftlicher Verhältnisse für eine hegemoniale Ordnung

als danach, »wie migrationsgesellschaftliche Verhältnisse geschaffen werden können,

diedieWahrscheinlichkeit erhöhen,dass Individuen sich selbst alswürdevolleWesener-

fahren,darstellenund verändernkönnen« (ebd.,S. 12). ImGegensatz zu anderenuniver-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5 Migrationspädagogische Bildung im Kommen 255

sellen Konzepten,wie etwa des Rechts oder der Gerechtigkeit, ist Solidarität »›superero-

gatorisch‹« (Wildt, 1998, S. 213), da sie sowohl »jenseits des Forderbaren« (ebd., S. 214) als

auch jenseits des Zweckrationalen liegt. Die Nicht-Einforderbarkeit von Solidarität be-

deutet jedoch nicht, dass »wir« uns nicht »für Verhältnisse einsetzen« (Mecheril, 2014b,

S. 80) können, die den Beziehungstyp der Solidarität fördern. Vielmehr ist es, wie Lea

Susemichel und Jens Kastner (2021, S. 47) pointiert formulieren, nämlich »viel lohnen-

der, darüber nachzudenken, welche gesellschaftlichen Verhältnisse für gutes Handeln

und Leben nötig sind, was also die Bedingungen der Möglichkeit von Solidarität sind«,

anstatt unentwegt »der müßigen moralphilosophischen Gretchenfrage [nachzugehen],

ob Menschen von Natur aus kooperativ sind« oder nicht. Die Betonung des superero-

gatorischen Charakters von Solidarität ist jedoch dennoch bedeutsam, um der histori-

schen Reduktion von Moral auf eine Gerechtigkeit, die sich aus dem gleichen Recht für

alle ableitet, mit einem Konzept zu begegnen, das Gleichheit und Freiheit nicht ledig-

lich imaginär als Ausgangsbedingung voraussetzt. Unter den gegebenen migrationsge-

sellschaftlichen Bedingungen ist dementsprechend ein normatives Konzept nötig, das

die ungleichen sozialen (Existenz-)Bedingungen zum Ausgangspunkt seines Handelns

nimmt undGleichheit und Freiheit als Ziel anstrebt,wie dies für denGedanken der Soli-

darität charakteristisch ist (Marchart, 2010, S. 356f.;Mecheril, 2014b,S. 80f.;Wildt, 1998,

S. 213f.).

Im Kontext der (hegemonialen) europäischen Begriffsgeschichte ist der Solida-

ritätsbegriff vorwiegend kommunitär geprägt und wird üblicherweise im Sinne von

Brüderlichkeit an die Seite von Freiheit und Gleichheit in die bürgerlich-revolutionä-

re Trias gesetzt (Bayertz, 1998; Zoll, 2000). Aufgrund dieser begriffsgeschichtlichen

Herkunft »brachte Solidarität eine ursprünglich kommunitaristische, wenn nicht fa-

miliaristische Komponente in den politischen Diskurs [ein]« (Marchart, 2010, S. 357).

Solidarität wird auf diese Weise vornehmlich als ein Zusammenhalt unter Gleichen

respektive unter Vertrauten konzipiert (Honneth, 2012; Rorty, 2018). Dieser Zusam-

menhalt setzt zwar soziale Ungleichheit voraus, bezieht sich aber lediglich auf eine

Verbundenheit innerhalb eines sozialen Zusammenhangs (Mecheril, 2014b, S. 80f.).

Neben diesen kommunitaristischen Spielformen eines kommunitären, also auf das

Eigene bezogenen Solidaritätsbegriffs können aber auch individualistische und kul-

turalistische Tendenzen ausdifferenziert werden. Individualistische Spielformen, wie

etwa idealtypisch Honneths »symmetrische(.) Wertschätzung zwischen individuali-

sierten (und autonomen) Subjekten« (Honneth, 2012, S. 209), setzen im Gegensatz zu

kommunitaristischen Verständnissen ein festes Individuum voraus, das es solidarisch

anzuerkennen und positiv zu bestärken gilt. In dieser Betrachtung wird jedoch zum

einen tendenziell die verkennende Seite der Anerkennung eher ausgeblendet (Bedorf,

2010), und zumanderen droht »[d]ie Unterstellung, der Andere besäßewertzuschätzen-

de Eigenschaften, die es zu fördern gilt, […] Solidarität eine paternalistische Färbung

zu geben« (Marchart, 2010, S. 358). Kulturalistische Spielformen, die sich etwa in einer

»Solidarität mit Fremden« (Zoll, 2000, S. 167) bzw. einer »Erschaffung eines immer

größeren und bunteren ethnos« (Rorty, 2018, S. 319; Herv. i.Orig.) artikulieren, sind dies-

bezüglich ähnlich ausgerichtet. Jedoch kehren sie das individualistische Prinzip um,

indem sie – idealtypisch – den Anderen als Kollektiv einen (relativ) feststehenden We-

senskern zuschreiben, der zumAusgangspunkt einer Praxis der positiven Anerkennung

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


256 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

wird. Kulturalistische Modelle pluralisieren so letztlich »nur einen substanzialistischen

Begriff kultureller Identität zu einer Art Benetton-Modell von Solidarität« (Marchart,

2010, S. 358). Letztlich stellen also alle drei lediglich Artikulationen eines Essenzialismus

dar, die sich auf eine imaginierte Wesenhaftigkeit als Bezugspunkt des Kommunitären

beziehen.

Es scheint mir an dieser Stelle nicht weiter begründet werden zu müssen, dass im

postfundamentalistischen Horizont der Hegemonietheorie kein Platz für substanzia-

listisch-essenzialistische Verständnisse von Solidarität ist (siehe hierfür etwa Kap. 2.2).

Und dass diese Ablehnung auch auf die soeben herausgestellten kommunitären Spiel-

formen vonSolidarität zutrifft, besonderswenndiese den sozialenZusammenhang,den

sie als Bezugspunkt solidarischer Praktiken setzen, essenzialisieren. Zugleich kann ei-

ne solche Essenzialisierung jedoch nicht für alle Formen kommunitärer Solidarität be-

hauptet werden, denn für einen Großteil gewerkschaftlicher, feministischer und/oder

antirassistischer Praxen der Solidarität weist das Kommunitäre zumeist auch einen an-

deren ontologischen Status und eine andere politische Legitimität auf als dies bspw.

in nationalistischen Ausrichtungen solidarischer Praxis der Fall ist. Unter migrations-

gesellschaftlichen Verhältnissen bzw. in einem politischen Denken von Äquivalenz und

Differenz sind schließlich »Solidaritätskonzepte, die auf die Figur einer ›Solidarität un-

ter Vertrauten‹ beschränkt bleiben, nur begrenzt überzeugend« (Mecheril, 2014b, S. 82).

Denn zum einen problematisieren Migrationsphänomene ausgerechnet die vermeint-

liche Notwendigkeit einfacher, autonomer und puristischer Verbundenheitskonzepte,

indem sie diese infrage stellen und deren Gewaltförmigkeit aufzeigen. Und zum ande-

ren sind kommunitäre Solidaritätskonzepte in derRegel nicht überzeugend,weilMigra-

tionsphänomene gerade die komplexe und ambivalente Relationalität von lokalen und

globalen Ungleichheitsverhältnissen (also eine asymmetrische Verbundenheit) verdeut-

lichen. Für Mecheril (ebd., S. 85) besteht deshalb

»[d]er Sinn jenes als Solidarität bezeichneten Beziehungstypus, der auch jenseits en-

ger Zusammengehörigkeitsgefühle wirksam ist, nicht nur darin, dass er empirisch an-

zutreffen ist und ein gewissermaßen integratives Potenzial besitzt, sondern auch in

dem Moment, dass er unter Bedingungen zunehmender Differenzierung von Lebens-

formen wünschenswert ist.«

Postkommunitäre Solidarität bringt also eine Suchbewegung zum Ausdruck, die »nach

den Bedingungen der Entstehung und denMöglichkeiten der Veränderung solcher Ver-

hältnisse [fragt], in denen sich die mir je fremden und vertrauten sozialen Kooperati-

onspartner_innen nicht entfalten und entwickeln können« (ebd., S. 90).

Ein solches Verständnis von Solidarität, das sich nur auf jemanden beziehen kann,

»dessen Position sich vonmeiner unterscheidet« (Marchart, 2010, S. 359), setzt für Mar-

chart eine »Entsolidarisierung mit dem Eigenen« (ebd.) voraus, die zum Teil auch den

eigenen Interessen widersprechen mag. Dies führt er wie folgt aus: »Um überhaupt so-

lidarisch mit jemand sein zu können, der meine Position nicht teilt, muss ich von der

Identifikation mit meiner eigenen Position teilweise abrücken und mich von der Ge-

meinschaft, zu der ich gezählt werde, entsolidarisieren« (ebd.). Diese Art der Entsoli-

darisierung wird im postkommunitären Solidaritätsbegriff durch folgende weitere drei

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5 Migrationspädagogische Bildung im Kommen 257

Kennzeichen ausgedrückt: Erstens ist postkommunitäre Solidarität strikt »anti-anti-es-

sentialistisch« (Grossberg, 1999, S. 65), was in artikulationstheoretischer Einstellung vor

allem darauf verweist, »daß es Beziehungen in der Geschichte gibt, diese aber nicht un-

vermeidlich sind« (ebd.). Diese Beziehungen »hätten nicht so sein müssen, aber da sie

nun so sind, sind sie real und haben reale Auswirkungen« (ebd.). Für postkommunitäre

Solidarität ist deshalb – im Gegensatz zu einer naiven Anerkennungspraxis, die die be-

stehenden Differenzen und Ausschlüsse reproduziert – die Praxis einer reflexiven An-

erkennung des Leids Anderer bedeutsam (Mecheril, 2005b, 2010a). Die Praxis der refle-

xiven Anerkennung setzt sich entschieden gegen soziale Ordnungen ein, die andere als

Andere festlegen und diese in ihrerWürde einschränken, ohne in dieser Anerkennungs-

praxis die Anderen essenzialistisch vorauszusetzen (Mecheril, 2014b). Einer postkom-

munitären Solidarität als Praxis der reflexiven Anerkennung geht es um die Suche nach

der Ermöglichung würdevollerer (Existenz-)Bedingungen für alle, und zwar nicht nur

unter den gegebenen gesellschaftlichenBedingungen, sondern auch in der Veränderung

und Überwindung dieser. In dieser Ausrichtung ist postkommunitäre Solidarität zwei-

tens auch anti-paternalistisch angelegt (Marchart, 2010, S. 360). Was vor allem bedeu-

tet, dass es unter Bedingungen ungleicher Macht- und Herrschaftsverhältnisse nur auf

Basis einer Provinzialisierung bzw. einer Einschränkung des eigenen Wirksamkeitsbe-

reichs möglich ist, die Handlungsspielräume der Anderen zu erweitern (Spivak, 2004).

Deshalb zielen Formen postkommunitärer Solidarität im Sinne eines Anti-Paternalis-

mus »nicht länger darauf ab, das Ausgeschlossene oder Fremde zu ›integrieren‹ (und da-

mit in Wahrheit zu assimilieren und auszulöschen), sondern lassen ihm Raum, indem

siedieSelbstentfremdungdes eigenenpolitischenGemeinwesens einklagen« (Marchart,

2010, S. 360). Die Provinzialisierung des Selbst als Anerkennung des Anderen, »der ich

mir selbst bin, sofernmein Ich zuallererst von einer Spaltung konstituiertwurde« (ebd.),

stellt ein grund-legendesFundamentdafürdar, »demAnderenRaum[zuzugestehen], für

sich selbst zu sprechen, ohne dass dessen Selbst deshalb schon umgekehrt mit Identi-

tätserwartungen belästigt werden müsste« (ebd.). Neben dem programmatischen Anti-

anti-Essenzialismus und dem programmatischen Anti-Paternalismus ist postkommu-

nitäre Solidarität letztendlich und drittens eine un_bedingte Praxis.24 Unbedingt ist sie in

dem Sinne, dass sie sich für würdevollere Bedingungen all jener einsetzt, die nicht der

eigenen gesellschaftlichen Position und Zugehörigkeit angehören, unabhängig davon,

ob die Anderen die eigenen Werte und Normen zwangsläufig teilen oder nicht. Trotz-

dem ist postkommunitäre Solidarität in diesem Zusammenhang m.E. auch immer in-

sofern bedingt, als sie keine Beziehungs- oder Loyalitätsverpflichtungen gegenüber ir-

gendjemandem eingeht (vgl. Mecheril, 2014b, S. 78f.) oder darauf abzielt, »alles«, etwa

24 Ich schließe bei meiner Hervorhebung der Un_Bedingtheit von Solidarität an einen Aspekt unter

mehreren an, wie er von Susemichel und Kastner (2021) für ihren Begriff einer »unbedingten So-

lidarität« formuliert wird. Der Begriff einer unbedingten Solidarität bei Susemichel und Kastner

entspricht in seiner Bedeutung im Großen und Ganzen den von mir unter dem Begriff der post-

kommunitären Solidarität ausgeführten Bedeutungsfacetten. Für die Summe der Bedeutungsfa-

cetten bevorzuge ich allerdings das Etikett postkommunitäre Solidarität, da ich die Rede von einer

unbedingten Solidarität für missverständlich(er) halte, weil sie m.E. begrifflich die Seite der Un-

bestimmtheit und Unbedingtheit überbetont.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


258 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

rassistische Praktiken, anzuerkennen und zu tolerieren25. Unbedingt geht es um eine

Kritik an Ordnungen, die Andere in ihrer Würde einschränken, sowie um die Ermögli-

chung von Handlungsfähigkeit aller. Letzteres stellt aber nicht nur eine (Minimal-)Be-

dingung für die Handlungsmöglichkeiten aller dar. Sondern der un_bedingte Charakter

postkommunitärer Solidarität kann auch darin ausgemacht werden, dass sie »[e]ndlos

und kontingent« ist (Susemichel & Kastner, 2021, S. 15) – das heißt, dass »Solidarität zu

einer ständig aufs Neue zu erkämpfenden Beziehung zwischen Menschen [wird], die

vor allem praktisch zu verwirklichen ist und deren Institutionalisierungen immer neu

zu verhandeln sind« (ebd.). Ihre Kämpfe sind jedoch nie unabhängig der bestehenden

Macht- undHerrschaftsverhältnisse zu führen (ebd.). Un_bedingt ist postkommunitäre

Solidarität schließlich aber auch, weil eine ihrer grundlegenden Bedingungen darin be-

steht,dass »siekeinTauschgeschäft vonRechtenundPflichtenundPflichtenoderKosten

und Nutzen ist« (ebd.), mit Ausnahme der Bedingung, dass sie nicht exklusiv, sondern

eben postkommunitär ist (ebd., S. 46).

25 Wie in Kapitel 5.2.2 angedeutet, betrachte ich absolute Toleranz wie auch absolute Unbedingtheit

als unmöglich.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006 - am 14.02.2026, 06:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

