Karsten Lehmann

Vielfalt religioser Traditionen und Organisationen in der
internationalen Politik
Eine Replik auf Claudia Baumgart-Ochse und Mariano Barbato

Der Beitrag stellt eine Antwort auf zwei Repliken dar, die 2010 in der Zeitschrift fiir
Internationale Beziehungen von Claudia Baumgart-Ochse und Mariano Barbato pu-
bliziert wurden. Im Zentrum steht der Versuch, religionswissenschaftliche Beitrdge
zur interdisziplindren Diskussion mit der Politikwissenschaft und den Internationalen
Beziehungen weiter zu konturieren. Dabei wird besonderes Augenmerk auf (a) Ty-
pologien religioser Organisationen sowie (b) ein Mehr-Ebenen-Modell von Religio-
nen gelegt. Der Beitrag beizieht sich u.a. auf Ergebnisse eines Forschungsprojekts
zu »Religiosen Nichtregierungsorganisationen« (RNROs) im Kontext der Vereinten
Nationen.

1. Beginn eines interdisziplindren Lernprozesses?

Anfang 2010 hat die Redaktion der ZIB mit dem Forum iiber »(I)nternationale Be-
ziehungen und Religion« (Heft 17/1 2010) dankenswerterweise Raum fiir eine inter-
disziplindre Diskussion geschaffen, den ich im Weiteren fiir eine Antwort auf die
beiden Repliken von Claudia Baumgart-Ochse und Mariano Barbato nutzen mochte.
Versteht man Interdisziplinaritéit dabei — im Anschluss an Hans Joas und Hans G.
Kippenberg (2005) — als einen gegenstands- und problembezogenen Lernprozess
zwischen Vertreterlnnen unterschiedlicher akademischer Disziplinen, so gilt es nun
—nach den Hinweisen der politikwissenschaftlichen Repliken —, die disziplinire Per-
spektive ein zweites Mal zu wechseln und erneut die Potentiale der Religionswissen-
schaft starkzumachen (Kaufmann 1987: 66-70, 75-78; Lehmann 1981).

Im Zentrum der weiteren Uberlegungen soll die Uberzeugung stehen, dass man die
Rolle von Religion (im Singular) nicht erfassen kann, ohne die Entwicklung von Re-
ligionen (im Plural) addquat beriicksichtigt zu haben (vgl. Taylor 1998; Vries 2008),
wobei Religionen als intern plurale, historisch wandelbare sowie kulturell und sozial
bedeutsame Phanomene begriffen werden.! Sie diirfen nicht auf »black boxes« redu-
ziert werden, die zwar nachweislich einen Einfluss auf andere Prozesse besitzen, de-
ren interne Strukturen aber nicht weiter analysiert werden.

Diese Uberzeugung ist eng mit der Geschichte der Religionswissenschaft als einer
akademischen Disziplin verbunden, die sich maBgeblich in der Auseinandersetzung

1 Ahnliches gilt natiirlich auch fiir »die« Politik und »die« Internationalen Beziehungen. Auch
hier miissen die Komplexitdt der entsprechenden Phdnomenbereiche beriicksichtigt werden,
so dass es moglicherweise angemessener wire, von Politiken oder Politikfeldern zu sprechen.

Zeitschrift fiir Internationale Beziehungen 133
18. Jg. (2011) Heft 1, S. 133 — 148

hittps://dol.org/10.5771/0946-7185-2011-1-133 - am 22.01.2026, 18:01:12. [



https://doi.org/10.5771/0946-7165-2011-1-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Forum

mit evolutionistischen und theologischen Positionen entwickelt hat und deshalb fid-
eistischen bzw. universalistischen Religionsdefinitionen traditionellerweise kritisch
gegeniibersteht (Sharpe 1986; Kippenberg 1997). Die Religionswissenschaft ist ei-
nem Zugang zu religidsen Phdnomenen verpflichtet, der dem methodischen Agnos-
tizismus verbunden ist und dessen Zugriff auf Religionen einem induktiven Vorgehen
zumeist ndher steht als deduktiven Verfahren. Gerade in diesem Zugang liegen — so
soll im Weiteren gezeigt werden — Potentiale fiir den interdisziplindren Lernprozess.

Um diese Potentiale moglichst umfassend ausschépfen zu kdnnen, werden sich die
folgenden Uberlegungen nicht auf die Ebene begriffsstrategischer Reflexionen be-
schrianken: Einerseits soll versucht werden, die Diskussion auf konkrete Fragen und
Probleme zu fokussieren. Hierzu werden primér Beispiele aus einem aktuellen For-
schungsprojekt herangezogen, das die Entwicklung von Nichtregierungsorganisatio-
nen (NRO) im Kontext der Vereinten Nationen untersucht, die sich auf der Ebene von
Inhalten oder Strukturen explizit auf religiose Symbolsysteme beziehen und deshalb
als Religiose Nichtregierungsorganisationen (RNROs) bezeichnet werden.>? Ande-
rerseits soll das ZIB-Forum dazu genutzt werden, die religionswissenschaftliche Po-
sition in der konkreten Auseinandersetzung mit den Replikantinnen und Replikanten
weiter zu prazisieren und dabei das Augenmerk auf zwei konkrete Ansatzpunkte fiir
weiterfiihrende Diskussionen zu lenken: (a) Typologien religidser Organisationen
und (b) ein Mehr-Ebenen-Modell von Religionen.

Formal habe ich mich dabei fiir ein Vorgehen entschieden, in dem auf die beiden
Repliken jeweils gesondert geantwortet wird: Der erste Teil der folgenden Uberle-
gungen wird sich auf Barbatos Replik »Postsékulare Internationale Beziehungen«
beziehen, die meines Erachtens durch eine Spannung zwischen dem Anspruch der
genannten konstruktivistischen Arbeiten und den Potentialen des postsidkularen Zu-
gangs geprégt ist und sich besonders gut dazu eignet, den religionswissenschaftlichen
Ansatz zu konkretisieren. Im zweiten Abschnitt sollen Baumgart-Ochses Uberlegun-
gen mit dem Titel »Religiose Akteure und die Opportunititsstrukturen der interna-
tionalen Beziehungen« aufgenommen werden, welche die religionswissenschaftliche
Diskussion um eine bedeutsame Perspektive erweitern, wobei hier besonders der As-
pekt der Prigekraft religioser Traditionen herausgearbeitet wird.

2. Typologien religiéser Organisationen

Bei der Auseinandersetzung mit Mariano Barbatos Replik féllt zunéchst sein weit-
gehender Fokus auf konstruktivistische Zugénge zu Religion und Politik ins Auge
(Barbato 2010: 124-127): Auch wenn Barbato (2010: 120, 124) damit beginnt, dass
sich »diese Ansdtze noch nicht durchsetzen konnten, riickt er die konstruktivistische

2 Dieses Projekt entsteht in einem Verbund zwischen dem Institut zur Erforschung der reli-
giosen Gegenwartskultur (IrG), Bayreuth, dem Observatoire des Religions en Suisse (ORS),
Lausanne und dem Berkeley Center for Religion, Peace, and World Affairs, Washington. Ein
erster Uberblick iiber seinen Gegenstandsbereich findet sich in Lehmann (2010b).

134

hittps://dol.org/10.5771/0946-7185-2011-1-133 - am 22.01.2026, 18:01:12. [



https://doi.org/10.5771/0946-7165-2011-1-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karsten Lehmann: Vielfalt religiéser Traditionen und Organisationen in der internationalen Politik

Position als ein »durchaus diszipliniibergreifendes [sic.] informiertes Unternehmen«
in die Mitte seiner Argumentation und présentiert sie quasi als state of the art der
politikwissenschaftlichen Debatte. Im Gang durch einige neuere Aufsitze gelingt es
Barbato zu zeigen, wie innerhalb der Politikwissenschaft Debatten gefiihrt werden,
welche durchaus Ankniipfungspunkte zu dhnlichen Diskussionen in der Religions-
wissenschaft besitzen — etwa um die Bedeutung von Religionen im Kontext indivi-
dueller oder nationaler Sinnkonstruktionen, um die Strukturen von Sakularisierungs-
prozessen, um die Formen religioser Vergemeinschaftungen und um die Interdepen-
denzen zwischen religiosen und anderen Symbolsystemen (Antes et al. 2008 a;
2008 b; Chryssides/Geaves 2007):
»Auf der gemeinsamen Basis eines breit verstandenen consistent constructivism teilen die
hier skizzierten Ansétze einen gemeinsamen Fokus auf das Wechselspiel von Politik und
Religion, der es in seiner Tiefenschirfe mit den von Lehmann vorgeschlagenen religions-
Zvciits)enschaftlichen Beitrdgen durchaus aufnehmen kann.« (Barbato 2010: 127, Hervorh.

Auf dieser Basis lauft Barbatos Argument dann auf die Diskussion um die sog.
»post-sikulare Weltgesellschaft« zu (Barbato 2010: 128-130), welche er als einen
alternativen interdisziplindren Gesprachsstrang zur Diskussion mit der Religionswis-
senschaft vorschligt.? Dieser Rekurs auf Jiirgen Habermas ist umso bemerkenswerter,
als das Konzept der postsikularen Gesellschaft Barbatos eigener Darstellung der
konstruktivistischen Debatte geradezu entgegenzulaufen scheint — zumindest was den
Aspekt der Interdependenzen angeht: Wie Barbato (2010: 127-128) in seiner Zusam-
menfassung der postsdkularen Position zurecht deutlich macht, geht es Habermas
primér um eine neue Positionierung reflexiv gewordener Weltreligionen im 6ffentli-
chen Raum und nur bedingt um eine historische Analyse der Interdependenzen zwi-
schen religiésen und politischen Deutungssystemen (Habermas 2001). Ein Fokus, der
sich nicht zuletzt in der anhaltenden Rede von »der Religion« im Kontext der Inter-
nationalen Beziehungen spiegelt.

Auf diesem Wege werden so unterschiedliche —und die religiose Gegenwartskultur
pragende — Phédnomene wie bspw. (a) die Kritik der Hisbollah an der Politik Israels
und der Vereinigten Staaten von Amerika, (b) die Rolle des Heiligen Stuhls in der
Friedenspolitik oder beim Ende des ost-europdischen Kommunismus sowie (c) die
staatstragende Position der orthodoxen Kirche in Russland (vlg. Woodhead et al.
2002; Joas/Wiegandt 2007; Polak 2002) unter der Formel der »Religion als Hort mo-
ralischen Handelns« subsumiert, der sich gegen naturalistische und marktradikale
Pathologien der Modernisierung behauptet (Barbato 2010: 127). Eine Formel, die
weder darauf Riicksicht nimmt, dass diese Kritik in duferst verschiedene Richtungen

3 Ebenso liefern Barbatos Uberlegungen zum Konzept der Pilgerschaft Ansatzpunkte fiir wei-
tere Debatten: An dieser Stelle sei nur darauf hingewiesen, dass Barbato seinen Uberlegungen
ein Konzept von lebenslanger Pilgerschaft zugrunde legt, das in der Religionswissenschaft
(etwa im Zusammenhang mit dem Typus des »religiosen Wanderers«) einem klar umrissenen
religiosen Milieu zugeordnet wird (Bochinger et al. 2009). Traditionellerweise wird Pilger-
schaft als ein zeitlich begrenztes Ereignis im Lebenslauf konzipiert. Folgt man dieser Wort-
bedeutung, weist dies Barbatos Analysen eine ganz andere Richtung — Européisierung wird
zu einer zeitlich begrenzten Episode (vgl. Amiotte-Suchet 2010).

ZIB 1/2011 135

hittps://dol.org/10.5771/0946-7185-2011-1-133 - am 22.01.2026, 18:01:12. https:/www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2011-1-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Forum

weist, noch darauf, dass sie sich ganz unterschiedlich zur internationalen Politik (oder
zu internationalen Politiken) positioniert.*

Genau an dieser Stelle kann die Auseinandersetzung mit religionswissenschaftlich
informierter Forschung weiterhelfen, da sie das Augenmerk qua Profession stirker
auf die intra-religidse Pluralitdt richtet. Hierbei kann man zunéchst mit einer empiri-
schen Beobachtung beginnen. Selbst innerhalb einer vergleichsweise homogenen re-
ligiésen Tradition wie dem romischen Katholizismus mit seiner stark zentralisierten
Organisation lassen sich ganz unterschiedliche Formen der Positionierung im Feld
der internationalen Politik beobachten. Betrachtet man bspw. die romisch-katholische
Priasenz im Kontext der Vereinten Nationen, so wiirde es in die Irre fithren, diese auf
den Heiligen Stuhl und seine diplomatischen Aktivititen zu reduzieren (Hanson
1990).°

2.1. Vielfalt rémisch-katholischer RNROs im Kontext der Vereinten Nationen

Ein Blick auf die offizielle Liste der bei den Vereinten Nationen akkreditierten Nicht-
Regierungsorganisationen (NROs)® macht deutlich, dass katholische NROs bereits
seit den 1940er Jahren — und das bedeutet knapp 20 Jahre vor dem Heiligen Stuhl —

im Kontext der Vereinten Nationen prisent sind und auf ein langes Engagement in

der internationalen Politik zuriickblicken (vgl. Mabille 2007; 2001). Gegenwirtig

lassen sich etwa 50 katholische NROs identifizieren, die offiziell im Rahmen der

Vereinten Nationen aktiv sind, wobei sich vor dem Hintergrund der katholischen So-

ziallehre (Katholische Arbeitnehmer-Bewegung Deutschlands 2007; von Nell-Breu-

ning 1977) vier Arten von Organisationen unterscheiden lassen:

— Caritative Verbénde, bei denen man zwischen Griindungen aus der Mitte des 19.
Jahrhunderts (Brothers of Charity, School Sisters of Notre Dame, Sisters of Mer-
cy), groBen Sozialwerken der industriellen Revolution (Kolping International,
Young Christian Workers) sowie caritativen Griindungen der Nachkriegszeit
(Caritas International, Emmaus International Association) unterscheiden kann.

— Katholische Dachverbinde einzelner Regionen, Berufs- oder Interessengruppen
(Pax Romana, International Union of the Press, International Commission of

4 Interessante Ansatzpunkte fiir eine kritische Auseinandersetzung mit Habermas Konzept fin-
den sich u.a. bei Gabriel/Hohn (2008) und Molendijk et al. (2010). R

5 Um das Argument klarer herausarbeiten zu konnen, klammern die folgenden Uberlegungen
inter-religiose Vergleiche ganz bewusst aus. Auch die Mehrzahl der genannten Theoriede-
batten sind bislang interessanterweise — sei es explizit oder implizit — an Féllen aus dem
Christentum entwickelt worden. Eine weitere Differenzierung wiirde — so notwendig und
wiinschenswert sie ist — den Rahmen dieser Replik bei weitem iiberschreiten.

6 Vgl. hierzu die offizielle Liste der NGO-Branch des United Nations Department of Economic
and Social Affairs (Vereinte Nationen 2011). Den folgenden Uberlegungen liegt ein formaler
Begriff von Nicht-Regierungsorganisationen zugrunde. Als Nicht-Regierungsorganisationen
werden alle Organisationen bezeichnet, die auf der Basis von Art. 71 der Charta der Vereinten
Nationen beim Wirtschafts- und Sozialrat (ECOSOC) akkreditiert sind. Dabei werden nur die
NROs beriicksichtigt, die {iber den allgemeinen und besonderen Konsultativstatus verfiigen.

136

hittps://dol.org/10.5771/0946-7185-2011-1-133 - am 22.01.2026, 18:01:12. https:/www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2011-1-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karsten Lehmann: Vielfalt religioser Traditionen und Organisationen in der internationalen Politik

Catholic Prison Pastoral Care), die meist in der ersten Halfte des 20. Jahrhun-
derts entstanden sind.

— Katholische Gemeinschaften mit spezifischen religiosen Traditionen innerhalb
der romisch-katholischen Kirche (Franciscans International, Catholics for a
Free Choice/Community of St. Egidio), welche zumeist seit einigen Jahren als
NROs akkreditiert sind.

— Organisationen, deren Aktivititen weitgehend auf den Kontext der Vereinten
Nationen begrenzt sind (International Catholic Organisations Information Cen-
ter, Committee of Religious Non-Governmental Organizations at the United Na-
tions, Tripartite Forum on Interfaith Cooperation for Peace) und dort zur Ver-
netzung der NRO-Représentanten dienen.

Es steht zu erwarten, dass diesem Engagement ganz unterschiedliche Motive zugrun-

de liegen. Zum einen sind die katholischen Organisationen bei den Vereinten Natio-

nen engagiert, die sich aus der Zusammenarbeit einen konkreten Nutzen fiir ihr spe-
zifisches Arbeitsfeld erhoffen. Zum anderen sind Gruppen vertreten, welche sich fiir
spezifische Belange einzelner Personengruppen einsetzen wollen. Dariiber hinaus
sind solche Gemeinschaften akkreditiert, die ihrer eigenen Spielart katholischer Re-
ligiositdt zu mehr politischem Einfluss verhelfen wollen. Schlie8lich existieren pro-
fessionelle Zusammenschliisse mit dem Ziel der konkreten Einflussnahme auf die

Organisation der Vereinten Nationen. Mdchte man angesichts dieses weiten Spek-

trums der Zielsetzungen iiber den Einzelfall hinausgehende Generalisierungen for-

mulieren, so fiihrt die Analyse fast zwangsléufig iiber einen typisierenden Ansatz,
welcher die Schwerpunkte der einzelnen Aktivitéten betont.” Hier kann auf eine lange

Tradition religionswissenschaftlicher Arbeiten zuriickgegriffen werden.

2.2. Religionswissenschaftliche Tradition von Religionstypologien

Die religionswissenschaftlichen Bemithungen um adidquate Religionstypologien sind
in etwa so alt wie die akademische Religionswissenschaft selbst. Anfangs fuBiten sie
zumeist auf evolutionistischen Schemata und entstanden in — affirmativer wie kriti-
scher — Auseinandersetzung mit dem Modell der christlichen Offenbarungsreligion.
Ein Zugang, der seit den 1970er Jahren immer stirker kritisiert wurde und zu abs-
trakteren Typologien religidser Symbolsysteme fiihrte, wie etwa dem Ansatz von
Carsten Colpe, der zwischen den folgenden Typen unterscheidet:®

— mythologisch-polytheistischer Typ;

— universalistischer Typ;

—  dualistischer Typ;

— monarchisch-monotheistischer Typ;

7 Wobei hier ein weiter Begriff von Typisierung zugrunde gelegt werden soll, wie er etwa in
Kelle/Kluge (1999) vertreten wird.

8 Neben der Typologie nach Gottesvorstellungen schldgt Colpe noch eine Typologie nach
Strukturen vor (Colpe 1998: 428-431).
ZIB 172011 137

hittps://dol.org/10.5771/0946-7185-2011-1-133 - am 22.01.2026, 18:01:12. https:/www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2011-1-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Forum

— exklusiv-monotheistischer Typ;

— trinitarischer Typ;

— henotheistischer Typ.

Fiir das interdisziplindre Gesprach zwischen Religionswissenschaft und Politikwis-
senschaft ist daneben ein weiterer typisierender Ansatz von Interesse, welche seine
Waurzeln in der Verstehenden Soziologie Max Webers hat und von dort aus in die
Religionswissenschaft integriert wurde (vgl. Kippenberg/Riesebrodt 2001). Im Mit-
telpunkt dieser Tradition steht der Versuch, das Verhéltnis zwischen Religionen und
»der Welt« (im Sinne des christlich-theologischen Terminus fiir den sékularen Be-
reich der Gesellschaft) zur Grundlage typologischer Uberlegungen zu machen (Ca-
sanova 2009: 93-108). Diese Diskussion setzt bei der von Max Weber und Ernst
Troeltsch (1912) entwickelten Kirche-Sekte-Typologie ein und wurde dann in den
1960er und 1970er Jahren vor allem durch Bryan Wilson und seine Typologien ge-
pragt (Wilson 1970: 39-42).

Inden 1980er Jahren hat besonders Roy Wallis diese Tradition neu belebt. In seinem
Buch »The Elementary Forms of New Religious Life« kommt Wallis letztlich zu den
religionssoziologischen Klassikern zuriick und unterscheidet die folgenden drei Ty-
pen des Verhéltnisses »zur Welt« (Wallis 1984: 9-39):

— accomodation to the world,;

—  rejection of the world;

—  affirmation of the world.

Damit hat Wallis ein begriffliches Instrumentarium entwickelt, welches die Analyse
sogenannter Sekten und Psychogruppen jenseits einer einfachen Dichotomie von
fundamentalistischen und modernistischen Gruppierungen ermoglicht. Interessanter-
weise kann diese Typologie auch fiir die Analyse der katholischen NROs im Kontext
der Vereinten Nationen fruchtbar gemacht werden.

2.3. Aktuelle Entwicklungen im Feld der RNROs

Mit Blick auf die RNROs muss zunéchst auf eine grundsitzliche Grenze von Wallis’
Ansatz hingewiesen werden: Fiir die RNROs stellen Nationalstaaten nicht mehr den
einzigen (und wohl auch nicht mehr den bedeutsamsten) Referenzrahmen ihrer Ak-
tivititen dar:® Den genannten katholischen NROs geht es bspw. um eine Positionie-
rung in staatlichen Kontexten ebenso wie um eine Positionierung gegeniiber der Or-
ganisation der Vereinten Nationen oder um eine Positionierung gegeniiber dem Va-
tikan als einem staatlichen Akteur im Kontext der Vereinten Nationen.!? In Bezug

9 Eine weitere Grenze benennt David Martin, der die typologischen Uberlegungen — in Op-
position zu Wilson und seine Typologien — im Kontext einer differenzierungstheoretischen
Theorie der Sékularisierung weiterentwickelt hat. Ein Zugang, den Martin immer wieder
fiir vergleichend-empirische Untersuchungen hat nutzbar machen kénnen (Martin 2005;
2006).

10  Eine Beobachtung, die interessante Ankniipfungspunkte zur These liefert, dass im Kontext
der internationalen Beziehungen nationalstaatliche Parteien an Bedeutung verlieren.

138

hittps://dol.org/10.5771/0946-7185-2011-1-133 - am 22.01.2026, 18:01:12. https:/www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2011-1-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karsten Lehmann: Vielfalt religiéser Traditionen und Organisationen in der internationalen Politik

auf jeden dieser Referenzrahmen nehmen die romisch-katholischen NROs ganz un-

terschiedliche Positionen ein, deren Entwicklungen im Riickgriff auf Wallis’ Typo-

logie systematisiert werden konnen:!!

— In Bezug auf den Vatikan stehen katholische NROs traditionellerweise dem be-
jahenden-Typus (affirmation) nahe. Erst in jiingster Zeit sind katholische NROs
(wie etwa Catholics for Choice) hinzugekommen, welche dezidiert den Vatikan
und seinen Rechtsstatus als Staat im Rahmen der Vereinten Nationen kritisieren.

— In Bezug auf die Vereinten Nationen lassen sich die katholischen NROs im
Spektrum zwischen dem Typus Anpassung (accomodation) und Bejahung (af-
firmation) verorten, wobei in Politikfeldern wie HIV/Aids, Militéreinsétze oder
Menschenrechte iiber lange Zeit weit weniger Differenzen zur Politik der Ver-
einten Nationen bestanden, als dies beim Heiligen Stuhl der Fall war.

— In Bezug auf nationale Handlungskontexte decken die romisch-katholischen
NROs das gesamte typologische Spektrum von Bejahung (affirmation) bis Ab-
lehnung (rejection) ab. In der Tiirkei und China gestaltet sich ihr Verhiltnis zu
staatlichen Autoritdten anders als in Spanien oder Italien bzw. in Cuba oder den
USA.

Auf diesem Abstraktionsniveau mittlerer Reichweite wird deutlich, wie differenziert
die Bedeutung von Religionen als »Hort moralischen Handelns« betrachtet werden
muss: Fiir die Religionswissenschaft bedeutet dies, dass bspw. die Frage bedeutsam
wird, inwiefern die Etablierung im Kontext der Vereinten Nationen innerhalb reli-
gidser Organisationen neue Vergemeinschaftungsformen entstehen 14sst? Fiir die Po-
litikwissenschaft ist wichtig, diese Prozesse in das Kalkiil ihrer Analysen einzube-
ziehen, um so die intra-religiosen Machtverhéltnisse und die Formen ihrer Einfluss-
nahme auf internationale Organisationen wie die Vereinten Nationen greifen zu kon-
nen, wobei Uberlegungen Beriicksichtigung finden sollten, die von Baumgart-Ochse
beschrieben wurden.

3. Interne Pluralitdt der Religionen

Baumgart-Ochses Argument ist in eine Rekonstruktion des aktuellen Forschungs-
standes eingebettet, die — im Vergleich mit Barbato — stirker von einem offenen Cha-
rakter der aktuellen politikwissenschaftlichen Diskussion um Religion in den inter-
nationalen Beziehungen ausgeht und die langsame Emanzipation vom traditionellen
Sékularismus in der Politikwissenschaft (insbesondere der Teildisziplin der Interna-
tionalen Beziehungen) in den Mittelpunkt riickt (Baumgart-Ochse 2010: 105). Auch
Baumgart-Ochse (2010: 104) verortet die bisherigen Debatten dabei eher am Rande
der Disziplin und beklagt besonders das Fehlen empirischer Untersuchungen. Dabei
unterscheidet sie zwei Phasen oder Striange: (a) eine durch Bedrohungsgefiihl domi-

11 Die Debatte um die Typen globaler religiéser Organisationen steht noch an ihren Anfangen,
vgl. Beyer (2006); Geertz/Warburg (2008).

ZIB 1/2011 139

hittps://dol.org/10.5771/0946-7185-2011-1-133 - am 22.01.2026, 18:01:12. https:/www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2011-1-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Forum

nierte Auseinandersetzung mit »religidser Resurgenz« und (b) eine konstruktivistisch
informierte Debatte mit Fokus auf die Analyse von shared beliefs.

Vor diesem Hintergrund lenkt Baumgart-Ochse das Augenmerk besonders auf die
Potentiale der Forschung zu Neuen Sozialen Bewegungen (NSB) (Baumgart-Ochse
2010: 109-112). Sie verweist damit auf eine Debatte, die fiir die interdisziplinére
Diskussion mit der Religionswissenschaft tatsdchlich von auBlerordentlichem Inter-
esse sein konnte, insofern sie einen Referenzrahmen fiir weitere Arbeiten bereitstellt.
Im Riickgriff auf Kenneth D. Wald et al. (2005) spricht sich Baumgart-Ochse zunéchst
fiir eine analytische Unterscheidung zwischen den Motiven und Ressourcen Neuer
Sozialer Bewegungen sowie — im Jargon der rational choice-Theorie — den »Oppor-
tunititsstrukturen« politischer Kontexte!? aus.

Im Zentrum ihrer Replik steht dann die These, dass in der internationalen Politik
zunehmend neue soziale settings geschaffen und von religiosen Akteuren genutzt
werden: »Aus diesen Entwicklungen ergibt sich eine Opportunitétsstruktur, die ge-
rade auch fiir religiose Akteure veranderte Chancen der Intervention und des Mitge-
staltens bietet« (Baumgart-Ochse 2010: 112). Die Ankniipfungspunkte zu religions-
wissenschaftlichen Debatten sind an diesem Punkt mit Hinden zu greifen. Tatséchlich
scheinen hier zwei komplementire Diskussionen bislang weitgehend unabhingig
voneinander gefiihrt worden zu sein,'? wobei ein Mehr-Ebenen-Modell von Religio-
nen dabei helfen kann, den Aspekt der Motive und Ressourcen weiter zu konkreti-
sieren und dadurch beide Stringe miteinander zu verbinden.!4

3.1. Mehr-Ebenen-Modell von Religionen

In diesem Zusammenhang konnen bspw. religionssoziologische Arbeiten als eine
erste Heuristik dienen, die im Umfeld des US-amerikanischen Religionssoziologen
Rodney Stark unter dem Label eines »New Paradigm« (Warner 1993) kontrovers
diskutiert werden:!5 In Hinblick auf die Frage der Motive und Ressourcen ist dabei
vor allem die Riickbindung dieser Religionstheorie an 6konomische Modelle bedeut-
sam. Auf der Mikro-Ebene fuBen Starks Uberlegungen auf einem einfachen rational

12 Die NSB-Forschung iibersetzt damit im Grundsatz das Konzept der sozialen Situation
(welches in Deutschland vor allem von Hartmut Esser weiterentwickelt wurde) in den
Kontext der internationalen Beziehungen (Esser 1993).

13 Damit soll gleichzeitig dem Missverstdndnis begegnet werden, ein religionswissenschaft-
licher Zugang kénne auf die Beschéftigung mit Religionsgemeinschaften reduziert werden,
das aus meinem Artikel entstanden zu sein scheint (Baumgart-Ochse 2010: 107). Das Pla-
doyer fiir die Fokussierung auf eine Analyse der Entwicklung von Religionsgemeinschaf-
ten in den internationalen Beziehungen sollte einen Losungsweg andeuten, auf dem das
Problem eines vereinfachenden Religionskonzepts umgangen werden kann, nicht aber an-
dere Formen der Differenzierung ausschlieBen.

14 Aus der Tradition der Wissenssoziologie betrachtet, ist der Begriff des Motivs sozialen
Handelns natiirlich hochgradig problematisch, vgl. Bohnsack (2003).

15 Dieser Zugang hat sich in den vergangenen Jahren als sehr wirkméchtig erwiesen. Er wird
nicht nur zunehmend in der Religionswissenschaft diskutiert (Koch 2007), sondern scheint
jiingst auch im populdrwissenschaftlichen Bereich an Einfluss zu gewinnen (Micklethwait/
Wooldridge 2009). Zu den stérksten Kritikern des »neuen Paradigmas« z&hlt Bruce (1999).

140

hittps://dol.org/10.5771/0946-7185-2011-1-133 - am 22.01.2026, 18:01:12. https:/www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2011-1-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karsten Lehmann: Vielfalt religiéser Traditionen und Organisationen in der internationalen Politik

choice-Modell, das auf der Idee einer fuzzy rationality basiert und behauptet, dass
religioses Handeln letztlich iiber die individuelle Wahl zwischen unterschiedlichen
Angeboten auf einem (nachfrageorientierten) religiosen Markt erklart werden konne.
Dabei lasse sich individuelles, religioses Handeln am besten iiber das Interesse der
Marktteilnehmer erkldren, religioses Kapital (definiert als: »the degree of mastery
and attachment to a particular religious culture«) anzuhdufen oder zumindest zu
bewahren (Stark/Finke 2000: 120).

Religidse Organisationen werden aus dieser Perspektive auf der Meso-Ebene als
soziale Unternehm(ung)en konzipiert, deren primére Aufgabe darin besteht, Religion
(bestehend aus »very general explanations of existence, including the terms of ex-
change with a god or gods«) herzustellen, aufrechtzuerhalten und einer spezifischen
Gruppe von Individuen anzubieten (Stark/Finke 2000: 91). Wobei sie typischerweise
mit der freerider-Problematik konfrontiert werden, dass religiose Unternehm(ung)en
fiir individuelle Interessen ausgebeutet werden konnen. Autoren wie Laurence R.
Iannaccone gehen deshalb im Kontext des neuen Paradigmas davon aus, dass kleine
religiose Kongregationen die ideale Form religidser Organisationen auf einem freien
religiosen Markt darstellen (Iannaccone 1992). Kongregationen sind — so das Argu-
ment — im Kréftespiel zwischen Angebot und Nachfrage am besten dazu geeignet,
Individuen zur Akkumulation religiosen Kapitals zu motivieren.!®

Vor kurzem hat Evelyn Bush nun den Versuch unternommen, dieses Modell auf
die Makro-Ebene der internationalen Politik zu iibertragen, wobei sie gerade dem
letztgenannten Punkt widerspricht (Bush 2007). Im Unterschied zu Iannaccone ver-
tritt Bush die These, dass es vor allem die grofen religidsen Organisationen sind,
welche sich — aufgrund ihrer 6konomischen, sozialen und kulturellen Ressourcen —
auf dem religiosen Markt zu behaupten vermogen. Eine These, die zum einen nahe-
legt, dass entweder das Konzept der religiosen Gliter weiter differenziert werden muss
oder dass die Kategorie der religiésen Organisation stirker zu differenzieren bzw.
durch typologische Uberlegungen zu spezifizieren sei (Demerath et al. 1998; Stolz
2007). Eine These, die sich zum anderen aber so gut mit empirischen Befunden deckt,
dass es erneut weiterhelfen kann, auf einige Beobachtungen der Untersuchung zu
Religiosen Nicht-Regierungsorganisationen im Kontext der Vereinten Nationen ein-
zugehen.!”

16 Interessanterweise hat diese Theorie mit den Uberlegungen von Wilson und Wallis sowohl
eine Fundierung in der Auseinandersetzung mit Neuen Religiosen Bewegungen gemein-
sam als auch ein Interesse an typologischen Uberlegungen: Stark/Bainbridge (1985:
19-37).

17 Folgt man diesem Zugang, so sollte bei der Analyse religiésen Handelns in der interna-
tionalen Politik — im Anschluss an Pierre Bourdieu — nicht nur auf 6konomisches und
soziales, sondern auch auf kulturelles Kapital eingegangen werden. Alle diese Kapitalarten
sind fiir die Entscheidungen bedeutsam, welche religiosen Akteure zum Engagement im
spezifischen Kontext der internationalen Politik motivieren. Wobei sich u.a. die Frage
stellt, welches Kapital solche Akteure etwa im Kontext der Vereinten Nationen akkumu-
lieren konnen (Bourdieu 2009).

ZIB 1/2011 141

hittps://dol.org/10.5771/0946-7185-2011-1-133 - am 22.01.2026, 18:01:12. https:/www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2011-1-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Forum
3.2. Reprdsentanten im Kontext der Vereinten Nationen

An diesem Punkt soll besonders die Verortung der religiosen Repréisentanten im
Kontext der Vereinten Nationen betrachtet werden. Ein genauerer Blick!® illustriert
zwei Punkte. Einerseits wird deutlich, dass sich die Gremien der RNROs — im Sinne
von Wallis’ Typen Anpassung (accomodation) und Bejahung (affirmation) — tat-
sachlich dazu entschieden haben, sich im Kontext der Vereinten Nationen zu enga-
gieren und die damit verbundenen Ressourcen fiir sich zu nutzen (sowie die damit
verbundenen Kosten in Kauf zu nehmen). Andererseits kann gezeigt werden, in wel-
chem Umfang sich gro3e religidse Organisationen in Bezug auf die konkreten Formen
dieses Engagements voneinander unterscheiden, wobei die Modi des Engagements
tief in den jeweiligen Traditionen verankert sind.

Um diese Verankerung der RNRO-Représentanten nachzuzeichnen, sollen nun drei
christliche NROs miteinander verglichen werden, die auf eine besonders lange Tra-
dition des Engagements im Kontext der Vereinten Nationen zuriickblicken: Pax Ro-
mana (MIIC/ICMICA), die Commission of the Churches on International Affairs
(CCIA) und das Friends World Committee for Consultation (FWCC).

Pax Romana ist der weltweit grofite internationale Dachverband katholischer Stu-
dentenorganisationen. Er wurde 1921 (unter dem Einfluss der Erfahrungen des Ersten
Weltkrieges) von Max Gressly und Joseph Gremaud an der katholischen Universitét
Freiburg in der Schweiz gegriindet (vgl. Weck 1946; Altermatt/Sugranyes de Franch
1981) und ist seit 1946 bei den Vereinten Nationen als NRO aktiv. Auf der struktu-
rellen Ebene ist Pax Romanas Arbeit mit den Vereinten Nationen dabei gleich an drei
Punkten in der katholischen Kirche verankert: (a) dem zunechmenden Interesse des
Heiligen Stuhls an einer Reprédsentanz im Kontext der Vereinten Nationen, (b) den
Didzesanstrukturen am Sitz des Generalsekretariats von Pax Romana in Freiburg (und
spater in Genf) und (c) den vielfdltigen Aktivitdten der anderen katholischen NROs,
die unter dem Dach der Organisations Internationales Catholiques (OIC) organisiert
waren.!? Ein Spannungsfeld, das den zunehmend bedeutsameren Einfluss der Laien
in den zentralen Strukturen der katholischen Kirche ebenso widerspiegelt, wie die
zunehmende innere Differenzierung der katholischen Kirche und das Erstarken der
Globalisierungsprozesse, denen diese Strukturen ausgesetzt sind. Letztlich kann man
Pax Romana in diesem Kontext als einen Laien-Verband im Kontext globaler kirch-
licher Strukturen charakterisieren, dessen Fithrungspersonlichkeiten sich iiber die in-
ternationale Koordination von Studentenorganisationen fiir die Kooperation mit den
Vereinten Nationen entschieden haben. In gewisser Weise steht Pax Romana damit
zwischen den beiden anderen RNROs.

18 Im Rahmen des »Religion and Society Programme« hat in Grof3britannien gerade ein Pro-
jekt zu »Religious Non-Governmental Organizations and the United Nations in New York
and Geneva« mit der Arbeit begonnen: http://www.kent.ac.uk/secl/researchevents/awards/
carrette.html; 01.02.2011.

19 Vgl. Sugranyes de Franch (1972); Conference des Organisations Internationales Catholi-
ques (1975).

142

hittps://dol.org/10.5771/0946-7185-2011-1-133 - am 22.01.2026, 18:01:12. [



https://doi.org/10.5771/0946-7165-2011-1-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karsten Lehmann: Vielfalt religioser Traditionen und Organisationen in der internationalen Politik

Die Commission of the Churches on International Affairs (CCIA) wurde 1945 als
eine gemeinsame Kommission des World Council of Churches (WCC) and des In-
ternational Missionary Council (IMC) gegriindet. Die CCIA bestand dabei einerseits
aus einem losen Netzwerk bekannter Commissioners (wie dem amerikanischen Theo-
logen Reinhold Niebuhr, dem Physiker und Philosophen Carl Friedrich von Weizsa-
cker oder dem Diplomaten Charles Malik) und andererseits aus etwa einem halben
Dutzend Officers (wie dem britischen Missionar und Beamten Sir Kenneth Grubb und
dem amerikanischen Theologie-Professor O. Frederick Nolde), die — zunéchst in
Genf, New York und London — fiir die konkrete Kooperation mit den Vereinten Na-
tionen verantwortlich waren (Nolde 1970; Grubb 1971).20 Sie alle sollten WCC und
IMC einerseits in dem Bereich vertreten, der von den zentralen Personlichkeiten der
O6kumenischen Bewegung nach 1945 als ihr sdkulares Pendant angesehen wurde —
den Vereinten Nationen.2! Andererseits sollten sie aber auch die CCIA in den Struk-
turen der Mitgliedskirchen von WCC und IMC verankern, die in diesen Dachver-
banden locker miteinander verbunden sind. Die CCIA ist somit eine auf die Koope-
ration mit den Vereinten Nationen spezialisierte Kommissionen des wichtigsten
christlichen Dachverbandes jenseits der romisch-katholischen Kirche, die dariiber
hinaus einen zentralen Knotenpunkt in globalen Netzwerke bildet.

Das Friends World Committee for Consultation (FWCC) wurde 1937 als interna-
tionaler Dachverband der Religious Society of Friends/der Quéker gegriindet (Dan-
delion 2007) und z&hlt seit Mitte der 1940er Jahre zu den aktivsten NROs im Kontext
der Vereinten Nationen. Die Aktivitidten des FWCC fuf3en letztlich auf einer langen
Tradition internationaler politischer Aktivitdten der Quédker, die durch die gesell-
schaftliche Offnung der Society of Friends in England und den USA ausgeldst wurde
(Kennedy 2001). Diese Tradition begann 1917 mit einem Pamphlet von Carl Heath
(1917), in welchem dieser die Griindung sog. »Quaker Embassies« anregte. Aus die-
sen »Botschaften« entwickelten sich nach dem Ersten Weltkrieg die »Quaker Cen-
ters« und nach dem Zweiten Weltkrieg die » Quaker UN-Offices« (QUNO), die bis
in die Gegenwart die konkrete VN-Arbeit leisten (Hadley 1991: 106-121; Wood
1962). Die institutionelle Anbindung der »Quaker UN-Offices« in Genf und New
York spiegelt die Strukturen der Quéker gleich in zweifacher Hinsicht: Einerseits (a)
das egalitdre Grundverstindnis der Quéker (insofern sie mit dem FWCC einer der
umfassendsten und machtlosesten Institution der Quéker unterstellt sind); anderer-
seits (b) das gesellschaftspolitische Engagement der Quéker (insofern die Quaker UN-
Offices primir vom US-amerikanischen »American Friends Service Committee« und
vom englischen » Quaker Peace and Social Witness« finanziert werden — d.h. von den
Wohlfahrtsverbianden der weltweit stirksten Quiker-Gemeinden). Die Arbeit der

20 Vgl dariiber hinaus die Literatur in Lehmann (2010a: 87-91).

21  »Serve the Churches, Councils and Conferences which are members of the World Council
of Churches, and the International Missionary Council as a source of stimulus and know-
ledge in their approach to international problems, as a medium of common counsel and
action, and as their organ in formulation the Christian mind on world issues and in bringing
that mind effectively to bear upon such matters« (Charter of the CCIA, adopted by the
Cambridge Conference 1946).

ZIB 1/2011 143

hittps://dol.org/10.5771/0946-7185-2011-1-133 - am 22.01.2026, 18:01:12. [



https://doi.org/10.5771/0946-7165-2011-1-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Forum

FWCC war somit von Anfang an gleichzeitig in religiose und gesellschaftspolitische
Netzwerke eingebunden, die ein ganz spezifisches Interesse an der Arbeit der Ver-
einten Nationen entwickelt haben.

Bereits diese wenigen Anmerkungen sollten deutlich machen, auf welchen unter-
schiedlichen Wegen religidse Reprisentanten im Kontext ihrer jeweiligen religiosen
Traditionen verankert sind und in welchem Umfang diese Positionierung von ihren
jeweiligen religiosen Traditionen geprégt ist. Es reicht nicht aus, die Reprasentanz
auf der Makro-Ebene isoliert zu betrachten. Ein Mehr-Ebenen-Modell von Religion
kann vielmehr dazu beitragen, die Prozesse zu verstehen, die dem Engagement auf
dieser Ebene zugrunde liegen. Hierbei gilt es besonders die longue durée zu beriick-
sichtigen.

3.3. Lang anhaltende Interdependenzen

Vor dem Hintergrund der drei Fallbeispiele liegt es nahe, die Uberlegungen von
Baumgart-Ochse in zweifacher Hinsicht neu zu gewichten: Dies gilt zum einen fiir
Baumgart-Ochses Feststellung, dass sich die
»Motive religiosen Handelns [...] demnach nicht direkt aus den iiberlieferten Doktrinen
und Narrativen ableiten [lassen], sondern es [...] kollektiver Handlungsrahmen (collective
action frames) [bedarf], die in der Regel von religiosen oder politischen Eliten unter Bezug
auf die religiosen Traditionen konstruiert werden« (Baumgart-Ochse 2010: 110).

Dem ist vollig zuzustimmen; es muss aber gleichzeitig hervorgehoben werden, dass
der Umkehrschluss nicht zuldssig ist. Die Beispiele aus dem Kontext der Vereinten
Nationen sollten gezeigt haben, dass akademische Analysen religiosen Handelns in
der internationalen Politik einer Explikation sowohl der Handlungsrahmen als auch
der religiosen Traditionen bediirfen und genau dies am besten in interdisziplindrer
Kooperation geleistet werden kann.

Stimmt man dieser Aussage zu, so scheint es sinnvoll, die Idee der ambivalenten
Position von Religion oder Religionen in internationalen politischen Kontexten — wie
sie Baumgart-Ochse (2010: 112-113) im abschlieBenden Abschnitt ihrer Replik im
Riickgriff auf die Debatte um Appleby (2000) herausarbeitet — stérker als einen his-
torischen Prozess aufzufassen.?? In bestimmten religiésen Traditionen und Gemein-
schaften lésst sich ohne Zweifel eine ambivalente Position gegeniiber der internatio-
nalen Politik — sei es auf der inhaltlichen oder der strukturellen Ebene — beobachten.
Mochte man aber nicht bei dem Allgemeinplatz enden, dass soziale Wirklichkeit
letztlich immer von Ambivalenzen gepragt ist, so gilt es, diese genauer zu verstehen
oder zumindest zu beschreiben. Das Konzept der Interdependenzen stellt einen Weg
dar, (a) die Prozesshaftigkeit der Entstehung dieser Ambivalenz starker herauszuar-
beiten und (b) ihre kulturellen und religiésen Rahmenbedingungen systematisch in
die Analysen zu integrieren.

22 Interessanterweise kann man den rational choice-Ansatz geradezu als Kritik dieses Ver-
standnisses von Ambivalenz lesen (vgl. Esser 2004).

144

hittps://dol.org/10.5771/0946-7185-2011-1-133 - am 22.01.2026, 18:01:12. https:/www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2011-1-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karsten Lehmann: Vielfalt religioser Traditionen und Organisationen in der internationalen Politik

Fiir die Religionswissenschaft leitet sich daraus die Forderung ab, gerade diese
Prozesse genauer zu analysieren und zu systematisieren. Eine religionswissenschaft-
liche Auseinandersetzung mit RNROs und ihren Repréisentanten kann hier beispiels-
weise die Frage beantworten, wie unterschiedliche Formen von Reprisentanz ent-
standen sind und wie sie sich in der Gegenwart auswirken. In Bezug auf die Politik-
wissenschaft kann man die Forderung ableiten, dass sie diese Prozesse stirker in ihre
theoretischen Uberlegungen integrieren sollte und beispielsweise die Frage beriick-
sichtigen, in welchem Mafle RNROs und ihre Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter tat-
sdchlich eine Religion, eine Religionsgemeinschaft oder auch nur eine spezifische
religiose Organisation reprasentieren und wie diese Reprisentation legitimiert wird.
Hier lassen sich abschlieBend erste Hinweise auf ein weiteres Forschungsprogramm
ableiten.

4. Zusammenarbeit zur Erforschung der Vielfalt von religiésen Gemeinschaften und
Traditionen in der internationalen Politik

Die vorangegangenen Ausfiihrungen sehen sich am Anfang einer intensivierten in-
terdisziplindren Diskussion zwischen Religionswissenschaftlerinnen und Politikwis-
senschaftlern um die Rolle von Religion — oder besser: Religionen — in der interna-
tionalen Politik. Im Anschluss an die zwei Repliken von Baumgart-Ochse und Bar-
bato wurde versucht, die Potentiale einiger religionswissenschaftlicher Beitrage zu
dieser interdisziplindren Diskussion auf eine Art und Weise darzustellen, die mit den
Debatten in der Politikwissenschaft moglichst anschlussfahig ist.

Dabei sind zwei Diskussionsstrange besonders hervorgehoben worden, mit denen
religionswissenschaftliche Forschung zur Analyse dieses Gegenstandsbereiches in
einem besonderem MaBe beitragen kann: Zum einen wurde ein Strang der religions-
wissenschaftlichen Debatten um Religionstypologien vorgestellt, der besonderes Au-
genmerk auf die Bezichungen zwischen Religionen und ihren gesellschaftspolitischen
settings legt. Zum anderen wurde die aktuelle Debatte um das sog. »neue Paradigma«
der Religionssoziologie angedeutet, in deren Mittelpunkt ein Mehr-Ebenen-Modell
von Religion steht. In beiden Féllen wurde bewusst versucht, die Ebene der theore-
tischen Uberlegungen mit empirischen Beobachtungen und Untersuchungen zu ver-
binden.

Vor dem Hintergrund dieser Uberlegungen lassen sich drei Richtungen identifi-
zieren, in welche die interdisziplindre Diskussion weiterfiihren kdnnte.

(1) Zum einen stehen die genannten religionswissenschaftlichen Diskussionen in-
nerhalb der Religionswissenschaft noch weitgehend unverbunden nebeneinander. Die
Frage, ob sich unterschiedliche Typen von Mehr-Ebenen-Modellen von Religionen
herausarbeiten konnen oder welchen Einfluss unterschiedliche Typen von Religion
auf die internen Strukturen der Religionen ausiiben, steht noch weitgehend in ihren
Anfingen. Die von Barbato vorgestellten Uberlegungen konnen hier fiir die Religi-
onswissenschaft interessante Ansatzpunkte liefern, um ihre eigene Theoriediskussion
weiter zu fiihren.

ZIB 1/2011 145

hittps://dol.org/10.5771/0946-7185-2011-1-133 - am 22.01.2026, 18:01:12. [



https://doi.org/10.5771/0946-7165-2011-1-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Forum

(2) Zum anderen gilt es, die komplementiren Diskussionen in Religionswissen-
schaft und Politikwissenschaft stirker aufeinander zu beziehen. Die Replik von
Baumgart-Ochse hat deutlich gemacht, dass hier spannende Konvergenzen entstehen
konnen. Thre Weiterentwicklung kann fiir die Religionswissenschaft ebenso interes-
sante Ergebnisse hervorbringen wie fiir die Politikwissenschaft und ein interdiszipli-
nires Programm der Erforschung des Verhéltnisses zwischen Religionen und Poli-
tik(en).

(3) SchlieBlich muss die bislang noch immer vorherrschende Fokussierung auf den
christlichen Bereich in Zukunft weiter aufgebrochen werden. Es steht zu erwarten,
dass alle Prozesse, die in diesem Beitrag angesprochen wurden, jenseits des Chris-
tentums nochmals in ganz anderen Bahnen verlaufen. Dies erfordert eine kritische
Revision der traditionellen Begriftlichkeit, die ohne Kenntnisse zur christlichen wie
nicht-christlichen Religionsgeschichte nicht méglich sein wird. Die sich daraus er-
gebenden Fragestellungen wiirden aber nochmals einen ganz anderen Beitrag erfor-
dern.

In jedem Fall sollten diese Debatten an empirische Daten oder Félle gebunden
werden. Nur auf diesem Wege — so die Auffassung des Autors — lassen sich interdis-
ziplindre Lernprozesse gewinnbringend gestalten.

Literatur

Altermatt, Urs/Sugranyes de Franch, Ramon 1981: Pax Romana 1921 — 1981. Griindung und
Entwicklung, Fribourg.

Amiotte-Suchet, Laurent 2010: Les hospitaliers de Lourdes. Une communauté événementielle?,
in: Sainsaulieu, Ivan/Salzbrunn, Monika/Amiotte-Suchet, Laurent (Hrsg.): Faure commu-
nauté en société. La dynamique des appartenances collectives (Le sens social), Rennes,
75-88.

Antes, Peter/Geertz, Armin W./Warne, Randi R. 2008a: New Approaches to the Study of Religion
1: Regional, Critical and Historical Approaches (Religion and Reason), Berlin.

Antes, Peter/Geertz, Armin W./Warne, Randi R. 2008b: New Approaches to the Study of Religion
2: Textual, Comparative Sociological, and Cognitive Approaches, Berlin.

Appleby, R. Scott 2000: The Ambivalence of the Sacred: Religion, Violence, and Reconciliation
(Carnegie Commission on Preventing Deadly Conflict), Lanham, ML.

Barbato, Mariano 2010: Postsdkulare Internationale Bezichungen. Eine Replik auf Karsten
Lehmann, in: Zeitschrift fiir Internationale Beziehungen 17: 1, 119-134.

Baumgart-Ochse, Claudia 2010: Religiése Akteure und die Opportunitétsstruktur der Interna-
tionalen Beziehungen. Eine Replik auf Karsten Lehman, in: Zeitschrift fiir Internationale
Bezichungen 17: 1, 101-119.

Beyer, Peter 2006: Religions in Global Society, London.

Bochinger, Christoph/Engelbrecht, Martin/Gebhardt, Winfried 2009: Die unsichtbare Religion
in der sichtbaren Religion. Formen spiritueller Orientierung in der religidsen Gegenwarts-
kultur (Religionswissenschaft heute), Stuttgart.

Bohnsack, Ralf 2003: Rekonstruktive Sozialforschung. Einfithrung in qualitative Methoden,
Opladen.

Bourdieu, Pierre 2009: Religion (Schriften zur Kultursoziologie), Konstanz.

Bruce, Steve 1999: Choice and Religion: A Critique of Rational Choice Theory, Oxford.

146

hittps://dol.org/10.5771/0946-7185-2011-1-133 - am 22.01.2026, 18:01:12. https:/www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2011-1-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karsten Lehmann: Vielfalt religiéser Traditionen und Organisationen in der internationalen Politik

Bush, Evelyn L. 2007: Measuring Religion in Global Civil Society, in: Social Forces 85: 4,
1645-1665.

Casanova, José 2009: Europas Angst vor der Religion, Berlin.

Chryssides, George D./Geaves, Ron (Hrsg.) 2007: The Study of Religion: An Introduction to
Key Ideas and Methods, London.

Colpe, Carsten 1998: Religionstypen, in: Cancik, Hubert/Gladigow, Burkhard/Kohl, Karl-Heinz
(Hrsg.): Handbuch religionswissenschaftlicher Grundbegriffe. Band IV, Stuttgart,
425-434.

Conference des Organisations Internationales Catholiques (Hrsg.) 1975: Les catholiques dans
la vie internationale, Paris.

Dandelion, Pink 2007: An Introduction to Quakerism, Cambridge.

Demerath, N. J. llI/Hall, Peter D./Schmitt, Terry/Williams, Rhys H. (Hrsg.) 1998: Sacred Com-
panies: Organizational Aspects of Religion and Religious Aspects of Organizations (Re-
ligion in America), New York, NY.

Esser, Hartmut 1993: Soziologie. Allgemeine Grundlagen, Frankfurt am Main.

Esser, Hartmut 2004: Die Definition der Situation, in: Esser, Hartmut: Soziologische Anstdfe,
Frankfurt a.M., 109-150.

Gabriel, Karl/Hohn, Hans-Joachim (Hrsg.) 2008: Religion heute — 6ffentlich und politisch.
Provokationen, Kontroversen, Perspektiven, Paderborn.

Geertz, Armin/Warburg, Margit (Hrsg.) 2008: New Religions and Globalization: Empirical,
Theoretical and Methodological Perspectives (RENNER Studies on New Religions), Aar-
hus.

Grubb, Sir Kenneth 1971: Crypts of Power: An Autobiography, London.

Habermas, Jiirgen 2001: Glauben und Wissen. Friedenspreis des Deutschen Buchhandels 2001,
Frankfurt a.M.

Hadley, Herbert M. 1991: Quakers Worldwide: A History of FWCC, York.

Hanson, Eric O. 1990: The Catholic Church in World Politics, Princeton, NJ.

Heath, Carl 1917: Quaker Embassies, London.

lannaccone, Laurence R. 1992: Religious Markets and the Economics of Religion, in: Social
Compass 39: 1, 123-131.

Joas, Hans/Kippenberg, Hans G. 2005: Interdisziplinaritét als Lernprozess. Einleitung, in: Joas,
Hans/Kippenberg, Hans G. (Hrsg.): Interdisziplinaritdt als Lernprozess. Erfahrungen mit
einem handlungstheoretischen Forschungsprogramm, Gottingen, 21-32.

Joas, Hans/Wiegandt, Klaus (Hrsg.) 2007: Sakularisierung und die Weltreligionen (Forum fiir
Verantwortung), Frankfurt a.M.

Katholische Arbeitnehmer-Bewegung Deutschlands (Hrsg.) 2007: Texte zur katholischen Sozi-
allehre. Die sozialen Rundschreiben der Pépste und andere kirchliche Dokumente, Koln.

Kaufmann, Franz-Xaver 1987: Interdisziplindre Wissenschaftspraxis. Erfahrungen und Kriteri-
en, in: Kocka, Jiirgen (Hrsg.): Interdisziplinaritdt. Praxis — Herausforderung — Ideologie,
Frankfurt a. M., 63-81.

Kelle, Udo/Kluge, Susann 1999: Vom Einzelfall zum Typus, Opladen.

Kennedy, Thomas C. 2001: British Quakerism 1860-1920: The Transformation of a Religious
Community, Oxford.

Kippenberg, Hans G. 1997: Die Entdeckung der Religionsgeschichte. Religionswissenschaft
und Moderne, Miinchen.

Kippenberg, Hans G./Riesebrodt, Martin (Hrsg.) 2001: Max Webers »Religionssystematik«,
Tiibingen.

Koch, Anne (Hrsg.) 2007: Watchtower Religionswissenschaft. Standortbestimmungen im wis-
senschaftlichen Feld, Marburg.

Lehmann, Karsten 2010a: Interdependenzen zwischen Religionsgemeinschaften und interna-
tionaler Politik. Religionswissenschaftliche Anmerkungen zu politikwissenschaftlichen
Religionskonzeptionen, in: Zeitschrift fiir Internationale Beziehungen 17: 1, 75-99.

ZIB 1/2011 147

hittps://dol.org/10.5771/0946-7185-2011-1-133 - am 22.01.2026, 18:01:12. https:/www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2011-1-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Forum

Lehmann, Karsten 2010b: Zur Etablierung von Religionen im Kontext der Vereinten Nationen.
Ein Uberblick, in: Religion-Staat-Gesellschaft — Zeitschrift fiir Glaubensformen und Welt-
anschauungen 11: 1, 33-52.

Lehmann, Konstantin 1981: Interdisziplindre Unfallforschung, in: Zeitschrift fiir Unfallfor-
schung 3: 1, 20-23.

Mabille, Frangois 2001: Approches d I’internationalisme catholique, Paris.

Mabille, Frangois 2007: Les troupes du Vatican, Paris.

Martin, David 2005: On Secularization: Towards a Revised General Theory, Aldershot.

Martin, David 2006: Has Secularization Gone into Reverse? (DISCERN-Occasional Papers),
Malta.

Micklethwait, John/Wooldridge, Adrian 2009: God is Back: How the Global Rise of Faith is
Changing the World, London.

Molendijk, Arie L./Beaumont, Justin/Jedan, Christoph, (Hrsg.) 2010: Exploring the Postsecular:
The Religious, the Political and the Urban, Leiden.

Nolde, O. Frederik 1970: The Churches and the Nations, Philadelphia, PA.

Polak, Regina (Hrsg.) 2002: Megatrend Religion? Neue Religiositit in Europa, Ostfildern.

Sharpe, Eric J. 1986: Comparative Religion: A History, London.

Stark, Rodney/Bainbridge, William S. 1985: The Future of Religion: Secularization, Revival,
and Cult Formation, Berkeley, CA.

Stark, Rodney/Finke, Roger 2000: Acts of Faith: Explaining the Human Side of Religion, Ber-
keley, CA.

Stolz, Jorg 2007: Salvation Goods and Religious Markets: Theory and Applications, Bern.

Sugranyes de Franch, Ramon 1972: Die internationalen katholischen Organisationen (Der Christ
in der Welt), Aschaffenburg.

Taylor, Marc C. (Hrsg.) 1998: Critical Terms for Religious Studies, Chicago, IL.

Troeltsch, Ernst 1912: Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen: Teilband II,
Tiibingen, 794-964.

Vereinte Nationen 2011: NGO Branch: United Nations Department of Economic and Social
Affairs, in: http://www.un.org/esa/coordination/ngo/; 01.02.2011.

von Nell-Breuning, Oswald 1977: Soziallehre der Kirche. Erlduterungen der lehramtlichen Do-
kumente (Soziale Brennpunkte), Wien.

Vries, Hent de (Hrsg.) 2008: Religion: Beyond a Concept, New York, NY.

Wald, Kenneth D./Silverman, Adam L./Fridy, Kevin S. 2005: Making Sense of Religion in Po-
litical Life, in: Annual Reviews of Political Science 8: 1, 121-143.

Wallis, Roy 1984: The Elementary Forms of New Religious Life (International Library of So-
ciology), London.

Warner, R. Stephen 1993: Work in Progress Toward a New Paradigm for the Sociological Study
of Religion in the United States, in: American Journal of Sociology 98: 5, 1044-1093.

Weck, Guillaume de 1946: Pax Romana. Histoire de la confédération internationale des étudiants
catholiques, Fribourg.

Wilson, Bryan 1970: Das Verhiltnis der Sekten zur Welt, in: Wilson, Bryan: Religidse Sekten,
Miinchen, 37-48.

Wood, Duncan J. 1962: Building the Institutions of Peace (Swarthmore Lectures), London.

Woodhead, Linda/Fletcher, Paul/Kawanami, Hiroko/Smith, David (Hrsg.) 2002: Religions in
the Modern World, London.

148

hittps://dol.org/10.5771/0946-7185-2011-1-133 - am 22.01.2026, 18:01:12. https:/www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2011-1-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

