
Karsten Lehmann

Vielfalt religiöser Traditionen und Organisationen in der
internationalen Politik
Eine Replik auf Claudia Baumgart-Ochse und Mariano Barbato

Der Beitrag stellt eine Antwort auf zwei Repliken dar, die 2010 in der Zeitschrift für
Internationale Beziehungen von Claudia Baumgart-Ochse und Mariano Barbato pu-
bliziert wurden. Im Zentrum steht der Versuch, religionswissenschaftliche Beiträge
zur interdisziplinären Diskussion mit der Politikwissenschaft und den Internationalen
Beziehungen weiter zu konturieren. Dabei wird besonderes Augenmerk auf (a) Ty-
pologien religiöser Organisationen sowie (b) ein Mehr-Ebenen-Modell von Religio-
nen gelegt. Der Beitrag beizieht sich u.a. auf Ergebnisse eines Forschungsprojekts
zu »Religiösen Nichtregierungsorganisationen« (RNROs) im Kontext der Vereinten
Nationen.

Beginn eines interdisziplinären Lernprozesses?

Anfang 2010 hat die Redaktion der ZIB mit dem Forum über »(I)nternationale Be-
ziehungen und Religion« (Heft 17/1 2010) dankenswerterweise Raum für eine inter-
disziplinäre Diskussion geschaffen, den ich im Weiteren für eine Antwort auf die
beiden Repliken von Claudia Baumgart-Ochse und Mariano Barbato nutzen möchte.
Versteht man Interdisziplinarität dabei – im Anschluss an Hans Joas und Hans G.
Kippenberg (2005) – als einen gegenstands- und problembezogenen Lernprozess
zwischen VertreterInnen unterschiedlicher akademischer Disziplinen, so gilt es nun
– nach den Hinweisen der politikwissenschaftlichen Repliken –, die disziplinäre Per-
spektive ein zweites Mal zu wechseln und erneut die Potentiale der Religionswissen-
schaft starkzumachen (Kaufmann 1987: 66-70, 75-78; Lehmann 1981).

Im Zentrum der weiteren Überlegungen soll die Überzeugung stehen, dass man die
Rolle von Religion (im Singular) nicht erfassen kann, ohne die Entwicklung von Re-
ligionen (im Plural) adäquat berücksichtigt zu haben (vgl. Taylor 1998; Vries 2008),
wobei Religionen als intern plurale, historisch wandelbare sowie kulturell und sozial
bedeutsame Phänomene begriffen werden.1 Sie dürfen nicht auf »black boxes« redu-
ziert werden, die zwar nachweislich einen Einfluss auf andere Prozesse besitzen, de-
ren interne Strukturen aber nicht weiter analysiert werden.

Diese Überzeugung ist eng mit der Geschichte der Religionswissenschaft als einer
akademischen Disziplin verbunden, die sich maßgeblich in der Auseinandersetzung

1.

1 Ähnliches gilt natürlich auch für »die« Politik und »die« Internationalen Beziehungen. Auch
hier müssen die Komplexität der entsprechenden Phänomenbereiche berücksichtigt werden,
so dass es möglicherweise angemessener wäre, von Politiken oder Politikfeldern zu sprechen.

Zeitschrift für Internationale Beziehungen
18. Jg. (2011) Heft 1, S. 133 – 148

133

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2011-1-133 - am 22.01.2026, 18:01:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2011-1-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit evolutionistischen und theologischen Positionen entwickelt hat und deshalb fid-
eistischen bzw. universalistischen Religionsdefinitionen traditionellerweise kritisch
gegenübersteht (Sharpe 1986; Kippenberg 1997). Die Religionswissenschaft ist ei-
nem Zugang zu religiösen Phänomenen verpflichtet, der dem methodischen Agnos-
tizismus verbunden ist und dessen Zugriff auf Religionen einem induktiven Vorgehen
zumeist näher steht als deduktiven Verfahren. Gerade in diesem Zugang liegen – so
soll im Weiteren gezeigt werden – Potentiale für den interdisziplinären Lernprozess.

Um diese Potentiale möglichst umfassend ausschöpfen zu können, werden sich die
folgenden Überlegungen nicht auf die Ebene begriffsstrategischer Reflexionen be-
schränken: Einerseits soll versucht werden, die Diskussion auf konkrete Fragen und
Probleme zu fokussieren. Hierzu werden primär Beispiele aus einem aktuellen For-
schungsprojekt herangezogen, das die Entwicklung von Nichtregierungsorganisatio-
nen (NRO) im Kontext der Vereinten Nationen untersucht, die sich auf der Ebene von
Inhalten oder Strukturen explizit auf religiöse Symbolsysteme beziehen und deshalb
als Religiöse Nichtregierungsorganisationen (RNROs) bezeichnet werden.2 Ande-
rerseits soll das ZIB-Forum dazu genutzt werden, die religionswissenschaftliche Po-
sition in der konkreten Auseinandersetzung mit den Replikantinnen und Replikanten
weiter zu präzisieren und dabei das Augenmerk auf zwei konkrete Ansatzpunkte für
weiterführende Diskussionen zu lenken: (a) Typologien religiöser Organisationen
und (b) ein Mehr-Ebenen-Modell von Religionen.

Formal habe ich mich dabei für ein Vorgehen entschieden, in dem auf die beiden
Repliken jeweils gesondert geantwortet wird: Der erste Teil der folgenden Überle-
gungen wird sich auf Barbatos Replik »Postsäkulare Internationale Beziehungen«
beziehen, die meines Erachtens durch eine Spannung zwischen dem Anspruch der
genannten konstruktivistischen Arbeiten und den Potentialen des postsäkularen Zu-
gangs geprägt ist und sich besonders gut dazu eignet, den religionswissenschaftlichen
Ansatz zu konkretisieren. Im zweiten Abschnitt sollen Baumgart-Ochses Überlegun-
gen mit dem Titel »Religiöse Akteure und die Opportunitätsstrukturen der interna-
tionalen Beziehungen« aufgenommen werden, welche die religionswissenschaftliche
Diskussion um eine bedeutsame Perspektive erweitern, wobei hier besonders der As-
pekt der Prägekraft religiöser Traditionen herausgearbeitet wird.

Typologien religiöser Organisationen

Bei der Auseinandersetzung mit Mariano Barbatos Replik fällt zunächst sein weit-
gehender Fokus auf konstruktivistische Zugänge zu Religion und Politik ins Auge
(Barbato 2010: 124-127): Auch wenn Barbato (2010: 120, 124) damit beginnt, dass
sich »diese Ansätze noch nicht durchsetzen konnten«, rückt er die konstruktivistische

2.

2 Dieses Projekt entsteht in einem Verbund zwischen dem Institut zur Erforschung der reli-
giösen Gegenwartskultur (IrG), Bayreuth, dem Observatoire des Religions en Suisse (ORS),
Lausanne und dem Berkeley Center for Religion, Peace, and World Affairs, Washington. Ein
erster Überblick über seinen Gegenstandsbereich findet sich in Lehmann (2010 b).

Forum

134

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2011-1-133 - am 22.01.2026, 18:01:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2011-1-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Position als ein »durchaus disziplinübergreifendes [sic.] informiertes Unternehmen«
in die Mitte seiner Argumentation und präsentiert sie quasi als state of the art der
politikwissenschaftlichen Debatte. Im Gang durch einige neuere Aufsätze gelingt es
Barbato zu zeigen, wie innerhalb der Politikwissenschaft Debatten geführt werden,
welche durchaus Anknüpfungspunkte zu ähnlichen Diskussionen in der Religions-
wissenschaft besitzen – etwa um die Bedeutung von Religionen im Kontext indivi-
dueller oder nationaler Sinnkonstruktionen, um die Strukturen von Säkularisierungs-
prozessen, um die Formen religiöser Vergemeinschaftungen und um die Interdepen-
denzen zwischen religiösen und anderen Symbolsystemen (Antes et al. 2008 a;
2008 b; Chryssides/Geaves 2007):

»Auf der gemeinsamen Basis eines breit verstandenen consistent constructivism teilen die
hier skizzierten Ansätze einen gemeinsamen Fokus auf das Wechselspiel von Politik und
Religion, der es in seiner Tiefenschärfe mit den von Lehmann vorgeschlagenen religions-
wissenschaftlichen Beiträgen durchaus aufnehmen kann.« (Barbato 2010: 127, Hervorh.
dort)

Auf dieser Basis läuft Barbatos Argument dann auf die Diskussion um die sog.
»post-säkulare Weltgesellschaft« zu (Barbato 2010: 128-130), welche er als einen
alternativen interdisziplinären Gesprächsstrang zur Diskussion mit der Religionswis-
senschaft vorschlägt.3 Dieser Rekurs auf Jürgen Habermas ist umso bemerkenswerter,
als das Konzept der postsäkularen Gesellschaft Barbatos eigener Darstellung der
konstruktivistischen Debatte geradezu entgegenzulaufen scheint – zumindest was den
Aspekt der Interdependenzen angeht: Wie Barbato (2010: 127-128) in seiner Zusam-
menfassung der postsäkularen Position zurecht deutlich macht, geht es Habermas
primär um eine neue Positionierung reflexiv gewordener Weltreligionen im öffentli-
chen Raum und nur bedingt um eine historische Analyse der Interdependenzen zwi-
schen religiösen und politischen Deutungssystemen (Habermas 2001). Ein Fokus, der
sich nicht zuletzt in der anhaltenden Rede von »der Religion« im Kontext der Inter-
nationalen Beziehungen spiegelt.

Auf diesem Wege werden so unterschiedliche – und die religiöse Gegenwartskultur
prägende – Phänomene wie bspw. (a) die Kritik der Hisbollah an der Politik Israels
und der Vereinigten Staaten von Amerika, (b) die Rolle des Heiligen Stuhls in der
Friedenspolitik oder beim Ende des ost-europäischen Kommunismus sowie (c) die
staatstragende Position der orthodoxen Kirche in Russland (vlg. Woodhead et al.
2002; Joas/Wiegandt 2007; Polak 2002) unter der Formel der »Religion als Hort mo-
ralischen Handelns« subsumiert, der sich gegen naturalistische und marktradikale
Pathologien der Modernisierung behauptet (Barbato 2010: 127). Eine Formel, die
weder darauf Rücksicht nimmt, dass diese Kritik in äußerst verschiedene Richtungen

3 Ebenso liefern Barbatos Überlegungen zum Konzept der Pilgerschaft Ansatzpunkte für wei-
tere Debatten: An dieser Stelle sei nur darauf hingewiesen, dass Barbato seinen Überlegungen
ein Konzept von lebenslanger Pilgerschaft zugrunde legt, das in der Religionswissenschaft
(etwa im Zusammenhang mit dem Typus des »religiösen Wanderers«) einem klar umrissenen
religiösen Milieu zugeordnet wird (Bochinger et al. 2009). Traditionellerweise wird Pilger-
schaft als ein zeitlich begrenztes Ereignis im Lebenslauf konzipiert. Folgt man dieser Wort-
bedeutung, weist dies Barbatos Analysen eine ganz andere Richtung – Europäisierung wird
zu einer zeitlich begrenzten Episode (vgl. Amiotte-Suchet 2010).

Karsten Lehmann: Vielfalt religiöser Traditionen und Organisationen in der internationalen Politik 

ZIB 1/2011 135

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2011-1-133 - am 22.01.2026, 18:01:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2011-1-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weist, noch darauf, dass sie sich ganz unterschiedlich zur internationalen Politik (oder
zu internationalen Politiken) positioniert.4

Genau an dieser Stelle kann die Auseinandersetzung mit religionswissenschaftlich
informierter Forschung weiterhelfen, da sie das Augenmerk qua Profession stärker
auf die intra-religiöse Pluralität richtet. Hierbei kann man zunächst mit einer empiri-
schen Beobachtung beginnen. Selbst innerhalb einer vergleichsweise homogenen re-
ligiösen Tradition wie dem römischen Katholizismus mit seiner stark zentralisierten
Organisation lassen sich ganz unterschiedliche Formen der Positionierung im Feld
der internationalen Politik beobachten. Betrachtet man bspw. die römisch-katholische
Präsenz im Kontext der Vereinten Nationen, so würde es in die Irre führen, diese auf
den Heiligen Stuhl und seine diplomatischen Aktivitäten zu reduzieren (Hanson
1990).5

Vielfalt römisch-katholischer RNROs im Kontext der Vereinten Nationen

Ein Blick auf die offizielle Liste der bei den Vereinten Nationen akkreditierten Nicht-
Regierungsorganisationen (NROs)6 macht deutlich, dass katholische NROs bereits
seit den 1940er Jahren – und das bedeutet knapp 20 Jahre vor dem Heiligen Stuhl –
im Kontext der Vereinten Nationen präsent sind und auf ein langes Engagement in
der internationalen Politik zurückblicken (vgl. Mabille 2007; 2001). Gegenwärtig
lassen sich etwa 50 katholische NROs identifizieren, die offiziell im Rahmen der
Vereinten Nationen aktiv sind, wobei sich vor dem Hintergrund der katholischen So-
ziallehre (Katholische Arbeitnehmer-Bewegung Deutschlands 2007; von Nell-Breu-
ning 1977) vier Arten von Organisationen unterscheiden lassen:
– Caritative Verbände, bei denen man zwischen Gründungen aus der Mitte des 19.

Jahrhunderts (Brothers of Charity, School Sisters of Notre Dame, Sisters of Mer-
cy), großen Sozialwerken der industriellen Revolution (Kolping International,
Young Christian Workers) sowie caritativen Gründungen der Nachkriegszeit
(Caritas International, Emmaus International Association) unterscheiden kann.

– Katholische Dachverbände einzelner Regionen, Berufs- oder Interessengruppen
(Pax Romana, International Union of the Press, International Commission of

2.1.

4 Interessante Ansatzpunkte für eine kritische Auseinandersetzung mit Habermas Konzept fin-
den sich u.a. bei Gabriel/Höhn (2008) und Molendijk et al. (2010).

5 Um das Argument klarer herausarbeiten zu können, klammern die folgenden Überlegungen
inter-religiöse Vergleiche ganz bewusst aus. Auch die Mehrzahl der genannten Theoriede-
batten sind bislang interessanterweise – sei es explizit oder implizit – an Fällen aus dem
Christentum entwickelt worden. Eine weitere Differenzierung würde – so notwendig und
wünschenswert sie ist – den Rahmen dieser Replik bei weitem überschreiten.

6 Vgl. hierzu die offizielle Liste der NGO-Branch des United Nations Department of Economic
and Social Affairs (Vereinte Nationen 2011). Den folgenden Überlegungen liegt ein formaler
Begriff von Nicht-Regierungsorganisationen zugrunde. Als Nicht-Regierungsorganisationen
werden alle Organisationen bezeichnet, die auf der Basis von Art. 71 der Charta der Vereinten
Nationen beim Wirtschafts- und Sozialrat (ECOSOC) akkreditiert sind. Dabei werden nur die
NROs berücksichtigt, die über den allgemeinen und besonderen Konsultativstatus verfügen.

Forum

136

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2011-1-133 - am 22.01.2026, 18:01:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2011-1-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Catholic Prison Pastoral Care), die meist in der ersten Hälfte des 20. Jahrhun-
derts entstanden sind.

– Katholische Gemeinschaften mit spezifischen religiösen Traditionen innerhalb
der römisch-katholischen Kirche (Franciscans International, Catholics for a
Free Choice/Community of St. Egidio), welche zumeist seit einigen Jahren als
NROs akkreditiert sind.

– Organisationen, deren Aktivitäten weitgehend auf den Kontext der Vereinten
Nationen begrenzt sind (International Catholic Organisations Information Cen-
ter, Committee of Religious Non-Governmental Organizations at the United Na-
tions, Tripartite Forum on Interfaith Cooperation for Peace) und dort zur Ver-
netzung der NRO-Repräsentanten dienen.

Es steht zu erwarten, dass diesem Engagement ganz unterschiedliche Motive zugrun-
de liegen. Zum einen sind die katholischen Organisationen bei den Vereinten Natio-
nen engagiert, die sich aus der Zusammenarbeit einen konkreten Nutzen für ihr spe-
zifisches Arbeitsfeld erhoffen. Zum anderen sind Gruppen vertreten, welche sich für
spezifische Belange einzelner Personengruppen einsetzen wollen. Darüber hinaus
sind solche Gemeinschaften akkreditiert, die ihrer eigenen Spielart katholischer Re-
ligiosität zu mehr politischem Einfluss verhelfen wollen. Schließlich existieren pro-
fessionelle Zusammenschlüsse mit dem Ziel der konkreten Einflussnahme auf die
Organisation der Vereinten Nationen. Möchte man angesichts dieses weiten Spek-
trums der Zielsetzungen über den Einzelfall hinausgehende Generalisierungen for-
mulieren, so führt die Analyse fast zwangsläufig über einen typisierenden Ansatz,
welcher die Schwerpunkte der einzelnen Aktivitäten betont.7 Hier kann auf eine lange
Tradition religionswissenschaftlicher Arbeiten zurückgegriffen werden.

Religionswissenschaftliche Tradition von Religionstypologien

Die religionswissenschaftlichen Bemühungen um adäquate Religionstypologien sind
in etwa so alt wie die akademische Religionswissenschaft selbst. Anfangs fußten sie
zumeist auf evolutionistischen Schemata und entstanden in – affirmativer wie kriti-
scher – Auseinandersetzung mit dem Modell der christlichen Offenbarungsreligion.
Ein Zugang, der seit den 1970er Jahren immer stärker kritisiert wurde und zu abs-
trakteren Typologien religiöser Symbolsysteme führte, wie etwa dem Ansatz von
Carsten Colpe, der zwischen den folgenden Typen unterscheidet:8
– mythologisch-polytheistischer Typ;
– universalistischer Typ;
– dualistischer Typ;
– monarchisch-monotheistischer Typ;

2.2.

7 Wobei hier ein weiter Begriff von Typisierung zugrunde gelegt werden soll, wie er etwa in
Kelle/Kluge (1999) vertreten wird.

8 Neben der Typologie nach Gottesvorstellungen schlägt Colpe noch eine Typologie nach
Strukturen vor (Colpe 1998: 428-431).

Karsten Lehmann: Vielfalt religiöser Traditionen und Organisationen in der internationalen Politik 

ZIB 1/2011 137

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2011-1-133 - am 22.01.2026, 18:01:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2011-1-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


– exklusiv-monotheistischer Typ;
– trinitarischer Typ;
– henotheistischer Typ.
Für das interdisziplinäre Gespräch zwischen Religionswissenschaft und Politikwis-
senschaft ist daneben ein weiterer typisierender Ansatz von Interesse, welche seine
Wurzeln in der Verstehenden Soziologie Max Webers hat und von dort aus in die
Religionswissenschaft integriert wurde (vgl. Kippenberg/Riesebrodt 2001). Im Mit-
telpunkt dieser Tradition steht der Versuch, das Verhältnis zwischen Religionen und
»der Welt« (im Sinne des christlich-theologischen Terminus für den säkularen Be-
reich der Gesellschaft) zur Grundlage typologischer Überlegungen zu machen (Ca-
sanova 2009: 93-108). Diese Diskussion setzt bei der von Max Weber und Ernst
Troeltsch (1912) entwickelten Kirche-Sekte-Typologie ein und wurde dann in den
1960er und 1970er Jahren vor allem durch Bryan Wilson und seine Typologien ge-
prägt (Wilson 1970: 39-42).

In den 1980er Jahren hat besonders Roy Wallis diese Tradition neu belebt. In seinem
Buch »The Elementary Forms of New Religious Life« kommt Wallis letztlich zu den
religionssoziologischen Klassikern zurück und unterscheidet die folgenden drei Ty-
pen des Verhältnisses »zur Welt« (Wallis 1984: 9-39):
– accomodation to the world;
– rejection of the world;
– affirmation of the world.
Damit hat Wallis ein begriffliches Instrumentarium entwickelt, welches die Analyse
sogenannter Sekten und Psychogruppen jenseits einer einfachen Dichotomie von
fundamentalistischen und modernistischen Gruppierungen ermöglicht. Interessanter-
weise kann diese Typologie auch für die Analyse der katholischen NROs im Kontext
der Vereinten Nationen fruchtbar gemacht werden.

Aktuelle Entwicklungen im Feld der RNROs

Mit Blick auf die RNROs muss zunächst auf eine grundsätzliche Grenze von Wallis’
Ansatz hingewiesen werden: Für die RNROs stellen Nationalstaaten nicht mehr den
einzigen (und wohl auch nicht mehr den bedeutsamsten) Referenzrahmen ihrer Ak-
tivitäten dar:9 Den genannten katholischen NROs geht es bspw. um eine Positionie-
rung in staatlichen Kontexten ebenso wie um eine Positionierung gegenüber der Or-
ganisation der Vereinten Nationen oder um eine Positionierung gegenüber dem Va-
tikan als einem staatlichen Akteur im Kontext der Vereinten Nationen.10 In Bezug

2.3.

9 Eine weitere Grenze benennt David Martin, der die typologischen Überlegungen – in Op-
position zu Wilson und seine Typologien – im Kontext einer differenzierungstheoretischen
Theorie der Säkularisierung weiterentwickelt hat. Ein Zugang, den Martin immer wieder
für vergleichend-empirische Untersuchungen hat nutzbar machen können (Martin 2005;
2006).

10 Eine Beobachtung, die interessante Anknüpfungspunkte zur These liefert, dass im Kontext
der internationalen Beziehungen nationalstaatliche Parteien an Bedeutung verlieren.

Forum

138

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2011-1-133 - am 22.01.2026, 18:01:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2011-1-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf jeden dieser Referenzrahmen nehmen die römisch-katholischen NROs ganz un-
terschiedliche Positionen ein, deren Entwicklungen im Rückgriff auf Wallis’ Typo-
logie systematisiert werden können:11

– In Bezug auf den Vatikan stehen katholische NROs traditionellerweise dem be-
jahenden-Typus (affirmation) nahe. Erst in jüngster Zeit sind katholische NROs
(wie etwa Catholics for Choice) hinzugekommen, welche dezidiert den Vatikan
und seinen Rechtsstatus als Staat im Rahmen der Vereinten Nationen kritisieren.

– In Bezug auf die Vereinten Nationen lassen sich die katholischen NROs im
Spektrum zwischen dem Typus Anpassung (accomodation) und Bejahung (af-
firmation) verorten, wobei in Politikfeldern wie HIV/Aids, Militäreinsätze oder
Menschenrechte über lange Zeit weit weniger Differenzen zur Politik der Ver-
einten Nationen bestanden, als dies beim Heiligen Stuhl der Fall war.

– In Bezug auf nationale Handlungskontexte decken die römisch-katholischen
NROs das gesamte typologische Spektrum von Bejahung (affirmation) bis Ab-
lehnung (rejection) ab. In der Türkei und China gestaltet sich ihr Verhältnis zu
staatlichen Autoritäten anders als in Spanien oder Italien bzw. in Cuba oder den
USA.

Auf diesem Abstraktionsniveau mittlerer Reichweite wird deutlich, wie differenziert
die Bedeutung von Religionen als »Hort moralischen Handelns« betrachtet werden
muss: Für die Religionswissenschaft bedeutet dies, dass bspw. die Frage bedeutsam
wird, inwiefern die Etablierung im Kontext der Vereinten Nationen innerhalb reli-
giöser Organisationen neue Vergemeinschaftungsformen entstehen lässt? Für die Po-
litikwissenschaft ist wichtig, diese Prozesse in das Kalkül ihrer Analysen einzube-
ziehen, um so die intra-religiösen Machtverhältnisse und die Formen ihrer Einfluss-
nahme auf internationale Organisationen wie die Vereinten Nationen greifen zu kön-
nen, wobei Überlegungen Berücksichtigung finden sollten, die von Baumgart-Ochse
beschrieben wurden.

Interne Pluralität der Religionen

Baumgart-Ochses Argument ist in eine Rekonstruktion des aktuellen Forschungs-
standes eingebettet, die – im Vergleich mit Barbato – stärker von einem offenen Cha-
rakter der aktuellen politikwissenschaftlichen Diskussion um Religion in den inter-
nationalen Beziehungen ausgeht und die langsame Emanzipation vom traditionellen
Säkularismus in der Politikwissenschaft (insbesondere der Teildisziplin der Interna-
tionalen Beziehungen) in den Mittelpunkt rückt (Baumgart-Ochse 2010: 105). Auch
Baumgart-Ochse (2010: 104) verortet die bisherigen Debatten dabei eher am Rande
der Disziplin und beklagt besonders das Fehlen empirischer Untersuchungen. Dabei
unterscheidet sie zwei Phasen oder Stränge: (a) eine durch Bedrohungsgefühl domi-

3.

11 Die Debatte um die Typen globaler religiöser Organisationen steht noch an ihren Anfängen,
vgl. Beyer (2006); Geertz/Warburg (2008).

Karsten Lehmann: Vielfalt religiöser Traditionen und Organisationen in der internationalen Politik 

ZIB 1/2011 139

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2011-1-133 - am 22.01.2026, 18:01:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2011-1-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nierte Auseinandersetzung mit »religiöser Resurgenz« und (b) eine konstruktivistisch
informierte Debatte mit Fokus auf die Analyse von shared beliefs.

Vor diesem Hintergrund lenkt Baumgart-Ochse das Augenmerk besonders auf die
Potentiale der Forschung zu Neuen Sozialen Bewegungen (NSB) (Baumgart-Ochse
2010: 109-112). Sie verweist damit auf eine Debatte, die für die interdisziplinäre
Diskussion mit der Religionswissenschaft tatsächlich von außerordentlichem Inter-
esse sein könnte, insofern sie einen Referenzrahmen für weitere Arbeiten bereitstellt.
Im Rückgriff auf Kenneth D. Wald et al. (2005) spricht sich Baumgart-Ochse zunächst
für eine analytische Unterscheidung zwischen den Motiven und Ressourcen Neuer
Sozialer Bewegungen sowie – im Jargon der rational choice-Theorie – den »Oppor-
tunitätsstrukturen« politischer Kontexte12 aus.

Im Zentrum ihrer Replik steht dann die These, dass in der internationalen Politik
zunehmend neue soziale settings geschaffen und von religiösen Akteuren genutzt
werden: »Aus diesen Entwicklungen ergibt sich eine Opportunitätsstruktur, die ge-
rade auch für religiöse Akteure veränderte Chancen der Intervention und des Mitge-
staltens bietet« (Baumgart-Ochse 2010: 112). Die Anknüpfungspunkte zu religions-
wissenschaftlichen Debatten sind an diesem Punkt mit Händen zu greifen. Tatsächlich
scheinen hier zwei komplementäre Diskussionen bislang weitgehend unabhängig
voneinander geführt worden zu sein,13 wobei ein Mehr-Ebenen-Modell von Religio-
nen dabei helfen kann, den Aspekt der Motive und Ressourcen weiter zu konkreti-
sieren und dadurch beide Stränge miteinander zu verbinden.14

Mehr-Ebenen-Modell von Religionen

In diesem Zusammenhang können bspw. religionssoziologische Arbeiten als eine
erste Heuristik dienen, die im Umfeld des US-amerikanischen Religionssoziologen
Rodney Stark unter dem Label eines »New Paradigm« (Warner 1993) kontrovers
diskutiert werden:15 In Hinblick auf die Frage der Motive und Ressourcen ist dabei
vor allem die Rückbindung dieser Religionstheorie an ökonomische Modelle bedeut-
sam. Auf der Mikro-Ebene fußen Starks Überlegungen auf einem einfachen rational

3.1.

12 Die NSB-Forschung übersetzt damit im Grundsatz das Konzept der sozialen Situation
(welches in Deutschland vor allem von Hartmut Esser weiterentwickelt wurde) in den
Kontext der internationalen Beziehungen (Esser 1993).

13 Damit soll gleichzeitig dem Missverständnis begegnet werden, ein religionswissenschaft-
licher Zugang könne auf die Beschäftigung mit Religionsgemeinschaften reduziert werden,
das aus meinem Artikel entstanden zu sein scheint (Baumgart-Ochse 2010: 107). Das Plä-
doyer für die Fokussierung auf eine Analyse der Entwicklung von Religionsgemeinschaf-
ten in den internationalen Beziehungen sollte einen Lösungsweg andeuten, auf dem das
Problem eines vereinfachenden Religionskonzepts umgangen werden kann, nicht aber an-
dere Formen der Differenzierung ausschließen.

14 Aus der Tradition der Wissenssoziologie betrachtet, ist der Begriff des Motivs sozialen
Handelns natürlich hochgradig problematisch, vgl. Bohnsack (2003).

15 Dieser Zugang hat sich in den vergangenen Jahren als sehr wirkmächtig erwiesen. Er wird
nicht nur zunehmend in der Religionswissenschaft diskutiert (Koch 2007), sondern scheint
jüngst auch im populärwissenschaftlichen Bereich an Einfluss zu gewinnen (Micklethwait/
Wooldridge 2009). Zu den stärksten Kritikern des »neuen Paradigmas« zählt Bruce (1999).

Forum

140

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2011-1-133 - am 22.01.2026, 18:01:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2011-1-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


choice-Modell, das auf der Idee einer fuzzy rationality basiert und behauptet, dass
religiöses Handeln letztlich über die individuelle Wahl zwischen unterschiedlichen
Angeboten auf einem (nachfrageorientierten) religiösen Markt erklärt werden könne.
Dabei lasse sich individuelles, religiöses Handeln am besten über das Interesse der
Marktteilnehmer erklären, religiöses Kapital (definiert als: »the degree of mastery
and attachment to a particular religious culture«) anzuhäufen oder zumindest zu
bewahren (Stark/Finke 2000: 120).

Religiöse Organisationen werden aus dieser Perspektive auf der Meso-Ebene als
soziale Unternehm(ung)en konzipiert, deren primäre Aufgabe darin besteht, Religion
(bestehend aus »very general explanations of existence, including the terms of ex-
change with a god or gods«) herzustellen, aufrechtzuerhalten und einer spezifischen
Gruppe von Individuen anzubieten (Stark/Finke 2000: 91). Wobei sie typischerweise
mit der freerider-Problematik konfrontiert werden, dass religiöse Unternehm(ung)en
für individuelle Interessen ausgebeutet werden können. Autoren wie Laurence R.
Iannaccone gehen deshalb im Kontext des neuen Paradigmas davon aus, dass kleine
religiöse Kongregationen die ideale Form religiöser Organisationen auf einem freien
religiösen Markt darstellen (Iannaccone 1992). Kongregationen sind – so das Argu-
ment – im Kräftespiel zwischen Angebot und Nachfrage am besten dazu geeignet,
Individuen zur Akkumulation religiösen Kapitals zu motivieren.16

Vor kurzem hat Evelyn Bush nun den Versuch unternommen, dieses Modell auf
die Makro-Ebene der internationalen Politik zu übertragen, wobei sie gerade dem
letztgenannten Punkt widerspricht (Bush 2007). Im Unterschied zu Iannaccone ver-
tritt Bush die These, dass es vor allem die großen religiösen Organisationen sind,
welche sich – aufgrund ihrer ökonomischen, sozialen und kulturellen Ressourcen –
auf dem religiösen Markt zu behaupten vermögen. Eine These, die zum einen nahe-
legt, dass entweder das Konzept der religiösen Güter weiter differenziert werden muss
oder dass die Kategorie der religiösen Organisation stärker zu differenzieren bzw.
durch typologische Überlegungen zu spezifizieren sei (Demerath et al. 1998; Stolz
2007). Eine These, die sich zum anderen aber so gut mit empirischen Befunden deckt,
dass es erneut weiterhelfen kann, auf einige Beobachtungen der Untersuchung zu
Religiösen Nicht-Regierungsorganisationen im Kontext der Vereinten Nationen ein-
zugehen.17

16 Interessanterweise hat diese Theorie mit den Überlegungen von Wilson und Wallis sowohl
eine Fundierung in der Auseinandersetzung mit Neuen Religiösen Bewegungen gemein-
sam als auch ein Interesse an typologischen Überlegungen: Stark/Bainbridge (1985:
19-37).

17 Folgt man diesem Zugang, so sollte bei der Analyse religiösen Handelns in der interna-
tionalen Politik – im Anschluss an Pierre Bourdieu – nicht nur auf ökonomisches und
soziales, sondern auch auf kulturelles Kapital eingegangen werden. Alle diese Kapitalarten
sind für die Entscheidungen bedeutsam, welche religiösen Akteure zum Engagement im
spezifischen Kontext der internationalen Politik motivieren. Wobei sich u.a. die Frage
stellt, welches Kapital solche Akteure etwa im Kontext der Vereinten Nationen akkumu-
lieren können (Bourdieu 2009).

Karsten Lehmann: Vielfalt religiöser Traditionen und Organisationen in der internationalen Politik 

ZIB 1/2011 141

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2011-1-133 - am 22.01.2026, 18:01:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2011-1-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Repräsentanten im Kontext der Vereinten Nationen

An diesem Punkt soll besonders die Verortung der religiösen Repräsentanten im
Kontext der Vereinten Nationen betrachtet werden. Ein genauerer Blick18 illustriert
zwei Punkte. Einerseits wird deutlich, dass sich die Gremien der RNROs – im Sinne
von Wallis’ Typen Anpassung (accomodation) und Bejahung (affirmation) – tat-
sächlich dazu entschieden haben, sich im Kontext der Vereinten Nationen zu enga-
gieren und die damit verbundenen Ressourcen für sich zu nutzen (sowie die damit
verbundenen Kosten in Kauf zu nehmen). Andererseits kann gezeigt werden, in wel-
chem Umfang sich große religiöse Organisationen in Bezug auf die konkreten Formen
dieses Engagements voneinander unterscheiden, wobei die Modi des Engagements
tief in den jeweiligen Traditionen verankert sind.

Um diese Verankerung der RNRO-Repräsentanten nachzuzeichnen, sollen nun drei
christliche NROs miteinander verglichen werden, die auf eine besonders lange Tra-
dition des Engagements im Kontext der Vereinten Nationen zurückblicken: Pax Ro-
mana (MIIC/ICMICA), die Commission of the Churches on International Affairs
(CCIA) und das Friends World Committee for Consultation (FWCC).

Pax Romana ist der weltweit größte internationale Dachverband katholischer Stu-
dentenorganisationen. Er wurde 1921 (unter dem Einfluss der Erfahrungen des Ersten
Weltkrieges) von Max Gressly und Joseph Gremaud an der katholischen Universität
Freiburg in der Schweiz gegründet (vgl. Weck 1946; Altermatt/Sugranyes de Franch
1981) und ist seit 1946 bei den Vereinten Nationen als NRO aktiv. Auf der struktu-
rellen Ebene ist Pax Romanas Arbeit mit den Vereinten Nationen dabei gleich an drei
Punkten in der katholischen Kirche verankert: (a) dem zunehmenden Interesse des
Heiligen Stuhls an einer Repräsentanz im Kontext der Vereinten Nationen, (b) den
Diözesanstrukturen am Sitz des Generalsekretariats von Pax Romana in Freiburg (und
später in Genf) und (c) den vielfältigen Aktivitäten der anderen katholischen NROs,
die unter dem Dach der Organisations Internationales Catholiques (OIC) organisiert
waren.19 Ein Spannungsfeld, das den zunehmend bedeutsameren Einfluss der Laien
in den zentralen Strukturen der katholischen Kirche ebenso widerspiegelt, wie die
zunehmende innere Differenzierung der katholischen Kirche und das Erstarken der
Globalisierungsprozesse, denen diese Strukturen ausgesetzt sind. Letztlich kann man
Pax Romana in diesem Kontext als einen Laien-Verband im Kontext globaler kirch-
licher Strukturen charakterisieren, dessen Führungspersönlichkeiten sich über die in-
ternationale Koordination von Studentenorganisationen für die Kooperation mit den
Vereinten Nationen entschieden haben. In gewisser Weise steht Pax Romana damit
zwischen den beiden anderen RNROs.

3.2.

18 Im Rahmen des »Religion and Society Programme« hat in Großbritannien gerade ein Pro-
jekt zu »Religious Non-Governmental Organizations and the United Nations in New York
and Geneva« mit der Arbeit begonnen: http://www.kent.ac.uk/secl/researchevents/awards/
carrette.html; 01.02.2011.

19 Vgl. Sugranyes de Franch (1972); Conference des Organisations Internationales Catholi-
ques (1975).

Forum

142

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2011-1-133 - am 22.01.2026, 18:01:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2011-1-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Commission of the Churches on International Affairs (CCIA) wurde 1945 als
eine gemeinsame Kommission des World Council of Churches (WCC) and des In-
ternational Missionary Council (IMC) gegründet. Die CCIA bestand dabei einerseits
aus einem losen Netzwerk bekannter Commissioners (wie dem amerikanischen Theo-
logen Reinhold Niebuhr, dem Physiker und Philosophen Carl Friedrich von Weizsä-
cker oder dem Diplomaten Charles Malik) und andererseits aus etwa einem halben
Dutzend Officers (wie dem britischen Missionar und Beamten Sir Kenneth Grubb und
dem amerikanischen Theologie-Professor O. Frederick Nolde), die – zunächst in
Genf, New York und London – für die konkrete Kooperation mit den Vereinten Na-
tionen verantwortlich waren (Nolde 1970; Grubb 1971).20 Sie alle sollten WCC und
IMC einerseits in dem Bereich vertreten, der von den zentralen Persönlichkeiten der
ökumenischen Bewegung nach 1945 als ihr säkulares Pendant angesehen wurde –
den Vereinten Nationen.21 Andererseits sollten sie aber auch die CCIA in den Struk-
turen der Mitgliedskirchen von WCC und IMC verankern, die in diesen Dachver-
bänden locker miteinander verbunden sind. Die CCIA ist somit eine auf die Koope-
ration mit den Vereinten Nationen spezialisierte Kommissionen des wichtigsten
christlichen Dachverbandes jenseits der römisch-katholischen Kirche, die darüber
hinaus einen zentralen Knotenpunkt in globalen Netzwerke bildet.

Das Friends World Committee for Consultation (FWCC) wurde 1937 als interna-
tionaler Dachverband der Religious Society of Friends/der Quäker gegründet (Dan-
delion 2007) und zählt seit Mitte der 1940er Jahre zu den aktivsten NROs im Kontext
der Vereinten Nationen. Die Aktivitäten des FWCC fußen letztlich auf einer langen
Tradition internationaler politischer Aktivitäten der Quäker, die durch die gesell-
schaftliche Öffnung der Society of Friends in England und den USA ausgelöst wurde
(Kennedy 2001). Diese Tradition begann 1917 mit einem Pamphlet von Carl Heath
(1917), in welchem dieser die Gründung sog. »Quaker Embassies« anregte. Aus die-
sen »Botschaften« entwickelten sich nach dem Ersten Weltkrieg die »Quaker Cen-
ters« und nach dem Zweiten Weltkrieg die »Quaker UN-Offices« (QUNO), die bis
in die Gegenwart die konkrete VN-Arbeit leisten (Hadley 1991: 106-121; Wood
1962). Die institutionelle Anbindung der »Quaker UN-Offices« in Genf und New
York spiegelt die Strukturen der Quäker gleich in zweifacher Hinsicht: Einerseits (a)
das egalitäre Grundverständnis der Quäker (insofern sie mit dem FWCC einer der
umfassendsten und machtlosesten Institution der Quäker unterstellt sind); anderer-
seits (b) das gesellschaftspolitische Engagement der Quäker (insofern die Quaker UN-
Offices primär vom US-amerikanischen »American Friends Service Committee« und
vom englischen »Quaker Peace and Social Witness« finanziert werden – d.h. von den
Wohlfahrtsverbänden der weltweit stärksten Quäker-Gemeinden). Die Arbeit der

20 Vgl. darüber hinaus die Literatur in Lehmann (2010 a: 87-91).
21 »Serve the Churches, Councils and Conferences which are members of the World Council

of Churches, and the International Missionary Council as a source of stimulus and know-
ledge in their approach to international problems, as a medium of common counsel and
action, and as their organ in formulation the Christian mind on world issues and in bringing
that mind effectively to bear upon such matters« (Charter of the CCIA, adopted by the
Cambridge Conference 1946).

Karsten Lehmann: Vielfalt religiöser Traditionen und Organisationen in der internationalen Politik 

ZIB 1/2011 143

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2011-1-133 - am 22.01.2026, 18:01:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2011-1-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FWCC war somit von Anfang an gleichzeitig in religiöse und gesellschaftspolitische
Netzwerke eingebunden, die ein ganz spezifisches Interesse an der Arbeit der Ver-
einten Nationen entwickelt haben.

Bereits diese wenigen Anmerkungen sollten deutlich machen, auf welchen unter-
schiedlichen Wegen religiöse Repräsentanten im Kontext ihrer jeweiligen religiösen
Traditionen verankert sind und in welchem Umfang diese Positionierung von ihren
jeweiligen religiösen Traditionen geprägt ist. Es reicht nicht aus, die Repräsentanz
auf der Makro-Ebene isoliert zu betrachten. Ein Mehr-Ebenen-Modell von Religion
kann vielmehr dazu beitragen, die Prozesse zu verstehen, die dem Engagement auf
dieser Ebene zugrunde liegen. Hierbei gilt es besonders die longue durée zu berück-
sichtigen.

Lang anhaltende Interdependenzen

Vor dem Hintergrund der drei Fallbeispiele liegt es nahe, die Überlegungen von
Baumgart-Ochse in zweifacher Hinsicht neu zu gewichten: Dies gilt zum einen für
Baumgart-Ochses Feststellung, dass sich die

»Motive religiösen Handelns [...] demnach nicht direkt aus den überlieferten Doktrinen
und Narrativen ableiten [lassen], sondern es [...] kollektiver Handlungsrahmen (collective
action frames) [bedarf], die in der Regel von religiösen oder politischen Eliten unter Bezug
auf die religiösen Traditionen konstruiert werden« (Baumgart-Ochse 2010: 110).

Dem ist völlig zuzustimmen; es muss aber gleichzeitig hervorgehoben werden, dass
der Umkehrschluss nicht zulässig ist. Die Beispiele aus dem Kontext der Vereinten
Nationen sollten gezeigt haben, dass akademische Analysen religiösen Handelns in
der internationalen Politik einer Explikation sowohl der Handlungsrahmen als auch
der religiösen Traditionen bedürfen und genau dies am besten in interdisziplinärer
Kooperation geleistet werden kann.

Stimmt man dieser Aussage zu, so scheint es sinnvoll, die Idee der ambivalenten
Position von Religion oder Religionen in internationalen politischen Kontexten – wie
sie Baumgart-Ochse (2010: 112-113) im abschließenden Abschnitt ihrer Replik im
Rückgriff auf die Debatte um Appleby (2000) herausarbeitet – stärker als einen his-
torischen Prozess aufzufassen.22 In bestimmten religiösen Traditionen und Gemein-
schaften lässt sich ohne Zweifel eine ambivalente Position gegenüber der internatio-
nalen Politik – sei es auf der inhaltlichen oder der strukturellen Ebene – beobachten.
Möchte man aber nicht bei dem Allgemeinplatz enden, dass soziale Wirklichkeit
letztlich immer von Ambivalenzen geprägt ist, so gilt es, diese genauer zu verstehen
oder zumindest zu beschreiben. Das Konzept der Interdependenzen stellt einen Weg
dar, (a) die Prozesshaftigkeit der Entstehung dieser Ambivalenz stärker herauszuar-
beiten und (b) ihre kulturellen und religiösen Rahmenbedingungen systematisch in
die Analysen zu integrieren.

3.3.

22 Interessanterweise kann man den rational choice-Ansatz geradezu als Kritik dieses Ver-
ständnisses von Ambivalenz lesen (vgl. Esser 2004).

Forum

144

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2011-1-133 - am 22.01.2026, 18:01:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2011-1-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Für die Religionswissenschaft leitet sich daraus die Forderung ab, gerade diese
Prozesse genauer zu analysieren und zu systematisieren. Eine religionswissenschaft-
liche Auseinandersetzung mit RNROs und ihren Repräsentanten kann hier beispiels-
weise die Frage beantworten, wie unterschiedliche Formen von Repräsentanz ent-
standen sind und wie sie sich in der Gegenwart auswirken. In Bezug auf die Politik-
wissenschaft kann man die Forderung ableiten, dass sie diese Prozesse stärker in ihre
theoretischen Überlegungen integrieren sollte und beispielsweise die Frage berück-
sichtigen, in welchem Maße RNROs und ihre Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter tat-
sächlich eine Religion, eine Religionsgemeinschaft oder auch nur eine spezifische
religiöse Organisation repräsentieren und wie diese Repräsentation legitimiert wird.
Hier lassen sich abschließend erste Hinweise auf ein weiteres Forschungsprogramm
ableiten.

Zusammenarbeit zur Erforschung der Vielfalt von religiösen Gemeinschaften und
Traditionen in der internationalen Politik

Die vorangegangenen Ausführungen sehen sich am Anfang einer intensivierten in-
terdisziplinären Diskussion zwischen Religionswissenschaftlerinnen und Politikwis-
senschaftlern um die Rolle von Religion – oder besser: Religionen – in der interna-
tionalen Politik. Im Anschluss an die zwei Repliken von Baumgart-Ochse und Bar-
bato wurde versucht, die Potentiale einiger religionswissenschaftlicher Beiträge zu
dieser interdisziplinären Diskussion auf eine Art und Weise darzustellen, die mit den
Debatten in der Politikwissenschaft möglichst anschlussfähig ist.

Dabei sind zwei Diskussionsstränge besonders hervorgehoben worden, mit denen
religionswissenschaftliche Forschung zur Analyse dieses Gegenstandsbereiches in
einem besonderem Maße beitragen kann: Zum einen wurde ein Strang der religions-
wissenschaftlichen Debatten um Religionstypologien vorgestellt, der besonderes Au-
genmerk auf die Beziehungen zwischen Religionen und ihren gesellschaftspolitischen
settings legt. Zum anderen wurde die aktuelle Debatte um das sog. »neue Paradigma«
der Religionssoziologie angedeutet, in deren Mittelpunkt ein Mehr-Ebenen-Modell
von Religion steht. In beiden Fällen wurde bewusst versucht, die Ebene der theore-
tischen Überlegungen mit empirischen Beobachtungen und Untersuchungen zu ver-
binden.

Vor dem Hintergrund dieser Überlegungen lassen sich drei Richtungen identifi-
zieren, in welche die interdisziplinäre Diskussion weiterführen könnte.

(1) Zum einen stehen die genannten religionswissenschaftlichen Diskussionen in-
nerhalb der Religionswissenschaft noch weitgehend unverbunden nebeneinander. Die
Frage, ob sich unterschiedliche Typen von Mehr-Ebenen-Modellen von Religionen
herausarbeiten können oder welchen Einfluss unterschiedliche Typen von Religion
auf die internen Strukturen der Religionen ausüben, steht noch weitgehend in ihren
Anfängen. Die von Barbato vorgestellten Überlegungen können hier für die Religi-
onswissenschaft interessante Ansatzpunkte liefern, um ihre eigene Theoriediskussion
weiter zu führen.

4.

Karsten Lehmann: Vielfalt religiöser Traditionen und Organisationen in der internationalen Politik 

ZIB 1/2011 145

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2011-1-133 - am 22.01.2026, 18:01:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2011-1-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(2) Zum anderen gilt es, die komplementären Diskussionen in Religionswissen-
schaft und Politikwissenschaft stärker aufeinander zu beziehen. Die Replik von
Baumgart-Ochse hat deutlich gemacht, dass hier spannende Konvergenzen entstehen
können. Ihre Weiterentwicklung kann für die Religionswissenschaft ebenso interes-
sante Ergebnisse hervorbringen wie für die Politikwissenschaft und ein interdiszipli-
näres Programm der Erforschung des Verhältnisses zwischen Religionen und Poli-
tik(en).

(3) Schließlich muss die bislang noch immer vorherrschende Fokussierung auf den
christlichen Bereich in Zukunft weiter aufgebrochen werden. Es steht zu erwarten,
dass alle Prozesse, die in diesem Beitrag angesprochen wurden, jenseits des Chris-
tentums nochmals in ganz anderen Bahnen verlaufen. Dies erfordert eine kritische
Revision der traditionellen Begrifflichkeit, die ohne Kenntnisse zur christlichen wie
nicht-christlichen Religionsgeschichte nicht möglich sein wird. Die sich daraus er-
gebenden Fragestellungen würden aber nochmals einen ganz anderen Beitrag erfor-
dern.

In jedem Fall sollten diese Debatten an empirische Daten oder Fälle gebunden
werden. Nur auf diesem Wege – so die Auffassung des Autors – lassen sich interdis-
ziplinäre Lernprozesse gewinnbringend gestalten.

Literatur

Altermatt, Urs/Sugranyes de Franch, Ramon 1981: Pax Romana 1921 – 1981. Gründung und
Entwicklung, Fribourg.

Amiotte-Suchet, Laurent 2010: Les hospitaliers de Lourdes. Une communauté événementielle?,
in: Sainsaulieu, Ivan/Salzbrunn, Monika/Amiotte-Suchet, Laurent (Hrsg.): Faure commu-
nauté en société. La dynamique des appartenances collectives (Le sens social), Rennes,
75-88.

Antes, Peter/Geertz, Armin W./Warne, Randi R. 2008a: New Approaches to the Study of Religion
1: Regional, Critical and Historical Approaches (Religion and Reason), Berlin.

Antes, Peter/Geertz, Armin W./Warne, Randi R. 2008b: New Approaches to the Study of Religion
2: Textual, Comparative Sociological, and Cognitive Approaches, Berlin.

Appleby, R. Scott 2000: The Ambivalence of the Sacred: Religion, Violence, and Reconciliation
(Carnegie Commission on Preventing Deadly Conflict), Lanham, ML.

Barbato, Mariano 2010: Postsäkulare Internationale Beziehungen. Eine Replik auf Karsten
Lehmann, in: Zeitschrift für Internationale Beziehungen 17: 1, 119-134.

Baumgart-Ochse, Claudia 2010: Religiöse Akteure und die Opportunitätsstruktur der Interna-
tionalen Beziehungen. Eine Replik auf Karsten Lehman, in: Zeitschrift für Internationale
Beziehungen 17: 1, 101-119.

Beyer, Peter 2006: Religions in Global Society, London.
Bochinger, Christoph/Engelbrecht, Martin/Gebhardt, Winfried 2009: Die unsichtbare Religion

in der sichtbaren Religion. Formen spiritueller Orientierung in der religiösen Gegenwarts-
kultur (Religionswissenschaft heute), Stuttgart.

Bohnsack, Ralf 2003: Rekonstruktive Sozialforschung. Einführung in qualitative Methoden,
Opladen.

Bourdieu, Pierre 2009: Religion (Schriften zur Kultursoziologie), Konstanz.
Bruce, Steve 1999: Choice and Religion: A Critique of Rational Choice Theory, Oxford.

Forum

146

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2011-1-133 - am 22.01.2026, 18:01:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2011-1-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bush, Evelyn L. 2007: Measuring Religion in Global Civil Society, in: Social Forces 85: 4,
1645-1665.

Casanova, José 2009: Europas Angst vor der Religion, Berlin.
Chryssides, George D./Geaves, Ron (Hrsg.) 2007: The Study of Religion: An Introduction to

Key Ideas and Methods, London.
Colpe, Carsten 1998: Religionstypen, in: Cancik, Hubert/Gladigow, Burkhard/Kohl, Karl-Heinz

(Hrsg.): Handbuch religionswissenschaftlicher Grundbegriffe. Band IV, Stuttgart,
425-434.

Conference des Organisations Internationales Catholiques (Hrsg.) 1975: Les catholiques dans
la vie internationale, Paris.

Dandelion, Pink 2007: An Introduction to Quakerism, Cambridge.
Demerath, N. J. III/Hall, Peter D./Schmitt, Terry/Williams, Rhys H. (Hrsg.) 1998: Sacred Com-

panies: Organizational Aspects of Religion and Religious Aspects of Organizations (Re-
ligion in America), New York, NY.

Esser, Hartmut 1993: Soziologie. Allgemeine Grundlagen, Frankfurt am Main.
Esser, Hartmut 2004: Die Definition der Situation, in: Esser, Hartmut: Soziologische Anstöße,

Frankfurt a.M., 109-150.
Gabriel, Karl/Höhn, Hans-Joachim (Hrsg.) 2008: Religion heute – öffentlich und politisch.

Provokationen, Kontroversen, Perspektiven, Paderborn.
Geertz, Armin/Warburg, Margit (Hrsg.) 2008: New Religions and Globalization: Empirical,

Theoretical and Methodological Perspectives (RENNER Studies on New Religions), Aar-
hus.

Grubb, Sir Kenneth 1971: Crypts of Power: An Autobiography, London.
Habermas, Jürgen 2001: Glauben und Wissen. Friedenspreis des Deutschen Buchhandels 2001,

Frankfurt a.M.
Hadley, Herbert M. 1991: Quakers Worldwide: A History of FWCC, York.
Hanson, Eric O. 1990: The Catholic Church in World Politics, Princeton, NJ.
Heath, Carl 1917: Quaker Embassies, London.
Iannaccone, Laurence R. 1992: Religious Markets and the Economics of Religion, in: Social

Compass 39: 1, 123-131.
Joas, Hans/Kippenberg, Hans G. 2005: Interdisziplinarität als Lernprozess. Einleitung, in: Joas,

Hans/Kippenberg, Hans G. (Hrsg.): Interdisziplinarität als Lernprozess. Erfahrungen mit
einem handlungstheoretischen Forschungsprogramm, Göttingen, 21-32.

Joas, Hans/Wiegandt, Klaus (Hrsg.) 2007: Säkularisierung und die Weltreligionen (Forum für
Verantwortung), Frankfurt a.M.

Katholische Arbeitnehmer-Bewegung Deutschlands (Hrsg.) 2007: Texte zur katholischen Sozi-
allehre. Die sozialen Rundschreiben der Päpste und andere kirchliche Dokumente, Köln.

Kaufmann, Franz-Xaver 1987: Interdisziplinäre Wissenschaftspraxis. Erfahrungen und Kriteri-
en, in: Kocka, Jürgen (Hrsg.): Interdisziplinarität. Praxis – Herausforderung – Ideologie,
Frankfurt a. M., 63-81.

Kelle, Udo/Kluge, Susann 1999: Vom Einzelfall zum Typus, Opladen.
Kennedy, Thomas C. 2001: British Quakerism 1860-1920: The Transformation of a Religious

Community, Oxford.
Kippenberg, Hans G. 1997: Die Entdeckung der Religionsgeschichte. Religionswissenschaft

und Moderne, München.
Kippenberg, Hans G./Riesebrodt, Martin (Hrsg.) 2001: Max Webers »Religionssystematik«,

Tübingen.
Koch, Anne (Hrsg.) 2007: Watchtower Religionswissenschaft. Standortbestimmungen im wis-

senschaftlichen Feld, Marburg.
Lehmann, Karsten 2010a: Interdependenzen zwischen Religionsgemeinschaften und interna-

tionaler Politik. Religionswissenschaftliche Anmerkungen zu politikwissenschaftlichen
Religionskonzeptionen, in: Zeitschrift für Internationale Beziehungen 17: 1, 75-99.

Karsten Lehmann: Vielfalt religiöser Traditionen und Organisationen in der internationalen Politik 

ZIB 1/2011 147

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2011-1-133 - am 22.01.2026, 18:01:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2011-1-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lehmann, Karsten 2010b: Zur Etablierung von Religionen im Kontext der Vereinten Nationen.
Ein Überblick, in: Religion-Staat-Gesellschaft – Zeitschrift für Glaubensformen und Welt-
anschauungen 11: 1, 33-52.

Lehmann, Konstantin 1981: Interdisziplinäre Unfallforschung, in: Zeitschrift für Unfallfor-
schung 3: 1, 20-23.

Mabille, François 2001: Approches d l’internationalisme catholique, Paris.
Mabille, François 2007: Les troupes du Vatican, Paris.
Martin, David 2005: On Secularization: Towards a Revised General Theory, Aldershot.
Martin, David 2006: Has Secularization Gone into Reverse? (DISCERN-Occasional Papers),

Malta.
Micklethwait, John/Wooldridge, Adrian 2009: God is Back: How the Global Rise of Faith is

Changing the World, London.
Molendijk, Arie L./Beaumont, Justin/Jedan, Christoph, (Hrsg.) 2010: Exploring the Postsecular:

The Religious, the Political and the Urban, Leiden.
Nolde, O. Frederik 1970: The Churches and the Nations, Philadelphia, PA.
Polak, Regina (Hrsg.) 2002: Megatrend Religion? Neue Religiosität in Europa, Ostfildern.
Sharpe, Eric J. 1986: Comparative Religion: A History, London.
Stark, Rodney/Bainbridge, William S. 1985: The Future of Religion: Secularization, Revival,

and Cult Formation, Berkeley, CA.
Stark, Rodney/Finke, Roger 2000: Acts of Faith: Explaining the Human Side of Religion, Ber-

keley, CA.
Stolz, Jörg 2007: Salvation Goods and Religious Markets: Theory and Applications, Bern.
Sugranyes de Franch, Ramon 1972: Die internationalen katholischen Organisationen (Der Christ

in der Welt), Aschaffenburg.
Taylor, Marc C. (Hrsg.) 1998: Critical Terms for Religious Studies, Chicago, IL.
Troeltsch, Ernst 1912: Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen: Teilband II,

Tübingen, 794-964.
Vereinte Nationen 2011: NGO Branch: United Nations Department of Economic and Social

Affairs, in: http://www.un.org/esa/coordination/ngo/; 01.02.2011.
von Nell-Breuning, Oswald 1977: Soziallehre der Kirche. Erläuterungen der lehramtlichen Do-

kumente (Soziale Brennpunkte), Wien.
Vries, Hent de (Hrsg.) 2008: Religion: Beyond a Concept, New York, NY.
Wald, Kenneth D./Silverman, Adam L./Fridy, Kevin S. 2005: Making Sense of Religion in Po-

litical Life, in: Annual Reviews of Political Science 8: 1, 121-143.
Wallis, Roy 1984: The Elementary Forms of New Religious Life (International Library of So-

ciology), London.
Warner, R. Stephen 1993: Work in Progress Toward a New Paradigm for the Sociological Study

of Religion in the United States, in: American Journal of Sociology 98: 5, 1044-1093.
Weck, Guillaume de 1946: Pax Romana. Histoire de la confédération internationale des étudiants

catholiques, Fribourg.
Wilson, Bryan 1970: Das Verhältnis der Sekten zur Welt, in: Wilson, Bryan: Religiöse Sekten,

München, 37-48.
Wood, Duncan J. 1962: Building the Institutions of Peace (Swarthmore Lectures), London.
Woodhead, Linda/Fletcher, Paul/Kawanami, Hiroko/Smith, David (Hrsg.) 2002: Religions in

the Modern World, London.

Forum

148

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2011-1-133 - am 22.01.2026, 18:01:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2011-1-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

