
327

Kawa Ibesch

Es ist an der Zeit, aus der Höhle zu kommen! 

Warum wir eine rassismuskritische Philosophie 
brauchen und wie wir dahinkommen. 

Eine studentische Perspektive

In der deutschsprachigen akademischen Philosophie fehlt bislang ein be-
friedigender, breit geführter Diskurs über die Folgen des jahrhunderte-
lang etablierten Rassismus und Kolonialismus. Während Rassismus in 
Gesellschaft und Wissenschaft allgegenwärtig ist, wird er in der Philo-
sophie kaum thematisiert.1

Es ist überdies kein Geheimnis, dass man in Deutschland im Fach Phi-
losophie promovieren, habilitieren und sogar Professor:in werden kann, 
ohne sich je mit einem philosophischen Text aus dem außereuropäischen 
Raum beschäftigt zu haben. Zu Beginn meines Studiums wurde es in der 
ersten Vorlesung zur Einführung in die Geschichte der Philosophie als 
selbstverständlich angenommen, dass die Philosophie mit Platon beginne, 
der als erster das Wort ›Philosophie‹ verwendet habe. Jegliche Auseinan-
dersetzungen mit älteren Philosophien aus anderen Weltregionen fehlten. 
Auch im Curriculum der meisten Master- und Bachelorstudiengänge sucht 
man vergebens nach Veranstaltungen zu Philosophien aus Asien, Südame-
rika und Afrika.2 Dies ist in anderen Universitäten nicht minder der Fall.

Dass die Philosophie in Deutschland so weiß und eurozentrisch ge-
prägt ist, lässt sich vor allem mit dem gewachsenen strukturellen und 

1	  		 Mit der Konferenz Philosophie und Rassismus im Jahr 2022 ist im deutsch-
sprachigen Raum der erste wichtige Schritt zur Thematisierung und Auseinan-
dersetzung mit dem strukturellen Rassismus in der europäischen Philosophie 
getan worden. Neben fachlichen Vorträgen zu philosophischen Abhandlun-
gen von Rassismus wurde in dem Zusammenhang bei einer Podiumsdiskus-
sion mit Yoko Arisaka (Universität Hildesheim), Shingo Segawa (Universität 
Göttingen), Franziska Dübgen als Moderatorin (Universität Münster) und mir 
die Frage »Was muss sich in der Philosophie institutionell verändern?«, disku-
tiert. Als Bachelorstudent der Philosophie und Politikwissenschaft mit Zuwan-
derungsgeschichte sprach ich über Missstände der fehlenden Rassismuskritik 
im Philosophiestudium und die Notwendigkeit einer neuen Haltung und ent-
sprechender Handlungen für eine offene und zeitgemäße Philosophie.

2	  		 Leider fehlen in Deutschland meinen Recherchen zufolge systematische Er-
hebungen, die diese erlebbare Diskrepanz beziffern, weshalb von einem feh-
lenden Bewusstsein für das Problem ausgegangen werden kann.

https://doi.org/10.5771/9783748962816-327 - am 16.01.2026, 00:04:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


328

institutionellen Rassismus erklären. Europäische Universitäten waren 
nebst Klerus und Krone bereits zu Zeiten des Kolonialismus daran be-
teiligt, die white supremacy-Ideologie im Rahmen kolonialer Bestrebun-
gen zu rechtfertigen und in der Bevölkerung über Generationen zu ver-
breiten.3 Auch die widersprüchliche Rolle der Aufklärungsphilosophie 
bei der Etablierung rassistischer Theorien wurde im deutschen Philoso-
phiebetrieb bisher zu wenig aufgearbeitet. 

Zwar haben sich heutzutage die Werte der Menschenrechte und der li-
beralen Demokratie in Europa durchgesetzt, jedoch sind die gesellschaft-
lichen Strukturen weiterhin von Vorurteilen und rassifizierenden Macht-
strukturen geprägt. In Anbetracht dieser rassistischen Strukturen ist es 
also nicht verwunderlich, dass die Antike als Anfang der Philosophie-
geschichte angenommen wird und Curricula nicht-europäische Philoso-
phien ausblenden. Dabei möchte ich keinesfalls einzelnen Personen wil-
lentliche Ignoranz unterstellen, sondern auf das strukturell gewachsene 
Problem der Dominanz weißer, europäischer Perspektiven in universitä-
ren Institutionen hinweisen.4 

Es ist daher höchste Zeit, aus der Höhle der eurozentrischen Philoso-
phie zu kommen und eine zeitgemäße Öffnung gegenüber Philosophien 
aus anderen Teilen der Welt gepaart mit einer rassismuskritischen Hal-
tung anzustreben. Im Folgenden werde ich die aus meiner Sicht wichtigs-
ten Gründe für die Notwendigkeit der Erweiterung des wissenschaftlichen 
Kanons ausarbeiten, um darauf aufbauend konkrete Maßnahmen für die 
Öffnung der Philosophie im Hinblick auf mehr Diversität vorzuschlagen.

Durch die Globalisierung und Digitalisierung ist die Welt heute so 
stark vernetzt wie noch nie. Menschen aus fast allen Ländern der Welt 

3	  		 Vgl. u. a. Aladin El-Mafaalani, Wozu Rassismus? Von der Erfindung der 
Menschenrassen bis zum rassismuskritischen Widerstand, Köln: Kiepenheu-
er & Witsch 2021, S. 16.

4	  		 Zu einem ähnlichen Schluss kommt der US-amerikanische Philosoph Jay L. 
Garfield, der im Hinblick auf ein ähnliches Problem in der Philosophieland-
schaft in den USA feststellt, dass bei der Ausschreibung freigewordener Stel-
len weiterhin an sehr gut erforschten Themen und Philosophen wie Immanu-
el Kant oder modale Metaphysik festgehalten wird. Diese werden bevorzugt 
und somit andere Philosophietraditionen von amerikanischen Indigenen und 
aus Asien, Afrika und Indien aktiv ignoriert. Gemeinsam mit Bryan van Nor-
den beklagten sie in einem Kommentar in The New York Times, dass die 
Auseinandersetzung mit wichtigen nicht-westlichen Philosophien in die so-
genannten ›Area Studies‹ gedrängt werde, also die chinesische Philosophie 
in die Sinologie und islamisch-arabische Philosophie in die Arabistik (Jay L. 
Garfield/Bryan W. Van Norden, »If Philosophy Won’t Diversify, Let’s Call 
It What It Really Is«, New York Times 11.05.2016, https://www.nytimes.
com/2016/05/11/opinion/if-philosophy-wont-diversify-lets-call-it-what-it-
really-is.html [Zugriff: 02.01.2024]). 

KAWA IBESCH

https://doi.org/10.5771/9783748962816-327 - am 16.01.2026, 00:04:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.nytimes.com/2016/05/11/opinion/if-philosophy-wont-diversify-lets-call-it-what-it-really-is.html
https://www.nytimes.com/2016/05/11/opinion/if-philosophy-wont-diversify-lets-call-it-what-it-really-is.html
https://www.nytimes.com/2016/05/11/opinion/if-philosophy-wont-diversify-lets-call-it-what-it-really-is.html
https://doi.org/10.5771/9783748962816-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.nytimes.com/2016/05/11/opinion/if-philosophy-wont-diversify-lets-call-it-what-it-really-is.html
https://www.nytimes.com/2016/05/11/opinion/if-philosophy-wont-diversify-lets-call-it-what-it-really-is.html
https://www.nytimes.com/2016/05/11/opinion/if-philosophy-wont-diversify-lets-call-it-what-it-really-is.html


329

kommen im Internet jeden Tag miteinander in Kontakt und tauschen 
sich über ihre Ideen, Hobbies, ihren Alltag und ihr Wissen aus. Auch der 
wissenschaftliche Diskurs findet zunehmend interdisziplinär statt und 
befasst sich mit internationalen Diskursen, sei es in den Naturwissen-
schaften, der Literatur-, Sprach- oder den Musikwissenschaften. Warum 
sollten wir uns also in der Philosophie nur auf euroatlantische Theorien 
und Philosoph:innen beschränken? Damit die Philosophie ihre Relevanz 
verteidigt, muss sie sich angesichts dieser stark verändernden Welt trans-
formieren. Im Hinblick auf die weltpolitische Lage sowie die neuen geo-
politischen Machtasymmetrien könnte die Philosophie einen Zugang zu 
Kulturen und Denkrichtungen anderer Gesellschaften ermöglichen. Jede 
Region und Gesellschaft ist von bestimmten philosophischen Traditio-
nen geprägt und handelt dementsprechend. So betont zum Beispiel der 
Philosoph Bryan Van Norden im Hinblick auf seine Forschung zur chi-
nesischen Philosophie, wie hilfreich die Auseinandersetzung mit Theo-
rien von Konfuzius für ihn waren, um ein Verständnis für das chinesi-
sche Denken und Handeln zu entwickeln.5

Multiperspektivität kann nicht nur die Relevanz der Philosophie för-
dern, sondern ist auch für die Entwicklung des Faches dienlich. Durch 
verschiedene Perspektiven können neue philosophische Probleme er-
kannt und der Diskurs erweitert werden. Dies funktioniert nicht, wenn 
wir an der Universität Bachelorstudierenden vermitteln, die Philosophie-
geschichte habe erst in der Antike begonnen und die relevantesten Philo-
sophen seien diejenigen aus Europa. 

Der heroisierende Umgang mit kanonisierten Philosoph:innen wie Im-
manuel Kant und G.W.F. Hegel muss zudem überdacht werden. Zwar 
spielten die Aufklärungsphilosoph:innen eine prägende Rolle in der 
Etablierung von emanzipatorischen Konzepten wie Rechtsstaatlichkeit, 
Menschenwürde und Freiheit. Jedoch darf gerade deswegen die kritische 
Auseinandersetzung mit ihren teilweise rassistischen Textpassagen nicht 
außer Acht gelassen werden. Es gilt, innerhalb von Seminaren stärker als 
bisher zu hinterfragen, welche Rolle die genannten Aufklärungsphiloso-
phen und andere spätere Philosophen bei der Etablierung der sogenann-
ten ›Rassenlehre‹ und des Antisemitismus gespielt haben. Wie können 
wir die offensichtliche Widersprüchlichkeit des gleichzeitigen Aufstiegs 
humanistischen Gedankenguts auf der einen und des rassistischen Ko-
lonialismus und der Sklaverei auf der anderen Seite erklären? Die euro-
päische Philosophie hat hinsichtlich der Legitimierung der gewaltvollen 
Kolonialverbrechen sowie des Antisemitismus und Rassismus eine his-
torische Verantwortung, die mit einer offenen und kritisch-konstrukti-
ven Haltung übernommen werden sollte. Eine Auseinandersetzung mit 

5	  		 Vgl. Bryan van Norden, Taking Back Philosophy. A Multicultural Manifes-
to, New York: Columbia University Press 2017, S. 4f.

ES IST AN DER ZEIT, AUS DER HÖHLE ZU KOMMEN!

https://doi.org/10.5771/9783748962816-327 - am 16.01.2026, 00:04:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


330

Carl Schmitts »Freund-Feind-Unterscheidung«,6 ohne seine antisemiti-
sche Ideologie und die Verwicklung seiner Person in das NS-Regime zu 
berücksichtigen, ergibt kein vollständiges Bild über Schmitts Argumen-
te und Begriffe. Gleiches gilt für Kant, der in verschiedenen Texten die 
»Racenverschiedenheit« betont und rassistische Zuschreibungen tätigt.7 
Kants Racen-Theorie sollte mit Blick auf die Rezeption seines Gesamt-
werks kritisch aufgearbeitet werden.

Zwar braucht es Mut anzuerkennen, dass die hiesigen Universitä-
ten und ihre Philosophieinstitute eine historische Verantwortung für die 
Verfestigung von Eurozentrismus, Rassismus und Antisemitismus tragen 
und bisher keine Maßnahmen in Richtung Verantwortungsübernahme 
ergriffen worden sind. Es ist nun umso mehr an der Zeit, diese mutigen 
Schritte zu gehen. Für eine gerechte Zukunft unserer vielfältigen und de-
mokratischen Gesellschaft, in der die Rechte und Teilhabe der Minder-
heiten geschützt und anerkannt werden, ist die Auseinandersetzung und 
Aufklärung über diese Verstrickungen der Philosophie essenziell.

Historisch-gewachsene rassistische Strukturen sind bis heute noch 
wirkmächtig und beeinflussen die Teilhabe der von Rassismus betrof-
fenen Personen negativ. Dabei sind die Geschichten von Rassismus und 
Klassismus derart überlappend, dass eine Trennung ohne weiteres gar 
nicht möglich ist und »die Mechanismen der Reproduktion von Un-
gleichheit für Betroffene kaum wahrnehmbar«8 sind. In Deutschland gibt 
es bisher kaum Erhebungen über den Anteil der eingeschriebenen Phi-
losophiestudierenden, die von Rassismus betroffen sind. Zwar hat bei-
spielsweise die Universität Münster eine »Diversity-Klima-Befragung«9 
durchgeführt, um mögliche Diskriminierungserfahrungen und Chancen-
ungleichheiten zu dokumentieren, umfassende landes- oder bundesweite 
Studien fehlen aber weiterhin.

Um das Ziel einer diskriminierungssensiblen philosophischen Lehre 
und Forschung zu erreichen, müssten neben der Änderung der Curricula 
auch auf institutioneller Ebene Maßnahmen getroffen werden. Dafür 
sollten umfassende Strategien entwickelt werden: Eine erste Maßnahme 
bestände darin, den Einstieg in das Philosophiestudium für Personen, 

6	  		 Vgl. Carl Schmitt, Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vor-
wort und drei Corollarien, Berlin: Duncker & Humblot 2015. 

7	  		 Vgl. u. a. Immanuel Kant, Über den Gebrauch teleologischer Principien 
in der Philosophie, in: Gesammelte Schriften, Band 8 Abhandlungen nach 
1781, Abtheilung I: Werke, Berlin/Boston: De Gruyter.1923; Kant: Von den 
verschiedenen Racen der Menschen, in: Gesammelte Schriften, Band 2 Vor-
kritische Schriften, Abtheilung I: Werke, Berlin/Boston: De Gruyter 1905.

8	  		 El-Mafaalani, Wozu Rassismus?, S. 47.
9	  		 Universität Münster, »Universität Münster führt erste Diversity-Klima-Be-

fragung durch«, uni-muenster.de 18.10.2023, https://www.uni-muenster.de/
news/view. php?cmdid=13635, (Zugriff: 02.01.2024).

KAWA IBESCH

https://doi.org/10.5771/9783748962816-327 - am 16.01.2026, 00:04:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.uni-muenster.de/news/view. php?cmdid=13635
https://www.uni-muenster.de/news/view. php?cmdid=13635
https://doi.org/10.5771/9783748962816-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


331

die das Fach in der Schule nicht belegen konnten, verständlicher zu ge-
stalten. Dabei müsste darauf geachtet werden, dass gute Einführungen 
in die Teilgebiete der Philosophie angeboten und voraussetzungsvolle 
Seminare nicht ohne eine angemessene Einführung unterrichtet werden. 
Gerade Personen, die von Klassismus und Rassismus betroffen sind und 
aus nicht-akademischen Elternhäusern stammen, erleben große Hürden 
während ihres Einstiegs in das Studium, die zum Teil zu Frustration und 
Resignation führen. Ferner sollte sich die Vielfalt der Gesellschaft auch 
bei den Lehrenden und Tutor:innen widerspiegeln, um möglichst ver-
schiedene Perspektiven einzubringen. Dies bedeutet, dass bei der Ein-
stellung von studentischen Hilfskräften und Wissenschaftlichen Mitar-
beiter:innen neben der Qualifikation auch die gesellschaftliche Position 
der Bewerber:innen diskriminierungssensibel betrachtet werden könn-
te. Einige Kommiliton:innen berichteten mir, dass Professor:innen sie 
direkt angeschrieben und ihnen eine Stelle als Studentische Hilfskraft 
angeboten hätten. Diese Praxis birgt einen Nachteil für Studierende, die 
sich aufgrund ihrer nicht-privilegierten habituellen Prägung sowie (ge-
schlechtsspezifischen) Sozialisation nicht immer oder gar nicht im Se-
minar beteiligen und somit tendenziell unsichtbar bleiben, fachlich aber 
wahrscheinlich für diese Stellen gleichermaßen geeignet wären. Zudem 
könnte darüber nachgedacht werden, ganz gezielt Personengruppen ein-
zustellen, die im jeweiligen Institut unterrepräsentiert sind, um dadurch 
zur Diversifizierung beizutragen.

In dem Zusammenhang ist es überdies notwendig, auf Verwaltungs-
ebene diskriminierungssensible Maßnahmen zu treffen, um die Interna-
tionalisierung und Vielfalt der Universität zu fördern. Auch wenn Dis-
kriminierung heutzutage eher latent und indirekt stattfindet, wirken sich 
entsprechende Diskriminierungserfahrungen an der Universität negativ 
auf die Leistungsfähigkeit und Gesundheit der Studierenden aus.10 Es er-
scheint mir daher geboten, eine Diversity-Stelle in jeder Fakultät zu eta-
blieren, die für mehr Transparenz der administrativen Vorgänge sorgt, 
die Einstellung von neuen Mitarbeiter:innen supervisiert und bezüglich 
der Bewertungskriterien von Studien- und Prüfungsleistungen berät. Da-
rüber hinaus sollten Mechanismen etabliert werden, um konkrete Dis-
kriminierungsfälle aufzuarbeiten. Ergänzend wäre es zielführend, Mit-
arbeiter:innen der universitären psychologischen Beratung hinsichtlich 
Intersektionalität zu schulen, um psychologische Auswirkungen von Dis-
kriminierung frühzeitig zu erkennen und entsprechend zu behandeln. 

Und nicht zuletzt ist die Mehrsprachigkeit eine essenzielle Vorausset-
zung für internationale Studierende und Wissenschaftler:innen, um sie 
bei der Integration in das universitäre Leben zu unterstützen. Sowohl 
auf der Ebene der Lehre als auch der Verwaltung der Universitäten fehlt 

10	 		 Vgl. El-Mafaalani, Wozu Rassismus?, S. 96.

ES IST AN DER ZEIT, AUS DER HÖHLE ZU KOMMEN!

https://doi.org/10.5771/9783748962816-327 - am 16.01.2026, 00:04:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


332

bisher ein mehrsprachiges Angebot. In der Lehre wäre es insbesondere 
am Anfang des Studiums für ausländische Studierende hilfreich, wenn 
sie Hausarbeiten und Klausuren auf Englisch schreiben dürften. Zusätz-
lich könnte man – zumindest in der ersten Hälfte des Studiums – aus-
ländischen Studierenden bei Klausuren und schriftlichen Arbeiten einen 
zeitlichen Nachteilsausgleich gewähren oder die Mitnahme von Wör-
terbüchern erlauben. Auf Verwaltungsebene sollten grundlegende Do-
kumente, die wichtigsten E-Mails und Beschreibungen der Fluchtwe-
ge in allen Amtssprachen der Vereinten Nationen zur Verfügung gestellt 
werden.

Insgesamt ist festzustellen, dass wir noch viel Arbeit vor uns haben, 
um in der Philosophie in Deutschland Offenheit für mehr Diversität 
zu schaffen und uns anderen Philosophietraditionen anzunähern. Wäh-
rend eine umfassende Reflexion der eigenen Haltung und die Verantwor-
tungsübernahme bezüglich der europäischen Philosophiegeschichte mit 
Blick auf ihre Verstrickungen in Gewaltverhältnisse eine zentrale Vor-
aussetzung hierfür darstellen, könnten auch bereits kleine diskriminie-
rungssensible Maßnahmen und erste Auseinandersetzungen mit Texten 
aus nichtwestlichen Philosophien eine große Wirkung zeitigen.

KAWA IBESCH

https://doi.org/10.5771/9783748962816-327 - am 16.01.2026, 00:04:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

