
111

2. Die Entstehung einer  
konfessionalistischen Ordnung im Libanon

Nassars Kontext

Nassars 1970 erstmals erschienenes Werk Naḥwa könnte kaum deutli-
cher den Zeitgeist seiner Entstehungsjahre widerspiegeln, sowohl, was 
den Stil betrifft, als auch in Bezug auf das darin verhandelte Anliegen. So 
zeugt Nassars scharfzüngige, radikale Kritik an den bestehenden sozia-
len und politischen Umständen im Libanon sowie an den Zeitdiagnosen 
anderer Denker von einer freiheitlichen Atmosphäre, in der es »intellec-
tually fashionable to be engagé«1 war, wie es der Soziologe Samir Khalaf 
formuliert hat. Diese Atmosphäre war dem Libanon und vor allem seiner 
Hauptstadt Beirut spätestens seit den ausgehenden 1950er Jahren eigen. 
Ebenso ist Naḥwa aber auch Produkt jener komplexen geo- und sozio-
politischen Spannungen und ideologischen Divergenzen, die das Land in 
jenen Jahren gleichfalls prägten und es 1975 in einen fünfzehnjährigen 
Bürgerkrieg stürzen sollten, welcher auch der Liberalität dieses Klimas 
vorübergehend ein jähes Ende setzte.2

Trotz dieser Nähe zum Zeitgeschehen beginnt die Geschichte von 
Naḥwa allerdings bereits gut hundert Jahre vor dessen Veröffentlichung. 
Um die Mitte des 19. Jahrhunderts haben nämlich tiefgreifende regionale 
und überregionale Veränderungen zu den ersten religiös-konfessionellen 
gewalttätigen Konflikten im Libanon geführt. Diese Gewaltausbrüche 
liegen am Ursprung dessen, was gemeinhin als ṭāʾifiyya (›Konfessiona-
lismus‹) bezeichnet wird3 – ein Begriff, der auch den Fokus von Nassars 
Naḥwa bildet.

Bevor in den nächsten Kapiteln auf Nassars Beschäftigung mit der liba-
nesischen ṭāʾifiyya in Naḥwa sowie den systematischen Zusammenhang 

1	  	Samir Khalaf, Civil and uncivil violence in Lebanon. A history of the in-
ternationalization of communal conflict, New York: Columbia University 
Press 2002, 184.

2	  	Der libanesische Soziologe Samir Khalaf bezeichnet diese sowohl von Frei-
heit als auch zunehmenden sozialen Spannungen geprägte Zeit zwischen 
1943 und 1975 als ›Lebanon’s Golden/Gilded Age‹. Siehe ibid., 151–203. 
Vgl. zum besonderen intellektuellen Klima dieser Zeit im Libanon auch 
Elizabeth Picard, Lebanon: a shattered country. Myths and realities of the 
wars in Lebanon. Revised edition, New York, London: Holmes & Meier 
2002, 95–97.

3	  	Zur Diskussion möglicher Ursprünge des libanesischen Konfessionalismus 
bereits im osmanischen millet-System vgl. Maurus Reinkowski, Ottoman 
‘multiculturalism’? The example of the confessional system in Lebanon. A 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111 - am 22.01.2026, 00:19:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112

dieses frühen Werkes mit seinen späteren Schriften eingegangen werden 
kann, bedarf es hier einer historischen Rückschau auf die Genese einer 
konfessionalistischen Ordnung im Libanon seit der Mitte des 19. Jahr-
hunderts. Wie sehr diese Geschichte auch noch Nassars Gegenwart be-
stimmte, lässt sich nicht zuletzt daran erkennen, dass Naḥwa mit einer 
Vergegenwärtigung der Ideen Buṭrus al-Busṭānīs beginnt, dessen Den-
ken von den Schrecken des Bürgerkriegs zwischen Drusen und Maroni-
ten 1860 im Libanongebirge gezeichnet war. Aber auch andere, spätere 
Epochen dieser Geschichte finden in Naḥwa ihren Widerhall.

Der folgende historische Überblick skizziert zentrale Entwicklungen 
und Ereignisse der jüngeren Geschichte des Libanon, um vor deren Hin-
tergrund in Kapitel 3 Nassars eigene Auseinandersetzung mit dem liba-
nesischen System besser verstehen und der Genese seines philosophi-
schen Projekts auf den Grund gehen zu können. Die Darstellung stützt 
sich auf eine Auswahl der wichtigsten, in ihrer Ganzheit nicht mehr zu 
überblickenden Forschungsliteratur, die sich mit der Geschichte des Li-
banon und besonders der Entstehung der libanesischen ṭāʾifiyya und ih-
ren vielseitigen Ausprägungen auch in der Gegenwart auseinandersetzt.4 
Ziel ist es, das ›libanesische System‹ als Interpretationskontext von Nas-
sars Ideenwelt zu etablieren.

2.1 Zum Begriff ṭāʾifiyya

Der Begriff der ṭāʾifiyya entzieht sich einer eindeutigen Definition.5 
Im Deutschen wird ṭāʾifiyya gemeinhin mit ›Konfessionalismus‹, im 
Englischen meist mit ›sectarianism‹ oder ›confessionalism‹ und im 

lecture given by Maurus Reinkowski, Beirut: Orient Institute of the Deut-
sche Morgenländische Gesellschaft, Istanbul 1999.

4	  	Einen Überblick über diese Literatur bieten etwa Mayssoun Zein Al Din, 
Religion als politischer Faktor? Eine Untersuchung am Beispiel der Frage 
des politischen Konfessionalismus in Libanon, Baden-Baden: Nomos 2010, 
27–38, sowie Axel Havemann in seinem historischen Einführungskapitel 
zur Geschichte des Libanon in seiner Habilitationsschrift Geschichte und 
Geschichtsschreibung, 31–53.

5	  	Um die Geschichte und verschiedenen Formen der ṭāʾifiyya hat sich daher 
eine weitläufige sozialwissenschaftliche Debatte über die Bedeutung des Be-
griffs entsponnen. Vgl. dazu jüngst ausführlich Max Weiss, In the shadow of 
sectarianism. Law, Shiʿism, and the making of modern Lebanon, Cambridge, 
London: Harvard University Press 2010, 1–28. Zudem Paul W. T. Kingston, 
Reproducing sectarianism. Advocacy networks and the politics of civil so-
ciety in postwar Lebanon, Albany: SUNY Press 2013, 21–24; Bassel F. Sal-
loukh et al., The politics of sectarianism in postwar Lebanon, London: Plu-
to Press 2015, 3.

DIE ENTSTEHUNG EINER KONFESSIONALISTISCHEN ORDNUNG 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111 - am 22.01.2026, 00:19:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


113

ZUM BEGRIFF ṬĀʾIFIYYA

Französischen mit ›communautarisme‹ wiedergegeben, wobei der Be-
griff grundsätzlich negativ konnotiert ist.6 Wenn vom libanesischen 
Konfessionalismus die Rede ist, hebt ṭāʾifiyya meist auf das libanesi-
sche politische System ab: Ṭāʾifiyya meint dann die dem Libanon ei-
gentümliche Form der Konkordanz- oder Konsensdemokratie, die auf 
einer proportionalen Allokation der Regierungsämter, Verwaltungspos-
ten, Parlamentssitze und hohen Armeefunktionen unter den mittlerweile 
19 offiziell anerkannten Konfessionsgemeinschaften beruht.7 Wie aller-
dings bereits Axel Havemann völlig zu Recht hervorgehoben hat, ist der 
Konfessionalismus im Libanon »nicht ein bloßer administrativer Me-
chanismus oder ein System proportionaler politischer Machtverteilung 
zwischen verschiedenen religiösen Gruppen«,8 sondern auch der zentrale 
Kristallisationspunkt unterschiedlicher Vorstellungen über die Identität 
des Libanon und dessen Rolle im regionalen Machtgefüge.9 Kaum ver-
wunderlich ist es deshalb, dass es nicht eine Geschichte des libanesischen 
Konfessionalismus gibt, sondern eine Vielzahl höchst unterschiedlicher 
Narrative zu dessen Entstehungsgründen und unterschiedlichen histori-
schen Ausprägungen. Diese Narrative offenbaren nicht nur bestimmte 
ideologische Befangenheiten oder konfessionelle Zugehörigkeiten ihrer 
Urheber, sondern implizieren gleichzeitig normative Positionierungen ge-
genüber dem libanesischen System und dem Libanon als Staat und politi-
schem Gemeinwesen an sich.10 Einer der wenigen gemeinsamen Nenner 

6	  	Vgl. zur (vormodernen) Geschichte der Begriffe ṭāʾifiyya und ṭāʾifa Ha-
vemann, Geschichte und Geschichtsschreibung, 54–56; Ussama Makdisi, 
The culture of sectarianism. Community, history, and violence in Nine-
teenth-Century Ottoman Lebanon, Berkley, Los Angeles, London: Univer-
sity of California Press 2000, 6–7, 79, 166; Reinkowski, Ottoman ‘multi-
culturalism’?, 2–4.

7	  	So verwendet etwa die Politikwissenschaftlerin Mayssoun Zein Al Din 
den Begriff. Vgl. Zein Al Din, Religion als politischer Faktor?, 16, 38–
42. Nicht zuletzt um die überwiegend negative Konnotation des Begriffs 
›Konfessionalismus‹ zu vermeiden, wird das libanesische politische Sy-
stem oft auch mit dem von Arend Lijphart verwendeten neutraleren Be-
griff des ›consociationalism‹ beschrieben. Vgl. Arend Lijphart, Democracy 
in plural societies. A comparative exploration, New Haven, London: Yale 
University Press 1977. Darin zum Libanon v. a. S. 147–150; 153–157. Zu-
dem Reinkowski, Ottoman ‘multiculturalism’?, 6–7. Kritisch zu Lijphart 
vor dem Hintergrund jüngerer historischer Entwicklungen: Elizabeth 
Picard, »Le communautarisme politique et la question de la démocratie 
au Liban«, in: Révue Internationale de Politique Comparé 4/3 (1997), 
639–656.

8	  	Havemann, Geschichte und Geschichtsschreibung, 53.
9	  	Vgl. ibid., 53–54.
10	 	Die libanesische Geschichtsschreibung war deshalb bereits Gegenstand meh-

rerer Forschungsarbeiten. Vgl. dazu v. a. die Studien von Axel Havemann: 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111 - am 22.01.2026, 00:19:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114

dieser unterschiedlichen Sichtweisen dürfte sein, dass sie den Gewaltaus-
brüchen des 19. Jahrhunderts, die sich tief ins kollektive libanesische Ge-
dächtnis eingeprägt haben,11 bei der Genese einer konfessionalistischen 
soziopolitischen Ordnung eine zentrale Rolle zuschreiben.

Trotz der Allgegenwärtigkeit der ṭāʾifiyya in der modernen Geschichte 
des Libanon und obwohl, wie Max Weiss betont, über keinen anderen 
Aspekt der libanesischen Geschichte mehr geschrieben worden sei,12 ist 
mit ›Konfessionalismus‹ noch lange nicht alles über dieses Land und sei-
ne komplexen sozialen und politischen Strukturen gesagt. Denn konfes-
sionelle Gemeinsamkeiten und Differenzen werden, wie z. B. Meir Zamir 
zeigt, stets von persönlichen, regionalen, überregionalen, ideologischen 
oder klientistischen Interessen aufgeweicht, durchkreuzt, überbrückt, 
verstärkt oder nichtig gemacht.13

2.2 Die Konfessionalisierung sozialer Konflikte in der 
Mitte des 19. Jahrhunderts

Der Libanon in den Grenzen, wie er heute existiert, ist im Wesentli-
chen ein Produkt der imperialistischen Neuordnung des Mittleren Os-
tens nach dem Ersten Weltkrieg und der Auflösung des Osmanischen 
Reichs: Am 1. September 1920 proklamierte die Mandatsmacht Frank-
reich den ›Großlibanon‹, der mit der Einführung einer eigenen Verfas-
sung 1926 in ›Libanesische Republik‹ umbenannt wurde, aber noch bis 
1943 unter französischer Herrschaft blieb.14 Die Herausbildung des Li-
banon als administratives politisches Gebilde begann allerdings bereits 
im späten 16. Jahrhundert mit der Entstehung eines Emirats im Ǧa-
bal Lubnān (oder ›Mont Liban‹, ›Libanongebirge‹). Diese mehrheitlich 
von Drusen und Maroniten, aber auch griechisch-orthodoxen, katholi-
schen und schiitischen Gemeinschaften bewohnte Region, die von drei 

ibid.; »Historiography in 20th-century Lebanon. Between confessional iden-
tity and national coalescence«, in: Bulletin of the Royal Institute for In-
ter-Faith Studies 4/2 (2002), 49–69. Zudem Max Weiss, »The historiogra-
phy of sectarianism in Lebanon«, in: History Compass 7/1 (2009), 141–154. 
Zudem Beydoun, Identité confessionnelle.

11	 	Vgl. Leila Tarazi Fawaz, An occasion for war. Civil conflict in Lebanon and 
Damascus in 1860, Berkeley, Los Angeles: University of California Press 
1994, xiii.

12	 	Vgl. Weiss, »Historiography of sectarianism«, 141.
13	 	Vgl. Meir Zamir, Lebanon’s quest. The road to statehood, 1926–1939, Lon-

don, New York: Tauris 2000, 31.
14	 	Vgl. Havemann, Geschichte und Geschichtsschreibung, 31; Fawwaz Tra-

boulsi, A history of modern Lebanon, London, Ann Arbor: Pluto Press 
2007, 80.

DIE ENTSTEHUNG EINER KONFESSIONALISTISCHEN ORDNUNG 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111 - am 22.01.2026, 00:19:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


115

DIE KONFESSIONALISIERUNG SOZIALER KONFLIKTE

osmanischen Verwaltungsdistrikten (Tripoli, Damaskus und ab 1660 Si-
don) flankiert wurde, genoss unter den Osmanen eine gewisse Unabhän-
gigkeit, wurde aber erst im 19. Jahrhundert als eigene Verwaltungsein-
heit eingerichtet.15 Bereits im 16. Jahrhundert begannen in dieser Region 
bestimmte Entwicklungen, die in der Genese des politischen und sozia-
len Lebens des modernen Libanon ihre Spuren hinterlassen sollten: eine 
Durchmischung der verschiedenen religiösen Gruppierungen, die Inte
gration in das kapitalistische Weltwirtschaftsgefüge, ein intensiver Kon-
takt mit europäischer Kultur etwa durch Missionen unterschiedlicher 
Denominationen, sowie die Einmischungen europäischer Mächte in lo-
kale Angelegenheiten.16 

Was heute gemeinhin als ṭāʾifiyya bezeichnet wird, ist allerdings nicht 
ein Phänomen des 16., sondern eine Erscheinung des 19. Jahrhunderts. 
Diese Sichtweise hat sich in der Geschichtsforschung spätestens seit den 
Untersuchungen des Historikers Ussama Makdisi zur Entstehung einer 
konfessionalistischen Ordnung im Libanon mehrheitlich durchgesetzt, 
wobei Makdisis Argumente auch die Erforschung des Konfessionalismus 
der Gegenwart beeinflusst haben.17 Entgegen ›orientalistischen‹ Deutun-
gen der erwähnten Gewaltausbrüche des 19. Jahrhunderts, Deutungen, 
welche sie als Eruption primordialer kultureller Identitäten und Ressen-
timents interpretieren, hat Makdisi die Modernität und historische Kon-
tingenz der Konflikte herausgearbeitet. Paul Kingston spricht in diesem 
Zusammenhang auch von einer »slippery definition of sectarianism«, die 
an die Stelle einer »essentialized one« trat.18 Neben der Modernität und 
der Kontingenz hebt diese Interpretationsweise die historische Dynamik 
des Konfessionalismus hervor: Er hat in verschiedenen historischen Si-
tuationen in unterschiedlichen gesellschaftlichen Teilbereichen und bei 

15	 	Vgl. zum Begriff Ǧabal Lubnān sowie der Herausbildung eines politischen 
Feldes dort Makdisi, Culture of sectarianism, 30; Kamal Salibi, A house of 
many mansions. The history of Lebanon reconsidered, London, New York: 
I.B. Tauris 2014, 126–129; Kingston, Reproducing sectarianism, 24–25; Al-
bert Hourani, »Lebanon: the development of a political society«, in: ders., 
The emergence of the modern Middle East, London: Macmillan 1981, 124–
141.

16	 	Vgl. zu diesen frühen Entwicklungen z. B. Traboulsi, History, 3–24.
17	 	V. a. sein The culture of sectarianism hat der Erforschung des libanesischen 

Konfessionalismus wichtige neue Impulse gegeben. Trotzdem scheint sein 
revisionistisches Narrativ nicht alle vollständig überzeugt zu haben. Vgl. 
jüngst etwa William W. Harris, Lebanon. A history, 600–2011, New York: 
Oxford University Press 2012, 106, 281, 300, 322. Harris’ Urteil liegt aller-
dings eine zu starke Vereinfachung von Makdisis Argument zugrunde, wenn 
er dieses auf die »priority given to European interference« bei der Entste-
hung der Konflikte 1860 reduziert. Vgl. ibid., 300.

18	 	Vgl. Kingston, Reproducing sectarianism, 23.

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111 - am 22.01.2026, 00:19:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116

verschiedenen Konfessionen unterschiedliche Ausprägungen und Ausdif-
ferenzierungen erfahren und ist auf komplexe Weise mit anderen, etwa 
ethnischen oder klassenspezifischen Strukturen verwoben. Auch Max 
Weiss spricht von einer »plurality of Lebanese sectarianisms«,19 um die-
ser Dynamik und Vielförmigkeit Nachdruck zu verleihen.

Makdisi, dessen überzeugender Argumentation auch wir hier folgen 
wollen, erklärt, dass in der Mitte des 19. Jahrhunderts im Ǧabal Lubnān 
aufgrund einer Vielzahl politischer, ökonomischer und kultureller Fak-
toren eine Umdeutung des Sozialen entlang konfessioneller Trennlini-
en eingesetzt habe. Laut ihm hat damals ein Bruch mit der bestehenden 
feudalen Ordnung stattgefunden. Dieser Bruch habe neue soziale Struk-
turen entstehen lassen, in denen die konfessionelle Identität eines Indi-
viduums zu seinem einzigen sozialen und politischen Merkmal wurde. 
Die alte feudale Ordnung war nicht konfessionell, sondern hierarchisch 
organisiert, so Makdisi: In ihr standen sich, stark vereinfacht, einerseits 
eine Elite, bestehend aus maronitischen und drusischen Notabeln-Fami-
lien, osmanischen Regierungsbeamten und religiösen Würdenträgern, so-
wie andererseits die ebenfalls sowohl aus Drusen wie auch Maroniten 
bestehende ›gemeine Bevölkerung‹ (die sog. ahālī) gegenüber. »Rank, 
rather than religion was the all-important marker of elite status in rural 
Mount Lebanon«,20 wie Makdisi betont. Diese hierarchische Ordnung 
wurde symbolisch etwa durch distinkte Kleidungs- und Umgangsformen 
oder die Chronisten der Notabeln gestützt und reproduziert, vor allem 
aber durch bestimmte Praktiken der rigiden Bestrafung jener, welche 
etwa durch Revolten dieses System in Frage zu stellen wagten. Gewalt 
war folglich ein Mittel der Eliten, um diese hierarchische Sozialordnung 
gegenüber den ahālī zu behaupten, und nicht konfessionell motiviert, 
wie Makdisi erklärt.21

Ihr Ende fand diese hierarchische feudale Ordnung an der Schnitt-
stelle zwischen dem zunehmenden Einfluss europäischer Mächte in der 
Region und osmanischen Reformen, die sich mit lokalen Gegebenhei-
ten auf komplexe Weise verwoben. Wesentlich für ihr Ende war die Be-
setzung Syriens inklusive des Libanongebirges 1831 durch Ibrahim Pa-
scha, Sohn des ägyptischen Gouverneurs und Expansionisten Mehmed 
Ali (r. 1805–1848). Diese Besetzung, welche die Osmanen erst 1840 mit 
der Hilfe der Europäer beenden konnten, hatte schwerwiegende Fol-
gen für das soziale Gefüge des Mont Liban. Zum einen war sie der 
entscheidende Grund dafür, dass der osmanische Sultan 1839 mit dem 

19	 	Weiss, Shadow of sectarianism, 9.
20	 	Makdisi, Culture of sectarianism, 35.
21	 	Vgl. ibid., 35; 29–50; Ussama Makdisi, »Revisiting sectarianism«, in: Tho

mas Scheffler (Hg.), Religion between violence and reconciliation, Beirut: 
2002, 179–191: 180–182.

DIE ENTSTEHUNG EINER KONFESSIONALISTISCHEN ORDNUNG 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111 - am 22.01.2026, 00:19:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


117

DIE KONFESSIONALISIERUNG SOZIALER KONFLIKTE

Gülhane-Dekret tiefgreifende Reformen in Armee, Verwaltung und Ge-
sellschaft in Gang setzte, Reformen, die als Ganzes unter dem Namen 
Tanẓīmāt in die Geschichte eingingen. Diese Tanẓīmāt-Reformen waren 
sowohl auf lokaler als auch auf internationaler Ebene Gegenstand un-
terschiedlicher, sich widersprechender Interpretationen, vor allem was 
die darin postulierte Rechtsgleichheit zwischen muslimischen und nicht-
muslimischen osmanischen Untertanen betrifft. Zum anderen zeigte sich 
bei den Bemühungen um die Restauration der alten Ordnung, dass diese 
von alten und neuen politischen Akteuren nicht nur unterschiedlich erin-
nert wurde, sondern konkurrierende Ansprüche nun auch durch Verwei-
se auf eine mythologisierte Vergangenheit und die Zuhilfenahme eines 
religiösen Vokabulars geltend gemacht wurden, womit ein Bewusstsein 
für konfessionelle Differenz entstand.22

Die ersten Divergenzen bezüglich der Neudefinition der alten Ord-
nung führten 1841 zum ersten bedeutenden bewaffneten Konflikt mit 
konfessionellem Anstrich, so Makdisi weiter. Drusische Notabeln, die 
nach dem Ende der ägyptischen Besatzung aus dem Exil zurückgekehrt 
waren, machten in Dair al-Qamar gegenüber den maronitischen ahālī 
Gebietsansprüche geltend: Der maronitische Emir Bašīr Qāsim hatte die 
Ländereien der drusischen Scheiche während ihrer Abwesenheit an Mit-
glieder seiner eigenen Familie vergeben, weshalb sie diese nun zurückfor-
derten. Sowohl die drusischen Notabeln als auch die maronitischen ahālī 
machten dabei ihre Besitzansprüche mit Verweis auf die Tanẓīmāt gel-
tend: erstere interpretierten sie restaurativ, um ihre alten Rechte auf die 
Ländereien zu bekräftigen, letztere reformerisch und progressiv, um die 
alte Hegemonie der drusischen Notabeln in Frage zu stellen und Rechts-
gleichheit einzufordern. In dieser »far-reaching crisis of coexistence«,23 
wie Makdisi es nennt, fand ein Konflikt innerhalb der alten Eliten zwi-
schen Bašīr Qāsim und den wiederkehrenden Notabeln seinen Ausdruck 
als Konflikt zwischen Drusen und Maroniten. Auch das soziale Element 
der sich gegen die drusische Notabeln-Herrschaft wehrenden maroniti-
schen ahālī wurde konfessionell erklärt. Damit wurde erstmals das Sozi-
ale und Politische in ein religiöses Deutungsschema gezwungen, das der 
Libanon bis anhin nicht gekannt hatte. Der Krieg, den dieser Konflikt in 
Dair al-Qamar nach sich zog, weitete sich bald auf umliegende Dörfer 
aus und forderte mehrere hundert Tote auf beiden Seiten.24

Obwohl der Gewalt in Dair al-Qamar schnell Einhalt geboten wer-
den konnte, stand der Krieg am Anfang eines Prozesses der Neuordnung 
und -deutung des Libanon entlang konfessioneller Linien. Wichtig für 
den Beginn dieses Prozesses war allerdings nicht in erster Linie, dass in 

22	 	Vgl. Makdisi, Culture of sectarianism, 57.
23	 	 Ibid., 65.
24	 	Vgl. ibid., 63–66.

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111 - am 22.01.2026, 00:19:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118

Dair al-Qamar ein Konflikt tatsächlich konfessionelle Züge hatte, son-
dern vielmehr, dass ihn die europäischen Mächte und die osmanischen 
Autoritäten als Ausbruch primordialer religiöser Identitäten deuteten, 
wie Makdisi erklärt. Diese externen Deutungsweisen hatten einen we-
sentlichen Einfluss darauf, wie sich die Europäer und Osmanen einen 
befriedeten Libanon vorstellten: Sie waren der Grund dafür, dass der 
Mont Liban 1843 zweigeteilt wurde, in einen mehrheitlich von Maroni-
ten bewohnten Verwaltungsdistrikt (qāʾimaqām) im Norden mit einem 
maronitischen Gouverneur, und einen drusischen Distrikt im Süden, wo 
auch viele Maroniten wohnten und dem ein drusischer Gouverneur vor-
stand. Beide Distrikte hatten zudem ab 1845 konfessionell paritätisch 
gemischte Räte.25

Für die lokalen Eliten bedeuteten diese europäischen und osmani-
schen Sichtweisen, dass die Konstruktion einer einheitlichen konfessio-
nellen Identität zum einzigen erfolgversprechenden Mittel wurde, um ih-
ren Machtansprüchen Gehör zu verschaffen, wie Makdisi argumentiert:

The objective of Druze and Maronite elites was not to confirm European 
or Ottoman attitudes toward them but to manipulate the concern for a 
reestablishment of order by presenting themselves as the only genuine 
interlocutors of the so-called primordial sectarian communities that in-
habited Mount Lebanon. They sought to transform their religious com-
munities into political communities and to harness invented traditions 
to their respective causes. [...] Maronite and Druze elites each strove to 
present a unified front to the Ottoman state and the European powers, 
effectively ignoring a long history of nonsectarian leadership.26 

Doch nicht nur auf der Ebenen der Eliten wurde das Soziale und Poli-
tische auf neuartige Weise mit dem Konfessionellen vermengt. Auch bei 
den ahālī fand ein solcher Prozess statt, der die alte Ordnung radikal 
veränderte, wie Makdisi weiter zeigt. Am deutlichsten zeigte sich dies 
in den Ereignissen, die in den drusisch-maronitischen Bürgerkrieg von 
1860 mündeten. Eine Revolte maronitischer Bauern gegen ihre maroni-
tischen Landbesitzer 1858 im Kisrawān-Distrikt, bei der die Aufständi-
schen mit Verweis auf die Tanẓīmāt Rechtsgleichheit mit ihren Herren 
und die Abschaffung alter aristokratischer Privilegien forderten, nahm 
bald konfessionalistische Züge an. Ṭāniyūs Šahīn, der Anführer der Re-
volte, bediente sich bei diesem Versuch, die politische Rolle der ahālī neu 
zu definieren, einer religiösen Argumentation: Er versuchte glaubhaft zu 
machen, im Namen des wahren Christentums zu sprechen, wenn er die 

25		 Diese Räte sollten dem Gouverneur beim Eintreiben der Steuern sowie bei 
der Rechtsprechung behilflich sein. Sie bestanden aus je zwölf Mitgliedern 
der wichtigsten religiösen Gemeinschaften. Vgl. dazu Traboulsi, History, 
26–27; Zein Al Din, Religion als politischer Faktor?, 57–58.

26	 	Makdisi, Culture of sectarianism, 77.

DIE ENTSTEHUNG EINER KONFESSIONALISTISCHEN ORDNUNG 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111 - am 22.01.2026, 00:19:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


119

Privilegien der alten Eliten herausforderte. Dieses religiöse Moment ver-
stärkte sich, als sich die Revolte zwischen Mai und Juni 1860 auf die Ge-
biete ausweitete, in denen maronitische Bauern unter drusischer Herr-
schaft lebten und gegen sie rebellierten.27

Der Bürgerkrieg, in den die Krise von Kisrawān nun eskalierte, for-
derte mindestens 5000 Tote; 200 Dörfer brannten nieder, 100.000 Men-
schen wurden in die Flucht geschlagen. Erst die Intervention der europä-
ischen Mächte konnte die Gewalt stoppen: Mitte August 1860 landeten 
6000 französische Soldaten an der libanesischen Küste, um der Gewalt 
gegen Christen Einhalt zu gebieten; von Oktober desselben bis März des 
nächsten Jahres unterhielten die europäischen Mächte in Beirut mit dem 
osmanischen Außenminister Fuad Pascha Gespräche ab, in denen über 
die Zukunft des Libanon entschieden wurde.28

2.3 Parlamentarische Anfänge im Conseil administratif 
der Mutaṣarrifiyya

Spätestens im Zuge dieser europäischen Intervention als Antwort auf die 
konfessionelle Gewalt begann die Geschichte eines Libanon, der einer-
seits grundlegende liberale und republikanisch-demokratische Werte zu 
wahren sucht, gleichzeitig aber den einzelnen Konfessionsgemeinschaf-
ten Rechte zuspricht, die liberalen demokratischen Strukturen zuwider-
laufen und das Land der latenten Gefahr aussetzen, entlang partiku-
lar-gemeinschaftlicher Linien zu zerbrechen.29 Der Balanceakt zwischen 
liberaler Demokratie und Konfessionalismus gelang allerdings für eini-
ge Jahrzehnte nach den Konflikten von 1860 insofern gut, als größere 
gewaltsame Auseinandersetzungen ausblieben. Das Ende des Krieges im 
Mont Liban war der Beginn jener bis zum Anfang der Mandatszeit an-
haltenden Phase, die Engin Akarlı als The long peace bezeichnet hat und 
die laut ihm auch von lokalen politischen Akteuren später als Goldenes 
Zeitalter des Friedens erinnert wurde.30

27	 	Vgl. ibid., 96–144; Makdisi, »Revisiting sectarianism«, 185–187.
28	 	Vgl. Traboulsi, History, 37–39; Makdisi, Culture of sectarianism, 146. Vgl. 

zu den Ereignissen 1860 auch Fawaz, Occasion for war. Fawaz’ Studie bein-
haltet auch einen (allerdings wenig überzeugenden) Vergleich der Ereignisse 
um 1860 mit dem Bürgerkrieg im Libanon 1975–1990. Vgl. ibid., 218–230.

29	 	Vgl. zu dieser der sectarian democracy inhärenten Spannung Kingston, Re-
producing sectarianism, 21. Vgl. auch Zamir, Lebanon’s quest, 28–30. Vgl. 
zur Neustrukturierung des Libanon kurz nach den Ereignissen von 1860 
auch Makdisi, Culture of sectarianism, 135–165. 

30	 	Engin Deniz Akarlı, The long peace. Ottoman Lebanon, 1861–1920, Lon-
don, New York: Centre for Lebanese Studies and I.B. Tauris 1993, 188.

PARLAMENTARISCHE ANFÄNGE IM CONSEIL ADMINISTRATIF 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111 - am 22.01.2026, 00:19:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120

1861 wurden die beiden 1843 eingerichteten Verwaltungsdistrikte in 
einem speziellen osmanischen Gouvernement, der sogenannten Mutaṣar-
rifiyya, wieder zusammengeführt. Das im gleichen Jahr eingesetzte Règle-
ment et protocole relatifs à la réorganisation du Mont Liban diente 
als eine Art Verfassung. Darin wurde unter anderem festgelegt, dass ein 
›Administrativrat‹ (Conseil administratif, maǧlis), in dem die verschiede-
nen Konfessionen proportional vertreten sein sollten, dem osmanischen 
Gouverneur beratend zur Seite stehen sollte. Im Laufe der Zeit erhielt 
dieser Rat aber mehr Befugnisse, so insbesondere ein Vetorecht gegen 
Steuererhöhungen. Die Ratsmitglieder wurden von den Dorfältesten ge-
wählt, diese wiederum von den Dorfbewohnern, und zwar ungeachtet 
ihrer konfessionellen Zusammensetzung.31

Wie Akarlı zeigt, wurde das Conseil administratif zu einem protopar-
lamentarischen Versuchslabor, in dem eine moderne libanesische politi-
sche Elite heranwuchs und demokratische Praktiken einübte. Dies zeigte 
sich etwa dann, wenn um die Wahl einzelner Mitglieder und die Beset-
zung hoher Ämter unter den Abgeordneten und mit den ausländischen 
Konsuln und osmanischen Gouverneuren disputiert wurde oder wenn 
der gemeinsame Kampf gegen in Istanbul beschlossene Steuererhöhun-
gen eine überkonfessionelle Front gegen die osmanische Fiskalpolitik 
entstehen ließ. Aber auch außerhalb des Conseil gab diese Institution 
Bewegungen und Gruppierungen Auftrieb, die sich auf republikanische 
und liberale Werte bezogen, um in ihrem Namen Rechte einzufordern. 
Zwar wurden auch im Mutaṣarrifiyya-System die Sitze im Conseil und 
die Ämter in der Verwaltung mit minutiöser Genauigkeit auf die ver-
schiedenen Denominationen verteilt. Gerade des konfessionellen Pro-
porzes wegen konnten die verschiedenen Institutionen damit aber auch 
zum Ort der überkonfessionellen Interaktion und Zusammenarbeit wer-
den: Die Verteilung der Ämter auf die Religionsgemeinschaften war in 
der Mutaṣarrifiyya ein Mechanismus, der dabei half, nach den Gewalt
akten von 1860 eine pluralistische Gesellschaft zu schaffen, verfeinde-
te Parteien in eine gemeinsame politische Öffentlichkeit zu integrieren 
und damit einer weiteren Konfessionalisierung des Gemeinwesens entge-
genzuwirken, wie Akarlı zeigt.32 Zudem tat sich im Conseil seit dem Be-
ginn des 20. Jahrhunderts eine maronitisch dominierte ›liberale‹ Gruppe 
von Abgeordneten hervor. Sie verteidigte die republikanischen Errungen-
schaften des Rates und die Koexistenz aller religiösen Gemeinschaften 
in einem säkularen Staat gegen die Vorstellung eines Libanon der ma-
ronitischen Kirche und konservativer Notabeln, welche die Mutaṣarri-
fiyya als christliches Projekt verstanden, das es in Kollaboration mit den 

31	 	Vgl. zu den Wahlprozeduren, der konfessionellen Komposition und den Auf-
gaben des Rates ibid., 82–84, 148–149.

32	 	Vgl. ibid., 148–149, 161–162; Kingston, Reproducing sectarianism, 25.

DIE ENTSTEHUNG EINER KONFESSIONALISTISCHEN ORDNUNG 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111 - am 22.01.2026, 00:19:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


121

Franzosen gegen die angebliche arabisch-islamische Bedrohung zu ver-
teidigen gelte. Dieser ›liberale‹ Trend wurde allerdings von Akteuren mit 
ganz unterschiedlichen Interessen getragen und konnte deshalb nicht zu 
einer politischen Bewegung mit einem klar definierten ideologischen Pro-
gramm heranwachsen. Es handelte sich, wie Carol Hakim darlegt, um 
eine lose Gruppe von Politikern, Funktionären und Intellektuellen, wel-
che eine grundsätzliche Unzufriedenheit mit der autoritären Politik der 
osmanischen Gouverneure sowie der »conservative league of notables 
and clergy«33 einte. Dabei wurde die kritische Haltung der ›Liberalen‹ 
der Mutaṣarrifiyya auch von Exillibanesen gestützt, die in anderen Teilen 
des Osmanischen Reichs – so besonders im nahe gelegenen Beirut – oder 
den USA und Europa mit neuen, aufklärerischen Ideen in Berührung ka-
men und sie in ihre eigenen Vorstellungen eines libanesischen Gemein-
wesens integrierten.34 Zu diesen Exillibanesen gehörte auch Buṭrus al-
Busṭānī (1819–1883), der den Mont Liban 1840 verließ und nach Beirut 
umsiedelte. Tief schockiert von den Ereignissen um 1860 im Libanon-
gebirge, versuchte er in flugblattähnlichen Schriften mit dem Titel Nafīr 
Sūriyya (›Fanfare Syriens‹) den Gewaltausbrüchen auf den Grund zu ge-
hen und Vorschläge zu machen, wie religiös motivierte Gewalt in Zu-
kunft verhindert werden könne. Mit seinen politischen Reformvorschlä-
gen, die sich im kosmopolitischen Beirut vom Erbe der europäischen 
Aufklärung inspirieren ließen, sowie mit seinen Bemühungen um eine 
Modernisierung der arabischen Sprache und des Bildungswesens wurde 
er zu einem der ersten Protagonisten der sogenannten Nahḍa: jener lite-
rarischen, kulturellen und sozialen Reformbewegung im Nahen Osten 
und Nordafrikas, die in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts begann 
und ungefähr bis zum Ersten Weltkrieg andauerte.35

Die Vision eines demokratisch-republikanischen Libanon, wie sie in der 
politischen Praxis der Mutaṣarrifiyya reifte, konnte sich im komplexen 

33	 	Carol Hakim, The origins of the Lebanese national idea, 1840–1920, Berk-
ley, Los Angeles, London: University of California Press 2013, 169. 

34	 	Vgl. Akarlı, The long peace, 68–77, 96–97, 163–173; Hakim, Origins, 145–
147, 158–185. Auch vom Rückenwind der Konstitutionellen Reform 1908 
konnten die ›Liberalen‹ nur kurze Zeit profitieren. Vgl. ibid., 195–205. 

35	 	Vgl. Hakim, Origins, 147–156. Die Datierung von Beginn und Ende der 
Nahḍa ist unterschiedlich. Wie oben erwähnt, dauerte sie Nassar zufol-
ge von der Besetzung Ägyptens durch Napoleon 1798 bis zum Zweiten 
Weltkrieg und der Gründung Israels an. Normalerweise wird ihr Beginn ir-
gendwo zwischen 1798 und dem Beginn der Tanzimāt bzw. der Mitte des 
19. Jh. angesetzt, ihr Ende mehrheitlich nach dem Ersten, manchmal aber 
auch nach dem Zweiten Weltkrieg. Vgl. zu Busṭānī auch Ussama Makdi-
si, »After 1860. Debating religion, reform, and nationalism in the Otto-
man Empire«, in: International Journal of Middle East Studies 34/4 (2002), 
601–617; Butrus Abu-Manneh, »The Christians between Ottomanism and 

PARLAMENTARISCHE ANFÄNGE IM CONSEIL ADMINISTRATIF 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111 - am 22.01.2026, 00:19:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122

diplomatischen Ringen um die Zukunft des Landes in den zwei Jahren 
nach dem Ersten Weltkrieg und im Zuge der Auflösung des Osmanischen 
Reichs allerdings nicht durchsetzen.36 Obwohl auch liberale Vertreter des 
Conseil administratif der Pariser Friedenskonferenz ihre Vorstellungen 
der Zukunft des Libanon darlegen konnten, setzte sich nicht ihre repu-
blikanisch-säkulare, sondern die Vision eines Libanon der christlichen 
Vorherrschaft und der konfessionellen Partikularität unter französischer 
Direktherrschaft durch, wie sie laut Akarlı vor allem vom maronitischen 
Patriarchen Ilyās Ḥuwayyik gestützt wurde. Demokratische Selbstbe-
stimmung hatte dabei nur am Rande Platz. Zwar sprachen sich zunächst 
sowohl die Mehrheit der Abgeordneten des Conseil als auch der Patri-
arch für die Schaffung eines geographisch erweiterten Großlibanon un-
ter französischem Mandat und gegen die Integration des Landes in ein 
Großsyrien aus, wie es sich die Mehrheit der muslimischen Bevölkerung 
aufgrund des Erstarkens der syrisch-arabischen Nationalisten in Damas-
kus wünschte. Trotzdem schienen sich die ›liberale‹ und die ›christliche‹ 
Vision im engeren Sinne im Kern zu unterscheiden.37 

Als sich im Juni 1920 dann doch sieben der zwölf Abgeordneten – 
nachdem sie festgestellt hatten, dass die Franzosen im Libanon ihren ei-
genen republikanischen Prinzipien zuwiderhandeln würden – gegen das 
französische Mandat aussprachen, wurden sie verhaftet und des Hoch-
verrats und der Verschwörung schuldig gesprochen. General Gouraud, 
seit 1919 Hochkommissar des Libanon und bekannt für seine Nähe zur 
katholischen Kirche und imperialistischen Kreisen, löste darauf das Con-
seil auf.38 Die syrisch-arabischen Nationalisten von Damaskus besiegte 
er kurz darauf in der Schlacht von Maisalūn; am 1. September prokla-
mierte er in Beirut offiziell den ›Großlibanon‹. Die Mutaṣarrifiyya Ǧa-
bal Lubnān wurde dazu mit den Küstenstädten Beirut, Sidon, Tyros und 
Tripoli sowie den vormaligen osmanischen Verwaltungseinheiten Ḥāṣ-
bayā, Rāšayā, Baʿlbak und ʿAkkar vereint.39 Damit gehörten nun auch 
die wertvollen Häfen an der Küste sowie die getreidereichen Ebenen im 
Landesinnern zum Libanon.40 

Mit dem Beginn der französischen Mandatsherrschaft nahm der Long 
peace der konfessionellen Koexistenz ein Ende; wie Kais Firro betont, 

Syrian nationalism. The ideas of Butrus al-Bustani«, in: International Jour-
nal of Middle East Studies 11/3 (1980), 287–304.

36	 	Dieses diplomatische Ringen und die verschiedenen Positionen, die sich 
dabei herausbildeten, hat Carol Hakim detailliert herausgearbeitet. Vgl. 
Hakim, Origins, 213–260.

37	 	Vgl. Akarlı, The long peace, 176–177. Vgl. zu diesen beiden Visionen auch 
Hakim, Origins, 178–185, 213–260.

38	 	Vgl. dazu Hakim, Origins, 255–257; Akarlı, The long peace, 179–180.
39	 	Vgl. Traboulsi, History, 80.
40	 	Vgl. Picard, Lebanon: a shattered country, 32.

DIE ENTSTEHUNG EINER KONFESSIONALISTISCHEN ORDNUNG 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111 - am 22.01.2026, 00:19:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


123

verfolgten die Franzosen eine »policy of purposely dividing the Syrian and 
Lebanese population along lines of sectarian and regional communities«.41 
Akarlı stellte dabei – ähnlich wie Makdisi für das 19. Jahrhundert – fest, 
dass dieser Form des Herrschens die anthropologische Prämisse zugrunde 
lag, dass das libanesische Gemeinwesen essentiell konfessionalistisch sei.42

In den politischen Diskursen, welche diese geopolitische Neuordnung 
der Levante in den zwei Jahren nach dem Ersten Weltkrieg begleiteten, 
begannen sich auch deutlicher als zuvor libanesische, syrische und ara-
bische nationalistische Positionen herauszukristallisieren. Vor dem Ers-
ten Weltkrieg waren diese nationalistischen bzw. protonationalistischen 
Vorstellungen einer Identität des Libanon noch selten in Konflikt ge-
raten, da sie sich in vielen Punkten überschnitten und in einem steten 
Wandel begriffen waren und damit noch einer ideologischen Schärfung 
harrten;43 im Kontext des Osmanischen Reichs wurden sie zudem vor 
allem im Zuge der Konstitutionellen Revolution 1908 von einem osma-
nischen Verfassungspatriotismus überwölbt.44 Des Weitern entwickelten 
sich, wie Raghid el-Solh hervorhebt, die verschiedenen Nationalismen in 
unterschiedlichen Regionen: Syrische und arabische Nationalismen ent-
standen vor allem in den urbanen Zentren, libanesische beschränkten 
sich dagegen mehrheitlich auf den Mont Liban. Im Zuge der Desinte
gration des Osmanischen Reichs sowie der Integration wichtiger Städte 
wie Beirut und Tripolis in den neugeschaffenen Großlibanon begannen 
diese unterschiedlichen Identitätsvorstellungen im politischen Diskurs je-
doch vermehrt miteinander in Konflikt zu geraten und erhielten dadurch 
auch klarere ideologische Konturen.45 Firro will sie als ›diskursive Sys-
teme‹ verstanden haben, welche unterschiedliche Vorstellungen lokaler 
soziokultureller und ethnoreligiöser Gruppen darüber widerspiegelten, 
wie sie sich zur französischen Herrschaft und der politischen Ausgestal-
tung eines Großlibanon positionieren sollten. Syrische und arabische na-
tionalistische Vorstellungen seien dabei vor allem von Gruppen in die 
politischen Auseinandersetzungen eingebracht worden, welche die Exis-
tenz eines Libanon, wie ihn die fast ausschließlich maronitischen libane-
sischen Nationalisten imaginierten, in Frage stellten.46

41	 	Kais M. Firro, Inventing Lebanon. Nationalism and the state under the 
mandate, London, New York: I.B. Tauris 2003, 77.

42	 	Vgl. Akarlı, The long peace, 173–183, 192. Vgl. auch Firro, Inventing Leba
non, 75–77. 

43	 	Vgl. Firro, Inventing Lebanon, 21–22. Vgl. dazu auch Hakim, Origins, be-
sonders 151–152; Asher Kaufman, Reviving Phoenicia. The search for iden-
tity in Lebanon, London: I.B. Tauris 2004, 81–85.

44	 	Vgl. Hakim, Origins, 201.
45	 	Vgl. Raghid El-Solh, Lebanon and Arabism. National identity and state for-

mation, London: I.B. Tauris 2004, 1–2.
46	 	Vgl. Firro, Inventing Lebanon, 22, 31.

PARLAMENTARISCHE ANFÄNGE IM CONSEIL ADMINISTRATIF 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111 - am 22.01.2026, 00:19:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124

2.4 Die Entstehung des ›libanesischen Systems‹  
unter dem Mandat

Unter französischer Mandatsherrschaft entstand das, was unter anderen 
Meir Zamir als das »Lebanese system« bezeichnet hat: »[a] delicate ba-
lance between the sects, clans and regions, along with a capitalist lais-
sez-faire economy based on trade and service«.47 Die französische Man-
datsmacht baute insofern auf dem System der Mutaṣarrifiyya auf, als auch 
sie den Konfessionalismus in die neue politische Ordnung einschrieb. Be-
reits in den Wahlen von 1922 wurden die 30 (und später mehr) Abge-
ordneten des neu geschaffenen Repräsentativrates (des späteren Parla-
ments),48 der an die Stelle des Conseil administratif trat, in den zunächst 
sechs Wahlbezirken nach einem konfessionellen Proporz vergeben. Dieser 
wurde auch später weitergeführt und in neuen Wahlgesetzen festgeschrie-
ben. Zwar wurden die Repräsentanten einer einzelnen Konfession jeweils 
von der gesamten Bevölkerung eines Bezirkes gewählt, egal welcher Religi-
on sie angehörten. Dies sollte den Wettbewerb zwischen Kandidaten auch 
innerhalb einzelner Konfessionen fördern. Viele Anwärter auf ein Man-
dat kämpften daher auf gemischten Wahllisten um einen Sitz, um so ihre 
Wahlchancen zu erhöhen. Das System bot aber auch neue Chancen für 
Absprachen und Konflikte unter potenziellen Kandidaten einzelner Ge-
meinschaften sowie unter den Anwärtern auf einer gemischten Liste. Zu-
dem griffen die französischen Kolonialbehörden immer wieder massiv in 
die Listen ein, um ihnen genehmen Kandidaten Vorteile zu verschaffen.49

Die 1926 eingesetzte Verfassung, die mehrheitlich bis heute in Kraft 
ist, vertiefte die konfessionelle Zergliederung des Landes zudem weiter. 
So wurde im bekannten Artikel 95 etwa festgelegt: »As a provisional 
measure [...] and for the sake of justice and amity, the sects shall be 
equitably represented in public employment and in the composition of 
the Ministry.«50 Artikel 9 schrieb das Recht auf Selbstverwaltung aller 

47	 	Zamir, Lebanon’s quest, 36.
48	 	Bis 1927 hatte der Libanon auch eine zweite Kammer, den Senat, dessen 

16 Mitglieder vom Hochkommissar ernannt wurden. Vgl. Firro, Inventing 
Lebanon, 100–104; Zamir, Lebanon’s quest, 29–30. 

49	 	Vgl. zum Wahlsystem und den Wahlgewohnheiten sowohl während als auch 
nach der Mandatszeit Eyal Zisser, Lebanon. The challenge of independence, 
London, New York: I.B. Tauris 2000, 42–43. Firro, Inventing Lebanon, 77–
78; Picard, Lebanon: a shattered country, 51–53. Auch sonst zeigte die fran-
zösische Kolonialverwaltung viele autoritäre Züge. So manipulierte sie nicht 
nur Wahlen, sondern suspendierte mehrere Male die Verfassung, schränkte 
die Meinungsfreiheit ein etc. Vgl. Kingston, Reproducing sectarianism, 28; 
Firro, Inventing Lebanon, 123–124.

50	 	 [o.A.], »The Lebanese Constitution«, in: Arab Law Quarterly 12/2 (1997), 
224–261: 260. Vgl. dazu auch Zamir, Lebanon’s quest, 30. 

DIE ENTSTEHUNG EINER KONFESSIONALISTISCHEN ORDNUNG 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111 - am 22.01.2026, 00:19:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


125

Gemeinschaften und damit das Recht auf eine eigene Personenstands-
gesetzgebung und die Repräsentation durch die eigenen religiösen Wür-
denträger fest; Artikel 10 gab den Gemeinschaften das Recht auf eigene 
Erziehungs- und Bildungssysteme.51

Getragen und ausgenützt wurde dieser konfessionell strukturierte 
Kolonialstaat von einer neuen politischen Elite. Sie bestand aus alten, 
landbesitzenden christlichen Familien aus dem Mont Liban und einer 
christlichen Finanzbourgeoisie aus Beirut, schiitischen und sunnitischen 
landbesitzenden Familien aus der Peripherie des Landes sowie sunni-
tischen Notabeln aus den neu zum Libanon gehörenden Küstenstäd-
ten. Zusammen bildeten sie die neue Schicht ländlicher und urbaner 
sogenannter zuʿamāʾ (sg. zaʿīm) oder ›Patrons‹, die ihre wirtschaftliche 
und politische Macht im neuen Staat durch den Zugang zu neuen Res-
sourcen, anhand derer sie ihre Patronage-Netzwerke auszubauen ver-
mochten, noch stärken konnten.52 Viele der sunnitischen und schiiti-
schen Clans, die durch die Schaffung des Großlibanon erst in den neuen 
Staat integriert wurden, mussten allerdings von den Kolonialmächten 
und ihren mehrheitlich maronitischen Kollaborateuren zunächst in ei-
nem langwierigen Prozess davon überzeugt werden, dass das System des 
Konfessionalismus nun »the only game in town«53 sei. Wie Firro zeigt, 
mussten vor allem arabisch-nationalistisch eingestellte sunnitische, aber 
auch schiitische Eliten, die sich einen Anschluss ihrer Gebiete an Syri-
en wünschten, durch wirtschaftliche und politische Anreize davon über-
zeugt werden, sich einem System unterzuordnen, das ihnen aus der Zeit 
osmanischer Herrschaft unbekannt war. Erst in den 1930er Jahren, als 
sie merkten, dass Frankreich nicht von seinen Plänen abrücken würde, 
den territorialen Status quo der libanesischen Republik beizubehalten, 
gaben sie ihre irredentistischen Tendenzen zumindest vorläufig auf und 
spielten das konfessionalistische Spiel mit. Allerdings wurden sie berech-
tigterweise das Gefühl nie los, im neuen Staat diskriminiert zu werden, 
weshalb sie dessen Institutionen immer wieder boykottierten und die pri-
vilegierte Stellung der Christen darin kritisierten.54

51	 	Vgl. Havemann, Geschichte und Geschichtsschreibung, 40; Zamir, Leba-
non’s quest, 30; Kingston, Reproducing sectarianism, 29; Salloukh et al., 
Politics of sectarianism, 32–36.

52	 	Vgl. zum Begriff der zuʿamāʾ Firro, Inventing Lebanon, 91–98, sowie die 
von ihm dort u.a. besprochenen Hottinger und Khalaf: Arnold Hotting-
er, »Zuʿamaʾ in historical perspective«, in: Leonard Binder (Hg.), Politics 
in Lebanon, New York, London, Sydney: John Wiley & Sons, Inc. 1966, 
85–105; Samir Khalaf, »Changing forms of political patronage«, in: ders., 
Lebanon’s predicament, New York: Columbia University Press 1987, 73–
101.

53	 	Firro, Inventing Lebanon, 152.
54	 	Vgl. ibid., 151–176; Picard, Lebanon: a shattered country, 65–68.

DIE ENTSTEHUNG DES ›LIBANESISCHEN SYSTEMS‹ 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111 - am 22.01.2026, 00:19:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126

Mit der Verfassung von 1926 und den Bemühungen, das neue System 
auch für die sunnitischen und schiitischen Eliten attraktiv zu machen, 
war eine politische Ordnung geschaffen, in der Akteure unterschiedliche 
Netzwerke mobilisierten, um die Allokation staatlicher Machtressourcen 
(Parlamentssitze und Stellen in der Verwaltung, öffentliche Gelder etc.) 
zu beeinflussen und im eigenen Interesse zu manipulieren. Klientistische 
zuʿamāʾ-Netzwerke wurden etwa dann aktiviert, wenn bei Wahlen zwei 
Mitglieder derselben Konfession um denselben Parlamentssitz kämpften; 
auf konfessionelle Loyalitäten wurde dagegen etwa dann zurückgegrif-
fen, wenn vor den Wahlen jeweils von Neuem verhandelt wurde, wel-
cher Gemeinschaft in welchem Verhältnis wie viele Sitze im Parlament 
zustanden oder wer nach den Wahlen welche Regierungsposten besetzen 
durfte.55 Die Mobilisierung solcher Netzwerke auf der Ebene der Eliten 
wurde dabei auf der Straße auch immer wieder in gewalttätige Auseinan-
dersetzungen zwischen konfessionellen Gruppierungen übersetzt.56 Um 
ihre Verhandlungspositionen zu stärken, mobilisierten die einzelnen Ak-
teure zudem auch vermehrt regionale und internationale Netzwerke.57

Den wichtigsten Architekten wie auch Apologeten fand dieses ›libane-
sische System‹ in Michel Chiha (Mīšāl Šīḥā), der wesentlich an der Aus-
gestaltung der Verfassung von 1926 beteiligt war.58 Der 1891 geborene 
chaldäische Katholik und Bewunderer französischer Kultur tat sich als 
Journalist, Verleger der Zeitung Le Jour, Schriftsteller, politischer Theo-
retiker und kurzzeitig auch Praktiker hervor, vor allem aber als sehr er-
folgreicher Banker. Chiha war Teil einer von den Franzosen geförderten, 
mehrheitlich maronitischen Finanz- und Handelsbourgeoisie, deren Ein-
fluss auf die libanesische Politik vor allem nach der Unabhängigkeit 1943 
spürbar wurde.59 Chihas Leben war von der Überbrückung konfessionel-
ler und geographischer Grenzen geprägt, was vor allem seiner Tätigkeit 
als Geschäftsmann geschuldet war: Weil die Chihas mit der griechisch-ka-
tholischen Farʿūn-Familie die Chiha-Farʿūn-Bank gegründet hatten, heira-
tete auch er der Familientradition entsprechend eine Farʿūn, um damit die 

55	 	Als z. B. nach dem Ende der Präsidentschaft von Charles Dabbās 1932 so-
wohl Émile Eddé als auch Bechara al-Khoury (beide Maroniten) ein Auge 
auf das Amt warfen, mobilisierten sie ihre persönlichen Netzwerke. Diese in-
nermaronitische Kluft schloss sich daraufhin kurzfristig wieder, als die Ma-
roniten ihren Alleinanspruch auf das Amt des Präsidenten geltend machten 
und damit eine einheitliche Front gegen die Sunniten bilden mussten. Vgl. 
dazu Firro, Inventing Lebanon, 114–116; 201–209. 

56	 	Vgl. dazu etwa ibid., 148–150. 
57	 	Vgl. Kingston, Reproducing sectarianism, 32–33.
58	 	Vgl. zu den politischen Umständen, unter denen diese Verfassung geschrie-

ben wurde, sowie den daran beteiligten Akteuren Firro, Inventing Lebanon, 
31–33; Zamir, Lebanon’s quest, 37.

59	 	Vgl. dazu Kingston, Reproducing sectarianism, 30.

DIE ENTSTEHUNG EINER KONFESSIONALISTISCHEN ORDNUNG 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111 - am 22.01.2026, 00:19:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


127

Geschäftsbeziehungen zu stärken; sein Kapital ermöglichte es ihm, zum 
Sponsor von Bishara al-Khuri (Bišāra al-Ḫūrī) zu werden, dem ersten liba-
nesischen Präsidenten nach der Unabhängigkeit; als Geschäftsmann kam 
er zudem mit den mächtigen und finanzstarken sunnitischen und maro-
nitischen Händlerfamilien Beiruts und anderer Metropolen des Umlandes 
in Kontakt. All diese geschäftsbedingten Grenzüberschreitungen prägten 
auch sein Denken. So ging es ihm in seinem libanesischen Nationalismus 
nicht wie seinen Vorgängern primär um die Betonung der kulturellen Dif-
ferenzen von ›Libanesen‹ und ›Arabern‹ bzw. ›Syrern‹.60 Vielmehr versuchte 
er in seinen zahlreichen Schriften, der neuen, multikonfessionellen Realität 
des Großlibanon gerecht zu werden und sein Land als essentiell multi-
konfessionell zu charakterisieren. Dabei glaubte er aufgrund seiner grenz
überschreitenden geschäftlichen Tätigkeiten fest an den freien Markt als 
Mittel, um Denkweisen verändern und eine pluralistische Gesellschaft in-
tegrieren zu können. In einem schwachen Staat, in dem Waren und Ide-
en frei zirkulieren können, soll die unsichtbare Hand des Laissez-faire die 
Anhänger unterschiedlicher religiöser und ideologischer Überzeugungen in 
das Gemeinwesen integrieren: Dies – nach den Worten von Carolyn Gates 
eine sogenannte ›Merchant Republic‹ – war in den Grundzügen die Vision 
Chihas.61 Meir Zamir beschreibt sie folgendermaßen:

[Michel Chiha] believed in a system of give and take that would benefit 
all sides; hence his view of parliament not as an institution representing 
the sovereignty of the Lebanese people, but a marketplace where the 
political and economic elites of the various communities could meet, 
exchange views, bargain and reach agreements based on compromise, 
rationalism, tolerance and conciliation.62

Chiha überschätzte allerdings die integrierenden Kräfte des Marktes. 
Das System, das er mit seinem großen Einfluss auf die Ausgestaltung der 
Verfassung zu schaffen mithalf, diente vor allem den alten und neuen Eli-
ten dabei, schnellen Profit zu machen, wobei sie das gesamtlibanesische 
Gemeinwohl und langfristige Entwicklungen ignorierten. Breitere Be-
völkerungsschichten wurden von diesem System sowohl ökonomisch als 
auch politisch marginalisiert: Sie konnten davon nur insofern profitieren, 

60	 	Vgl. zu Chihas libanesischem Nationalismus und seinem Einfluss auf die Ge-
nese eines ›Phönizier-Mythos‹ sowie dessen Unterschiede und Verbindungen 
zu anderen libanesischen Nationalismen, ferner zu seinem Leben allgemein 
v. a. Kaufman, Reviving Phoenicia, 57–70 sowie v. a. 159–169. Zudem Sal-
loukh et al., Politics of sectarianism, 15; Firro, Inventing Lebanon, 31–37; 
Zamir, Lebanon’s quest, 39.

61	 	Vgl. Firro, Inventing Lebanon, 31. Carolyn L. Gates, The Merchant Repub-
lic of Lebanon. Rise of an open economy, London, New York: I.B. Tauris 
Publishers 1998, 84.

62	 	Zamir, Lebanon’s quest, 39.

DIE ENTSTEHUNG DES ›LIBANESISCHEN SYSTEMS‹ 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111 - am 22.01.2026, 00:19:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128

als sie Teil eines Patronage-Netzwerks waren, um darauf zu hoffen, dass 
die Ressourcen, die sich die alten landbesitzenden und die neuen Fi-
nanz-Eliten untereinander aufteilten, bis zu ihnen hinuntersickern wür-
den. Die politische Partizipation durch basisdemokratische Prozesse 
blieb ihnen hingegen faktisch verwehrt.63

Dass dieses System jene Teile der Bevölkerung marginalisierte, die 
von außerhalb der traditionellen etablierten Kanäle nach einem Zugang 
zur Politik und zu staatlichen Ressourcen suchten, zeigt auch ein Blick 
auf die politischen Parteien, die sich im Libanon in den 1930er Jahren 
zu formieren begannen. Nicht- bzw. überkonfessionelle Parteien, deren 
Ideologien das traditionelle System herausforderten und geltend mach-
ten, nationale vor partikulare Interessen zu stellen, konnten zwar unter 
Studenten und Intellektuellen eine beträchtliche Anhängerschaft rekru-
tieren. Es gelang solchen Parteien wie etwa der Syrischen Sozial-Natio
nalistischen Partei (SSNP)64 oder den Kommunisten jedoch nicht, die 
bestehenden Strukturen zu verändern und eine alternative Elite zu eta
blieren, welche die Hegemonie der alten hätte zu brechen vermögen. Er-
folgreicher waren dagegen jene Parteien, die ihre Anhängerschaft entlang 
der traditionellen Netzwerke rekrutierten, so vor allem die maroniti-
schen Katāʾib sowie die sunnitische Naǧǧāda.65 Der SSNP, die in ihrem 
Selbstverständnis mehr eine Bewegung als eine politische Partei war, ge-
lang jedoch zumindest in den Reihen ihrer eigenen Mitglieder eine ge-
wisse konfessionelle Durchmischung. Ihre Ideologie, welche die Errich-
tung eines modernen großsyrischen Nationalstaates zum Ziel hatte und 
vom griechisch-orthodoxen, von vielen seiner Anhänger nahezu vergöt-
terten Anṭūn Saʿādah (geb. 1904, 1949 von den Franzosen hingerich-
tet) in zahlreichen Schriften ausgearbeitet wurde, ist in ihrer Ganzheit 
schwer zu fassen und politisch zu verorten, hat in vielen Belangen jedoch 

63	 	Vgl. ibid., 31.
64	 	Die Partei wurde unter dem Namen al-Ḥizb as-Sūrī al-Qaumī (Syrische Na-

tionalpartei) gegründet und von den Franzosen als Parti Populaire Syrien 
(PPS) bezeichnet. Ihr Gründer, Anṭūn Saʿādah, änderte den Namen mehre-
re Male, 1947 in al-Ḥizb as-Sūrī al-Qaumī al-Iǧtimāʿī (Syrische Sozial-Na-
tionalistische Partei, SSNP). Vgl. Labib Zuwiyya Yamak, The Syrian So-
cial Nationalist Party. An ideological analysis, Cambridge, Mass.: Harvard 
University Press 1966, 167. Unter letzterer Bezeichnung ist sie bis heute 
aktiv.

65	 	Vgl. zum Entstehungskontext dieser Parteien sowie den Eigenheiten des li-
banesischen Parteiensystems allgemein den etwas alten, aber trotzdem größ-
tenteils noch sehr aktuellen Artikel von Labib Zuwiyya Yamak, »Party po-
litics in the Lebanese political system«, in: Leonard Binder (Hg.), Politics in 
Lebanon, New York, London, Sydney: John Wiley & Sons, Inc. 1966, 143–
166. Zudem Firro, Inventing Lebanon, 129–130; Picard, Lebanon: a shat-
tered country, 54–58; Kingston, Reproducing sectarianism, 33–34.

DIE ENTSTEHUNG EINER KONFESSIONALISTISCHEN ORDNUNG 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111 - am 22.01.2026, 00:19:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


129

faschistoide Züge, so etwa in den Symbolen der Partei.66 Besonders we-
gen ihrer modernistischen und religionskritischen Visionen sowie ihrer 
modernen Organisationsstrukturen war sie allerdings auch über den Li-
banon hinaus Vorbild für andere Parteien und genoss besonders bei In-
tellektuellen ganz unterschiedlicher Provenienz viele Sympathien.67

2.5 Die postkoloniale Ordnung des Nationalpakts

Im Geiste dieses unter französischer Herrschaft entstandenen ›libanesi-
schen Systems‹ wurde auch die nachkoloniale Ordnung festgelegt, und 
zwar im sognannten ›Nationalpakt‹ (al-mīṯāq al-waṭanī). Dieses unge-
schriebene ›gentlemen’s agreement‹, wie Havemann das Abkommen tref-
fend bezeichnet,68 war das Resultat einer Reihe von Gesprächen zwi-
schen Präsident Bishara al-Khuri und dem sunnitischen Premierminister 
Riad al-Solh (Riyāḍ aṣ-Ṣulḥ) kurz nach den Wahlen von 1943. Darin 
wurde von beiden Seiten die Unabhängigkeit des libanesischen Staa-
tes sowohl von Frankreich und anderen europäischen Staaten als auch 
von Syrien bekräftigt, gleichzeitig aber sowohl sein arabischer Charak-
ter wie auch seine Verbindungen zum Westen anerkannt. Zudem wur-
den der Ämterproporz zwischen den verschiedenen religiösen Gemein-
schaften bestätigt und neue Quoten für die Verteilung der verschiedenen 
Posten in Staat und Verwaltung bestimmt. Auch wurde festgelegt, dass 
der Präsident immer ein Maronit sein soll, der Premierminister ein Sun-
nit und der Sprecher des Parlaments ein Schiit, was allerdings bereits 
gängige Praxis war.69 Möglich wurde der Pakt im Windschatten der seit 
den 1930er Jahren zwischen den beiden größten Konfessionen des Li-
banon stattfindenden Annäherung, die sich im Zuge des Kampfes um 
Unabhängigkeit noch verstärkte. Auch die Schwächung der Franzosen 
während des Zweiten Weltkriegs, welche den Briten mehr Einfluss in der 
Levante ermöglichte, begünstigte die Vereinbarung: Wie Firro argumen-
tiert, erkannten die Briten die staatstragende Rolle, welche die Sunniten 

66	 	Vgl. zur Ideologie der Partei Yamak, Syrian Social Nationalist Party. Vgl. 
zur Ideologie der SSNP auch unten 3.4.

67	 	Der syrische Dichter Adounis ist wohl der bekannteste (ehemalige) Anhän-
ger der SSNP. Franck Mermier listet weitere auf, vgl. Mermier, »À l’ombre 
du leader disparu«, 188. Dazu auch Rabīʿ Abī Fāḍil, Aṯar Anṭūn Saʿādah 
fī udabāʾ ʿaṣrihi, [o.O.]: ar-Rukn li-ṭ-Ṭibāʿa wa-n-Našr 2002. Vgl. zur Ge-
schichte der Partei und ihrem politischen Einfluss Yamak, Syrian Social Na-
tionalist Party, 53–75; Zisser, Lebanon, 164–189; Mermier, »À l’ombre du 
leader disparu«.

68	 	Vgl. Havemann, Geschichte und Geschichtsschreibung, 42.
69	 	Vgl. zum Inhalt des Nationalpaktes Zisser, Lebanon, 58–59; Picard, Leba-

non: a shattered country, 69–70.

DIE POSTKOLONIALE ORDNUNG DES NATIONALPAKTS

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111 - am 22.01.2026, 00:19:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130

zu spielen bereit waren, und betrachteten sie deshalb auf Augenhöhe mit 
den Maroniten. Sie ermutigten deshalb das Abkommen, während Frank-
reich als selbst ernannte Schutzmacht der Maroniten den sunnitischen 
›arabischen Nationalisten‹ lieber eine weniger tragende politische Rolle 
zugesprochen hätte.70 

Wie genau der Inhalt des Nationalpaktes von 1943 sowie die Um-
stände seines Zustandekommens zu interpretieren sind, ist umstritten. 
So kann er gemäß Eyal Zisser etwa als politisches Abkommen zwischen 
den beiden mächtigsten konfessionellen Gruppen des Libanon gelesen 
werden, die damit auch ihre ideologischen Differenzen über die Identi-
tät des Staates beilegten; oder als Deal innerhalb der maronitisch-sun-
nitischen Wirtschaftselite; oder gar als persönlicher Pakt zwischen zwei 
mächtigen Männern.71 Auch der Einfluss des Abkommens auf die zu-
künftigen politischen Entwicklungen des Landes wird kontrovers beur-
teilt; dessen Interpretation ändert sich, wie Farid el-Khazen meint, mit 
dem Wandel des politischen Klimas selbst.72 Kaum zu bestreiten dürfte 
allerdings sein, dass, so Elizabeth Picard, der Nationalpakt vor allem ein 
Elitenpakt bar jeglicher demokratischer Legitimität ist. Er wurde unter 
Ausschluss der Öffentlichkeit beschlossen, um diese »in the communal 
framework under the thumb of the traditional notables, heads of fami-
lies, landowners, and clerical authorities«73 zu halten. Laut Picard wür-
de daher die Bezeichnung ›communitarian pact‹ die Eigenschaften des 
Abkommens besser beschreiben als ›national pact‹.74

Wie fragil die nachkoloniale Ordnung des Nationalpakts war, zeig-
te sich ein erstes Mal deutlich im Kontext der sich polarisierenden poli-
tischen Weltlage in den 1950er Jahren. Dass der 1952 ins Amt gewähl-
te Präsident Camille Chamoun (Kamīl Šamʿūn) mit den Mächten des 
1955 von den USA unterstützten Bagdad-Paktes (Irak und Türkei) an-
bandelte und auch die Eisenhower-Doktrin unterstützte, interpretierten 
seine sunnitischen ›Vertragspartner‹ ebenso als Bruch mit dem ›Natio-
nal-Pakt‹ wie die Maroniten die Sympathien der meisten Muslime für 

70	 	Vgl. Firro, Inventing Lebanon, 207. Vgl. zu den Wahlen 1943 sowie den 
nationalen und internationalen Kontexten, die das Abkommen ermöglich-
ten, Farid el-Khazen, The communal pact of national identities. The making 
and politics of the 1943 National Pact, Oxford: Centre for Lebanese Studies 
1991, 3–37. Zudem Zisser, Lebanon, 41–57; Picard, Lebanon: a shattered 
country, 63–70. 

71	 	Vgl. Zisser, Lebanon, 60–63.
72	 	Vgl. el-Khazen, Communal pact, 4, 38–68. Vgl. allgemein zu den Defekten 

des Paktes auch Zisser, Lebanon, 63–67.
73	 	Picard, Lebanon: a shattered country, 71.
74	 	Vgl. ibid. Für eine ähnliche Interpretation des Nationalpaktes vgl. Ussama 

Makdisi, »Reconstructing the nation-state. The modernity of sectarianism 
in Lebanon«, in: Middle East Report 200 (1996), 23–26, 30: 25–26.

DIE ENTSTEHUNG EINER KONFESSIONALISTISCHEN ORDNUNG 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111 - am 22.01.2026, 00:19:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


131

Gamal Abdel Nassers panarabische Projekte. Letztere – so etwa die Uni-
on der ›progressiven‹ Staaten Ägypten und Syrien 1958 in der kurzlebi-
gen Vereinigten Arabischen Republik – schienen auch die politische In-
tegrität des Libanon wieder in Frage zu stellen. Der kurze Bürgerkrieg, 
der zwischen den Unterstützern von Chamouns Politik und ihren Geg-
nern 1958 entflammte, nahm mehrheitlich konfessionelle Züge an, ob-
wohl die Opposition gegen Chamoun auch von prominenten Christen 
getragen wurde. Sein Ende fand der Konflikt nach der Landung ame-
rikanischer Truppen, die jedoch nicht in Kampfhandlungen verwickelt 
wurden, Mitte Juli im selben Jahr. Wie Caroline Attié allerdings festhält, 
hatte das System des Nationalpakts den Konflikt bereits vor der Inter-
vention gelöst und sich damit selbst wieder ins Gleichgewicht gebracht.75

Das Ende des Krieges 1958 war gleichzeitig der Beginn eines ernst-
haften Versuchs, das libanesische System grundlegend zu reformieren. 
Treibende Kraft der Reformen war der neue Präsident und vormalige 
Armeechef Fuad Chehab (Fuʾād Šihāb),76 der sich während der Krise 
1958 allerseits Respekt für seine Person verdient hatte, weil er die Ar-
mee aus dem Konflikt herauszuhalten vermochte und damit ihre Spal-
tung entlang konfessioneller Linien verhinderte. Zunächst war Chehab 
nach dem Gewaltausbruch von 1958 darum bemüht, das konfessio-
nelle Gleichgewicht wiederherzustellen, indem er die Vereinbarungen 
des Nationalpakts streng einzuhalten suchte. Auf internationaler Ebe-
ne bedeutete dies, dass er eine neutralere Politik als sein Vorgänger 
praktizierte. Auf der innenpolitischen Bühne vergrößerte er durch ein 
neues Gesetz den muslimischen Anteil an den Verwaltungsposten und 
brachte Entwicklungs- und Infrastrukturprojekte auf den Weg, von 
denen vor allem muslimische Gebiete profitierten. Auch versuchte er, 
wichtige politische Persönlichkeiten, die während der Präsidentschaft 
Chamouns abgewählt und marginalisiert wurden, so etwa den Drusen 
Kamal Jumblat (Kamāl Ǧunbalāṭ), wieder in den politischen Prozess 
zu integrieren, indem er die Anzahl der Parlamentssitze vergrößerte. 
Gleichzeitig versuchte er aber auch, die traditionellen Eliten zu schwä-
chen, indem er die Macht des Präsidenten dazu nutzte, den Staat gegen-
über den zentrifugalen Partikularinteressen der zuʿamāʾ zu stärken und 
das zügellose Laissez-faire eines Marktes zu bändigen, der nur ein paar 

75	 	Caroline Camille Attié, Struggle in the Levant. Lebanon in the 1950s, Lon-
don: I.B. Tauris in association with the Centre for Lebanese Studies 2004, 
223–224, 229. Vgl. zur Krise von 1958 und ihrer Genese auch Irene L. 
Gendzier, Notes from the minefield. United States intervention in Lebanon 
and the Middle East, 1945–1958, New York: Columbia University Press 
1997.

76	 	Vgl. zur Person Chehabs Wade R. Goria, Sovereignty and leadership in 
Lebanon 1943–1976, London: Ithaca Press 1985, 58–60.

DIE POSTKOLONIALE ORDNUNG DES NATIONALPAKTS

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111 - am 22.01.2026, 00:19:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132

wenige begünstigte.77 Chehab rekrutierte dazu parallel zu den beste-
henden staatlichen Strukturen eine große Anzahl Beamter und Akade-
miker, die nicht mit dem alten Establishment verflochten waren (»their 
watchword was rationality«,78 so Picard), und brachte mit ihrer Hil-
fe ein technokratisches Großprojekt auf den Weg, welches für eine ge-
rechtere Verteilung der staatlichen Ressourcen sorgen sollte. Dazu ge-
hörten neben den erwähnten Entwicklungs- und Infrastrukturprojekten 
die Gründung einer Sozialversicherung sowie der Ausbau der ersten öf-
fentlichen und gratis zugänglichen Universität (der 1951 bzw. 1953 ge-
gründeten Université Libanaise79), der 1959 eine juristische Fakultät 
angegliedert wurde. Betraut wurden mit diesen Projekten rund 70 neu 
geschaffene unabhängige Agenturen und Dienste, die direkt dem Präsi-
dentenbüro unterstellt waren. Zudem wurde das sogenannte Deuxième 
Bureau geschaffen, eine Art persönlicher Geheimdienst Chehabs, der die 
zuʿamāʾ-Netzwerke durchleuchten und unter Kontrolle bringen sollte, 
dabei aber auch repressiv in zivilgesellschaftliche Institutionen eingriff 
und Wahlen manipulierte.80

Die Zeit von Chehabs Präsidentschaft (bis 1964) war eine der inne-
ren und äußeren Stabilität. Dies zeigte sich nicht zuletzt daran, dass es 
Chehab gelang, für seine Projekte die Unterstützung von so unterschied-
lichen politischen Akteuren wie dem erwähnten Drusen Kamal Jumblat 
sowie Pierre Gemayel (Ǧumayyil) von der maronitischen Katāʾib-Partei 
zu gewinnen.81 Alles in allem waren Chehabs Reformversuche allerdings 
erfolglos – unter seinem Nachfolger Chales Helou (Ḥulw) verliefen sie 

77	 	Die von Chehab in Auftrag gegebene IRFED-Erhebung (benannt nach dem 
französischen Institut International de Recherche et de Formation en vue 
du Développement Harmonisé) fand unter vielem anderen heraus, dass im 
Libanon Anfang der 1960er Jahre 4% der Bevölkerung über 33% des Ver-
mögens verfügten, während sich 50% der Bevölkerung 18% davon teilten. 
Vgl. Picard, Lebanon: a shattered country, 90–91; Salloukh et al., Politics 
of sectarianism, 6.

78	 	Picard, Lebanon: a shattered country, 90.
79	 	Vgl. dazu auch Hanf, Erziehungswesen in Gesellschaft und Politik des Li-

banon, 133–136; Theodor Hanf, »Die Hochschulen in den gesellschaftli-
chen Konflikten des Libanon«, in: Ulrich Haarmann, Peter Bachmann (Hg.), 
Die islamische Welt zwischen Mittelalter und Neuzeit. Festschrift für Hans 
Robert Roemer zum 65. Geburtstag, Beirut, Wiesbaden: Franz Steiner Ver-
lag 1979, 230–253.

80	 	Vgl. zu Chehabs Reformen Kingston, Reproducing sectarianism, 38–42; 
Traboulsi, History, 138–144; Salloukh et al., Politics of sectarianism, 19–
20, sowie zeitnah zu den Reformen und sehr detailliert Michael Hudsons 
1968 erstmals erschienenes Buch The precarious republic. Political modern-
ization in Lebanon, Boulder, Colo.: Westview Press 1985, 297–335.

81	 	Vgl. Goria, Sovereignty and leadership, 58.

DIE ENTSTEHUNG EINER KONFESSIONALISTISCHEN ORDNUNG 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111 - am 22.01.2026, 00:19:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


133

im Sand. Die Profiteure des ›libanesischen Systems‹ vermochten sich er-
folgreich gegen allzu starke Einschränkungen ihrer Privilegien zu weh-
ren. Bald zeigte sich gar, dass die Reformen, welche die alten Kräfte 
im Staat hätten schwächen sollen, genau diesen zugutekamen. So profi-
tierten etwa vor allem die alten Eliten von den Infrastrukturprojekten, 
die nicht zur wirtschaftlichen Entwicklung peripherer Regionen beitru-
gen, sondern vielmehr den städtischen Händlern neue Märkte in rura-
len Gebieten erschlossen und die Landflucht erleichterten. Damit stärk-
ten die Reformen die Handels- und Finanzoligarchie mehr, als sie diese 
schwächten, und verschärften die wirtschaftlichen, sozialen und poli-
tischen Ungleichheiten und Ungerechtigkeiten allgemein weiter.82 Das 
Scheitern von Chehabs Vorhaben war allerdings nicht nur der Reform-
resistenz des libanesischen Systems selbst geschuldet. Vielmehr ist dieses 
Scheitern auch mit dem Versäumnis Chehabs zu erklären, den eigentli-
chen Kern der libanesischen Probleme anzugehen, d. h. den politischen 
Konfessionalismus als solchen in Frage zu stellen und substanzielle Sys-
temänderungen anzugehen. Er wollte, wie Fawwaz Traboulsi es auf den 
Punkt bringt, die konfessionalistische Ordnung nicht abschaffen, son-
dern versuchte bloß, ihre negativen Eigenschaften durch wirtschaftliche 
und soziale Reformen zu begradigen.83

Dass es Chehab nicht gelang, die libanesische Ordnung als solche zu 
verändern, sollte sich als besonders verheerend für die nähere Zukunft 
des Landes erweisen. Neben den sozialen und wirtschaftlichen Proble-
men, die sich wegen des Scheiterns der Reformen weiter verschärften, 
brachte seit 1967 ein neuer Faktor das konfessionelle Gleichgewicht 
vermehrt in Gefahr: Zu den bereits 1948 mit der Gründung Israels 
in den Libanon geflüchteten zehntausenden von Palästinensern kamen 
mit einer zweiten Flüchtlingswelle, ausgelöst durch den Sechstagekrieg 
(1967), weitere zehntausende hinzu, so dass 1970 rund 240.000 paläs-
tinensische Flüchtlinge im kleinen Libanon lebten; 1970 kamen wei-
tere 100.000 aus Jordanien dazu.84 Mit den Flüchtlingen ließen sich 
auch Kämpfer der Palestine Liberation Organization (PLO) im Liba-
non nieder, welche Israel nun vermehrt von libanesischem Territorium 
aus angriffen und damit Vergeltungsmaßnahmen provozierten. Diese 
palästinensischen Aktionen sowie die Präsenz der Flüchtlinge im Li-
banon allgemein stießen in der muslimischen Bevölkerung gemeinhin 
auf Sympathien und veranlassten die muslimischen zuʿamāʾ zu der For-
derung, das politische und wirtschaftliche System der neuen Realität 

82	 	Dies belegt Picard, Lebanon: a shattered country, 92–95. Vgl. zu den sich 
verschärfenden wirtschaftlichen und sozialen Problemen der 1960er und 
1970er Jahre ausführlich Traboulsi, History, 156–183.

83	 	Vgl. Traboulsi, History, 140.
84	 	Vgl. Picard, Lebanon: a shattered country, 79, 81.

DIE POSTKOLONIALE ORDNUNG DES NATIONALPAKTS

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111 - am 22.01.2026, 00:19:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134

anzupassen. Dagegen wehrten sich maronitische Politiker und spra-
chen sich dafür aus, die Armee gegen die Palästinenser einzusetzen. 
Zudem mobilisierten sie paramilitärisch gegen die PLO, so vor allem 
die Katāʾib-Partei. Die Katāʾib waren deshalb seit 1970 immer wieder 
in Scharmützel mit den Palästinensern involviert, wobei diese kurzen 
Kämpfe das Land immer wieder an den Rand eines Bürgerkriegs brach-
ten.85

Auch radikalisierte das Scheitern der Reformversuche vom Zentrum 
der Macht her die systemkritischen Kräfte an der politischen Periphe-
rie. Zwar spielten politische Parteien als »rationally organized politi-
cal gropus«,86 die ihre Basis losgelöst von den traditionellen Struktu-
ren rekrutierten, im Parlament nach wie vor eine vernachlässigbare 
Rolle. »The only aspect of Lebanese society that is badly represen-
ted in Parliament is the political element«,87 schrieb Michael Hudson 
1968, um das Paradox der Abwesenheit politischer Parteien im liba-
nesischen politischen Prozess zu beschreiben. Trotzdem oder gerade 
weil sie die traditionellen Strukturen herausforderten und scharf kri-
tisierten, hatten gegen Ende der 1960er Jahre bisher marginalisierte 
politische Parteien und Bewegungen, die ihre Anhängerschaft durch 
ideologische Programme und unabhängig von den Patronage-Netz-
werken für sich gewinnen konnten, regen Zulauf, so etwa die Kom-
munisten, die Baʿṯ-Partei oder die syrischen Nationalisten der SSNP. 
Viele dieser Parteien und Bewegungen – so auch die drei genannten – 
wurden erst 1970 legalisiert, als Kamal Jumblat, Gründer der vorwie-
gend drusischen Progressistisch-Sozialistischen Partei (PSP), während 
der Amtszeit Charles Helous Innenminister war. Jumblat war als Ab-
kömmling einer der mächtigsten drusischen Familien selbst ein traditi-
oneller zaʿīm, der sich in den bestehenden politischen Institutionen eine 
beträchtliche Machtbasis geschaffen hatte. Gleichzeitig war er aber 
auch ein radikaler Kritiker dieser Institutionen, der wusste, dass sie 
nur von außerhalb der bestehenden staatlichen Strukturen her refor-
miert werden konnten. Um seinem Reformwillen Nachdruck zu verlei-
hen, schuf er sich deshalb während der 1960er und 1970er Jahre eine 
außerparlamentarische überkonfessionelle Machtbasis. Vor 1967 fand 
er vor allem Unterstützung bei den Arbeiter- und Studentenbewegun-
gen. Nach dem Sechstagekrieg hingegen machte er sich die Ressourcen 
von rund 15 ideologisch teils sehr unterschiedlichen, aber mehrheitlich 
linken Organisationen zunutze, deren gemeinsamer Nenner die For-
derung radikaler politischer und sozialer Reformen war, und schloss 
sie in der Progressiven Front zusammen, der späteren Libanesischen 

85	 	Vgl. dazu ibid., 77–88; Kingston, Reproducing sectarianism, 45–46.
86	 	Yamak, »Party politics«, 155.
87	 	Hudson, Precarious republic, 248.

DIE ENTSTEHUNG EINER KONFESSIONALISTISCHEN ORDNUNG 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111 - am 22.01.2026, 00:19:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


135

Nationalbewegung (al-Ḥaraka al-Waṭaniyya al-Lubnāniyya).88 Die-
ses Konglomerat aus Organisationen verwob Jumblat zudem mit dem 
überregionalen Netzwerk der PLO und deren gut trainierten Kämp-
fern im Libanon.89

2.6 Bürgerkrieg, Ṭāʾif-Abkommen und danach

Die sozialen Spannungen, verbunden mit dem Unmut über die bestehen-
de Ordnung, sowie die zunehmende Präsenz palästinensischer Kämpfer 
und Flüchtlinge, eine Präsenz, die den Libanon auch in die Turbulen-
zen des internationalen Politgeschehens verwickelte, waren alles Grün-
de, weshalb das fragile libanesische System 1975 kollabierte.90 In die-
sem Jahr begann der Bürgerkrieg, der bis 1990 andauern sollte – den 
gescheiterten politischen Reformen der 1950er und 1960er Jahre folgte 
nun die ›reform by arms‹, wie Traboulsi die erste Phase des Krieges beti-
telt.91 In dieser frühen Phase stand Jumblats Nationalbewegung im Ver-
bund mit der PLO den Milizen der Katāʾib und ihren Verbündeten der 
christlich-maronitischen Front Libanais gegenüber,92 wobei der genaue 
Auslöser der Kampfhandlungen sowie deren exakter Beginn nicht klar 
festlegbar und deshalb umstritten ist.93

Es besteht hier keine Notwendigkeit, die Details des Kriegsgesche-
hens zu rekapitulieren. Die Allianzen und Fronten wechselten während 
der langen Kriegsjahre unzählige Male, oft in Zusammenklang mit Ge-
schehnissen auf dem internationalen politischen Parkett – Theodor 
Hanf schreibt deshalb auch von einem ›Krieg mit vielen Gesichtern‹.94 

88	 	Vgl. zur Namensgebung sowie einer Auflistung der Organisationen, die 
sich der Progressiven Front bzw. der Libanesischen Nationalbewegung 
anschlossen, Goria, Sovereignty and leadership, 93, 111; Theodor Hanf, 
Koexistenz im Krieg. Staatszerfall und Entstehung einer Nation im Liba-
non, Baden-Baden: Nomos Verlagsgesellschaft 1990, 244–245; Traboulsi, 
History, 271.

89	 	Vgl. zu Jumblats politischem Projekt Picard, Lebanon: a shattered country, 
100–101; Kingston, Reproducing sectarianism, 42–44.

90	 	Welcher Grund hauptursächlich für den Sturz ins Chaos verantwortlich ge-
macht wird, ist Gegenstand von Kontroversen. Vgl. dazu zusammenfassend 
Tom Pierre Najem, Lebanon. The politics of a penetrated society, London: 
Taylor & Francis 2012, 28–33. 

91	 	Vgl. Traboulsi, History, 187–204.
92	 	Vgl. zur Zusammensetzung der Front Libanais ibid., 271.
93	 	Vgl. Picard, Lebanon: a shattered country, 105. Vgl. zu den unterschiedli-

chen Gründen, die für den Ausbruch verantwortlich gemacht werden, auch 
Najem, Lebanon, 28–33.

94	 	Hanf, Koexistenz im Krieg, 235–413.

BÜRGERKRIEG, ṬĀʾIF-ABKOMMEN UND DANACH

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111 - am 22.01.2026, 00:19:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136

In diesem wie in jedem anderen Krieg waren dabei die menschlichen wie 
auch die materiellen Kosten immens.95 Besonders in der zweiten Hälfte 
des Krieges, ab 1982, stürzte das Land in ein absolutes Chaos, das War-
lords und ihre Milizen ohne Rücksicht auf menschliche Verluste für ihre 
persönliche Bereicherung ausnützten.96

Der lange Krieg verstärkte die Konfessionalisierung der libanesischen 
Politik und Gesellschaft weiter, da sowohl lokale Kriegstreiber als auch 
internationale Akteure partikulare Gemeinschaftsidentitäten bewusst für 
ihre Interessen instrumentalisierten und radikalisierten. So, wie frühere 
Versuche, das ›libanesische System‹ zu reformieren, scheiterten, so spiel-
ten deshalb auch in der Architektur der Nachkriegsordnung religiös-ge-
meinschaftliche Identitäten die maßgebliche Rolle bei der Strukturie-
rung und Regelung politischer, sozialer und administrativer Prozesse. Im 
Ṭāʾif-Friedensabkommen von 1989 – benannt nach der saudischen Stadt 
Ṭāʾif, wo es ausgehandelt wurde –, das diese Nachkriegsordnung regelte, 
wurde das alten System deshalb nur geringfügig abgeändert. Der infor-
melle Nationalpakt von 1943 dagegen wurde nun festgeschrieben, der 
bekannte Verfassungsartikel 95, der ursprünglich vorübergehend einen 
Ämterproporz festschrieb, beibehalten.97 Picard beschreibt diese Nach-
kriegsordnung mit folgenden Worten: 

After the war, collective cultural identities were acknowledged and cele-
brated, group particularities defended. The failure to abolish confession-
alism not only lifted the taboo against communal socialization but also 
presented it as the norm. Insecurity, dispersion of families, generational 
differences, the loss of socioeconomic criteria at a time of disintegra-
tion, and the paralysis and subsequent breakup of the state structure all 
contributed to the reevaluation of the religious community as the final 
molder of identity.98

Das alte System wurde allerdings nicht nur aus Mangel an Reformwil-
len beibehalten, wie Picard ebenso zeigt. Für seinen Erhalt wurde ebenso 
das Argument ins Feld geführt, dass eine Aufhebung des konfessionellen 
Ämterproporzes in Politik und Verwaltung sowie eine konsequente Sä-
kularisierung der Politik demographische Mehrheiten an die Macht brin-
gen könnte, die Minderheiten unterdrückten – ein Argument, das beson-
ders mit dem Aufkommen islamistischer Strömungen schwer wog. Mit 
Verweis auf umliegende Staaten wie Irak und Syrien wurde zudem dar-
auf verwiesen, dass solche Regimes zwar oft vorgeben, säkular zu sein, 
faktisch jedoch unter dem Deckmantel des Säkularismus eine einzige 

95	 	Wissenschaftliche Überblicksdarstellungen dazu gibt es unzählige. Vgl. z. B. 
Picard, Lebanon: a shattered country, 105–153.

96	 	Vgl. ibid., 130–137.
97	 	Vgl. ibid., 155–159; Najem, Lebanon, 49–50.
98	 	Picard, Lebanon: a shattered country, 157.

DIE ENTSTEHUNG EINER KONFESSIONALISTISCHEN ORDNUNG 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111 - am 22.01.2026, 00:19:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


137

religiöse Gemeinschaft den ganzen Staat für sich beanspruche und to-
talitär herrsche.99

Auch das auf den tertiären Sektor fokussierte und stark liberalisier-
te Wirtschaftssystem wurde nicht grundlegend reformiert. Dies ermög-
lichte es einer neuen Generation von zuʿamāʾ, durch den Wiederaufbau 
des Landes ihre Patronage-Netzwerke auf- und auszubauen – so beson-
ders dem finanzstarken sunnitischen Bauinvestor und zweimaligen Pre-
miermister Rafik Hariri, der 2005 bei einem Attentat ums Leben kam.100

2.7 Das Fortleben des ›sectarian ghost‹

Bis heute harrt das ›libanesische System‹ tiefgreifender Reformen. Zwar 
kam es seit dem Ende des Bürgerkriegs zu keinen größeren bewaffne-
ten Konflikten mehr, doch bleibt der Libanon anfällig für solche, wie 
seit dem Ausbruch des Bürgerkriegs in Syrien immer wieder offenkun-
dig wurde. Auch zivilgesellschaftliche Initiativen, die überkonfessionel-
le Anliegen geltend machen, oder antikonfessionalistische Bewegungen 
werden deshalb immer wieder vom ›sectarian ghost‹ eingeholt – von der 
Vorstellung, dass im Libanon eben doch jeder Bürger in erster Linie eine 
religiöse Gemeinschaft repräsentiert.101

Dieser ›sectarian ghost‹, dieses unterbewusst Konfessionalistische, 
machte auch Nassar in seinem Naḥwa zu schaffen, wo er die ṭāʾifiyya 
nicht nur als etwas angeht, das die Politik und das soziale Zusammen-
leben der Libanesen strukturiert, sondern auch das Denken. Obwohl 
er seine Kritik auf die Gegenwart bezieht und in die Zukunft schaut, 
nimmt er in dieser holistischen Konfessionalismuskritik auf viele Statio-
nen der Genese der bestehenden Gesellschaftsordnung im Libanon sei-
ner Gegenwart direkt oder indirekt Bezug. Mit Buṭrus al-Busṭānī erinnert 
er sich an den Bürgerkrieg von 1860, aber auch die liberalen und repu
blikanischen Erfahrungen der Mutaṣarrifiyya danach, den Long peace, 

99	 	Vgl. ibid., 169–172.
100	Vgl. zu den ökonomischen Entwicklungen und Problemen der Nachkriegs-

zeit sowie Ḥarīrī: ibid., 172–175; Najem, Lebanon, 45, 64–78, 83–98.
101	Von einem ›sectarian ghost‹ sprechen Marie-Noëlle AbiYaghi, Myriam Ca-

tusse und Miriam Younes in ihrer Untersuchung von Protesten u. a. gegen 
die Abfallkrise 2015 in Anspielung auf unterbewusste konfessionelle Denk-
muster, die auch in antikonfessionalistischen Protesten in bestimmten Situa-
tionen zutage treten; vgl. Marie-Noëlle AbiYaghi, Myriam Catusse, Miriam 
Younes, »From isqat an-nizam at-ta’ifi to the garbage crisis movement. Po-
litical identities and antisectarian movements«, in: Rosita Di Pieri, Daniel 
Meier (Hg.), Lebenon facing the Arab Uprisings. Constraints and adapta-
tion, London: Macmillan Publishers Ltd. 2017, 73–91. Vgl. dazu auch Sal-
loukh et al., Politics of sectarianism, 52–69.

DAS FORTLEBEN DES ›SECTARIAN GHOST‹

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111 - am 22.01.2026, 00:19:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138

vergegenwärtigt er damit; seine Sympathien für die SSNP erinnern an die 
Genese einer sozialen und politischen Ordnung unter dem Mandat, die 
die meisten libanesischen Bürger faktisch vom politischen Prozess aus-
schloss und sie von religiösen und finanzstarken Eliten abhängig mach-
te, deren Privilegien von einer defekten Verfassung gestützt werden; seine 
radikale Kritik an Apologeten dieses Systems wie Kamāl al-Ḥāǧǧ und an 
seinen marxistischen Zeitgenossen sowie an den Zuständen der Gegen-
wart zeugen vom liberalen Klima Beiruts der Nachkriegszeit, aber auch 
von den ganzen Lasten und Verunsicherungen, die das Scheitern von 
Chehabs Reformen und schließlich der Sechstagekrieg mit sich brach-
ten und die Vorboten des bald ausbrechenden Bürgerkriegs waren. Wir 
wollen uns nun Naḥwa aber etwas genauer anschauen und zeigen, wie 
sich aus Nassars Kritik des ›libanesischen Systems‹ sein philosophisches 
Projekt entwickelte. Die Begriffe ›Gemeinschaft‹ und ›Gesellschaft‹ spie-
len in dieser Kritik eine zentrale Rolle.

DIE ENTSTEHUNG EINER KONFESSIONALISTISCHEN ORDNUNG 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111 - am 22.01.2026, 00:19:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	2.1  Zum Begriff ṭāʾifiyya
	2.2  Die Konfessionalisierung sozialer Konflikte in der Mitte des 19. Jahrhunderts
	2.3  Parlamentarische Anfänge im Conseil administratif der Mutaṣarrifiyya
	2.4  Die Entstehung des ›libanesischen Systems‹ unter dem Mandat
	2.5  Die postkoloniale Ordnung des Nationalpakts
	2.6  Bürgerkrieg, Ṭāʾif-Abkommen und danach
	2.7  Das Fortleben des ›sectarian ghost‹

