2. Die Entstehung einer
konfessionalistischen Ordnung im Libanon

Nassars Kontext

Nassars 1970 erstmals erschienenes Werk Nahwa konnte kaum deutli-
cher den Zeitgeist seiner Entstehungsjahre widerspiegeln, sowohl, was
den Stil betrifft, als auch in Bezug auf das darin verhandelte Anliegen. So
zeugt Nassars scharfziingige, radikale Kritik an den bestehenden sozia-
len und politischen Umstidnden im Libanon sowie an den Zeitdiagnosen
anderer Denker von einer freiheitlichen Atmosphaire, in der es »intellec-
tually fashionable to be engagé «* war, wie es der Soziologe Samir Khalaf
formuliert hat. Diese Atmosphire war dem Libanon und vor allem seiner
Hauptstadt Beirut spitestens seit den ausgehenden 19 50er Jahren eigen.
Ebenso ist Nahwa aber auch Produkt jener komplexen geo- und sozio-
politischen Spannungen und ideologischen Divergenzen, die das Land in
jenen Jahren gleichfalls prigten und es 1975 in einen funfzehnjihrigen
Biurgerkrieg stiirzen sollten, welcher auch der Liberalitdt dieses Klimas
voriibergehend ein jaihes Ende setzte.*

Trotz dieser Nahe zum Zeitgeschehen beginnt die Geschichte von
Nahwa allerdings bereits gut hundert Jahre vor dessen Veroffentlichung.
Um die Mitte des 19. Jahrhunderts haben namlich tiefgreifende regionale
und uberregionale Verdanderungen zu den ersten religios-konfessionellen
gewalttitigen Konflikten im Libanon gefuhrt. Diese Gewaltausbriiche
liegen am Ursprung dessen, was gemeinhin als faifiyya (*Konfessiona-
lismus<) bezeichnet wirds — ein Begriff, der auch den Fokus von Nassars
Nahwa bildet.

Bevor in den niachsten Kapiteln auf Nassars Beschiftigung mit der liba-
nesischen taifiyya in Nahwa sowie den systematischen Zusammenhang

1 Samir Khalaf, Civil and uncivil violence in Lebanon. A history of the in-
ternationalization of communal conflict, New York: Columbia University
Press 2002, 184.

2 Der libanesische Soziologe Samir Khalaf bezeichnet diese sowohl von Frei-
heit als auch zunehmenden sozialen Spannungen geprigte Zeit zwischen
1943 und 1975 als >Lebanon’s Golden/Gilded Age«. Siehe ibid., 151-203.
Vgl. zum besonderen intellektuellen Klima dieser Zeit im Libanon auch
Elizabeth Picard, Lebanon: a shattered country. Myths and realities of the
wars in Lebanon. Revised edition, New York, London: Holmes & Meier
2002, 95-97.

3 Zur Diskussion moglicher Urspriinge des libanesischen Konfessionalismus
bereits im osmanischen millet-System vgl. Maurus Reinkowski, Ottoman
‘multiculturalism’? The example of the confessional system in Lebanon. A

ITII

0019:52. - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ENTSTEHUNG EINER KONFESSIONALISTISCHEN ORDNUNG

dieses frithen Werkes mit seinen spateren Schriften eingegangen werden
kann, bedarf es hier einer historischen Riickschau auf die Genese einer
konfessionalistischen Ordnung im Libanon seit der Mitte des 19. Jahr-
hunderts. Wie sehr diese Geschichte auch noch Nassars Gegenwart be-
stimmte, lasst sich nicht zuletzt daran erkennen, dass Nahwa mit einer
Vergegenwirtigung der Ideen Butrus al-Bustanis beginnt, dessen Den-
ken von den Schrecken des Biirgerkriegs zwischen Drusen und Maroni-
ten 1860 im Libanongebirge gezeichnet war. Aber auch andere, spitere
Epochen dieser Geschichte finden in Nahwa ihren Widerhall.

Der folgende historische Uberblick skizziert zentrale Entwicklungen
und Ereignisse der jiingeren Geschichte des Libanon, um vor deren Hin-
tergrund in Kapitel 3 Nassars eigene Auseinandersetzung mit dem liba-
nesischen System besser verstehen und der Genese seines philosophi-
schen Projekts auf den Grund gehen zu konnen. Die Darstellung stiitzt
sich auf eine Auswahl der wichtigsten, in ihrer Ganzheit nicht mehr zu
uberblickenden Forschungsliteratur, die sich mit der Geschichte des Li-
banon und besonders der Entstehung der libanesischen faifiyya und ih-
ren vielseitigen Auspragungen auch in der Gegenwart auseinandersetzt.+
Ziel ist es, das >libanesische Systemc«als Interpretationskontext von Nas-
sars Ideenwelt zu etablieren.

2.1 Zum Begriff taifiyya

Der Begriff der taifiyya entzieht sich einer eindeutigen Definition.s
Im Deutschen wird taifiyya gemeinhin mit >Konfessionalismus<, im
Englischen meist mit >sectarianism< oder >confessionalism<« und im

lecture given by Maurus Reinkowski, Beirut: Orient Institute of the Deut-
sche Morgenlidndische Gesellschaft, Istanbul 1999.

4  Einen Uberblick iiber diese Literatur bieten etwa Mayssoun Zein Al Din,
Religion als politischer Faktor? Eine Untersuchung am Beispiel der Frage
des politischen Konfessionalismus in Libanon, Baden-Baden: Nomos 2010,
27-38, sowie Axel Havemann in seinem historischen Einfithrungskapitel
zur Geschichte des Libanon in seiner Habilitationsschrift Geschichte und
Geschichtsschreibung, 31-53.

5 Um die Geschichte und verschiedenen Formen der taifiyya hat sich daher
eine weitldufige sozialwissenschaftliche Debatte iiber die Bedeutung des Be-
griffs entsponnen. Vgl. dazu jiingst ausfithrlich Max Weiss, In the shadow of
sectarianism. Law, Shiism, and the making of modern Lebanon, Cambridge,
London: Harvard University Press 2010, 1-28. Zudem Paul W. T. Kingston,
Reproducing sectarianism. Advocacy networks and the politics of civil so-
ciety in postwar Lebanon, Albany: SUNY Press 2013, 21-24; Bassel F. Sal-
loukh et al., The politics of sectarianism in postwar Lebanon, London: Plu-
to Press 2015, 3.

I12

0019:52. - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUM BEGRIFF TATFIYYA

Franzosischen mit >communautarisme< wiedergegeben, wobei der Be-
griff grundsatzlich negativ konnotiert ist.* Wenn vom libanesischen
Konfessionalismus die Rede ist, hebt faifiyya meist auf das libanesi-
sche politische System ab: Taiftyya meint dann die dem Libanon ei-
gentumliche Form der Konkordanz- oder Konsensdemokratie, die auf
einer proportionalen Allokation der Regierungsimter, Verwaltungspos-
ten, Parlamentssitze und hohen Armeefunktionen unter den mittlerweile
19 offiziell anerkannten Konfessionsgemeinschaften beruht.” Wie aller-
dings bereits Axel Havemann voéllig zu Recht hervorgehoben hat, ist der
Konfessionalismus im Libanon »nicht ein blofSer administrativer Me-
chanismus oder ein System proportionaler politischer Machtverteilung
zwischen verschiedenen religiosen Gruppen«,® sondern auch der zentrale
Kristallisationspunkt unterschiedlicher Vorstellungen tiber die Identitét
des Libanon und dessen Rolle im regionalen Machtgefiige.® Kaum ver-
wunderlich ist es deshalb, dass es nicht eine Geschichte des libanesischen
Konfessionalismus gibt, sondern eine Vielzahl hochst unterschiedlicher
Narrative zu dessen Entstehungsgriinden und unterschiedlichen histori-
schen Auspriagungen. Diese Narrative offenbaren nicht nur bestimmte
ideologische Befangenheiten oder konfessionelle Zugehorigkeiten ihrer
Urheber, sondern implizieren gleichzeitig normative Positionierungen ge-
geniiber dem libanesischen System und dem Libanon als Staat und politi-
schem Gemeinwesen an sich.™ Einer der wenigen gemeinsamen Nenner

6 Vgl. zur (vormodernen) Geschichte der Begriffe taifiyya und taifa Ha-
vemann, Geschichte und Geschichtsschreibung, 54—56; Ussama Makdisi,
The culture of sectarianism. Community, history, and violence in Nine-
teenth-Century Ottoman Lebanon, Berkley, Los Angeles, London: Univer-
sity of California Press 2000, 6-7, 79, 166; Reinkowski, Ottoman ‘multi-
culturalism’?, 2—4.

7  So verwendet etwa die Politikwissenschaftlerin Mayssoun Zein Al Din
den Begriff. Vgl. Zein Al Din, Religion als politischer Faktor?, 16, 38—
42. Nicht zuletzt um die iiberwiegend negative Konnotation des Begriffs
>Konfessionalismus«< zu vermeiden, wird das libanesische politische Sy-
stem oft auch mit dem von Arend Lijphart verwendeten neutraleren Be-
griff des >consociationalism« beschrieben. Vgl. Arend Lijphart, Democracy
in plural societies. A comparative exploration, New Haven, London: Yale
University Press 1977. Darin zum Libanon v.a. S. 147-150; 153-157. Zu-
dem Reinkowski, Ottoman ‘multiculturalism’?, 6—7. Kritisch zu Lijphart
vor dem Hintergrund jiingerer historischer Entwicklungen: Elizabeth
Picard, »Le communautarisme politique et la question de la démocratie
au Liban«, in: Révue Internationale de Politiqgue Comparé 4/3 (1997),
639-656.

8  Havemann, Geschichte und Geschichtsschreibung, 53.

Vgl. ibid., 53—54.

10 Die libanesische Geschichtsschreibung war deshalb bereits Gegenstand meh-

rerer Forschungsarbeiten. Vgl. dazu v.a. die Studien von Axel Havemann:

113

0019:52. - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ENTSTEHUNG EINER KONFESSIONALISTISCHEN ORDNUNG

dieser unterschiedlichen Sichtweisen diirfte sein, dass sie den Gewaltaus-
briichen des 19. Jahrhunderts, die sich tief ins kollektive libanesische Ge-
dachtnis eingepragt haben,™ bei der Genese einer konfessionalistischen
soziopolitischen Ordnung eine zentrale Rolle zuschreiben.

Trotz der Allgegenwirtigkeit der taifiyya in der modernen Geschichte
des Libanon und obwohl, wie Max Weiss betont, iiber keinen anderen
Aspekt der libanesischen Geschichte mehr geschrieben worden sei,™ ist
mit >Konfessionalismus< noch lange nicht alles tiber dieses Land und sei-
ne komplexen sozialen und politischen Strukturen gesagt. Denn konfes-
sionelle Gemeinsamkeiten und Differenzen werden, wie z.B. Meir Zamir
zeigt, stets von personlichen, regionalen, tiberregionalen, ideologischen
oder klientistischen Interessen aufgeweicht, durchkreuzt, iiberbriickt,
verstarkt oder nichtig gemacht.*

2.2 Die Konfessionalisierung sozialer Konflikte in der
Mitte des 19. Jahrhunderts

Der Libanon in den Grenzen, wie er heute existiert, ist im Wesentli-
chen ein Produkt der imperialistischen Neuordnung des Mittleren Os-
tens nach dem Ersten Weltkrieg und der Auflésung des Osmanischen
Reichs: Am 1. September 1920 proklamierte die Mandatsmacht Frank-
reich den >GrofSlibanons, der mit der Einfihrung einer eigenen Verfas-
sung 1926 in>Libanesische Republik« umbenannt wurde, aber noch bis
1943 unter franzosischer Herrschaft blieb.'+ Die Herausbildung des Li-
banon als administratives politisches Gebilde begann allerdings bereits
im spiten 16. Jahrhundert mit der Entstehung eines Emirats im Ga-
bal Lubnan (oder >Mont Libans, >Libanongebirge<). Diese mehrheitlich
von Drusen und Maroniten, aber auch griechisch-orthodoxen, katholi-
schen und schiitischen Gemeinschaften bewohnte Region, die von drei

ibid.; »Historiography in 20th-century Lebanon. Between confessional iden-
tity and national coalescence«, in: Bulletin of the Royal Institute for In-
ter-Faith Studies 4/2 (2002), 49—69. Zudem Max Weiss, » The historiogra-
phy of sectarianism in Lebanon«, in: History Compass 7/1 (2009), 141-154.
Zudem Beydoun, Identité confessionnelle.

11 Vgl. Leila Tarazi Fawaz, An occasion for war. Civil conflict in Lebanon and
Damascus in 1860, Berkeley, Los Angeles: University of California Press
1994, XIii.

12 Vgl. Weiss, »Historiography of sectarianism«, 141.

13 Vgl. Meir Zamir, Lebanon’s quest. The road to statehood, 1926-1939, Lon-
don, New York: Tauris 2000, 31.

14 Vgl. Havemann, Geschichte und Geschichtsschreibung, 31; Fawwaz Tra-
boulsi, A history of modern Lebanon, London, Ann Arbor: Pluto Press
2007, 80.

114

0019:52. - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KONFESSIONALISIERUNG SOZIALER KONFLIKTE

osmanischen Verwaltungsdistrikten (Tripoli, Damaskus und ab 1660 Si-
don) flankiert wurde, genoss unter den Osmanen eine gewisse Unabhin-
gigkeit, wurde aber erst im 19. Jahrhundert als eigene Verwaltungsein-
heit eingerichtet.’s Bereits im 16. Jahrhundert begannen in dieser Region
bestimmte Entwicklungen, die in der Genese des politischen und sozia-
len Lebens des modernen Libanon ihre Spuren hinterlassen sollten: eine
Durchmischung der verschiedenen religiosen Gruppierungen, die Inte-
gration in das kapitalistische Weltwirtschaftsgefiige, ein intensiver Kon-
takt mit europdischer Kultur etwa durch Missionen unterschiedlicher
Denominationen, sowie die Einmischungen europdischer Machte in lo-
kale Angelegenheiten.*¢

Was heute gemeinhin als taifiyya bezeichnet wird, ist allerdings nicht
ein Phianomen des 16., sondern eine Erscheinung des 19. Jahrhunderts.
Diese Sichtweise hat sich in der Geschichtsforschung spatestens seit den
Untersuchungen des Historikers Ussama Makdisi zur Entstehung einer
konfessionalistischen Ordnung im Libanon mehrheitlich durchgesetzt,
wobei Makdisis Argumente auch die Erforschung des Konfessionalismus
der Gegenwart beeinflusst haben.'” Entgegen >orientalistischen< Deutun-
gen der erwihnten Gewaltausbriche des 19. Jahrhunderts, Deutungen,
welche sie als Eruption primordialer kultureller Identititen und Ressen-
timents interpretieren, hat Makdisi die Modernitat und historische Kon-
tingenz der Konflikte herausgearbeitet. Paul Kingston spricht in diesem
Zusammenhang auch von einer »slippery definition of sectarianism«, die
an die Stelle einer »essentialized one« trat.” Neben der Modernitit und
der Kontingenz hebt diese Interpretationsweise die historische Dynamik
des Konfessionalismus hervor: Er hat in verschiedenen historischen Si-
tuationen in unterschiedlichen gesellschaftlichen Teilbereichen und bei

15 Vgl. zum Begriff Gabal Lubnan sowie der Herausbildung eines politischen
Feldes dort Makdisi, Culture of sectarianism, 30; Kamal Salibi, A house of
many mansions. The history of Lebanon reconsidered, London, New York:
1.B. Tauris 2014, 126-129; Kingston, Reproducing sectarianism, 24—25; Al-
bert Hourani, »Lebanon: the development of a political society«, in: ders.,
The emergence of the modern Middle East, London: Macmillan 1981, 124—
141.

16 Vgl. zu diesen frihen Entwicklungen z.B. Traboulsi, History, 3—24.

17 V.a.sein The culture of sectarianism hat der Erforschung des libanesischen
Konfessionalismus wichtige neue Impulse gegeben. Trotzdem scheint sein
revisionistisches Narrativ nicht alle vollstindig tiberzeugt zu haben. Vgl.
jungst etwa William W. Harris, Lebanon. A history, 600—2011, New York:
Oxford University Press 2012, 106, 281, 300, 322. Harris’ Urteil liegt aller-
dings eine zu starke Vereinfachung von Makdisis Argument zugrunde, wenn
er dieses auf die »priority given to European interference« bei der Entste-
hung der Konflikte 1860 reduziert. Vgl. ibid., 300.

18 Vgl. Kingston, Reproducing sectarianism, 23.

115§

0019:52. - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ENTSTEHUNG EINER KONFESSIONALISTISCHEN ORDNUNG

verschiedenen Konfessionen unterschiedliche Auspragungen und Ausdif-
ferenzierungen erfahren und ist auf komplexe Weise mit anderen, etwa
ethnischen oder klassenspezifischen Strukturen verwoben. Auch Max
Weiss spricht von einer »plurality of Lebanese sectarianisms«," um die-
ser Dynamik und Vielférmigkeit Nachdruck zu verleihen.

Makdisi, dessen iiberzeugender Argumentation auch wir hier folgen
wollen, erklirt, dass in der Mitte des 19. Jahrhunderts im Gabal Lubnan
aufgrund einer Vielzahl politischer, 6konomischer und kultureller Fak-
toren eine Umdeutung des Sozialen entlang konfessioneller Trennlini-
en eingesetzt habe. Laut ihm hat damals ein Bruch mit der bestehenden
feudalen Ordnung stattgefunden. Dieser Bruch habe neue soziale Struk-
turen entstehen lassen, in denen die konfessionelle Identitit eines Indi-
viduums zu seinem einzigen sozialen und politischen Merkmal wurde.
Die alte feudale Ordnung war nicht konfessionell, sondern hierarchisch
organisiert, so Makdisi: In ihr standen sich, stark vereinfacht, einerseits
eine Elite, bestehend aus maronitischen und drusischen Notabeln-Fami-
lien, osmanischen Regierungsbeamten und religiosen Wiirdentragern, so-
wie andererseits die ebenfalls sowohl aus Drusen wie auch Maroniten
bestehende >gemeine Bevolkerung« (die sog. ahali) gegeniiber. »Rank,
rather than religion was the all-important marker of elite status in rural
Mount Lebanon«,* wie Makdisi betont. Diese hierarchische Ordnung
wurde symbolisch etwa durch distinkte Kleidungs- und Umgangsformen
oder die Chronisten der Notabeln gestiitzt und reproduziert, vor allem
aber durch bestimmte Praktiken der rigiden Bestrafung jener, welche
etwa durch Revolten dieses System in Frage zu stellen wagten. Gewalt
war folglich ein Mittel der Eliten, um diese hierarchische Sozialordnung
gegeniiber den ahali zu behaupten, und nicht konfessionell motiviert,
wie Makdisi erklart.>

Thr Ende fand diese hierarchische feudale Ordnung an der Schnitt-
stelle zwischen dem zunehmenden Einfluss europdischer Michte in der
Region und osmanischen Reformen, die sich mit lokalen Gegebenhei-
ten auf komplexe Weise verwoben. Wesentlich fiir ihr Ende war die Be-
setzung Syriens inklusive des Libanongebirges 1831 durch Ibrahim Pa-
scha, Sohn des agyptischen Gouverneurs und Expansionisten Mehmed
Ali (r. 1805-18438). Diese Besetzung, welche die Osmanen erst 1840 mit
der Hilfe der Europder beenden konnten, hatte schwerwiegende Fol-
gen fir das soziale Gefuge des Mont Liban. Zum einen war sie der
entscheidende Grund dafiir, dass der osmanische Sultan 1839 mit dem

19 Weiss, Shadow of sectarianism, 9.

20 Makdisi, Culture of sectarianism, 3 5.

21 Vgl.ibid., 35; 29—50; Ussama Makdisi, »Revisiting sectarianism«, in: Tho-
mas Scheffler (Hg.), Religion between violence and reconciliation, Beirut:
2002, 179-191: 180-182.

116

0019:52. - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KONFESSIONALISIERUNG SOZIALER KONFLIKTE

Giilhane-Dekret tiefgreifende Reformen in Armee, Verwaltung und Ge-
sellschaft in Gang setzte, Reformen, die als Ganzes unter dem Namen
Tanzimat in die Geschichte eingingen. Diese Tanzimat-Reformen waren
sowohl auf lokaler als auch auf internationaler Ebene Gegenstand un-
terschiedlicher, sich widersprechender Interpretationen, vor allem was
die darin postulierte Rechtsgleichheit zwischen muslimischen und nicht-
muslimischen osmanischen Untertanen betrifft. Zum anderen zeigte sich
bei den Bemithungen um die Restauration der alten Ordnung, dass diese
von alten und neuen politischen Akteuren nicht nur unterschiedlich erin-
nert wurde, sondern konkurrierende Anspriiche nun auch durch Verwei-
se auf eine mythologisierte Vergangenheit und die Zuhilfenahme eines
religiosen Vokabulars geltend gemacht wurden, womit ein Bewusstsein
fur konfessionelle Differenz entstand.>*

Die ersten Divergenzen beziiglich der Neudefinition der alten Ord-
nung fihrten 1841 zum ersten bedeutenden bewaffneten Konflikt mit
konfessionellem Anstrich, so Makdisi weiter. Drusische Notabeln, die
nach dem Ende der agyptischen Besatzung aus dem Exil zuruckgekehrt
waren, machten in Dair al-Qamar gegeniiber den maronitischen abali
Gebietsanspriiche geltend: Der maronitische Emir Basir Qasim hatte die
Liandereien der drusischen Scheiche wihrend ihrer Abwesenheit an Mit-
glieder seiner eigenen Familie vergeben, weshalb sie diese nun zuriickfor-
derten. Sowohl die drusischen Notabeln als auch die maronitischen ahali
machten dabei ihre Besitzanspriiche mit Verweis auf die Tanzimat gel-
tend: erstere interpretierten sie restaurativ, um ihre alten Rechte auf die
Landereien zu bekraftigen, letztere reformerisch und progressiv, um die
alte Hegemonie der drusischen Notabeln in Frage zu stellen und Rechts-
gleichheit einzufordern. In dieser »far-reaching crisis of coexistence«,
wie Makdisi es nennt, fand ein Konflikt innerhalb der alten Eliten zwi-
schen Basir Qasim und den wiederkehrenden Notabeln seinen Ausdruck
als Konflikt zwischen Drusen und Maroniten. Auch das soziale Element
der sich gegen die drusische Notabeln-Herrschaft wehrenden maroniti-
schen ahali wurde konfessionell erklart. Damit wurde erstmals das Sozi-
ale und Politische in ein religioses Deutungsschema gezwungen, das der
Libanon bis anhin nicht gekannt hatte. Der Krieg, den dieser Konflikt in
Dair al-Qamar nach sich zog, weitete sich bald auf umliegende Dorfer
aus und forderte mehrere hundert Tote auf beiden Seiten.*+

Obwohl der Gewalt in Dair al-Qamar schnell Einhalt geboten wer-
den konnte, stand der Krieg am Anfang eines Prozesses der Neuordnung
und -deutung des Libanon entlang konfessioneller Linien. Wichtig fiir
den Beginn dieses Prozesses war allerdings nicht in erster Linie, dass in

22 Vgl. Makdisi, Culture of sectarianism, 57.
23 Ibid., 65.
24 Vgl.ibid., 63-66.

117

0019:52. - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ENTSTEHUNG EINER KONFESSIONALISTISCHEN ORDNUNG

Dair al-Qamar ein Konflikt tatsichlich konfessionelle Zuge hatte, son-
dern vielmehr, dass ihn die europiischen Machte und die osmanischen
Autoritdten als Ausbruch primordialer religioser Identititen deuteten,
wie Makdisi erklirt. Diese externen Deutungsweisen hatten einen we-
sentlichen Einfluss darauf, wie sich die Europder und Osmanen einen
befriedeten Libanon vorstellten: Sie waren der Grund dafiir, dass der
Mont Liban 1843 zweigeteilt wurde, in einen mehrheitlich von Maroni-
ten bewohnten Verwaltungsdistrikt (gaimagam) im Norden mit einem
maronitischen Gouverneur, und einen drusischen Distrikt im Siiden, wo
auch viele Maroniten wohnten und dem ein drusischer Gouverneur vor-
stand. Beide Distrikte hatten zudem ab 1845 konfessionell parititisch
gemischte Rite.>s

Fir die lokalen Eliten bedeuteten diese europdischen und osmani-
schen Sichtweisen, dass die Konstruktion einer einheitlichen konfessio-
nellen Identitdt zum einzigen erfolgversprechenden Mittel wurde, um ih-
ren Machtanspriichen Gehor zu verschaffen, wie Makdisi argumentiert:

The objective of Druze and Maronite elites was not to confirm European
or Ottoman attitudes toward them but to manipulate the concern for a
reestablishment of order by presenting themselves as the only genuine
interlocutors of the so-called primordial sectarian communities that in-
habited Mount Lebanon. They sought to transform their religious com-
munities into political communities and to harness invented traditions
to their respective causes. [...] Maronite and Druze elites each strove to
present a unified front to the Ottoman state and the European powers,
effectively ignoring a long history of nonsectarian leadership.**

Doch nicht nur auf der Ebenen der Eliten wurde das Soziale und Poli-
tische auf neuartige Weise mit dem Konfessionellen vermengt. Auch bei
den ahali fand ein solcher Prozess statt, der die alte Ordnung radikal
veranderte, wie Makdisi weiter zeigt. Am deutlichsten zeigte sich dies
in den Ereignissen, die in den drusisch-maronitischen Biirgerkrieg von
1860 mindeten. Eine Revolte maronitischer Bauern gegen ihre maroni-
tischen Landbesitzer 1858 im Kisrawan-Distrikt, bei der die Aufstandi-
schen mit Verweis auf die Tanzimat Rechtsgleichheit mit ihren Herren
und die Abschaffung alter aristokratischer Privilegien forderten, nahm
bald konfessionalistische Ziige an. Taniyis Sahin, der Anfithrer der Re-
volte, bediente sich bei diesem Versuch, die politische Rolle der abali neu
zu definieren, einer religiosen Argumentation: Er versuchte glaubhaft zu
machen, im Namen des wahren Christentums zu sprechen, wenn er die

25 Diese Rite sollten dem Gouverneur beim Eintreiben der Steuern sowie bei
der Rechtsprechung behilflich sein. Sie bestanden aus je zwolf Mitgliedern
der wichtigsten religiosen Gemeinschaften. Vgl. dazu Traboulsi, History,
26—-27; Zein Al Din, Religion als politischer Faktor?, 57—-58.

26 Makdisi, Culture of sectarianism, 77.

118

0019:52. - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PARLAMENTARISCHE ANFANGE IM CONSEIL ADMINISTRATIF

Privilegien der alten Eliten herausforderte. Dieses religiose Moment ver-
stirkte sich, als sich die Revolte zwischen Mai und Juni 1860 auf die Ge-
biete ausweitete, in denen maronitische Bauern unter drusischer Herr-
schaft lebten und gegen sie rebellierten.>”

Der Biirgerkrieg, in den die Krise von Kisrawan nun eskalierte, for-
derte mindestens 5000 Tote; 200 Dorfer brannten nieder, T00.000 Men-
schen wurden in die Flucht geschlagen. Erst die Intervention der europi-
ischen Michte konnte die Gewalt stoppen: Mitte August 1860 landeten
6000 franzosische Soldaten an der libanesischen Kiiste, um der Gewalt
gegen Christen Einhalt zu gebieten; von Oktober desselben bis Marz des
ndchsten Jahres unterhielten die europdischen Michte in Beirut mit dem
osmanischen AufSenminister Fuad Pascha Gespriche ab, in denen tiber
die Zukunft des Libanon entschieden wurde.>®

2.3 Parlamentarische Anfiange im Conseil administratif
der Mutasarrifiyya

Spitestens im Zuge dieser europdischen Intervention als Antwort auf die
konfessionelle Gewalt begann die Geschichte eines Libanon, der einer-
seits grundlegende liberale und republikanisch-demokratische Werte zu
wahren sucht, gleichzeitig aber den einzelnen Konfessionsgemeinschaf-
ten Rechte zuspricht, die liberalen demokratischen Strukturen zuwider-
laufen und das Land der latenten Gefahr aussetzen, entlang partiku-
lar-gemeinschaftlicher Linien zu zerbrechen.* Der Balanceakt zwischen
liberaler Demokratie und Konfessionalismus gelang allerdings fiir eini-
ge Jahrzehnte nach den Konflikten von 1860 insofern gut, als grofSere
gewaltsame Auseinandersetzungen ausblieben. Das Ende des Krieges im
Mont Liban war der Beginn jener bis zum Anfang der Mandatszeit an-
haltenden Phase, die Engin Akarli als The long peace bezeichnet hat und
die laut ihm auch von lokalen politischen Akteuren spater als Goldenes
Zeitalter des Friedens erinnert wurde.°

27 Vgl.ibid., 96-144; Makdisi, »Revisiting sectarianism«, 185-187.

28 Vgl. Traboulsi, History, 37-39; Makdisi, Culture of sectarianism, 146. Vgl.
zu den Ereignissen 1860 auch Fawaz, Occasion for war. Fawaz’ Studie bein-
haltet auch einen (allerdings wenig tiberzeugenden) Vergleich der Ereignisse
um 1860 mit dem Biirgerkrieg im Libanon 1975-1990. Vgl. ibid., 218-230.

29 Vgl. zu dieser der sectarian democracy inharenten Spannung Kingston, Re-
producing sectarianism, 21. Vgl. auch Zamir, Lebanon’s quest, 28—30. Vgl.
zur Neustrukturierung des Libanon kurz nach den Ereignissen von 1860
auch Makdisi, Culture of sectarianism, 135-165.

30 Engin Deniz Akarli, The long peace. Ottoman Lebanon, 18611920, Lon-
don, New York: Centre for Lebanese Studies and I.B. Tauris 1993, 188.

119

0019:52. - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ENTSTEHUNG EINER KONFESSIONALISTISCHEN ORDNUNG

1861 wurden die beiden 1843 eingerichteten Verwaltungsdistrikte in
einem speziellen osmanischen Gouvernement, der sogenannten Mutasar-
rifiyya, wieder zusammengefiihrt. Das im gleichen Jahr eingesetzte Regle-
ment et protocole relatifs a la réorganisation du Mont Liban diente
als eine Art Verfassung. Darin wurde unter anderem festgelegt, dass ein
>Administrativrat« (Conseil administratif, maglis), in dem die verschiede-
nen Konfessionen proportional vertreten sein sollten, dem osmanischen
Gouverneur beratend zur Seite stehen sollte. Im Laufe der Zeit erhielt
dieser Rat aber mehr Befugnisse, so insbesondere ein Vetorecht gegen
Steuererhohungen. Die Ratsmitglieder wurden von den Dorfiltesten ge-
wahlt, diese wiederum von den Dorfbewohnern, und zwar ungeachtet
ihrer konfessionellen Zusammensetzung.3!

Wie Akarli zeigt, wurde das Conseil administratif zu einem protopar-
lamentarischen Versuchslabor, in dem eine moderne libanesische politi-
sche Elite heranwuchs und demokratische Praktiken einiibte. Dies zeigte
sich etwa dann, wenn um die Wahl einzelner Mitglieder und die Beset-
zung hoher Amter unter den Abgeordneten und mit den ausldndischen
Konsuln und osmanischen Gouverneuren disputiert wurde oder wenn
der gemeinsame Kampf gegen in Istanbul beschlossene Steuererhohun-
gen eine uberkonfessionelle Front gegen die osmanische Fiskalpolitik
entstehen liefs. Aber auch aufserhalb des Conseil gab diese Institution
Bewegungen und Gruppierungen Auftrieb, die sich auf republikanische
und liberale Werte bezogen, um in ihrem Namen Rechte einzufordern.
Zwar wurden auch im Mutasarrifiyya-System die Sitze im Conseil und
die Amter in der Verwaltung mit minutiéser Genauigkeit auf die ver-
schiedenen Denominationen verteilt. Gerade des konfessionellen Pro-
porzes wegen konnten die verschiedenen Institutionen damit aber auch
zum Ort der tiberkonfessionellen Interaktion und Zusammenarbeit wer-
den: Die Verteilung der Amter auf die Religionsgemeinschaften war in
der Mutasarrifiyya ein Mechanismus, der dabei half, nach den Gewalt-
akten von 1860 eine pluralistische Gesellschaft zu schaffen, verfeinde-
te Parteien in eine gemeinsame politische Offentlichkeit zu integrieren
und damit einer weiteren Konfessionalisierung des Gemeinwesens entge-
genzuwirken, wie Akarli zeigt.3* Zudem tat sich im Conseil seit dem Be-
ginn des 20. Jahrhunderts eine maronitisch dominierte >liberale« Gruppe
von Abgeordneten hervor. Sie verteidigte die republikanischen Errungen-
schaften des Rates und die Koexistenz aller religiosen Gemeinschaften
in einem sikularen Staat gegen die Vorstellung eines Libanon der ma-
ronitischen Kirche und konservativer Notabeln, welche die Mutasarri-
fiyya als christliches Projekt verstanden, das es in Kollaboration mit den

31 Vgl. zu den Wahlprozeduren, der konfessionellen Komposition und den Auf-
gaben des Rates ibid., 82-84, 148-149.
32 Vgl.ibid., 148-149, 161-162; Kingston, Reproducing sectarianism, 25.

I20

0019:52. - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PARLAMENTARISCHE ANFANGE IM CONSEIL ADMINISTRATIF

Franzosen gegen die angebliche arabisch-islamische Bedrohung zu ver-
teidigen gelte. Dieser >liberale< Trend wurde allerdings von Akteuren mit
ganz unterschiedlichen Interessen getragen und konnte deshalb nicht zu
einer politischen Bewegung mit einem klar definierten ideologischen Pro-
gramm heranwachsen. Es handelte sich, wie Carol Hakim darlegt, um
eine lose Gruppe von Politikern, Funktionidren und Intellektuellen, wel-
che eine grundsitzliche Unzufriedenheit mit der autoritiren Politik der
osmanischen Gouverneure sowie der »conservative league of notables
and clergy«33 einte. Dabei wurde die kritische Haltung der >Liberalen«
der Mutasarrifiyya auch von Exillibanesen gestiitzt, die in anderen Teilen
des Osmanischen Reichs - so besonders im nahe gelegenen Beirut — oder
den USA und Europa mit neuen, aufklirerischen Ideen in Beriihrung ka-
men und sie in ihre eigenen Vorstellungen eines libanesischen Gemein-
wesens integrierten.>* Zu diesen Exillibanesen gehorte auch Butrus al-
Bustani (1819-1883), der den Mont Liban 1840 verliefS und nach Beirut
umsiedelte. Tief schockiert von den Ereignissen um 1860 im Libanon-
gebirge, versuchte er in flugblattahnlichen Schriften mit dem Titel Nafir
Suriyya ("Fanfare Syriens<) den Gewaltausbriichen auf den Grund zu ge-
hen und Vorschlige zu machen, wie religios motivierte Gewalt in Zu-
kunft verhindert werden konne. Mit seinen politischen Reformvorschla-
gen, die sich im kosmopolitischen Beirut vom Erbe der europiischen
Aufklirung inspirieren liefSen, sowie mit seinen Bemiithungen um eine
Modernisierung der arabischen Sprache und des Bildungswesens wurde
er zu einem der ersten Protagonisten der sogenannten Nahda: jener lite-
rarischen, kulturellen und sozialen Reformbewegung im Nahen Osten
und Nordafrikas, die in der ersten Halfte des 19. Jahrhunderts begann
und ungefihr bis zum Ersten Weltkrieg andauerte.s

Die Vision eines demokratisch-republikanischen Libanon, wie sie in der
politischen Praxis der Mutasarrifiyya reifte, konnte sich im komplexen

33 Carol Hakim, The origins of the Lebanese national idea, 1840-1920, Berk-
ley, Los Angeles, London: University of California Press 2013, 169.

34 Vgl. Akarly, The long peace, 68—77, 96-97, 163—173; Hakim, Origins, 145—
147, 158-185. Auch vom Riickenwind der Konstitutionellen Reform 1908
konnten die >Liberalen< nur kurze Zeit profitieren. Vgl. ibid., 195—205.

35 Vgl. Hakim, Origins, 147-156. Die Datierung von Beginn und Ende der
Nahda ist unterschiedlich. Wie oben erwihnt, dauerte sie Nassar zufol-
ge von der Besetzung Agyptens durch Napoleon 1798 bis zum Zweiten
Weltkrieg und der Griindung Israels an. Normalerweise wird ihr Beginn ir-
gendwo zwischen 1798 und dem Beginn der Tanzimat bzw. der Mitte des
19. Jh. angesetzt, ihr Ende mehrheitlich nach dem Ersten, manchmal aber
auch nach dem Zweiten Weltkrieg. Vgl. zu Bustani auch Ussama Makdi-
si, » After 1860. Debating religion, reform, and nationalism in the Otto-
man Empire«, in: International Journal of Middle East Studies 34/4 (2002),
601-617; Butrus Abu-Manneh, » The Christians between Ottomanism and

I2T

0019:52. - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ENTSTEHUNG EINER KONFESSIONALISTISCHEN ORDNUNG

diplomatischen Ringen um die Zukunft des Landes in den zwei Jahren
nach dem Ersten Weltkrieg und im Zuge der Auflésung des Osmanischen
Reichs allerdings nicht durchsetzen.3¢ Obwohl auch liberale Vertreter des
Conseil administratif der Pariser Friedenskonferenz ihre Vorstellungen
der Zukunft des Libanon darlegen konnten, setzte sich nicht ihre repu-
blikanisch-sikulare, sondern die Vision eines Libanon der christlichen
Vorherrschaft und der konfessionellen Partikularitit unter franzosischer
Direktherrschaft durch, wie sie laut Akarli vor allem vom maronitischen
Patriarchen Ilyas Huwayyik gestiitzt wurde. Demokratische Selbstbe-
stimmung hatte dabei nur am Rande Platz. Zwar sprachen sich zunichst
sowohl die Mehrheit der Abgeordneten des Conseil als auch der Patri-
arch fir die Schaffung eines geographisch erweiterten GrofSlibanon un-
ter franzosischem Mandat und gegen die Integration des Landes in ein
Grof$syrien aus, wie es sich die Mehrheit der muslimischen Bevolkerung
aufgrund des Erstarkens der syrisch-arabischen Nationalisten in Damas-
kus wiinschte. Trotzdem schienen sich die >liberale< und die >christliche<
Vision im engeren Sinne im Kern zu unterscheiden.’”

Als sich im Juni 1920 dann doch sieben der zwolf Abgeordneten —
nachdem sie festgestellt hatten, dass die Franzosen im Libanon ihren ei-
genen republikanischen Prinzipien zuwiderhandeln wiirden — gegen das
franzosische Mandat aussprachen, wurden sie verhaftet und des Hoch-
verrats und der Verschworung schuldig gesprochen. General Gouraud,
seit 1919 Hochkommissar des Libanon und bekannt fiir seine Nihe zur
katholischen Kirche und imperialistischen Kreisen, l6ste darauf das Con-
seil auf.3® Die syrisch-arabischen Nationalisten von Damaskus besiegte
er kurz darauf in der Schlacht von Maisaliin; am 1. September prokla-
mierte er in Beirut offiziell den >Groflibanon«. Die Mutasarrifiyya Ga-
bal Lubnan wurde dazu mit den Kiistenstadten Beirut, Sidon, Tyros und
Tripoli sowie den vormaligen osmanischen Verwaltungseinheiten Has-
baya, Rasaya, Balbak und ‘Akkar vereint.’* Damit gehorten nun auch
die wertvollen Hifen an der Kiiste sowie die getreidereichen Ebenen im
Landesinnern zum Libanon.#

Mit dem Beginn der franzosischen Mandatsherrschaft nahm der Long
peace der konfessionellen Koexistenz ein Ende; wie Kais Firro betont,

Syrian nationalism. The ideas of Butrus al-Bustani«, in: International Jour-
nal of Middle East Studies 11/3 (1980), 287-304.

36 Dieses diplomatische Ringen und die verschiedenen Positionen, die sich
dabei herausbildeten, hat Carol Hakim detailliert herausgearbeitet. Vgl.
Hakim, Origins, 213-260.

37 Vgl. Akarly, The long peace, 176-177. Vgl. zu diesen beiden Visionen auch
Hakim, Origins, 178-185, 213—260.

38 Vgl. dazu Hakim, Origins, 255-257; Akarly, The long peace, 179-180.

39 Vgl. Traboulsi, History, 8o.

40 Vgl. Picard, Lebanon: a shattered country, 32.

I22

0019:52. - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PARLAMENTARISCHE ANFANGE IM CONSEIL ADMINISTRATIF

verfolgten die Franzosen eine »policy of purposely dividing the Syrian and
Lebanese population along lines of sectarian and regional communities «.4"
Akarli stellte dabei — dhnlich wie Makdisi fiir das 19. Jahrhundert — fest,
dass dieser Form des Herrschens die anthropologische Pramisse zugrunde
lag, dass das libanesische Gemeinwesen essentiell konfessionalistisch sei.+*

In den politischen Diskursen, welche diese geopolitische Neuordnung
der Levante in den zwei Jahren nach dem Ersten Weltkrieg begleiteten,
begannen sich auch deutlicher als zuvor libanesische, syrische und ara-
bische nationalistische Positionen herauszukristallisieren. Vor dem Ers-
ten Weltkrieg waren diese nationalistischen bzw. protonationalistischen
Vorstellungen einer Identitdt des Libanon noch selten in Konflikt ge-
raten, da sie sich in vielen Punkten iiberschnitten und in einem steten
Wandel begriffen waren und damit noch einer ideologischen Schirfung
harrten;+ im Kontext des Osmanischen Reichs wurden sie zudem vor
allem im Zuge der Konstitutionellen Revolution 1908 von einem osma-
nischen Verfassungspatriotismus iberwolbt.#+ Des Weitern entwickelten
sich, wie Raghid el-Solh hervorhebt, die verschiedenen Nationalismen in
unterschiedlichen Regionen: Syrische und arabische Nationalismen ent-
standen vor allem in den urbanen Zentren, libanesische beschrankten
sich dagegen mehrheitlich auf den Mont Liban. Im Zuge der Desinte-
gration des Osmanischen Reichs sowie der Integration wichtiger Stadte
wie Beirut und Tripolis in den neugeschaffenen Grofslibanon begannen
diese unterschiedlichen Identitatsvorstellungen im politischen Diskurs je-
doch vermehrt miteinander in Konflikt zu geraten und erhielten dadurch
auch klarere ideologische Konturen.*s Firro will sie als »>diskursive Sys-
teme« verstanden haben, welche unterschiedliche Vorstellungen lokaler
soziokultureller und ethnoreligioser Gruppen dariiber widerspiegelten,
wie sie sich zur franzosischen Herrschaft und der politischen Ausgestal-
tung eines Grofslibanon positionieren sollten. Syrische und arabische na-
tionalistische Vorstellungen seien dabei vor allem von Gruppen in die
politischen Auseinandersetzungen eingebracht worden, welche die Exis-
tenz eines Libanon, wie ihn die fast ausschliefSlich maronitischen libane-
sischen Nationalisten imaginierten, in Frage stellten.+S

41 Kais M. Firro, Inventing Lebanon. Nationalism and the state under the
mandate, London, New York: I.B. Tauris 2003, 77.

42 Vgl. Akarly, The long peace, 173-183, 192. Vgl. auch Firro, Inventing Leba-
non, 75-77.

43 Vgl. Firro, Inventing Lebanon, 21-22. Vgl. dazu auch Hakim, Origins, be-
sonders 151-152; Asher Kaufman, Reviving Phoenicia. The search for iden-
tity in Lebanon, London: 1.B. Tauris 2004, 8 1-83.

44 Vgl. Hakim, Origins, 201.

45 Vgl. Raghid El-Solh, Lebanon and Arabism. National identity and state for-
mation, London: 1.B. Tauris 2004, 1-2.

46 Vgl. Firro, Inventing Lebanon, 22, 31.

123

0019:52. - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ENTSTEHUNG EINER KONFESSIONALISTISCHEN ORDNUNG

2.4 Die Entstehung des >libanesischen Systems«
unter dem Mandat

Unter franzdsischer Mandatsherrschaft entstand das, was unter anderen
Meir Zamir als das »Lebanese system« bezeichnet hat: »[a] delicate ba-
lance between the sects, clans and regions, along with a capitalist lais-
sez-faire economy based on trade and service«.#” Die franzosische Man-
datsmacht baute insofern auf dem System der Mutasarrifiyya auf, als auch
sie den Konfessionalismus in die neue politische Ordnung einschrieb. Be-
reits in den Wahlen von 1922 wurden die 30 (und spater mehr) Abge-
ordneten des neu geschaffenen Reprisentativrates (des spiteren Parla-
ments),** der an die Stelle des Conseil administratif trat, in den zunichst
sechs Wahlbezirken nach einem konfessionellen Proporz vergeben. Dieser
wurde auch spiter weitergefiihrt und in neuen Wahlgesetzen festgeschrie-
ben. Zwar wurden die Reprisentanten einer einzelnen Konfession jeweils
von der gesamten Bevolkerung eines Bezirkes gewihlt, egal welcher Religi-
on sie angehorten. Dies sollte den Wettbewerb zwischen Kandidaten auch
innerhalb einzelner Konfessionen fordern. Viele Anwirter auf ein Man-
dat kampften daher auf gemischten Wahllisten um einen Sitz, um so ihre
Wahlchancen zu erhohen. Das System bot aber auch neue Chancen fiir
Absprachen und Konflikte unter potenziellen Kandidaten einzelner Ge-
meinschaften sowie unter den Anwirtern auf einer gemischten Liste. Zu-
dem griffen die franzosischen Kolonialbehorden immer wieder massiv in
die Listen ein, um ihnen genehmen Kandidaten Vorteile zu verschaffen.+

Die 1926 eingesetzte Verfassung, die mehrheitlich bis heute in Kraft
ist, vertiefte die konfessionelle Zergliederung des Landes zudem weiter.
So wurde im bekannten Artikel 95 etwa festgelegt: »As a provisional
measure [...] and for the sake of justice and amity, the sects shall be
equitably represented in public employment and in the composition of
the Ministry.«5° Artikel 9 schrieb das Recht auf Selbstverwaltung aller

47 Zamir, Lebanon’s quest, 36.

48 Bis 1927 hatte der Libanon auch eine zweite Kammer, den Senat, dessen
16 Mitglieder vom Hochkommissar ernannt wurden. Vgl. Firro, Inventing
Lebanon, 100-104; Zamir, Lebanon’s quest, 29—30.

49 Vgl. zum Wahlsystem und den Wahlgewohnheiten sowohl wihrend als auch
nach der Mandatszeit Eyal Zisser, Lebanon. The challenge of independence,
London, New York: I.B. Tauris 2000, 42—43. Firro, Inventing Lebanon, 77—
78; Picard, Lebanon: a shattered country, 51—53. Auch sonst zeigte die fran-
zosische Kolonialverwaltung viele autoritire Ziige. So manipulierte sie nicht
nur Wahlen, sondern suspendierte mehrere Male die Verfassung, schrankte
die Meinungsfreiheit ein etc. Vgl. Kingston, Reproducing sectarianism, 2.8;
Firro, Inventing Lebanon, 123-124.

so [0.A.], »The Lebanese Constitution«, in: Arab Law Quarterly 12/2 (1997),
224-261: 260. Vgl. dazu auch Zamir, Lebanon’s quest, 30.

124

0019:52. - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ENTSTEHUNG DES >LIBANESISCHEN SYSTEMS-

Gemeinschaften und damit das Recht auf eine eigene Personenstands-
gesetzgebung und die Reprisentation durch die eigenen religiosen Wiir-
dentriger fest; Artikel 1o gab den Gemeinschaften das Recht auf eigene
Erziehungs- und Bildungssysteme.s*

Getragen und ausgeniitzt wurde dieser konfessionell strukturierte
Kolonialstaat von einer neuen politischen Elite. Sie bestand aus alten,
landbesitzenden christlichen Familien aus dem Mont Liban und einer
christlichen Finanzbourgeoisie aus Beirut, schiitischen und sunnitischen
landbesitzenden Familien aus der Peripherie des Landes sowie sunni-
tischen Notabeln aus den neu zum Libanon gehérenden Kistenstad-
ten. Zusammen bildeten sie die neue Schicht lindlicher und urbaner
sogenannter zuama’ (sg. zaim) oder >Patrons¢, die ihre wirtschaftliche
und politische Macht im neuen Staat durch den Zugang zu neuen Res-
sourcen, anhand derer sie ihre Patronage-Netzwerke auszubauen ver-
mochten, noch stirken konnten.s* Viele der sunnitischen und schiiti-
schen Clans, die durch die Schaffung des Grofslibanon erst in den neuen
Staat integriert wurden, mussten allerdings von den Kolonialmachten
und ihren mehrheitlich maronitischen Kollaborateuren zunachst in ei-
nem langwierigen Prozess davon tiberzeugt werden, dass das System des
Konfessionalismus nun »the only game in town«3 sei. Wie Firro zeigt,
mussten vor allem arabisch-nationalistisch eingestellte sunnitische, aber
auch schiitische Eliten, die sich einen Anschluss ihrer Gebiete an Syri-
en wunschten, durch wirtschaftliche und politische Anreize davon tber-
zeugt werden, sich einem System unterzuordnen, das ihnen aus der Zeit
osmanischer Herrschaft unbekannt war. Erst in den 1930er Jahren, als
sie merkten, dass Frankreich nicht von seinen Plinen abriicken wiirde,
den territorialen Status quo der libanesischen Republik beizubehalten,
gaben sie ihre irredentistischen Tendenzen zumindest vorlaufig auf und
spielten das konfessionalistische Spiel mit. Allerdings wurden sie berech-
tigterweise das Gefiihl nie los, im neuen Staat diskriminiert zu werden,
weshalb sie dessen Institutionen immer wieder boykottierten und die pri-
vilegierte Stellung der Christen darin kritisierten.s+

st Vgl. Havemann, Geschichte und Geschichtsschreibung, 40; Zamir, Leba-
non’s quest, 30; Kingston, Reproducing sectarianism, 29; Salloukh et al.,
Politics of sectarianism, 32-36.

52 Vgl. zum Begriff der zuama’ Firro, Inventing Lebanon, 91-98, sowie die
von ihm dort u.a. besprochenen Hottinger und Khalaf: Arnold Hotting-
er, »Zu‘ama’ in historical perspective«, in: Leonard Binder (Hg.), Politics
in Lebanon, New York, London, Sydney: John Wiley & Sons, Inc. 1966,
85—-105; Samir Khalaf, »Changing forms of political patronage«, in: ders.,
Lebanon’s predicament, New York: Columbia University Press 1987, 73—
101.

53 Firro, Inventing Lebanon, 152.

54 Vgl.ibid., 151-176; Picard, Lebanon: a shattered country, 65-68.

125

0019:52. - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ENTSTEHUNG EINER KONFESSIONALISTISCHEN ORDNUNG

Mit der Verfassung von 1926 und den Bemiithungen, das neue System
auch fiir die sunnitischen und schiitischen Eliten attraktiv zu machen,
war eine politische Ordnung geschaffen, in der Akteure unterschiedliche
Netzwerke mobilisierten, um die Allokation staatlicher Machtressourcen
(Parlamentssitze und Stellen in der Verwaltung, 6ffentliche Gelder etc.)
zu beeinflussen und im eigenen Interesse zu manipulieren. Klientistische
zuama-Netzwerke wurden etwa dann aktiviert, wenn bei Wahlen zwei
Mitglieder derselben Konfession um denselben Parlamentssitz kimpften;
auf konfessionelle Loyalititen wurde dagegen etwa dann zuriickgegrif-
fen, wenn vor den Wahlen jeweils von Neuem verhandelt wurde, wel-
cher Gemeinschaft in welchem Verhiltnis wie viele Sitze im Parlament
zustanden oder wer nach den Wahlen welche Regierungsposten besetzen
durfte.ss Die Mobilisierung solcher Netzwerke auf der Ebene der Eliten
wurde dabei auf der Strafle auch immer wieder in gewalttdtige Auseinan-
dersetzungen zwischen konfessionellen Gruppierungen tibersetzt.* Um
ihre Verhandlungspositionen zu starken, mobilisierten die einzelnen Ak-
teure zudem auch vermehrt regionale und internationale Netzwerke.s”

Den wichtigsten Architekten wie auch Apologeten fand dieses >libane-
sische System« in Michel Chiha (Misal Siha), der wesentlich an der Aus-
gestaltung der Verfassung von 1926 beteiligt war.s® Der 1891 geborene
chaldaische Katholik und Bewunderer franzosischer Kultur tat sich als
Journalist, Verleger der Zeitung Le Jour, Schriftsteller, politischer Theo-
retiker und kurzzeitig auch Praktiker hervor, vor allem aber als sehr er-
folgreicher Banker. Chiha war Teil einer von den Franzosen geforderten,
mehrheitlich maronitischen Finanz- und Handelsbourgeoisie, deren Ein-
fluss auf die libanesische Politik vor allem nach der Unabhingigkeit 1943
spiirbar wurde.s* Chihas Leben war von der Uberbriickung konfessionel-
ler und geographischer Grenzen geprigt, was vor allem seiner Tatigkeit
als Geschiftsmann geschuldet war: Weil die Chihas mit der griechisch-ka-
tholischen FarGn-Familie die Chiha-Far‘an-Bank gegriindet hatten, heira-
tete auch er der Familientradition entsprechend eine Farin, um damit die

55 Als z.B. nach dem Ende der Prisidentschaft von Charles Dabbas 1932 so-
wohl Emile Eddé als auch Bechara al-Khoury (beide Maroniten) ein Auge
auf das Amt warfen, mobilisierten sie ihre personlichen Netzwerke. Diese in-
nermaronitische Kluft schloss sich daraufhin kurzfristig wieder, als die Ma-
roniten ihren Alleinanspruch auf das Amt des Prisidenten geltend machten
und damit eine einheitliche Front gegen die Sunniten bilden mussten. Vgl.
dazu Firro, Inventing Lebanon, 114-116; 201-209.

56 Vgl. dazu etwa ibid., 148-150.

57 Vgl. Kingston, Reproducing sectarianism, 32-33.

58 Vgl. zu den politischen Umstidnden, unter denen diese Verfassung geschrie-
ben wurde, sowie den daran beteiligten Akteuren Firro, Inventing Lebanon,
31-33; Zamir, Lebanon’s quest, 37.

59 Vgl. dazu Kingston, Reproducing sectarianism, 30.

126

0019:52. - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ENTSTEHUNG DES >LIBANESISCHEN SYSTEMS-

Geschiftsbeziehungen zu starken; sein Kapital ermoglichte es ihm, zum
Sponsor von Bishara al-Khuri (Bisara al-Hari) zu werden, dem ersten liba-
nesischen Prasidenten nach der Unabhiangigkeit; als Geschiaftsmann kam
er zudem mit den machtigen und finanzstarken sunnitischen und maro-
nitischen Handlerfamilien Beiruts und anderer Metropolen des Umlandes
in Kontakt. All diese geschiftsbedingten Grenziiberschreitungen prigten
auch sein Denken. So ging es ihm in seinem libanesischen Nationalismus
nicht wie seinen Vorgidngern primir um die Betonung der kulturellen Dif-
ferenzen von>Libanesen<und >Arabern«< bzw. Syrern<.® Vielmehr versuchte
er in seinen zahlreichen Schriften, der neuen, multikonfessionellen Realitit
des GrofSlibanon gerecht zu werden und sein Land als essentiell multi-
konfessionell zu charakterisieren. Dabei glaubte er aufgrund seiner grenz-
uberschreitenden geschiftlichen Tatigkeiten fest an den freien Markt als
Mittel, um Denkweisen verandern und eine pluralistische Gesellschaft in-
tegrieren zu konnen. In einem schwachen Staat, in dem Waren und Ide-
en frei zirkulieren konnen, soll die unsichtbare Hand des Laissez-faire die
Anhinger unterschiedlicher religioser und ideologischer Uberzeugungen in
das Gemeinwesen integrieren: Dies — nach den Worten von Carolyn Gates
eine sogenannte -Merchant Republic< — war in den Grundziigen die Vision
Chihas.®* Meir Zamir beschreibt sie folgendermafien:

[Michel Chiha] believed in a system of give and take that would benefit
all sides; hence his view of parliament not as an institution representing
the sovereignty of the Lebanese people, but a marketplace where the
political and economic elites of the various communities could meet,
exchange views, bargain and reach agreements based on compromise,
rationalism, tolerance and conciliation.®*

Chiha tiberschitzte allerdings die integrierenden Krifte des Marktes.
Das System, das er mit seinem grofSen Einfluss auf die Ausgestaltung der
Verfassung zu schaffen mithalf, diente vor allem den alten und neuen Eli-
ten dabei, schnellen Profit zu machen, wobei sie das gesamtlibanesische
Gemeinwohl und langfristige Entwicklungen ignorierten. Breitere Be-
volkerungsschichten wurden von diesem System sowohl 6konomisch als
auch politisch marginalisiert: Sie konnten davon nur insofern profitieren,

60 Vgl. zu Chihas libanesischem Nationalismus und seinem Einfluss auf die Ge-
nese eines >Phonizier-Mythos< sowie dessen Unterschiede und Verbindungen
zu anderen libanesischen Nationalismen, ferner zu seinem Leben allgemein
v.a. Kaufman, Reviving Phoenicia, 57—70 sowie v.a. 159-169. Zudem Sal-
loukh et al., Politics of sectarianism, 15; Firro, Inventing Lebanon, 31-37;
Zamir, Lebanon’s quest, 39.

61 Vgl. Firro, Inventing Lebanon, 31. Carolyn L. Gates, The Merchant Repub-
lic of Lebanon. Rise of an open economy, London, New York: 1.B. Tauris
Publishers 1998, 84.

62 Zamir, Lebanon’s quest, 39.

127

0019:52. - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ENTSTEHUNG EINER KONFESSIONALISTISCHEN ORDNUNG

als sie Teil eines Patronage-Netzwerks waren, um darauf zu hoffen, dass
die Ressourcen, die sich die alten landbesitzenden und die neuen Fi-
nanz-Eliten untereinander aufteilten, bis zu ihnen hinuntersickern wiir-
den. Die politische Partizipation durch basisdemokratische Prozesse
blieb ihnen hingegen faktisch verwehrt.®

Dass dieses System jene Teile der Bevolkerung marginalisierte, die
von auflerhalb der traditionellen etablierten Kanile nach einem Zugang
zur Politik und zu staatlichen Ressourcen suchten, zeigt auch ein Blick
auf die politischen Parteien, die sich im Libanon in den 1930er Jahren
zu formieren begannen. Nicht- bzw. iberkonfessionelle Parteien, deren
Ideologien das traditionelle System herausforderten und geltend mach-
ten, nationale vor partikulare Interessen zu stellen, konnten zwar unter
Studenten und Intellektuellen eine betrichtliche Anhangerschaft rekru-
tieren. Es gelang solchen Parteien wie etwa der Syrischen Sozial-Natio-
nalistischen Partei (SSNP)¢ oder den Kommunisten jedoch nicht, die
bestehenden Strukturen zu verdndern und eine alternative Elite zu eta-
blieren, welche die Hegemonie der alten hatte zu brechen vermogen. Er-
folgreicher waren dagegen jene Parteien, die ihre Anhangerschaft entlang
der traditionellen Netzwerke rekrutierten, so vor allem die maroniti-
schen Kat@'ib sowie die sunnitische Naggada.’s Der SSNP, die in ihrem
Selbstverstindnis mehr eine Bewegung als eine politische Partei war, ge-
lang jedoch zumindest in den Reihen ihrer eigenen Mitglieder eine ge-
wisse konfessionelle Durchmischung. Thre Ideologie, welche die Errich-
tung eines modernen grofssyrischen Nationalstaates zum Ziel hatte und
vom griechisch-orthodoxen, von vielen seiner Anhinger nahezu vergot-
terten Antan Sa‘adah (geb. 1904, 1949 von den Franzosen hingerich-
tet) in zahlreichen Schriften ausgearbeitet wurde, ist in ihrer Ganzheit
schwer zu fassen und politisch zu verorten, hat in vielen Belangen jedoch

63 Vgl.ibid., 31.

64 Die Partei wurde unter dem Namen al-Hizb as-Stiri al-Qaumi (Syrische Na-
tionalpartei) gegriindet und von den Franzosen als Parti Populaire Syrien
(PPS) bezeichnet. Ihr Griinder, Antin Sa‘adah, inderte den Namen mehre-
re Male, 1947 in al-Hizb as-Str1 al-Qaumi al-Igtima‘ (Syrische Sozial-Na-
tionalistische Partei, SSNP). Vgl. Labib Zuwiyya Yamak, The Syrian So-
cial Nationalist Party. An ideological analysis, Cambridge, Mass.: Harvard
University Press 1966, 167. Unter letzterer Bezeichnung ist sie bis heute
aktiv.

65 Vgl. zum Entstehungskontext dieser Parteien sowie den Eigenheiten des li-
banesischen Parteiensystems allgemein den etwas alten, aber trotzdem grof3-
tenteils noch sehr aktuellen Artikel von Labib Zuwiyya Yamak, »Party po-
litics in the Lebanese political system«, in: Leonard Binder (Hg.), Politics in
Lebanon, New York, London, Sydney: John Wiley & Sons, Inc. 1966, 143—
166. Zudem Firro, Inventing Lebanon, 129-130; Picard, Lebanon: a shat-
tered country, 54-58; Kingston, Reproducing sectarianism, 333 4.

128

0019:52. - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE POSTKOLONIALE ORDNUNG DES NATIONALPAKTS

faschistoide Zuge, so etwa in den Symbolen der Partei.’® Besonders we-
gen ihrer modernistischen und religionskritischen Visionen sowie ihrer
modernen Organisationsstrukturen war sie allerdings auch iiber den Li-
banon hinaus Vorbild fiir andere Parteien und genoss besonders bei In-
tellektuellen ganz unterschiedlicher Provenienz viele Sympathien.¢”

2.5 Die postkoloniale Ordnung des Nationalpakts

Im Geiste dieses unter franzosischer Herrschaft entstandenen >libanesi-
schen Systems< wurde auch die nachkoloniale Ordnung festgelegt, und
zwar im sognannten >Nationalpakt< (al-mitaq al-watani). Dieses unge-
schriebene >gentlemen’s agreement<, wie Havemann das Abkommen tref-
fend bezeichnet,®® war das Resultat einer Reihe von Gespriachen zwi-
schen Prasident Bishara al-Khuri und dem sunnitischen Premierminister
Riad al-Solh (Riyad as-Sulh) kurz nach den Wahlen von 1943. Darin
wurde von beiden Seiten die Unabhingigkeit des libanesischen Staa-
tes sowohl von Frankreich und anderen europaischen Staaten als auch
von Syrien bekraftigt, gleichzeitig aber sowohl sein arabischer Charak-
ter wie auch seine Verbindungen zum Westen anerkannt. Zudem wur-
den der Amterproporz zwischen den verschiedenen religiosen Gemein-
schaften bestitigt und neue Quoten fir die Verteilung der verschiedenen
Posten in Staat und Verwaltung bestimmt. Auch wurde festgelegt, dass
der Prasident immer ein Maronit sein soll, der Premierminister ein Sun-
nit und der Sprecher des Parlaments ein Schiit, was allerdings bereits
gingige Praxis war.® Moglich wurde der Pakt im Windschatten der seit
den 1930er Jahren zwischen den beiden grofiten Konfessionen des Li-
banon stattfindenden Anndherung, die sich im Zuge des Kampfes um
Unabhiangigkeit noch verstarkte. Auch die Schwichung der Franzosen
wahrend des Zweiten Weltkriegs, welche den Briten mehr Einfluss in der
Levante ermoglichte, begtnstigte die Vereinbarung: Wie Firro argumen-
tiert, erkannten die Briten die staatstragende Rolle, welche die Sunniten

66 Vgl. zur Ideologie der Partei Yamak, Syrian Social Nationalist Party. Vgl.
zur Ideologie der SSNP auch unten 3.4.

67 Der syrische Dichter Adounis ist wohl der bekannteste (ehemalige) Anhin-
ger der SSNP. Franck Mermier listet weitere auf, vgl. Mermier, »A ombre
du leader disparu«, 188. Dazu auch Rabi* Abi Fadil, Atar Antun Sa‘adab
fi udaba’ ‘asribi, [0.0.]: ar-Rukn li-t-Tibaa wa-n-Nasr 2002. Vgl. zur Ge-
schichte der Partei und ihrem politischen Einfluss Yamak, Syrian Social Na-
tionalist Party, §3—75; Zisser, Lebanon, 164-189; Mermier, »A 'ombre du
leader disparu«.

68 Vgl. Havemann, Geschichte und Geschichtsschreibung, 42.

69 Vgl. zum Inhalt des Nationalpaktes Zisser, Lebanon, 58—59; Picard, Leba-
non: a shattered country, 69—70.

129

0019:52. - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ENTSTEHUNG EINER KONFESSIONALISTISCHEN ORDNUNG

zu spielen bereit waren, und betrachteten sie deshalb auf Augenhohe mit
den Maroniten. Sie ermutigten deshalb das Abkommen, wihrend Frank-
reich als selbst ernannte Schutzmacht der Maroniten den sunnitischen
»arabischen Nationalisten« lieber eine weniger tragende politische Rolle
zugesprochen hitte.”

Wie genau der Inhalt des Nationalpaktes von 1943 sowie die Um-
stinde seines Zustandekommens zu interpretieren sind, ist umstritten.
So kann er gemif$ Eyal Zisser etwa als politisches Abkommen zwischen
den beiden michtigsten konfessionellen Gruppen des Libanon gelesen
werden, die damit auch ihre ideologischen Differenzen tiber die Identi-
tat des Staates beilegten; oder als Deal innerhalb der maronitisch-sun-
nitischen Wirtschaftselite; oder gar als personlicher Pakt zwischen zwei
machtigen Mannern.”* Auch der Einfluss des Abkommens auf die zu-
kiinftigen politischen Entwicklungen des Landes wird kontrovers beur-
teilt; dessen Interpretation dndert sich, wie Farid el-Khazen meint, mit
dem Wandel des politischen Klimas selbst.”> Kaum zu bestreiten diirfte
allerdings sein, dass, so Elizabeth Picard, der Nationalpakt vor allem ein
Elitenpakt bar jeglicher demokratischer Legitimitat ist. Er wurde unter
Ausschluss der Offentlichkeit beschlossen, um diese »in the communal
framework under the thumb of the traditional notables, heads of fami-
lies, landowners, and clerical authorities«73 zu halten. Laut Picard wiir-
de daher die Bezeichnung s>communitarian pact< die Eigenschaften des
Abkommens besser beschreiben als >national pact«.7+

Wie fragil die nachkoloniale Ordnung des Nationalpakts war, zeig-
te sich ein erstes Mal deutlich im Kontext der sich polarisierenden poli-
tischen Weltlage in den 1950er Jahren. Dass der 1952 ins Amt gewahl-
te Prisident Camille Chamoun (Kamil Sam‘an) mit den Michten des
1955 von den USA unterstiitzten Bagdad-Paktes (Irak und Tirkei) an-
bandelte und auch die Eisenhower-Doktrin unterstiitzte, interpretierten
seine sunnitischen >Vertragspartner< ebenso als Bruch mit dem >Natio-
nal-Pakt« wie die Maroniten die Sympathien der meisten Muslime fiir

70 Vgl. Firro, Inventing Lebanon, 207. Vgl. zu den Wahlen 1943 sowie den
nationalen und internationalen Kontexten, die das Abkommen ermoglich-
ten, Farid el-Khazen, The communal pact of national identities. The making
and politics of the 1943 National Pact, Oxford: Centre for Lebanese Studies
1991, 3—-37. Zudem Zisser, Lebanon, 41—57; Picard, Lebanon: a shattered
country, 63—70.

71 Vgl. Zisser, Lebanon, 60-63.

72 Vgl. el-Khazen, Communal pact, 4, 38-68. Vgl. allgemein zu den Defekten
des Paktes auch Zisser, Lebanon, 63—67.

73 Picard, Lebanon: a shattered country, 71.

74 Vgl. ibid. Fir eine dhnliche Interpretation des Nationalpaktes vgl. Ussama
Makdisi, »Reconstructing the nation-state. The modernity of sectarianism
in Lebanon«, in: Middle East Report 200 (1996), 23-26, 30: 25—26.

130

0019:52. - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE POSTKOLONIALE ORDNUNG DES NATIONALPAKTS

Gamal Abdel Nassers panarabische Projekte. Letztere — so etwa die Uni-
on der »progressiven« Staaten Agypten und Syrien 1958 in der kurzlebi-
gen Vereinigten Arabischen Republik — schienen auch die politische In-
tegritdt des Libanon wieder in Frage zu stellen. Der kurze Biirgerkrieg,
der zwischen den Unterstiitzern von Chamouns Politik und ihren Geg-
nern 1958 entflammte, nahm mehrheitlich konfessionelle Ziige an, ob-
wohl die Opposition gegen Chamoun auch von prominenten Christen
getragen wurde. Sein Ende fand der Konflikt nach der Landung ame-
rikanischer Truppen, die jedoch nicht in Kampfhandlungen verwickelt
wurden, Mitte Juli im selben Jahr. Wie Caroline Attié allerdings festhilt,
hatte das System des Nationalpakts den Konflikt bereits vor der Inter-
vention gelost und sich damit selbst wieder ins Gleichgewicht gebracht.”s

Das Ende des Krieges 1958 war gleichzeitig der Beginn eines ernst-
haften Versuchs, das libanesische System grundlegend zu reformieren.
Treibende Kraft der Reformen war der neue Prisident und vormalige
Armeechef Fuad Chehab (Fwad Sihab),”s der sich wihrend der Krise
1958 allerseits Respekt fiir seine Person verdient hatte, weil er die Ar-
mee aus dem Konflikt herauszuhalten vermochte und damit ihre Spal-
tung entlang konfessioneller Linien verhinderte. Zunachst war Chehab
nach dem Gewaltausbruch von 1958 darum bemiiht, das konfessio-
nelle Gleichgewicht wiederherzustellen, indem er die Vereinbarungen
des Nationalpakts streng einzuhalten suchte. Auf internationaler Ebe-
ne bedeutete dies, dass er eine neutralere Politik als sein Vorginger
praktizierte. Auf der innenpolitischen Bithne vergroferte er durch ein
neues Gesetz den muslimischen Anteil an den Verwaltungsposten und
brachte Entwicklungs- und Infrastrukturprojekte auf den Weg, von
denen vor allem muslimische Gebiete profitierten. Auch versuchte er,
wichtige politische Personlichkeiten, die wahrend der Prasidentschaft
Chamouns abgewihlt und marginalisiert wurden, so etwa den Drusen
Kamal Jumblat (Kamal Gunbalat), wieder in den politischen Prozess
zu integrieren, indem er die Anzahl der Parlamentssitze vergrofierte.
Gleichzeitig versuchte er aber auch, die traditionellen Eliten zu schwi-
chen, indem er die Macht des Prisidenten dazu nutzte, den Staat gegen-
uber den zentrifugalen Partikularinteressen der zu'ama’ zu stirken und
das ziigellose Laissez-faire eines Marktes zu bandigen, der nur ein paar

75 Caroline Camille Attié, Struggle in the Levant. Lebanon in the 1950s, Lon-
don: L.B. Tauris in association with the Centre for Lebanese Studies 2004,
223-224, 229. Vgl. zur Krise von 1958 und ihrer Genese auch Irene L.
Gendzier, Notes from the minefield. United States intervention in Lebanon
and the Middle East, 1945-1958, New York: Columbia University Press
1997.

76 Vgl. zur Person Chehabs Wade R. Goria, Sovereignty and leadership in
Lebanon 1943-1976, London: Ithaca Press 1985, 58—60.

I31

0019:52. - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ENTSTEHUNG EINER KONFESSIONALISTISCHEN ORDNUNG

wenige begiinstigte.”” Chehab rekrutierte dazu parallel zu den beste-
henden staatlichen Strukturen eine grofSe Anzahl Beamter und Akade-
miker, die nicht mit dem alten Establishment verflochten waren (»their
watchword was rationality«,”® so Picard), und brachte mit ihrer Hil-
fe ein technokratisches GrofSprojekt auf den Weg, welches fiir eine ge-
rechtere Verteilung der staatlichen Ressourcen sorgen sollte. Dazu ge-
horten neben den erwiahnten Entwicklungs- und Infrastrukturprojekten
die Griindung einer Sozialversicherung sowie der Ausbau der ersten 6f-
fentlichen und gratis zugianglichen Universitat (der 1951 bzw. 1953 ge-
griindeten Université Libanaise?), der 1959 eine juristische Fakultit
angegliedert wurde. Betraut wurden mit diesen Projekten rund 70 neu
geschaffene unabhingige Agenturen und Dienste, die direkt dem Prisi-
dentenbiiro unterstellt waren. Zudem wurde das sogenannte Deuxiéme
Bureau geschaffen, eine Art personlicher Geheimdienst Chehabs, der die
zu'‘ama-Netzwerke durchleuchten und unter Kontrolle bringen sollte,
dabei aber auch repressiv in zivilgesellschaftliche Institutionen eingriff
und Wahlen manipulierte.®

Die Zeit von Chehabs Prisidentschaft (bis 1964) war eine der inne-
ren und dufleren Stabilitit. Dies zeigte sich nicht zuletzt daran, dass es
Chehab gelang, fiir seine Projekte die Unterstiitzung von so unterschied-
lichen politischen Akteuren wie dem erwihnten Drusen Kamal Jumblat
sowie Pierre Gemayel (Gumayyil) von der maronitischen Kata’ib-Partei
zu gewinnen.®* Alles in allem waren Chehabs Reformversuche allerdings
erfolglos — unter seinem Nachfolger Chales Helou (Hulw) verliefen sie

77 Die von Chehab in Auftrag gegebene IRFED-Erhebung (benannt nach dem
franzosischen Institut International de Recherche et de Formation en vue
du Développement Harmonisé) fand unter vielem anderen heraus, dass im
Libanon Anfang der 1960er Jahre 4% der Bevolkerung iiber 33 % des Ver-
mogens verfigten, wihrend sich 50% der Bevolkerung 18% davon teilten.
Vgl. Picard, Lebanon: a shattered country, 9o—91; Salloukh et al., Politics
of sectarianism, 6.

78 DPicard, Lebanon: a shattered country, 9o.

79 Vgl. dazu auch Hanf, Erziehungswesen in Gesellschaft und Politik des Li-
banon, 133-136; Theodor Hanf, »Die Hochschulen in den gesellschaftli-
chen Konflikten des Libanon«, in: Ulrich Haarmann, Peter Bachmann (Hg.),
Die islamische Welt zwischen Mittelalter und Neuzeit. Festschrift fiir Hans
Robert Roemer zum 65. Geburtstag, Beirut, Wiesbaden: Franz Steiner Ver-
lag 1979, 230-253.

8o Vgl. zu Chehabs Reformen Kingston, Reproducing sectarianism, 38—42;
Traboulsi, History, 138-144; Salloukh et al., Politics of sectarianism, 19—
20, sowie zeitnah zu den Reformen und sehr detailliert Michael Hudsons
1968 erstmals erschienenes Buch The precarious republic. Political modern-
ization in Lebanon, Boulder, Colo.: Westview Press 1985, 297-33 5.

81 Vgl. Goria, Sovereignty and leadership, 58.

132

0019:52. - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE POSTKOLONIALE ORDNUNG DES NATIONALPAKTS

im Sand. Die Profiteure des >libanesischen Systems< vermochten sich er-
folgreich gegen allzu starke Einschrankungen ihrer Privilegien zu weh-
ren. Bald zeigte sich gar, dass die Reformen, welche die alten Krifte
im Staat hdtten schwichen sollen, genau diesen zugutekamen. So profi-
tierten etwa vor allem die alten Eliten von den Infrastrukturprojekten,
die nicht zur wirtschaftlichen Entwicklung peripherer Regionen beitru-
gen, sondern vielmehr den stidtischen Hiandlern neue Markte in rura-
len Gebieten erschlossen und die Landflucht erleichterten. Damit stirk-
ten die Reformen die Handels- und Finanzoligarchie mehr, als sie diese
schwichten, und verscharften die wirtschaftlichen, sozialen und poli-
tischen Ungleichheiten und Ungerechtigkeiten allgemein weiter.®* Das
Scheitern von Chehabs Vorhaben war allerdings nicht nur der Reform-
resistenz des libanesischen Systems selbst geschuldet. Vielmehr ist dieses
Scheitern auch mit dem Versiumnis Chehabs zu erkldren, den eigentli-
chen Kern der libanesischen Probleme anzugehen, d.h. den politischen
Konfessionalismus als solchen in Frage zu stellen und substanzielle Sys-
temanderungen anzugehen. Er wollte, wie Fawwaz Traboulsi es auf den
Punkt bringt, die konfessionalistische Ordnung nicht abschaffen, son-
dern versuchte blof3, ihre negativen Eigenschaften durch wirtschaftliche
und soziale Reformen zu begradigen.®s

Dass es Chehab nicht gelang, die libanesische Ordnung als solche zu
verindern, sollte sich als besonders verheerend fiir die nahere Zukunft
des Landes erweisen. Neben den sozialen und wirtschaftlichen Proble-
men, die sich wegen des Scheiterns der Reformen weiter verscharften,
brachte seit 1967 ein neuer Faktor das konfessionelle Gleichgewicht
vermehrt in Gefahr: Zu den bereits 1948 mit der Grundung Israels
in den Libanon gefliichteten zehntausenden von Palastinensern kamen
mit einer zweiten Fliichtlingswelle, ausgelost durch den Sechstagekrieg
(1967), weitere zehntausende hinzu, so dass 1970 rund 240.000 palis-
tinensische Fliichtlinge im kleinen Libanon lebten; 1970 kamen wei-
tere 100.000 aus Jordanien dazu.®* Mit den Flichtlingen liefSen sich
auch Kdmpfer der Palestine Liberation Organization (PLO) im Liba-
non nieder, welche Israel nun vermehrt von libanesischem Territorium
aus angriffen und damit Vergeltungsmafinahmen provozierten. Diese
paldstinensischen Aktionen sowie die Priasenz der Flichtlinge im Li-
banon allgemein stiefSen in der muslimischen Bevolkerung gemeinhin
auf Sympathien und veranlassten die muslimischen zuama’ zu der For-
derung, das politische und wirtschaftliche System der neuen Realitit

82 Dies belegt Picard, Lebanon: a shattered country, 92—95. Vgl. zu den sich
verschirfenden wirtschaftlichen und sozialen Problemen der r960er und
1970er Jahre ausfithrlich Traboulsi, History, 156-183.

83 Vgl. Traboulsi, History, 140.

84 Vgl. Picard, Lebanon: a shattered country, 79, 81.

133

0019:52. - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ENTSTEHUNG EINER KONFESSIONALISTISCHEN ORDNUNG

anzupassen. Dagegen wehrten sich maronitische Politiker und spra-
chen sich dafiir aus, die Armee gegen die Palistinenser einzusetzen.
Zudem mobilisierten sie paramilitirisch gegen die PLO, so vor allem
die Kat2’ib-Partei. Die Kat2’ib waren deshalb seit 1970 immer wieder
in Scharmiitzel mit den Palastinensern involviert, wobei diese kurzen
Kampfe das Land immer wieder an den Rand eines Biirgerkriegs brach-
ten.®s

Auch radikalisierte das Scheitern der Reformversuche vom Zentrum
der Macht her die systemkritischen Krifte an der politischen Periphe-
rie. Zwar spielten politische Parteien als »rationally organized politi-
cal gropus«,® die ihre Basis losgelost von den traditionellen Struktu-
ren rekrutierten, im Parlament nach wie vor eine vernachlissigbare
Rolle. »The only aspect of Lebanese society that is badly represen-
ted in Parliament is the political element«,*” schrieb Michael Hudson
1968, um das Paradox der Abwesenheit politischer Parteien im liba-
nesischen politischen Prozess zu beschreiben. Trotzdem oder gerade
weil sie die traditionellen Strukturen herausforderten und scharf kri-
tisierten, hatten gegen Ende der 1960er Jahre bisher marginalisierte
politische Parteien und Bewegungen, die ihre Anhangerschaft durch
ideologische Programme und unabhingig von den Patronage-Netz-
werken fiir sich gewinnen konnten, regen Zulauf, so etwa die Kom-
munisten, die Ba‘t-Partei oder die syrischen Nationalisten der SSNP.
Viele dieser Parteien und Bewegungen - so auch die drei genannten —
wurden erst 1970 legalisiert, als Kamal Jumblat, Grunder der vorwie-
gend drusischen Progressistisch-Sozialistischen Partei (PSP), wihrend
der Amtszeit Charles Helous Innenminister war. Jumblat war als Ab-
kémmling einer der machtigsten drusischen Familien selbst ein traditi-
oneller za‘im, der sich in den bestehenden politischen Institutionen eine
betrachtliche Machtbasis geschaffen hatte. Gleichzeitig war er aber
auch ein radikaler Kritiker dieser Institutionen, der wusste, dass sie
nur von auflerhalb der bestehenden staatlichen Strukturen her refor-
miert werden konnten. Um seinem Reformwillen Nachdruck zu verlei-
hen, schuf er sich deshalb wihrend der 1960er und 1970er Jahre eine
aufSerparlamentarische iberkonfessionelle Machtbasis. Vor 1967 fand
er vor allem Unterstiitzung bei den Arbeiter- und Studentenbewegun-
gen. Nach dem Sechstagekrieg hingegen machte er sich die Ressourcen
von rund 15 ideologisch teils sehr unterschiedlichen, aber mehrheitlich
linken Organisationen zunutze, deren gemeinsamer Nenner die For-
derung radikaler politischer und sozialer Reformen war, und schloss
sie in der Progressiven Front zusammen, der spateren Libanesischen

85 Vgl. dazu ibid., 77-88; Kingston, Reproducing sectarianism, 45-46.
86 Yamak, »Party politics«, 155.
87 Hudson, Precarious republic, 2.48.

134

0019:52. - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BURGERKRIEG, TATF-ABKOMMEN UND DANACH

Nationalbewegung (al-Haraka al-Wataniyya al-Lubnaniyya).*® Die-
ses Konglomerat aus Organisationen verwob Jumblat zudem mit dem
tiberregionalen Netzwerk der PLO und deren gut trainierten Kamp-
fern im Libanon.*

2.6 Burgerkrieg, T2’if-Abkommen und danach

Die sozialen Spannungen, verbunden mit dem Unmut iiber die bestehen-
de Ordnung, sowie die zunehmende Prasenz palidstinensischer Kampfer
und Flichtlinge, eine Prisenz, die den Libanon auch in die Turbulen-
zen des internationalen Politgeschehens verwickelte, waren alles Griin-
de, weshalb das fragile libanesische System 1975 kollabierte.* In die-
sem Jahr begann der Biirgerkrieg, der bis 1990 andauern sollte — den
gescheiterten politischen Reformen der 19 50er und 1960er Jahre folgte
nun die sreform by arms<, wie Traboulsi die erste Phase des Krieges beti-
telt.** In dieser frithen Phase stand Jumblats Nationalbewegung im Ver-
bund mit der PLO den Milizen der Kata'ib und ihren Verbiindeten der
christlich-maronitischen Front Libanais gegeniiber,>* wobei der genaue
Ausloser der Kampfhandlungen sowie deren exakter Beginn nicht klar
festlegbar und deshalb umstritten ist.*s

Es besteht hier keine Notwendigkeit, die Details des Kriegsgesche-
hens zu rekapitulieren. Die Allianzen und Fronten wechselten wiahrend
der langen Kriegsjahre unzihlige Male, oft in Zusammenklang mit Ge-
schehnissen auf dem internationalen politischen Parkett — Theodor
Hanf schreibt deshalb auch von einem >Krieg mit vielen Gesichtern«.s+

88 Vgl. zur Namensgebung sowie einer Auflistung der Organisationen, die
sich der Progressiven Front bzw. der Libanesischen Nationalbewegung
anschlossen, Goria, Sovereignty and leadership, 93, 111; Theodor Hanf,
Koexistenz im Krieg. Staatszerfall und Entstehung einer Nation im Liba-
non, Baden-Baden: Nomos Verlagsgesellschaft 1990, 244-245; Traboulsi,
History, 271.

89 Vgl. zu Jumblats politischem Projekt Picard, Lebanon: a shattered country,
100o-1071; Kingston, Reproducing sectarianism, 42—44.

90 Welcher Grund hauptursichlich firr den Sturz ins Chaos verantwortlich ge-
macht wird, ist Gegenstand von Kontroversen. Vgl. dazu zusammenfassend
Tom Pierre Najem, Lebanon. The politics of a penetrated society, London:
Taylor & Francis 2012, 28-33.

91 Vgl. Traboulsi, History, 187—204.

92 Vgl. zur Zusammensetzung der Front Libanais ibid., 271.

93 Vgl. Picard, Lebanon: a shattered country, 105. Vgl. zu den unterschiedli-
chen Griinden, die fir den Ausbruch verantwortlich gemacht werden, auch
Najem, Lebanon, 28-33.

94 Hanf, Koexistenz im Krieg, 235—413.

135

0019:52. - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ENTSTEHUNG EINER KONFESSIONALISTISCHEN ORDNUNG

In diesem wie in jedem anderen Krieg waren dabei die menschlichen wie
auch die materiellen Kosten immens.*s Besonders in der zweiten Halfte
des Krieges, ab 1982, stiirzte das Land in ein absolutes Chaos, das War-
lords und ihre Milizen ohne Riicksicht auf menschliche Verluste fiir ihre
personliche Bereicherung ausniitzten.*®

Der lange Krieg verstirkte die Konfessionalisierung der libanesischen
Politik und Gesellschaft weiter, da sowohl lokale Kriegstreiber als auch
internationale Akteure partikulare Gemeinschaftsidentititen bewusst fiir
ihre Interessen instrumentalisierten und radikalisierten. So, wie frithere
Versuche, das >libanesische System« zu reformieren, scheiterten, so spiel-
ten deshalb auch in der Architektur der Nachkriegsordnung religios-ge-
meinschaftliche Identititen die mafSgebliche Rolle bei der Strukturie-
rung und Regelung politischer, sozialer und administrativer Prozesse. Im
Taif-Friedensabkommen von 1989 — benannt nach der saudischen Stadt
Ta'if, wo es ausgehandelt wurde —, das diese Nachkriegsordnung regelte,
wurde das alten System deshalb nur geringfugig abgeidndert. Der infor-
melle Nationalpakt von 1943 dagegen wurde nun festgeschrieben, der
bekannte Verfassungsartikel 95, der urspriinglich voriibergehend einen
Amterproporz festschrieb, beibehalten.?” Picard beschreibt diese Nach-
kriegsordnung mit folgenden Worten:

After the war, collective cultural identities were acknowledged and cele-
brated, group particularities defended. The failure to abolish confession-
alism not only lifted the taboo against communal socialization but also
presented it as the norm. Insecurity, dispersion of families, generational
differences, the loss of socioeconomic criteria at a time of disintegra-
tion, and the paralysis and subsequent breakup of the state structure all
contributed to the reevaluation of the religious community as the final
molder of identity.*®

Das alte System wurde allerdings nicht nur aus Mangel an Reformwil-
len beibehalten, wie Picard ebenso zeigt. Fur seinen Erhalt wurde ebenso
das Argument ins Feld gefuhrt, dass eine Aufhebung des konfessionellen
Amterproporzes in Politik und Verwaltung sowie eine konsequente Si-
kularisierung der Politik demographische Mehrheiten an die Macht brin-
gen konnte, die Minderheiten unterdriickten — ein Argument, das beson-
ders mit dem Aufkommen islamistischer Stromungen schwer wog. Mit
Verweis auf umliegende Staaten wie Irak und Syrien wurde zudem dar-
auf verwiesen, dass solche Regimes zwar oft vorgeben, sikular zu sein,
faktisch jedoch unter dem Deckmantel des Sikularismus eine einzige

95 Wissenschaftliche Uberblicksdarstellungen dazu gibt es unzihlige. Vgl. z.B.
Picard, Lebanon: a shattered country, 105-153.

96 Vgl.ibid., 130-137.

97 Vgl.ibid., 155-159; Najem, Lebanon, 49-50.

98 Picard, Lebanon: a shattered country, 157.

136

0019:52. - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS FORTLEBEN DES >SECTARIAN GHOST«

religiose Gemeinschaft den ganzen Staat fiir sich beanspruche und to-
talitar herrsche.”

Auch das auf den tertidren Sektor fokussierte und stark liberalisier-
te Wirtschaftssystem wurde nicht grundlegend reformiert. Dies ermog-
lichte es einer neuen Generation von zuamda’, durch den Wiederaufbau
des Landes ihre Patronage-Netzwerke auf- und auszubauen - so beson-
ders dem finanzstarken sunnitischen Bauinvestor und zweimaligen Pre-
miermister Rafik Hariri, der 2005 bei einem Attentat ums Leben kam.**°

2.7 Das Fortleben des >sectarian ghost«

Bis heute harrt das >libanesische Systemc« tiefgreifender Reformen. Zwar
kam es seit dem Ende des Biirgerkriegs zu keinen groferen bewaffne-
ten Konflikten mehr, doch bleibt der Libanon anfillig fiir solche, wie
seit dem Ausbruch des Biirgerkriegs in Syrien immer wieder offenkun-
dig wurde. Auch zivilgesellschaftliche Initiativen, die tiberkonfessionel-
le Anliegen geltend machen, oder antikonfessionalistische Bewegungen
werden deshalb immer wieder vom >sectarian ghost< eingeholt — von der
Vorstellung, dass im Libanon eben doch jeder Biirger in erster Linie eine
religiose Gemeinschaft reprisentiert.'**

Dieser >sectarian ghost«, dieses unterbewusst Konfessionalistische,
machte auch Nassar in seinem Nahwa zu schaffen, wo er die taifiyya
nicht nur als etwas angeht, das die Politik und das soziale Zusammen-
leben der Libanesen strukturiert, sondern auch das Denken. Obwohl
er seine Kritik auf die Gegenwart bezieht und in die Zukunft schaut,
nimmt er in dieser holistischen Konfessionalismuskritik auf viele Statio-
nen der Genese der bestehenden Gesellschaftsordnung im Libanon sei-
ner Gegenwart direkt oder indirekt Bezug. Mit Butrus al-Bustani erinnert
er sich an den Birgerkrieg von 1860, aber auch die liberalen und repu-
blikanischen Erfahrungen der Mutasarrifiyya danach, den Long peace,

99 Vgl.ibid., 169-172.

100 Vgl. zu den 6konomischen Entwicklungen und Problemen der Nachkriegs-
zeit sowie Harirl: ibid., 172~175; Najem, Lebanon, 45, 64-78, 83-98.

101 Von einem ssectarian ghost« sprechen Marie-Noélle AbiYaghi, Myriam Ca-
tusse und Miriam Younes in ihrer Untersuchung von Protesten u.a. gegen
die Abfallkrise 2015 in Anspielung auf unterbewusste konfessionelle Denk-
muster, die auch in antikonfessionalistischen Protesten in bestimmten Situa-
tionen zutage treten; vgl. Marie-Noélle AbiYaghi, Myriam Catusse, Miriam
Younes, »From isqat an-nizam at-ta’ifi to the garbage crisis movement. Po-
litical identities and antisectarian movements«, in: Rosita Di Pieri, Daniel
Meier (Hg.), Lebenon facing the Arab Uprisings. Constraints and adapta-
tion, London: Macmillan Publishers Ltd. 2017, 73-91. Vgl. dazu auch Sal-
loukh et al., Politics of sectarianism, 52-69.

137

0019:52. - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ENTSTEHUNG EINER KONFESSIONALISTISCHEN ORDNUNG

vergegenwartigt er damit; seine Sympathien fur die SSNP erinnern an die
Genese einer sozialen und politischen Ordnung unter dem Mandat, die
die meisten libanesischen Biirger faktisch vom politischen Prozess aus-
schloss und sie von religiosen und finanzstarken Eliten abhingig mach-
te, deren Privilegien von einer defekten Verfassung gestiitzt werden; seine
radikale Kritik an Apologeten dieses Systems wie Kamal al-Hagg und an
seinen marxistischen Zeitgenossen sowie an den Zustinden der Gegen-
wart zeugen vom liberalen Klima Beiruts der Nachkriegszeit, aber auch
von den ganzen Lasten und Verunsicherungen, die das Scheitern von
Chehabs Reformen und schliefSlich der Sechstagekrieg mit sich brach-
ten und die Vorboten des bald ausbrechenden Biirgerkriegs waren. Wir
wollen uns nun Nahwa aber etwas genauer anschauen und zeigen, wie
sich aus Nassars Kritik des >libanesischen Systems« sein philosophisches
Projekt entwickelte. Die Begriffe »Gemeinschaft< und >Gesellschaft< spie-
len in dieser Kritik eine zentrale Rolle.

138

0019:52. - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748906599-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	2.1  Zum Begriff ṭāʾifiyya
	2.2  Die Konfessionalisierung sozialer Konflikte in der Mitte des 19. Jahrhunderts
	2.3  Parlamentarische Anfänge im Conseil administratif der Mutaṣarrifiyya
	2.4  Die Entstehung des ›libanesischen Systems‹ unter dem Mandat
	2.5  Die postkoloniale Ordnung des Nationalpakts
	2.6  Bürgerkrieg, Ṭāʾif-Abkommen und danach
	2.7  Das Fortleben des ›sectarian ghost‹

