6 Instrumente fiir die ethische Bewertung

6.1 Einfiihrung

Die ethische Analyse, Priifung und Bewertung der digitalen Transformati-
on und datenbasierter Systeme unter ethischen Gesichtspunkten erfordert
ethische Prinzipien und Normen als Orientierungshilfe. Es gibt Forderun-
gen, von einer Tabula rasa auszugehen und neue ethische Prinzipien und
Normen fiir ein neues digitales Zeitalter der Menschheit zu schaffen oder
die bestehenden ethischen Prinzipien und Normen aufgrund der technolo-
giebasierten Verdnderungen zu iiberdenken.?® Die in diesem Buch vorge-
schlagene Methode besteht darin, dass wir das Rad nicht neu erfinden
miissen, da die bestehenden ethischen Prinzipien und Normen ihre Giil-
tigkeit nicht allein aufgrund einer technologiebasierten Innovation verlie-
ren. Zum Beispiel bleibt der Mensch Tréger:in der Menschenwiirde, auch
wenn datenbasierte Systeme geschaffen werden. Dariiber hinaus sollten
ethische Prinzipien und Normen, die iiber Jahrhunderte mithsam erkampft
wurden, nicht einfach durch die digitale Transformation und datenbasierte
Systeme ausgeloscht werden, sondern vielmehr die Digitalisierung, Auto-
matisierung, Maschinisierung, Robotisierung und datenbasierte Systeme
informieren und beeinflussen sowie mit ihnen interagieren (siehe oben
Kapitel 2 Das Verhiltnis zwischen Ethik und Technologie). Im Rahmen
dieser Interaktion ist eine Anpassung der Durchsetzung bestehender ethi-
scher Prinzipien und Normen erforderlich — wie oben in Unterkapitel 5.2
Ethik jenseits von Prinzipien und Normen ausgefithrt -, um die ethischen
Prinzipien und Normen, vor allem aber deren Umsetzung und Realisierung
im Zuge der digitalen Transformation und des Einsatzes datenbasierter
Systeme zu erhalten.

Im Folgenden werden ethische Prinzipien, die der ethischen Bewertung
der Digitalisierung, Automatisierung, Maschinisierung, Robotisierung und
datenbasierter Systeme dienen, diskutiert und begriindet. Wegen ihres Uni-
versalitdtsanspruchs als Teil der Ethik miissen sie das Prinzip der Verallge-
meinerbarkeit erfiillen, indem sie rationale und plausible Argumente - «gu-
te Griinde» - vorlegen. «Gute Griinde» bedeutet, dass es denkbar sein

396 Vgl. Bynum 2004; Floridi / Sanders 2004b; Moor 1985; Sullins 2010; Tavani 2004.

111

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Instrumente fiir die ethische Bewertung

muss, dass alle Menschen in ihrer effektiven Freiheit und Autonomie sowie
in ihrer vollen Gleichheit diesen Griinden - innerhalb eines Denkmodells
und nicht innerhalb eines realen weltweiten Referendums - aus ethischen
Griinden zustimmen wiirden.

Das Naturrecht als ethisches Instrument wird nicht angewandt, weil es
dieses Kriterium nicht erfiillen wiirde und in sich die Gefahr eines natura-
listischen Fehlschlusses birgt.

Auch ein diskursethischer Ansatz wird nicht verfolgt, da er das Risiko
kennt, Menschen zu diskriminieren, die nicht an einem Diskurs teilnehmen
konnen (z. B. Menschen mit einer schweren geistigen Behinderung usw.).

Aus praktischer und pragmatischer Sicht wiirde ein utilitaristischer An-
satz gut zu den wirtschaftlichen Uberlegungen und dem Streben nach
Effizienz passen, das in erster Linie die digitale Transformation und da-
tenbasierte Systeme vorantreibt, die sich auf das Prinzip des Nutzens kon-
zentrieren. «Unter dem Niitzlichkeitsprinzip versteht man den Grundsatz,
der jede Handlung nach der Tendenz billigt oder missbilligt, die sie zu
haben scheint, um das Gliick desjenigen zu vermehren oder zu vermindern,
dessen Interesse in Frage steht: oder, was dasselbe ist, mit anderen Worten,
um dieses Gliick zu férdern oder ihm entgegenzuwirken.»**” Aus ethischer
Sicht stehen dem Niitzlichkeitsprinzip folgende Gegenargumente entgegen,
die seine Fahigkeit, ethische Orientierung fiir die digitale Transformation
und die Nutzung datenbasierter Systeme zu geben, schwéchen. Es stellt sich
die Frage, ob der hedonistische Begriftf des «Gliicks» der Aufgabe gerecht
werden kann, die digitale Transformation und datenbasierte Systeme mit
ihren fundamentalen Auswirkungen auf die Menschheit und den Plane-
ten Erde ethisch zu steuern. (Es muss jedoch eingerdumt werden, dass
dieses Problem angepasst werden kann, um «Leiden und seine Abwesen-
heit» als einen Weg zur Anwendung des Konzepts der «Niitzlichkeit» in
diesem Bereich zu nutzen, was bei den folgenden Punkten nicht der Fall
ist.) Zudem ist ein utilitaristischer Ansatz nicht in der Lage, als ethischer
Bezugspunkt fiir die Identifizierung ethisch richtiger oder falscher Mittel
an sich zu dienen, die oben als Teile der Realitat diskutiert wurden, die
ethisch analysiert werden miissen. Dariiber hinaus erweist sich die rein
empirisch zugingliche Anthropologie als zu eng, um die Auswirkungen
der digitalen Transformation und datenbasierter Systeme auf das Selbst-
verstindnis des Menschen aus ethischer Perspektive zu untersuchen. Des
Weiteren kennt ein utilitaristischer Ansatz die Grenze, dass «Gliick» nicht

397 Bentham 2007: 1.

112

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.1 Einfiihrung

immer quantifizierbar ist, weil die menschliche Existenz eine viel komple-
xere Realitdt bildet. Ausserdem ist ein utilitaristischer Ansatz nicht in der
Lage, mit der oben dargelegten Komplexitit der Ethik umzugehen: Ein
Nutzen ist nicht immer allgemein bestimmbar. Weiters ist der Utilitarismus
der Aufgabe nicht gewachsen, da er nicht robust und umfassend genug
ist, um zu bestimmen, was richtiges Handeln fiir diese Art von Fillen
bedeuten wiirde. Auch die besondere Konzentration des Utilitarismus auf
die Quantifizierung ist irrefithrend, da viele wichtige Faktoren die Antwort
auf die Frage, ndmlich «Was ist richtiges Handeln unter den Umstinden
X?» nicht quantifizierbar oder zumindest nicht auf einfache Weise quan-
tifizierbar sind. Gleichzeitig birgt die Anwendung eines utilitaristischen
Ansatzes bei der ethischen Bewertung der digitalen Transformation und
datenbasierter Systeme die Gefahr, das «Gliick» einer Mehrheit auf Kosten
des «Ungliicks» einer Minderheit zu férdern. Schliefllich - und das ist wohl
das wichtigste Gegenargument — kénnte ein utilitaristischer Ansatz fiir die
Irrelevanz des einzelnen Menschen stehen und die Menschenwiirde aller
Menschen missachten.

Die ethischen Prinzipien «Gerechtigkeit», «Verantwortung» und «Men-
schenrechte», die im Folgenden fiir die ethische Bewertung vorgeschlagen
werden, sind natiirlich nicht die einzigen ethischen Prinzipien, die bei der
Suche nach ethischen Leitlinien fiir den Umgang mit der digitalen Trans-
formation und datenbasierten Systemen hilfreich sein kdnnten. Natiirlich
stellen sie keine erschopfende Liste dar. Diese drei ethischen Prinzipien
wurden fiir diese spezifische Aufgabe ausgewéhlt, weil ihre normative Giil-
tigkeit ethisch begriindet werden kann3*® und weil sie grundlegend sind.
Dariiber hinaus und speziell im Hinblick auf die Menschenrechte war man
sich wihrend des Vorbereitungsprozesses der juristischen Menschenrechts-
konventionen, die das politische Programm der Allgemeinen Erkldrung der
Menschenrechte von 19483 in ein rechtsverbindliches Instrument umwan-
delten, bewusst, dass: «Die Mitglieder der Kommission miissen die Tatsa-
che beriicksichtigen, dass ihre Arbeit die Zukunft und nicht die Vergangen-
heit betrifft; niemand kann vorhersehen, welche Informationsmedien in
hundert Jahren eingesetzt werden»*40°,

398 Vgl. Kirchschldger 2013¢; Kirchschlager 2014a: 54; Kirchschlager 2016e.
399 Vgl. Allgemeine Erkldrung der Menschenrechte von 1948.
400 UN 1950.

113

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Instrumente fiir die ethische Bewertung

6.2 Das Prinzip der Verantwortung?0!
6.2.1 Einfithrung

Der Begriff «Verantwortung» wird heute nicht nur in Politik und Wirt-
schaft haufig verwendet, sondern ist auch im normativen Diskurs zen-
tral. Auffillig ist, dass Verantwortung im politischen und wirtschaftli-
chen Diskurs im Sinne von «Zustidndigkeit» verwendet wird. Erstens be-
inhaltet «Zustandigkeit» einen Trdger von Zustdndigkeit. Zweitens beinhal-
tet «Zustdndigkeit» eine genaue Definition des Objekts oder der Situation,
fiir die man zustindig ist. Drittens ist der zeitliche Rahmen der Zustidndig-
keit klar definiert und begrenzt. Betrachtet man die Verwendung dieses
Begriffs, so dringt sich der Verdacht auf, dass ihm mindestens drei relevan-
te Elemente des Begriffs Verantwortung fehlen: das Merkmal der Fiirsorge,
die zeitliche Definition der Fiirsorge als stdndige Pflege und die ethische
Verpflichtung, die zur Verantwortung gehort.

Ausgehend von diesem Verdacht hinsichtlich der gegenwirtigen Verwen-
dung des Begriffs «Verantwortung» wird der Begriff «Verantwortung» aus
einer ethischen Perspektive untersucht.

6.2.2 Kurzer Abriss der historischen Entwicklung des Begriffs
Verantwortung

Die Verwendung des Begriffs «Verantwortung» ist im Deutschen als Verb
im 12. Jahrhundert und als Substantiv in der zweiten Halfte des 15. Jahrhun-
derts nachweisbar.#02 Der Begriff «Verantwortung» wird verwendet, wenn
jemand eine Entscheidung oder eine Handlung vor einem Richter erklart
oder rechtfertigt. Dieses Gericht kann irdisch oder himmlisch sein. Von
diesem urspriinglichen Sitz im Leben, der einen juristischen Charakter hat,
wird auch deutlich, wie die Grundlage, von der sich «Verantwortung» ab-
leitet, ndmlich «eine Antwort geben», einzuordnen ist und zum Begriff der
Verantwortung fithrt. Menschen verantworten sich vor Gott und/oder dem
Gericht fiir ihre Entscheidungen und Handlungen. Der Begriff der Verant-
wortung bezieht sich auf die Notwendigkeit, diesen Instanzen bezogen
auf das eigene Handeln Antwort zu geben. Der Begrift der Verantwortung

401 Vgl. Kirchschldger 2014a.
402 Vgl. Grimm / Grimm 1956: Sp. 79-82.

114

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.2 Das Prinzip der Verantwortung

erweist sich also von vornherein als Beziehungsbegrift, weil er nur in Bezie-
hungen gedacht werden kann - in diesem Fall in der Beziehung zwischen
einer Person, die vor einem Gericht oder vor Gott normativ Verantwortung
ibernimmt, und dem Gericht oder Gott, dem gegeniiber sie normativ
antwortet (d.h. Verantwortung im Sinne von Rechenschaft itbernimmt).

Im 18. Jahrhundert beginnt der Siegeszug der Emanzipation, die auch mit
Verantwortung zu tun hat. «Die Emanzipation der Biirger im 18. Jahrhun-
dert, die der Juden und der Arbeiter im 19., die der Frauen und der Schwar-
zen im 20. und der Homosexuellen und der diversen Minderheiten im 21I.
Jahrhundert verbindet ein Anspruch auf Miindigkeit im politischen wie im
privaten Bereich. Daraus resultiert die Freiheit, die eigene Lebensform zu
wihlen und diese nach den eigenen Vorstellungen auszugestalten.»4%3

Riickblickend ldsst sich auch feststellen, dass die Verwendung dieses
Begriffs im 19. Jahrhundert an Intensitat gewinnt.** Ein Grund dafiir ist, dass
der Begriff Verantwortung den Begriff Pflicht ablost. Dies ist darauf zuriick-
zufiithren, dass sich mit «,Pflicht’ - sofern sie in einem konkret materialethi-
schen Sinne und nicht als moralische Bindung an Sittlichkeit (Kant) iiber-
haupt verstanden wird - [...] die Vorstellung eines fest umschriebenen
Aufgaben- und Funktionsfeldes, von verbindlichen und iiberschaubaren
Aufgaben (Verpflichtungen), die gegentiber der eigenen Person (und ihres
letzten Grundes) bestehen oder mit der spezifischen Position einer Person in
einer Gruppe oder Gesellschaft gegeben sind. Dies setzt mehr oder weniger
klare Situationsdefinitionen voraus, auf die die Pflichten leicht appliziert
werden konnen. Doch die Dynamisierung der Sachbereiche und die sehr oft
mehrschichtige Problembereiche kénnen selten noch durch die Festlegung
von eindeutigen, klar abgrenzenden Pflichten erfasst und im Sinne von
eindeutigen Zustindigkeitsbereichen umschrieben werden.»4%> Verantwor-
tung ist ein offener und weniger greifbarer Begriff, der dem «weitaus an-
spruchsvolleren gesellschaftlichen Komplexitatsgrad»4%6 gerecht werden soll.
Diese Komplexitdt setzt sich zusammen aus der uniibersichtlichen Verursa-
chung menschlicher Entscheidungen oder Handlungen und ihrer Folgen in
industriellen und postindustriellen Kontexten, der Anonymisierung von
Subjekten und Objekten von Entscheidungen und Handlungen sowie der
menschlichen Anerkennung und generellen Infragestellung von Institutio-

403 Schonherr-Mann 2010: 7-8.

404 Vgl. Heidbrink 2003.

405 Holderegger 2006: 396.

406 Korff / Wilhelms 2001: Spalte 598.

115

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Instrumente fiir die ethische Bewertung

nen, die auf dem begrenzten Selbstbewusstsein der Menschen beruhen. «Im
Zeichen der Technologie aber hat es die Ethik mit Handlungen zu tun [....], die
eine beispiellose kausale Reichweite in die Zukunft haben, begleitet von
einem Vorwissen, das ebenfalls, wie immer unvollstindig, {iber alles ehema-
lige weit hinausgeht. All dies riickt Verantwortung ins Zentrum der Ethik»4%7.
Das oben erwihnte Selbstbewusstsein fithrt einerseits dazu, dass der Mensch
es auf sich nimmt, das Geschehen zu lenken, trotz der komplexen und
uniibersichtlichen Ausgangslage. Dies wird durch den Begriff der «Verant-
wortung» ausgedriickt. «Bei einer Diskussion {iber die Zukunft der Mensch-
heit geht es darum, wie sich die wichtigen Grundziige der conditio humana
auf Dauer verandern oder konstant bleiben konnen.»*08

Zum anderen soll der Begriff Verantwortung darauf hinweisen, dass
jemand Verantwortung fiir die Folgen industrieller und postindustrieller
Zusammenhinge {ibernehmen muss, die sich vor allem in den Spuren
massiver Eingriffe des Menschen in die Natur manifestieren und nicht
mehr als Ergebnisse natiirlicher Prozesse angesehen werden konnen. Das
bedeutet zunichst eine Verengung des Begriffs durch Offnung und Erweite-
rung auf «Zustandigkeit», die die Bewiltigung von «Handlungssituationen,
die zunehmend schwieriger vorausdefinierbar und schwieriger abwiégbar
geworden sind, aber dennoch unaufgebbar in den Zustindigkeitsbereich
der Handelnden gehoren»*%%, meint. Auch wenn es anspruchsvoll ist und
eine Herausforderung bleibt, einen kausalen Zusammenhang z.B. zu Welt-
hunger, Armut, Umweltzerstorung, Klimazerstérung usw. herzustellen, ist
jemand dafiir verantwortlich und muss die Schuld auf sich nehmen.

Das bedeutet aber zweitens auch, dass sich in der Abgrenzung zum
Naturgeschehen ein Triger von Verantwortung herauskristallisiert, der ein
entscheidendes und handelndes Subjekt ist, das Freiheit hat. Denn nur
mit Freiheit kann das Verantwortungssubjekt die Verantwortung fiir etwas
ibernehmen. Dieser Zusammenhang geht auf Aristoteles zuriick, der zwi-
schen «freiwillig» und «unfreiwillig» unterscheidet und Freiwilligkeit als
Voraussetzung fiir eine zu kritisierende Handlung nennt.*

Gleichzeitig bedeutet dies auch, dass das Subjekt der Verantwortung mo-
ralisch fahig sein muss. So wird erst nach 1850 der Verwendungsbereich des
Begriffs «Verantwortung» um den Begrift der moralischen Zustindigkeit

407 Jonas 1985: 8-9.

408 Bostrom 2009: 186.

409 Holderegger 2006: 396.

410 Vgl. Aristoteles, Nikomachische Ethik: V, 15.

116

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.2 Das Prinzip der Verantwortung

erweitert, was Freiheit und moralische Befahigung des Subjekts der Verant-
wortung impliziert. «Verantwortung ist eine allgemeine Notwendigkeit im
Leben des Menschen als sittlichen, aus Einsicht und Freiheit handelnden
und an die Pflicht gebundenen Wesens.»*!! Die Ideen der Autonomie und
der Person trugen zu dieser Entwicklung bei. John Lockes Verstindnis
der Person als Zurechnungssubjekt*? und Immanuel Kants Definition der
Person als «Subjekt, dessen Handlungen einer Zurechnung fahig sind»*3,
legten den Grundstein fiir ein Verstdndnis, das den Begriff der Verantwor-
tung mehr und mehr in den Mittelpunkt riickte. Sie verdeutlichen auch den
engen Zusammenhang zwischen Autonomie, Person und Verantwortung.

Jean-Paul Sartre schliefllich unterstreicht diese enge Verbindung, indem
er anerkennt, «dass der Mensch, der verurteilt ist, frei zu sein, das ganze
Gewicht der Welt auf seinen Schultern tragt: er ist, was seine Seinsweise
betrifft, verantwortlich fiir die Welt und fiir sich selbst.»** Fiir Sartre
bedeutet Verantwortung, im Zentrum des «Bewusstseins, der unbestreitba-
re Urheber eines Ereignisses oder eines Gegenstandes (zu) sein.»*> Nach
Sartre muss der Mensch akzeptieren, dass er das Subjekt der Verantwor-
tung ist.

Wenn man sich mit der Entwicklung des Begriffs Verantwortung aus
heutiger Sicht befasst, wird deutlich, dass bestimmte Elemente der heu-
tigen Verwendung des Begriffs «Verantwortung» wiederentdeckt werden
konnen. Auf einer formalen Ebene geht es bei Verantwortung um die Bezie-
hung zwischen einem Subjekt und einem Objekt, die auf einem Maf3stab
vor einer Instanz beruht.

Die oben genannten Gedanken Sartres werden insofern radikalisiert,
als der Mensch in dem oben eingefiihrten, als Zustdndigkeit verstandenen
Verantwortungsbegriff haufig Subjekt der Verantwortung ist, ohne zugleich
Subjekt des Handelns zu sein. Wahrend aus der Perspektive der Pflicht der
Mensch nur dann pflichtgebunden ist, wenn das Pflichtsubjekt mit dem
entscheidenden und handelnden Subjekt identisch ist, ldsst Verantwortung
im Sinne von Zustindigkeit auch zu, dass jemand Triger:in von Verant-
wortung ist, unabhangig davon, ob er oder sie auch das entscheidende
und handelnde Subjekt ist. So kann sich z.B. ein Finanzminister als Verant-

411 Der Grosse Herder 1935.

412 Vgl. Locke 2006: 435-436. Vgl. auch Trotter Cockburn 1702.
413 Kant 1997: 223.

414 Sartre 1943: 696.

415 Sartre 1943: 696.

117

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Instrumente fiir die ethische Bewertung

wortlicher fiir eine Finanzkrise erweisen und muss zuriicktreten, obwohl
er hochstwahrscheinlich nicht das entscheidende und handelnde Subjekt
fiir die gesamte Finanzkrise in ihrer Komplexitdt war. Vielmehr stellen
sich in einer so genannten «Risikogesellschaft», die sich durch eine «Viel-
dimensionalitdt [...] interagierenden Folgen zwangsldufig mit immer neu
zu bewiltigenden Unsicherheiten»#¢ auszeichnet, tatsachlich strukturelle
Fragen, die jedoch individuell als Verantwortung zugewiesen werden.

Die moderne Sikularisierung fiihrte schliefSlich zu folgenden Verdnde-
rungen im Verstindnis von Verantwortung: «An die Stelle Gottes als Ver-
antwortungsinstanz tritt die Gesamtheit aller verniinftigen Wesen in Ge-
genwart und Zukunft und ggf. auch die auflermenschliche Natur, der
Verantwortungsbereich wird um die Menge aller neuen Technologien er-
weitert, zumal um jene, bei denen eine grundsétzliche Nichtvorhersehbar-
keit ihrer Folgen dem Menschen bewuf3t ist, was eng mit der grundsatzli-
chen Verdnderung des Verantwortungssubjekts zusammenhiangt, das ganz
offenkundig sowohl seine Begrenzung auf das Individuum als auch seine
Einschrankung auf jene Handlungen, fiir die es selbst in bewusstem Sinne
steuernd verantwortlich war, aufgeben muf3.»*”

Neben seinem konzeptionellen Ursprung im theologischen, philosophi-
schen und juristischen Diskurs fiihrt seine Bedeutung zu einer Analyse des
Verantwortungsprinzips aus verschiedenen wissenschaftlichen Disziplinen
(z. B. der Soziologie)*.

6.2.3 Acht Dimensionen der Verantwortung

Wenn Verantwortung als Zustdndigkeit verstanden wird, besteht die Ge-
fahr, dass Verantwortung nur und ausschlieflich individuell und retrospek-
tiv verstanden wird und sich nur auf die Zurechnung von Ergebnissen und
Wirkungen an jemanden konzentriert. Diese Gefahr gilt es zu {iberwinden,
zum einen mit einem Verstindnis von Verantwortung, das die Perspektive
in den Vordergrund stellt und dafiir Sorge trigt, dass Entscheidungs- und
Handlungskompetenzen so verteilt werden, dass die heutige Welt und die

416 Korff / Wilhelms 2001: Sp. 599.
417 Zimmerli 1993: 105.
418 Vgl. Arnaldi / Bianchi 2016.

118

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.2 Das Prinzip der Verantwortung

Umwelt heute und in Zukunft nicht unter dem aktuellen Handeln und
Nichthandeln leiden miissen.*”

Andererseits muss neben der individuellen Verantwortung auch die Ver-
antwortung fiir strukturelle und institutionelle Fragen in den Mittelpunkt
riicken. So muss beispielsweise die liickenhafte soziale Absicherung, die
zu Ungerechtigkeiten fiihrt, als strukturelles Problem verantwortungsvoll
angegangen werden. Dariiber hinaus ist z.B. die Globalisierung nach wie
vor der Schliissel zum Erfolg fiir einige Lander dieser Welt, aber nicht fiir
alle. Im Rahmen der Globalisierung lag der Schwerpunkt auf Wachstum
und der Schaffung von Wohlstand. Doch in der Praxis und iiberraschen-
derweise auch in der Theorie wurde die Frage der Verteilung vernachlis-
sigt.#2% Einige Lander sind nach wie vor von den positiven Auswirkungen
der Globalisierung ausgeschlossen, sei es durch eigenes Verschulden (z.B.
mangelnde politische Stabilitit, Korruption) oder durch unfaires Verhalten
ihrer Globalisierungspartner (z.B. Schutzzolle, Protektionismus). Wahrend
einige Lander in den Jahren der zunehmenden Globalisierung grofie wirt-
schaftliche Spriinge gemacht haben, stagnieren andere Lander oder fallen
zuriick, weil sie vom globalen Spielfeld ausgeschlossen sind oder nur unter
schlechteren Bedingungen am wirtschaftlichen und politischen Wettbewerb
teilnehmen diirfen. Die Folgen sind Armut, Krieg und Terrorismus. Dies
deckt sich mit der Forderung von Karl-Otto Apel nach einer «solidarischen
Verantwortung der Menschheit»42.,

Thomas Pogge beispielsweise fordert die Ubernahme von Verantwortung
fiir institutionelle Fragen im Hinblick auf die Durchsetzung der Menschen-
rechte. Er fordert, Institutionen und «Institutionssysteme, und auch unser
globales Institutionssystem [...] im Hinblick auf ihren relative Beitrag zur Er-
fiillung der Menschenrechte zu bewerten und zu reformieren.»*?? Ausgangs-
punkt seiner Uberlegungen ist die Charakterisierung der relevanten Fragen
als institutionelle Herausforderungen, weil «die Erfiillung der Menschen-
rechte signifikant von der Struktur nationaler und globaler Grundordnungen
abhingt und [...] solche Ordnungen sich im Hinblick auf diesen Zweck
intelligent (um-)strukturieren liessen.»*?* Natiirlich sind auch Personen und
Regierungen in Regionen mit Menschenrechtsdefiziten fiir institutionelle

419 Vgl. Jonas 1985.

420 Vgl. Enderle 2002: 21.

421 Apel 1988: 15.

422 Pogge 1999: 379, Hervorhebung im Text.
423 Pogge 1999: 379, Hervorhebung im Text.

119

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Instrumente fiir die ethische Bewertung

Fragen verantwortlich. Pogge weist aber zu Recht darauf hin, dass die Re-
gierungen und Biirger reicherer Staaten aufgrund ihrer Macht noch mehr
Verantwortung dafiir tragen, dass die gegenwirtige Weltordnung, in der
die Menschenrechte die Rechte einer Minderheit sind, in eine Ordnung
umgewandelt wird, in der die Menschenrechte wirklich allen Menschen zu-
ginglich sind. Mit dem Verweis auf Artikel 28 weist Pogge den Standpunkt
zuriick, dass Menschenrechtsverletzungen, die von Menschen in anderen
Staaten begangen werden, keine direkten normativen Auswirkungen auf
uns haben.424

Die Ansitze einer «kollektiven Verantwortung»??> und einer «Verant-
wortung des Systems»*2¢ gehen in eine dhnliche Richtung.

In einer in ihrer ethischen Tiefe reflektierten Verantwortung und insbe-
sondere im Hinblick auf die kontinuierlichen Entwicklungen des begrift-
lichen Verstindnisses von Verantwortung in Bezug auf Struktur, Instituti-
on, Kollektiv und System sind die impliziten Verantwortungsbeziehungen
zu kldren. Auch bedarf es einer Begriindung, wer das Subjekt der Verant-
wortung ist und warum, wer oder was das Objekt der Verantwortung
bedeutet und warum, in welchem Umfang und warum, in welcher Form
und warum, in welcher Intensitat und warum, vor welcher Instanz und
mit welchem Maf3stab diese Verantwortung gemessen wird und warum.
Andernfalls besteht die Gefahr, dass die drdngenden Herausforderungen
und Probleme und die damit verbundenen Verantwortlichkeiten durch
einen offenen und nicht greifbaren Verantwortungsbegriff iiberdeckt wer-
den. Die Begriindung, wer das Subjekt der Verantwortung und wer oder
was das Objekt der Verantwortung ist, sowie vor welcher Instanz und mit
welchem Mafistab diese Verantwortung gemessen wird, ist nicht einfach.
Es «erscheint [...] dusserst schwierig, eine intersubjektiv giiltige normative
Basis rational begriinden zu konnen, an der sich eine gebieterisch eingefor-
derte verantwortliche Grundeinstellung ausrichten und legitimieren kénn-
te.»427

Bevor der Versuch unternommen werden soll, wie eine Bestimmung und
Begriindung der in Verantwortung enthaltenen Relationen erfolgen kann,
muss man zundchst versuchen zu definieren, was ,Verantwortung® bedeu-
tet. Verantwortung ist ein moralisches Entscheidungs- und Handlungsprin-

424 Vgl. Pogge 1999: 394, Hervorhebung im Text.
425 Vgl. Wolf1993.

426 Vgl. Biihl 1998.

427 Holderegger 2006: 395.

120

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.2 Das Prinzip der Verantwortung

zip, das die Beziehung zwischen einem Subjekt einer Entscheidung und
Handlung in einer bestimmten Form (einstellig, zweistellig, dreistellig)
bzw. einem davon betroffenen Menschen oder den Folgen der Entschei-
dung und Handlung innerhalb eines bestimmten Umfanges (alleinige
oder geteilte Verantwortung; Intensitit; Verantwortungsbereich), auf eine
gewisse Art (Zustandigkeit; Rechenschaftsverantwortung; Haftungsverant-
wortung; retrospektive Folgenverantwortung; prospektive Fiirsorge- oder
Priventionsverantwortung)4?® unter Bezugnahme auf einen Mafistab vor
einer beurteilenden Instanz umfasst.

Basierend auf den Relationen, die Verantwortung in sich birgt, ist Ver-
antwortung in eine achtdimensionale Matrix — Dimension Verantwortungs-
subjekt, Dimension Verantwortungsform, Dimension Verantwortungsob-
jekt, Dimension Verantwortungsumfang, Dimension Verantwortungsart,
Dimension Verantwortungsumfang, Dimension Maf3stab der Verantwor-
tung und Dimension bewertende Instanz — zu integrieren. Die einzelnen
Dimensionen der Verantwortung konnen unterschiedlich bestimmt und
miteinander kombiniert werden, so dass sich aufgrund des relationalen
Charakters der Verantwortung verschiedene Ausprigungen der Verant-
wortung ergeben.

In der Dimension des Verantwortungssubjekts sind Individuen, Kollek-
tive wie Staaten, religiose, kulturelle, traditionelle oder weltanschauliche
Gemeinschaften, Unternehmen, Organisationen, Institutionen (d.h. «ein
organisiertes Kollektiv»4?%) Subjekte der Verantwortung. Auf den ersten
Blick konnten auch «zufillige oder latente Gruppen»*3? als Subjekte der
Verantwortung wahrgenommen werden. Die Tatsache, dass sie «keine in-
nere Struktur und keine gemeinsamen Ziele und Normen»*3! haben, fiihrt
dazu, dass eine Beziehung zu anderen Dimensionen nicht definiert werden
kann. Sie konnen daher nicht als Verantwortungssubjekte dienen, weil
sonst die oben erwihnte Verschleierung von dringendem Handlungsbedarf
und dridngenden Herausforderungen durch unklare Verantwortlichkeiten
verursacht wird. Bei «zufalligen oder latenten Gruppen» miissen die Sub-
jekte der Verantwortung innerhalb der Gruppe sorgfiltig zuriickverfolgt
und bestimmt werden, um eine solche Verschleierung zu vermeiden.

428 Vgl. Holderegger 2006: 398-399; Bayertz 2010: 2862.
429 Vgl. Bayertz 2010: 2861-2862.

430 Vgl. Bayertz 2010: 2862.

431 Bayertz 2010: 2862.

121

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Instrumente fiir die ethische Bewertung

Die «Verantwortungsorientierung»*3 ergibt sich aus dem Subjekt der
Verantwortung. Der entscheidende Filter fiir die Definition der Dimension
des Verantwortungssubjekts ist die Tatsache, dass Verantwortung, wie oben
ausgefithrt, Freiheit voraussetzt. Nur Lebewesen, die frei sind, koénnen
Subjekte der Verantwortung werden. «Verantwortung und Freiheit sind
einander korrespondierende Begriffe. Verantwortung setzt sachlich — nicht
zeitlich — Freiheit voraus, wie Freiheit nur in der Verantwortung bestehen
kann. Verantwortung ist die in der Bindung an Gott und den Néchsten
allein gegebene Freiheit des Menschen.»*%,

Neben der Grundfunktion der Freiheit fiir die Verantwortung und der
daraus resultierenden entscheidenden Wirkung auf die Bestimmung des
Subjekts der Verantwortungsdimension pragt die Verantwortung auch die
Freiheit: «Die Freiheit des Menschen ist eine ,beziigliche’ und hat sich im
Blick auf das ihm vorgegebene Geschehen in seinem Tun und Lassen zu
vermitteln. Die Verantwortung ist dann gleichsam jene Instanz, welche
in der Spannung interveniert, die zwischen personlicher Freiheit und Vor-
gegebenem und Aufgetragenem immer vorhanden ist.»*** Verantwortung,
insbesondere ein «umfassender, fiirsorglicher Charakterzug der Verantwor-
tung»*%, ermoglicht es der Freiheit, iber den Selbstbezug hinaus in einen
gesellschaftlichen Bezug zu wachsen. «Freiheit erhdlt damit einen yorsorg-
lichen’ Charakter, denn man signalisiert die Bereitschaft, mit Aufgaben,
Mandaten, Verpflichtungen usw., die einem zugewachsen oder iibertragen
wurden oder die man sich angeeignet hat, schopferisch umzugehen, und
zwar im Hinblick auf das Leben anderer. Die Verantwortung bricht die in-
dividualistische und auf eigene Bediirfnisse konzentrierte Freiheit auf und
bindet sie ein in soziale Gefiige, in gemeinsame Aufgaben und Ziele.»*3¢

Diese gesellschaftliche Einbettung von Freiheit durch Verantwortung
wird dadurch verstarkt, dass nach Julian Nida-Ruemelin und in Anlehnung
an Immanuel Kant auch die Rationalitét die Trias von Freiheit, Rationalitat
und Verantwortung vervollstandigt.*¥” «Rationalitdt duflert sich in einer
Lebensform, die die Vielfalt der Griinde in kohédrenter Weise integriert.
Sofern wir uns von Griinden leiten lassen, ist unsere Lebensform nicht

432 Holderegger 2006: 400.

433 Bonhoffer 1992: 283.

434 Holderegger 2006: 400.

435 Holderegger 2006: 400.

436 Holderegger 2006: 401.

437 Vgl. Nida-Riimelin 2011: 14-18.

122

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.2 Das Prinzip der Verantwortung

lediglich das Ergebnis naturwissenschaftlich beschreibbarer Prozesse, wir
verfiigen iiber ein gewisses Maf3 an Freiheit. Andere halten uns fiir unsere
Lebensform, unser Handeln, Urteilen und Fiihlen, in den Grenzen fiir
verantwortlich, in denen Griinde wirksam sind. Dort, wo Griinde keine
Rolle mehr spielen, dort, wo natiirliche Tatsachen und Gesetze unser Ver-
halten bestimmen, gelten wir nicht mehr als verantwortlich.»*3® Einerseits
beschrinkt die Rationalitdt als Voraussetzung der Verantwortung die Ver-
antwortung darauf, dass sie in Fillen, in denen das vermeintliche Subjekt
der Verantwortung nicht frei entscheiden und handeln kann und in denen
die Vernunft irrelevant ist, nicht in ein Verhéltnis zur Verantwortung mit
dem vermeintlichen Subjekt der Verantwortung gebracht werden kann.
Andererseits fordert das Begriindungserfordernis Verantwortung und Frei-
heit in der Weise heraus, dass Verantwortung nicht nur als individuelle
Verantwortung bzw. Freiheit in ihrem reinen Selbstbezug, sondern auch als
fiirsorgliche Verantwortung bzw. Freiheit in ihrem sozialen Bezug erkannt
werden kann.

Was zu Freiheit und Rationalitat und der Trias Freiheit, Rationalitat und
Verantwortung auf individueller Ebene gesagt wurde, ldsst sich auch auf
die anderen oben genannten mdoglichen Subjekte in der Dimension des
Subjekts der Verantwortung iibertragen, wenn z.B. besondere Interessen
von Institutionen beriicksichtigt werden.

Diese Trias aus Freiheit, Rationalitdt und Verantwortung hat einen direk-
ten Einfluss auf die Dimension Subjekt der Verantwortung, indem er die
Definition der Dimension Subjekt der Verantwortung pragt. Sie hat aber
auch einen Einfluss auf die anderen Dimensionen.

Die Dimension Form der Verantwortung beinhaltet die Anzahl der Zif-
fern, mit denen Verantwortung verstanden werden kann, z.B. einstellig
(«Ich bin verantwortlich»), zweistellig («Ich bin fiir meine Handlungen
verantwortlich»), dreistellig («Ich bin fiir meine Handlungen dir gegeniiber
verantwortlich»), usw. In Bezug auf die Moglichkeit einer einstelligen Form
der Verantwortung kann man Julian Nida-Ruemelin zustimmen, «dass das
normative Sollen in dem Sinne unbedingt ist, als es kein Sollen gegeniiber
einer befehls- oder normgebenden Instanz ist und dass dieses normative
Sollen vollkommen verstandlich und in unserer lebensweltlichen Praxis tief
verankert ist.»*3

438 Nida-Riimelin 2011: 17, Hervorhebung im Text.
439 Nida-Riumelin 2011: 24.

123

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Instrumente fiir die ethische Bewertung

Die Art und Weise, wie die Dimension «Verantwortungsform» bestimmt
wird, hat unmittelbare Auswirkungen auf alle Dimensionen, mit Ausnah-
me der Dimension «Veranwortungsobjekt», da das Verantwortungsobjekt
bestimmt werden muss, um in die logische Struktur der Dimension «Ver-
antwortungsform» zu passen.

Die Dimension «Verantwortungsobjekt» beschreibt, fiir wen oder wo-
fiir die Verantwortung getragen wird. Individuen und die oben genann-
ten Kollektive, «Handlungen»*4°, «Uberzeugungen»**, «Einstellungen»*42,
Folgen, Wirkungen und Ergebnisse von Entscheidungen und Handlungen
sowie Gegenstidnde sind in der Dimension «Verantwortungsobjekt» zu ver-
orten.

Insbesondere in der Dimension des Verantwortungsobjekts kann die
Interdependenz der der Matrix zugrunde liegenden Verantwortungsdimen-
sionen aufgezeigt werden. Will man beispielsweise das Verhiltnis zwischen
der Dimension des Verantwortungsobjekts und der Dimension der Verant-
wortungsart (s. u.) analysieren, so sind im Falle der retrospektiven Fol-
genverantwortung als Verantwortungsart eher die Folgen, Wirkungen und
Ergebnisse von Entscheidungen und Handlungen die Verantwortungsob-
jekte. Bei der Betrachtung der prospektiven Fiirsorge- oder Praventions-
verantwortung sollten in erster Linie Individuen, Kollektive und Objekte
betrachtet werden. Bei der genaueren Bestimmung z.B. der oben genannten
potentiellen Verantwortungsobjekte — Individuen, Kollektive und Objekte
- hat die Dimension des Verantwortungsvolumens einen entscheidenden
Einfluss, weil sie die Bestimmung des Verantwortungsobjekts definiert, ob
man das Verantwortungsvolumen global, intergenerationell etc. versteht.

Die Dimension des Verantwortungsumfangs legt in zweierlei Hinsicht
fest, wie weit die Verantwortung reicht: erstens, ob das Subjekt der Verant-
wortung diese Verantwortung mit einem anderen Subjekt der Verantwor-
tung teilt oder sie allein tragt; zweitens, ob die Verantwortung, die das
Subjekt der Verantwortung trégt, eine ethische, moralische und rechtliche,
eine moralische und politische oder eine moralische, rechtliche und politi-
sche Verantwortung ist, was die Intensitdt der Verantwortung bestimmt.

Die Dimension des Verantwortungsvolumens wirft die Frage auf, ob
der Verantwortungsbereich als lokal, regional, international, global, aktuell
oder generationeniibergreifend definiert wird.

440 Vgl. Nida-Riimelin 2011: 19-33.
441 Vgl. Nida-Riimelin 2011: 33-47.
442 Vgl. Nida-Riimelin 2011: 48-52.

124

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.2 Das Prinzip der Verantwortung

Die Dimension der Verantwortungsart kann im Sinne der Zustindig-
keit «fiir Tun und Lassen ganz allgemein, im Speziellen fiir Aufgaben,
Rollen, Funktionen oder Amter, die derselben zugerechnet werden kon-
nen.»*43 gesehen werden. Letzteres kann im Zusammenhang mit «Rechen-
schaft» verstanden werden, wenn «man vor einer Instanz (seien es Mit-
menschen, Gerichte, das eigene Gewissen oder Gott) Rechenschaft abzule-
gen [hat]»*44, Eine andere Art konnte die «Haftung» sein, bei der «man
fiir Verfehlungen oder Vernachlédssigungen von Zustidndigkeiten, Aufgaben,
Pflichten usw. Einzustehen [hat]»%4>,

Dariiber hinaus ist es moglich, die Art der Verantwortung als retrospek-
tive Verantwortung fiir Ergebnisse zu definieren. Dies beruht auf der Kli-
rung der Schuldfrage in einer bestimmten Situation.

Schlieflich kann die Art der Verantwortung als eine prospektive Verant-
wortung der Fiirsorge oder der Prévention gesehen werden: Der oben
erwdhnte Gedanke, die kausale Reichweite nicht auf Dinge in der Vergan-
genheit zu beschranken, sondern auch die Gegenwart und insbesondere
die Zukunft einzubeziehen und zu beriicksichtigen, wie die Entscheidungs-
und Handlungsmacht verteilt ist, fithrt zu einer Verantwortung der Fiirsor-
ge und der Pravention als eine Verantwortungsart, um zu verhindern, dass
die gegenwirtige Welt und die Umwelt mit den Ergebnissen des heutigen
Handelns, heute oder in der Zukunft, zu kimpfen haben.

Die Dimension des Verantwortungsmassstabs wird zur Bewertung der
Folgen, Auswirkungen und Ergebnisse von Entscheidungen und Handlun-
gen, der Bedingungen von Personen und der Bedingungen von Gegenstan-
den verwendet. «Die kausale Zuschreibung als solche ist normative neutral;
sie gewinnt ihre moralische Dimension erst durch einen Akt der Bewer-
tung»*4. Diese Bewertung basiert auf dem Maf3stab, der durch ein System
von Werten und Normen formuliert wird.

Die Dimension Verantwortungsinstanz leitet sich aus dem rechtlichen
Hintergrund des Begriffs Verantwortung ab und zeigt, dass man sich vor
einer Instanz verantworten muss. Die Dimension Verantwortungsinstanz

443 Holderegger 2006: 398.
444 Holderegger 2006: 399.
445 Holderegger 2006: 399.
446 Bayertz 2010: 2862.

125

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Instrumente fiir die ethische Bewertung

kann das Gewissen,*¥’ die moralische Gemeinschaft, die betroffenen Men-
schen oder das Géttliche, Gott oder das Transzendente sein.*4

Nach dem Versuch, den Begriff der «Verantwortung» zu fassen, geht
es in einem ndchsten Schritt darum, die Dimensionen und Relationen
der Verantwortung zu bestimmen und zu begriinden. Dabei wird bewusst
der Schwerpunkt auf eine prozedurale und nicht auf eine materielle Be-
stimmung gelegt, da erstere der Fiille moglicher Konkretisierungen der
einzelnen Dimensionen und Relationen eher gerecht wird. Zudem ist es
angesichts dieser Fiille dennoch notwendig, von einem Verantwortungsbe-
griff mit identischem Kern auszugehen und nicht von unterschiedlichen
Verantwortungsbegriffen.44

Die Definition und Begriindung der in der Verantwortung enthalte-
nen Dimensionen und Relationen muss den Anforderungen der Ethik
gerecht werden, namlich der Erfiillung des Prinzips der Verallgemeiner-
barkeit durch die Vorlage rationaler und plausibler Argumente - «guter
Griunde». «Gute Grunde» bedeutet, dass es denkbar sein muss, dass alle
Menschen in ihrer effektiven Freiheit und Autonomie sowie in ihrer vol-
len Gleichheit diesen Griinden - innerhalb eines Denkmodells und nicht
innerhalb eines realen weltweiten Referendums - aus ethischen Griinden
zustimmen wiirden. Das bedeutet, dass die Begriindung gegeniiber den
Subjekten der Verantwortung und gegebenenfalls den Objekten der Ver-
antwortung so erfolgen muss, dass sie fiir die Subjekte und Objekte der
Verantwortung akzeptabel ist, indem die verschiedenen Dimensionen der
Verantwortung — insbesondere die Dimension Mafistab und die Dimension
Instanz - berticksichtigt werden.

Der Begriff «Meta-Verantwortung»*>* macht deutlich, dass der Mensch
nicht nur fiir die Folgen seines Handelns, sondern auch fiir die Folgen
seiner Theorien einzustehen hat. Die Hoffnung ist, dass mit diesem Beitrag
die Folgen dieser theoretischen Erklarungen nicht theoretisch bleiben.

447 Vgl. Kant 1997: 438.

448 Vgl. Bayertz 2010: 2863.
449 Vgl. Nida-Riimelin 2011: 14.
450 Bayertz 1995: 60.

126

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.2 Das Prinzip der Verantwortung

6.2.4 Verantwortung als ethisches Prinzip fiir datenbasierte Systeme

Wie oben in Unterkapitel 3.5 Verantwortung ausgefiihrt, kann Verantwor-
tung nicht von Maschinen {ibernommen werden, weil Maschinen nicht
frei sind und daher kein Verantwortungssubjekt sein kénnen, da Freiheit
und Rationalitdt notwendige Bedingungen fiir die Verantwortungssubjek-
tivitat sind. Auf dieser Grundlage verbleibt die Verantwortung ausschlie3-
lich beim Menschen aufgrund seiner Moralfahigkeit. Diese menschliche
Verantwortung besitzt zum einen einen langen Zeithorizont: «Wenn die
neue Natur unseres Handelns also eine neue Ethik der weitreichenden
Verantwortung verlangt, die sich mit der Reichweite unserer Macht deckt,
dann verlangt sie im Namen eben dieser Verantwortung auch eine neue Art
von Demut - eine Demut nicht wie die frithere Demut, d.h. aufgrund der
Kleinheit, sondern aufgrund der iibermafligen Grofle unserer Macht, die
das Ubermaf3 unserer Macht zu handeln iiber unsere Macht zu sehen und
unsere Macht zu bewerten und zu beurteilen ist.»*! Andererseits verschlagt
es einem den Atem wegen «der kritischen Verletzbarkeit der Natur durch
die technische Intervention des Menschen - eine Verletzbarkeit, die nicht
vermutet war, bevor sie sich in schon angerichtetem Schaden zu erkennen
gab. Diese Entdeckung [...] verdndert die ganze Vorstellung unserer selbst
als eines kausalen Faktors im weiteren System der Dinge. Sie bringt durch
die Wirkungen an den Tag, dass die Natur menschlichen Handelns sich de
facto gedndert hat, und dass ein Gegenstand von génzlich neuer Ordnung,
nicht weniger als die gesamte Biosphdre des Planeten, dem hinzugefiigt
worden ist, wofiir wir verantwortlich sein miissen, weil wir Macht dariiber
haben.»*%2

Die Giiltigkeit der Position, dass ausschliefllich der Mensch Verantwor-
tungssubjekt ist — z.B. auch fiir Handlungen datenbasierter Systeme — bleibt
auch bei Konfrontation mit den drei «Menschliche Verantwortung-Parado-
xen datenbasierter Systeme» unangetastet. Das erste «Menschliche Verant-
wortung-Paradoxon datenbasierter Systeme» besagt, dass die Interaktion
zwischen Menschen und datenbasierten Systemen sich zwar stark intensi-
viert, die Verantwortung aber ausschliefllich beim Menschen verbleibt und
aufgrund der intensivierten Interaktion auf der Grundlage des interaktio-
nistischen Modells und seiner verantwortlichen prozeduralen Elemente,
verantwortlichen Wirkungen und Konsequenzen weiter wichst.

451 Sandler 2014: 45.
452 Jonas 1985: 26-27, Hervorhebung im Text.

127

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Instrumente fiir die ethische Bewertung

Das zweite «Menschliche Verantwortung-Paradoxon datenbasierter Sys-
teme» besteht darin, dass der Mensch ausschliefllich und in gleichem Maf3e
Trager:in der Verantwortung fiir datenbasierte Systeme bleibt, auch wenn
datenbasierte Systeme zunehmend automatisiert und technisch unabhéngig
vom Menschen werden. Mit anderen Worten: An der Verantwortung des
Menschen fiir die Maschinen dndert sich nichts, obwohl sich die Maschi-
nen von einfachen analogen Maschinen iiber digitale selbstlernende Syste-
me bis hin zu datenbasierten Systemen mit Super-Performance entwickelt
haben. Das bedeutet letztlich, dass sich an der Verantwortung des Men-
schen fiir die Maschinen nichts dndert, auch wenn sich die Maschinen
immer mehr vom Menschen zu entfernen scheinen. Vielmehr wéchst, wie
oben in Unterkapitel 2.4 Wechselseitige Herausforderungen erldutert, die
Verantwortung®>? des Menschen durch die stindig erweiterte Schaffung
einer kiinstlichen und technologiebasierten Welt sowie die damit verbunde-
ne Macht und der Einfluss des Menschen sogar noch. Das zweite «Mensch-
liche Verantwortung-Paradoxon datenbasierter Systeme» besteht also in
einer wachsenden Verantwortung fiir datenbasierte Systeme, die immer
weniger menschlichen Input erfordern.

Das dritte «Menschliche Verantwortung-Paradoxon datenbasierter Syste-
me» erkennt an, dass die zunehmende Verantwortung der Menschen auf
mehreren Ebenen immer weniger den Verantwortungstriger:innen zuzu-
schreiben ist - teils aufgrund der Komplexitit der Verantwortungsbezie-
hungen, teils aufgrund der Vielfalt der Verantwortungstriger:innen und
teils aufgrund der vermeintlich kollektiven Natur der Verantwortung.

6.3 Das Prinzip der Gerechtigkeit
6.3.1 Was ist «Gerechtigkeit»?

Gerechtigkeit kann auf unterschiedliche Weise definiert werden, z. B.
schreibt Platon, «dass jeder das Eigene und Seinige hat und tut.»*>* Ulpi-
an meint, Gerechtigkeit sei der starke und bestindige Wille, jedem sein
Recht zu geben («iustitia est constans et perpetua voluntas ius suum cuique

453 Vgl. Kirchschldger 2014a.
454 Platon, Republik: 434a.

128

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.3 Das Prinzip der Gerechtigkeit

tribuendi»*>) Eine andere Moglichkeit ist die Forderung, «Gleiches grund-
sitzlich gleich zu behandeln»*3¢ oder mit anderen Worten: «Gerecht ist
eine Handlung, wenn sie jedem das gibt, was ihm zukommt»*>7. Bereits
deutlich geworden ist, dass Gerechtigkeit ein «relationaler Begriff»*>8 ist.

Eine andere Option geht sogar noch weiter und setzt die Gerechtigkeit in
Beziehung zur Moral im Allgemeinen: «Wenn Gerechtigkeit als moralische
Tugend betrachtet werden soll, muss sie in einem sehr weiten Sinne ver-
standen werden, der einen Menschen charakterisiert, der keine der mora-
lischen Regeln ungerechtfertigt verletzt. In diesem Sinne ist die Gerechtig-
keit natiirlich nicht nur eine moralische Tugend unter vielen, sondern die
Kombination aller moralischen Tugenden, die mit den moralischen Regeln
verbunden sind.»** Dies schliefit ein, dass Gerechtigkeit fiir das moralisch
Gute notwendig, aber nicht hinreichend ist.#60 Versteht man Gerechtigkeit
im Zusammenhang mit der Moral, so wird deutlich, dass man zwischen
Gerechtigkeit als «ein Massstab der dusseren Beziehungen von Personen
und sozialen Strukturen [...]» und «[...] eine Tugend bzw. innere Haltung
des Menschen»*¢! unterscheiden muss.

«Innere» und «duflere» Gerechtigkeit bauen auf der Moralfahigkeit als
Voraussetzung fiir menschliches Entscheiden und gerechtes Handeln auf.
Gerechte Handlungen und Entscheidungen sind nur mdglich, wenn man
sie aus freien Stiicken treffen kann und damit auch fiir sie verantwortlich
ist. Subjekte der Gerechtigkeit miissen also diese Voraussetzungen erfiillen.

Es kann verschiedene Objekte der Gerechtigkeit geben: u.a. Personen
und ihre Handlungen, Entscheidungen, Institutionen im weiteren Sinne,
analytische Uberlegungen, kreative Gedanken, Ergebnisse menschlicher In-
teraktionen (z. B. Vertrége), Biografien, Giiterverteilung, politische Lsun-
gen 462

Dariiber hinaus kann Gerechtigkeit nach Peter Koller in vier Gerechtig-
keitskonzeptionen unterteilt werden.4®3 Diese Differenzierung kann eine
Orientierung fiir Entscheidungs- und Handlungsspielraiume geben, die es

455 Ulpian 2005: 1-10.

456 Honecker 1990: 188.
457 Gosepath 2010: 835.
458 Gosepath 2010: 835.
459 Geert1970: 157.

460 Vgl. Geert 1970: 157.

461 Veith 2004: 316.

462 Vgl. Gosepath 2010: 836.
463 Vgl. Koller 2005.

129

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Instrumente fiir die ethische Bewertung

ermoglichen, in jeder spezifischen und individuellen Situation gerecht und
fair zu sein:

1. Tauschgerechtigkeit (z. B. Gleichheit von Leistung und Gegenleistung
[z. B. Lohn])

2. Politische Gerechtigkeit (demokratische Mitbestimmungsprozesse, bei
denen eine unparteiische Machtausiitbung dazu dient, jedem Einzelnen
seine Rechte und soziales Miteinander zu gewahren)

3. Korrektive Gerechtigkeit (Schadensersatzzahlungen zur Wiedergutma-
chung von Schidden und Bestrafung fiir die Wiedergutmachung von
Unrecht)

4. Verteilungsgerechtigkeit (gleiche Verteilung von Gemeinschaftsgiitern
[z.B. Bildungsmdoglichkeiten, Zugang zum Arbeitsmarkt, Einkommens-
chancen] und Lasten [z.B. Steuern]).

Gerechtigkeit strebt nach Gleichheit oder Gleichbehandlung. In der erst-
genannten Gerechtigkeitsonzeption wird Gleiches gleich und Ungleiches
ungleich behandelt.#* In der zweiten und dritten Gerechtigkeitskonzep-
tion werden alle Menschen gleich behandelt. In der vierten Gerechtig-
keitskonzeption, der Verteilungsgerechtigkeit, kann die Gleichheit oder
Gleichbehandlung anhand der folgenden drei Kriterien gemessen werden:
Die Gleichbehandlung basiert entweder auf Leistung, auf Bedarf oder auf
Gleichheit.

Gleichbehandlung aufgrund von Leistung bedeutet, dass gleiche Leistung
zu gleicher Gegenleistung fiithrt. Auf diese Weise werden Ungleichheiten
(z. B. bei Lohnen, Eigentum usw.), die aufgrund ungleicher Leistung entste-
hen, gerechtfertigt.

Bedarfsgerechte Gleichbehandlung bedeutet, dass allen Menschen das
gleiche Maf$ an Bediirfnisbefriedigung zusteht. Zur Individualitit des Men-
schen gehoren jedoch unter anderem unterschiedliche Bediirfnisse, die
spezifische, ungleiche Mafinahmen erfordern, um das gleiche Maf3 an
Bediirfnisbefriedigung zu erreichen (z. B. besondere Foérdermafinahmen,
soziale Sicherheit usw.).

Gleichbehandlung auf der Basis von Gleichheit bedeutet, dass Giiter und
Lasten gleichmaflig auf die Menschen verteilt werden (unabhingig von
Leistung, Bediirftigkeit etc.), um der Gleichheit aller Menschen moglichst
genau zu entsprechen (z.B. Zugang zu Bildung). Unterschiede hinsichtlich
von Leistung, Bediirfnis etc. werden vernachldssigt. So haben alle Men-

464 Vgl. Aristoteles, Nikomachische Ethik V, 6-7.

130

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.3 Das Prinzip der Gerechtigkeit

schen den gleichen Zugang zu der gleichen Anzahl von Dienstleistungen,
ohne dass ihre Unterschiede beriicksichtigt werden. Die Gleichheit der
Leistungen entspricht den Unterschieden der Individuen: Menschen sind
nur dann gleich, wenn alle Menschen ihre unterschiedlichen Bediirfnisse in
gleichem Maf3e befriedigen konnen.

Mit anderen Worten: Einerseits werden Ungleichheiten oder Ungleich-
behandlungen aufgrund von Leistung, Bedarf und Gleichheit unter be-
stimmten Umstdnden akzeptiert. Andererseits wird deutlich, dass je nach
Gerechtigkeitsbegriff die moralische Bewertung z.B. einer Entscheidung,
einer Handlung oder eines Status unterschiedlich ausfallen kann. Schlief3-
lich kann eine Entscheidung oder eine Handlung auch dann ungerecht
sein, wenn ihr Entscheidungsprozess auf dem freien Willen der zustimmen-
den Personen beruht. All dies macht unter anderem die Weite des Begriffs
der Gerechtigkeit aus. Gleichzeitig besteht gerade an dieser Stelle Kldrungs-
bedarf.

Auch die Definition des Horizontes der Gerechtigkeit erweist sich als
umstritten. Die Pflichten, die sich aus der Gerechtigkeit ergeben, werden
mit einer universellen oder partikularen Dimension verstanden.

Mit beiden Problemen verbunden ist die Frage nach der Bezugsebene
der Gerechtigkeit, denn diese trigt dazu bei, Klarheit zu schaffen. Worauf
bezieht man sich, wenn man entscheidet, welche Gerechtigkeitskonzeption
man in welchem Ausmaf$ verwendet?

Alle vier Gerechtigkeitskonzeptionen konnen unter dem Gesichtspunkt
der «sozialen Gerechtigkeit»*%> betrachtet werden. Luigi Taparelli versteht
soziale Gerechtigkeit als «giustizia fra uomo e uomo»*9°. «Soziale Gerech-
tigkeit» ist kein eigenstandiger Begriff von Gerechtigkeit, sondern beein-
flusst einen oder mehrere Gerechtigkeitsbegriffe.*6” Soziale Gerechtigkeit
muss dynamisch verstanden werden, wobei «Programme und Rollen ent-
sprechend neu zu formulieren [sind], um der verdnderten Wirklichkeit ge-
recht zu werden»*%8, Soziale Gerechtigkeit zielt vor allem auf eine «gerechte
Ordnung, in der die unterschiedlichsten Interessen von Gruppen und Ein-
zelnen auszugleichen und ins rechte Verhiltnis zueinander gebracht werden
missen»?%. Die Bedeutung von sozialer Gerechtigkeit kann sogar erweitert

465 Vgl. Kramer 1992: 45.

466 Taparelli 1855: Nummer 354.

467 Vgl. Giers 1957; Anzenbacher 1998: 221-224.
468 Glatzel 2000: 148.

469 Glatzel 2000: 148.

131

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Instrumente fiir die ethische Bewertung

werden «als die sittliche Berticksichtigung solcher prinzipiell gleichen Frei-
heiten bzw. das fortgesetzte sittlich-praktische Bemiihen um die Schaffung
der Méglichkeitsbedingungen, unter denen sich Freiheit im sozialen Raum
als Partizipation an allen sie betreffenden Vorgingen verwirklichen kann,
wobei diese Verwirklichung durch ein Ethos getragen werden muss, das solche
Verwirklichungen von Freiheit in Strukturen und Institutionen Form und
Stabilitit verleiht»*’°. Eine dhnliche Sichtweise besteht darin, soziale Ge-
rechtigkeit als Gerechtigkeit fiir das Gemeinwohl zu verstehen, was «Réu-
me [eréffnet] fiir die Thematisierung von Gerechtigkeitsproblemen nicht
nur im Hinblick auf den Staat, sondern auf eine Vielzahl gesellschaftli-
cher Akteure. Dies wird zunehmend wichtiger dort, wo aus verschiedenen
Griinden jedenfalls die Rolle des Staates, wenn nicht sogar die der Politik
im allgemeinen immer weiter reduziert und die Verantwortung fiir soziale
Zutraglichkeit oder Unzutréglichkeit der obwaltenden Verhéltnisse entspre-
chend starker auf Institutionen im zivilgesellschaftlichen Bereich bzw. im
privatwirtschaftlichen Sektor verlagert wird»47%.

Abgesehen von den Entscheidungen, die nach dem oben Gesagten einer
Begriindung bediirfen, muss auch die Verwendung des Begriffs Gerechtig-
keit begriindet werden. Wenn z.B. Menschen und ihre Handlungen, Ent-
scheidungen, Institutionen im weiteren Sinne, analytische Uberlegungen,
kreative Gedanken, Ergebnisse menschlicher Interaktionen (z.B. Vertrige),
Biographien, Giiterverteilung, politische Losungen als gerecht bezeichnet
werden, wird eine Begriindung gefordert. In dieser Herausforderung ist
die Unparteilichkeit richtungsweisend: Wenn man einen unparteiischen
Standpunkt einnimmt, wird man jemanden oder etwas als gerecht oder
ungerecht beurteilen. Um diesen unparteiischen Standpunkt einnehmen
zu kénnen, gibt es im aktuellen Gerechtigkeitsdiskurs vier Denkmodel-
le:472 den zufdlligen unabhéngigen Beobachter,*”* einen Rollentausch der
Beteiligten,*”* die Universalisierbarkeit*’> oder den «Schleier des Nichtwis-
sens»*7°,

Dariiber hinaus miissen Griinde angegeben werden, wenn ein Anspruch
auf Gerechtigkeit formuliert wird oder sich aus einem Anspruch auf Ge-

470 Nothelle-Wildfeuer 1999: 85, Hervorhebung im Text.
471 Hoppe 2002: 37.

472 Vgl. Gosepath 2010: 837.

473 Vgl. Smith 2004.

474 Vgl. Baier 1974.

475 Vgl. Hase 1992.

476 Vgl. Rawls 1971.

132

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.3 Das Prinzip der Gerechtigkeit

rechtigkeit moralische Pflichten ergeben. Dies kénnen unter anderem ein
Verweis auf das Naturrecht, die Achtung der Menschenwiirde, ein Recht auf
Begriindung, die Gegenseitigkeit der Vorteile fiir die Beteiligten oder ein
ideeller Diskurs sein.*””

6.3.2 Das Spannungsverhaltnis zwischen Recht und Gerechtigkeit

Gerechtigkeit kann bedeuten, gesellschaftliche Gesetze zu erlassen, um fiir
Ordnung zu sorgen. Wenn es noch keine Ordnung gibt oder der Zustand
einer Gesellschaft nicht der Gerechtigkeit entspricht, ist es Aufgabe der
Gerechtigkeit, dies zu @ndern und eine gerechte Ordnung einzufiithren.
Wenn es in einer Gemeinschaft oder Gesellschaft eine Ordnung gibt,
miissen die Regeln und Vorschriften, die diese Ordnung umsetzen, im
Interesse der allgemeinen Gerechtigkeit respektiert werden. Aristoteles ldsst
sich wie folgt zusammenfassen: Gerecht ist, wer die Gesetze achtet. Da die
Gesetze auf einem Gesetzgebungsakt beruhen, erhalten sie dadurch ihre
Legitimitit.*’8 Das bedeutet, dass z.B. die Exekutive und die Behorden eines
Staates die geltenden Gesetze prizise und professionell umsetzen miissen.
Dennoch kann die solidarische Gerechtigkeit die Spannung zwischen
Recht und Gerechtigkeit hervorheben. Diese kann sich aus der Tatsache er-
geben, dass die bestehende Ordnung einer Gemeinschaft oder Gesellschaft
nie so sein kann, wie sie sein sollte. Das Streben nach einem reinen und
perfekten Ausdruck der Gerechtigkeit an sich erfordert stindige Korrektu-
ren und Anpassungen an eine sich verdndernde Realitit. Gesetze, die als
Ausdruck einer rechtlichen Uberlegung formuliert wurden, koénnen ihre
Ziele verfehlen, der Gemeinschaft schaden oder in einem neuen, realen
Kontext unrechtméflig sein. In dieser Situation werden diejenigen, die
von dieser Situation profitieren, versuchen, diese Ungerechtigkeit als po-
sitives Recht aufrechtzuerhalten. Die Benachteiligten werden versuchen,
gegen diese ungerechte Behandlung zu kdmpfen, um sich aus dieser Situa-
tion zu befreien. In diesem Zusammenhang wird Gerechtigkeit nicht als
Pflicht verstanden, die auf der Bejahung des Gesetzes beruht, sondern
als soziale Gerechtigkeit, die unmittelbar auf das Gemeinwohl bezogen ist.
Aristoteles versteht Gerechtigkeit in diesem Sinne auch als Gleichheit:*”°

477 Vgl. Gosepath 2010: 837.
478 Vgl. Aristoteles, Nikomachische Ethik: V, 1-3.
479 Vgl. Aristoteles, Nikomachische Ethik: V; 1-2.

133

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Instrumente fiir die ethische Bewertung

Soziale Gerechtigkeit*8? verlangt z.B. von der Exekutive und den Behérden
eines Staates, aber auch von der Zivilgesellschaft und der Bevolkerung in
einem Staat, die {iber die Entscheidungen und Handlungen der Regierung
und der Behorden wachen muss, dass diese ihren Entscheidungs- und
Handlungsspielraum so nutzen, dass sie in jeder der konkreten und indivi-
duellen Situationen gerecht und fair sind. Zu enge und strenge Gesetze,
die keinen Spielraum fiir Interpretationen lassen, wiirden in bestimmten
Fillen zu ungerechten Situationen fiihren. Die Notwendigkeit der Kontext-
ualisierung wird daran deutlich, dass es weder Aufgabe noch Mdglichkeit
rechtlicher Regelungen ist, alle moglichen Situationen der menschlichen
Existenz prazise zu regeln. Der Entscheidungs- und Handlungsspielraum
ist eine Herausforderung, weil im Zuge der Kontextualisierung die Gefahr
der Beliebigkeit besteht. Die Menschenrechte konnen als klar definierter
ethischer Referenzpunkt gegen Beliebigkeit eingesetzt werden. Der Ethik
kommt bei dieser kritischen Bewertung eine besondere Bedeutung zu, denn
sie priift, «ob die real existierenden gesellschaftlichen Systeme, Verhaltnisse
und Einrichtungen als Voraussetzungen fiir ein gutes Leben aller Einzelnen
den Kriterien der Gerechtigkeit und des Gemeinwohls entsprechen.»*8!
Diese kritische Aufgabe ist moglich aufgrund einer normativen Haltung
gegeniiber Gesetzen und Institutionen, die offen fiir Veranderungen ist.
Diese Haltung beruht auf der Wahrnehmung einer komplementiren Ge-
horsamsverantwortung gegeniiber Normen, Ordnungen und Institutionen
sowie einer Gestaltungsverantwortung.*82

6.3.3 Omni-dynamisch soziale Gerechtigkeit

Angesichts der vier oben vorgestellten Gerechtigkeitskonzeptionen, der
Tauschgerechtigkeit, der politischen Gerechtigkeit, der korrektiven Gerech-
tigkeit und der Verteilungsgerechtigkeit sowie ihrer jeweiligen Schwierig-
keiten oder Herausforderungen kann sich die Frage stellen, wie mit diesen
vier Gerechtigkeitskonzeptionen aus einer ethischen Perspektive umzuge-
hen ist und welche der vier Gerechtigkeitskonzeptionen zu bevorzugen
ist. Das Konzept der omni-dynamischen sozialen Gerechtigkeit adressiert
diese Frage. Ausgehend von den obigen Ausfithrungen geht es nicht darum,

480 Vgl. Nothelle-Wildfeuer 1999: 86-343.
481 Remele 2009: 194.
482 Vgl. Remele 2009: 194.

134

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.3 Das Prinzip der Gerechtigkeit

ein oder mehrere Gerechtigkeitskonzeptionen auszuschlieflen, sondern sie
aus ethischer Perspektive zundchst in Verbindung mit dem Leitprinzip der
sozialen Gerechtigkeit zu denken und dieses auf alle vier Gerechtigkeits-
konzeptionen prigend einwirken zu lassen.

Zweitens sind diese vier Gerechtigkeitskonzeptionen zusammen zu den-
ken, um eine einseitige Betrachtungsweise der Gerechtigkeit zu vermeiden
und zu einem umfassenden Verstindnis von Gerechtigkeit zu gelangen. Alle
vier Gerechtigkeitskonzeptionen werden in einer negativen Zusammenge-
horigkeit zueinander wahrgenommen. Im Gegensatz zur positiven Zusam-
mengehdrigkeit bedeutet dies nicht, dass Gerechtigkeit immer alle vier Ge-
rechtigkeitskonzeptionen umfassen muss. Negative Zusammengehdrigkeit
bedeutet, dass alle vier Gerechtigkeitskonzeptionen integriert oder rationa-
le Griinde angefiihrt werden miissen, wenn ein oder mehrere Gerechtig-
keitskonzeptionen nicht beriicksichtigt werden konnen. Gerechtigkeit wird
also als omni-dynamisch verstanden (da sie in der Interaktion aller vier
Gerechtigkeitskonzeptionen gedacht wird).

Drittens ist es auf der Grundlage des bisher Gesagten aus ethischer Sicht
sinnvoll, die Verteilungsgerechtigkeit in den Mittelpunkt zu stellen — zum
einen bei der Bestimmung des Verhéltnisses zwischen Verteilungsgerechtig-
keit und den anderen Gerechtigkeitskonzeptionen, zum anderen bei ihrer
praktischen Umsetzung. In beiden Fillen wird die Verteilungsgerechtigkeit
zusammen mit dem Leitprinzip der sozialen Gerechtigkeit gedacht. In die-
sem Sinne ist die Gerechtigkeit als omni-dynamisch soziale Gerechtigkeit zu
verstehen.

Der Vorrang der Verteilungsgerechtigkeit fiir die Gleichheit aller Men-
schen ldsst sich mit der Menschenwiirde aller Menschen und mit den
Menschenrechten begriinden, die im nachfolgenden Unterkapitel erldutert
und ethisch begriindet werden.

Die Menschenwiirde aller Menschen und die Menschenrechte werden
auch bei der materiellen Definition der omni-dynamischen sozialen Gerech-
tigkeit und bei der Formulierung von Kriterien als Referenzbegriffe oder
tertium comparationis verwendet. Denn omni-dynamisch soziale Gerech-
tigkeit muss sich an etwas orientieren. Bei der Verteilungsgerechtigkeit
beispielsweise muss zum einen definiert werden, was gerecht verteilt wer-
den soll, und zum anderen, nach welchen Kriterien sichergestellt werden
kann, dass die Verteilung des zu Verteilenden auch wirklich gerecht ist.
Bei der Entscheidung iiber die materielle Hohe der Abgaben stellt sich u.a.
die folgende Herausforderung: «Gerechtigkeitsvorstellungen sind insofern

135

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Instrumente fiir die ethische Bewertung

pluralistisch, als sie sich nicht alle durch ein einziges grundlegendes Vertei-
lungsprinzip erkldren lassen; vielmehr berufen sich Menschen, wenn sie die
Gerechtigkeit einer Giiterverteilung beurteilen sollen, typischerweise auf
mehrere Verteilungskriterien und kommen durch Abwiégen dieser Kriteri-
en gegeneinander zu einem Gesamturteil.»*® In diesem Zusammenhang
bietet die Ethik eine Orientierung: «Alle modernen Konzeptionen der Ge-
rechtigkeit akzeptieren eine gemeinsame Grundnorm: Alle Menschen sind
als prinzipiell gleichwertig zu achten, d. h. mit gleicher Wiirde versehen.
Deshalb soll jeder Mensch mit gleicher Achtung und gleicher Riicksicht be-
handelt werden. Je nachdem, wie die verschiedenen Konzeptionen der Ge-
rechtigkeit die Grundnorm gleicher Wiirde naher verstehen, ergeben sich
unterschiedliche Auffassungen tiber das jeweils Angemessene bzw. Gerech-
te unter Gleichen.»*® Es gibt eine Notwendigkeit einer solchen Grund-
norm: «Im Blick auf das Gemeinwohl als Zielwert erweist sich folgender
Gedanke als zentral: Einerseits herrscht in den zeitgendssischen Uberle-
gungen die weit verbreitete Uberzeugung, dass sich unter den Bedingun-
gen neuzeitlich-modernen Denkens und mit Blick auf pluralistische und
individualisierte Gesellschaften keine inhaltlich gefiillte, gemeinsame und
allgemein verbindlich zu machende Vorstellung des guten oder gelingenden
Lebens mehr entfalten ldsst, an die sowohl das politische Gemeinwesen als
auch das Individuum gebunden wire. Andererseits artikuliert sich in der
Rede vom Gemeinwohl die gegenwirtig hochst aktuelle Erkenntnis, dass
menschliches Zusammenleben in der Gesellschaft nur dann gelingen kann,
wenn es zumindest einen Minimalkonsens im Blick auf bestimmte unver-
zichtbare Grundlagen des wertgebundenen Zusammenlebens der Glieder
einer Gesellschaft gibt.»*8

Die Menschenwiirde verlangt z.B., dass die Verteilungsgerechtigkeit die
Menschenwiirde unabhingig von oder sogar gegen menschliches Verhalten
bei der Herstellung von Gerechtigkeit und Gleichheit achtet,*3¢ dass die
Menschenwiirde nicht in etwas Verwirklichbares umgewandelt wird*%” und
dass Menschen die Menschenwiirde nicht aufgrund von ihnen begangener
besonders schwerer Menschenrechtsverletzungen abgesprochen wird.

483 Miller 1992: 558.

484 Gosepath 2010: 837.

485 Nothelle-Wildfeuer 2008: 148.
486 Vgl. Wolbert 2003: 167.

487 Vgl. Wetz 1998: 181.

136

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.3 Das Prinzip der Gerechtigkeit

Dariiber hinaus dominiert die Menschenwiirde die materielle Bestim-
mung der Verteilungsgerechtigkeit insofern, als sie die moralische Dimen-
sion des Menschen zu beachten hat, «die Féhigkeit des Menschen zur
Moralitdt. Als Person hat der Mensch einen Selbststand, da er sich in
ein Verhiltnis zu sich selbst und seinen Handlungen setzen, iiber sich
selbst reflektieren und seine Lebensformen und Grundhaltungen frei selbst
bestimmen kann.»*8 Andererseits darf sie die wesentlichen, nicht-mora-
lischen Elemente der menschlichen Existenz (wie Nahrung, Unterkunft,
medizinische Grundversorgung usw.) nicht aufier Acht lassen.*3?

Eine Antwort auf die Frage, welchen Horizont die Verteilungsgerechtig-
keit zu umfassen hat, ldsst sich aus der Menschenwiirde ableiten. Durch
die Beriicksichtigung der Menschenwiirde wird deutlich, dass der Mensch
im Zentrum der materiellen Bestimmung von Verteilungsgerechtigkeit ste-
hen muss. Wenn Verteilungsgerechtigkeit um den Menschen kreist (und
nicht etwa um besondere Beziehungsnihe, die Zugehorigkeit zu einem
bestimmten Kollektiv, die Herkunft aus einem bestimmten Territorium
usw.), muss Verteilungsgerechtigkeit universell gedacht werden und sich
auf den globalen Horizont beziehen. Vor dem Hintergrund der Menschen-
wiirde miisste eine Begriindung fiir einen lokalen Horizont gute (d.h.
rational begriindete) Griinde vorbringen, warum zwischen Menschen Un-
terscheidungen getroffen werden konnen, die einen lokalen Horizont der
Verteilungsgerechtigkeit rechtfertigen. Beispielsweise konnte sie w.a. die
Unterschiede in den Gerechtigkeitshorizonten auffiithren, die sich aus dem
Vergleich von John Rawls' «A Theory of Justice»*** und John Rawls' «Law
of Peoples*''« ergeben: 42 Wiahrend Rawls in «A Theory of Justice» ein Ge-
rechtigkeitssystem mit einem Ausgleich zwischen den Wohlhabenden und
den Benachteiligten fiir eine Gesellschaft mit einem lokalen Horizont fiir
das Gemeinwohl entwirft, lehnt er in «Law of Peoples» einen solchen Aus-
gleich ab. Letzteres beinhaltet implizit eine Unterscheidung zwischen Men-
schen, die nicht legitimiert werden kann, weil sie nicht rational begriindbar
ist. Diese Unterscheidung kann also rational nicht iiberzeugend sein, weil
sie mit der Menschenwiirde brechen wiirde, da diese die Gleichheit aller
Menschen als Menschen manifestiert. «1) Jede Form von Solidarisierung,

488 Witschen 2002: 14.

489 Vgl. Witschen 2002: 15.
490 Vgl. Rawls 1971.

491 Vgl. Rawls 1999.

492 Vgl. Singer 2004: 176-180.

137

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Instrumente fiir die ethische Bewertung

die sich auf gleichzeitiger Missachtung des Allgemeingiiltigkeitsanspruchs
der Menschenwiirde griindet, ist ethisch verwerflich. [...] 2. Jede Form von
Solidarisierung, die dem Anspruch der Menschenwiirde faktisch nur im
Blick auf die eigene Gruppe und deren Zielsetzung Rechnung tragt, bleibt
ethisch defizitar.»4%

Nach diesen Uberlegungen besteht Gerechtigkeit nicht nur aus verant-
wortungsvollen Beziehungen zwischen dem Einzelnen und seinen Mitmen-
schen, zwischen dem Einzelnen und der Gesellschaft, sondern auch zwi-
schen der Gesellschaft und den Gesellschaften — mit einem universellen
Horizont.

Wenn aber omni-dynamisch soziale Gerechtigkeit mit einem globalen
Horizont gedacht werden muss, so folgt daraus zum einen, dass auch die
entsprechenden Pflichten mit einem universellen Mafstab gedacht werden
miissen. Zum anderen ist hinsichtlich der materiellen Reichweite der Ver-
pflichtung zu bedenken, dass nicht «nur» alle Menschen Adressat:innen
dieser Verpflichtung sind, sondern alle Menschen als Menschen (d.h. Men-
schen, denen die Moglichkeit gegeben wird, als Menschen mit Menschen-
wiirde zu leben).

Schliefilich sind alle drei Beziehungen - zwischen dem Einzelnen und
seinen Mitmenschen, zwischen dem Finzelnen und der Gesellschaft, aber
auch zwischen der Gesellschaft und den Gesellschaften - nicht vertretbar
zeitlich zu begrenzen. Das bedeutet, dass Verteilungsgerechtigkeit genera-
tioneniibergreifend und mit einem universellen Horizont gedacht werden
muss. Die intergenerationelle Gerechtigkeit besteht im Wesentlichen aus
vier Postulaten: bei allen Handlungen die kommenden Generationen zu
beriicksichtigen; nicht mehr Ressourcen zu verbrauchen, als nachwachsen;
die Ressourcen global gerecht zu verteilen; die natiirlichen Rhythmen zu
respektieren.494

6.3.4 Omni-dynamisch soziale Gerechtigkeit und intergenerationelle
Gerechtigkeit

Als ethisches Instrument fiir die digitale Transformation und die Nutzung
datenbasierter Systeme sollte das Prinzip der Gerechtigkeit, verstanden
als omni-dynamisch soziale Gerechtigkeit, die Zukunftsperspektive stirker

493 Korff1989: 45.
494 Vgl. Vogt 2005 141-159.

138

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.3 Das Prinzip der Gerechtigkeit

gewichten, indem kiinftige Generationen als Subjekte und Objekte der
Gerechtigkeit sowie die Zukunft als Horizont der Gerechtigkeit einbezogen
werden. «Intergenerationelle Gerechtigkeit» kann wie folgt definiert wer-
den: «Eine Gesellschaft ist intergenerationell gerecht, wenn jede Generati-
on ihren fairen Anteil dazu beitrdgt, dass die Mitglieder der nachfolgenden
Generationen innerhalb und auflerhalb ihrer Grenzen ihre Bediirfnisse
befriedigen, ernsthaften Schaden vermeiden und die Maglichkeit haben,
Dinge von Wert zu geniefSen.»**> «Generationeniibergreifende Gerechtig-
keit» rahmt den Horizont der Gerechtigkeit nicht nur als global ein -
wobei alle Menschen als potenzielle Subjekte und Objekte der Gerechtig-
keit betrachtet werden -, sondern auch als ein «generationeniibergreifendes
Kontinuum, das sich unbegrenzt in die Zukuntft erstreckt»*°® und das sich
zur Vergangenheit hin 6ffnet - in Anerkennung dessen, was frithere Gene-
rationen beigetragen und geopfert haben*"” und welche Ungerechtigkeiten
sie ebenfalls erlitten haben. Die Grenzen dieses generationsiibergreifenden
Kontinuums bleiben offen. Das macht es schwieriger, sich eine genaue Vor-
stellung davon zu machen, was Generationengerechtigkeit bedeutet, weil
man vor allem im Falle der Zukunft nicht genau weify, was zu erwarten
ist.#® «In unserem Bemiihen, kiinftigen Generationen gerecht zu werden,
bewegen wir uns in einem Nebel der Unsicherheit. Ungewissheit bedeutet
nicht, dass Gerechtigkeit zwischen den Generationen unmdglich ist oder
dass es egal ist, was wir tun. Die Antwort auf die Ungewissheit besteht
darin, so rational wie mdglich zu sein - die verfiigbaren Beweise zu priifen
und entsprechend zu handeln - und das Beste zu tun, was wir kénnen, um
bekannte Risiken zu mindern.»*%

Das Konzept der «intergenerationellen Gerechtigkeit» scheint ein ad-
dquates Prinzip zu bilden, um die Bediirfnisse und Interessen nicht nur der
gegenwirtigen Menschen, sondern auch vergangener und zukiinftiger Ge-
nerationen in fairer Weise auszugleichen. Die «intergenerationelle Gerech-
tigkeit» steht vor der Herausforderung, dass die Herausforderungen und
Probleme der Gegenwart dringlicher sind als die der Zukunft, und dass die
unbestimmte zeitliche Offenheit von «intergenerationell» einen Klarungs-
bedarf und eine Distanz zwischen den gegenwirtigen Subjekten und Ob-
jekten der Gerechtigkeit und den zukiinftigen Subjekten und Objekten

495 Thompson 2010: 6; vgl. auch Vogt 2005: 141-159.
496 Thompson 2010: 6.

497 Vgl. Thompson 2010: 6.

498 Vgl. Wolf 2003.

499 Thompson 2010: 9.

139

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Instrumente fiir die ethische Bewertung

der Gerechtigkeit provoziert. Dariiber hinaus muss die praktische Rele-
vanz der «intergenerationellen Gerechtigkeit» angesichts der hochkomple-
xen und schwer iiberschaubaren Welt der Gegenwart bewiesen werden.
Die Vorstellung, zukiinftige Entwicklungen mit der notwendigen Prizision
abschdtzen zu konnen, um gerechtigkeitsrelevante Verantwortlichkeiten,
Pflichten, Rechte und Anspriiche definieren zu kénnen, scheint fiir den
Menschen unerreichbar.

Dariiber hinaus muss die Legitimitét der «intergenerationellen Gerech-
tigkeit» ethisch begriindet werden, u.a. weil sie unendlich ist und vermut-
lich einen Ansatzpunkt fiir jeden Wunsch darstellt. Im folgenden Unterka-
pitel wird dies bei der Begriindung der Menschenrechte auf der Grundlage
des Prinzips der Verletzbarkeit angesprochen.

Die Beantwortung der Frage, wie wir intergenerationelle Gerechtigkeit
begriinden konnen, verschirft die Beweislast, weil eine Bewertung der Ge-
rechtigkeit in der Gegenwart durch die Konstruktion der Unparteilichkeit
(oder eines unparteiischen Standpunkts) innerhalb des Diskurses der ge-
genwirtigen moralischen Gemeinschaft (z.B. mit dem «Schleier des Nicht-
wissens»>%0) gerechtfertigt werden kann, wihrend die intergenerationelle
Gerechtigkeit auch begriinden muss, warum zu den potenziellen Subjek-
ten und Objekten der intergenerationelle Gerechtigkeit auch zukiinftige
Generationen von Menschen gehoren.! Bei dieser Frage spielen die Men-
schenrechte als ethischer Referenzpunkt eine wesentliche Rolle, denn man
kann die Herausforderung der Begriindung intergenerationeller Gerechtig-
keit mit dem Hinweis angehen, dass, wenn sich begriinden lasst, dass alle
Menschen (auch kiinftige) Trager:innen von Menschenrechten sind, ihre
Menschenrechte in der Gegenwart und in der Zukunft geachtet werden
miissen und es daher eine ethische Notwendigkeit intergenerationeller Ge-
rechtigkeit gibt.

Dariiber hinaus ist die Idee der intergenerationelle Gerechtigkeit mit
Zweifeln und Skepsis behaftet, ob sie iiberhaupt realistisch ist. «Diese Argu-
mentation beruht auf zwei Annahmen: dass die Menschen iiberwiegend
eigenniitzig sind und dass ihre Interessen ihnen keinen Anlass geben,
sich um das Schicksal kiinftiger Generationen oder von Menschen in ande-
ren Lindern zu kiimmern.»%%? Diese Annahmen kénnen in Frage gestellt
werden, indem «die Unsicherheit dariiber, was zu tun ist und wie es zu

500 Vgl. Rawls 1971: 136-142; Dierksmeier 2006.
501 Vgl. Gosseries 2008.
502 Thompson 2010: 18.

140

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.3 Das Prinzip der Gerechtigkeit

tun ist, und die Angst derjenigen, die glauben, dass sie ernsthaft benach-
teiligt werden»>%, als Hauptherausforderung fiir die Verwirklichung der
intergenerationelle Gerechtigkeit hervorgehoben wird, die «eher aus dem
Versagen der Institutionen als aus Mangeln der menschlichen Natur»°%4
resultiert. Kombiniert man diese Beobachtung mit den Menschenrechten
als ethischem Referenzpunkt, kommt man mit diesem institutionellen An-
satz einem institutionellen Verstdndnis von Menschenrechten nahe: «Nach
dem interaktionellen Verstindnis der Menschenrechte haben Regierungen
und Individuen die Verantwortung, die Menschenrechte nicht zu verletzen.
Nach meinem institutionellen Verstindnis hingegen besteht ihre Verant-
wortung darin, sich fiir eine institutionelle Ordnung und eine 6ffentliche
Kultur einzusetzen, die allen Mitgliedern der Gesellschaft einen sicheren
Zugang zu den Objekten ihrer Menschenrechte gewihrleisten.»>%> Wah-
rend das institutionelle Verstdndnis der Menschenrechte eine wichtige Kraft
fiir die Verwirklichung der Menschenrechte — und als Konsequenz der
intergenerationellen Gerechtigkeit — in Betracht zieht, scheint es schwie-
rig zu zeigen, warum Institutionen oder Institutionen-Systeme oder das
globale Institutionen-System (die Gesamtheit aller Institutionen weltweit)
auf einer anderen Ebene als staatliche und nichtstaatliche Akteure stehen
sollten und warum auf diese Weise menschenrechtsrelevante Bedrohungen
(oder Anliegen der intergenerationellen Gerechtigkeit) nur offizielle Bedro-
hungen sind, weil dies der Rolle staatlicher und nichtstaatlicher Akteure
fir die Umsetzung und Verwirklichung der Menschenrechte®%¢ oder der
intergenerationellen Gerechtigkeit nicht angemessen ist. Die mangelnde
Angemessenheit wird aus der Perspektive einer Menschenrechtstriger:in,
eines Opfers einer Menschenrechtsverletzung oder eines Objekts der inter-
generationellen Gerechtigkeit deutlich. Fiir eine Trager:in von Menschen-
rechten, fiir ein Opfer einer Menschenrechtsverletzung oder fiir ein Objekt
von intergenerationeller Gerechtigkeit kann die Erfiillung von Menschen-
rechten, die Beendigung einer Menschenrechtsverletzung oder die Verwirk-
lichung von intergenerationeller Gerechtigkeit auch ohne die Beteiligung
oder den Einfluss einer Institution, eines Institutionensystems oder des glo-
balen Institutionensystems erfolgen. Wer das Subjekt ist, &ndert nichts an
der Bedeutung und dem Gewicht der Verwirklichung der Menschenrechte

503 Thompson 2010: 19.

504 Thompson 2010: 19.

505 Pogge 2002: 65.

506 Vgl. Kirchschldger et al. 2005.

141

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Instrumente fiir die ethische Bewertung

oder der intergenerationellen Gerechtigkeit oder einer Menschenrechtsver-
letzung aufgrund des fundamentalen Charakters der wesentlichen Elemen-
te und Bereiche der menschlichen Existenz, die von den Menschenrechten
geschiitzt werden. Aus der Perspektive einer Rechtstriger:in, eines Opfers
einer Menschenrechtsverletzung oder eines Objekts der intergenerationel-
len Gerechtigkeit versteht man die jeweilige Handlung als Verwirklichung
von Menschenrechten oder intergenerationeller Gerechtigkeit oder als Ver-
letzung von Menschenrechten als Teil der Frage, ob die jeweilige Handlung
offiziell ist oder nicht.

Das praktische Potential des institutionellen Verstdndnisses von Men-
schenrechten und Generationengerechtigkeit macht einen Unterschied fiir
Theorie und Praxis, aber seine ausschliefliche Prioritdt ist nicht nachweis-
bar, was auch im Folgenden festgehalten wird: Wéhrend Thomas Pogge die
individuelle Verantwortung von institutionellen Entscheidungstréger:innen
einbezieht, kann die gleiche Partizipationsmoglichkeit und der gleiche Ein-
flussbereich fiir Individuen auflerhalb einer Institution beansprucht werden
- sei es als politische/r Biirger:in, sei es als politische/r Konsument:in
(als «Konsum-Actor»°%’), ... Eine Ausweitung einer Art «interaktionalen
Menschenrechtsverstindnisses», das Thomas Pogge den Entscheidungstra-
ger:innen im Innenleben einer Institution und den Individuen in der Welt
aufSerhalb einer Institution aufgrund ihrer Macht und ihres Einflusses
zuschreibt, ist moglich und notwendig, um den Beitrag staatlicher und
nichtstaatlicher Akteure nicht zu unterschitzen. Nach Thomas Pogge ist
der Einzelne in einer solchen Situation dazu verpflichtet, entweder seine
Verstrickung in die Institution zu beenden oder zu einer entsprechenden
Reform der Institution beizutragen.’®® Es besteht eine Verpflichtung, die
Menschenrechtssituation zu verandern, wenn man die Macht und den Ein-
fluss dazu besitzt. Es erscheint schwierig, diese Einschédtzung nur auf das
Innenleben von Institutionen zu beschrianken, da Individuen als politische
Biirger:innen, als politische Konsument:innen (als «Konsum-Actors»>%%)
Macht und Einfluss auf die Verwirklichung der Menschenrechte bzw. der
intergenerationellen Gerechtigkeit haben.

Ein moglicher Einwand gegen diese Ausweitung auf staatliche und nicht-
staatliche Akteure aufSerhalb von Institutionen kénnte lauten, dass die offi-
ziellen Akteure so intervenieren miissen, dass sie private Menschenrechts-

507 Vgl. Kirchschlager 2016c¢.
508 Vgl. Pogge 2002: 48.
509 Vgl. Kirchschlager 2016c¢.

142

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.3 Das Prinzip der Gerechtigkeit

verletzungen vermeiden oder Beitrdge zur Verwirklichung von Menschen-
rechten und intergenerationeller Gerechtigkeit vorschreiben. Die diesem
Einwand zugrunde liegende Annahme wiirde vermutlich von einem recht
weitgehenden Verstiandnis des Einflusshorizonts von Institutionen auf eine
individuelle Einflusssphére ausgehen, das zu weit ginge, da es in Wider-
spruch zu Elementen des Kerns der Menschenrechte selbst geraten wiirde,
ndmlich der Autonomie des Individuums.

Auch hier kann das institutionelle Verstindnis der Menschenrechte bzw.
intergenerationeller Gerechtigkeit einen weiteren zentralen Akteur fiir die
Umsetzung und Verwirklichung der Menschenrechte und intergeneratio-
neller Gerechtigkeit - Institutionen, Institutionensysteme und das globa-
le Institutionensystem - prasentieren, der bisher noch nicht im Fokus
des Diskurses stand. Anstatt diesem Akteur die primére oder alleinige
Verantwortung zuzuschreiben, erscheint es angemessener, die priméare Ver-
antwortung fiir die Umsetzung und Verwirklichung der Menschenrechte
und der intergenerationellen Gerechtigkeit wegen der Durchsetzbarkeit bei
den Staaten zu belassen und zu den Akteur:innen, die mit den Staaten
die Verantwortung fiir die Umsetzung und Verwirklichung der Menschen-
rechte und der intergenerationellen Gerechtigkeit teilen — nichtstaatliche
Akteure wie z.B. die Privatwirtschaft, die Zivilgesellschaft, Individuen usw.
-, Institutionen, Institutionensysteme und das globale Institutionensystem
hinzuzufiigen. Die Verwirklichung intergenerationeller Gerechtigkeit hangt
weder nur von addquaten Reformen der Institutionen, des Institutionen-
systems und des globalen Institutionensystems ab, noch liegt sie allein
in den Hinden der Institutionen, des Institutionensystems und des globa-
len Institutionensystems, sondern sie ist vielmehr von den Staaten>? und
nichtstaatlichen Akteuren wie z.B. dem Privatsektor, der Zivilgesellschaft
und Individuen abhingig. Angedacht ist eine Uberwachung der Einhaltung
der intergenerationellen Gerechtigkeit durch einen globalen Gerichtshof!!
oder «auch eine der UN-Menschenrechtskommission vergleichbare Kom-
mission ohne Sanktionsbefugnis wire hilfreich, die lediglich in der Lage
wire, Verletzungen von Interessen zukiinftiger Generationen wie die Ab-

510 Zu konkreten Versuchen von Staaten, einen Beitrag zur Generationengerechtigkeit
zu leisten, vgl. Tremmel 2006; Bourg 2006; Shoham / Lamay 2006; Javor 2006; van
Opstal / Timmerhuis 2006.

511 Vgl. Brown 1989: 121.

143

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Instrumente fiir die ethische Bewertung

holzung von Regenwildern, Wiistenbildung und den Ausstofl von Treib-
hausgasen offentlich zu machen und anzuprangern»>12,

SchliefSlich steht die intergenerationelle Gerechtigkeit vor folgender He-
rausforderung: «Eine Tatsache, die die Praxis der Ubernahme von Zu-
kunftsverantwortung erschwert, ist die Anonymitat kiinftiger Generatio-
nen, die Ungewissheit des prognostischen Wissens. Beide Tatsachen er-
leichtern es uns, erkannte Zukunftsgefahren psychologisch zu verdrangen
und im Vergleich zu gegenwirtigen Gefahren zu unterschétzen. Die Ten-
denz, sich fiir rein statistische Opfer verantwortlich zu fiihlen, ist viel weni-
ger ausgepragt als die Tendenz, sich fiir bekannte Opfer verantwortlich zu
fithlen. Die Tendenz, bestimmte zukiinftige Schaden zu vermeiden oder be-
stimmte zukiinftige Vorteile zu nutzen, ist viel ausgepragter als die Tendenz,
Risiken zu vermeiden oder auf Chancen zu verzichten.»® Dies ist insbe-
sondere im Bereich der digitalen Transformation und datenbasierter Syste-
me relevant. Auch der Einwand, dass man durch heutige Entscheidungen
und Handlungen nicht auf kiinftige Generationen einwirkt, weil nur durch
das eigene Handeln bestimmt wird, wer spiter lebt, und dies in der Gegen-
wart nicht bekannt ist, unterstiitzt diese Herausforderung weiter. Die
folgende Begriindung der Menschenrechte liefert eine ethische Grundlage,
auf deren Basis die intergenerationelle Gerechtigkeit zur Uberwindung
dieser Herausforderung beitragen kann, indem sie «gute Griinde» (d.h. es
muss denkbar sein, dass alle Menschen in ihrer effektiven Freiheit und
Autonomie sowie ihrer vollen Gleichheit diesen Griinden - innerhalb eines
Denkmodells und nicht innerhalb eines realen globalen Referendums - aus
ethischen Griinden zustimmen wiirden) fiir die ethische Legitimitét der in-
tergenerationellen Gerechtigkeit skizziert und die ethische Notwendigkeit
nachweist, die intergenerationelle Gerechtigkeit zu respektieren sowie fiir
ihre Verwirklichung zu entscheiden und zu handeln. Letzteres beinhaltet
auch die Aufforderung an alle gesellschaftlichen Akteure - staatliche und
nichtstaatliche -, ihre Rolle entsprechend ihrer Macht und ihres Einflusses
bei der Verwirklichung der intergenerationellen Gerechtigkeit zu spielen.

512 Birnbacher 2006: 37.
513 Birnbacher 2006: 37.
514 Vgl. Parfit 1984: 367.

144

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

6.3.5 Gerechtigkeit als ethisches Prinzip fiir datenbasierte Systeme

Ausgehend von den bisherigen Uberlegungen ist die Achtung und Verwirk-
lichung der intergenerationellen, omni-dynamischen sozialen Gerechtigkeit
eine Aufgabe fiir Menschen und nicht fiir datenbasierte Systeme. Der
Mensch muss datenbasierte Systeme dazu bringen, gerecht zu handeln.
Der Mensch muss den gerechten Zugang zu datenbasierten Systemen und
deren Nutzen gewiahrleisten. Der Mensch muss sich bemiihen, datenbasier-
te Systeme unter Beriicksichtigung des Prinzips der intergenerationellen,
omni-dynamischen sozialen Gerechtigkeit zu schaffen, zu gestalten, zu pro-
duzieren und zu nutzen. Datenbasierte Systeme konnen ihren Teil zu einer
Realisierung der intergenerationellen, omni-dynamischen sozialen Gerech-
tigkeit beitragen, aber die Menschen miissen sie so enwickeln und herstel-
len, dass datenbasierte Systeme diesem Ziel dienen, und die Menschen
misssen dafiir sorgen, dass sie zu einer Realisierung der intergenerationel-
len, omni-dynamischen sozialen Gerechtigkeit beitragen.

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte®®
6.4.1 Menschenrechte - ein Minimalstandard

Die Menschenrechte sind ein Mindeststandard, der jedem Menschen das
Uberleben und ein menschenwiirdiges Leben ermdglicht.’!6 Eigentlich ist
es schade, dass dieser Minimalstandard manchmal als Ideal oder gar als
Utopie®” bezeichnet wird, denn die Menschenrechte bilden einen eher mi-
nimalistischen Ansatz. Die Menschenrechte schiitzen die Menschenwiirde.
Menschenrechte sind weder maximale moralische Anspriiche noch ein hoé-
heres Ethos. Das bedeutet, dass sie die digitale Transformation und daten-
basierte Systeme nicht mit ethischen Anspriichen iiberfrachten. Vielmehr
sind sie fiir diesen technologiebasierten Fortschritt realisierbar. Die Men-
schenrechte haben einen prézisen Fokus, der eine klare Priorititensetzung
auf der Basis von Minimalstandards, die zuerst eingehalten werden miissen,
fordern kann. Daher konnen die Menschenrechte beim Agenda-Setting

515 Vgl. Kirchschlager 2019b; Kirchschlidger 2018.
516 Vgl. Kirchschldger 2013a: 194-195.
517 Vgl. Moyn 2010.

145

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Instrumente fiir die ethische Bewertung

in der Technologie bei der Festlegung der richtigen Priorititen und bei
der angemessenen Definition der Einfluss- und Verantwortungsbereiche
helfen >

6.4.2 Die Multidimensionalitat der Menschenrechte

Die Achtung, die Umsetzung, der Schutz und die Verwirklichung der Men-
schenrechte finden in verschiedenen Dimensionen der Menschenrechte
statt: rechtlich, politisch, historisch und moralisch.

Die rechtliche Dimension der Menschenrechte umfasst Folgendes: «In-
ternationale Menschenrechte sind vélkerrechtlich garantierte Rechtsan-
spriiche von Personen gegeniiber dem Staat oder staatsdahnlichen Gebilden,
die grundlegende Aspekte des Menschen und seine Wiirde in Zeiten der
Freiheit und des Krieges schiitzen.»*" Die Menschenrechte verpflichten al-
so in erster Linie den Staat zum Schutz der Menschenrechte. Die Verpflich-
tungen des Staates umfassen das Handeln (positiv) und das Unterlassen
(negativ). Dies kann auch bedeuten, dass die Menschenrechte rechtlich in
die Souverdnitit des Staates zum Schutz des Einzelnen eingreifen konnen.

In seiner rechtlichen Dimension wird der nationale Menschenrechts-
schutz durch regionale und internationale Menschenrechtsmechanismen
erginzt, um staatliches Handeln zu tiberwachen und den universellen
Menschenrechtsschutz durch «doppelte Positivierung» wesentlich zu er-
ganzen.>?® Beide stehen in einem Verhiltnis der «gegenseitigen Bestétigung
und Legitimation»>2\. Auf der Grundlage der Allgemeinen Erklarung der
Menschenrechte von 1948, die man auch als politisches Programm be-
zeichnen kann, weil sie rechtlich nicht bindend ist, wurden zahlreiche
Menschenrechtsvertrage vereinbart (z.B. der Internationale Pakt tiber biir-
gerliche und politische Rechte von 1966, der Internationale Pakt iiber
wirtschaftliche, soziale und kulturelle Rechte von 1966, die UN-Kinder-
rechtskonvention von 1989), welche die Menschenrechte rechtsverbindlich
machten.>??

Die rechtliche Dimension ist fiir die Verwirklichung der Menschenrechte
von zentraler Bedeutung, denn die Verrechtlichung der Menschenrechte

518 Vgl. Kirchschlager 2013b.

519 Kailin 2004: 17.

520 Neuman 2003: 1864.

521 Besson 2015: 299.

522 Vgl. Nowak 2002; Opitz 2002; Weiss 2007.

146

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

fithrte zu einer besseren Durchsetzbarkeit und zur Entwicklung des mo-
dernen Menschenrechtsschutzes auf der Grundlage der Allgemeinen Erkla-
rung der Menschenrechte von 1948.

Die Menschenrechte wurden in gesetzlichen Bestimmungen auf nationa-
ler, regionaler und internationaler Ebene verankert. Auf nationaler Ebene
werden die Menschenrechte zu positivem Recht, indem sie in das nationale
Recht aufgenommen werden, z. B. als Grundrechte in einer staatlichen Ver-
fassung. Diese nationale Verrechtlichung erhéht die Durchsetzungschancen
von Menschenrechten erheblich®?® und 16st Schwierigkeiten bei der Ausle-
gung und Konkretisierung durch einen geregelten und kontrollierbaren
rechtlichen Entscheidungsprozess. Sie fiihrt auch zur Schaffung von staatli-
chen Organen, welche die entsprechenden menschenrechtlichen Aufgaben
des Staates {ibernehmen. Zugleich miissen nationale und regionale Gesetze
die Universalitit der Menschenrechte respektieren, wenn sie Unterschie-
de zwischen Staatsangehorigen eines Landes oder Kontinents und Bewoh-
ner:innen eines Landes oder Kontinents und allen anderen festlegen. Es
besteht die Gefahr der Ungleichbehandlung und Ungerechtigkeit, wie sich
heute im Zusammenhang mit der Migration zeigt.>>* Angesichts dieser
Herausforderung muss diese Partikularisierung durch die Umwandlung der
Menschenrechte in positives Recht auf internationaler Ebene und durch die
Schaffung internationaler Institutionen und Mechanismen zum Schutz der
Menschenrechte ausgeglichen werden, was eine gute Entwicklung darstellt.
Dieser Prozess muss jedoch stdndig hinterfragt werden, um sicherzustellen,
dass die Sache der Menschenrechte immer im Mittelpunkt aller Verande-
rungen steht. Diese Uberpriifung wird notwendig, weil die Menschenrech-
te auf internationaler Ebene rechtlich begriindet sind.>?°

Die Menschenrechte in ihrer rechtlichen Dimension sind das Ergebnis
von Meinungsbildungs- und Konsensfindungsprozessen, welche die poli-
tische Dimension der Menschenrechte ausmachen.>?® Zur politischen Di-
mension der Menschenrechte gehdren Argumente, die fiir die Verrechtli-
chung der Menschenrechte sprechen, wie die leichtere Einklagbarkeit, die
geregelte und kontrollierbare Entscheidungsfindung, die Gewihrleistung
der Rechte durch ihre Institutionalisierung sowie mégliche Gegenargumen-
te. Menschenrechte sind also der Inhalt und - in letzter Konsequenz —

523 Vgl. Alexy 1999.

524 Vgl. Kirchschlager 2016d.

525 Vgl. Buchanan 2015.

526 Vgl. Kirchschldger 2013e; Kirchschlager 2014d.

147

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Instrumente fiir die ethische Bewertung

das Ergebnis eines politischen Diskurses. Schematisch betrachtet werden
moralisch begriindete Menschenrechte durch einen politischen Meinungs-
bildungs- und Entscheidungsprozess in rechtliche Menschenrechte umge-
wandelt. Im Mittelpunkt des politischen Diskurses stehen nicht die Men-
schenrechte im Allgemeinen, sondern eine Auswahl von Elementen und
Bereichen, die als wesentlich fiir die menschliche Existenz angesehen wer-
den und daher als schiitzenswert gelten und in den Kanon der Menschen-
rechte aufgenommen werden sollten. Der politische Diskurs konzentriert
sich auch darauf, wie die fiir diesen Schutz notwendigen Mafinahmen und
Institutionen geschaffen werden kénnen. Auch offentliche Erfahrungen
und Uberlegungen flieffen in diese Diskussion ein.

Die Menschenrechte an sich kénnen auch als erstrebenswerte politische
Aufgabe gesehen werden. Auch wenn die Menschenrechte nur Minimal-
standards wesentlicher Elemente und Bereiche der menschlichen Existenz
schiitzen, die der Mensch zum Uberleben und Leben als Mensch braucht,
bleiben sie doch ein Diktum, das sich vom realen Leben unterscheidet.
Um diesen Unterschied zu verringern und zu beseitigen, sind politische
Entscheidungen und Handlungen notwendig.

Das Verstindnis der Menschenrechte als politische Aufgabe kann dazu
fithren, dass Menschenrechte missbraucht und politisch fiir andere Zwecke
instrumentalisiert werden, was den Menschenrechten schweren und lang-
fristigen Schaden zufiigen kann.

In der politischen Diskussion werden die Menschenrechte angesichts
von Unrechtsrealititen haufig zur Unterstlitzung politischer Anliegen her-
angezogen. Die Forderung nach Menschenrechten kann auch als «Ant-
wort auf exemplarische Ungerechtigkeiten»®?” verstanden werden. Als Teil
der politischen Dimension der Menschenrechte werden individuelle Un-
rechtserfahrungen oder Ungerechtigkeiten im Allgemeinen sowie Verlet-
zungen grundlegender Aspekte und Bereiche der menschlichen Existenz
mit der Sprache der Menschenrechte bekampft. «[D]ie Menschenrechte
[sprechen], trotz der anhaltenden interkulturellen Auseinandersetzungen
tiber ihre richtige Interpretation, eine Sprache, in der Dissidenten ausdrii-
cken kénnen, was sie erleiden und was sie von ihren repressiven Regimen
fordern - in Asien, Siidamerika und Afrika nicht weniger als in Europa und
den Vereinigten Staaten.»>28

527 Brugger 1992: 2.
528 Habermas 1998: 221.

148

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

Zu bedenken ist auch, dass freie politische Meinungsbildungs- und
Entscheidungsprozesse ohne den Schutz der Menschenrechte nicht denk-
bar wiéren, denn nur durch die Menschenrechte ist ein freier politischer
Diskurs mdglich: direkt u.a. durch den Schutz des Demokratieprinzips,
der Meinungs- und Informationsfreiheit, der Versammlungsfreiheit und
indirekt durch den Schutz des Rechts auf Leben, des Rechts auf Bildung
etc. Die Menschenrechte selbst schiitzen das Individuum in seiner Autono-
mie>?® und befdhigen und ermutigen das Individuum, sich an politischen
Prozessen zu beteiligen. Demokratische Meinungsbildung und Entschei-
dungsfindung ist daher auf die Menschenrechte angewiesen; der politische
Diskurs muss sich an den Menschenrechten als rechtlichem und ethischem
Bezugsrahmen orientieren.

Damit verbunden ist die Notwendigkeit, den politischen Diskurs auf
der Grundlage der Menschenrechte als rechtlichem und ethischem Bezugs-
rahmen zu fiihren. Politische Debatten miissen sich an bestimmte Regeln
halten, die durch die Menschenrechte definiert sind (z. B. das Recht auf
Nichtdiskriminierung), und sie miissen innerhalb bestimmter Grenzen
bleiben.>30

In der politischen Dimension der Menschenrechte wird auch deutlich,
dass die Verwirklichung der Menschenrechte - und der Rechte im Allge-
meinen - einen bestimmten politischen Konsens erfordert.>3!

Im Zentrum der politischen Dimension der Menschenrechte steht, wie
oben beschrieben, der politische Diskurs. Er steht nicht fiir sich allein,
sondern stiitzt sich unter anderem auf philosophische, religiose und welt-
anschauliche Ideen, Uberzeugungen, Konzepte, Gedanken und Theorien,
die den Schutz des Menschen in wesentlichen Elementen und Bereichen
der menschlichen Existenz anstreben. Diese philosophischen, weltanschau-
lichen und religiosen Ideen, Uberzeugungen, Begriffe, Gedanken und
Theorien bilden den ersten Teil der moralischen Dimension der Menschen-
rechte. Die Menschenrechte werden als Rechte verstanden, die iiber dem
Staat stehen und daher unabhingig vom Staat sind. Dies bedeutet jedoch
nicht, dass die Menschenrechte eine natiirliche Eigenschaft des Menschen
sind. Die Menschenrechte in ihrer moralischen Dimension stellen mensch-
liche Konstruktionen dar, die auf gegenseitigen und absoluten moralischen

529 Vgl. Kirchschldger 2016h.

530 Der Rahmen der politischen Entscheidungsfindung zum Schutz von Minderheiten
vor der Diktatur der Mehrheit, vgl. z.B. Kirchschlager 2014d.

531 Arendt 1949.

149

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Instrumente fiir die ethische Bewertung

Pflichten beruhen. Sie sind Teil eines moralischen Kodex, der aus einem
System von Pflichten besteht, das auch andere Pflichten (asymmetrische,
bedingte usw.) enthilt. Auf der Grundlage dieser reziproken, unbedingten
moralischen Pflichten erkennen sich alle Menschen gegenseitig als Mitglie-
der dieser moralischen Gesellschaft und als Trager:innen von Menschen-
rechten an. Dies ist notwendig, da die reziproken Pflichten allein die
Subjekte und Objekte dieser Pflichten nicht zu Trager:innenn von Rechten
machen konnen. Es bedarf einer bewussten Entscheidung, um Rechte zu
verleihen.

Wie diese Entscheidungen bzw. die Schaffung von Menschenrechten
und die gegenseitige Anerkennung aller Menschen als Tréger:innen von
Menschenrechten begriindet werden kénnen, ist Gegenstand der morali-
schen Dimension der Menschenrechte. Diese Debatte um die Frage, wie
Menschenrechte zu begriinden sind, ist auch der Grund dafiir, dass die
moralische Dimension der Menschenrechte konstitutiv fiir die anderen Di-
mensionen der Menschenrechte und die Menschenrechte insgesamt ist.>*
Denn nur die moralische Dimension kennt die conditio sine qua non,
dass eine moralische Begriindung notwendig ist, damit die Griinde univer-
sell anwendbar sind.333 Aufgrund dieser universellen Voraussetzung kann
die moralische Dimension der Menschenrechte die Universalitit der Men-
schenrechte begriinden.

Die moralische Dimension der Menschenrechte ist entscheidend fiir die
Menschenrechtspraxis, weil die Menschenrechtstheorie im Allgemeinen -
entsprechend der Menschenrechtspraxis — eine notwendige Grundlage fiir
die Menschenrechtspraxis ist: «Die Menschenrechte sind eine soziale Kon-
struktion, die theoriegeleitet ist. Unter einer Menschenrechtspraxis werden
gemeinhin Aktionen verstanden, in denen wir uns fiir den Schutz der Men-
schenrechte einsetzen [...] Ein faktisches soziales Handeln und Verhalten,
in dem wir die Menschenrechte beachten, fiir ihren Schutz uns einsetzen,
gegen ihre Verletzung protestieren, Aktionen organisieren oder Institutio-
nen schaffen, die die Menschenrechte verwirklichen und schiitzen, bleibt
dabei von theoretischen Uberlegungen geleitet. Freilich, die Theorie darf
hier nicht Selbstzweck werden, es gibt so etwas wie ein Selbstbefriedigungs-
verbot fiir Menschenrechtstheorie. Aber eine Praxis, die auf theoretische

532 Vgl. Kirchschldger 2007a.
533 Vgl. Tugendhat 1999.

150

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

Uberlegungen verzichtet, wird, wie sonst auch, blind und gerit in Gefahr,
sich zu verlaufen oder etwas Falsches zu tun.»%3

Schliellich kann die Notwendigkeit, die Menschenrechte in ihrer mora-
lischen Dimension und nicht nur in ihrer rechtlichen, politischen und
historischen Dimension zu verstehen, anhand von fiinf Situationen veran-
schaulicht werden, in denen die Menschenrechte iiberhaupt nicht oder
zumindest nicht vollstandig eingefordert werden kénnten, wenn ihre mora-
lische Dimension nicht beriicksichtigt wiirde:

- Auch wenn jemand in einem Staat lebt, in dem die Menschenrechte nicht
rechtlich eingefordert werden kénnen, ist jeder Mensch Tréger:in von
Menschenrechten, unabhingig von der offiziellen Sichtweise des Staates.
Gerade in solchen Situationen ist es umso bedeutsamer, dass die Men-
schenrechte auch als vorstaatliche Rechte gelten, d.h. bevor sie zu gesetzli-
chen positiven Rechten werden, also in ihrer moralischen Dimensi-
on. «,Vor* bezeichnet nicht die Genesis (Entstehung) dieser Rechte, son-
dern ihren Geltungsgrund; sie werden nicht vom Staat ,gewdhrt'.»>%
Wiirden die Menschenrechte nicht mit einer moralischen Dimension
verstanden, die ihren vorstaatlichen Ursprung einschliefit (logisch, onto-
logisch und axiologisch vorgingig ist), konnten die Menschenrechte gar
nicht oder zumindest nicht ganzheitlich eingefordert werden.

- Auch wenn der Umsetzung theoretische und praktische Hindernisse im
Wege stehen oder der politische Wille nicht mit den Menschenrechten
Ubereinstimmt, ist es wichtig, dass jeder Mensch eine Tréger:in der Men-
schenrechte ist, was aufgrund ihrer moralischen Dimension méglich ist.

- Auch wenn Mehrheitsentscheidungen versuchen, die Rechte einer Min-
derheit zu beschneiden, treten die Menschenrechte in ihrer moralischen
Dimension fiir die Minderheit ein und schiitzen die Angehdrigen der
Minderheit gemeinsam mit allen Menschen in ihren wesentlichen Ele-
menten und Bereichen der menschlichen Existenz.

- Auch wenn bestimmte Strémungen in Traditionen, Kulturen, Religionen
und Weltanschauungen versuchen, die Menschenrechte so zu interpre-
tieren, dass ein Recht oder einige Rechte (z.B. die Gleichheit von Frauen
und Minnern, das Verhiltnis von individuellen und kollektiven Rechten
usw.) geleugnet oder eingeschrankt werden, ist jeder Mensch Tréager:in
von Menschenrechten, d.h. - ausgehend vom oben erwdhnten Prinzip

534 Lohmann 2004: 307.
535 Sandkiihler 2010: 1539.

151

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Instrumente fiir die ethische Bewertung

der Unteilbarkeit — des gesamten Katalogs der Menschenrechte in glei-
chem Mafle und ohne jede Differenz.

- Auch wenn die Menschenrechte horizontale (zwischen Individuen) und
vertikale (zwischen Individuum und Staat) Beziehungen mit einem kri-
tischen Potential regeln, ist jeder Mensch in seiner moralischen Dimen-
sion Triger:in der Menschenrechte, was sicherstellt, dass die Menschen-
rechte in beiden Fillen angewendet werden kénnen.

Daher ist die Einbeziehung der moralischen Dimension der Menschen-
rechte in das Verstindnis der Menschenrechte fiir die Verwirklichung der
Menschenrechte notwendig.

Die Fahigkeit, eine ethische Begriindung der Menschenrechte zu liefern,
die der Universalitit der Menschenrechte gerecht wird, markiert einen
bedeutenden Unterschied zwischen der ethischen und der rechtlichen, po-
litischen oder historischen Begriindung: Eine Begriindung der Menschen-
rechte in ihrer rechtlichen Dimension, die auf einem nationalen demokra-
tischen Meinungsbildungs- und Entscheidungsprozess beruht, kann die
Universalitat der Menschenrechte nicht rechtfertigen, weil diese Begriin-
dung fiir Menschen, die nicht in diesem spezifischen Land leben, irrelevant
ist. So hat beispielsweise die demokratische Entscheidung eines von der
Bevolkerung des Landes A gewahlten Parlaments, die UN-Konvention iiber
die Rechte von Menschen mit Behinderungen 2006 zu ratifizieren, keine
direkten Auswirkungen auf Menschen, die in anderen Léndern leben. Sie
hat allenfalls eine exemplarische Wirkung. Deshalb kann man nicht von
einer universellen Strahlkraft sprechen.

Ganz dhnlich verhilt es sich mit der politischen oder historischen Di-
mension der Menschenrechte: Abgesehen von der gleichen Schwierigkeit
mit der Partikularitat, die im Widerspruch zur Universalitit der Menschen-
rechte steht, konzentriert sich die historische Dimension (die im folgen-
den Absatz ndher erldutert wird) auf die Entstehung der Menschenrechte
und nicht auf ihre Giiltigkeit. Bei der politischen Dimension ergibt sich
eine weitere Schwierigkeit daraus, dass politische Begriindungsmodelle oft
ungenau und eng sind, wie der Ansatz des «overlapping consensus» von
John Rawls zeigt.3¢ John Rawls' Verstandnis der Menschenrechte scheint
innerhalb nationaler Grenzen zu bleiben und schliefit willkiirlich einige
Menschenrechte aus, obwohl sie in der Allgemeinen Erklirung der Men-
schenrechte von 1948 verankert sind (z. B. das Recht auf Bildung), es

536 Vgl. Rawls 1971; Rawls 1993.

152

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

respektiert nicht das Prinzip der Unteilbarkeit und das Prinzip der Interde-
pendenz der Menschenrechte und ist zu tolerant gegeniiber Staaten, die die
Menschenrechte verletzen.>¥”

Die philosophischen, weltanschaulichen und religiésen Ideen, Uberzeu-
gungen, Konzepte, Gedanken und Theorien, auf denen die Menschenrechte
beruhen bzw. die sie beinhalten, lassen sich auch von ihrem geographi-
schen und historischen Ursprung her betrachten und in den Kontext der
Entstehung der Menschenrechte aus historischer Sicht stellen. Hier geht es
um die historische Dimension der Menschenrechte. Ausgangspunkt ist die
Erkenntnis der historischen Kontingenz der Menschenrechte: Menschen-
rechte haben sich historisch entwickelt und sind daher von der jeweiligen
Zeit ihrer Entstehung und Entwicklung geprdgt. Am Beispiel der Allge-
meinen Erkldrung der Menschenrechte von 1948 ldsst sich die historische
Pragung der Menschenrechte deutlich erkennen. Grundlage und Ausgangs-
punkt der Erklarung ist die Erkenntnis, dass allen Menschen das gleiche
Mafs an Wiirde, Freiheit und Rechten zusteht. Eine aktuelle Betrachtung
der Allgemeinen Erklarung der Menschenrechte von 1948 kommt zu dem
Schluss, dass nach dem Zweiten Weltkrieg und der Katastrophe und dem
Leid, die diese schreckliche Phase der Menschheitsgeschichte mit sich
brachte, der Wunsch nach einer Erklarung verstiarkt wurde, die die Men-
schenrechte auf globaler Ebene in den Vordergrund riickt. Die Allgemeine
Erklarung der Menschenrechte von 1948 kann historisch als eine Reaktion
auf die Verletzung und den Versuch, die Menschenwiirde wihrend des Ho-
locausts zu negieren, verstanden werden. «Die meisten Artikel und Rechte
in der Erklirung wurden als direkte und unmittelbare Reaktion auf die
Schrecken des Holocausts verabschiedet.»>3® Samuel Moyn versucht jedoch
zu zeigen, dass sich die Menschenrechte erst in den 1970er Jahren durchge-
setzt haben.>¥

Der wissenschaftlich aufschlussreiche, auf historischen Analysen und
Erklarungen beruhende Beitrag, der sicherlich zur historischen Dimensi-
on der Menschenrechte gehort,>40 zeigt unter anderem die besondere Aus-
strahlung, die historische Ereignisse auf die Entstehung der Menschenrech-
te haben. Sie bleiben partikular und sollten in ihrer Rezeption auch nur in
ihrer Partikularitit gewiirdigt werden, um eine doppelte Diskriminierung

537 Vgl. Kirchschldger 2013a: 192.

538 Morsink 2010: 27.

539 Vgl. Moyn 2010: 83.

540 Vgl. Gut 2008; Kirchschlager 2013d.

153

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Instrumente fiir die ethische Bewertung

der Menschen zu vermeiden, die an bestimmten historischen Ereignissen
beteiligt waren. Dies wiirde erstens bedeuten, dass die Geschichtsschrei-
bung sie nicht zur Kenntnis nimmt, und zweitens, dass ihr Beitrag zur
Entwicklung der Menschenrechte nicht anerkannt wird (so wird beispiels-
weise die internationale Rezeption des Zweiten Weltkriegs im Groflen und
Ganzen von der europdischen Perspektive dominiert, wihrend die afrikani-
sche Erfahrung und Wahrnehmung viel zu wenig Beachtung findet).

Singuldre historische Ereignisse erzeugen nur eine partikulare und keine
universelle Ausstrahlung und konnen daher nur bedingt zur Begriindung
herangezogen werden, es sei denn, es bestehen grundlegende strukturelle
Ahnlichkeiten, auf deren Basis eine Verallgemeinerbarkeit erreicht werden
kann. Mit der historischen Erklirung der Entwicklung der Menschenrechte
kann keine moralische Begriindung dafiir gegeben werden, warum alle
Menschen Tréager:innen von Menschenrechten sind. Es ist notwendig, zwi-
schen Genese (Entstehung) und Geltung (Begriindung) zu unterscheiden,
da beide versuchen, Antworten auf unterschiedliche Fragen zu geben. Wih-
rend die Genese zu erkldren versucht, wann und von wem ein Gedanke
und ein Ansatz entwickelt wurden, geht es bei der Geltung um die Frage,
ob ein Verstandnis universell giiltig und wahr ist. Genese und Geltung miis-
sen in Beziehung zueinander gesetzt, aber getrennt voneinander gehalten
werden.>4!

An dieser Stelle muss ein mogliches Missverstandnis ausgerdaumt werden:
Diese Uberlegungen sollten nicht dazu fiihren, die zufillige zeitliche und
ortliche Herkunft der Menschenrechte als Hindernis fiir ihre universelle
Giiltigkeit zu interpretieren. Dies wire ein «genetischer Trugschluss», weil
man von einer Genese eines Verstindnisses auf dessen Wahrheitsgehalt
schliefSen wiirde, was auch der Fall wire, wenn man z.B. behaupten wiirde,
der kategorische Imperativ von Immanuel Kant habe keine universelle
Giiltigkeit, weil er in Konigsberg oder weil er vor mehr als 200 Jahren
entwickelt wurde.

Eine historische Betrachtung der Entwicklung der Menschenrechte kann
daher nur bestimmte historische Ereignisse und historische Unrechtserfah-
rungen exemplarisch erfassen. Es handelt sich weniger um eine moralische
Bewertung, sondern vielmehr um eine kontingente Wertung als besonde-
re Bedrohung oder Verletzung der wesentlichen Elemente und Bereiche
menschlicher Existenz, die sich historisch entwickelt hat und auf politische
Veridnderungen zielt. Hier wird die Dynamik der Menschenrechte deutlich:

541 Vgl. Lachs 1983: 25-32.

154

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

Die Menschenrechte erweisen sich als offen fiir weitere Bestimmungen zum
Schutz aller Menschen vor neuen, derzeit noch nicht erkennbaren Bedro-
hungen wesentlicher Elemente und Bereiche menschlicher Existenz, die der
Mensch zum Uberleben und Leben als Mensch braucht und die sich in
Zukunft abzeichnen konnen. Dies bedeutet nicht, dass sie willkiirlich und
beliebig verandert werden kénnen und daher relativ sind, wie im folgenden
Abschnitt gezeigt wird.

Dieses Verstandnis der historischen Dimension der Menschenrechte als
Dynamik unterstreicht ihre Erfolgsgeschichte (oder zumindest eine gewisse
Erfolgsgeschichte), ihre Aktualitat, ihre Relevanz fiir die Gegenwart und
ihre bleibende Bedeutung fiir die Zukunft. «Die Menschenrechtsverletzun-
gen, an die die Verfasser von 1948 dachten, fanden wihrend des Holocausts
statt, wahrend wir heute nicht nur auf die Graueltaten der Nazis verwei-
sen konnen, sondern auch auf die Graueltaten in Bosnien, Kambodscha,
Ruanda, Darfur und in anderen Zusammenhingen.»>*? Wenn man sie
in einer historischen Dimension als klare Reaktionen der Menschheit auf
Unrechtserfahrungen sieht, als kritischen Stachel, um Menschen heute vor
solchen Unrechtserfahrungen zu schiitzen, gewinnen die Menschenrechte
an Bedeutung und sind ein Zeichen an die Zukunft, nie wieder etwas
Ahnliches geschehen zu lassen.54?

Es sind Merkmale der Multidimensionalitat der Menschenrechte, dass

- sich die vier Dimensionen - die rechtliche, die politische, die historische
und die moralische — gegenseitig erganzen und zusammen eine starkere
Erklarung als jede Dimension fiir sich allein ergeben,

- die Linien zwischen den Dimensionen nicht immer eindeutig zu ziehen
sind,

— sich die vier Dimensionen iiberschneiden kénnen.

6.4.3 Die Merkmale von Menschenrechten
«Alle Menschen sind frei und gleich an Wiirde und Rechten geboren. Sie

sind mit Vernunft und Gewissen begabt und sollen einander im Geiste der
Briiderlichkeit begegnen.» Artikel 1 der Allgemeinen Erklirung der Men-

542 Morsink 2010: 36.
543 Vgl. auch Fields / Narr 1992.

155

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Instrumente fiir die ethische Bewertung

schenrechte von 1948°** bringt eines der acht wesentlichen Charakteristika
der Menschenrechte zum Ausdruck: ihre Universalitit.>*> Die Menschen-
rechte sind universell, weil alle Menschen Trager:innen von Menschen-
rechten sind — immer, {iberall und ohne Ausnahme. Ohne ihre Universalitit
wiirden die Menschenrechte nicht allen Menschen in allen wesentlichen
Bereichen und Elementen, die von den spezifischen Menschenrechten ge-
schiitzt werden, den notwendigen Schutz bieten.

Obwohl eine allgemein erkennbare positive Tendenz der Akzeptanz der
Menschenrechte durch Staaten und nichtstaatliche Akteure, eine zuneh-
mende internationale Institutionalisierung des Menschenrechtsschutzes,
Fortschritte bei den Mechanismen zur Uberwachung der Einhaltung der
Menschenrechte durch die Staaten und einige Beitriage der Wirtschaft im
Bereich der Menschenrechte zu verzeichnen sind, muss gleichzeitig festge-
stellt werden, dass die Umsetzung der Menschenrechte noch nicht dort
ist, wo sie sein sollte. Die iiberwiegende Mehrheit der Menschen leidet
immer noch unter Menschenrechtsverletzungen. Die Menschenrechte sind
immer noch ein Minderheitenphdnomen: Nur eine Minderheit der Men-
schen geniefst die Menschenrechte ganz oder teilweise. Die Schwierigkeiten
bei der Umsetzung der Menschenrechte werfen die Frage auf, ob die Men-
schenrechte tiberhaupt erreichbar sind, ob sie nicht nur abstrakte Ideale
sind und ob einige von ihnen aufgegeben werden sollten. Wie bereits zu
Beginn dieses Kapitels erwidhnt, werden sie von manchen sogar als «letzte
Utopie»>® bezeichnet. Der Status quo der Umsetzung der Menschenrechte
wird der Universalitait der Menschenrechte nicht gerecht. Das bedeutet
natiirlich nicht, dass die Menschenrechte nicht universell sind, denn die
Universalitit der Menschenrechte ldsst sich in der moralischen Dimension
der Menschenrechte begriinden>” und ist daher weiterhin giiltig. Aber es
zeigt, dass es dringend notwendig ist, die Umsetzung der Menschenrechte
als Recht zu verbessern, das nicht vollstindig umgesetzt und respektiert
wird sowie in der Realitdt seine konkrete Bedeutung sowie letztlich seine
rechtliche Wirkung verlieren kann - beides fithrt zu seiner Auflésung. Dies
ist bei den Menschenrechten schwer vorstellbar, denn die Menschenrechte

544 Vgl. Allgemeine Erklirung der Menschenrechte von 1948.
545 Vgl. Kirchschlager 2011.

546 Moyn 2010.

547 Vgl. Kirchschlager 2013a.

156

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

sind ein «Monument»>43, das nicht tibersehen und tibergangen werden
kann, ohne es zur Kenntnis zu nehmen.

Dariiber hinaus gibt es im Menschenrechtsdiskurs Kritik, die die Uni-
versalitdt der Menschenrechte in Frage stellen und in drei Gruppen ein-
geteilt werden kann:>* Die dritte Anfechtung der Universalitdt der Men-
schenrechte ist ein kritischer Relativismus, der auf der Skepsis gegeniiber
dem geringen Verwirklichungspotenzial der Menschenrechte und den Un-
terschieden innerhalb dieses Potenzials zwischen den drei Kategorien von
Menschenrechten beruht. Diese Kritik fithrt das Scheitern der Umsetzung
bestimmter Menschenrechte als Grund fiir ihre Streichung aus dem Men-
schenrechtskatalog auf. Auch hier ldsst sich natiirlich begriinden, warum
diese Streichung nicht weiterverfolgt werden kann, aber der Gedanke selbst
sollte schon als ernstes Warnzeichen und als Problemhinweis verstanden
werden. Eine positive Veranderung zugunsten der Menschenrechte liegt vor
allem in den Hénden derjenigen, die - seien es staatliche oder nichtstaatli-
che Akteure - iber mehr Macht und Einfluss verfiigen.

Das Konzept der Universalitit der Menschenrechte wird auch durch
sieben weitere wesentliche Charakteristika der Menschenrechte beeinflusst:
Aufgrund ihres kategorialen Charakters machen die Menschenrechte alle
Menschen bedingungslos zu Triger:innen von Menschenrechten. Mit an-
deren Worten: Niemand muss irgendwelche Bedingungen oder Pflichten
erfilllen, um in den Genuss der Menschenrechte zu kommen (Menschsein
genuigt).

Aber ist es iiberhaupt legitim, dass Menschenrechte mit entsprechen-
den Pflichten verbunden sind? Ist es gerechtfertigt, dass alle Menschen
Trager:innen von Menschenrechten sind, die z.B. die personliche Freiheit
einschranken konnen, weil jeder Rechtstriger:innen auch die Menschen-
rechte aller anderen Menschen zu achten hat? Haben die spezifischen
Menschenrechte, die das Handeln des Einzelnen konkret einschranken,
tiberhaupt eine Legitimation? Auch hier zeigt sich die Notwendigkeit einer
Begriindung der Menschenrechte.

Menschenrechte bediirfen einer moralischen Begriindung, um ihre Le-
gitimitdt zu beweisen und um mit ijhrem eigenen Kernkonzept der Auto-
nomie des Individuums kohérent zu bleiben, denn Autonomie umfasst
den Anspruch, den Grund zu kennen, warum die eigene Freiheit durch

548 Joas 2011: 280.
549 Vgl. Lohmann 2008a.

157

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Instrumente fiir die ethische Bewertung

Menschenrechte eingeschrankt werden soll. Diese Herausforderungen fiih-
ren zu der Frage, wie die Menschenrechte gerechtfertigt werden kénnen.
Jeder Mensch verdient eine Begriindung, warum er Rechtstrager:in und
auch Pflichtentriger:in von Menschenrechten ist, denn die mit den Men-
schenrechten korrespondierende Verantwortung, die Menschenrechte aller
anderen Menschen zu achten, schrankt seine Freiheit ein.>>® Robert Alexy
kniipft die Existenz von Menschenrechten ausschlieflich an die Moglich-
keit ihrer Begriindung.>! Die Betonung des Status quo der Menschenrechte
als historischer, politischer und rechtlicher Konsens, der sich globaler Ak-
zeptanz erfreut, geniigt als Begriindung aufgrund ihres deskriptiven und
nicht-normativen Charakters und aufgrund des besonderen Ursprungs des
historischen, politischen und rechtlichen Konsenses im Allgemeinen nicht.

Die Gleichheit der Menschenrechte besagt, dass alle Menschen gleichbe-
rechtigte Trager:innen von Menschenrechten sind.

Dariiber hinaus sind die Menschenrechte als individuelle Rechte konsti-
tuiert und dienen dem Schutz des Menschen als Individuum. Das bedeutet,
dass die Menschen als Individuen durch die Menschenrechte geschiitzt
werden, ohne dass sie Teil eines bestimmten Kollektivs sein mussen.

Den Menschen als Trager:in von Menschenrechten zu sehen, bedeutet
jedoch nicht, dass die Menschenrechte individualistisch sind. Die Men-
schenrechte werden zunichst allen Menschen aufgrund ihrer Menschen-
wiirde, d.h. ihres Status als Mensch, zugestanden. Das heifit, die Menschen-
rechte sind erstens keine exklusiven Rechte, sondern Rechte, die jeder
Mensch mit allen anderen Menschen teilt. Mit anderen Worten: Menschen-
rechte sind keine «Peter-Kirchschlager-Rechte», sondern Menschenrechte.
Da man sie mit allen anderen Menschen teilt, sind mit diesen Rechten
auch die entsprechenden Pflichten verbunden, zur Verwirklichung der
Menschenrechte aller anderen Menschen beizutragen.

Dies fithrt uns zweitens zu den Pflichten, die den Menschenrechten eines
jeden Menschen entsprechen. Der Einzelne hat zur Verwirklichung der
Menschenrechte aller anderen Menschen beizutragen. Das bedeutet auch,
dass die Pflichten, die den Menschenrechten oder den Menschenrechten
aller anderen Menschen entsprechen, den Einzelnen einschrinken. Die
mit den Menschenrechten verbundenen Pflichten sind als dynamisch zu
verstehen, denn je nach Kontext werden von den Pflichtentriger:innen un-

550 Vgl. Kirchschldger 2007a.
551 Vgl. Alexy 1998.

158

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

terschiedliche Verhaltensweisen verlangt, um die Menschenrechte aller an-
deren Menschen zu achten, zu schiitzen, umzusetzen und zu realisieren.>>

Hier ist jedoch zu erwdhnen, dass es sich um ein «asymmetrisches Ver-
héltnis»*>3 zwischen Rechten und Pflichten handelt. Der Mensch ist und
bleibt immer Triger:in von Menschenrechten, unabhédngig davon, ob er
die den Menschenrechten entsprechenden Pflichten erfiillt. «Diese Rechte
werden durch Fehlverhalten nicht verwirkt. Der Mensch muss sich nicht
als wiirdig fiir die Gewdhrung von Menschenrechten erweisen.»>>

James W. Nickel formuliert in diesem Zusammenhang die Einschrin-
kung, dass es nur fair wire, wenn man sich zwischen zwei Triger:innenn
von Menschenrechten entscheiden miisste, demjenigen den Vorzug zu ge-
ben, der sich moralisch iiberlegen verhilt.>>> Der oben erwdhnte kategori-
sche Charakter der Menschenrechte spricht gegen eine solche Einschrén-
kung: Alle Menschen haben das Recht auf Menschenrechte, bedingungslos.

Als drittes Argument gegen den Verdacht, dass Menschenrechte indivi-
dualistisch sind, kann man anfithren, dass Rechte immer einen sozialen
Charakter haben, da sie Beziehungen zwischen mindestens zwei Parteien
regeln. Das zeigt zum Beispiel die Tatsache, dass «Rechte Pflichten bei
anderen begriinden»>°.

Viertens heift es in Artikel 29 der Allgemeinen Erklarung der Menschen-
rechte von 1948: «Jeder hat Pflichten gegentiber der Gemeinschaft, in der
allein die freie und volle Entfaltung seiner Personlichkeit méglich ist.»%7 In
Artikel 29 wird festgehalten, dass sich der Einzelne nur in einem Kollektiv
entfalten kann und dass er diesem Kollektiv gegeniiber Pflichten hat.

Fiinftens erfordern die individuellen Rechte und Freiheiten eine be-
stimmte Form von Beziehungen und einen bestimmten sozialen Kontext,
damit eine solche universelle Zusammenarbeit zwischen den einzelnen
Trager:innen von Menschenrechten, die ihre Rechte achten, iiberhaupt
denkbar ist.>8

Sechstens haben Rechte immer eine soziale und nicht eine «individua-
listische» Komponente, da sie Teil eines sozialen Systems sein miissen,

552 Vgl. Raz 1986: 170-171.

553 Wolbert 2003: 176.

554 Wolbert 2003: 176.

555 Vgl. Nickel 2015.

556 Raz1986:167.

557 Allgemeine Erklarung der Menschenrechte von 1948: Artikel 29. Vgl. Kirchschlager
2014b.

558 Vgl. auch Gould 2015.

159

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Instrumente fiir die ethische Bewertung

denn ohne mindestens einen zweiten Mensch gidbe es keinen Bedarf an
Gesetzen.>>

Dartiber hinaus weist die Fundamentalitit als Charakteristikum der
Menschenrechte darauf hin, dass die Menschenrechte Mindeststandards
schiitzen - die wesentlichen Elemente und Bereiche der menschlichen
Existenz, die fiir das Uberleben und fiir ein Leben als Mensch, ein Leben in
Menschenwiirde, notwendig sind - und keinen Luxus.

Die Justizierbarkeit als Charakteristikum der Menschenrechte bedeutet,
dass die Menschenrechte in einem Rechtssystem einklagbar sind.

Und die Menschenrechte sind unverdufSerliche Rechte, das heifit, sie
konnen weder erworben noch verloren werden, und jeder Mensch hat
Anspruch auf sie.”®?

Schliefllich miissen die Menschenrechte, wie oben erlautert, in ihrer
Multidimensionalitit gedacht werden:®! Die Menschenrechte enthalten
eine rechtliche, eine politische, eine moralische und eine historische Di-
mension. Die Universalitit der Menschenrechte lasst sich jedoch insbeson-
dere in der moralischen Dimension der Menschenrechte aufzeigen.

Angesichts des aktuellen Diskurses iiber die Universalitdt der Menschen-
rechte konnte man den Eindruck gewinnen, dass der Begriff «Universa-
litdit» das Gegenteil von «Relativismus» ist. In Wirklichkeit wire jedoch
das direkte Gegenteil des ersten Wortes «Partikularismus» und «Absolutis-
mus» des zweiten.>®? «Die gingige Auffassung [folgert], dass ein Universa-
lismus nur absolut begriindet werden kann, und, wenn dies nicht moglich
ist, eine nur relative Begriindung zum Aufgeben des Universalismus fithrt
und damit zu einer nur partikularen Geltung.»*%*> Diese Beobachtung hat
Einfluss auf die Begriindung der Menschenrechte, die nach dieser Beobach-
tung durchaus relativ sein kénnte,>¢* kann aber auch zeigen, wie man mit
der Kritik an der Universalitit der Menschenrechte umzugehen hat, die
in den meisten Féllen auf individuellen Positionen und Sonderinteressen
beruht.

559 Dies hat Auswirkungen auf die von Lorena Jaume-Palasi und Matthias Spielkamp
vorgeschlagene Taxonomie (vgl. Jaume-Palasi / Spielkamp 2017).

560 Vgl. Willoweit 1992.

561 Vgl. Kirchschldger 2013d.

562 Vgl. Lohmann 2008a.

563 Lohmann 2008a: 219, Hervorhebung im Text.

564 Vgl. Lohmann 2008a.

160

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

6.4.4 Die Notwendigkeit einer ethischen Begriindung der Universalitét der
Menschenrechte

Die Universalitdt der Menschenrechte bedeutet also, dass alle Menschen
Trager:innen von Menschenrechten sind, unabhéngig davon, was sie tun
oder nicht tun, woher sie kommen, wo sie leben, welche Nationalitét sie
haben und welcher Gesellschaft und Gemeinschaft sie angehéren. Die For-
mulierung «everybody matters»>%> zeigt, dass die Menschenrechte, ohne
den Anspruch auf universelle Giiltigkeit zu erheben, nicht allen Menschen
den notwendigen Schutz in allen wesentlichen Bereichen und Elementen
geben wiirden, die durch spezifische Menschenrechte geschiitzt werden,
um als Menschen, zu tiberleben und zu leben. Gleichzeitig zeigt auch die
Formulierung «everybody matters», dass die Universalitidt der Menschen-
rechte die Vielfalt der Menschen respektiert und schiitzt. «Ein universalisti-
scher Anspruch kann den Menschenrechten aber nur insoweit zugestanden
werden, als sie sich selbstkritisch adressieren und nicht unmittelbar mit
einem kulturellen Uberlegenheitsanspruch verbunden sind.»36¢

Die Universalitat der Menschenrechte erkennt den Menschen im Allge-
meinen als Trdger:in von Menschenrechten an - in der Vergangenheit,
in der Gegenwart und in der Zukunft. Joseph Raz problematisiert diesen
zeitlichen Aspekt, da er die Trager:innen der Menschenrechte auf heute le-
bende Personen beschrénkt, indem er argumentiert, dass bestimmte Men-
schenrechte fiir Menschen, die vor langer Zeit gelebt haben, keinen Sinn
ergeben wiirden, wie etwa das Recht auf Bildung fiir Steinzeitmenschen.”
Raz hat insofern recht, als diese Rechte schwer vorstellbar sind, wenn man
sie auf die ferne Vergangenheit bezieht. Gegen diese Einschrankung lsst
sich jedoch argumentieren, dass, wenn Menschenrechte moralisch gerecht-
fertigt werden konnen, die moralische Giiltigkeit von Menschenrechten
nicht auf die Gegenwart oder eine nahe Vergangenheit beschrankt werden
kann. Auflerdem wire es gemiss Raz zwar schwierig, im Nachhinein Ge-
rechtigkeit und Wiedergutmachung fiir Menschenrechtsverletzungen zu
fordern, doch sollte dies moglich sein, um alle Menschen als Menschen-
rechtstrager:innen anzuerkennen. Und ganz allgemein gilt: Nur weil eine
Gruppe von Menschen nicht versteht, dass etwas fiir sie gilt, heif$t das
nicht, dass es deshalb nicht fiir sie gilt.

565 Appiah 2006: 144.
566 Huber 2015: 13.
567 Vgl. Raz 2015: 226-227.

161

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Instrumente fiir die ethische Bewertung

Die Universalitdt der Menschenrechte bedeutet, dass die Menschen iiber-
all Menschenrechtstriager:innen sind. Daraus ldsst sich schliefien, dass die
Menschenrechte aller Menschen nicht von kulturellen, religiosen und welt-
anschaulichen Gemeinschaften oder Kontexten abhéngig sind. Auf den
Punkt gebracht bedeutet die Universalitit der Menschenrechte auch, dass
Menschen Trager:innen von Menschenrechten sind und dass ihre Men-
schenrechte geachtet, geschiitzt, umgesetzt und verwirklicht werden miis-
sen, auch wenn sie Teil von Kontexten sind,

die die Menschenrechte im Allgemeinen oder einige spezifische Men-

schenrechte nicht anerkennen und achten;

- wo es theoretischen und/oder praktischen Widerstand gegen die Men-
schenrechte im Allgemeinen oder gegen bestimmte Menschenrechte
gibt;

- die bestimmte Personen, Gruppen oder Minderheiten in jhrer Gemein-
schaft von den Menschenrechten im Allgemeinen oder von einigen spe-
zifischen Menschenrechten ausschlieflen;

- wo es Tendenzen gegen die Menschenrechte im Allgemeinen, gegen
die Universalitdt der Menschenrechte oder gegen einige spezifische Men-
schenrechte gibt;

- wenn es Tendenzen gibt, die den eigenen Glauben, die eigene Weltan-
schauung oder Philosophie, Lehren und religiose Uberzeugungen, Werte
und Prinzipien so auslegen, dass sie der Universalitit der Menschen-
rechte, den Menschenrechten im Allgemeinen oder einigen spezifischen
Menschenrechten widersprechen;

- wo einige Personen die Menschenrechte anderer verletzen, ohne dass der

Staat, die Gesellschaft oder die Gemeinschaft eingreifen.

Der Anspruch auf Universalitit der Menschenrechte bedeutet schliellich,
dass die Menschenrechte iiberall und immer gelten.

Die Universalitdt der Menschenrechte unterstreicht die Notwendigkeit
einer ethischen Begriindung der Menschenrechte und ihrer Universali-
tdt,>%8 denn Menschen, Gesellschaften und Gemeinschaften verlangen
Griinde dafiir, warum die Menschenrechte auch fiir ihre Gesellschaften,
Gemeinschaften, Institutionen und Mitglieder gelten. «Die Begriindungen
sind daher zwischen Rechtsinhaber und den Adressaten der aus den Rech-
ten resultierenden Pflichten anhingig. Beide Seiten werden eine Begriin-

568 Vgl. auch Perry 2005; Tasioulas 2015.

162

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

dung nur dann akzeptieren konnen, wenn diese Relationierung auch ge-
wahrt ist, und eine Begriindung scheint nur dann eine angemessene zu
sein, wenn sie fiir alle Betroffenen und insofern allgemein gilt.»>°

Wenn die Menschenrechte allgemein vertretbare Rechte sind, dann ist
jede Menschenrechtsverletzung keine allgemein vertretbare Einschriankung
der Selbstbestimmung des Einzelnen mehr.>”°

Auflerdem schiitzen die Menschenrechte indirekt die Vielfalt. Sie konnen
diesen Schutz aber nur dann gewéhren, wenn sie selbst und ihre universelle
Giiltigkeit auch ethisch begriindet sind. Angesichts der Vielfalt wird die
Notwendigkeit einer ethischen Begriindung der Menschenrechte und ihrer
Universalitét offensichtlich.

Gegen die Notwendigkeit einer Begriindung der Menschenrechte im
Allgemeinen kann eingewandt werden, dass das Phanomen der Menschen-
rechte bereits dafiir gesorgt hat, dass die Menschenrechte «un hecho-del-
mundo«”!- eine Tatsache der Welt - sind. Daher ist die Idee einer ethi-
schen Basis oder einer moralischen Begriindung der Menschenrechte heut-
zutage iiberholt und nicht mehr relevant.’”2

Ein Gegenargument zu dieser Position besteht in der oben erwahnten
Multidimensionalitdt und dem Verhiltnis zwischen den menschenrechtli-
chen Dimensionen, die eine Begriindung der Menschenrechte verlangen,
denn ein rein rechtliches Verstindnis der Menschenrechte wire reduktio-
nistisch. Eine juristische, politische oder historische Begriindung der Men-
schenrechte allein wiirde ebenfalls den Charakter der Menschenrechte
verfehlen, was dem oben beschriebenen Argument widersprechen wiirde.
Keine dieser Begriindungen wiirde fiir sich genommen den Universalitéts-
anspruch der Menschenrechte geniigen.

Dariiber hinaus konnten zwei weitere Argumente fiir die Notwendigkeit
einer Begriindung der Menschenrechte angefiithrt werden, die beide fiir
sich genommen eher schwach sind: Zum einen zeigt die kulturelle, religiose
und weltanschauliche Vielfalt als Herausforderung fiir die Universalitit der
Menschenrechte die Notwendigkeit einer ethischen Begriindung der Men-
schenrechte. Ohne eine ethische Begriindung wiren die Menschenrechte
in kulturellen, religiosen und weltanschaulichen Gemeinschaften nichtig.
Ohne eine ethische Begriindung konnen die Menschenrechte weder die

569 Lohmann 2000: 10.
570 Vgl. Lohmann 2000: 11.
571 Rabossi 1990: 161.

572 Vgl. Rabossi 1990.

163

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Instrumente fiir die ethische Bewertung

kulturelle, religiose und weltanschauliche Differenz schiitzen noch die kul-
turellen, religiosen und weltanschaulichen Gemeinschaften im Dienste der
Achtung der Menschenrechte beeinflussen, denn ohne eine ethische Be-
griindung wiren die Grenzen der kulturellen, religidsen und weltanschauli-
chen Gemeinschaften auch die Grenzen der Giiltigkeit der Menschenrech-
te.S73

Andererseits zeigt die Praxis, dass die Menschenrechte keineswegs als
selbstverstandlich angesehen werden kénnen. Sie stehen nach wie vor
vor grofSen Herausforderungen und bediirfen dringend einer Begriindung,
denn in der Praxis sind die Menschenrechte in Gefahr, wenn

- die Menschen ihre Rechte nicht kennen, und die Menschenrechte daher
eine leere Hiille bleiben. «Was niitzt es, Menschenrechte zu haben und
sie nicht zu kennen und was wiederum nutzt es, sie zu kennen, sie aber
nicht zu verstehen!? Und letztendlich: wem wire geholfen, wenn man die
Menschenrechte nur verstinde, aber nicht bereit ware, sie zu achten und
sich fir sie einzusetzen?»>7*

— Menschenrechtsverletzungen keine Sanktionen nach sich ziehen und
damit das Gewicht, die Bedeutung und die Glaubwiirdigkeit der Men-
schenrechte mindern, was zu einer Degeneration der Menschenrechte
von Rechten zu blofSen Ideen im Sinne eines wechselseitigen «Gewohn-
heitsrechts» fithren wiirde. Die Verwirklichung der Menschenrechtsidee
durch internationale Vertrage,””> die als «stille Revolution» des Volker-
rechts bezeichnet worden ist, droht zu stagnieren. «Wenn wir dem
Schutz der Rechte einen hohen Stellenwert beimessen, sollten wir dafir
sorgen, dass die Institutionen, die auf diesen Schutz abzielen, effektiv
sind; andernfalls bleibt ein Element aufsichtsrechtlicher Irrationalitat,
denn wir hitten ein klares Ziel mit einem Mittel, das nicht in der Lage
ist, dieses Ziel zu erreichen.»>7¢

- Skeptikern keine iiberzeugende Begriindung gegeben werden kann. «Die
zentrale Idee der Menschenrechte als etwas, das die Menschen haben,
und zwar auch ohne spezifische Gesetzgebung, wird von vielen als
grundsitzlich fragwiirdig und wenig iiberzeugend angesehen. Eine im-
mer wiederkehrende Frage lautet: Woher kommen diese Rechte? [...]

573 Vgl. Kirchschldger 2013a: 213-222.
574 Fritzsche 2016: 181.

575 Vgl. Klein 1997.

576 Jones 1999: 228.

164

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

die Bedenken beziehen sich auf die vermeintliche 'Weichheit' [..] der
begrifflichen Grundlage der Menschenrechte.»*””

Ein weiteres Argument gegen die Notwendigkeit einer Begriindung der
Menschenrechte besteht in dem Standpunkt, dass der Versuch, eine Be-
griindung fiir die Menschenrechte zu finden, iiberholt ist. In einer metae-
thischen Reflexion wird argumentiert, dass die Philosophie die Aufgabe
hat, eine Kultur der Menschenrechte zu stirken, anstatt anderen Kulturen
ihre Uberlegenheit und Universalitit aufzuzeigen. Rationalitit ist der Akt
des Strebens nach einer kohdrenten und verstindlichen Struktur unserer
Uberzeugungen. Die Philosophie kann nur hoffen, kulturabhingige Intui-
tionen zu biindeln, indem sie sie verallgemeinert, um daraus unanfechtba-
re Intuitionen abzuleiten. Diese Verallgemeinerungen rechtfertigen diese
Intuitionen nicht, sondern fassen sie zusammen und erhohen damit ihre
Vorhersagbarkeit, Kraft und Effizienz sowie das Gefiihl einer gemeinsamen
moralischen Identitdt einer moralischen Gesellschaft. Die Abkehr von der
Begriindbarkeit wire effizienter, «weil sie uns die Moglichkeit gébe, unsere
Energie auf die Kultivierung oder Erziehung der Gefiihle zu konzentrie-
ren.»>’8

Diese von Richard Rorty vorgeschlagene Betonung der Intuition wirft
die Frage auf, ob damit nicht der Willkiir und Irrationalitit Tiir und Tor
geoftnet werden. Denn sowohl die Bejahung als auch die Verneinung von
Menschenrechten konnte theoretisch auf eine Intuition zuriickgefithrt wer-
den, auch wenn man zugeben muss, dass Letzteres schwer vorstellbar ist.
Dennoch miisste man auch im ersten Fall die damit verbundenen Risiken
anerkennen, die gravierende Auswirkungen auf das Verstindnis der Men-
schenrechte und die Menschenrechte selbst haben kénnen. Wenn man die
Menschenrechte einfach als gegeben hinnimmt, werden sie zu absoluten
und fiir immer unveranderlichen Rechten, die keiner Begriindung bediir-
fen. Infolgedessen hitten sie eine absolute und alternativlose Giiltigkeit,
was sie immun gegen religidse und weltanschauliche Unterschiede machen
wiirde und zu Indoktrination fithren kénnte. Man konnte einwenden, dass
die Menschenrechte, in ihrer oben beschriebenen Multidimensionalitat
verstanden, keine absolute Wahrheit darstellen. Sie sind auch keine natirli-
chen Eigenschaften des Menschen. Sie sind ein menschliches Konstrukt.
Die Menschenrechte haben sich historisch entwickelt. Sie sind das Ergeb-

577 Sen 2004: 315.
578 Rorty 1996: 155.

165

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Instrumente fiir die ethische Bewertung

nis eines Einigungsprozesses zwischen Menschen. Dieser Konsens stiitzt
sich auf Griinde, die zusammen eine Begriindung ergeben. Wenn die Men-
schenrechtstradition nicht iiber ihre Begriindung diskutiert, lauft sie Ge-
fahr, den autonomen Menschen aus dem Blick zu verlieren, der ein Recht
hat, die Frage der Begriindung zu diskutieren, denn die Notwendigkeit
einer Begriindung beruht auch auf dem engen Zusammenhang zwischen
der Idee der Menschenrechte und der Idee einer Begriindung. «Wir hétten
gar keine Menschenrechte, wiirden wir Menschen als Trdger:innen von
Rechten nicht so verstehen, dass sie fiir alles, was ihre subjektiven Freihei-
ten legitimerweise einschrinkt, Begriindungen verlangen kénnen.»>” Jeder
Mensch hat als Tréger:in von Menschenrechten ein Recht zu wissen, war-
um seine Autonomie durch Menschenrechte und entsprechende Pflichten
eingeschriankt wird. Denn man hat Anspriiche oder Rechte, die den Pflich-
ten der anderen entsprechen. Man hat nicht nur Pflichten oder Verpflich-
tungen gegeniiber anderen, und in diesem Sinne hat man einen Anspruch
auf sie, sondern man hat auch die normative Fihigkeit, Anspriiche an sie
zu stellen. Man kann dem Unterdriicker sagen, dass er die eigenen Rechte
verletzt hat. Wenn man kein kompetenter Akteur ist, konnen andere in
seinem Namen Anspriiche geltend machen.>® Dieser Punkt lasst sich wie
folgt zusammenfassen: «Begriinde, was du mir antust!»*%! Menschenrechte
brauchen eine moralische Begriindung, um ihre Legitimitdt zu beweisen
und um mit ihrem eigenen Kernkonzept der Autonomie des Individuums
kohidrent zu bleiben, denn Autonomie umfasst den Anspruch, den Grund
zu kennen, warum die eigene Freiheit durch Menschenrechte eingeschrankt
werden sollte.

Auflerdem ist es reduktionistisch, den Menschen auf seine Intuition re-
duzieren zu wollen. Der starke Fokus, den Richard Rorty auf die Intuition
legt, erweist sich als sehr relevant im Bereich der Menschenrechtsbildung
bzw. des Einsatzes fiir die Forderung der Menschenrechte. An dieser Stelle
verwechselt oder vertauscht Rorty jedoch zwei Ebenen. Denn die Feststel-
lung, dass Intuition und Gefiihle in der Menschenrechtsbildung und im
Engagement fiir die Férderung der Menschenrechte von grofier Relevanz
sind, darf nicht mit einer grundsitzlichen Kritik am Bemiihen um die
Begriindung der Menschenrechte verbunden werden, weil diese auf einer

579 Lohmann 2000: 9-10.
580 Vgl. Reeder 2015: 100.
581 Lohmann 2000: 10.

166

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

anderen Ebene stattfindet als die Ebene der Menschenrechtsbildung oder
des Menschenrechtsengagements.

Schliellich wird die Frage nach der Begriindung der Menschenrechte
noch relevanter, wenn beispielsweise versucht wird, eine bestimmte Grup-
pe von Menschen von den Menschenrechten im Allgemeinen oder von
einigen Rechten auszuschliefien, wenn die Menschenrechte im Allgemeinen
vernachléssigt oder einige Rechte verweigert werden oder wenn staatliche
Eingriffe bestimmte Menschenrechte verletzen oder die Menschenrechte im
Allgemeinen missachten konnten. Angesichts dieser Realititen sind Griinde
notwendig, die die Menschenrechte begriinden. Ein ethisches Modell der
Begriindung von Menschenrechten, das auf dem Prinzip der Verletzbarkeit
beruht, tragt dazu bei, dieser Herausforderung zu begegnen, und zeigt, dass
Menschenrechte ethisch begriindet werden konnen.>8?

6.4.5 Ethische Begriindung der Menschenrechte auf der Basis des Prinzips
der Verletzbarkeit

Menschenrechte konnen als ethisches Prinzip dienen, das der digitalen
Transformation und der Nutzung datenbasierter Systeme ethische Orien-
tierung gibt, weil sie ethisch begriindbar sind - z.B. auf der Basis des
Prinzips der Verletzbarkeit.®83 Als Einstieg in die ethische Begriindung
von Menschenrechten ist es nun sinnvoll, die Metafrage zu untersuchen,
welche Anforderungen eine ethische Begriindung von Menschenrechten
erfiilllen muss. Ein Versuch, Menschenrechte zu begriinden, muss zundchst
die folgenden beiden Fragen beantworten: Warum sind alle Menschen Tra-
ger:innen von Menschenrechten? Warum sind alle Menschen Trager:innen
dieser spezifischen Menschenrechte? (z.B.: Warum kénnen Menschenrech-
te nicht fiir andere Elemente und Bereiche der menschlichen Existenz
beansprucht werden?)

Zweitens miissen die Antworten auf diese beiden Fragen einen herme-
neutischen Kreis bilden, in dem die Antwort auf die Frage, wie die spezifi-
schen Menschenrechte zu rechtfertigen sind, auf der Frage aufbaut, wie die
Menschenrechte im Allgemeinen zu rechtfertigen sind.

Drittens muss der Versuch, die Menschenrechte durch diese beiden sich
erganzenden Begriindungsschritte zu rechtfertigen, fiir eine kritisch-ratio-

582 Vgl. Kirchschldger 2013a; Kirchschlager 2016e; Kirchschlager 2015a.
583 Vgl. Kirchschldger 2013a; Kirchschlager 2016e; Kirchschlager 2015a.

167

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Instrumente fiir die ethische Bewertung

nale Ethik, wie sie in der obigen Einleitung definiert wurde, geeignet sein.
Bei der Begriindung der Menschenrechte und ihrer Universalitdt ist es auch
notwendig, «das Verstindnis der Menschenrechte vom metaphysischen
Ballast der Annahme eines vor aller Vergesellschaftung gegebenen Indivi-
duums, das mit angeborenen Rechten gleichsam auf die Welt kommt»>84
befreit wird.

Viertens: Ein Begriindungsversuch muss nicht nur in einem ersten
Schritt die «Menschenrechte» rechtfertigen, sondern die folgenden Aussa-
gen tatsdchlich belegen:

- «Alle Menschen haben die gleichen Menschenrechte».

- «Wenn jemand ein Mensch ist, sprechen wir ihm oder ihr Menschen-
rechte zu.»

- «Alle Menschen sind Trager:innen von Menschenrechten.»

- «Alle Menschen sind Trager:innen dieser spezifischen Menschenrechte.»

Fiinftens: Ein Begriindungsversuch muss so angelegt sein, dass er in einem
zweiten Begriindungsschritt ethisch begriinden kann, dass alle Menschen
Trager:innen spezifischer Menschenrechte sind. Die Begriindung muss also
fiir jedes einzelne Menschenrecht funktionieren.

Die Frage, wie sich die vier obigen Aussagen begriinden lassen, kann
mit dem Begriindungsansatz auf der Basis des Prinzips der Verletzbarkeit
beantwortet werden. Zundchst muss zwischen «Verletzbarkeit» und dem
Prinzip der Verletzbarkeit unterschieden werden. Wenn der Mensch sich
seiner Verletzbarkeit bewusst wird, hat er die Moglichkeit, sich der «Erste-
Person-Perspektive» und des «Selbstverhéltnisses» bewusst zu werden. Das
Prinzip der Verletzbarkeit umfasst das moralische Bestreben, die «Erste-
Person-Perspektive» und das «Selbstverhaltnis» aller Menschen zu schiit-
zen, um die Moglichkeit eines Lebens als Mensch zu wahren.

Die verschiedenen Uberlegungen zu diesem Begriindungsansatz fiir die
Menschenrechte, die auf dem Prinzip der Verletzbarkeit beruhen, beinhal-
ten einen ersten, zweiten und dritten Filterungsschritt, der zu einer ethi-
schen Begriindung der Menschenrechte im Allgemeinen und fiir die spezi-
fischen Menschenrechte fithren wird.

584 Habermas 1999b: 399.

168

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

Erster Filterungsschritt

Der Begriindungsweg auf der Basis des Prinzips der Verletzbarkeit geht von
der Beobachtung aus, dass der Mensch seine eigene Verletzbarkeit erkennt
- ein erstes Element des Prinzips der Verletzbarkeit.’®> Der Mensch, der
heute gesund ist, weif beispielsweise, dass er morgen krank werden konnte.
Oder - wihrend er in der Gegenwart gliicklich lebt - dass er morgen
von anderen getotet werden konnte. In diesem Denkprozess durchlduft die
Person einen Prozess der Unsicherheit. Denn sie wird sich ihrer eigenen
Verletzbarkeit und in letzter Konsequenz auch ihrer Verginglichkeit be-
wusst.>8 Diese Moglichkeit der Selbstwahrnehmung gilt fiir alle Menschen.

Zweitens ist ein wesentlicher Bestandteil des Prinzips der Verletzbarkeit
die «Erste-Person-Perspektive»®”. Die Bewusstwerdung der eigenen Ver-
letzbarkeit ist ein Selbstwahrnehmungsprozess des Menschen, dessen em-
pirische Richtigkeit nicht relevant ist. Entscheidend ist, dass der Mensch
bereit ist, aus diesem Bewusstsein seiner Verletzbarkeit heraus etwas zu tun,
namlich sich vor der Verletzbarkeit zu schiitzen oder einen verniinftigen
Umgang mit ihr zu finden. Das betrifft auch alle Menschen.

Wihrend dieses Bewusstwerdungsprozesses, in dem sich der Mensch
seiner eigenen Verletzbarkeit bewusst wird, erkennt er ex negativo die «Ers-
te-Person-Perspektive» und das «Selbstverhdltnis». Die «Erste-Person-Per-
spektive» umfasst das Bewusstsein eines Menschen, dass er Subjekt der
eigenen Lebenserfahrung ist, durch die er Zugang zu seiner eigenen Ver-
letzbarkeit hat. Andererseits erfahrt er diese anthropologische Grundsitua-
tion der Verletzbarkeit als Subjekt (d.h. in der ersten Person Singular). Die
Handlungen, Entscheidungen, Leiden und das Leben eines Menschen ge-
hen von ihm als Subjekt aus. Dariiber hinaus interpretiert der Mensch die-
se anthropologische Grundsituation der Verletzbarkeit als Subjekt: «Denn
handelnd und erleidend erféhrt er sich als das Lebewesen, das nicht einfach
lebt wie alle anderen Lebewesen, sondern das nur lebt, indem es sein Leben
tithrt. Sich zu sich zu verhalten, weder naturnotwendig noch beliebig zu
handeln, sondern sich an Griinden zu orientieren und frei gewéhlte Zwecke
zu verfolgen, macht die Lebensform aus, die ihn mit allen Menschen als
seinesgleichen verbindet. Sie macht ihn zugleich verletzbar, ist doch das zu
seiner Lebensform gehorende Selbstverhiltnis auf fundamentale Realisie-

585 Vgl. Kirchschldger 2013a: 231-267.
586 Vgl. Hoffmaster 2006: 42.
587 Vgl. Runggaldier 2003.

169

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Instrumente fiir die ethische Bewertung

rungsbedingungen angewiesen.»%88 (Letzteres®® gehort zu den beiden oben
vorgestellten Arten von Verletzbarkeit - der grundlegenden Verletzbarkeit
und der selektiven und variablen Verletzbarkeit — sowie zu den inneren
und dufleren Sphiren und Aspekten der Verletzbarkeit und kann in einer
inneren und einer aufleren Form auftreten). In diesem Prozess nimmt der
Mensch das «Selbstverhdltnis» wahr; er setzt sich in Beziehung zu sich
selbst.

Drittens wird die Verletzbarkeit von den Menschen aus ihrer «Erste-
Person-Perspektive» sowie fiir die «Erste-Person-Perspektive» selbst und
das «Selbstverhéltnis» wahrgenommen.

Dieser Bewusstwerdungsprozess der eigenen Verletzbarkeit und
der «Erste-Person-Perspektive» fithrt viertens dazu, dass der Mensch sich
zu allen anderen Menschen in Beziehung setzt. In diesem Prozess erkennen
sie, dass sie sich durch ihre Verletzbarkeit nicht von anderen Menschen
unterscheiden, sondern dass sie diese Verletzbarkeit mit allen Menschen
teilen.

Fiinftens: Der Prozess der Bewusstwerdung der eigenen Verletzbarkeit
und der Verletzbarkeit aller anderen Menschen ermdglicht es den Men-
schen wahrzunehmen, dass sie nicht nur die Verletzbarkeit mit allen ande-
ren Menschen teilen, sondern auch die individuelle «Erste-Person-Perspek-
tive» auf die individuelle Verletzbarkeit und die Verletzbarkeit aller ande-
ren Menschen sowie das individuelle «Selbstverhaltnis»: Jeder Mensch ist
Subjekt seines eigenen Lebens. Der Mensch erkennt daher, dass die «Ers-
te-Person-Perspektive» und das «Selbstverhiltnis» eine Bedingung fiir die
Moglichkeit eines Lebens als Mensch sind.

Ausgehend von der Wahrnehmung der Verletzbarkeit ihrer eigenen «Ers-
te-Person-Perspektive» und ihres eigenen «Selbstverhiltnisses» werden sie
sich der gleichen Verletzbarkeit aller anderen Menschen bewusst. Men-
schen, die in erster Linie iiberleben und als Menschen — mit Menschenwiir-
de - leben wollen, werden sich bewusst, dass die Verletzbarkeit sowohl ihr
eigenes Uberleben als auch das Uberleben aller anderen Menschen und
auch ihr eigenes Leben als Menschen und das Leben aller anderen als
Menschen betrifft, denn die Verletzbarkeit betrifft auch die «Erste-Person-
Perspektive» und das «Selbstverhltnis» als Bedingungen der Mdoglichkeit
eines Lebens als Mensch. Angesichts der eigenen Verletzbarkeit will der
Mensch in erster Linie physisch iiberleben und ein menschenwiirdiges

588 Honnefelder 2012: 171-172.
589 Vgl. Hoffe 1991; Nussbaum 1993.

170

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

Leben fithren. Das physische Uberleben und ein menschenwiirdiges Leben
diirfen dem Menschen nicht genommen werden. Sie miissen rechtlich ein-
klagbar sein, um einen wirklichen Schutz zu bieten, und sie missen auf
die verschiedenen Dimensionen anwendbar sein, denn Verletzbarkeit kann
die rechtliche, politische, historische und moralische Dimension umfassen.
Aufgrund der oben erwihnten hohen Prioritét, die sie besitzen, und auf-
grund der Unvorhersehbarkeit der Gefiahrdung sollten das physische Uber-
leben und ein Leben mit Menschenwiirde nicht an Bedingungen gekniipft
sein. Den Wunsch, physisch zu iiberleben und ein Leben in Menschenwiir-
de zu fiihren, teilen die Menschen mit allen anderen Menschen gleicherma-
fen. Dieser Wunsch ist nicht individualistisch, auch wenn es sich um ein
Anliegen jedes Menschen als Individuum handelt, das jeder Einzelne durch
seine «Erste-Person-Perspektive» und sein «Selbstverhéltnis» entdeckt.

Weil sich die Menschen sechstens ihrer Verletzbarkeit bewusst sind, aber
gleichzeitig nicht wissen, ob und wann sich diese Verletzbarkeit manifes-
tiert und in eine konkrete Verletzung oder Ubertretung umschligt, sind
sie bereit, allen Menschen die «Erste-Person-Perspektive» und das «Selbst-
verhdltnis» auf der Grundlage der Gleichheit aller Menschen zuzugestehen,
weil dies fiir sie die rationalste, verniinftigste und vorteilhafteste Losung
darstellt. Das heifst, allen Menschen Rechte — also Menschenrechte — zu-
zugestehen, um sich selbst und alle anderen zu schiitzen, weil die Verletz-
barkeit auch die «Erste-Person-Perspektive» und das «Selbstverhiltnis» be-
inhaltet. Dieser Schutz durch die Menschenrechte zielt einerseits darauf ab,
die Transformation der Verletzbarkeit in eine konkrete Verletzung zu ver-
meiden und andererseits — im Falle einer Transformation der Verletzbarkeit
in eine konkrete Verletzung - eine aktive Kompensation zu erhalten. Die
Menschen sind sich dabei bewusst, dass der Schutz der Menschenrechte
auch die mit den Menschenrechten korrespondierenden Pflichten umfasst,
denn es handelt sich nicht um exklusive Rechte, sondern um Rechte, die
allen Menschen zustehen.

Hinsichtlich dieses sechsten Punktes stellt sich die Frage, ob es wirklich
rational, klug und vorteilhaft ist, sich auf Menschenrechte zu einigen. Denn
es ist denkbar, dass ein Mensch z.B. aufgrund seines religiosen oder weltan-
schaulichen Hintergrunds Verletzbarkeit oder Verletzungen nicht scheut,
sondern sucht, oder dass Verletzbarkeit fiir ihn (auf der Suche nach Erlo-
sung) irrelevant ist. Ein Argument gegen diesen Einwand wire, dass auch
die Gedanken-, Gewissens-, und Religionsfreiheit anfillig fiir Verletzungen
wire. Das bedeutet, dass es auch in diesem Fall rational, klug und vorteil-
haft wire, fiir den Schutz der Menschenrechte zu plddieren.

171

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Instrumente fiir die ethische Bewertung

Ein Einwand, der zu weiteren Fragen fithren wiirde, wére jedoch, dass
gerade diese Gedanken-, Gewissens- und Religionsfreiheit einem Men-
schen, der sich als religids versteht, ein Dorn im Auge sein kénnte. In
seinen Augen wire diese Freiheit tiberfliissig, denn es ginge nicht darum,
die richtige Religion zu suchen und zu finden, sondern die richtige Religion
wire bereits definiert. Auch hier konnte man argumentieren, dass, auch
wenn die richtige Religion bereits definiert ist, die Gedanken-, Gewissens-
und Religionsfreiheit dem Leben, der Pflege und der Ausiibung dieser
Religion dient und dafiir notwendig ist.

Ein weiteres Argument gegen den sechsten Punkt des ersten Filterschritts
wire, dass man, wenn man sich die derzeitige Umsetzung der Menschen-
rechte anschaut, zu dem Schluss kommen konnte, dass es fur den Einzel-
nen nachteilig ist, wenn man sich einseitig auf die Menschenrechte einigt
und sie einhdlt. Dagegen liefle sich jedoch einwenden, dass die derzeitige
Situation ohne die Menschenrechte noch schlimmer wiére. Aufierdem sind
die Menschenrechte bereits ein globaler Konsens, zu dem keine &hnlich
global akzeptierten Alternativen bekannt sind und der als Institution be-
reits existiert. Daher scheint es keine bessere Alternative als die Menschen-
rechte zu geben. Dariiber hinaus ldsst die Unvorhersehbarkeit der Verletz-
barkeit oder die Unvorhersehbarkeit einer moglichen Transformation der
Verletzbarkeit in eine Verletzung es als irrational und nachteilig erscheinen,
die Menschenrechte einseitig zu missachten.

Dariiber hinaus bildet sich der Einwand, dass es nicht mehr sinnvoll ist,
sich selbst und allen anderen die Menschenrechte zuzugestehen und die
vereinbarten Pflichten einzuhalten, wenn die Menschenrechte nicht durch-
gesetzt werden oder bei Verletzung keine Sanktionen nach sich ziehen.
Hier wiirde auch die Unvorhersehbarkeit der Verletzbarkeit oder die Un-
vorhersehbarkeit einer méglichen Transformation der Verletzbarkeit in eine
Verletzung als Gegenargument dienen. Denn angesichts der Unsicherheit in
Bezug auf die eigene individuelle Situation und die individuelle Perspektive
erweisen sich die Menschenrechte mit ihrer inhdrenten Gerechtigkeit und
Gleichbehandlung aller Menschen als die beste Losung.

Dariiber hinaus stellt sich angesichts des oben beschriebenen Bewusst-
seinsbildungsprozesses fiir die Menschenrechte die Frage, warum der
Mensch nicht eine andere Form der Selbstbeschrankung oder einen ande-
ren Umgang mit dieser Situation (z.B. Gewalt, Unterordnung etc.) wahlen
sollte. Wie oben erldutert, geht es dem Menschen in erster Linie darum, zu
tiberleben und ein Leben mit Menschenwiirde zu fithren. Die Menschen-
rechte konnen diesen Wunsch am besten unterstiitzen, was fiir die Men-

172

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

schenrechte spricht. Dariiber hinaus kénnen Gewalt oder Unterordnung -
d.h. alternative Formen des Schutzes vor Verletzbarkeit und Verletzung, die
auf Ungleichheit und Ungerechtigkeit unter den Menschen (z.B. Méchtige
und Ohnmichtige, Tyrannen und Untergebene, Unterdriicker und Unter-
driickte) beruhen - angesichts der Unvorhersehbarkeit einer moglichen
Transformation von Verletzbarkeit in Verletzung als rationale, kluge und
vorteilhafte Alternativen ausgeschlossen werden, weil man aufgrund der
Unvorhersehbarkeit einer moglichen Transformation von Verletzbarkeit in
Verletzung nicht weif3, auf welcher Seite man steht oder stehen wird.

Schliefllich ist an dieser Stelle zu erlautern, warum es vorstellbar oder
denkbar ist, dass z.B. auch Fithrungspersonen oder Entscheidungstrager:in-
nen bereit sind, sich selbst und, ausgehend von der Gleichheit aller Men-
schen, allen Menschen die «Erste-Person-Perspektive» und das «Selbstver-
hiéltnis» zuzugestehen sowie sich und alle anderen durch Menschenrech-
te zu schiitzen. Bei beiden ist davon auszugehen, dass sie ebenfalls mit
der oben beschriebenen Verletzbarkeit konfrontiert sind und sich ihrer
Verletzbarkeit auf der Grundlage des Prinzips der Verletzbarkeit bewusst
werden. Es gibt keine «guten Griinde», warum eine Fithrungsperson oder
eine Entscheidungstréger:in in dieser Hinsicht anders sein sollte als andere
Menschen.

Natiirlich kann man davon ausgehen, dass im Falle von Fithrungsper-
sonlichkeiten oder Entscheidungstréger:innen ihre Macht und ihr Einfluss
ihre Sorge um die Verletzbarkeit mindern konnten, sie aber dennoch in be-
stimmten Elementen und Bereichen der menschlichen Existenz Verletzbar-
keit erfahren wiirden - und sei es nur die Angst vor Machtverlust, die sie
an ihre eigene Verletzbarkeit erinnern sollte. Es gibt also in beiden Fallen
geniigend Situationen, in denen sie ihre eigene Verletzbarkeit erleben konn-
ten, was ihre Zustimmung zur Schaffung von Menschenrechten plausibel
basierend auf der Wahrnehmung und dem Bewusstsein des Prinzips der
Verletzbarkeit macht, sowie auf der oben eingefiihrten Unvorhersehbarkeit
von Verletzbarkeit oder einer méglichen Transformation von Verletzbarkeit
in Verletzung.

Diese sechs Punkte zum Prinzip der Verletzbarkeit erklaren, dass sieb-
tens die Verletzbarkeit an sich keine moralische Qualitat hat, sondern das
Prinzip der Verletzbarkeit mit der Verletzbarkeit, der «Erste-Person-Per-
spektive» und dem «Selbstverhiltnis» als moralischer Anspruch normativ
aufgeladen ist. Das Prinzip der Verletzbarkeit betrifft alle Menschen und
unterscheidet sie von allen anderen Lebewesen. Aufgrund des Prinzips der
Verletzbarkeit gestehen sich die Menschen gegenseitig Menschenrechte zu.

173

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Instrumente fiir die ethische Bewertung

Denn sie sind sich einig, dass mit den Menschenrechten fiir sich und alle
anderen Menschen eine Transformation von Verletzbarkeit in eine konkrete
Verletzung verhindert werden kann oder im Falle einer méglichen Trans-
formation von Verletzbarkeit in eine konkrete Verletzung eine aktive Kom-
pensation fiir alle Menschen vorgesehen wire. Es wire eine Entscheidung
der moralischen Gemeinschaft, dass Menschen sich gegenseitig Menschen-
rechte nach dem Prinzip der Verletzbarkeit zuweisen und alle Menschen zu
Menschenrechtstrager:innen machen.

Menschen sind also nicht aufgrund ihrer Verletzbarkeit Menschenrechts-
trager:innen, sondern sie sind Menschenrechtstridger:innen, weil sie sich
mit ihrer eigenen Verletzbarkeit und deren Relevanz auseinandersetzen.
Sie werden sich der «Erste-Person-Perspektive» und des «Selbstverhéltnis-
ses» ihrer selbst und aller Menschen bewusst und lernen diese als Bedin-
gung der Moglichkeit eines Lebens als Mensch kennen. Sie nehmen sogar
die Verletzbarkeit der «Erste-Person-Perspektive» und des «Selbstverhilt-
nisses» aller Menschen wahr - aufgrund des Prinzips der Verletzbarkeit.
Die Menschen differenzieren die Verletzbarkeit aufgrund von Unrechts-
und Verletzungserfahrungen und begriinden aufgrund des Prinzips der
Verletzbarkeit einen Schutz von Elementen und Bereichen menschlicher
Existenz mit spezifischen Menschenrechten. Das Prinzip der Verletzbarkeit
ist daher ein Ausgangspunkt fiir die Begriindung von Menschenrechten an
sich und von spezifischen Menschenrechten.

Achtens: Es ist durchaus moglich, dass das Prinzip der Verletzbarkeit
die Grundlage fiir die Anerkennung neuer Leiden und Unrechtserfahrun-
gen sein kann, die aufgrund ihres bedrohlichen Charakters den Schutz
der Menschenrechte erforderlich machen werden. Diese Notwendigkeit
erfordert die Formulierung von Rechten, die iiber die heute bestehenden
Menschenrechte hinausgehen. Damit bleiben die Menschenrechte offen fiir
neue Herausforderungen, die auftreten konnen. Das Prinzip der Verletzbar-
keit enthilt eine «Entdeckungsfunktion»>*" und fithrt zu neuen Aktualisie-
rungen und Differenzierungen des Menschenrechtsschutzsystems.

Diese acht Punkte bilden den ersten Filterungsschritt des Begriindungs-
modells auf der Basis des Prinzips der Verletzbarkeit. Nicht alle Elemente
und Bereiche der menschlichen Existenz kommen fiir den Schutz durch
die Menschenrechte in Frage, sondern nur diejenigen, die aufgrund des
Prinzips der Verletzbarkeit notwendig sind und mit denen die Menschen
sich und andere schiitzen wollen.

590 Habermas 2011a: 18.

174

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

Zweiter Filterungsschritt

Der zweite Filterungsschritt baut auf den obigen Uberlegungen auf und
vertieft die Schutzbereiche, die allen Menschen als Triger:innen von Men-
schenrechten zustehen, denn der Konsens iiber den Schutz vor Verletzbar-
keit umfasst nicht alle Elemente und Bereiche der menschlichen Existenz.
Doch welche Elemente und Bereiche der menschlichen Existenz sollen
unter den Schutz der Menschenrechte gestellt werden? Nach welchen Kri-
terien sollte die Auswahl dieser Elemente und Bereiche der menschlichen
Existenz erfolgen?

Ausgangspunkt sind historische Leidens- und Unrechtserfahrungen, de-
nen Menschen aufgrund des Prinzips der Verletzbarkeit ausgesetzt sind
oder sein konnen. Angesichts dieser historisch schwerwiegenden Unrechts-
und Gewalterfahrungen und aufgrund des Prinzips der Verletzbarkeit ver-
einbaren Menschen, fiir sich und alle anderen Menschen die Transformati-
on von Verletzbarkeit zu konkreter Verletzung zu verhindern und fiir den
Fall einer Transformation von Verletzbarkeit zu konkreter Verletzung eine
aktive Kompensation vorzusehen.

Der Menschenrechtsschutz gilt nicht fiir alle historischen Unrechtserfah-
rungen. Es ist notwendig, eine Auswahl historischer Unrechtserfahrungen
zu treffen, die einen Menschenrechtsschutz erfordern, was wiederum Kri-
terien fiir diesen Auswahlprozess erfordert. Diese lassen sich aus den obi-
gen Beschreibungen von Menschen und der oben beschriebenen Gewich-
tung ableiten, denn sie zeigt, wovor sich Menschen schiitzen wollen. Sie
gibt Aufschluss dariiber, welche Kriterien erfiillt sein miissen, damit eine
historische Unrechtserfahrung den Schutz durch die Menschenrechte be-
griindet. Zunéchst einmal wollen Menschen {iberleben und als Menschen
leben — mit Menschenwiirde (Fundamentalitat). Menschen werden sich
bewusst, dass Verletzbarkeit ihr eigenes Uberleben und das Uberleben aller
Menschen sowie ihr eigenes Leben als Menschen mit Menschenwiirde und
das Leben aller anderen als Menschen mit Menschenwiirde betrifft (Uni-
versalitit), denn Verletzbarkeit macht nicht Halt vor der «Erste-Person-Per-
spektive» und dem «Selbstverhiltnis» als Bedingung der Moglichkeit eines
Lebens als Mensch. Das Uberleben und ein menschenwiirdiges Leben diir-
fen den Menschen nicht genommen werden (Unverduflerlichkeit). Sie miis-
sen rechtlich einklagbar sein (Justizierbarkeit) und auf die verschiedenen
Dimensionen anwendbar sein (Multidimensionalitit), denn Verletzbarkeit
kann die rechtliche, politische, historische und moralische Dimension um-
fassen. Aufgrund der oben erwidhnten hohen Prioritit, die sie besitzen,
und aufgrund der Unvorhersehbarkeit der Verletzbarkeit oder einer mog-

175

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Instrumente fiir die ethische Bewertung

lichen Transformation von Verletzbarkeit in Verletzung sollten das Uberle-
ben und ein menschenwiirdiges Leben nicht an Bedingungen gekniipft
sein (kategorischer Charakter). Die Menschen teilen diesen Wunsch, zu
Gberleben und ein menschenwiirdiges Leben zu fithren, mit allen ande-
ren Menschen gleichermafien (Gleichheit). Er ist nicht individualistisch,
auch wenn jeder Einzelne ihn durch seine eigene «Erste-Person-Perspek-
tive» und das «Selbstverhdltnis» entdeckt (individuelle Geltung). Daher
bestimmen die folgenden acht Kriterien die Auswahl derjenigen histori-
schen Unrechtserfahrungen und Verletzbarkeiten, vor denen alle Menschen
durch spezifische Menschenrechte geschiitzt werden sollten: Fundamenta-
litat, Universalitat, Unverauflerlichkeit, Justizierbarkeit, Multidimensionali-
tat, kategorischer Charakter, Gleichheit und individuelle Geltung.

Der zweite Schritt bei der Filterung des Begriindungsmodells auf der
Grundlage des Prinzips der Verletzbarkeit kennzeichnet eine inhirente
Offenheit fiir neue Bedrohungen, Risiken und Unrechtserfahrungen, die
derzeit noch nicht im Bewusstsein oder in der Vorstellung vorhanden sind
oder noch nicht stattgefunden haben, sowie eine Offenheit fiir Unrechtser-
fahrungen, die in verschiedenen Religionen, Kulturen, Traditionen, Zivili-
sationen und Weltanschauungen auftreten.

Gleichzeitig stellt sich der zweite Filterungsschritt den Herausforderun-
gen bei der Anwendung dieser acht Kriterien auf historische Unrechtserfah-
rungen, z. B. den Herausforderungen der historischen Kontingenz und der
Universalisierung bestimmter Unrechtserfahrungen.

Dritter Filterungsschritt

Dieser Schritt umfasst die Anwendung der oben erwéhnten acht Kriterien,
um die Elemente und Bereiche der menschlichen Existenz zu ermitteln, die
durch die Menschenrechte geschiitzt werden miissen.

Das Kriterium der «Fundamentalitdt» ist erfiillt, wenn eine historische
Unrechtserfahrung ein Element oder einen Bereich der menschlichen Exis-
tenz beriihrt, der fiir das physische Uberleben oder das Leben als Mensch
notwendig ist.

Damit das Kriterium «Universalitit» und die oben erwihnte Herausfor-
derung der historischen Kontingenz und Universalisierung partikularer
Unrechtserfahrungen erfiillt werden kénnen, bedarf es rationaler Griinde,
warum eine Unrechtserfahrung menschenrechtsrelevant ist und ein Ele-
ment oder einen Bereich der menschlichen Existenz beriihrt, die fir alle,
tiberall und immer geschiitzt werden muss. Rationale Griinde sind notwen-

176

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

dig, um den Ubergang von einer subjektiven Erfahrung von Ungerechtig-
keit oder Verletzung zu einer universellen Erfahrung von Ungerechtigkeit
oder Verletzung zu ermdglichen.>!

Das Kriterium der «Unverduflerlichkeit» setzt voraus, dass das Recht,
das einem bestimmten Element oder Bereich der menschlichen Existenz
entspricht, weder erworben noch verloren werden kann, und dass jeder
Mensch Anspruch auf dieses Recht hat.

Das Kriterium «Justizierbarkeit» ist erfiillt, wenn das entsprechende
Recht in einer Rechtsordnung durchgesetzt werden kann.

Das Kriterium «Multidimensionalitat» ist erfiillt, wenn es in der recht-
lichen, politischen, moralischen und historischen Dimension gedacht wer-
den kann.

Was das Kriterium «kategorischer Charakter» betrifft, so muss gezeigt
werden, dass der Mensch nichts tun muss, um diese Verletzbarkeit oder
Verletzung oder das entsprechende Recht, das vor dieser Verletzbarkeit
oder Verletzung schiitzt, zu haben.

Damit das Kriterium «Gleichheit» erfiillt ist, muss jeder Mensch ohne
Unterschied in den Genuss des entsprechenden Rechts kommen kénnen.

Das Kriterium «individuelle Geltung» ist erfiillt, wenn ein/e Einzelne/r
das entsprechende Recht unabhéngig von einem Kollektiv haben kann.

Das Prinzip der Verletzbarkeit als Begriindung fiir die Menschenrechte ist
nicht unumstritten:

Erstens sind — wie oben in Unterkapitel 3.2 Verletzbarkeit ausgefithrt — nicht
nur Menschen, sondern auch Tiere verletzbar und sollten daher in diesen
Konsens einbezogen werden. Als erstes Argument gegen diesen Einwand
kann der folgende Punkt angefithrt werden: Die Menschenrechte wollen
keineswegs zwischen Mensch und Tier diskriminieren oder dem Menschen
Rechte einrdumen, die denen der «niederen» Lebensformen iiberlegen sein
konnten. Sie zielen lediglich auf ein rechtliches, zwischenmenschliches
Verhiltnis, das auch geregelt werden miisste, wenn Tiere dhnliche Rechte
hatten.>?

Definitionsgemaf3 sind also Menschen, nicht Tiere, Trager:innen von
Menschenrechten. Gleichzeitig muss darauf hingewiesen werden, dass dies
nicht automatisch und kategorisch verhindern wiirde, dass Tieren theore-

591 Vgl. Hornle 2011: 67.
592 Menke / Pollmann 2007: 140.

177

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Instrumente fiir die ethische Bewertung

tisch dhnliche oder im Wesentlichen gleiche moralische Rechte zuerkannt
werden.”? Dazu gehort allerdings, dass Menschen sich auf Rechte einigen,
die fiir sie als Menschen selbst gelten. Dariiber hinaus entwickeln Men-
schen Tierrechte fiir andere Lebewesen wie Tiere, die die Verletzbarkeit
mit den Menschen teilen. Die Rechte der Menschen basieren auf ihrer
Bewusstwerdung und Selbstwahrnehmung der eigenen Verletzbarkeit. Tier-
rechte beruhen auf der menschlichen Wahrnehmung von Tieren und ihrer
Verletzbarkeit.

Daruber hinaus konnte man meinen, dass Menschen sich die Verletz-
barkeit von Menschen und die Verletzbarkeit von Tieren aus phénomeno-
logischer Sicht unterschiedlich vorstellen oder wahrnehmen. Bei der Un-
terscheidung zwischen der Selbstwahrnehmung von Menschen und dem
Bewusstsein von Tieren sowie der Feststellung von Unterschieden (aus
phianomenologischer Sicht) in der Verletzbarkeit von Menschen und Tieren
ist dies nicht unbedingt empirisch belegt. Dies ist jedoch fiir den Begriin-
dungsansatz, wie oben bereits erwdhnt, irrelevant. Vielmehr ist darauf hin-
zuweisen, dass der Mensch — obwohl er sich der Verletzbarkeit von Tieren
bewusst ist und diese anerkennt — wahrscheinlich anders tiber sich selbst
denkt als iiber ein Tier,>** oder dass der Mensch iiber seine Verletzbarkeit,
die er mit anderen Menschen teilt, anders denkt als tiber die Verletzbarkeit
von Tieren.

Dariiber hinaus — und dies erweist sich als das Hauptargument gegen
diesen Einwand - geht es beim Prinzip der Verletzbarkeit nicht nur um die
empirisch beobachtbare Verletzbarkeit, sondern insbesondere darum, wie
sich der Mensch seiner Verletzbarkeit bewusst wird bzw. wie er sie sieht. Im
Zentrum stehen das Bewusstsein, die Auseinandersetzung und die Reflexi-
on iiber die Verletzbarkeit, die «Erste-Person-Perspektive» und das «Selbst-
verhiltnis» als Voraussetzungen fiir ein mogliches Leben als Mensch so-
wie die moralischen Konsequenzen, die das Prinzip der Verletzbarkeit im
Menschen hervorruft. Der Mensch ist also nicht deshalb Triger:innen der
Menschenrechte, weil er verletzbar ist, sondern aufgrund des Prinzips der
Verletzbarkeit, das zur gegenseitigen Gewidhrung der Menschenrechte an
alle Menschen fithrt und das sich deutlich von der Verletzbarkeit der Tie-
re unterscheidet und als differentia specifica dient, die einen Unterschied
zwischen dem Verstdndnis der Verletzbarkeit des Menschen und der Ver-
letzbarkeit der Tiere rechtfertigt. Da das Prinzip der Verletzbarkeit nicht fiir

593 Vgl. Menke / Pollmann 2007: 140-141.
594 Vgl. Bondolfi 2009: 506-507.

178

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

Menschen und Tiere gelten kann, entspricht er der Relevanz des Prinzips
der Verletzbarkeit fiir die Begriindung der Menschenrechte.

Zweitens kann man argumentieren, dass das Prinzip der Verletzbarkeit
nur fiir die Begriindung der sozialen Teilhaberechte, nicht aber fiir die
Begriindung der beiden anderen Menschenrechtskategorien niitzlich ist.
Diese Kritik beruht auf einem engeren Begriff der «Verletzbarkeit», wes-
halb sie an Relevanz verliert, wenn man diesen Begriindungsansatz auf
das oben eingefiihrte Verstandnis des Begriffs der «Verletzbarkeit» stiitzt.
In diesem Verstdndnis sehen sich die Menschen nicht nur in den wesentli-
chen Elementen und Bereichen menschlicher Existenz bedroht, die durch
die sozialen Teilhaberechte geschiitzt werden, sondern das Prinzip der
Verletzbarkeit hat auch einen weitergehenden Einfluss auf die menschliche
Existenz.>%

Drittens kann man argumentieren, dass der medizinische und technische
Fortschritt die Verletzbarkeit des Menschen immer weiter verringert. Daher
kann das Prinzip der Verletzbarkeit nur bis zu einem gewissen Grad zur
Begriindung der Menschenrechte herangezogen werden, denn Verletzbar-
keit ist etwas, das der Mensch immer mehr beseitigen kann. Auch diese
Kritik verwendet den Begriff «Verletzbarkeit» sehr eng und schrankt die
Verletzbarkeit so weit ein, dass sie nur Phanomene umfasst, denen der
Mensch mit medizinischen und technischen Innovationen begegnen kann.
Dabei ist jedoch zu bedenken, dass auch die grundlegende Verletzbarkeit
einbezogen werden muss, die der Mensch auch mit medizinischem und
technischem Fortschritt im Grunde nicht éndern kann.

Dariiber hinaus verwendet diese Kritik den Begriff der Verletzbarkeit
in einer reduktionistischen Weise, wie vor dem Hintergrund des oben
eingefithrten Begriffs deutlich wird, denn sie sieht Verletzbarkeit als etwas
ausschliefilich Negatives, das es zu beseitigen gilt.

Schliefilich stellt sich die grundsitzliche Frage, ob ein solcher Fort-
schrittsglaube tiberhaupt gerechtfertigt ist.>%

Eine Begriindung fiir die Menschenrechte und ihre universelle Giiltigkeit
muss so formuliert sein, dass sie nicht nur die Menschenrechte an sich
rechtfertigt, sondern an jedem einzelnen Menschenrecht iiberpriift werden
kann. Die Begriindung der Menschenrechte auf der Grundlage des Prinzips

595 Vgl. Turner 2006: 36-37.
596 Vgl. Kirchschlager 2013b.

179

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Instrumente fiir die ethische Bewertung

der Verletzbarkeit ldsst sich auf jedes einzelne Menschenrecht anwenden,
wie bereits an einigen Beispielen gezeigt werden konnte.>”

6.4.6 Universelle Menschenrechte schiitzen vor Ausgrenzung

Auf diesem ethischen Fundament stellen die Menschenrechte einen univer-
sellen Konsens dar. Letzteres bedeutet, dass kein anderer Normenkatalog
weltweit in gleichem Mafle akzeptiert wird. Sie haben Glaubwiirdigkeit und
sind ein weithin respektierter ethischer Standard.

Auflerdem beruhen die Menschenrechte nicht auf einer bestimmten Tra-
dition, Kultur, Religion, Weltanschauung oder einem Wertesystem.>*® Die
Menschenrechte bieten «eine gemeinsame Basis fiir ein menschenwiirdiges
Dasein iiber weltanschauliche Differenzen hinweg»>%°.

Aus bestimmten Perspektiven wird versucht, die Menschenrechte im All-
gemeinen, einige Menschenrechte, die Menschenrechte einiger Menschen
im Allgemeinen oder einige Menschenrechte einiger Menschen zu unter-
graben. Die Menschenrechte werden in ihrer Universalitdt durch Partiku-
larstandpunkte sowie durch bestimmte Eigeninteressen in Frage gestellt.
Der folgende Teil zielt darauf ab, einige Argumente und Kategorien aus
ethischer Sicht zu bewerten. Einleitend ist darauf hinzuweisen, dass die
kritische Auseinandersetzung mit einigen Argumenten und Kategorien im
Hinblick auf die Menschenrechte und ihre Universalitit aufgrund der Kiir-
ze der jeweiligen Ausfithrungen niemals jedem einzelnen Ansatz gerecht
werden kann. Das Ziel, exemplarische Argumente und Kategorien zu unter-
suchen und in diesem Sinne die Begriindungen systematisch zusammen-
zufassen, um sie kritisch analysieren zu kénnen, macht es noch schwieri-
ger. Schliefflich konnen aus einer Fiille von vielfaltigen Argumenten und
Kategorien nur einige Beispiele herausgegriffen werden, die besonders
bemerkenswert und wichtig fiir den Menschenrechtsdiskurs sind. Diese
Reflexion kann daher keinen abschlieflenden Charakter haben. Auf eine
exemplarische Argumentation kann bei dieser normativen Fragestellung
nicht verzichtet werden, da nur anhand einiger Beispiele die argumentati-
ven Herausforderungen aufgezeigt werden sollen und angetont werden soll,
welche Argumentationslinie der Forderung der Menschenrechte dienen
wiirde.

597 Vgl. Kirchschldger 2013a: 290-335; Kirchschldger 2015a.
598 Vgl. Gut 2008; Joas 2015a; Kirchschlager 2016f.
599 Habermas 2001la: 125; vgl. auch Habermas 1999a.

180

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

Der erste Schritt besteht darin, allgemeine Argumentationsmuster an
einem konkreten Beispiel aufzuzeigen. In einem zweiten Schritt wird ge-
priift, ob diese allgemeinen Argumentationsmuster kontextabhéngig sind
oder ob sie in gleicher oder dhnlicher Form auch in anderen Kontexten von
anderen Autoren verwendet werden konnten. In diesem Beispiel soll eine
bestimmte Gruppe von Menschen von einem bestimmten Menschenrecht
ausgeschlossen werden. Folgt man der oben erwihnten Kategorisierung
von Georg Lohmann, so wiirde dies einer Infragestellung der Universali-
tat der Menschenrechte aus kulturrelativistischer Sicht entsprechen: Men-
schenrechte im Allgemeinen oder spezifische Menschenrechte aller oder
bestimmter Menschen werden unter Bezugnahme auf die eigene Kultur,
Tradition, Religion, Weltanschauung, Zivilisation oder das eigene Werte-
system in Frage gestellt.5%0 Das folgende Beispiel kann dies eindriicklich
zeigen: Das Frauenstimmrecht gibt es in der ganzen Schweiz erst seit
1990. Auf nationaler Ebene war es bereits am 7. Februar 1971 mit einer
knappen Zweidrittelmehrheit angenommen worden. Das war bereits im
Vergleich zu vielen anderen Landern ziemlich spét. Aber es dauerte bis
zum 25. Mérz 1990, bis die Schweizerinnen in der ganzen Schweiz als
Stimmberechtigte anerkannt wurden. Erst nachdem die Frauen im Kanton
Appenzell Innerrhoden geklagt hatten und das Bundesgericht entschieden
hatte, dass die Kantonsverfassung gegen die Bundesverfassung verstofit,
erhielten die Frauen im Kanton Appenzell Innerrhoden das Stimmrecht.
Gestiitzt auf diesen Bundesgerichtsentscheid wurde am 27. November 1990
das Frauenstimmrecht auf kantonaler Ebene eingefiihrt — gegen den Willen
der Mehrheit der Stimmberechtigten im Kanton. Damit fithrte der letzte
Kanton der Schweiz das Frauenstimmrecht ein.6"

Die folgenden zehn Argumente gegen das Frauenwahlrecht wurden an-
gefiihrt - die alle aus ethischer Sicht inakzeptabel sind:

1. die Rolle, die den Frauen als Individuen vom Kollektiv zugewiesen
wurde — die Rolle der Mutter — wire nicht mit der Politik vereinbar;

2. den Beitrag der Frauen als Individuen zum Kollektiv: «Die Gesell-
schaft braucht Frauen ohne Stimm- und Wahlrecht, um zu funktionie-
ren, sich zu entwickeln und zu iiberleben»;

3. eine Anderung wiirde die Tiir zu etwas offnen, das die Mehrheit
der Gesellschaft ablehnt und als «bdse» betrachtet — im Fall des Frau-

600 Vgl. Lohmann 2008b: 50-51.
601 Vgl. Neue Ziircher Zeitung 2011.

181

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Instrumente fiir die ethische Bewertung

enstimmrechts in der Schweiz wurde argumentiert, dass das Frauen-
stimmrecht den Bolschewismus in die Schweiz bringen wiirde;%2

4. das vermeintliche Selbstverstindnis der Frauen: «Wenn man die Frau-
en fragen wiirde, wiirden sie sich nicht an der Politik beteiligen wol-
len»;

5. angeblich fehlen den Frauen die notwendigen Kompetenzen, um die-
ses Menschenrecht wahrzunehmen;

6. die eigene Tradition und Kultur: «Das entspricht unserer Tradition
und Kultur» oder «Das ist unsere Tradition und Kultur» oder «Wir
sind ein Sonderfall, der gut ist und nicht verandert werden sollte»;

7. die eigene Geschichte: «Das haben wir schon immer so gemacht»;

8. die eigene Geschichte als Erfolgsmodell: «Bisher sind wir mit diesem
Weg gut gefahren»;

9. die eigene Souverdnitit: «Das ist unsere eigene Angelegenheit»;

10. innerer Zusammenhalt gegen Einfliisse von auflen: «Wir lassen uns
von niemandem von auflen vorschreiben, wie wir etwas tun».

Diese zehn Argumente wurden in verschiedenen Kombinationen und Rei-
henfolgen bei den damaligen Meinungsbildungs- und Entscheidungspro-
zessen verwendet.

Die Gegenargumente finden sich erstens in der Begriindung der Men-
schenrechte auf der Basis des Prinzips der Verletzbarkeit. Zweitens kann
das Gegenargument der Beweislastumkehr dazu beitragen, diese zehn Ar-
gumente zu entkréften. Im Zuge der Beweislastumkehr werden von der
Gegenseite im Diskurs «gute Griinde» gefordert, die fiir jedes Argument
sprechen wiirde, d.h. es muss denkbar sein, dass alle Menschen in ihrer
effektiven Freiheit und Autonomie sowie in ihrer vollen Gleichheit diesen
Grinden (innerhalb eines Denkmodells und nicht innerhalb eines realen
globalen Referendums) aus ethischen Griinden zustimmen wiirden. Es ist
unméglich, «gute Griinde» fiir diese zehn Argumente zu finden.

Drittens wird die folgende Beobachtung die Uberzeugungskraft dieser
zehn Argumenationsmuster der Exklusion schwéchen. Ganz gleich, ob man
z.B. mit einem Staat Uber seine schwache Menschenrechtsperformance
streitet, ob man mit einer Religionsgemeinschaft tiber die Diskriminierung
von Frauen diskutiert oder ob man auf eine weltanschaulich begriindete
menschenrechtswidrige Praxis hinweist, diese zehn Argumente scheinen in
gleicher oder dhnlicher Form in allen Religionen, Weltanschauungen oder

602 Vgl. Gariup 2011.

182

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

Staaten aufzutreten, wenn man versucht, allen Menschen, einer bestimmten
Gruppe von Menschen oder einigen Individuen alle oder bestimmte Men-
schenrechte abzusprechen. Es geht nicht darum, empirisch zu beweisen,
dass diese zehn Argumentationsmuster der Exklusion immer und iiberall
verwendet werden, wenn versucht wird, Menschenrechte einzuschranken
oder zu verweigern. Vielmehr sollte die Frage lauten, ob diese zehn Ar-
gumentationsmuster der Exklusion nicht an jenem Zeitpunkt verwendet
werden oder ob sie nicht in Mustern iiber Staaten, Religionen, Kulturen,
Traditionen, Zivilisationen und Weltanschauungen hinweg zu erkennen
sind.

Diese beiden Fragen schwichen die zehn Argumentationsmuster der
Exklusion in einem Mafle ab, dass ihre fiir die Argumentation wesent-
liche Kontextbezogenheit an Bedeutung verliert, weil die gleichen oder
dhnliche Ausgrenzungsargumente auch in anderen Kontexten verwendet
werden, in denen versucht wird, anderen Menschen ihre Menschenrechte
zu verweigern. Die Hauptgriinde fiir diese zehn Argumentationsmuster
der Exklusion - u.a. das eigene Kollektiv-, Staats-, Kultur-, Traditions-,
Religions-, Weltanschauungs- und Wertesystemverstandnis — verlieren ihre
Uberzeugungskraft, wenn man sich bewusst macht, dass genau dieselben
Argumente auch von anderen Staaten, Kulturen, Traditionen, Religionen,
Weltanschauungen, Zivilisationen und Wertesystemen verwendet werden.
Das bedeutet, dass die Ausgrenzung nicht durch die Einzigartigkeit der Si-
tuation bestimmt wird, sondern durch etwas, das allen staatlichen, religio-
sen und weltanschaulichen Gemeinschaften gemeinsam ist. An dieser Stelle
beginnen die Argumente zu wackeln. Denn plétzlich ist es nicht etwa «ty-
pisch schweizerisch», den Frauen das Stimmrecht zu verweigern, sondern
etwas, das von gewissen Kreisen in der Schweiz und gewissen Kreisen
ausserhalb der Schweiz getragen wird — unabhéngig vom schweizerischen
Staat, vom schweizerischen Kontext, von der schweizerischen Geschichte,
von der schweizerischen Tradition, von den schweizerischen Werten, usw.
Das bedeutet, dass diese zehn Argumentationsmuster der Exklusion nicht
auf der eigenen Einzigartigkeit oder dem Eigenen beruhen, sondern auf
etwas anderem. Sie bauen also auf etwas anderem auf als das, was die
gegnerische Partei in der Diskussion behauptet.

Viertens entlarven diese Fragen nach etwas Verbindendem fiir Staaten
sowie Religions- und Weltanschauungsgemeinschaften die wohl zutreffen-
deren Griinde, die weniger vom Kontext, der Kultur, der Tradition, der
Religion, der Weltanschauung, dem Wertesystem, der Geschichte usw. ab-
hingig sind, sondern vielmehr von einem anderen verbindenden Faktor,

183

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Instrumente fiir die ethische Bewertung

der nichts mit Staat, Religion oder Weltanschauung zu tun hat. Dieser
verbindende Faktor ist durch eine angeblich grundsitzlich konservative
Ausrichtung gekennzeichnet — angeblich, weil eine «grundsitzlich konser-
vative» Ausrichtung durchaus mit den Menschenrechten vereinbar sein
konnte, im Sinne von konservativ als Wahrung der Menschenrechtskonfor-
mitdt innerhalb eines Kollektivs. Dieser verbindende Faktor fiithrt dazu,
dass man den nicht ganz unberechtigten Verdacht entkraften muss, dass
man versucht, die eigene Kultur, Tradition, Religion, Weltanschauung, das
Wertesystem, die Geschichte, die Souverdnitdt usw. so zu verdrehen, dass
sie zu den Partikularinteressen bestimmter Menschen oder einer bestimm-
ten Gruppe passt. Diese Ausrichtung kann man als illiberal bezeichnen,
denn indem man sich weigert, die Menschenwiirde und die Universalitat
der Menschenrechte zu respektieren, oder indem man bereitwillig allen
Menschen alle Menschenrechte, bestimmten Menschen alle Menschenrech-
te oder bestimmten Menschen alle oder einige spezifische Menschenrechte
verweigert, nimmt diese Position in Kauf, dass Menschen ihre Menschen-
rechte ganz oder teilweise verweigert werden.

Die zehn Argumentationsmuster der Exklusion konnten auch auf den
Souverdnitits- und Machtanspruch bestimmter Individuen oder Gruppen
innerhalb eines Kollektivs zuriickgefithrt werden. Wenn dies im Diskurs
nicht widerlegt werden kann, dann ldsst sich zeigen, dass die Machtha-
benden und Entscheidungstrdger:innen in Staaten sowie Religions- und
Weltanschauungsgemeinschaften mit diesen zehn Argumentationsmustern
der Exklusion bestimmte Interessen verfolgen oder institutionelle Politik
betreiben.5%?

Im Hinblick auf den Souveranitats- und Machtanspruch bestimmter In-
dividuen oder Gruppen innerhalb eines Kollektivs ist auf der Grundlage
der obigen Begriindung der Menschenrechte in ihrer Universalitit zu er-
wihnen, dass alle Staaten und nichtstaatlichen Akteure die Menschenrechte
einhalten und zu ihrer Durchsetzung beitragen miissen. Daher stellen die
Menschenrechte eine Grenze fiir den Souverénitits- und Machtanspruch
bestimmter Individuen oder Gruppen innerhalb eines Kollektivs dar.

Fiinftens wird deutlich, dass es keine Divergenz zwischen den Menschen-
rechten und der eigenen Kultur, Tradition, Religion, Weltanschauung, dem
Wertesystem, der Geschichte, religiésen oder weltanschaulichen Traditio-
nen und Lehren gibt. Damit wird auch die Moglichkeit einer kontextab-
héangigen Aushohlung der Menschenrechte ausgeschlossen.

603 Vgl. Langan 1982: 31-34.

184

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

Sechstens: Bei der Auseinandersetzung mit den zehn Argumentations-
mustern der Exklusion und den sich daraus ergebenden Widerspriichen
und Entlarvungen treten mogliche Glaubwiirdigkeits- und Kohérenzpro-
bleme auf, ebenso wie eine abnehmende Uberzeugungskraft der jeweiligen
Gesellschaft gegeniiber Menschen innerhalb und auf3erhalb dieser Gesell-
schaft. Oft sind Menschenrechtsverletzungen, Druck, Zwang, Gewalt, Ex-
tremismus und illiberales Denken und Handeln in oder durch ein Kollektiv
Zeichen ihrer Schwiche und des allmidhlichen Niedergangs ihrer Bedeu-
tung. Oder mit anderen Worten: Warum sollte man einen Menschen zwin-
gen, etwas zu tun, wenn man ihn von etwas iiberzeugen kann?

Siebtens zeigt die Diskussion der zehn Argumentationsmuster der Exklu-
sion, die auch die Widerstinde und Widerspriiche gegen die Ausgrenzung
in den jeweiligen Staaten sowie Religions- und Weltanschauungsgemein-
schaften festhilt, dass weder Staaten noch Religions- und Weltanschau-
ungsgemeinschaften homogene, monolithische, genau definierbare und
greifbare, ewig unverdnderliche, ewig existierende Gebilde sind, die sich
niemals verdndern. Kollektive sind in ihrer Zusammensetzung héchst kom-
plex. Sie sind ein heterogenes Gebilde (z. B. konservative, liberale Strémun-
gen usw.), sind gekennzeichnet durch Wandel (z. B. Entwicklungen, Fort-
schritte usw.), Entstehung, Wachstum und Niedergang sowie Beitrdge und
Widerstand zur Entstehung der Idee der Menschenrechte. Staaten, Religi-
ons- und Weltanschauungsgemeinschaften kennen in ihrer Vergangenheit,
Gegenwart und wohl auch in ihrer Zukunft Vielfalt, Unterschiede, inter-
ne Diskussionen, Auseinandersetzungen, Reibungen und konkurrierende
Argumente und Begriindungen - wohl in unterschiedlicher Offenheit, In-
tensitit und Offentlichkeit. Erhaltene Spuren miindlicher und schriftlicher
Uberlieferungen zeugen von solchen Prozessen.

Wenn es beispielsweise um Unterdriickung, die Bekdmpfung und Ver-
nichtung von Minderheiten, das Aufeinandertreffen der Macht des Kollek-
tivs mit der Ohnmacht des Einzelnen, Ungerechtigkeiten, Konflikte zwi-
schen soziotkonomischen Gruppen usw. geht, erheben Staaten, Religions-
und Weltanschauungsgemeinschaften ihre Stimme fiir die Menschenrechte.
Konkrete Fragen, Probleme, Herausforderungen und historische Erfahrun-
gen von Ungerechtigkeit und Verletzungen, die wesentliche Elemente und
Bereiche der menschlichen Existenz betreffen, die jeder Mensch braucht,
um physisch zu iiberleben und als Mensch mit Menschenwiirde zu leben,
fithren zu menschenrechtlichen Widerspriichen, denn alle Menschen sind
und bleiben Menschenrechtstriger:innen, innerhalb und auflerhalb von

185

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Instrumente fiir die ethische Bewertung

Staaten oder religidsen oder weltanschaulichen Kollektiven, wie oben ge-
zeigt.

Achtens besteht die Tendenz, die Unterschiede zwischen Staaten, Gesell-
schaften, Religions- und Weltanschauungsgemeinschaften zu vergrofiern
und zu verstarken. «Gesellschaften verandern sich schneller als die Bilder,
die Ausldnder von ihnen haben. [...] Es ist wahr, dass verschiedene Teile der
Welt manchmal eine radikal unterschiedliche Geschichte hatten, die immer
noch einen Einfluss auf ihr Vokabular, ihre Denkweisen, ihre Religionen
und ihre Werte ausiibt. Aber die Einfliisse auf die Mitglieder praktisch aller
Gesellschaften sind heute viel mehr eine Mischung aus lokal und global als
noch vor hundert Jahren.»¢04

6.4.7 Universelle Menschenrechte fordern die Pluralitat

Abgesehen von den zehn Argumentationsmustern der Exklusion, die
iiber Staaten, Religionen, Kulturen, Traditionen, Zivilisationen und Welt-
anschauungen hinweg verwendet werden und die oben identifiziert und
diskutiert wurden, st6fft man im Menschenrechtsdiskurs immer wieder auf
Kategorien (wie West/Ost, global/lokal...), die eine normative Begriindung
fiir eine Aussage oder eine Position entweder fiir oder gegen die Menschen-
rechte suggerieren, die sich auf einen bestimmten geographisch definierten
Ort oder ein bestimmtes Gebiet bezieht. Diese Kategorien rufen jedoch
Zweifel in Bezug auf ihre epistemische Bedeutung hervor.

Kategorien wie z. B. Ost/West beruhen auf der Annahme oder Konstruk-
tion von angeblich definierbaren, greifbaren, monolithischen, homoge-
nen, ewig bestehenden, unverianderlichen, gegensitzlichen und getrennten
Welten. Es scheint klar zu sein, was der so genannte «Westen» oder «Os-
ten» umfasst und auf welchen Traditionen, Prinzipien und Werten die-
se beiden Teile der Welt beruhen. Auf dieser Grundlage werden die
Kategorien «Osten» oder «Westen» in der Argumentation verwendet, zum
Beispiel in folgendem Satz: «Weil die Menschenrechte im "Westen' ent-
standen sind, gelten sie nicht im 'Osten». Abgesehen von der Relevanz
zeitlicher und lokaler Gegebenheiten fiir die Geltung universeller Nor-
men, die im folgenden Abschnitt diskutiert wird, begriinden die Katego-
rien «Ost» und «West» eine normative Aussage («Menschenrechte gelten
nicht im 'Osten’»). Eine weitere Kritik an der epistemischen Bedeutung sol-

604 Griffin 2015: 562.

186

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

cher Kategorien, die zugleich das obige Beispiel einer Argumentationslinie
abschwicht, ist aus folgenden Griinden angebracht:

- Diese Kategorien scheinen auf rassistischem Gedankengut zu beruhen,
denn sie suggerieren, dass sich Menschen in einem bestimmten Kon-
text in den wesentlichen Elementen und Bereichen der menschlichen
Existenz, die Menschen zum Uberleben und zum Leben als Menschen
benétigen, grundlegend von Menschen auflerhalb dieses Kontexts unter-
scheiden - und dass es bei den Menschenrechten nur um diese wahrge-
nommenen Unterschiede geht.

- Ein Argument, das sich auf diese Kategorien stiitzt, geht von der unzu-
treffenden Annahme aus, dass der «Westen» iiber eine bestimmte iiber-
legene Qualitit verfiigt, die dem «Osten» fehlt. Die Aussage «weil die
Menschenrechte im "Westen' entstanden sind...» enthélt auch die Annah-
me, dass der «Westen» angeblich tiber eine Innovations- und Schaffens-
kraft verfiigt, die der «Osten» angeblich nicht hat.6%

- Diese Kategorien bleiben immer relativ zum Ausgangspunkt, was des-
halb relevant ist, weil sie ihrem Inhalt nach geographische Kategorien
sind. Es stellt sich die Frage, von welchem Punkt aus dieser Blickwinkel
eingenommen wurde und wie festgestellt wurde, dass ein Ort im «Os-
ten» und ein anderer im «Westen» liegt. Z. B. liegt Wien «0stlich» von
Luzern, aber im normalen Gebrauch der beiden Kategorien im Men-
schenrechtsdiskurs wiirde man Wien wohl dem «Westen» zuordnen.

- Es stellt sich heraus, dass es schwierig, wenn nicht gar unméglich ist,
diese Kategorien — zum Beispiel den so genannten «Osten» und «Wes-
ten» — und ihre jeweiligen Werte, auf denen diese beiden Kategorien
beruhen, zu verstehen. Wenn man versucht, eine umfassende Definition
des so genannten «Westens» und «Ostens» zu entwickeln und anzuneh-
men, dass man die Werte kennt, auf denen sie beruhen, muss man
angesichts der vorherrschenden Pluralitit, Heterogenitdt und Dynamik
im «Osten» oder «Westen» Vorsicht walten lassen. Ein erkenntnistheore-
tischer Ansatz wiirde wahrscheinlich scheitern, weil diese Kategorien
nicht endgiiltig definiert werden konnen, abgesehen von ihrer Bezeich-
nung als geografische Positionen. Die Realitdt ist viel komplexer, und die
vermeintlich kategorisierenden Werte - etwa im geographischen «Os-
ten» und «Westen» — erweisen sich aufgrund der religiosen und weltan-
schaulichen Pluralitit und Heterogenitdt, der normativen Vielfalt und

605 Vgl. Frezzo 2015: xxi.

187

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Instrumente fiir die ethische Bewertung

der unterschiedlichen Rechts- und Politiksysteme sowie aufgrund grofier
Unterschiede in der Wirtschaftskraft als unzuganglich.

- Die in diesen Kategorien enthaltene Schematisierung, die auf der An-
nahme und Konstruktion von angeblich definierbaren, umfassenden,
monolithischen, homogenen, ewigen, unverdnderlichen, getrennten und
widerspriichlichen Welten (z.B. «Osten» — «Westen», ...) beruht, ist eine
zu starke Vereinfachung. Sie reduziert die Vielfalt, die in solchen Katego-
rien enthalten ist und die fiir die Gestaltung der Diskussion sehr wichtig
ist. Die beiden vermeintlichen Pole erweisen sich in ihrer inneren Struk-
tur als vielféltig und heterogen und enthalten verschiedene Stromungen
(z.B. konservativ, liberal, etc.). Es wire fiir die Subjekte des jeweiligen
Diskurses bei der Verwendung dieser Kategorien wichtig, dies zu be-
achten. Diese Art der Schematisierung entspricht der Vorstellung von
monolithischen, definierbaren, umfassenden, homogenen, ewigen und
unverdnderlichen inneren Strukturen und lésst die unterschiedlichen
Grundlagen, Entwicklungen und die Dynamik des Wandels auflen vor.

- Inhalte einem bestimmten geographischen Ort oder Gebiet zuzuordnen,
ist nicht iiberzeugend, denn ein bestimmter Inhalt A oder eine Tendenz
B kann sowohl in dem, was wir «Osten» nennen, als auch in dem, was
wir «Westen» nennen, gefunden werden, und die widersprechende Posi-
tion C oder Tendenz D kann ebenfalls iiberall gefunden werden.%%¢ Diese
Argumentationsmuster héngen nicht primér von ihrer geographischen
oder zeitlichen Herkunft ab, wie eine solche Schematisierung suggerieren
mochte. Vielmehr handelt es sich um eine liberale Position, die an allen
Orten und in allen Himmelsrichtungen zu finden ist, ebenso wie ihre
Gegenpositionen. Liberale und illiberale Positionen existieren unabhén-
gig von Lingen- und Breitengraden. Wenn ein geographischer Bezug
zu einem bestimmten Ort hergestellt wird - etwa in Aussagen wie «im
Osten denkt man so» oder «im Westen macht man das so» -, besteht die
Gefahr, dass «im Osten» oder «im Westen» zu einem Argument wird,
das alles andere, insbesondere die wirklichen Griunde und Faktoren,
ausblendet. Dabei kann das Argument die Priifung der wirklichen Griin-
de und Faktoren auf ihre Qualitit als «gute Griinde» behindern - was
bedeutet, dass es denkbar sein muss, dass alle Menschen in ihrer tatsach-
lichen Freiheit und Autonomie sowie in ihrer vollen Gleichheit diesen
Griinden - innerhalb eines Denkmodells und nicht innerhalb eines rea-
len globalen Referendums - aus ethischen Griinden zustimmen wiirden.

606 Vgl. auch Joas 2015a: 78.

188

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

Diese kritische Priifung wire jedoch im Hinblick auf die normative
Giiltigkeit und Argumentationskraft der realen Griinde und Faktoren
notwendig.

Natiirlich haben historische Hintergriinde, Kontext, Ort und Zeit usw.
einen Einfluss auf Denkweisen und Meinungen. Letzteres ist jedoch — wenn
die Argumentation nur auf Ort oder Zeit der Entstehung beruht - in seiner
normativen Giiltigkeit und Argumentationskraft zu hinterfragen. Dies lasst
sich besonders gut am Beispiel der Menschenrechte mit ihrer Universalitat
und historisch kontingenten Entstehung zeigen, weil die Menschenrechte
in ihrer Universalitit durch den Hinweis auf ihre historisch kontingente
Entstehung in Frage gestellt werden.

Menschenrechte sind nicht einfach «vom Himmel gefallen», sondern
historisch gewachsen — aus bestimmten Kontexten heraus und meist als Re-
aktion auf eine Unrechtserfahrung mit universeller Geltung. Ein selektiver
Blick auf die historische Entwicklung der Menschenrechte, der nur «west-
liche» Quellen beriicksichtigt, ist aufzubrechen und in eine Anerkennung
der Beitrdge zur Menschheitsgeschichte aus unterschiedlichen Traditionen,
Kulturen, Religionen, Weltanschauungen, Philosophien, Zivilisationen und
Wertesystemen, aus verschiedenen Staaten sowie der internationalen Ge-
meinschaft insgesamt umzuwandeln.®” Die Menschenrechte sind ein Kon-
sens, der sich im Laufe der Geschichte herausgebildet hat und der offen
ist fiir eine weitere Entwicklung, die von der Geschichte abhingt. Die
Menschenrechte sind auf dem Vormarsch. Die Menschenrechtstradition
und ihre Fortschreibung schreiben Geschichte. Die Menschheit sieht sich
mit neuen Herausforderungen konfrontiert. Bislang unbekannte Gefahren
bedrohen Grundelemente der menschlichen Existenz.®%® Es ist unausweich-
lich, dass wir reagieren, um die Menschenwiirde jedes Einzelnen zu schiit-
zen.

Eine historische Einordnung der Menschenrechte, wie sie in der histori-
schen Dimension der Menschenrechte vorgenommen wird, muss in ihrem
Beitrag zu den Menschenrechten, wie oben erldutert, angemessen eingeord-
net werden. Hier wird die Genese der Menschenrechte in den Blick genom-
men, wihrend der Begriindungsdiskurs die Geltung der Menschenrechte
in den Mittelpunkt stellt. Ausgehend von diesen Uberlegungen stofien An-
sitze, die bestimmte historische Ereignisse als Ankniipfungspunkte fiir die
Begriindung von Menschenrechten heranziehen, an ihre argumentativen

607 Vgl. Kirchschldger 2016f.
608 Vgl. Kirchschldger 2016g.

189

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Instrumente fiir die ethische Bewertung

Grenzen, weil dieses Argument der Universalitit der Menschenrechte zuwi-
derlduft. Zugleich trdgt die historische Kontingenz der Menschenrechte in
hohem Mafle zum Verstindnis der Menschenrechte bei. Ausgehend von
historischen Unrechtserfahrungen haben sich die Menschen gegenseitig
mit Menschenrechten ausgestattet. Dies priagt die Menschenrechte bis in
die Gegenwart in dem Sinne, dass die Menschenrechte darauf abzielen,
Unrecht zu beenden, und dass sie immer wieder erkdmpft werden miissen.
Weder die zeitliche noch die geografische Einbettung der Entstehung der
Menschenrechte ist jedoch entscheidend fiir die heutige normative Geltung
der Menschenrechte. Vielmehr sind es rationale Griinde, die ausschlagge-
bend sind. Ahnlich wie bei anderen Theorien kommt es in erster Linie
darauf an, ob die Menschenrechte rational {iberzeugen und plausibel ge-
macht werden konnen, d.h. ob «gute Griinde» fiir sie sprechen. Spielt es
bei der Betrachtung der Relativitdtstheorie von Albert Einstein eine Rolle,
wann und wo sie entwickelt wurde? Wahrscheinlich nicht. Entscheidend
ist vielmehr, ob die Relativitatstheorie widerlegt werden kann oder nicht.
Macht die Tatsache, dass Immanuel Kant vor mehr als 200 Jahren in Ko-
nigsberg den kategorischen Imperativ entwickelt hat, seine Theorie mehr
oder weniger iiberzeugend?

Im Hinblick auf die Universalitdt der Menschenrechte ist auch die histo-
risch kontingente Entstehung der Menschenrechte kein Argument fiir oder
gegen sie. Denn auch in diesem Fall ist auf die rationalen Griinde fiir
die menschenrechtliche Begriindung (z.B. auf der Basis des Prinzips der
Verletzbarkeit) und die daraus resultierende Irrelevanz der historisch kon-
tingenten Entstehung der Menschenrechte fiir ihren Universalitdtsanspruch
hinzuweisen. Gleichzeitig macht der kontingente zeitliche und geographi-
sche Ursprung eines Anspruchs dessen Universalitdt nicht unmdglich.
Schliefilich gewdhrleistet die Universalitdt der Menschenrechte, dass jeder
Mensch frei und autonom ist, und auf diese Weise fordern die universellen
Menschenrechte die Pluralitét.60°

6.4.8 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte fiir datenbasierte
Systeme

Uber diese Uberlegungen hinaus sind die Menschenrechte in hohem Maf3e
auf die reale Welt anwendbar und bieten konkrete ethische Leitprinzipien

609 Vgl. Kirchschldger 2020d; Kirchschlager 2020e.

190

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

fir die digitale Transformation und die Nutzung datenbasierter Systeme.
Im Vergleich zu anderen ethischen Prinzipien umfassen die Menschen-
rechte nicht nur die ethische, sondern auch die rechtliche Dimension:
Menschenrechte sind rechtlich definiert, haben einen rechtlichen Rahmen
und sind durchsetzbar. Institutionen wie der UN-Menschenrechtsrat in
Genf, das Biiro des UN-Hochkommissars fiir Menschenrechte in Genf
und die regionalen Mechanismen zum Schutz der Menschenrechte in den
verschiedenen Kontinenten sind Elemente der Verwirklichung der Idee
der Menschenrechte und konnen die Kultur der Menschenrechte fordern.
Sie zeigen, dass die Menschenrechte real sind und keine Illusion. Die Men-
schenrechte sind in allen Teilen der Welt eine rechtliche Realitit.

Es liegt auf der Hand, dass die Durchsetzung der Menschenrechte tiber-
all auf Herausforderungen st6fit. Die Rechtsmechanismen, Instrumente
und Menschenrechtsinstitutionen geben der Idee der Menschenrechte als
Inbegriff des Schutzes der Menschenwiirde jedoch ein klares Gesicht. Eine
Herangehensweise an diese rechtliche Dimension, die auf lokaler Ebene
ansetzt, ermdglicht es, im Kontext der Adressat:innen zu beginnen und sie
in die Lage zu versetzen, sich den Menschenrechten aus ihrer realen Erfah-
rung und aus ihrem Verstdndnis von Gerechtigkeit, Freiheit und Gleichheit
heraus zu ndhern - immer unter Beriicksichtigung der Universalitit der
Menschenrechte.

Dariiber hinaus haben die Menschenrechte als ethisches Instrument
fir die digitale Transformation und die Nutzung datenbasierter Systeme
den Vorteil, dass sie von Natur aus mit der rechtlichen Dimension der
Menschenrechte verkniipft sind, die als Grundlage fiir die Einhaltung
rechtlicher Standards dient. Dieser Aspekt sollte nicht als Vernachldssigung
des Unterschieds zwischen Legal Compliance und Ethik missverstanden
werden. Er ist gleichzeitig eine Betonung der Unterscheidung zwischen
Legal Compliance und Ethik und der inhdrenten Verbindung zwischen der
moralischen Dimension der Menschenrechte als ethischem Referenzpunkt
fiir die Wissenschaft und der rechtlichen Dimension der Menschenrechte
als Grundlage fiir die rechtlichen Compliance-Standards.

Des Weiteren ist sich die Wissenschaft ihrer rechtlichen Verpflichtungen
und der Normen zur Einhaltung der Rechtsvorschriften bewusst. Zusdtz-
lich zu diesen rechtlichen Verpflichtungen ist die Wissenschaft bestrebt,
in ihrer Forschung ethische Prinzipien zu beachten - zum Beispiel Ehr-
lichkeit, Objektivitdt, Unabhingigkeit, Unparteilichkeit, Fairness und Ver-
antwortung gegeniiber kiinftigen Generationen. Fiir diese ethische Ebene
der Wissenschaft ist der Beitrag der Menschenrechte als ethischer Referenz-

191

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Instrumente fiir die ethische Bewertung

punkt aufgrund ihrer ethisch begriindbaren Universalitdt wesentlich und
notwendig.

Ausserdem steht eine globalisierte Wissenschaftsgemeinschaft verschie-
denen Traditionen, Kulturen, Religionen, Weltanschauungen und Werte-
systemen gegeniiber. Diese Heterogenitit wird von den Menschenrechten
geschiitzt. Zugleich geben die Menschenrechte dieser Heterogenitat klare
Grenzen, die es zu respektieren gilt: Auch innerhalb von Traditionen,
Kulturen, Religionen, Weltanschauungen und Wertesystemen schiitzen die
Menschenrechte die wesentlichen Elemente und Bereiche der menschli-
chen Existenz. Daher konnen die Menschenrechte als ethische Referenz
die Wissenschaft unterstiitzen, wenn sie im Sinne der Menschenrechte
handelt und sich den Herausforderungen von Tradition, Kultur, Religion,
Weltanschauung und Wertesystemen stellt. 610

Die Menschenrechte sind ein universeller Konsens, was diesem ethi-
schen Instrument fiir die Wissenschaft ein grofieres Gewicht verleiht, da
dieser ethische Referenzpunkt nicht auf einer bestimmten Tradition, Kul-
tur, Religion, Weltanschauung oder einem Wertesystem beruht, was bei
der Betrachtung der Diskussion z.B. iber den Entstehungsprozess der All-
gemeinen Erklirung der Menschenrechte von 1948 deutlich wird. Jacques
Maritain berichtet, dass die Verfasser es ablehnten, die Menschenrechte auf
eine bestimmte Tradition, Kultur, Religion, Weltanschauung oder ein Wer-
tesystem zu griinden — aus Respekt vor der Universalitit der Menschen-
rechte und vor der kulturellen, religidsen und weltanschaulichen Vielfalt
und Pluralitit: «Ja, wir sind uns tiber die Rechte einig, aber nur unter der
Bedingung, dass uns niemand fragt, warum»°!.

Die Menschenrechte als ethisches Instrument befreien die Wissenschaft-
ler:innen vom Verdacht der Willkiir in ihrer ethischen Selbsteinschétzung,
denn die Menschenrechte sind ein weithin anerkannter ethischer Standard.

Ein weiterer pragmatischer Grund fiir ihre Giiltigkeit stammt aus
dem Entstehungsprozess der juristischen Menschenrechtsvertrage auf der
Grundlage der Allgemeinen Erklirung der Menschenrechte von 1948. Er
besteht in folgendem Gedanken, der schon damals im Bewusstsein der
Menschen war und der die Abfassung der Menschenrechtsdokumente
beeinflusste: «Die Mitglieder der Kommission miissen der Tatsache Rech-
nung tragen, dass ihre Arbeit die Zukunft und nicht die Vergangenheit be-

610 Vgl. Kirchschldger 2013b.
611 Maritain 1948: I. Vgl. Kirchschldger 2015d; Kirchschlager 2016f.

192

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

trifft; niemand kann voraussehen, welche Informationsmedien in hundert
Jahren eingesetzt werden.»6!2

Auflerdem muss an dieser Stelle der dynamische Charakter der Men-
schenrechte hervorgehoben werden. Die Menschenrechte waren schon im-
mer offen fiir Anpassungen, um neue Risiken, Gefahren und Verletzungen
der Menschenwiirde zu stoppen und zu verhindern. Daher sind die Men-
schenrechte bereit, sich an kiinftige Herausforderungen anzupassen.®"

Dariiber hinaus sind die an der Technologie beteiligten Personen
durch die Menschenrechte in wesentlichen Bereichen und Elementen der
menschlichen Existenz geschiitzt, die der Mensch zum Uberleben und fiir
ein Leben als Mensch benétigt. Einige von ihnen sind von besonderer Be-
deutung fiir die technologische Forschung, Entwicklung und Anwendung,
z.B, das Recht auf Freiheit (Art.2); das Recht auf Gedanken-, Gewissens-
und Religionsfreiheit (Art.18); das Recht auf Meinungsfreiheit und freie
Meinungsduferung (Art.19); das Recht auf friedliche Versammlung und
Vereinigung (Art. 20); das Recht, frei am kulturellen Leben der Gemein-
schaft teilzunehmen, sich an den Kiinsten zu erfreuen und am wissenschaft-
lichen Fortschritt und seinen Vorteilen teilzuhaben (Artikel 27 Absatz 1),
und «jeder Mensch hat das Recht auf Schutz der moralischen und materi-
ellen Interessen, die sich aus jeder wissenschaftlichen, literarischen oder
kiinstlerischen Produktion ergeben, deren Urheber er ist» (Artikel 27 Ab-
satz 2), wie es in der Allgemeinen Erklarung der Menschenrechte von
1948514 heifit. Seit Jahrhunderten ist die Wissenschaft Opfer von Eingriffen
in ihre Freiheit, von Versuchen, innovative und kreative Ansitze zu blockie-
ren, und von Unterdriickung von Ideen, Konzepten und Entdeckungen
durch vermeintlich «absolute Wahrheiten» aus Partikularinteressen und
zur Durchsetzung alter und bestehender Machtstrukturen. Und dieses Ka-
pitel ist leider noch nicht abgeschlossen. Vielmehr besteht nach wie vor die
Gefahr, dass die Mitglieder der Wissenschaftsgemeinschaft ihre Forschung
nicht frei betreiben kdnnten. Deshalb brauchten und brauchen sie Schutz.
Die Frage war an dieser Stelle nur, ob der Schutz der Wissenschaft mit den
Mitteln der Menschenrechte — der grundlegendsten und hochsten Form
des Rechtsschutzes, die es gibt — betrieben werden muss. Vereinfacht aus-
gedriickt wiirde der Schutz der Wissenschaft durch die Menschenrechte
bedeuten, dass die Wissenschaft als ein wesentliches Element oder ein

612 UN 1950.
613 Vgl. Kirchschldger / Kirchschlager 2010.
614 Allgemeine Erklarung der Menschenrechte von 1948.

193

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Instrumente fiir die ethische Bewertung

Bereich der menschlichen Existenz betrachtet wird, der es jedem Menschen
ermdglicht, physisch zu iiberleben und ein menschenwiirdiges Leben zu
fithren, wie z. B. das Recht auf Leben, das Recht auf Nahrung, das Recht auf
Gesundheitsversorgung. Ausgehend von einer positiven Antwort auf diese
Frage, die besagt, dass die Wissenschaft ein wesentliches Element oder ein
Bereich der menschlichen Existenz ist, der jedem Menschen das Uberleben
und ein Leben in Menschenwiirde erméglicht, schiitzen, wie oben erwéhnt,
mebhrere spezifische Menschenrechte die akademische Freiheit.t!

Bis heute werden die Menschenrechte von Mitgliedern der Wissen-
schaftsgemeinschaft verletzt oder es besteht die Gefahr, dass sie Opfer
von Menschenrechtsverletzungen werden, die in direktem Zusammenhang
mit jhrer Forschung stehen. Daher ist es nach wie vor notwendig, Initia-
tiven fortzusetzen oder Mafinahmen zur Forderung der Menschenrechte
in der Wissenschaft zu ergreifen, um die Achtung der Menschenrechte
von Forscher:innen bei ihrer wissenschaftlichen Téatigkeit zu gewahrleisten,
iiber Menschenrechtsverletzungen gegeniiber Wissenschaftler:innen zu in-
formieren und das Bewusstsein fiir die Bedeutung und Funktion der Men-
schenrechte fiir Wissenschaftler:innen zu scharfen.

Grenzen des eigenen Menschenrechts sind erstens — im Falle eines spezi-
fischen Menschenrechts - die anderen spezifischen Menschenrechte nach
dem Prinzip der Unteilbarkeit. Dieser Grundsatz besagt, dass alle Men-
schenrechte Hand in Hand gehen miissen. Das bedeutet, dass der gesamte
Katalog der Menschenrechte beachtet werden muss. Deshalb muss jedes
Menschenrecht optimal und in Ubereinstimmung mit allen anderen Men-
schenrechten, die gleichzeitig optimal umgesetzt werden, realisiert werden.
Zweitens: Die eigenen Menschenrechte werden durch die Menschenrechte
aller anderen Individuen begrenzt. So gilt beispielsweise das eigene Recht
auf Freiheit nur insoweit, als es mit dem Recht auf Freiheit aller anderen
Menschen vereinbar ist. Aus beiden Grenzen ergeben sich auch entspre-
chende Pflichten fiir eine/n Rechtstrdger:in, weshalb jede/r Rechtstrdger:in
auch ein/e Tréger:in von mit den Rechten korrespondierenen Pflichten
ist.616

Menschen, die sich mit Wissenschaft, Technologie und Forschung be-
schaftigen, sind Trdger:innen von Rechten und Pflichten. Diese Pflichten

615 Arthur Fine hat fiir eine «natiirliche ontologische Haltung» pladiert, die besagt,
dass die Dinge, die mit der Ausiibung der Wissenschaft verbunden sind, dem
Menschsein gemeinsam sind (vgl. Fine 2001; vgl. auch Musgrave 2001).

616 Vgl. Corillon 1989; Kirchschlager 2014b.

194

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

kénnen negativ (etwas nicht tun, um zur Verwirklichung der Menschen-
rechte beizutragen) oder positiv (etwas tun, um zur Verwirklichung der
Menschenrechte beizutragen) sein. Ausgehend von dieser konzeptionellen
Grundlage kann die Wissenschaft bzw. konnen Mitglieder der Wissensch-
schaftsgemeinschaft zur Realisierung der Menschenrechte beitragen, aber
leider auch an Menschenrechtsverletzungen mitschuldig sein oder diese
begehen. Die Wissenschaft kann zur Verwirklichung der Menschenrechte
beitragen, wenn der technische Fortschritt die Menschenrechte respektiert.
Technischer Fortschritt und wirtschaftliche Entwicklung kénnen folglich
kein «Selbstzweck» sein, sondern miissen der Menschheit dienen. Sowohl
der technische Fortschritt als auch die wirtschaftliche Entwicklung miissen
im Rahmen der Menschenrechte funktionieren, um die Verwirklichung
der Menschenrechte zu férdern. Um die Realisierung der Menschenrechte
noch effektiver zu fordern, mussen die Menschenrechte in die Ziele des
wissenschaftlichen Fortschritts einbezogen werden.®”

Die Wissenschaft kann auch an Menschenrechtsverletzungen beteiligt
sein oder diese begehen, z. B. wenn sie die Menschenwiirde nicht achtet
und bei ihrer eigenen Forschung die Menschenrechte verletzt oder wenn
ihre Arbeit Parteien in bewaffneten Konflikten ermdglicht, schreckliche
Gewalttaten und Volkermord zu begehen.

Der digitale Wandel und datenbasierte Systeme umfassen Bereiche, die
fir die Menschenrechte relevant sind, wie die Nutzung von Micro-Targe-
ting bei der Verbreitung kommerzieller und politischer Botschaften, die
Personalisierung von Nachrichten, die elektronische Personalbeschaffung,
die pradiktive Diagnostik im Gesundheitswesen und die pradiktive Poli-
zeiarbeit bei der Strafverfolgung. «Alle, die sich fiir Menschenrechte und
Rechtsstaatlichkeit einsetzen, stehen vor einer groflen globalen Heraus-
forderung: Wie konnen Staaten, Unternehmen und die Zivilgesellschaft
sicherstellen, dass Technologien der kiinstlichen Intelligenz die Menschen-
rechte stirken und respektieren, anstatt sie zu untergraben und zu geféhr-
den?»%8 Die Menschenrechtsdimensionen der digitalen Transformation
und der datenbasierten Systeme umfassen unter anderem die Menschen-
wiirde, Freiheit und Gleichheit, das Recht auf Nichtdiskriminierung, das
Recht auf ein faires Verfahren, das Recht auf Privatsphére und Datenschutz,

617 Uber den technischen Fortschritt, seine Ziele, seine Wertebasis und seine gesell-
schaftliche Bedeutung am Beispiel der Stammzellenforschung und der Forschung
am Menschen, vgl. Kirchschlédger et al. 2003; Kirchschldger et al. 2005.

618 Kaye 2018: Art. 1.

195

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Instrumente fiir die ethische Bewertung

das Recht auf politische Partizipation und Demokratie, das Recht auf freie
Meinungsiuflerung und Informationsfreiheit — die Liste ist lang. Offent-
lichkeit und Demokratie sowie die Rolle, die Medien und Journalismus fir
einen funktionierenden demokratischen Meinungsbildungs- und Entschei-
dungsprozess spielen, miissen ebenfalls geschiitzt werden.

196

https://dolorg/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39.



https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	6.1 Einführung
	6.2 Das Prinzip der Verantwortung
	6.2.1 Einführung
	6.2.2 Kurzer Abriss der historischen Entwicklung des Begriffs Verantwortung
	6.2.3 Acht Dimensionen der Verantwortung
	6.2.4 Verantwortung als ethisches Prinzip für datenbasierte Systeme

	6.3 Das Prinzip der Gerechtigkeit
	6.3.1 Was ist «Gerechtigkeit»?
	6.3.2 Das Spannungsverhältnis zwischen Recht und Gerechtigkeit
	6.3.3 Omni-dynamisch soziale Gerechtigkeit
	6.3.4 Omni-dynamisch soziale Gerechtigkeit und intergenerationelle Gerechtigkeit
	6.3.5 Gerechtigkeit als ethisches Prinzip für datenbasierte Systeme

	6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte
	6.4.1 Menschenrechte – ein Minimalstandard
	6.4.2 Die Multidimensionalität der Menschenrechte
	6.4.3 Die Merkmale von Menschenrechten
	6.4.4 Die Notwendigkeit einer ethischen Begründung der Universalität der Menschenrechte
	6.4.5 Ethische Begründung der Menschenrechte auf der Basis des Prinzips der Verletzbarkeit
	6.4.6 Universelle Menschenrechte schützen vor Ausgrenzung
	6.4.7 Universelle Menschenrechte fördern die Pluralität
	6.4.8 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte für datenbasierte Systeme


