
6 Instrumente für die ethische Bewertung

6.1 Einführung

Die ethische Analyse, Prüfung und Bewertung der digitalen Transformati‐
on und datenbasierter Systeme unter ethischen Gesichtspunkten erfordert
ethische Prinzipien und Normen als Orientierungshilfe. Es gibt Forderun‐
gen, von einer Tabula rasa auszugehen und neue ethische Prinzipien und
Normen für ein neues digitales Zeitalter der Menschheit zu schaffen oder
die bestehenden ethischen Prinzipien und Normen aufgrund der technolo‐
giebasierten Veränderungen zu überdenken.396 Die in diesem Buch vorge‐
schlagene Methode besteht darin, dass wir das Rad nicht neu erfinden
müssen, da die bestehenden ethischen Prinzipien und Normen ihre Gül‐
tigkeit nicht allein aufgrund einer technologiebasierten Innovation verlie‐
ren. Zum Beispiel bleibt der Mensch Träger:in der Menschenwürde, auch
wenn datenbasierte Systeme geschaffen werden. Darüber hinaus sollten
ethische Prinzipien und Normen, die über Jahrhunderte mühsam erkämpft
wurden, nicht einfach durch die digitale Transformation und datenbasierte
Systeme ausgelöscht werden, sondern vielmehr die Digitalisierung, Auto‐
matisierung, Maschinisierung, Robotisierung und datenbasierte Systeme
informieren und beeinflussen sowie mit ihnen interagieren (siehe oben
Kapitel 2 Das Verhältnis zwischen Ethik und Technologie). Im Rahmen
dieser Interaktion ist eine Anpassung der Durchsetzung bestehender ethi‐
scher Prinzipien und Normen erforderlich – wie oben in Unterkapitel 5.2
Ethik jenseits von Prinzipien und Normen ausgeführt –, um die ethischen
Prinzipien und Normen, vor allem aber deren Umsetzung und Realisierung
im Zuge der digitalen Transformation und des Einsatzes datenbasierter
Systeme zu erhalten.

Im Folgenden werden ethische Prinzipien, die der ethischen Bewertung
der Digitalisierung, Automatisierung, Maschinisierung, Robotisierung und
datenbasierter Systeme dienen, diskutiert und begründet. Wegen ihres Uni‐
versalitätsanspruchs als Teil der Ethik müssen sie das Prinzip der Verallge‐
meinerbarkeit erfüllen, indem sie rationale und plausible Argumente – «gu‐
te Gründe» – vorlegen. «Gute Gründe» bedeutet, dass es denkbar sein

396 Vgl. Bynum 2004; Floridi / Sanders 2004b; Moor 1985; Sullins 2010; Tavani 2004.

111

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


muss, dass alle Menschen in ihrer effektiven Freiheit und Autonomie sowie
in ihrer vollen Gleichheit diesen Gründen – innerhalb eines Denkmodells
und nicht innerhalb eines realen weltweiten Referendums – aus ethischen
Gründen zustimmen würden.

Das Naturrecht als ethisches Instrument wird nicht angewandt, weil es
dieses Kriterium nicht erfüllen würde und in sich die Gefahr eines natura‐
listischen Fehlschlusses birgt.

Auch ein diskursethischer Ansatz wird nicht verfolgt, da er das Risiko
kennt, Menschen zu diskriminieren, die nicht an einem Diskurs teilnehmen
können (z. B. Menschen mit einer schweren geistigen Behinderung usw.).

Aus praktischer und pragmatischer Sicht würde ein utilitaristischer An‐
satz gut zu den wirtschaftlichen Überlegungen und dem Streben nach
Effizienz passen, das in erster Linie die digitale Transformation und da‐
tenbasierte Systeme vorantreibt, die sich auf das Prinzip des Nutzens kon‐
zentrieren. «Unter dem Nützlichkeitsprinzip versteht man den Grundsatz,
der jede Handlung nach der Tendenz billigt oder missbilligt, die sie zu
haben scheint, um das Glück desjenigen zu vermehren oder zu vermindern,
dessen Interesse in Frage steht: oder, was dasselbe ist, mit anderen Worten,
um dieses Glück zu fördern oder ihm entgegenzuwirken.»397 Aus ethischer
Sicht stehen dem Nützlichkeitsprinzip folgende Gegenargumente entgegen,
die seine Fähigkeit, ethische Orientierung für die digitale Transformation
und die Nutzung datenbasierter Systeme zu geben, schwächen. Es stellt sich
die Frage, ob der hedonistische Begriff des «Glücks» der Aufgabe gerecht
werden kann, die digitale Transformation und datenbasierte Systeme mit
ihren fundamentalen Auswirkungen auf die Menschheit und den Plane‐
ten Erde ethisch zu steuern. (Es muss jedoch eingeräumt werden, dass
dieses Problem angepasst werden kann, um «Leiden und seine Abwesen‐
heit» als einen Weg zur Anwendung des Konzepts der «Nützlichkeit» in
diesem Bereich zu nutzen, was bei den folgenden Punkten nicht der Fall
ist.) Zudem ist ein utilitaristischer Ansatz nicht in der Lage, als ethischer
Bezugspunkt für die Identifizierung ethisch richtiger oder falscher Mittel
an sich zu dienen, die oben als Teile der Realität diskutiert wurden, die
ethisch analysiert werden müssen. Darüber hinaus erweist sich die rein
empirisch zugängliche Anthropologie als zu eng, um die Auswirkungen
der digitalen Transformation und datenbasierter Systeme auf das Selbst‐
verständnis des Menschen aus ethischer Perspektive zu untersuchen. Des
Weiteren kennt ein utilitaristischer Ansatz die Grenze, dass «Glück» nicht

397 Bentham 2007: 1.

6 Instrumente für die ethische Bewertung

112

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


immer quantifizierbar ist, weil die menschliche Existenz eine viel komple‐
xere Realität bildet. Ausserdem ist ein utilitaristischer Ansatz nicht in der
Lage, mit der oben dargelegten Komplexität der Ethik umzugehen: Ein
Nutzen ist nicht immer allgemein bestimmbar. Weiters ist der Utilitarismus
der Aufgabe nicht gewachsen, da er nicht robust und umfassend genug
ist, um zu bestimmen, was richtiges Handeln für diese Art von Fällen
bedeuten würde. Auch die besondere Konzentration des Utilitarismus auf
die Quantifizierung ist irreführend, da viele wichtige Faktoren die Antwort
auf die Frage, nämlich «Was ist richtiges Handeln unter den Umständen
X?» nicht quantifizierbar oder zumindest nicht auf einfache Weise quan‐
tifizierbar sind. Gleichzeitig birgt die Anwendung eines utilitaristischen
Ansatzes bei der ethischen Bewertung der digitalen Transformation und
datenbasierter Systeme die Gefahr, das «Glück» einer Mehrheit auf Kosten
des «Unglücks» einer Minderheit zu fördern. Schließlich – und das ist wohl
das wichtigste Gegenargument – könnte ein utilitaristischer Ansatz für die
Irrelevanz des einzelnen Menschen stehen und die Menschenwürde aller
Menschen missachten.

Die ethischen Prinzipien «Gerechtigkeit», «Verantwortung» und «Men‐
schenrechte», die im Folgenden für die ethische Bewertung vorgeschlagen
werden, sind natürlich nicht die einzigen ethischen Prinzipien, die bei der
Suche nach ethischen Leitlinien für den Umgang mit der digitalen Trans‐
formation und datenbasierten Systemen hilfreich sein könnten. Natürlich
stellen sie keine erschöpfende Liste dar. Diese drei ethischen Prinzipien
wurden für diese spezifische Aufgabe ausgewählt, weil ihre normative Gül‐
tigkeit ethisch begründet werden kann398 und weil sie grundlegend sind.
Darüber hinaus und speziell im Hinblick auf die Menschenrechte war man
sich während des Vorbereitungsprozesses der juristischen Menschenrechts‐
konventionen, die das politische Programm der Allgemeinen Erklärung der
Menschenrechte von 1948399 in ein rechtsverbindliches Instrument umwan‐
delten, bewusst, dass: «Die Mitglieder der Kommission müssen die Tatsa‐
che berücksichtigen, dass ihre Arbeit die Zukunft und nicht die Vergangen‐
heit betrifft; niemand kann vorhersehen, welche Informationsmedien in
hundert Jahren eingesetzt werden»400.

398 Vgl. Kirchschläger 2013c; Kirchschläger 2014a: 54; Kirchschläger 2016e.
399 Vgl. Allgemeine Erklärung der Menschenrechte von 1948.
400 UN 1950.

6.1 Einführung

113

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6.2 Das Prinzip der Verantwortung401

6.2.1 Einführung

Der Begriff «Verantwortung» wird heute nicht nur in Politik und Wirt‐
schaft häufig verwendet, sondern ist auch im normativen Diskurs zen‐
tral. Auffällig ist, dass Verantwortung im politischen und wirtschaftli‐
chen Diskurs im Sinne von «Zuständigkeit» verwendet wird. Erstens be‐
inhaltet «Zuständigkeit» einen Träger von Zuständigkeit. Zweitens beinhal‐
tet «Zuständigkeit» eine genaue Definition des Objekts oder der Situation,
für die man zuständig ist. Drittens ist der zeitliche Rahmen der Zuständig‐
keit klar definiert und begrenzt. Betrachtet man die Verwendung dieses
Begriffs, so drängt sich der Verdacht auf, dass ihm mindestens drei relevan‐
te Elemente des Begriffs Verantwortung fehlen: das Merkmal der Fürsorge,
die zeitliche Definition der Fürsorge als ständige Pflege und die ethische
Verpflichtung, die zur Verantwortung gehört.

Ausgehend von diesem Verdacht hinsichtlich der gegenwärtigen Verwen‐
dung des Begriffs «Verantwortung» wird der Begriff «Verantwortung» aus
einer ethischen Perspektive untersucht.

6.2.2 Kurzer Abriss der historischen Entwicklung des Begriffs
Verantwortung

Die Verwendung des Begriffs «Verantwortung» ist im Deutschen als Verb
im 12. Jahrhundert und als Substantiv in der zweiten Hälfte des 15. Jahrhun‐
derts nachweisbar.402 Der Begriff «Verantwortung» wird verwendet, wenn
jemand eine Entscheidung oder eine Handlung vor einem Richter erklärt
oder rechtfertigt. Dieses Gericht kann irdisch oder himmlisch sein. Von
diesem ursprünglichen Sitz im Leben, der einen juristischen Charakter hat,
wird auch deutlich, wie die Grundlage, von der sich «Verantwortung» ab‐
leitet, nämlich «eine Antwort geben», einzuordnen ist und zum Begriff der
Verantwortung führt. Menschen verantworten sich vor Gott und/oder dem
Gericht für ihre Entscheidungen und Handlungen. Der Begriff der Verant‐
wortung bezieht sich auf die Notwendigkeit, diesen Instanzen bezogen
auf das eigene Handeln Antwort zu geben. Der Begriff der Verantwortung

401 Vgl. Kirchschläger 2014a.
402 Vgl. Grimm / Grimm 1956: Sp. 79-82.

6 Instrumente für die ethische Bewertung

114

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


erweist sich also von vornherein als Beziehungsbegriff, weil er nur in Bezie‐
hungen gedacht werden kann – in diesem Fall in der Beziehung zwischen
einer Person, die vor einem Gericht oder vor Gott normativ Verantwortung
übernimmt, und dem Gericht oder Gott, dem gegenüber sie normativ
antwortet (d.h. Verantwortung im Sinne von Rechenschaft übernimmt).

Im 18. Jahrhundert beginnt der Siegeszug der Emanzipation, die auch mit
Verantwortung zu tun hat. «Die Emanzipation der Bürger im 18. Jahrhun‐
dert, die der Juden und der Arbeiter im 19., die der Frauen und der Schwar‐
zen im 20. und der Homosexuellen und der diversen Minderheiten im 21.
Jahrhundert verbindet ein Anspruch auf Mündigkeit im politischen wie im
privaten Bereich. Daraus resultiert die Freiheit, die eigene Lebensform zu
wählen und diese nach den eigenen Vorstellungen auszugestalten.»403

Rückblickend  lässt  sich  auch  feststellen,  dass  die  Verwendung  dieses
Begriffs im 19. Jahrhundert an Intensität gewinnt.404 Ein Grund dafür ist, dass
der Begriff Verantwortung den Begriff Pflicht ablöst. Dies ist darauf zurück‐
zuführen, dass sich mit «,Pflicht’ – sofern sie in einem konkret materialethi‐
schen Sinne und nicht als moralische Bindung an Sittlichkeit (Kant) über‐
haupt  verstanden  wird  –  […]  die  Vorstellung  eines  fest  umschriebenen
Aufgaben-  und  Funktionsfeldes,  von  verbindlichen  und  überschaubaren
Aufgaben (Verpflichtungen), die gegenüber der eigenen Person (und ihres
letzten Grundes) bestehen oder mit der spezifischen Position einer Person in
einer Gruppe oder Gesellschaft gegeben sind. Dies setzt mehr oder weniger
klare Situationsdefinitionen voraus,  auf die die Pflichten leicht appliziert
werden können. Doch die Dynamisierung der Sachbereiche und die sehr oft
mehrschichtige Problembereiche können selten noch durch die Festlegung
von eindeutigen,  klar  abgrenzenden Pflichten  erfasst  und im Sinne  von
eindeutigen Zuständigkeitsbereichen umschrieben werden.»405 Verantwor‐
tung ist ein offener und weniger greifbarer Begriff, der dem «weitaus an‐
spruchsvolleren gesellschaftlichen Komplexitätsgrad»406 gerecht werden soll.
Diese Komplexität setzt sich zusammen aus der unübersichtlichen Verursa‐
chung menschlicher Entscheidungen oder Handlungen und ihrer Folgen in
industriellen  und  postindustriellen  Kontexten,  der  Anonymisierung  von
Subjekten und Objekten von Entscheidungen und Handlungen sowie der
menschlichen Anerkennung und generellen Infragestellung von Institutio‐

403 Schönherr-Mann 2010: 7-8.
404 Vgl. Heidbrink 2003.
405 Holderegger 2006: 396.
406 Korff / Wilhelms 2001: Spalte 598.

6.2 Das Prinzip der Verantwortung

115

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nen, die auf dem begrenzten Selbstbewusstsein der Menschen beruhen. «Im
Zeichen der Technologie aber hat es die Ethik mit Handlungen zu tun […], die
eine beispiellose  kausale  Reichweite  in die  Zukunft  haben,  begleitet  von
einem Vorwissen, das ebenfalls, wie immer unvollständig, über alles ehema‐
lige weit hinausgeht. All dies rückt Verantwortung ins Zentrum der Ethik»407.
Das oben erwähnte Selbstbewusstsein führt einerseits dazu, dass der Mensch
es  auf  sich  nimmt,  das  Geschehen zu  lenken,  trotz  der  komplexen und
unübersichtlichen Ausgangslage. Dies wird durch den Begriff der «Verant‐
wortung» ausgedrückt. «Bei einer Diskussion über die Zukunft der Mensch‐
heit geht es darum, wie sich die wichtigen Grundzüge der conditio humana
auf Dauer verändern oder konstant bleiben können.»408

Zum anderen soll der Begriff Verantwortung darauf hinweisen, dass
jemand Verantwortung für die Folgen industrieller und postindustrieller
Zusammenhänge übernehmen muss, die sich vor allem in den Spuren
massiver Eingriffe des Menschen in die Natur manifestieren und nicht
mehr als Ergebnisse natürlicher Prozesse angesehen werden können. Das
bedeutet zunächst eine Verengung des Begriffs durch Öffnung und Erweite‐
rung auf «Zuständigkeit», die die Bewältigung von «Handlungssituationen,
die zunehmend schwieriger vorausdefinierbar und schwieriger abwägbar
geworden sind, aber dennoch unaufgebbar in den Zuständigkeitsbereich
der Handelnden gehören»409, meint. Auch wenn es anspruchsvoll ist und
eine Herausforderung bleibt, einen kausalen Zusammenhang z.B. zu Welt‐
hunger, Armut, Umweltzerstörung, Klimazerstörung usw. herzustellen, ist
jemand dafür verantwortlich und muss die Schuld auf sich nehmen.

Das bedeutet aber zweitens auch, dass sich in der Abgrenzung zum
Naturgeschehen ein Träger von Verantwortung herauskristallisiert, der ein
entscheidendes und handelndes Subjekt ist, das Freiheit hat. Denn nur
mit Freiheit kann das Verantwortungssubjekt die Verantwortung für etwas
übernehmen. Dieser Zusammenhang geht auf Aristoteles zurück, der zwi‐
schen «freiwillig» und «unfreiwillig» unterscheidet und Freiwilligkeit als
Voraussetzung für eine zu kritisierende Handlung nennt.410

Gleichzeitig bedeutet dies auch, dass das Subjekt der Verantwortung mo‐
ralisch fähig sein muss. So wird erst nach 1850 der Verwendungsbereich des
Begriffs «Verantwortung» um den Begriff der moralischen Zuständigkeit

407 Jonas 1985: 8-9.
408 Bostrom 2009: 186.
409 Holderegger 2006: 396.
410 Vgl. Aristoteles, Nikomachische Ethik: V, 15.

6 Instrumente für die ethische Bewertung

116

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


erweitert, was Freiheit und moralische Befähigung des Subjekts der Verant‐
wortung impliziert. «Verantwortung ist eine allgemeine Notwendigkeit im
Leben des Menschen als sittlichen, aus Einsicht und Freiheit handelnden
und an die Pflicht gebundenen Wesens.»411 Die Ideen der Autonomie und
der Person trugen zu dieser Entwicklung bei. John Lockes Verständnis
der Person als Zurechnungssubjekt412 und Immanuel Kants Definition der
Person als «Subjekt, dessen Handlungen einer Zurechnung fähig sind»413,
legten den Grundstein für ein Verständnis, das den Begriff der Verantwor‐
tung mehr und mehr in den Mittelpunkt rückte. Sie verdeutlichen auch den
engen Zusammenhang zwischen Autonomie, Person und Verantwortung.

Jean-Paul Sartre schließlich unterstreicht diese enge Verbindung, indem
er anerkennt, «dass der Mensch, der verurteilt ist, frei zu sein, das ganze
Gewicht der Welt auf seinen Schultern trägt: er ist, was seine Seinsweise
betrifft, verantwortlich für die Welt und für sich selbst.»414 Für Sartre
bedeutet Verantwortung, im Zentrum des «Bewusstseins, der unbestreitba‐
re Urheber eines Ereignisses oder eines Gegenstandes (zu) sein.»415 Nach
Sartre muss der Mensch akzeptieren, dass er das Subjekt der Verantwor‐
tung ist.

Wenn man sich mit der Entwicklung des Begriffs Verantwortung aus
heutiger Sicht befasst, wird deutlich, dass bestimmte Elemente der heu‐
tigen Verwendung des Begriffs «Verantwortung» wiederentdeckt werden
können. Auf einer formalen Ebene geht es bei Verantwortung um die Bezie‐
hung zwischen einem Subjekt und einem Objekt, die auf einem Maßstab
vor einer Instanz beruht.

Die oben genannten Gedanken Sartres werden insofern radikalisiert,
als der Mensch in dem oben eingeführten, als Zuständigkeit verstandenen
Verantwortungsbegriff häufig Subjekt der Verantwortung ist, ohne zugleich
Subjekt des Handelns zu sein. Während aus der Perspektive der Pflicht der
Mensch nur dann pflichtgebunden ist, wenn das Pflichtsubjekt mit dem
entscheidenden und handelnden Subjekt identisch ist, lässt Verantwortung
im Sinne von Zuständigkeit auch zu, dass jemand Träger:in von Verant‐
wortung ist, unabhängig davon, ob er oder sie auch das entscheidende
und handelnde Subjekt ist. So kann sich z.B. ein Finanzminister als Verant‐

411 Der Grosse Herder 1935.
412 Vgl. Locke 2006: 435-436. Vgl. auch Trotter Cockburn 1702.
413 Kant 1997: 223.
414 Sartre 1943: 696.
415 Sartre 1943: 696.

6.2 Das Prinzip der Verantwortung

117

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wortlicher für eine Finanzkrise erweisen und muss zurücktreten, obwohl
er höchstwahrscheinlich nicht das entscheidende und handelnde Subjekt
für die gesamte Finanzkrise in ihrer Komplexität war. Vielmehr stellen
sich in einer so genannten «Risikogesellschaft», die sich durch eine «Viel‐
dimensionalität […] interagierenden Folgen zwangsläufig mit immer neu
zu bewältigenden Unsicherheiten»416 auszeichnet, tatsächlich strukturelle
Fragen, die jedoch individuell als Verantwortung zugewiesen werden.

Die moderne Säkularisierung führte schließlich zu folgenden Verände‐
rungen im Verständnis von Verantwortung: «An die Stelle Gottes als Ver‐
antwortungsinstanz tritt die Gesamtheit aller vernünftigen Wesen in Ge‐
genwart und Zukunft und ggf. auch die außermenschliche Natur, der
Verantwortungsbereich wird um die Menge aller neuen Technologien er‐
weitert, zumal um jene, bei denen eine grundsätzliche Nichtvorhersehbar‐
keit ihrer Folgen dem Menschen bewußt ist, was eng mit der grundsätzli‐
chen Veränderung des Verantwortungssubjekts zusammenhängt, das ganz
offenkundig sowohl seine Begrenzung auf das Individuum als auch seine
Einschränkung auf jene Handlungen, für die es selbst in bewusstem Sinne
steuernd verantwortlich war, aufgeben muß.»417

Neben seinem konzeptionellen Ursprung im theologischen, philosophi‐
schen und juristischen Diskurs führt seine Bedeutung zu einer Analyse des
Verantwortungsprinzips aus verschiedenen wissenschaftlichen Disziplinen
(z. B. der Soziologie)418.

6.2.3 Acht Dimensionen der Verantwortung

Wenn Verantwortung als Zuständigkeit verstanden wird, besteht die Ge‐
fahr, dass Verantwortung nur und ausschließlich individuell und retrospek‐
tiv verstanden wird und sich nur auf die Zurechnung von Ergebnissen und
Wirkungen an jemanden konzentriert. Diese Gefahr gilt es zu überwinden,
zum einen mit einem Verständnis von Verantwortung, das die Perspektive
in den Vordergrund stellt und dafür Sorge trägt, dass Entscheidungs- und
Handlungskompetenzen so verteilt werden, dass die heutige Welt und die

416 Korff / Wilhelms 2001: Sp. 599.
417 Zimmerli 1993: 105.
418 Vgl. Arnaldi / Bianchi 2016.

6 Instrumente für die ethische Bewertung

118

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Umwelt heute und in Zukunft nicht unter dem aktuellen Handeln und
Nichthandeln leiden müssen.419

Andererseits muss neben der individuellen Verantwortung auch die Ver‐
antwortung für strukturelle und institutionelle Fragen in den Mittelpunkt
rücken. So muss beispielsweise die lückenhafte soziale Absicherung, die
zu Ungerechtigkeiten führt, als strukturelles Problem verantwortungsvoll
angegangen werden. Darüber hinaus ist z.B. die Globalisierung nach wie
vor der Schlüssel zum Erfolg für einige Länder dieser Welt, aber nicht für
alle. Im Rahmen der Globalisierung lag der Schwerpunkt auf Wachstum
und der Schaffung von Wohlstand. Doch in der Praxis und überraschen‐
derweise auch in der Theorie wurde die Frage der Verteilung vernachläs‐
sigt.420 Einige Länder sind nach wie vor von den positiven Auswirkungen
der Globalisierung ausgeschlossen, sei es durch eigenes Verschulden (z.B.
mangelnde politische Stabilität, Korruption) oder durch unfaires Verhalten
ihrer Globalisierungspartner (z.B. Schutzzölle, Protektionismus). Während
einige Länder in den Jahren der zunehmenden Globalisierung große wirt‐
schaftliche Sprünge gemacht haben, stagnieren andere Länder oder fallen
zurück, weil sie vom globalen Spielfeld ausgeschlossen sind oder nur unter
schlechteren Bedingungen am wirtschaftlichen und politischen Wettbewerb
teilnehmen dürfen. Die Folgen sind Armut, Krieg und Terrorismus. Dies
deckt sich mit der Forderung von Karl-Otto Apel nach einer «solidarischen
Verantwortung der Menschheit»421.

Thomas Pogge beispielsweise fordert die Übernahme von Verantwortung
für institutionelle Fragen im Hinblick auf die Durchsetzung der Menschen‐
rechte. Er fordert, Institutionen und «Institutionssysteme, und auch unser
globales Institutionssystem […] im Hinblick auf ihren relative Beitrag zur Er‐
füllung der Menschenrechte zu bewerten und zu reformieren.»422 Ausgangs‐
punkt seiner Überlegungen ist die Charakterisierung der relevanten Fragen
als institutionelle Herausforderungen, weil «die Erfüllung der Menschen‐
rechte signifikant von der Struktur nationaler und globaler Grundordnungen
abhängt und […] solche Ordnungen sich im Hinblick auf diesen Zweck
intelligent (um-)strukturieren liessen.»423 Natürlich sind auch Personen und
Regierungen in Regionen mit Menschenrechtsdefiziten für institutionelle

419 Vgl. Jonas 1985.
420 Vgl. Enderle 2002: 21.
421 Apel 1988: 15.
422 Pogge 1999: 379, Hervorhebung im Text.
423 Pogge 1999: 379, Hervorhebung im Text.

6.2 Das Prinzip der Verantwortung

119

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Fragen verantwortlich. Pogge weist aber zu Recht darauf hin, dass die Re‐
gierungen und Bürger reicherer Staaten aufgrund ihrer Macht noch mehr
Verantwortung dafür tragen, dass die gegenwärtige Weltordnung, in der
die Menschenrechte die Rechte einer Minderheit sind, in eine Ordnung
umgewandelt wird, in der die Menschenrechte wirklich allen Menschen zu‐
gänglich sind. Mit dem Verweis auf Artikel 28 weist Pogge den Standpunkt
zurück, dass Menschenrechtsverletzungen, die von Menschen in anderen
Staaten begangen werden, keine direkten normativen Auswirkungen auf
uns haben.424

Die Ansätze einer «kollektiven Verantwortung»425 und einer «Verant‐
wortung des Systems»426 gehen in eine ähnliche Richtung.

In einer in ihrer ethischen Tiefe reflektierten Verantwortung und insbe‐
sondere im Hinblick auf die kontinuierlichen Entwicklungen des begriff‐
lichen Verständnisses von Verantwortung in Bezug auf Struktur, Instituti‐
on, Kollektiv und System sind die impliziten Verantwortungsbeziehungen
zu klären. Auch bedarf es einer Begründung, wer das Subjekt der Verant‐
wortung ist und warum, wer oder was das Objekt der Verantwortung
bedeutet und warum, in welchem Umfang und warum, in welcher Form
und warum, in welcher Intensität und warum, vor welcher Instanz und
mit welchem Maßstab diese Verantwortung gemessen wird und warum.
Andernfalls besteht die Gefahr, dass die drängenden Herausforderungen
und Probleme und die damit verbundenen Verantwortlichkeiten durch
einen offenen und nicht greifbaren Verantwortungsbegriff überdeckt wer‐
den. Die Begründung, wer das Subjekt der Verantwortung und wer oder
was das Objekt der Verantwortung ist, sowie vor welcher Instanz und mit
welchem Maßstab diese Verantwortung gemessen wird, ist nicht einfach.
Es «erscheint […] äusserst schwierig, eine intersubjektiv gültige normative
Basis rational begründen zu können, an der sich eine gebieterisch eingefor‐
derte verantwortliche Grundeinstellung ausrichten und legitimieren könn‐
te.»427

Bevor der Versuch unternommen werden soll, wie eine Bestimmung und
Begründung der in Verantwortung enthaltenen Relationen erfolgen kann,
muss man zunächst versuchen zu definieren, was „Verantwortung“ bedeu‐
tet. Verantwortung ist ein moralisches Entscheidungs- und Handlungsprin‐

424 Vgl. Pogge 1999: 394, Hervorhebung im Text.
425 Vgl. Wolf 1993.
426 Vgl. Bühl 1998.
427 Holderegger 2006: 395.

6 Instrumente für die ethische Bewertung

120

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zip, das die Beziehung zwischen einem Subjekt einer Entscheidung und
Handlung in einer bestimmten Form (einstellig, zweistellig, dreistellig)
bzw. einem davon betroffenen Menschen oder den Folgen der Entschei‐
dung und Handlung innerhalb eines bestimmten Umfanges (alleinige
oder geteilte Verantwortung; Intensität; Verantwortungsbereich), auf eine
gewisse Art (Zuständigkeit; Rechenschaftsverantwortung; Haftungsverant‐
wortung; retrospektive Folgenverantwortung; prospektive Fürsorge- oder
Präventionsverantwortung)428 unter Bezugnahme auf einen Maßstab vor
einer beurteilenden Instanz umfasst.

Basierend auf den Relationen, die Verantwortung in sich birgt, ist Ver‐
antwortung in eine achtdimensionale Matrix – Dimension Verantwortungs‐
subjekt, Dimension Verantwortungsform, Dimension Verantwortungsob‐
jekt, Dimension Verantwortungsumfang, Dimension Verantwortungsart,
Dimension Verantwortungsumfang, Dimension Maßstab der Verantwor‐
tung und Dimension bewertende Instanz – zu integrieren. Die einzelnen
Dimensionen der Verantwortung können unterschiedlich bestimmt und
miteinander kombiniert werden, so dass sich aufgrund des relationalen
Charakters der Verantwortung verschiedene Ausprägungen der Verant-
wortung ergeben.

In der Dimension des Verantwortungssubjekts sind Individuen, Kollek‐
tive wie Staaten, religiöse, kulturelle, traditionelle oder weltanschauliche
Gemeinschaften, Unternehmen, Organisationen, Institutionen (d.h. «ein
organisiertes Kollektiv»429) Subjekte der Verantwortung. Auf den ersten
Blick könnten auch «zufällige oder latente Gruppen»430 als Subjekte der
Verantwortung wahrgenommen werden. Die Tatsache, dass sie «keine in‐
nere Struktur und keine gemeinsamen Ziele und Normen»431 haben, führt
dazu, dass eine Beziehung zu anderen Dimensionen nicht definiert werden
kann. Sie können daher nicht als Verantwortungssubjekte dienen, weil
sonst die oben erwähnte Verschleierung von dringendem Handlungsbedarf
und drängenden Herausforderungen durch unklare Verantwortlichkeiten
verursacht wird. Bei «zufälligen oder latenten Gruppen» müssen die Sub‐
jekte der Verantwortung innerhalb der Gruppe sorgfältig zurückverfolgt
und bestimmt werden, um eine solche Verschleierung zu vermeiden.

428 Vgl. Holderegger 2006: 398-399; Bayertz 2010: 2862.
429 Vgl. Bayertz 2010: 2861-2862.
430 Vgl. Bayertz 2010: 2862.
431 Bayertz 2010: 2862.

6.2 Das Prinzip der Verantwortung

121

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die «Verantwortungsorientierung»432 ergibt sich aus dem Subjekt der
Verantwortung. Der entscheidende Filter für die Definition der Dimension
des Verantwortungssubjekts ist die Tatsache, dass Verantwortung, wie oben
ausgeführt, Freiheit voraussetzt. Nur Lebewesen, die frei sind, können
Subjekte der Verantwortung werden. «Verantwortung und Freiheit sind
einander korrespondierende Begriffe. Verantwortung setzt sachlich – nicht
zeitlich – Freiheit voraus, wie Freiheit nur in der Verantwortung bestehen
kann. Verantwortung ist die in der Bindung an Gott und den Nächsten
allein gegebene Freiheit des Menschen.»433.

Neben der Grundfunktion der Freiheit für die Verantwortung und der
daraus resultierenden entscheidenden Wirkung auf die Bestimmung des
Subjekts der Verantwortungsdimension prägt die Verantwortung auch die
Freiheit: «Die Freiheit des Menschen ist eine ,bezügliche’ und hat sich im
Blick auf das ihm vorgegebene Geschehen in seinem Tun und Lassen zu
vermitteln. Die Verantwortung ist dann gleichsam jene Instanz, welche
in der Spannung interveniert, die zwischen persönlicher Freiheit und Vor‐
gegebenem und Aufgetragenem immer vorhanden ist.»434 Verantwortung,
insbesondere ein «umfassender, fürsorglicher Charakterzug der Verantwor‐
tung»435, ermöglicht es der Freiheit, über den Selbstbezug hinaus in einen
gesellschaftlichen Bezug zu wachsen. «Freiheit erhält damit einen ‚vorsorg‐
lichen’ Charakter, denn man signalisiert die Bereitschaft, mit Aufgaben,
Mandaten, Verpflichtungen usw., die einem zugewachsen oder übertragen
wurden oder die man sich angeeignet hat, schöpferisch umzugehen, und
zwar im Hinblick auf das Leben anderer. Die Verantwortung bricht die in‐
dividualistische und auf eigene Bedürfnisse konzentrierte Freiheit auf und
bindet sie ein in soziale Gefüge, in gemeinsame Aufgaben und Ziele.»436

Diese gesellschaftliche Einbettung von Freiheit durch Verantwortung
wird dadurch verstärkt, dass nach Julian Nida-Ruemelin und in Anlehnung
an Immanuel Kant auch die Rationalität die Trias von Freiheit, Rationalität
und Verantwortung vervollständigt.437 «Rationalität äußert sich in einer
Lebensform, die die Vielfalt der Gründe in kohärenter Weise integriert.
Sofern wir uns von Gründen leiten lassen, ist unsere Lebensform nicht

432 Holderegger 2006: 400.
433 Bonhöffer 1992: 283.
434 Holderegger 2006: 400.
435 Holderegger 2006: 400.
436 Holderegger 2006: 401.
437 Vgl. Nida-Rümelin 2011: 14-18.

6 Instrumente für die ethische Bewertung

122

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lediglich das Ergebnis naturwissenschaftlich beschreibbarer Prozesse, wir
verfügen über ein gewisses Maß an Freiheit. Andere halten uns für unsere
Lebensform, unser Handeln, Urteilen und Fühlen, in den Grenzen für
verantwortlich, in denen Gründe wirksam sind. Dort, wo Gründe keine
Rolle mehr spielen, dort, wo natürliche Tatsachen und Gesetze unser Ver‐
halten bestimmen, gelten wir nicht mehr als verantwortlich.»438 Einerseits
beschränkt die Rationalität als Voraussetzung der Verantwortung die Ver‐
antwortung darauf, dass sie in Fällen, in denen das vermeintliche Subjekt
der Verantwortung nicht frei entscheiden und handeln kann und in denen
die Vernunft irrelevant ist, nicht in ein Verhältnis zur Verantwortung mit
dem vermeintlichen Subjekt der Verantwortung gebracht werden kann.
Andererseits fordert das Begründungserfordernis Verantwortung und Frei‐
heit in der Weise heraus, dass Verantwortung nicht nur als individuelle
Verantwortung bzw. Freiheit in ihrem reinen Selbstbezug, sondern auch als
fürsorgliche Verantwortung bzw. Freiheit in ihrem sozialen Bezug erkannt
werden kann.

Was zu Freiheit und Rationalität und der Trias Freiheit, Rationalität und
Verantwortung auf individueller Ebene gesagt wurde, lässt sich auch auf
die anderen oben genannten möglichen Subjekte in der Dimension des
Subjekts der Verantwortung übertragen, wenn z.B. besondere Interessen
von Institutionen berücksichtigt werden.

Diese Trias aus Freiheit, Rationalität und Verantwortung hat einen direk‐
ten Einfluss auf die Dimension Subjekt der Verantwortung, indem er die
Definition der Dimension Subjekt der Verantwortung prägt. Sie hat aber
auch einen Einfluss auf die anderen Dimensionen.

Die Dimension Form der Verantwortung beinhaltet die Anzahl der Zif‐
fern, mit denen Verantwortung verstanden werden kann, z.B. einstellig
(«Ich bin verantwortlich»), zweistellig («Ich bin für meine Handlungen
verantwortlich»), dreistellig («Ich bin für meine Handlungen dir gegenüber
verantwortlich»), usw. In Bezug auf die Möglichkeit einer einstelligen Form
der Verantwortung kann man Julian Nida-Ruemelin zustimmen, «dass das
normative Sollen in dem Sinne unbedingt ist, als es kein Sollen gegenüber
einer befehls- oder normgebenden Instanz ist und dass dieses normative
Sollen vollkommen verständlich und in unserer lebensweltlichen Praxis tief
verankert ist.»439

438 Nida-Rümelin 2011: 17, Hervorhebung im Text.
439 Nida-Rümelin 2011: 24.

6.2 Das Prinzip der Verantwortung

123

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Art und Weise, wie die Dimension «Verantwortungsform» bestimmt
wird, hat unmittelbare Auswirkungen auf alle Dimensionen, mit Ausnah‐
me der Dimension «Veranwortungsobjekt», da das Verantwortungsobjekt
bestimmt werden muss, um in die logische Struktur der Dimension «Ver‐
antwortungsform» zu passen.

Die Dimension «Verantwortungsobjekt» beschreibt, für wen oder wo‐
für die Verantwortung getragen wird. Individuen und die oben genann‐
ten Kollektive, «Handlungen»440, «Überzeugungen»441, «Einstellungen»442,
Folgen, Wirkungen und Ergebnisse von Entscheidungen und Handlungen
sowie Gegenstände sind in der Dimension «Verantwortungsobjekt» zu ver‐
orten.

Insbesondere in der Dimension des Verantwortungsobjekts kann die
Interdependenz der der Matrix zugrunde liegenden Verantwortungsdimen‐
sionen aufgezeigt werden. Will man beispielsweise das Verhältnis zwischen
der Dimension des Verantwortungsobjekts und der Dimension der Verant‐
wortungsart (s. u.) analysieren, so sind im Falle der retrospektiven Fol‐
genverantwortung als Verantwortungsart eher die Folgen, Wirkungen und
Ergebnisse von Entscheidungen und Handlungen die Verantwortungsob‐
jekte. Bei der Betrachtung der prospektiven Fürsorge- oder Präventions‐
verantwortung sollten in erster Linie Individuen, Kollektive und Objekte
betrachtet werden. Bei der genaueren Bestimmung z.B. der oben genannten
potentiellen Verantwortungsobjekte – Individuen, Kollektive und Objekte
– hat die Dimension des Verantwortungsvolumens einen entscheidenden
Einfluss, weil sie die Bestimmung des Verantwortungsobjekts definiert, ob
man das Verantwortungsvolumen global, intergenerationell etc. versteht.

Die Dimension des Verantwortungsumfangs legt in zweierlei Hinsicht
fest, wie weit die Verantwortung reicht: erstens, ob das Subjekt der Verant‐
wortung diese Verantwortung mit einem anderen Subjekt der Verantwor‐
tung teilt oder sie allein trägt; zweitens, ob die Verantwortung, die das
Subjekt der Verantwortung trägt, eine ethische, moralische und rechtliche,
eine moralische und politische oder eine moralische, rechtliche und politi‐
sche Verantwortung ist, was die Intensität der Verantwortung bestimmt.

Die Dimension des Verantwortungsvolumens wirft die Frage auf, ob
der Verantwortungsbereich als lokal, regional, international, global, aktuell
oder generationenübergreifend definiert wird.

440 Vgl. Nida-Rümelin 2011: 19-33.
441 Vgl. Nida-Rümelin 2011: 33-47.
442 Vgl. Nida-Rümelin 2011: 48-52.

6 Instrumente für die ethische Bewertung

124

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Dimension der Verantwortungsart kann im Sinne der Zuständig‐
keit «für Tun und Lassen ganz allgemein, im Speziellen für Aufgaben,
Rollen, Funktionen oder Ämter, die derselben zugerechnet werden kön‐
nen.»443 gesehen werden. Letzteres kann im Zusammenhang mit «Rechen‐
schaft» verstanden werden, wenn «man vor einer Instanz (seien es Mit‐
menschen, Gerichte, das eigene Gewissen oder Gott) Rechenschaft abzule‐
gen [hat]»444. Eine andere Art könnte die «Haftung» sein, bei der «man
für Verfehlungen oder Vernachlässigungen von Zuständigkeiten, Aufgaben,
Pflichten usw. Einzustehen [hat]»445.

Darüber hinaus ist es möglich, die Art der Verantwortung als retrospek‐
tive Verantwortung für Ergebnisse zu definieren. Dies beruht auf der Klä‐
rung der Schuldfrage in einer bestimmten Situation.

Schließlich kann die Art der Verantwortung als eine prospektive Verant‐
wortung der Fürsorge oder der Prävention gesehen werden: Der oben
erwähnte Gedanke, die kausale Reichweite nicht auf Dinge in der Vergan‐
genheit zu beschränken, sondern auch die Gegenwart und insbesondere
die Zukunft einzubeziehen und zu berücksichtigen, wie die Entscheidungs-
und Handlungsmacht verteilt ist, führt zu einer Verantwortung der Fürsor‐
ge und der Prävention als eine Verantwortungsart, um zu verhindern, dass
die gegenwärtige Welt und die Umwelt mit den Ergebnissen des heutigen
Handelns, heute oder in der Zukunft, zu kämpfen haben.

Die Dimension des Verantwortungsmassstabs wird zur Bewertung der
Folgen, Auswirkungen und Ergebnisse von Entscheidungen und Handlun‐
gen, der Bedingungen von Personen und der Bedingungen von Gegenstän‐
den verwendet. «Die kausale Zuschreibung als solche ist normative neutral;
sie gewinnt ihre moralische Dimension erst durch einen Akt der Bewer‐
tung»446. Diese Bewertung basiert auf dem Maßstab, der durch ein System
von Werten und Normen formuliert wird.

Die Dimension Verantwortungsinstanz leitet sich aus dem rechtlichen
Hintergrund des Begriffs Verantwortung ab und zeigt, dass man sich vor
einer Instanz verantworten muss. Die Dimension Verantwortungsinstanz

443 Holderegger 2006: 398.
444 Holderegger 2006: 399.
445 Holderegger 2006: 399.
446 Bayertz 2010: 2862.

6.2 Das Prinzip der Verantwortung

125

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


kann das Gewissen,447 die moralische Gemeinschaft, die betroffenen Men‐
schen oder das Göttliche, Gott oder das Transzendente sein.448

Nach dem Versuch, den Begriff der «Verantwortung» zu fassen, geht
es in einem nächsten Schritt darum, die Dimensionen und Relationen
der Verantwortung zu bestimmen und zu begründen. Dabei wird bewusst
der Schwerpunkt auf eine prozedurale und nicht auf eine materielle Be‐
stimmung gelegt, da erstere der Fülle möglicher Konkretisierungen der
einzelnen Dimensionen und Relationen eher gerecht wird. Zudem ist es
angesichts dieser Fülle dennoch notwendig, von einem Verantwortungsbe‐
griff mit identischem Kern auszugehen und nicht von unterschiedlichen
Verantwortungsbegriffen.449

Die Definition und Begründung der in der Verantwortung enthalte‐
nen Dimensionen und Relationen muss den Anforderungen der Ethik
gerecht werden, nämlich der Erfüllung des Prinzips der Verallgemeiner‐
barkeit durch die Vorlage rationaler und plausibler Argumente – «guter
Gründe». «Gute Gründe» bedeutet, dass es denkbar sein muss, dass alle
Menschen in ihrer effektiven Freiheit und Autonomie sowie in ihrer vol‐
len Gleichheit diesen Gründen – innerhalb eines Denkmodells und nicht
innerhalb eines realen weltweiten Referendums – aus ethischen Gründen
zustimmen würden. Das bedeutet, dass die Begründung gegenüber den
Subjekten der Verantwortung und gegebenenfalls den Objekten der Ver‐
antwortung so erfolgen muss, dass sie für die Subjekte und Objekte der
Verantwortung akzeptabel ist, indem die verschiedenen Dimensionen der
Verantwortung – insbesondere die Dimension Maßstab und die Dimension
Instanz – berücksichtigt werden.

Der Begriff «Meta-Verantwortung»450 macht deutlich, dass der Mensch
nicht nur für die Folgen seines Handelns, sondern auch für die Folgen
seiner Theorien einzustehen hat. Die Hoffnung ist, dass mit diesem Beitrag
die Folgen dieser theoretischen Erklärungen nicht theoretisch bleiben.

447 Vgl. Kant 1997: 438.
448 Vgl. Bayertz 2010: 2863.
449 Vgl. Nida-Rümelin 2011: 14.
450 Bayertz 1995: 60.

6 Instrumente für die ethische Bewertung

126

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6.2.4 Verantwortung als ethisches Prinzip für datenbasierte Systeme

Wie oben in Unterkapitel 3.5 Verantwortung ausgeführt, kann Verantwor‐
tung nicht von Maschinen übernommen werden, weil Maschinen nicht
frei sind und daher kein Verantwortungssubjekt sein können, da Freiheit
und Rationalität notwendige Bedingungen für die Verantwortungssubjek‐
tivität sind. Auf dieser Grundlage verbleibt die Verantwortung ausschließ‐
lich beim Menschen aufgrund seiner Moralfähigkeit. Diese menschliche
Verantwortung besitzt zum einen einen langen Zeithorizont: «Wenn die
neue Natur unseres Handelns also eine neue Ethik der weitreichenden
Verantwortung verlangt, die sich mit der Reichweite unserer Macht deckt,
dann verlangt sie im Namen eben dieser Verantwortung auch eine neue Art
von Demut – eine Demut nicht wie die frühere Demut, d.h. aufgrund der
Kleinheit, sondern aufgrund der übermäßigen Größe unserer Macht, die
das Übermaß unserer Macht zu handeln über unsere Macht zu sehen und
unsere Macht zu bewerten und zu beurteilen ist.»451 Andererseits verschlägt
es einem den Atem wegen «der kritischen Verletzbarkeit der Natur durch
die technische Intervention des Menschen – eine Verletzbarkeit, die nicht
vermutet war, bevor sie sich in schon angerichtetem Schaden zu erkennen
gab. Diese Entdeckung […] verändert die ganze Vorstellung unserer selbst
als eines kausalen Faktors im weiteren System der Dinge. Sie bringt durch
die Wirkungen an den Tag, dass die Natur menschlichen Handelns sich de
facto geändert hat, und dass ein Gegenstand von gänzlich neuer Ordnung,
nicht weniger als die gesamte Biosphäre des Planeten, dem hinzugefügt
worden ist, wofür wir verantwortlich sein müssen, weil wir Macht darüber
haben.»452

Die Gültigkeit der Position, dass ausschließlich der Mensch Verantwor‐
tungssubjekt ist – z.B. auch für Handlungen datenbasierter Systeme – bleibt
auch bei Konfrontation mit den drei «Menschliche Verantwortung-Parado‐
xen datenbasierter Systeme» unangetastet. Das erste «Menschliche Verant‐
wortung-Paradoxon datenbasierter Systeme» besagt, dass die Interaktion
zwischen Menschen und datenbasierten Systemen sich zwar stark intensi‐
viert, die Verantwortung aber ausschließlich beim Menschen verbleibt und
aufgrund der intensivierten Interaktion auf der Grundlage des interaktio‐
nistischen Modells und seiner verantwortlichen prozeduralen Elemente,
verantwortlichen Wirkungen und Konsequenzen weiter wächst.

451 Sandler 2014: 45.
452 Jonas 1985: 26-27, Hervorhebung im Text.

6.2 Das Prinzip der Verantwortung

127

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das zweite «Menschliche Verantwortung-Paradoxon datenbasierter Sys‐
teme» besteht darin, dass der Mensch ausschließlich und in gleichem Maße
Träger:in der Verantwortung für datenbasierte Systeme bleibt, auch wenn
datenbasierte Systeme zunehmend automatisiert und technisch unabhängig
vom Menschen werden. Mit anderen Worten: An der Verantwortung des
Menschen für die Maschinen ändert sich nichts, obwohl sich die Maschi‐
nen von einfachen analogen Maschinen über digitale selbstlernende Syste‐
me bis hin zu datenbasierten Systemen mit Super-Performance entwickelt
haben. Das bedeutet letztlich, dass sich an der Verantwortung des Men‐
schen für die Maschinen nichts ändert, auch wenn sich die Maschinen
immer mehr vom Menschen zu entfernen scheinen. Vielmehr wächst, wie
oben in Unterkapitel 2.4 Wechselseitige Herausforderungen erläutert, die
Verantwortung453 des Menschen durch die ständig erweiterte Schaffung
einer künstlichen und technologiebasierten Welt sowie die damit verbunde‐
ne Macht und der Einfluss des Menschen sogar noch. Das zweite «Mensch‐
liche Verantwortung-Paradoxon datenbasierter Systeme» besteht also in
einer wachsenden Verantwortung für datenbasierte Systeme, die immer
weniger menschlichen Input erfordern.

Das dritte «Menschliche Verantwortung-Paradoxon datenbasierter Syste‐
me» erkennt an, dass die zunehmende Verantwortung der Menschen auf
mehreren Ebenen immer weniger den Verantwortungsträger:innen zuzu‐
schreiben ist – teils aufgrund der Komplexität der Verantwortungsbezie‐
hungen, teils aufgrund der Vielfalt der Verantwortungsträger:innen und
teils aufgrund der vermeintlich kollektiven Natur der Verantwortung.

6.3 Das Prinzip der Gerechtigkeit

6.3.1 Was ist «Gerechtigkeit»?

Gerechtigkeit kann auf unterschiedliche Weise definiert werden, z. B.
schreibt Platon, «dass jeder das Eigene und Seinige hat und tut.»454 Ulpi‐
an meint, Gerechtigkeit sei der starke und beständige Wille, jedem sein
Recht zu geben («iustitia est constans et perpetua voluntas ius suum cuique

453 Vgl. Kirchschläger 2014a.
454 Platon, Republik: 434a.

6 Instrumente für die ethische Bewertung

128

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tribuendi»455) Eine andere Möglichkeit ist die Forderung, «Gleiches grund‐
sätzlich gleich zu behandeln»456 oder mit anderen Worten: «Gerecht ist
eine Handlung, wenn sie jedem das gibt, was ihm zukommt»457. Bereits
deutlich geworden ist, dass Gerechtigkeit ein «relationaler Begriff»458 ist.

Eine andere Option geht sogar noch weiter und setzt die Gerechtigkeit in
Beziehung zur Moral im Allgemeinen: «Wenn Gerechtigkeit als moralische
Tugend betrachtet werden soll, muss sie in einem sehr weiten Sinne ver‐
standen werden, der einen Menschen charakterisiert, der keine der mora‐
lischen Regeln ungerechtfertigt verletzt. In diesem Sinne ist die Gerechtig‐
keit natürlich nicht nur eine moralische Tugend unter vielen, sondern die
Kombination aller moralischen Tugenden, die mit den moralischen Regeln
verbunden sind.»459 Dies schließt ein, dass Gerechtigkeit für das moralisch
Gute notwendig, aber nicht hinreichend ist.460 Versteht man Gerechtigkeit
im Zusammenhang mit der Moral, so wird deutlich, dass man zwischen
Gerechtigkeit als «ein Massstab der äusseren Beziehungen von Personen
und sozialen Strukturen […]» und «[…] eine Tugend bzw. innere Haltung
des Menschen»461 unterscheiden muss.

«Innere» und «äußere» Gerechtigkeit bauen auf der Moralfähigkeit als
Voraussetzung für menschliches Entscheiden und gerechtes Handeln auf.
Gerechte Handlungen und Entscheidungen sind nur möglich, wenn man
sie aus freien Stücken treffen kann und damit auch für sie verantwortlich
ist. Subjekte der Gerechtigkeit müssen also diese Voraussetzungen erfüllen.

Es kann verschiedene Objekte der Gerechtigkeit geben: u.a. Personen
und ihre Handlungen, Entscheidungen, Institutionen im weiteren Sinne,
analytische Überlegungen, kreative Gedanken, Ergebnisse menschlicher In‐
teraktionen (z. B. Verträge), Biografien, Güterverteilung, politische Lösun‐
gen.462

Darüber hinaus kann Gerechtigkeit nach Peter Koller in vier Gerechtig‐
keitskonzeptionen unterteilt werden.463 Diese Differenzierung kann eine
Orientierung für Entscheidungs- und Handlungsspielräume geben, die es

455 Ulpian 2005: 1-10.
456 Honecker 1990: 188.
457 Gosepath 2010: 835.
458 Gosepath 2010: 835.
459 Geert 1970: 157.
460 Vgl. Geert 1970: 157.
461 Veith 2004: 316.
462 Vgl. Gosepath 2010: 836.
463 Vgl. Koller 2005.

6.3 Das Prinzip der Gerechtigkeit

129

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ermöglichen, in jeder spezifischen und individuellen Situation gerecht und
fair zu sein:

1. Tauschgerechtigkeit (z. B. Gleichheit von Leistung und Gegenleistung
[z. B. Lohn])

2. Politische Gerechtigkeit (demokratische Mitbestimmungsprozesse, bei
denen eine unparteiische Machtausübung dazu dient, jedem Einzelnen
seine Rechte und soziales Miteinander zu gewähren)

3. Korrektive Gerechtigkeit (Schadensersatzzahlungen zur Wiedergutma‐
chung von Schäden und Bestrafung für die Wiedergutmachung von
Unrecht)

4. Verteilungsgerechtigkeit (gleiche Verteilung von Gemeinschaftsgütern
[z.B. Bildungsmöglichkeiten, Zugang zum Arbeitsmarkt, Einkommens‐
chancen] und Lasten [z.B. Steuern]).

Gerechtigkeit strebt nach Gleichheit oder Gleichbehandlung. In der erst‐
genannten Gerechtigkeitsonzeption wird Gleiches gleich und Ungleiches
ungleich behandelt.464 In der zweiten und dritten Gerechtigkeitskonzep‐
tion werden alle Menschen gleich behandelt. In der vierten Gerechtig‐
keitskonzeption, der Verteilungsgerechtigkeit, kann die Gleichheit oder
Gleichbehandlung anhand der folgenden drei Kriterien gemessen werden:
Die Gleichbehandlung basiert entweder auf Leistung, auf Bedarf oder auf
Gleichheit.

Gleichbehandlung aufgrund von Leistung bedeutet, dass gleiche Leistung
zu gleicher Gegenleistung führt. Auf diese Weise werden Ungleichheiten
(z. B. bei Löhnen, Eigentum usw.), die aufgrund ungleicher Leistung entste‐
hen, gerechtfertigt.

Bedarfsgerechte Gleichbehandlung bedeutet, dass allen Menschen das
gleiche Maß an Bedürfnisbefriedigung zusteht. Zur Individualität des Men‐
schen gehören jedoch unter anderem unterschiedliche Bedürfnisse, die
spezifische, ungleiche Maßnahmen erfordern, um das gleiche Maß an
Bedürfnisbefriedigung zu erreichen (z. B. besondere Fördermaßnahmen,
soziale Sicherheit usw.).

Gleichbehandlung auf der Basis von Gleichheit bedeutet, dass Güter und
Lasten gleichmäßig auf die Menschen verteilt werden (unabhängig von
Leistung, Bedürftigkeit etc.), um der Gleichheit aller Menschen möglichst
genau zu entsprechen (z.B. Zugang zu Bildung). Unterschiede hinsichtlich
von Leistung, Bedürfnis etc. werden vernachlässigt. So haben alle Men‐

464 Vgl. Aristoteles, Nikomachische Ethik V, 6-7.

6 Instrumente für die ethische Bewertung

130

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schen den gleichen Zugang zu der gleichen Anzahl von Dienstleistungen,
ohne dass ihre Unterschiede berücksichtigt werden. Die Gleichheit der
Leistungen entspricht den Unterschieden der Individuen: Menschen sind
nur dann gleich, wenn alle Menschen ihre unterschiedlichen Bedürfnisse in
gleichem Maße befriedigen können.

Mit anderen Worten: Einerseits werden Ungleichheiten oder Ungleich‐
behandlungen aufgrund von Leistung, Bedarf und Gleichheit unter be‐
stimmten Umständen akzeptiert. Andererseits wird deutlich, dass je nach
Gerechtigkeitsbegriff die moralische Bewertung z.B. einer Entscheidung,
einer Handlung oder eines Status unterschiedlich ausfallen kann. Schließ‐
lich kann eine Entscheidung oder eine Handlung auch dann ungerecht
sein, wenn ihr Entscheidungsprozess auf dem freien Willen der zustimmen‐
den Personen beruht. All dies macht unter anderem die Weite des Begriffs
der Gerechtigkeit aus. Gleichzeitig besteht gerade an dieser Stelle Klärungs‐
bedarf.

Auch die Definition des Horizontes der Gerechtigkeit erweist sich als
umstritten. Die Pflichten, die sich aus der Gerechtigkeit ergeben, werden
mit einer universellen oder partikularen Dimension verstanden.

Mit beiden Problemen verbunden ist die Frage nach der Bezugsebene
der Gerechtigkeit, denn diese trägt dazu bei, Klarheit zu schaffen. Worauf
bezieht man sich, wenn man entscheidet, welche Gerechtigkeitskonzeption
man in welchem Ausmaß verwendet?

Alle vier Gerechtigkeitskonzeptionen können unter dem Gesichtspunkt
der «sozialen Gerechtigkeit»465 betrachtet werden. Luigi Taparelli versteht
soziale Gerechtigkeit als «giustizia fra uomo e uomo»466. «Soziale Gerech‐
tigkeit» ist kein eigenständiger Begriff von Gerechtigkeit, sondern beein‐
flusst einen oder mehrere Gerechtigkeitsbegriffe.467 Soziale Gerechtigkeit
muss dynamisch verstanden werden, wobei «Programme und Rollen ent‐
sprechend neu zu formulieren [sind], um der veränderten Wirklichkeit ge‐
recht zu werden»468. Soziale Gerechtigkeit zielt vor allem auf eine «gerechte
Ordnung, in der die unterschiedlichsten Interessen von Gruppen und Ein‐
zelnen auszugleichen und ins rechte Verhältnis zueinander gebracht werden
müssen»469. Die Bedeutung von sozialer Gerechtigkeit kann sogar erweitert

465 Vgl. Kramer 1992: 45.
466 Taparelli 1855: Nummer 354.
467 Vgl. Giers 1957; Anzenbacher 1998: 221-224.
468 Glatzel 2000: 148.
469 Glatzel 2000: 148.

6.3 Das Prinzip der Gerechtigkeit

131

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


werden «als die sittliche Berücksichtigung solcher prinzipiell gleichen Frei‐
heiten bzw. das fortgesetzte sittlich-praktische Bemühen um die Schaffung
der Möglichkeitsbedingungen, unter denen sich Freiheit im sozialen Raum
als Partizipation an allen sie betreffenden Vorgängen verwirklichen kann,
wobei diese Verwirklichung durch ein Ethos getragen werden muss, das solche
Verwirklichungen von Freiheit in Strukturen und Institutionen Form und
Stabilität verleiht»470. Eine ähnliche Sichtweise besteht darin, soziale Ge‐
rechtigkeit als Gerechtigkeit für das Gemeinwohl zu verstehen, was «Räu‐
me [eröffnet] für die Thematisierung von Gerechtigkeitsproblemen nicht
nur im Hinblick auf den Staat, sondern auf eine Vielzahl gesellschaftli‐
cher Akteure. Dies wird zunehmend wichtiger dort, wo aus verschiedenen
Gründen jedenfalls die Rolle des Staates, wenn nicht sogar die der Politik
im allgemeinen immer weiter reduziert und die Verantwortung für soziale
Zuträglichkeit oder Unzuträglichkeit der obwaltenden Verhältnisse entspre‐
chend stärker auf Institutionen im zivilgesellschaftlichen Bereich bzw. im
privatwirtschaftlichen Sektor verlagert wird»471.

Abgesehen von den Entscheidungen, die nach dem oben Gesagten einer
Begründung bedürfen, muss auch die Verwendung des Begriffs Gerechtig‐
keit begründet werden. Wenn z.B. Menschen und ihre Handlungen, Ent‐
scheidungen, Institutionen im weiteren Sinne, analytische Überlegungen,
kreative Gedanken, Ergebnisse menschlicher Interaktionen (z.B. Verträge),
Biographien, Güterverteilung, politische Lösungen als gerecht bezeichnet
werden, wird eine Begründung gefordert. In dieser Herausforderung ist
die Unparteilichkeit richtungsweisend: Wenn man einen unparteiischen
Standpunkt einnimmt, wird man jemanden oder etwas als gerecht oder
ungerecht beurteilen. Um diesen unparteiischen Standpunkt einnehmen
zu können, gibt es im aktuellen Gerechtigkeitsdiskurs vier Denkmodel‐
le:472 den zufälligen unabhängigen Beobachter,473 einen Rollentausch der
Beteiligten,474 die Universalisierbarkeit475 oder den «Schleier des Nichtwis‐
sens»476.

Darüber hinaus müssen Gründe angegeben werden, wenn ein Anspruch
auf Gerechtigkeit formuliert wird oder sich aus einem Anspruch auf Ge‐

470 Nothelle-Wildfeuer 1999: 85, Hervorhebung im Text.
471 Hoppe 2002: 37.
472 Vgl. Gosepath 2010: 837.
473 Vgl. Smith 2004.
474 Vgl. Baier 1974.
475 Vgl. Hase 1992.
476 Vgl. Rawls 1971.

6 Instrumente für die ethische Bewertung

132

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


rechtigkeit moralische Pflichten ergeben. Dies können unter anderem ein
Verweis auf das Naturrecht, die Achtung der Menschenwürde, ein Recht auf
Begründung, die Gegenseitigkeit der Vorteile für die Beteiligten oder ein
ideeller Diskurs sein.477

6.3.2 Das Spannungsverhältnis zwischen Recht und Gerechtigkeit

Gerechtigkeit kann bedeuten, gesellschaftliche Gesetze zu erlassen, um für
Ordnung zu sorgen. Wenn es noch keine Ordnung gibt oder der Zustand
einer Gesellschaft nicht der Gerechtigkeit entspricht, ist es Aufgabe der
Gerechtigkeit, dies zu ändern und eine gerechte Ordnung einzuführen.

Wenn es in einer Gemeinschaft oder Gesellschaft eine Ordnung gibt,
müssen die Regeln und Vorschriften, die diese Ordnung umsetzen, im
Interesse der allgemeinen Gerechtigkeit respektiert werden. Aristoteles lässt
sich wie folgt zusammenfassen: Gerecht ist, wer die Gesetze achtet. Da die
Gesetze auf einem Gesetzgebungsakt beruhen, erhalten sie dadurch ihre
Legitimität.478 Das bedeutet, dass z.B. die Exekutive und die Behörden eines
Staates die geltenden Gesetze präzise und professionell umsetzen müssen.

Dennoch kann die solidarische Gerechtigkeit die Spannung zwischen
Recht und Gerechtigkeit hervorheben. Diese kann sich aus der Tatsache er‐
geben, dass die bestehende Ordnung einer Gemeinschaft oder Gesellschaft
nie so sein kann, wie sie sein sollte. Das Streben nach einem reinen und
perfekten Ausdruck der Gerechtigkeit an sich erfordert ständige Korrektu‐
ren und Anpassungen an eine sich verändernde Realität. Gesetze, die als
Ausdruck einer rechtlichen Überlegung formuliert wurden, können ihre
Ziele verfehlen, der Gemeinschaft schaden oder in einem neuen, realen
Kontext unrechtmäßig sein. In dieser Situation werden diejenigen, die
von dieser Situation profitieren, versuchen, diese Ungerechtigkeit als po‐
sitives Recht aufrechtzuerhalten. Die Benachteiligten werden versuchen,
gegen diese ungerechte Behandlung zu kämpfen, um sich aus dieser Situa‐
tion zu befreien. In diesem Zusammenhang wird Gerechtigkeit nicht als
Pflicht verstanden, die auf der Bejahung des Gesetzes beruht, sondern
als soziale Gerechtigkeit, die unmittelbar auf das Gemeinwohl bezogen ist.
Aristoteles versteht Gerechtigkeit in diesem Sinne auch als Gleichheit:479

477 Vgl. Gosepath 2010: 837.
478 Vgl. Aristoteles, Nikomachische Ethik: V, 1-3.
479 Vgl. Aristoteles, Nikomachische Ethik: V, 1-2.

6.3 Das Prinzip der Gerechtigkeit

133

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Soziale Gerechtigkeit480 verlangt z.B. von der Exekutive und den Behörden
eines Staates, aber auch von der Zivilgesellschaft und der Bevölkerung in
einem Staat, die über die Entscheidungen und Handlungen der Regierung
und der Behörden wachen muss, dass diese ihren Entscheidungs- und
Handlungsspielraum so nutzen, dass sie in jeder der konkreten und indivi‐
duellen Situationen gerecht und fair sind. Zu enge und strenge Gesetze,
die keinen Spielraum für Interpretationen lassen, würden in bestimmten
Fällen zu ungerechten Situationen führen. Die Notwendigkeit der Kontext‐
ualisierung wird daran deutlich, dass es weder Aufgabe noch Möglichkeit
rechtlicher Regelungen ist, alle möglichen Situationen der menschlichen
Existenz präzise zu regeln. Der Entscheidungs- und Handlungsspielraum
ist eine Herausforderung, weil im Zuge der Kontextualisierung die Gefahr
der Beliebigkeit besteht. Die Menschenrechte können als klar definierter
ethischer Referenzpunkt gegen Beliebigkeit eingesetzt werden. Der Ethik
kommt bei dieser kritischen Bewertung eine besondere Bedeutung zu, denn
sie prüft, «ob die real existierenden gesellschaftlichen Systeme, Verhältnisse
und Einrichtungen als Voraussetzungen für ein gutes Leben aller Einzelnen
den Kriterien der Gerechtigkeit und des Gemeinwohls entsprechen.»481

Diese kritische Aufgabe ist möglich aufgrund einer normativen Haltung
gegenüber Gesetzen und Institutionen, die offen für Veränderungen ist.
Diese Haltung beruht auf der Wahrnehmung einer komplementären Ge‐
horsamsverantwortung gegenüber Normen, Ordnungen und Institutionen
sowie einer Gestaltungsverantwortung.482

6.3.3 Omni-dynamisch soziale Gerechtigkeit

Angesichts der vier oben vorgestellten Gerechtigkeitskonzeptionen, der
Tauschgerechtigkeit, der politischen Gerechtigkeit, der korrektiven Gerech‐
tigkeit und der Verteilungsgerechtigkeit sowie ihrer jeweiligen Schwierig‐
keiten oder Herausforderungen kann sich die Frage stellen, wie mit diesen
vier Gerechtigkeitskonzeptionen aus einer ethischen Perspektive umzuge‐
hen ist und welche der vier Gerechtigkeitskonzeptionen zu bevorzugen
ist. Das Konzept der omni-dynamischen sozialen Gerechtigkeit adressiert
diese Frage. Ausgehend von den obigen Ausführungen geht es nicht darum,

480 Vgl. Nothelle-Wildfeuer 1999: 86-343.
481 Remele 2009: 194.
482 Vgl. Remele 2009: 194.

6 Instrumente für die ethische Bewertung

134

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ein oder mehrere Gerechtigkeitskonzeptionen auszuschließen, sondern sie
aus ethischer Perspektive zunächst in Verbindung mit dem Leitprinzip der
sozialen Gerechtigkeit zu denken und dieses auf alle vier Gerechtigkeits‐
konzeptionen prägend einwirken zu lassen.

Zweitens sind diese vier Gerechtigkeitskonzeptionen zusammen zu den‐
ken, um eine einseitige Betrachtungsweise der Gerechtigkeit zu vermeiden
und zu einem umfassenden Verständnis von Gerechtigkeit zu gelangen. Alle
vier Gerechtigkeitskonzeptionen werden in einer negativen Zusammenge‐
hörigkeit zueinander wahrgenommen. Im Gegensatz zur positiven Zusam‐
mengehörigkeit bedeutet dies nicht, dass Gerechtigkeit immer alle vier Ge‐
rechtigkeitskonzeptionen umfassen muss. Negative Zusammengehörigkeit
bedeutet, dass alle vier Gerechtigkeitskonzeptionen integriert oder rationa‐
le Gründe angeführt werden müssen, wenn ein oder mehrere Gerechtig‐
keitskonzeptionen nicht berücksichtigt werden können. Gerechtigkeit wird
also als omni-dynamisch verstanden (da sie in der Interaktion aller vier
Gerechtigkeitskonzeptionen gedacht wird).

Drittens ist es auf der Grundlage des bisher Gesagten aus ethischer Sicht
sinnvoll, die Verteilungsgerechtigkeit in den Mittelpunkt zu stellen – zum
einen bei der Bestimmung des Verhältnisses zwischen Verteilungsgerechtig‐
keit und den anderen Gerechtigkeitskonzeptionen, zum anderen bei ihrer
praktischen Umsetzung. In beiden Fällen wird die Verteilungsgerechtigkeit
zusammen mit dem Leitprinzip der sozialen Gerechtigkeit gedacht. In die‐
sem Sinne ist die Gerechtigkeit als omni-dynamisch soziale Gerechtigkeit zu
verstehen.

Der Vorrang der Verteilungsgerechtigkeit für die Gleichheit aller Men‐
schen lässt sich mit der Menschenwürde aller Menschen und mit den
Menschenrechten begründen, die im nachfolgenden Unterkapitel erläutert
und ethisch begründet werden.

Die Menschenwürde aller Menschen und die Menschenrechte werden
auch bei der materiellen Definition der omni-dynamischen sozialen Gerech‐
tigkeit und bei der Formulierung von Kriterien als Referenzbegriffe oder
tertium comparationis verwendet. Denn omni-dynamisch soziale Gerech‐
tigkeit muss sich an etwas orientieren. Bei der Verteilungsgerechtigkeit
beispielsweise muss zum einen definiert werden, was gerecht verteilt wer‐
den soll, und zum anderen, nach welchen Kriterien sichergestellt werden
kann, dass die Verteilung des zu Verteilenden auch wirklich gerecht ist.
Bei der Entscheidung über die materielle Höhe der Abgaben stellt sich u.a.
die folgende Herausforderung: «Gerechtigkeitsvorstellungen sind insofern

6.3 Das Prinzip der Gerechtigkeit

135

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


pluralistisch, als sie sich nicht alle durch ein einziges grundlegendes Vertei‐
lungsprinzip erklären lassen; vielmehr berufen sich Menschen, wenn sie die
Gerechtigkeit einer Güterverteilung beurteilen sollen, typischerweise auf
mehrere Verteilungskriterien und kommen durch Abwägen dieser Kriteri‐
en gegeneinander zu einem Gesamturteil.»483 In diesem Zusammenhang
bietet die Ethik eine Orientierung: «Alle modernen Konzeptionen der Ge‐
rechtigkeit akzeptieren eine gemeinsame Grundnorm: Alle Menschen sind
als prinzipiell gleichwertig zu achten, d. h. mit gleicher Würde versehen.
Deshalb soll jeder Mensch mit gleicher Achtung und gleicher Rücksicht be‐
handelt werden. Je nachdem, wie die verschiedenen Konzeptionen der Ge‐
rechtigkeit die Grundnorm gleicher Würde näher verstehen, ergeben sich
unterschiedliche Auffassungen über das jeweils Angemessene bzw. Gerech‐
te unter Gleichen.»484 Es gibt eine Notwendigkeit einer solchen Grund‐
norm: «Im Blick auf das Gemeinwohl als Zielwert erweist sich folgender
Gedanke als zentral: Einerseits herrscht in den zeitgenössischen Überle‐
gungen die weit verbreitete Überzeugung, dass sich unter den Bedingun‐
gen neuzeitlich-modernen Denkens und mit Blick auf pluralistische und
individualisierte Gesellschaften keine inhaltlich gefüllte, gemeinsame und
allgemein verbindlich zu machende Vorstellung des guten oder gelingenden
Lebens mehr entfalten lässt, an die sowohl das politische Gemeinwesen als
auch das Individuum gebunden wäre. Andererseits artikuliert sich in der
Rede vom Gemeinwohl die gegenwärtig höchst aktuelle Erkenntnis, dass
menschliches Zusammenleben in der Gesellschaft nur dann gelingen kann,
wenn es zumindest einen Minimalkonsens im Blick auf bestimmte unver‐
zichtbare Grundlagen des wertgebundenen Zusammenlebens der Glieder
einer Gesellschaft gibt.»485

Die Menschenwürde verlangt z.B., dass die Verteilungsgerechtigkeit die
Menschenwürde unabhängig von oder sogar gegen menschliches Verhalten
bei der Herstellung von Gerechtigkeit und Gleichheit achtet,486 dass die
Menschenwürde nicht in etwas Verwirklichbares umgewandelt wird487 und
dass Menschen die Menschenwürde nicht aufgrund von ihnen begangener
besonders schwerer Menschenrechtsverletzungen abgesprochen wird.

483 Miller 1992: 558.
484 Gosepath 2010: 837.
485 Nothelle-Wildfeuer 2008: 148.
486 Vgl. Wolbert 2003: 167.
487 Vgl. Wetz 1998: 181.

6 Instrumente für die ethische Bewertung

136

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Darüber hinaus dominiert die Menschenwürde die materielle Bestim‐
mung der Verteilungsgerechtigkeit insofern, als sie die moralische Dimen‐
sion des Menschen zu beachten hat, «die Fähigkeit des Menschen zur
Moralität. Als Person hat der Mensch einen Selbststand, da er sich in
ein Verhältnis zu sich selbst und seinen Handlungen setzen, über sich
selbst reflektieren und seine Lebensformen und Grundhaltungen frei selbst
bestimmen kann.»488 Andererseits darf sie die wesentlichen, nicht-mora‐
lischen Elemente der menschlichen Existenz (wie Nahrung, Unterkunft,
medizinische Grundversorgung usw.) nicht außer Acht lassen.489

Eine Antwort auf die Frage, welchen Horizont die Verteilungsgerechtig‐
keit zu umfassen hat, lässt sich aus der Menschenwürde ableiten. Durch
die Berücksichtigung der Menschenwürde wird deutlich, dass der Mensch
im Zentrum der materiellen Bestimmung von Verteilungsgerechtigkeit ste‐
hen muss. Wenn Verteilungsgerechtigkeit um den Menschen kreist (und
nicht etwa um besondere Beziehungsnähe, die Zugehörigkeit zu einem
bestimmten Kollektiv, die Herkunft aus einem bestimmten Territorium
usw.), muss Verteilungsgerechtigkeit universell gedacht werden und sich
auf den globalen Horizont beziehen. Vor dem Hintergrund der Menschen‐
würde müsste eine Begründung für einen lokalen Horizont gute (d.h.
rational begründete) Gründe vorbringen, warum zwischen Menschen Un‐
terscheidungen getroffen werden können, die einen lokalen Horizont der
Verteilungsgerechtigkeit rechtfertigen. Beispielsweise könnte sie u.a. die
Unterschiede in den Gerechtigkeitshorizonten aufführen, die sich aus dem
Vergleich von John Rawls' «A Theory of Justice»490 und John Rawls' «Law
of Peoples491« ergeben:492 Während Rawls in «A Theory of Justice» ein Ge‐
rechtigkeitssystem mit einem Ausgleich zwischen den Wohlhabenden und
den Benachteiligten für eine Gesellschaft mit einem lokalen Horizont für
das Gemeinwohl entwirft, lehnt er in «Law of Peoples» einen solchen Aus‐
gleich ab. Letzteres beinhaltet implizit eine Unterscheidung zwischen Men‐
schen, die nicht legitimiert werden kann, weil sie nicht rational begründbar
ist. Diese Unterscheidung kann also rational nicht überzeugend sein, weil
sie mit der Menschenwürde brechen würde, da diese die Gleichheit aller
Menschen als Menschen manifestiert. «1) Jede Form von Solidarisierung,

488 Witschen 2002: 14.
489 Vgl. Witschen 2002: 15.
490 Vgl. Rawls 1971.
491 Vgl. Rawls 1999.
492 Vgl. Singer 2004: 176-180.

6.3 Das Prinzip der Gerechtigkeit

137

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die sich auf gleichzeitiger Missachtung des Allgemeingültigkeitsanspruchs
der Menschenwürde gründet, ist ethisch verwerflich. [...] 2. Jede Form von
Solidarisierung, die dem Anspruch der Menschenwürde faktisch nur im
Blick auf die eigene Gruppe und deren Zielsetzung Rechnung trägt, bleibt
ethisch defizitär.»493

Nach diesen Überlegungen besteht Gerechtigkeit nicht nur aus verant‐
wortungsvollen Beziehungen zwischen dem Einzelnen und seinen Mitmen‐
schen, zwischen dem Einzelnen und der Gesellschaft, sondern auch zwi‐
schen der Gesellschaft und den Gesellschaften – mit einem universellen
Horizont.

Wenn aber omni-dynamisch soziale Gerechtigkeit mit einem globalen
Horizont gedacht werden muss, so folgt daraus zum einen, dass auch die
entsprechenden Pflichten mit einem universellen Maßstab gedacht werden
müssen. Zum anderen ist hinsichtlich der materiellen Reichweite der Ver‐
pflichtung zu bedenken, dass nicht «nur» alle Menschen Adressat:innen
dieser Verpflichtung sind, sondern alle Menschen als Menschen (d.h. Men‐
schen, denen die Möglichkeit gegeben wird, als Menschen mit Menschen‐
würde zu leben).

Schließlich sind alle drei Beziehungen – zwischen dem Einzelnen und
seinen Mitmenschen, zwischen dem Einzelnen und der Gesellschaft, aber
auch zwischen der Gesellschaft und den Gesellschaften – nicht vertretbar
zeitlich zu begrenzen. Das bedeutet, dass Verteilungsgerechtigkeit genera‐
tionenübergreifend und mit einem universellen Horizont gedacht werden
muss. Die intergenerationelle Gerechtigkeit besteht im Wesentlichen aus
vier Postulaten: bei allen Handlungen die kommenden Generationen zu
berücksichtigen; nicht mehr Ressourcen zu verbrauchen, als nachwachsen;
die Ressourcen global gerecht zu verteilen; die natürlichen Rhythmen zu
respektieren.494

6.3.4 Omni-dynamisch soziale Gerechtigkeit und intergenerationelle
Gerechtigkeit

Als ethisches Instrument für die digitale Transformation und die Nutzung
datenbasierter Systeme sollte das Prinzip der Gerechtigkeit, verstanden
als omni-dynamisch soziale Gerechtigkeit, die Zukunftsperspektive stärker

493 Korff 1989: 45.
494 Vgl. Vogt 2005: 141-159.

6 Instrumente für die ethische Bewertung

138

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gewichten, indem künftige Generationen als Subjekte und Objekte der
Gerechtigkeit sowie die Zukunft als Horizont der Gerechtigkeit einbezogen
werden. «Intergenerationelle Gerechtigkeit» kann wie folgt definiert wer‐
den: «Eine Gesellschaft ist intergenerationell gerecht, wenn jede Generati‐
on ihren fairen Anteil dazu beiträgt, dass die Mitglieder der nachfolgenden
Generationen innerhalb und außerhalb ihrer Grenzen ihre Bedürfnisse
befriedigen, ernsthaften Schaden vermeiden und die Möglichkeit haben,
Dinge von Wert zu genießen.»495 «Generationenübergreifende Gerechtig‐
keit» rahmt den Horizont der Gerechtigkeit nicht nur als global ein –
wobei alle Menschen als potenzielle Subjekte und Objekte der Gerechtig‐
keit betrachtet werden –, sondern auch als ein «generationenübergreifendes
Kontinuum, das sich unbegrenzt in die Zukunft erstreckt»496 und das sich
zur Vergangenheit hin öffnet – in Anerkennung dessen, was frühere Gene‐
rationen beigetragen und geopfert haben497 und welche Ungerechtigkeiten
sie ebenfalls erlitten haben. Die Grenzen dieses generationsübergreifenden
Kontinuums bleiben offen. Das macht es schwieriger, sich eine genaue Vor‐
stellung davon zu machen, was Generationengerechtigkeit bedeutet, weil
man vor allem im Falle der Zukunft nicht genau weiß, was zu erwarten
ist.498 «In unserem Bemühen, künftigen Generationen gerecht zu werden,
bewegen wir uns in einem Nebel der Unsicherheit. Ungewissheit bedeutet
nicht, dass Gerechtigkeit zwischen den Generationen unmöglich ist oder
dass es egal ist, was wir tun. Die Antwort auf die Ungewissheit besteht
darin, so rational wie möglich zu sein – die verfügbaren Beweise zu prüfen
und entsprechend zu handeln – und das Beste zu tun, was wir können, um
bekannte Risiken zu mindern.»499

Das Konzept der «intergenerationellen Gerechtigkeit» scheint ein ad‐
äquates Prinzip zu bilden, um die Bedürfnisse und Interessen nicht nur der
gegenwärtigen Menschen, sondern auch vergangener und zukünftiger Ge‐
nerationen in fairer Weise auszugleichen. Die «intergenerationelle Gerech‐
tigkeit» steht vor der Herausforderung, dass die Herausforderungen und
Probleme der Gegenwart dringlicher sind als die der Zukunft, und dass die
unbestimmte zeitliche Offenheit von «intergenerationell» einen Klärungs‐
bedarf und eine Distanz zwischen den gegenwärtigen Subjekten und Ob‐
jekten der Gerechtigkeit und den zukünftigen Subjekten und Objekten

495 Thompson 2010: 6; vgl. auch Vogt 2005: 141-159.
496 Thompson 2010: 6.
497 Vgl. Thompson 2010: 6.
498 Vgl. Wolf 2003.
499 Thompson 2010: 9.

6.3 Das Prinzip der Gerechtigkeit

139

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Gerechtigkeit provoziert. Darüber hinaus muss die praktische Rele‐
vanz der «intergenerationellen Gerechtigkeit» angesichts der hochkomple‐
xen und schwer überschaubaren Welt der Gegenwart bewiesen werden.
Die Vorstellung, zukünftige Entwicklungen mit der notwendigen Präzision
abschätzen zu können, um gerechtigkeitsrelevante Verantwortlichkeiten,
Pflichten, Rechte und Ansprüche definieren zu können, scheint für den
Menschen unerreichbar.

Darüber hinaus muss die Legitimität der «intergenerationellen Gerech‐
tigkeit» ethisch begründet werden, u.a. weil sie unendlich ist und vermut‐
lich einen Ansatzpunkt für jeden Wunsch darstellt. Im folgenden Unterka‐
pitel wird dies bei der Begründung der Menschenrechte auf der Grundlage
des Prinzips der Verletzbarkeit angesprochen.

Die Beantwortung der Frage, wie wir intergenerationelle Gerechtigkeit
begründen können, verschärft die Beweislast, weil eine Bewertung der Ge‐
rechtigkeit in der Gegenwart durch die Konstruktion der Unparteilichkeit
(oder eines unparteiischen Standpunkts) innerhalb des Diskurses der ge‐
genwärtigen moralischen Gemeinschaft (z.B. mit dem «Schleier des Nicht‐
wissens»500) gerechtfertigt werden kann, während die intergenerationelle
Gerechtigkeit auch begründen muss, warum zu den potenziellen Subjek‐
ten und Objekten der intergenerationelle Gerechtigkeit auch zukünftige
Generationen von Menschen gehören.501 Bei dieser Frage spielen die Men‐
schenrechte als ethischer Referenzpunkt eine wesentliche Rolle, denn man
kann die Herausforderung der Begründung intergenerationeller Gerechtig‐
keit mit dem Hinweis angehen, dass, wenn sich begründen lässt, dass alle
Menschen (auch künftige) Träger:innen von Menschenrechten sind, ihre
Menschenrechte in der Gegenwart und in der Zukunft geachtet werden
müssen und es daher eine ethische Notwendigkeit intergenerationeller Ge‐
rechtigkeit gibt.

Darüber hinaus ist die Idee der intergenerationelle Gerechtigkeit mit
Zweifeln und Skepsis behaftet, ob sie überhaupt realistisch ist. «Diese Argu‐
mentation beruht auf zwei Annahmen: dass die Menschen überwiegend
eigennützig sind und dass ihre Interessen ihnen keinen Anlass geben,
sich um das Schicksal künftiger Generationen oder von Menschen in ande‐
ren Ländern zu kümmern.»502 Diese Annahmen können in Frage gestellt
werden, indem «die Unsicherheit darüber, was zu tun ist und wie es zu

500 Vgl. Rawls 1971: 136-142; Dierksmeier 2006.
501 Vgl. Gosseries 2008.
502 Thompson 2010: 18.

6 Instrumente für die ethische Bewertung

140

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tun ist, und die Angst derjenigen, die glauben, dass sie ernsthaft benach‐
teiligt werden»503, als Hauptherausforderung für die Verwirklichung der
intergenerationelle Gerechtigkeit hervorgehoben wird, die «eher aus dem
Versagen der Institutionen als aus Mängeln der menschlichen Natur»504

resultiert. Kombiniert man diese Beobachtung mit den Menschenrechten
als ethischem Referenzpunkt, kommt man mit diesem institutionellen An‐
satz einem institutionellen Verständnis von Menschenrechten nahe: «Nach
dem interaktionellen Verständnis der Menschenrechte haben Regierungen
und Individuen die Verantwortung, die Menschenrechte nicht zu verletzen.
Nach meinem institutionellen Verständnis hingegen besteht ihre Verant‐
wortung darin, sich für eine institutionelle Ordnung und eine öffentliche
Kultur einzusetzen, die allen Mitgliedern der Gesellschaft einen sicheren
Zugang zu den Objekten ihrer Menschenrechte gewährleisten.»505 Wäh‐
rend das institutionelle Verständnis der Menschenrechte eine wichtige Kraft
für die Verwirklichung der Menschenrechte – und als Konsequenz der
intergenerationellen Gerechtigkeit – in Betracht zieht, scheint es schwie‐
rig zu zeigen, warum Institutionen oder Institutionen-Systeme oder das
globale Institutionen-System (die Gesamtheit aller Institutionen weltweit)
auf einer anderen Ebene als staatliche und nichtstaatliche Akteure stehen
sollten und warum auf diese Weise menschenrechtsrelevante Bedrohungen
(oder Anliegen der intergenerationellen Gerechtigkeit) nur offizielle Bedro‐
hungen sind, weil dies der Rolle staatlicher und nichtstaatlicher Akteure
für die Umsetzung und Verwirklichung der Menschenrechte506 oder der
intergenerationellen Gerechtigkeit nicht angemessen ist. Die mangelnde
Angemessenheit wird aus der Perspektive einer Menschenrechtsträger:in,
eines Opfers einer Menschenrechtsverletzung oder eines Objekts der inter‐
generationellen Gerechtigkeit deutlich. Für eine Träger:in von Menschen‐
rechten, für ein Opfer einer Menschenrechtsverletzung oder für ein Objekt
von intergenerationeller Gerechtigkeit kann die Erfüllung von Menschen‐
rechten, die Beendigung einer Menschenrechtsverletzung oder die Verwirk‐
lichung von intergenerationeller Gerechtigkeit auch ohne die Beteiligung
oder den Einfluss einer Institution, eines Institutionensystems oder des glo‐
balen Institutionensystems erfolgen. Wer das Subjekt ist, ändert nichts an
der Bedeutung und dem Gewicht der Verwirklichung der Menschenrechte

503 Thompson 2010: 19.
504 Thompson 2010: 19.
505 Pogge 2002: 65.
506 Vgl. Kirchschläger et al. 2005.

6.3 Das Prinzip der Gerechtigkeit

141

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


oder der intergenerationellen Gerechtigkeit oder einer Menschenrechtsver‐
letzung aufgrund des fundamentalen Charakters der wesentlichen Elemen‐
te und Bereiche der menschlichen Existenz, die von den Menschenrechten
geschützt werden. Aus der Perspektive einer Rechtsträger:in, eines Opfers
einer Menschenrechtsverletzung oder eines Objekts der intergenerationel‐
len Gerechtigkeit versteht man die jeweilige Handlung als Verwirklichung
von Menschenrechten oder intergenerationeller Gerechtigkeit oder als Ver‐
letzung von Menschenrechten als Teil der Frage, ob die jeweilige Handlung
offiziell ist oder nicht.

Das praktische Potential des institutionellen Verständnisses von Men‐
schenrechten und Generationengerechtigkeit macht einen Unterschied für
Theorie und Praxis, aber seine ausschließliche Priorität ist nicht nachweis‐
bar, was auch im Folgenden festgehalten wird: Während Thomas Pogge die
individuelle Verantwortung von institutionellen Entscheidungsträger:innen
einbezieht, kann die gleiche Partizipationsmöglichkeit und der gleiche Ein‐
flussbereich für Individuen außerhalb einer Institution beansprucht werden
– sei es als politische/r Bürger:in, sei es als politische/r Konsument:in
(als «Konsum-Actor»507), ... Eine Ausweitung einer Art «interaktionalen
Menschenrechtsverständnisses», das Thomas Pogge den Entscheidungsträ‐
ger:innen im Innenleben einer Institution und den Individuen in der Welt
außerhalb einer Institution aufgrund ihrer Macht und ihres Einflusses
zuschreibt, ist möglich und notwendig, um den Beitrag staatlicher und
nichtstaatlicher Akteure nicht zu unterschätzen. Nach Thomas Pogge ist
der Einzelne in einer solchen Situation dazu verpflichtet, entweder seine
Verstrickung in die Institution zu beenden oder zu einer entsprechenden
Reform der Institution beizutragen.508 Es besteht eine Verpflichtung, die
Menschenrechtssituation zu verändern, wenn man die Macht und den Ein‐
fluss dazu besitzt. Es erscheint schwierig, diese Einschätzung nur auf das
Innenleben von Institutionen zu beschränken, da Individuen als politische
Bürger:innen, als politische Konsument:innen (als «Konsum-Actors»509)
Macht und Einfluss auf die Verwirklichung der Menschenrechte bzw. der
intergenerationellen Gerechtigkeit haben.

Ein möglicher Einwand gegen diese Ausweitung auf staatliche und nicht‐
staatliche Akteure außerhalb von Institutionen könnte lauten, dass die offi‐
ziellen Akteure so intervenieren müssen, dass sie private Menschenrechts‐

507 Vgl. Kirchschläger 2016c.
508 Vgl. Pogge 2002: 48.
509 Vgl. Kirchschläger 2016c.

6 Instrumente für die ethische Bewertung

142

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


verletzungen vermeiden oder Beiträge zur Verwirklichung von Menschen‐
rechten und intergenerationeller Gerechtigkeit vorschreiben. Die diesem
Einwand zugrunde liegende Annahme würde vermutlich von einem recht
weitgehenden Verständnis des Einflusshorizonts von Institutionen auf eine
individuelle Einflusssphäre ausgehen, das zu weit ginge, da es in Wider‐
spruch zu Elementen des Kerns der Menschenrechte selbst geraten würde,
nämlich der Autonomie des Individuums.

Auch hier kann das institutionelle Verständnis der Menschenrechte bzw.
intergenerationeller Gerechtigkeit einen weiteren zentralen Akteur für die
Umsetzung und Verwirklichung der Menschenrechte und intergeneratio‐
neller Gerechtigkeit – Institutionen, Institutionensysteme und das globa‐
le Institutionensystem – präsentieren, der bisher noch nicht im Fokus
des Diskurses stand. Anstatt diesem Akteur die primäre oder alleinige
Verantwortung zuzuschreiben, erscheint es angemessener, die primäre Ver‐
antwortung für die Umsetzung und Verwirklichung der Menschenrechte
und der intergenerationellen Gerechtigkeit wegen der Durchsetzbarkeit bei
den Staaten zu belassen und zu den Akteur:innen, die mit den Staaten
die Verantwortung für die Umsetzung und Verwirklichung der Menschen‐
rechte und der intergenerationellen Gerechtigkeit teilen – nichtstaatliche
Akteure wie z.B. die Privatwirtschaft, die Zivilgesellschaft, Individuen usw.
–, Institutionen, Institutionensysteme und das globale Institutionensystem
hinzuzufügen. Die Verwirklichung intergenerationeller Gerechtigkeit hängt
weder nur von adäquaten Reformen der Institutionen, des Institutionen‐
systems und des globalen Institutionensystems ab, noch liegt sie allein
in den Händen der Institutionen, des Institutionensystems und des globa‐
len Institutionensystems, sondern sie ist vielmehr von den Staaten510 und
nichtstaatlichen Akteuren wie z.B. dem Privatsektor, der Zivilgesellschaft
und Individuen abhängig. Angedacht ist eine Überwachung der Einhaltung
der intergenerationellen Gerechtigkeit durch einen globalen Gerichtshof511

oder «auch eine der UN-Menschenrechtskommission vergleichbare Kom‐
mission ohne Sanktionsbefugnis wäre hilfreich, die lediglich in der Lage
wäre, Verletzungen von Interessen zukünftiger Generationen wie die Ab‐

510 Zu konkreten Versuchen von Staaten, einen Beitrag zur Generationengerechtigkeit
zu leisten, vgl. Tremmel 2006; Bourg 2006; Shoham / Lamay 2006; Jávor 2006; van
Opstal / Timmerhuis 2006.

511 Vgl. Brown 1989: 121.

6.3 Das Prinzip der Gerechtigkeit

143

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


holzung von Regenwäldern, Wüstenbildung und den Ausstoß von Treib‐
hausgasen öffentlich zu machen und anzuprangern»512.

Schließlich steht die intergenerationelle Gerechtigkeit vor folgender He‐
rausforderung: «Eine Tatsache, die die Praxis der Übernahme von Zu‐
kunftsverantwortung erschwert, ist die Anonymität künftiger Generatio‐
nen, die Ungewissheit des prognostischen Wissens. Beide Tatsachen er‐
leichtern es uns, erkannte Zukunftsgefahren psychologisch zu verdrängen
und im Vergleich zu gegenwärtigen Gefahren zu unterschätzen. Die Ten‐
denz, sich für rein statistische Opfer verantwortlich zu fühlen, ist viel weni‐
ger ausgeprägt als die Tendenz, sich für bekannte Opfer verantwortlich zu
fühlen. Die Tendenz, bestimmte zukünftige Schäden zu vermeiden oder be‐
stimmte zukünftige Vorteile zu nutzen, ist viel ausgeprägter als die Tendenz,
Risiken zu vermeiden oder auf Chancen zu verzichten.»513 Dies ist insbe‐
sondere im Bereich der digitalen Transformation und datenbasierter Syste‐
me relevant. Auch der Einwand, dass man durch heutige Entscheidungen
und Handlungen nicht auf künftige Generationen einwirkt, weil nur durch
das eigene Handeln bestimmt wird, wer später lebt, und dies in der Gegen‐
wart nicht bekannt ist,514 unterstützt diese Herausforderung weiter. Die
folgende Begründung der Menschenrechte liefert eine ethische Grundlage,
auf deren Basis die intergenerationelle Gerechtigkeit zur Überwindung
dieser Herausforderung beitragen kann, indem sie «gute Gründe» (d.h. es
muss denkbar sein, dass alle Menschen in ihrer effektiven Freiheit und
Autonomie sowie ihrer vollen Gleichheit diesen Gründen – innerhalb eines
Denkmodells und nicht innerhalb eines realen globalen Referendums – aus
ethischen Gründen zustimmen würden) für die ethische Legitimität der in‐
tergenerationellen Gerechtigkeit skizziert und die ethische Notwendigkeit
nachweist, die intergenerationelle Gerechtigkeit zu respektieren sowie für
ihre Verwirklichung zu entscheiden und zu handeln. Letzteres beinhaltet
auch die Aufforderung an alle gesellschaftlichen Akteure – staatliche und
nichtstaatliche –, ihre Rolle entsprechend ihrer Macht und ihres Einflusses
bei der Verwirklichung der intergenerationellen Gerechtigkeit zu spielen.

512 Birnbacher 2006: 37.
513 Birnbacher 2006: 37.
514 Vgl. Parfit 1984: 367.

6 Instrumente für die ethische Bewertung

144

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6.3.5 Gerechtigkeit als ethisches Prinzip für datenbasierte Systeme

Ausgehend von den bisherigen Überlegungen ist die Achtung und Verwirk‐
lichung der intergenerationellen, omni-dynamischen sozialen Gerechtigkeit
eine Aufgabe für Menschen und nicht für datenbasierte Systeme. Der
Mensch muss datenbasierte Systeme dazu bringen, gerecht zu handeln.
Der Mensch muss den gerechten Zugang zu datenbasierten Systemen und
deren Nutzen gewährleisten. Der Mensch muss sich bemühen, datenbasier‐
te Systeme unter Berücksichtigung des Prinzips der intergenerationellen,
omni-dynamischen sozialen Gerechtigkeit zu schaffen, zu gestalten, zu pro‐
duzieren und zu nutzen. Datenbasierte Systeme können ihren Teil zu einer
Realisierung der intergenerationellen, omni-dynamischen sozialen Gerech‐
tigkeit beitragen, aber die Menschen müssen sie so enwickeln und herstel‐
len, dass datenbasierte Systeme diesem Ziel dienen, und die Menschen
müssen dafür sorgen, dass sie zu einer Realisierung der intergenerationel‐
len, omni-dynamischen sozialen Gerechtigkeit beitragen.

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte515

6.4.1 Menschenrechte – ein Minimalstandard

Die Menschenrechte sind ein Mindeststandard, der jedem Menschen das
Überleben und ein menschenwürdiges Leben ermöglicht.516 Eigentlich ist
es schade, dass dieser Minimalstandard manchmal als Ideal oder gar als
Utopie517 bezeichnet wird, denn die Menschenrechte bilden einen eher mi‐
nimalistischen Ansatz. Die Menschenrechte schützen die Menschenwürde.
Menschenrechte sind weder maximale moralische Ansprüche noch ein hö‐
heres Ethos. Das bedeutet, dass sie die digitale Transformation und daten‐
basierte Systeme nicht mit ethischen Ansprüchen überfrachten. Vielmehr
sind sie für diesen technologiebasierten Fortschritt realisierbar. Die Men‐
schenrechte haben einen präzisen Fokus, der eine klare Prioritätensetzung
auf der Basis von Minimalstandards, die zuerst eingehalten werden müssen,
fördern kann. Daher können die Menschenrechte beim Agenda-Setting

515 Vgl. Kirchschläger 2019b; Kirchschläger 2018.
516 Vgl. Kirchschläger 2013a: 194-195.
517 Vgl. Moyn 2010.

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

145

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


in der Technologie bei der Festlegung der richtigen Prioritäten und bei
der angemessenen Definition der Einfluss- und Verantwortungsbereiche
helfen.518

6.4.2 Die Multidimensionalität der Menschenrechte

Die Achtung, die Umsetzung, der Schutz und die Verwirklichung der Men‐
schenrechte finden in verschiedenen Dimensionen der Menschenrechte
statt: rechtlich, politisch, historisch und moralisch.

Die rechtliche Dimension der Menschenrechte umfasst Folgendes: «In‐
ternationale Menschenrechte sind völkerrechtlich garantierte Rechtsan‐
sprüche von Personen gegenüber dem Staat oder staatsähnlichen Gebilden,
die grundlegende Aspekte des Menschen und seine Würde in Zeiten der
Freiheit und des Krieges schützen.»519 Die Menschenrechte verpflichten al‐
so in erster Linie den Staat zum Schutz der Menschenrechte. Die Verpflich‐
tungen des Staates umfassen das Handeln (positiv) und das Unterlassen
(negativ). Dies kann auch bedeuten, dass die Menschenrechte rechtlich in
die Souveränität des Staates zum Schutz des Einzelnen eingreifen können.

In seiner rechtlichen Dimension wird der nationale Menschenrechts‐
schutz durch regionale und internationale Menschenrechtsmechanismen
ergänzt, um staatliches Handeln zu überwachen und den universellen
Menschenrechtsschutz durch «doppelte Positivierung» wesentlich zu er‐
gänzen.520 Beide stehen in einem Verhältnis der «gegenseitigen Bestätigung
und Legitimation»521. Auf der Grundlage der Allgemeinen Erklärung der
Menschenrechte von 1948, die man auch als politisches Programm be‐
zeichnen kann, weil sie rechtlich nicht bindend ist, wurden zahlreiche
Menschenrechtsverträge vereinbart (z.B. der Internationale Pakt über bür‐
gerliche und politische Rechte von 1966, der Internationale Pakt über
wirtschaftliche, soziale und kulturelle Rechte von 1966, die UN-Kinder‐
rechtskonvention von 1989), welche die Menschenrechte rechtsverbindlich
machten.522

Die rechtliche Dimension ist für die Verwirklichung der Menschenrechte
von zentraler Bedeutung, denn die Verrechtlichung der Menschenrechte

518 Vgl. Kirchschläger 2013b.
519 Kälin 2004: 17.
520 Neuman 2003: 1864.
521 Besson 2015: 299.
522 Vgl. Nowak 2002; Opitz 2002; Weiss 2007.

6 Instrumente für die ethische Bewertung

146

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


führte zu einer besseren Durchsetzbarkeit und zur Entwicklung des mo‐
dernen Menschenrechtsschutzes auf der Grundlage der Allgemeinen Erklä‐
rung der Menschenrechte von 1948.

Die Menschenrechte wurden in gesetzlichen Bestimmungen auf nationa‐
ler, regionaler und internationaler Ebene verankert. Auf nationaler Ebene
werden die Menschenrechte zu positivem Recht, indem sie in das nationale
Recht aufgenommen werden, z. B. als Grundrechte in einer staatlichen Ver‐
fassung. Diese nationale Verrechtlichung erhöht die Durchsetzungschancen
von Menschenrechten erheblich523 und löst Schwierigkeiten bei der Ausle‐
gung und Konkretisierung durch einen geregelten und kontrollierbaren
rechtlichen Entscheidungsprozess. Sie führt auch zur Schaffung von staatli‐
chen Organen, welche die entsprechenden menschenrechtlichen Aufgaben
des Staates übernehmen. Zugleich müssen nationale und regionale Gesetze
die Universalität der Menschenrechte respektieren, wenn sie Unterschie‐
de zwischen Staatsangehörigen eines Landes oder Kontinents und Bewoh‐
ner:innen eines Landes oder Kontinents und allen anderen festlegen. Es
besteht die Gefahr der Ungleichbehandlung und Ungerechtigkeit, wie sich
heute im Zusammenhang mit der Migration zeigt.524 Angesichts dieser
Herausforderung muss diese Partikularisierung durch die Umwandlung der
Menschenrechte in positives Recht auf internationaler Ebene und durch die
Schaffung internationaler Institutionen und Mechanismen zum Schutz der
Menschenrechte ausgeglichen werden, was eine gute Entwicklung darstellt.
Dieser Prozess muss jedoch ständig hinterfragt werden, um sicherzustellen,
dass die Sache der Menschenrechte immer im Mittelpunkt aller Verände‐
rungen steht. Diese Überprüfung wird notwendig, weil die Menschenrech‐
te auf internationaler Ebene rechtlich begründet sind.525

Die Menschenrechte in ihrer rechtlichen Dimension sind das Ergebnis
von Meinungsbildungs- und Konsensfindungsprozessen, welche die poli‐
tische Dimension der Menschenrechte ausmachen.526 Zur politischen Di‐
mension der Menschenrechte gehören Argumente, die für die Verrechtli‐
chung der Menschenrechte sprechen, wie die leichtere Einklagbarkeit, die
geregelte und kontrollierbare Entscheidungsfindung, die Gewährleistung
der Rechte durch ihre Institutionalisierung sowie mögliche Gegenargumen‐
te. Menschenrechte sind also der Inhalt und – in letzter Konsequenz –

523 Vgl. Alexy 1999.
524 Vgl. Kirchschläger 2016d.
525 Vgl. Buchanan 2015.
526 Vgl. Kirchschläger 2013e; Kirchschläger 2014d.

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

147

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


das Ergebnis eines politischen Diskurses. Schematisch betrachtet werden
moralisch begründete Menschenrechte durch einen politischen Meinungs‐
bildungs- und Entscheidungsprozess in rechtliche Menschenrechte umge‐
wandelt. Im Mittelpunkt des politischen Diskurses stehen nicht die Men‐
schenrechte im Allgemeinen, sondern eine Auswahl von Elementen und
Bereichen, die als wesentlich für die menschliche Existenz angesehen wer‐
den und daher als schützenswert gelten und in den Kanon der Menschen‐
rechte aufgenommen werden sollten. Der politische Diskurs konzentriert
sich auch darauf, wie die für diesen Schutz notwendigen Maßnahmen und
Institutionen geschaffen werden können. Auch öffentliche Erfahrungen
und Überlegungen fließen in diese Diskussion ein.

Die Menschenrechte an sich können auch als erstrebenswerte politische
Aufgabe gesehen werden. Auch wenn die Menschenrechte nur Minimal‐
standards wesentlicher Elemente und Bereiche der menschlichen Existenz
schützen, die der Mensch zum Überleben und Leben als Mensch braucht,
bleiben sie doch ein Diktum, das sich vom realen Leben unterscheidet.
Um diesen Unterschied zu verringern und zu beseitigen, sind politische
Entscheidungen und Handlungen notwendig.

Das Verständnis der Menschenrechte als politische Aufgabe kann dazu
führen, dass Menschenrechte missbraucht und politisch für andere Zwecke
instrumentalisiert werden, was den Menschenrechten schweren und lang‐
fristigen Schaden zufügen kann.

In der politischen Diskussion werden die Menschenrechte angesichts
von Unrechtsrealitäten häufig zur Unterstützung politischer Anliegen her‐
angezogen. Die Forderung nach Menschenrechten kann auch als «Ant‐
wort auf exemplarische Ungerechtigkeiten»527 verstanden werden. Als Teil
der politischen Dimension der Menschenrechte werden individuelle Un‐
rechtserfahrungen oder Ungerechtigkeiten im Allgemeinen sowie Verlet‐
zungen grundlegender Aspekte und Bereiche der menschlichen Existenz
mit der Sprache der Menschenrechte bekämpft. «[D]ie Menschenrechte
[sprechen], trotz der anhaltenden interkulturellen Auseinandersetzungen
über ihre richtige Interpretation, eine Sprache, in der Dissidenten ausdrü‐
cken können, was sie erleiden und was sie von ihren repressiven Regimen
fordern – in Asien, Südamerika und Afrika nicht weniger als in Europa und
den Vereinigten Staaten.»528

527 Brugger 1992: 21.
528 Habermas 1998: 221.

6 Instrumente für die ethische Bewertung

148

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zu bedenken ist auch, dass freie politische Meinungsbildungs- und
Entscheidungsprozesse ohne den Schutz der Menschenrechte nicht denk‐
bar wären, denn nur durch die Menschenrechte ist ein freier politischer
Diskurs möglich: direkt u.a. durch den Schutz des Demokratieprinzips,
der Meinungs- und Informationsfreiheit, der Versammlungsfreiheit und
indirekt durch den Schutz des Rechts auf Leben, des Rechts auf Bildung
etc. Die Menschenrechte selbst schützen das Individuum in seiner Autono‐
mie529 und befähigen und ermutigen das Individuum, sich an politischen
Prozessen zu beteiligen. Demokratische Meinungsbildung und Entschei‐
dungsfindung ist daher auf die Menschenrechte angewiesen; der politische
Diskurs muss sich an den Menschenrechten als rechtlichem und ethischem
Bezugsrahmen orientieren.

Damit verbunden ist die Notwendigkeit, den politischen Diskurs auf
der Grundlage der Menschenrechte als rechtlichem und ethischem Bezugs‐
rahmen zu führen. Politische Debatten müssen sich an bestimmte Regeln
halten, die durch die Menschenrechte definiert sind (z. B. das Recht auf
Nichtdiskriminierung), und sie müssen innerhalb bestimmter Grenzen
bleiben.530

In der politischen Dimension der Menschenrechte wird auch deutlich,
dass die Verwirklichung der Menschenrechte – und der Rechte im Allge‐
meinen – einen bestimmten politischen Konsens erfordert.531

Im Zentrum der politischen Dimension der Menschenrechte steht, wie
oben beschrieben, der politische Diskurs. Er steht nicht für sich allein,
sondern stützt sich unter anderem auf philosophische, religiöse und welt‐
anschauliche Ideen, Überzeugungen, Konzepte, Gedanken und Theorien,
die den Schutz des Menschen in wesentlichen Elementen und Bereichen
der menschlichen Existenz anstreben. Diese philosophischen, weltanschau‐
lichen und religiösen Ideen, Überzeugungen, Begriffe, Gedanken und
Theorien bilden den ersten Teil der moralischen Dimension der Menschen‐
rechte. Die Menschenrechte werden als Rechte verstanden, die über dem
Staat stehen und daher unabhängig vom Staat sind. Dies bedeutet jedoch
nicht, dass die Menschenrechte eine natürliche Eigenschaft des Menschen
sind. Die Menschenrechte in ihrer moralischen Dimension stellen mensch‐
liche Konstruktionen dar, die auf gegenseitigen und absoluten moralischen

529 Vgl. Kirchschläger 2016h.
530 Der Rahmen der politischen Entscheidungsfindung zum Schutz von Minderheiten

vor der Diktatur der Mehrheit, vgl. z.B. Kirchschläger 2014d.
531 Arendt 1949.

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

149

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Pflichten beruhen. Sie sind Teil eines moralischen Kodex, der aus einem
System von Pflichten besteht, das auch andere Pflichten (asymmetrische,
bedingte usw.) enthält. Auf der Grundlage dieser reziproken, unbedingten
moralischen Pflichten erkennen sich alle Menschen gegenseitig als Mitglie‐
der dieser moralischen Gesellschaft und als Träger:innen von Menschen‐
rechten an. Dies ist notwendig, da die reziproken Pflichten allein die
Subjekte und Objekte dieser Pflichten nicht zu Träger:innenn von Rechten
machen können. Es bedarf einer bewussten Entscheidung, um Rechte zu
verleihen.

Wie diese Entscheidungen bzw. die Schaffung von Menschenrechten
und die gegenseitige Anerkennung aller Menschen als Träger:innen von
Menschenrechten begründet werden können, ist Gegenstand der morali‐
schen Dimension der Menschenrechte. Diese Debatte um die Frage, wie
Menschenrechte zu begründen sind, ist auch der Grund dafür, dass die
moralische Dimension der Menschenrechte konstitutiv für die anderen Di‐
mensionen der Menschenrechte und die Menschenrechte insgesamt ist.532

Denn nur die moralische Dimension kennt die conditio sine qua non,
dass eine moralische Begründung notwendig ist, damit die Gründe univer‐
sell anwendbar sind.533 Aufgrund dieser universellen Voraussetzung kann
die moralische Dimension der Menschenrechte die Universalität der Men‐
schenrechte begründen.

Die moralische Dimension der Menschenrechte ist entscheidend für die
Menschenrechtspraxis, weil die Menschenrechtstheorie im Allgemeinen –
entsprechend der Menschenrechtspraxis – eine notwendige Grundlage für
die Menschenrechtspraxis ist: «Die Menschenrechte sind eine soziale Kon‐
struktion, die theoriegeleitet ist. Unter einer Menschenrechtspraxis werden
gemeinhin Aktionen verstanden, in denen wir uns für den Schutz der Men‐
schenrechte einsetzen […] Ein faktisches soziales Handeln und Verhalten,
in dem wir die Menschenrechte beachten, für ihren Schutz uns einsetzen,
gegen ihre Verletzung protestieren, Aktionen organisieren oder Institutio‐
nen schaffen, die die Menschenrechte verwirklichen und schützen, bleibt
dabei von theoretischen Überlegungen geleitet. Freilich, die Theorie darf
hier nicht Selbstzweck werden, es gibt so etwas wie ein Selbstbefriedigungs‐
verbot für Menschenrechtstheorie. Aber eine Praxis, die auf theoretische

532 Vgl. Kirchschläger 2007a.
533 Vgl. Tugendhat 1999.

6 Instrumente für die ethische Bewertung

150

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überlegungen verzichtet, wird, wie sonst auch, blind und gerät in Gefahr,
sich zu verlaufen oder etwas Falsches zu tun.»534

Schließlich kann die Notwendigkeit, die Menschenrechte in ihrer mora‐
lischen Dimension und nicht nur in ihrer rechtlichen, politischen und
historischen Dimension zu verstehen, anhand von fünf Situationen veran‐
schaulicht werden, in denen die Menschenrechte überhaupt nicht oder
zumindest nicht vollständig eingefordert werden könnten, wenn ihre mora‐
lische Dimension nicht berücksichtigt würde:

– Auch wenn jemand in einem Staat lebt, in dem die Menschenrechte nicht
rechtlich eingefordert  werden können, ist  jeder Mensch Träger:in von
Menschenrechten, unabhängig von der offiziellen Sichtweise des Staates.
Gerade in solchen Situationen ist es umso bedeutsamer, dass die Men‐
schenrechte auch als vorstaatliche Rechte gelten, d.h. bevor sie zu gesetzli‐
chen  positiven  Rechten  werden,  also  in  ihrer  moralischen  Dimensi‐
on. «‚Vor‘ bezeichnet nicht die Genesis (Entstehung) dieser Rechte, son‐
dern  ihren  Geltungsgrund;  sie  werden  nicht  vom  Staat  ‚gewährt‘.»535

Würden  die  Menschenrechte  nicht  mit  einer  moralischen  Dimension
verstanden, die ihren vorstaatlichen Ursprung einschließt (logisch, onto‐
logisch und axiologisch vorgängig ist), könnten die Menschenrechte gar
nicht oder zumindest nicht ganzheitlich eingefordert werden.

– Auch wenn der Umsetzung theoretische und praktische Hindernisse im
Wege stehen oder der politische Wille nicht mit den Menschenrechten
übereinstimmt, ist es wichtig, dass jeder Mensch eine Träger:in der Men‐
schenrechte ist, was aufgrund ihrer moralischen Dimension möglich ist.

– Auch wenn Mehrheitsentscheidungen versuchen, die Rechte einer Min‐
derheit zu beschneiden, treten die Menschenrechte in ihrer moralischen
Dimension für die Minderheit ein und schützen die Angehörigen der
Minderheit gemeinsam mit allen Menschen in ihren wesentlichen Ele‐
menten und Bereichen der menschlichen Existenz.

– Auch wenn bestimmte Strömungen in Traditionen, Kulturen, Religionen
und Weltanschauungen versuchen, die Menschenrechte so zu interpre‐
tieren, dass ein Recht oder einige Rechte (z.B. die Gleichheit von Frauen
und Männern, das Verhältnis von individuellen und kollektiven Rechten
usw.) geleugnet oder eingeschränkt werden, ist jeder Mensch Träger:in
von Menschenrechten, d.h. – ausgehend vom oben erwähnten Prinzip

534 Lohmann 2004: 307.
535 Sandkühler 2010: 1539.

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

151

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Unteilbarkeit – des gesamten Katalogs der Menschenrechte in glei‐
chem Maße und ohne jede Differenz.

– Auch wenn die Menschenrechte horizontale (zwischen Individuen) und
vertikale (zwischen Individuum und Staat) Beziehungen mit einem kri‐
tischen Potential regeln, ist jeder Mensch in seiner moralischen Dimen‐
sion Träger:in der Menschenrechte, was sicherstellt, dass die Menschen‐
rechte in beiden Fällen angewendet werden können.

Daher ist die Einbeziehung der moralischen Dimension der Menschen‐
rechte in das Verständnis der Menschenrechte für die Verwirklichung der
Menschenrechte notwendig.

Die Fähigkeit, eine ethische Begründung der Menschenrechte zu liefern,
die der Universalität der Menschenrechte gerecht wird, markiert einen
bedeutenden Unterschied zwischen der ethischen und der rechtlichen, po‐
litischen oder historischen Begründung: Eine Begründung der Menschen‐
rechte in ihrer rechtlichen Dimension, die auf einem nationalen demokra‐
tischen Meinungsbildungs- und Entscheidungsprozess beruht, kann die
Universalität der Menschenrechte nicht rechtfertigen, weil diese Begrün‐
dung für Menschen, die nicht in diesem spezifischen Land leben, irrelevant
ist. So hat beispielsweise die demokratische Entscheidung eines von der
Bevölkerung des Landes A gewählten Parlaments, die UN-Konvention über
die Rechte von Menschen mit Behinderungen 2006 zu ratifizieren, keine
direkten Auswirkungen auf Menschen, die in anderen Ländern leben. Sie
hat allenfalls eine exemplarische Wirkung. Deshalb kann man nicht von
einer universellen Strahlkraft sprechen.

Ganz ähnlich verhält es sich mit der politischen oder historischen Di‐
mension der Menschenrechte: Abgesehen von der gleichen Schwierigkeit
mit der Partikularität, die im Widerspruch zur Universalität der Menschen‐
rechte steht, konzentriert sich die historische Dimension (die im folgen‐
den Absatz näher erläutert wird) auf die Entstehung der Menschenrechte
und nicht auf ihre Gültigkeit. Bei der politischen Dimension ergibt sich
eine weitere Schwierigkeit daraus, dass politische Begründungsmodelle oft
ungenau und eng sind, wie der Ansatz des «overlapping consensus» von
John Rawls zeigt.536 John Rawls' Verständnis der Menschenrechte scheint
innerhalb nationaler Grenzen zu bleiben und schließt willkürlich einige
Menschenrechte aus, obwohl sie in der Allgemeinen Erklärung der Men‐
schenrechte von 1948 verankert sind (z. B. das Recht auf Bildung), es

536 Vgl. Rawls 1971; Rawls 1993.

6 Instrumente für die ethische Bewertung

152

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


respektiert nicht das Prinzip der Unteilbarkeit und das Prinzip der Interde‐
pendenz der Menschenrechte und ist zu tolerant gegenüber Staaten, die die
Menschenrechte verletzen.537

Die philosophischen, weltanschaulichen und religiösen Ideen, Überzeu‐
gungen, Konzepte, Gedanken und Theorien, auf denen die Menschenrechte
beruhen bzw. die sie beinhalten, lassen sich auch von ihrem geographi‐
schen und historischen Ursprung her betrachten und in den Kontext der
Entstehung der Menschenrechte aus historischer Sicht stellen. Hier geht es
um die historische Dimension der Menschenrechte. Ausgangspunkt ist die
Erkenntnis der historischen Kontingenz der Menschenrechte: Menschen‐
rechte haben sich historisch entwickelt und sind daher von der jeweiligen
Zeit ihrer Entstehung und Entwicklung geprägt. Am Beispiel der Allge‐
meinen Erklärung der Menschenrechte von 1948 lässt sich die historische
Prägung der Menschenrechte deutlich erkennen. Grundlage und Ausgangs‐
punkt der Erklärung ist die Erkenntnis, dass allen Menschen das gleiche
Maß an Würde, Freiheit und Rechten zusteht. Eine aktuelle Betrachtung
der Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte von 1948 kommt zu dem
Schluss, dass nach dem Zweiten Weltkrieg und der Katastrophe und dem
Leid, die diese schreckliche Phase der Menschheitsgeschichte mit sich
brachte, der Wunsch nach einer Erklärung verstärkt wurde, die die Men‐
schenrechte auf globaler Ebene in den Vordergrund rückt. Die Allgemeine
Erklärung der Menschenrechte von 1948 kann historisch als eine Reaktion
auf die Verletzung und den Versuch, die Menschenwürde während des Ho‐
locausts zu negieren, verstanden werden. «Die meisten Artikel und Rechte
in der Erklärung wurden als direkte und unmittelbare Reaktion auf die
Schrecken des Holocausts verabschiedet.»538 Samuel Moyn versucht jedoch
zu zeigen, dass sich die Menschenrechte erst in den 1970er Jahren durchge‐
setzt haben.539

Der wissenschaftlich aufschlussreiche, auf historischen Analysen und
Erklärungen beruhende Beitrag, der sicherlich zur historischen Dimensi‐
on der Menschenrechte gehört,540 zeigt unter anderem die besondere Aus‐
strahlung, die historische Ereignisse auf die Entstehung der Menschenrech‐
te haben. Sie bleiben partikular und sollten in ihrer Rezeption auch nur in
ihrer Partikularität gewürdigt werden, um eine doppelte Diskriminierung

537 Vgl. Kirchschläger 2013a: 192.
538 Morsink 2010: 27.
539 Vgl. Moyn 2010: 83.
540 Vgl. Gut 2008; Kirchschläger 2013d.

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

153

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Menschen zu vermeiden, die an bestimmten historischen Ereignissen
beteiligt waren. Dies würde erstens bedeuten, dass die Geschichtsschrei‐
bung sie nicht zur Kenntnis nimmt, und zweitens, dass ihr Beitrag zur
Entwicklung der Menschenrechte nicht anerkannt wird (so wird beispiels‐
weise die internationale Rezeption des Zweiten Weltkriegs im Großen und
Ganzen von der europäischen Perspektive dominiert, während die afrikani‐
sche Erfahrung und Wahrnehmung viel zu wenig Beachtung findet).

Singuläre historische Ereignisse erzeugen nur eine partikulare und keine
universelle Ausstrahlung und können daher nur bedingt zur Begründung
herangezogen werden, es sei denn, es bestehen grundlegende strukturelle
Ähnlichkeiten, auf deren Basis eine Verallgemeinerbarkeit erreicht werden
kann. Mit der historischen Erklärung der Entwicklung der Menschenrechte
kann keine moralische Begründung dafür gegeben werden, warum alle
Menschen Träger:innen von Menschenrechten sind. Es ist notwendig, zwi‐
schen Genese (Entstehung) und Geltung (Begründung) zu unterscheiden,
da beide versuchen, Antworten auf unterschiedliche Fragen zu geben. Wäh‐
rend die Genese zu erklären versucht, wann und von wem ein Gedanke
und ein Ansatz entwickelt wurden, geht es bei der Geltung um die Frage,
ob ein Verständnis universell gültig und wahr ist. Genese und Geltung müs‐
sen in Beziehung zueinander gesetzt, aber getrennt voneinander gehalten
werden.541

An dieser Stelle muss ein mögliches Missverständnis ausgeräumt werden:
Diese Überlegungen sollten nicht dazu führen, die zufällige zeitliche und
örtliche Herkunft der Menschenrechte als Hindernis für ihre universelle
Gültigkeit zu interpretieren. Dies wäre ein «genetischer Trugschluss», weil
man von einer Genese eines Verständnisses auf dessen Wahrheitsgehalt
schließen würde, was auch der Fall wäre, wenn man z.B. behaupten würde,
der kategorische Imperativ von Immanuel Kant habe keine universelle
Gültigkeit, weil er in Königsberg oder weil er vor mehr als 200 Jahren
entwickelt wurde.

Eine historische Betrachtung der Entwicklung der Menschenrechte kann
daher nur bestimmte historische Ereignisse und historische Unrechtserfah‐
rungen exemplarisch erfassen. Es handelt sich weniger um eine moralische
Bewertung, sondern vielmehr um eine kontingente Wertung als besonde‐
re Bedrohung oder Verletzung der wesentlichen Elemente und Bereiche
menschlicher Existenz, die sich historisch entwickelt hat und auf politische
Veränderungen zielt. Hier wird die Dynamik der Menschenrechte deutlich:

541 Vgl. Lachs 1983: 25-32.

6 Instrumente für die ethische Bewertung

154

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Menschenrechte erweisen sich als offen für weitere Bestimmungen zum
Schutz aller Menschen vor neuen, derzeit noch nicht erkennbaren Bedro‐
hungen wesentlicher Elemente und Bereiche menschlicher Existenz, die der
Mensch zum Überleben und Leben als Mensch braucht und die sich in
Zukunft abzeichnen können. Dies bedeutet nicht, dass sie willkürlich und
beliebig verändert werden können und daher relativ sind, wie im folgenden
Abschnitt gezeigt wird.

Dieses Verständnis der historischen Dimension der Menschenrechte als
Dynamik unterstreicht ihre Erfolgsgeschichte (oder zumindest eine gewisse
Erfolgsgeschichte), ihre Aktualität, ihre Relevanz für die Gegenwart und
ihre bleibende Bedeutung für die Zukunft. «Die Menschenrechtsverletzun‐
gen, an die die Verfasser von 1948 dachten, fanden während des Holocausts
statt, während wir heute nicht nur auf die Gräueltaten der Nazis verwei‐
sen können, sondern auch auf die Gräueltaten in Bosnien, Kambodscha,
Ruanda, Darfur und in anderen Zusammenhängen.»542 Wenn man sie
in einer historischen Dimension als klare Reaktionen der Menschheit auf
Unrechtserfahrungen sieht, als kritischen Stachel, um Menschen heute vor
solchen Unrechtserfahrungen zu schützen, gewinnen die Menschenrechte
an Bedeutung und sind ein Zeichen an die Zukunft, nie wieder etwas
Ähnliches geschehen zu lassen.543

Es sind Merkmale der Multidimensionalität der Menschenrechte, dass

– sich die vier Dimensionen – die rechtliche, die politische, die historische
und die moralische – gegenseitig ergänzen und zusammen eine stärkere
Erklärung als jede Dimension für sich allein ergeben,

– die Linien zwischen den Dimensionen nicht immer eindeutig zu ziehen
sind,

– sich die vier Dimensionen überschneiden können.

6.4.3 Die Merkmale von Menschenrechten

«Alle Menschen sind frei und gleich an Würde und Rechten geboren. Sie
sind mit Vernunft und Gewissen begabt und sollen einander im Geiste der
Brüderlichkeit begegnen.» Artikel 1 der Allgemeinen Erklärung der Men‐

542 Morsink 2010: 36.
543 Vgl. auch Fields / Narr 1992.

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

155

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schenrechte von 1948544 bringt eines der acht wesentlichen Charakteristika
der Menschenrechte zum Ausdruck: ihre Universalität.545 Die Menschen‐
rechte sind universell, weil alle Menschen Träger:innen von Menschen‐
rechten sind – immer, überall und ohne Ausnahme. Ohne ihre Universalität
würden die Menschenrechte nicht allen Menschen in allen wesentlichen
Bereichen und Elementen, die von den spezifischen Menschenrechten ge‐
schützt werden, den notwendigen Schutz bieten.

Obwohl eine allgemein erkennbare positive Tendenz der Akzeptanz der
Menschenrechte durch Staaten und nichtstaatliche Akteure, eine zuneh‐
mende internationale Institutionalisierung des Menschenrechtsschutzes,
Fortschritte bei den Mechanismen zur Überwachung der Einhaltung der
Menschenrechte durch die Staaten und einige Beiträge der Wirtschaft im
Bereich der Menschenrechte zu verzeichnen sind, muss gleichzeitig festge‐
stellt werden, dass die Umsetzung der Menschenrechte noch nicht dort
ist, wo sie sein sollte. Die überwiegende Mehrheit der Menschen leidet
immer noch unter Menschenrechtsverletzungen. Die Menschenrechte sind
immer noch ein Minderheitenphänomen: Nur eine Minderheit der Men‐
schen genießt die Menschenrechte ganz oder teilweise. Die Schwierigkeiten
bei der Umsetzung der Menschenrechte werfen die Frage auf, ob die Men‐
schenrechte überhaupt erreichbar sind, ob sie nicht nur abstrakte Ideale
sind und ob einige von ihnen aufgegeben werden sollten. Wie bereits zu
Beginn dieses Kapitels erwähnt, werden sie von manchen sogar als «letzte
Utopie»546 bezeichnet. Der Status quo der Umsetzung der Menschenrechte
wird der Universalität der Menschenrechte nicht gerecht. Das bedeutet
natürlich nicht, dass die Menschenrechte nicht universell sind, denn die
Universalität der Menschenrechte lässt sich in der moralischen Dimension
der Menschenrechte begründen547 und ist daher weiterhin gültig. Aber es
zeigt, dass es dringend notwendig ist, die Umsetzung der Menschenrechte
als Recht zu verbessern, das nicht vollständig umgesetzt und respektiert
wird sowie in der Realität seine konkrete Bedeutung sowie letztlich seine
rechtliche Wirkung verlieren kann – beides führt zu seiner Auflösung. Dies
ist bei den Menschenrechten schwer vorstellbar, denn die Menschenrechte

544 Vgl. Allgemeine Erklärung der Menschenrechte von 1948.
545 Vgl. Kirchschläger 2011.
546 Moyn 2010.
547 Vgl. Kirchschläger 2013a.

6 Instrumente für die ethische Bewertung

156

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sind ein «Monument»548, das nicht übersehen und übergangen werden
kann, ohne es zur Kenntnis zu nehmen.

Darüber hinaus gibt es im Menschenrechtsdiskurs Kritik, die die Uni‐
versalität der Menschenrechte in Frage stellen und in drei Gruppen ein‐
geteilt werden kann:549 Die dritte Anfechtung der Universalität der Men‐
schenrechte ist ein kritischer Relativismus, der auf der Skepsis gegenüber
dem geringen Verwirklichungspotenzial der Menschenrechte und den Un‐
terschieden innerhalb dieses Potenzials zwischen den drei Kategorien von
Menschenrechten beruht. Diese Kritik führt das Scheitern der Umsetzung
bestimmter Menschenrechte als Grund für ihre Streichung aus dem Men‐
schenrechtskatalog auf. Auch hier lässt sich natürlich begründen, warum
diese Streichung nicht weiterverfolgt werden kann, aber der Gedanke selbst
sollte schon als ernstes Warnzeichen und als Problemhinweis verstanden
werden. Eine positive Veränderung zugunsten der Menschenrechte liegt vor
allem in den Händen derjenigen, die – seien es staatliche oder nichtstaatli‐
che Akteure – über mehr Macht und Einfluss verfügen.

Das Konzept der Universalität der Menschenrechte wird auch durch
sieben weitere wesentliche Charakteristika der Menschenrechte beeinflusst:
Aufgrund ihres kategorialen Charakters machen die Menschenrechte alle
Menschen bedingungslos zu Träger:innen von Menschenrechten. Mit an‐
deren Worten: Niemand muss irgendwelche Bedingungen oder Pflichten
erfüllen, um in den Genuss der Menschenrechte zu kommen (Menschsein
genügt).

Aber ist es überhaupt legitim, dass Menschenrechte mit entsprechen‐
den Pflichten verbunden sind? Ist es gerechtfertigt, dass alle Menschen
Träger:innen von Menschenrechten sind, die z.B. die persönliche Freiheit
einschränken können, weil jeder Rechtsträger:innen auch die Menschen‐
rechte aller anderen Menschen zu achten hat? Haben die spezifischen
Menschenrechte, die das Handeln des Einzelnen konkret einschränken,
überhaupt eine Legitimation? Auch hier zeigt sich die Notwendigkeit einer
Begründung der Menschenrechte.

Menschenrechte bedürfen einer moralischen Begründung, um ihre Le‐
gitimität zu beweisen und um mit ihrem eigenen Kernkonzept der Auto‐
nomie des Individuums kohärent zu bleiben, denn Autonomie umfasst
den Anspruch, den Grund zu kennen, warum die eigene Freiheit durch

548 Joas 2011: 280.
549 Vgl. Lohmann 2008a.

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

157

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Menschenrechte eingeschränkt werden soll. Diese Herausforderungen füh‐
ren zu der Frage, wie die Menschenrechte gerechtfertigt werden können.
Jeder Mensch verdient eine Begründung, warum er Rechtsträger:in und
auch Pflichtenträger:in von Menschenrechten ist, denn die mit den Men‐
schenrechten korrespondierende Verantwortung, die Menschenrechte aller
anderen Menschen zu achten, schränkt seine Freiheit ein.550 Robert Alexy
knüpft die Existenz von Menschenrechten ausschließlich an die Möglich‐
keit ihrer Begründung.551 Die Betonung des Status quo der Menschenrechte
als historischer, politischer und rechtlicher Konsens, der sich globaler Ak‐
zeptanz erfreut, genügt als Begründung aufgrund ihres deskriptiven und
nicht-normativen Charakters und aufgrund des besonderen Ursprungs des
historischen, politischen und rechtlichen Konsenses im Allgemeinen nicht.

Die Gleichheit der Menschenrechte besagt, dass alle Menschen gleichbe‐
rechtigte Träger:innen von Menschenrechten sind.

Darüber hinaus sind die Menschenrechte als individuelle Rechte konsti‐
tuiert und dienen dem Schutz des Menschen als Individuum. Das bedeutet,
dass die Menschen als Individuen durch die Menschenrechte geschützt
werden, ohne dass sie Teil eines bestimmten Kollektivs sein müssen.

Den Menschen als Träger:in von Menschenrechten zu sehen, bedeutet
jedoch nicht, dass die Menschenrechte individualistisch sind. Die Men‐
schenrechte werden zunächst allen Menschen aufgrund ihrer Menschen‐
würde, d.h. ihres Status̕ als Mensch, zugestanden. Das heißt, die Menschen‐
rechte sind erstens keine exklusiven Rechte, sondern Rechte, die jeder
Mensch mit allen anderen Menschen teilt. Mit anderen Worten: Menschen‐
rechte sind keine «Peter-Kirchschläger-Rechte», sondern Menschenrechte.
Da man sie mit allen anderen Menschen teilt, sind mit diesen Rechten
auch die entsprechenden Pflichten verbunden, zur Verwirklichung der
Menschenrechte aller anderen Menschen beizutragen.

Dies führt uns zweitens zu den Pflichten, die den Menschenrechten eines
jeden Menschen entsprechen. Der Einzelne hat zur Verwirklichung der
Menschenrechte aller anderen Menschen beizutragen. Das bedeutet auch,
dass die Pflichten, die den Menschenrechten oder den Menschenrechten
aller anderen Menschen entsprechen, den Einzelnen einschränken. Die
mit den Menschenrechten verbundenen Pflichten sind als dynamisch zu
verstehen, denn je nach Kontext werden von den Pflichtenträger:innen un‐

550 Vgl. Kirchschläger 2007a.
551 Vgl. Alexy 1998.

6 Instrumente für die ethische Bewertung

158

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


terschiedliche Verhaltensweisen verlangt, um die Menschenrechte aller an‐
deren Menschen zu achten, zu schützen, umzusetzen und zu realisieren.552

Hier ist jedoch zu erwähnen, dass es sich um ein «asymmetrisches Ver‐
hältnis»553 zwischen Rechten und Pflichten handelt. Der Mensch ist und
bleibt immer Träger:in von Menschenrechten, unabhängig davon, ob er
die den Menschenrechten entsprechenden Pflichten erfüllt. «Diese Rechte
werden durch Fehlverhalten nicht verwirkt. Der Mensch muss sich nicht
als würdig für die Gewährung von Menschenrechten erweisen.»554

James W. Nickel formuliert in diesem Zusammenhang die Einschrän‐
kung, dass es nur fair wäre, wenn man sich zwischen zwei Träger:innenn
von Menschenrechten entscheiden müsste, demjenigen den Vorzug zu ge‐
ben, der sich moralisch überlegen verhält.555 Der oben erwähnte kategori‐
sche Charakter der Menschenrechte spricht gegen eine solche Einschrän‐
kung: Alle Menschen haben das Recht auf Menschenrechte, bedingungslos.

Als drittes Argument gegen den Verdacht, dass Menschenrechte indivi‐
dualistisch sind, kann man anführen, dass Rechte immer einen sozialen
Charakter haben, da sie Beziehungen zwischen mindestens zwei Parteien
regeln. Das zeigt zum Beispiel die Tatsache, dass «Rechte Pflichten bei
anderen begründen»556.

Viertens heißt es in Artikel 29 der Allgemeinen Erklärung der Menschen‐
rechte von 1948: «Jeder hat Pflichten gegenüber der Gemeinschaft, in der
allein die freie und volle Entfaltung seiner Persönlichkeit möglich ist.»557 In
Artikel 29 wird festgehalten, dass sich der Einzelne nur in einem Kollektiv
entfalten kann und dass er diesem Kollektiv gegenüber Pflichten hat.

Fünftens erfordern die individuellen Rechte und Freiheiten eine be‐
stimmte Form von Beziehungen und einen bestimmten sozialen Kontext,
damit eine solche universelle Zusammenarbeit zwischen den einzelnen
Träger:innen von Menschenrechten, die ihre Rechte achten, überhaupt
denkbar ist.558

Sechstens haben Rechte immer eine soziale und nicht eine «individua‐
listische» Komponente, da sie Teil eines sozialen Systems sein müssen,

552 Vgl. Raz 1986: 170-171.
553 Wolbert 2003: 176.
554 Wolbert 2003: 176.
555 Vgl. Nickel 2015.
556 Raz 1986: 167.
557 Allgemeine Erklärung der Menschenrechte von 1948: Artikel 29. Vgl. Kirchschläger

2014b.
558 Vgl. auch Gould 2015.

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

159

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


denn ohne mindestens einen zweiten Mensch gäbe es keinen Bedarf an
Gesetzen.559

Darüber hinaus weist die Fundamentalität als Charakteristikum der
Menschenrechte darauf hin, dass die Menschenrechte Mindeststandards
schützen – die wesentlichen Elemente und Bereiche der menschlichen
Existenz, die für das Überleben und für ein Leben als Mensch, ein Leben in
Menschenwürde, notwendig sind – und keinen Luxus.

Die Justizierbarkeit als Charakteristikum der Menschenrechte bedeutet,
dass die Menschenrechte in einem Rechtssystem einklagbar sind.

Und die Menschenrechte sind unveräußerliche Rechte, das heißt, sie
können weder erworben noch verloren werden, und jeder Mensch hat
Anspruch auf sie.560

Schließlich müssen die Menschenrechte, wie oben erläutert, in ihrer
Multidimensionalität gedacht werden:561 Die Menschenrechte enthalten
eine rechtliche, eine politische, eine moralische und eine historische Di‐
mension. Die Universalität der Menschenrechte lässt sich jedoch insbeson‐
dere in der moralischen Dimension der Menschenrechte aufzeigen.

Angesichts des aktuellen Diskurses über die Universalität der Menschen‐
rechte könnte man den Eindruck gewinnen, dass der Begriff «Universa‐
lität» das Gegenteil von «Relativismus» ist. In Wirklichkeit wäre jedoch
das direkte Gegenteil des ersten Wortes «Partikularismus» und «Absolutis‐
mus» des zweiten.562 «Die gängige Auffassung [folgert], dass ein Universa‐
lismus nur absolut begründet werden kann, und, wenn dies nicht möglich
ist, eine nur relative Begründung zum Aufgeben des Universalismus führt
und damit zu einer nur partikularen Geltung.»563 Diese Beobachtung hat
Einfluss auf die Begründung der Menschenrechte, die nach dieser Beobach‐
tung durchaus relativ sein könnte,564 kann aber auch zeigen, wie man mit
der Kritik an der Universalität der Menschenrechte umzugehen hat, die
in den meisten Fällen auf individuellen Positionen und Sonderinteressen
beruht.

559 Dies hat Auswirkungen auf die von Lorena Jaume-Palasi und Matthias Spielkamp
vorgeschlagene Taxonomie (vgl. Jaume-Palasi / Spielkamp 2017).

560 Vgl. Willoweit 1992.
561 Vgl. Kirchschläger 2013d.
562 Vgl. Lohmann 2008a.
563 Lohmann 2008a: 219, Hervorhebung im Text.
564 Vgl. Lohmann 2008a.

6 Instrumente für die ethische Bewertung

160

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6.4.4 Die Notwendigkeit einer ethischen Begründung der Universalität der
Menschenrechte

Die Universalität der Menschenrechte bedeutet also, dass alle Menschen
Träger:innen von Menschenrechten sind, unabhängig davon, was sie tun
oder nicht tun, woher sie kommen, wo sie leben, welche Nationalität sie
haben und welcher Gesellschaft und Gemeinschaft sie angehören. Die For‐
mulierung «everybody matters»565 zeigt, dass die Menschenrechte, ohne
den Anspruch auf universelle Gültigkeit zu erheben, nicht allen Menschen
den notwendigen Schutz in allen wesentlichen Bereichen und Elementen
geben würden, die durch spezifische Menschenrechte geschützt werden,
um als Menschen, zu überleben und zu leben. Gleichzeitig zeigt auch die
Formulierung «everybody matters», dass die Universalität der Menschen‐
rechte die Vielfalt der Menschen respektiert und schützt. «Ein universalisti‐
scher Anspruch kann den Menschenrechten aber nur insoweit zugestanden
werden, als sie sich selbstkritisch adressieren und nicht unmittelbar mit
einem kulturellen Überlegenheitsanspruch verbunden sind.»566

Die Universalität der Menschenrechte erkennt den Menschen im Allge‐
meinen als Träger:in von Menschenrechten an – in der Vergangenheit,
in der Gegenwart und in der Zukunft. Joseph Raz problematisiert diesen
zeitlichen Aspekt, da er die Träger:innen der Menschenrechte auf heute le‐
bende Personen beschränkt, indem er argumentiert, dass bestimmte Men‐
schenrechte für Menschen, die vor langer Zeit gelebt haben, keinen Sinn
ergeben würden, wie etwa das Recht auf Bildung für Steinzeitmenschen.567

Raz hat insofern recht, als diese Rechte schwer vorstellbar sind, wenn man
sie auf die ferne Vergangenheit bezieht. Gegen diese Einschränkung lässt
sich jedoch argumentieren, dass, wenn Menschenrechte moralisch gerecht‐
fertigt werden können, die moralische Gültigkeit von Menschenrechten
nicht auf die Gegenwart oder eine nahe Vergangenheit beschränkt werden
kann. Außerdem wäre es gemäss Raz zwar schwierig, im Nachhinein Ge‐
rechtigkeit und Wiedergutmachung für Menschenrechtsverletzungen zu
fordern, doch sollte dies möglich sein, um alle Menschen als Menschen‐
rechtsträger:innen anzuerkennen. Und ganz allgemein gilt: Nur weil eine
Gruppe von Menschen nicht versteht, dass etwas für sie gilt, heißt das
nicht, dass es deshalb nicht für sie gilt.

565 Appiah 2006: 144.
566 Huber 2015: 13.
567 Vgl. Raz 2015: 226-227.

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

161

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Universalität der Menschenrechte bedeutet, dass die Menschen über‐
all Menschenrechtsträger:innen sind. Daraus lässt sich schließen, dass die
Menschenrechte aller Menschen nicht von kulturellen, religiösen und welt‐
anschaulichen Gemeinschaften oder Kontexten abhängig sind. Auf den
Punkt gebracht bedeutet die Universalität der Menschenrechte auch, dass
Menschen Träger:innen von Menschenrechten sind und dass ihre Men‐
schenrechte geachtet, geschützt, umgesetzt und verwirklicht werden müs‐
sen, auch wenn sie Teil von Kontexten sind,

– die die Menschenrechte im Allgemeinen oder einige spezifische Men‐
schenrechte nicht anerkennen und achten;

– wo es theoretischen und/oder praktischen Widerstand gegen die Men‐
schenrechte im Allgemeinen oder gegen bestimmte Menschenrechte
gibt;

– die bestimmte Personen, Gruppen oder Minderheiten in ihrer Gemein‐
schaft von den Menschenrechten im Allgemeinen oder von einigen spe‐
zifischen Menschenrechten ausschließen;

– wo es Tendenzen gegen die Menschenrechte im Allgemeinen, gegen
die Universalität der Menschenrechte oder gegen einige spezifische Men‐
schenrechte gibt;

– wenn es Tendenzen gibt, die den eigenen Glauben, die eigene Weltan‐
schauung oder Philosophie, Lehren und religiöse Überzeugungen, Werte
und Prinzipien so auslegen, dass sie der Universalität der Menschen‐
rechte, den Menschenrechten im Allgemeinen oder einigen spezifischen
Menschenrechten widersprechen;

– wo einige Personen die Menschenrechte anderer verletzen, ohne dass der
Staat, die Gesellschaft oder die Gemeinschaft eingreifen.

Der Anspruch auf Universalität der Menschenrechte bedeutet schließlich,
dass die Menschenrechte überall und immer gelten.

Die Universalität der Menschenrechte unterstreicht die Notwendigkeit
einer ethischen Begründung der Menschenrechte und ihrer Universali‐
tät,568 denn Menschen, Gesellschaften und Gemeinschaften verlangen
Gründe dafür, warum die Menschenrechte auch für ihre Gesellschaften,
Gemeinschaften, Institutionen und Mitglieder gelten. «Die Begründungen
sind daher zwischen Rechtsinhaber und den Adressaten der aus den Rech‐
ten resultierenden Pflichten anhängig. Beide Seiten werden eine Begrün‐

568 Vgl. auch Perry 2005; Tasioulas 2015.

6 Instrumente für die ethische Bewertung

162

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dung nur dann akzeptieren können, wenn diese Relationierung auch ge‐
wahrt ist, und eine Begründung scheint nur dann eine angemessene zu
sein, wenn sie für alle Betroffenen und insofern allgemein gilt.»569

Wenn die Menschenrechte allgemein vertretbare Rechte sind, dann ist
jede Menschenrechtsverletzung keine allgemein vertretbare Einschränkung
der Selbstbestimmung des Einzelnen mehr.570

Außerdem schützen die Menschenrechte indirekt die Vielfalt. Sie können
diesen Schutz aber nur dann gewähren, wenn sie selbst und ihre universelle
Gültigkeit auch ethisch begründet sind. Angesichts der Vielfalt wird die
Notwendigkeit einer ethischen Begründung der Menschenrechte und ihrer
Universalität offensichtlich.

Gegen die Notwendigkeit einer Begründung der Menschenrechte im
Allgemeinen kann eingewandt werden, dass das Phänomen der Menschen‐
rechte bereits dafür gesorgt hat, dass die Menschenrechte «un hecho-del-
mundo«571– eine Tatsache der Welt – sind. Daher ist die Idee einer ethi‐
schen Basis oder einer moralischen Begründung der Menschenrechte heut‐
zutage überholt und nicht mehr relevant.572

Ein Gegenargument zu dieser Position besteht in der oben erwähnten
Multidimensionalität und dem Verhältnis zwischen den menschenrechtli‐
chen Dimensionen, die eine Begründung der Menschenrechte verlangen,
denn ein rein rechtliches Verständnis der Menschenrechte wäre reduktio‐
nistisch. Eine juristische, politische oder historische Begründung der Men‐
schenrechte allein würde ebenfalls den Charakter der Menschenrechte
verfehlen, was dem oben beschriebenen Argument widersprechen würde.
Keine dieser Begründungen würde für sich genommen den Universalitäts‐
anspruch der Menschenrechte genügen.

Darüber hinaus könnten zwei weitere Argumente für die Notwendigkeit
einer Begründung der Menschenrechte angeführt werden, die beide für
sich genommen eher schwach sind: Zum einen zeigt die kulturelle, religiöse
und weltanschauliche Vielfalt als Herausforderung für die Universalität der
Menschenrechte die Notwendigkeit einer ethischen Begründung der Men‐
schenrechte. Ohne eine ethische Begründung wären die Menschenrechte
in kulturellen, religiösen und weltanschaulichen Gemeinschaften nichtig.
Ohne eine ethische Begründung können die Menschenrechte weder die

569 Lohmann 2000: 10.
570 Vgl. Lohmann 2000: 11.
571 Rabossi 1990: 161.
572 Vgl. Rabossi 1990.

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

163

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


kulturelle, religiöse und weltanschauliche Differenz schützen noch die kul‐
turellen, religiösen und weltanschaulichen Gemeinschaften im Dienste der
Achtung der Menschenrechte beeinflussen, denn ohne eine ethische Be‐
gründung wären die Grenzen der kulturellen, religiösen und weltanschauli‐
chen Gemeinschaften auch die Grenzen der Gültigkeit der Menschenrech‐
te.573

Andererseits zeigt die Praxis, dass die Menschenrechte keineswegs als
selbstverständlich angesehen werden können. Sie stehen nach wie vor
vor großen Herausforderungen und bedürfen dringend einer Begründung,
denn in der Praxis sind die Menschenrechte in Gefahr, wenn

– die Menschen ihre Rechte nicht kennen, und die Menschenrechte daher
eine leere Hülle bleiben. «Was nützt es, Menschenrechte zu haben und
sie nicht zu kennen und was wiederum nützt es, sie zu kennen, sie aber
nicht zu verstehen!? Und letztendlich: wem wäre geholfen, wenn man die
Menschenrechte nur verstünde, aber nicht bereit wäre, sie zu achten und
sich für sie einzusetzen?»574

– Menschenrechtsverletzungen keine Sanktionen nach sich ziehen und
damit das Gewicht, die Bedeutung und die Glaubwürdigkeit der Men‐
schenrechte mindern, was zu einer Degeneration der Menschenrechte
von Rechten zu bloßen Ideen im Sinne eines wechselseitigen «Gewohn‐
heitsrechts» führen würde. Die Verwirklichung der Menschenrechtsidee
durch internationale Verträge,575 die als «stille Revolution» des Völker‐
rechts bezeichnet worden ist, droht zu stagnieren. «Wenn wir dem
Schutz der Rechte einen hohen Stellenwert beimessen, sollten wir dafür
sorgen, dass die Institutionen, die auf diesen Schutz abzielen, effektiv
sind; andernfalls bleibt ein Element aufsichtsrechtlicher Irrationalität,
denn wir hätten ein klares Ziel mit einem Mittel, das nicht in der Lage
ist, dieses Ziel zu erreichen.»576

– Skeptikern keine überzeugende Begründung gegeben werden kann. «Die
zentrale Idee der Menschenrechte als etwas, das die Menschen haben,
und zwar auch ohne spezifische Gesetzgebung, wird von vielen als
grundsätzlich fragwürdig und wenig überzeugend angesehen. Eine im‐
mer wiederkehrende Frage lautet: Woher kommen diese Rechte? [...]

573 Vgl. Kirchschläger 2013a: 213-222.
574 Fritzsche 2016: 181.
575 Vgl. Klein 1997.
576 Jones 1999: 228.

6 Instrumente für die ethische Bewertung

164

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die Bedenken beziehen sich auf die vermeintliche 'Weichheit' [...] der
begrifflichen Grundlage der Menschenrechte.»577

Ein weiteres Argument gegen die Notwendigkeit einer Begründung der
Menschenrechte besteht in dem Standpunkt, dass der Versuch, eine Be‐
gründung für die Menschenrechte zu finden, überholt ist. In einer metae‐
thischen Reflexion wird argumentiert, dass die Philosophie die Aufgabe
hat, eine Kultur der Menschenrechte zu stärken, anstatt anderen Kulturen
ihre Überlegenheit und Universalität aufzuzeigen. Rationalität ist der Akt
des Strebens nach einer kohärenten und verständlichen Struktur unserer
Überzeugungen. Die Philosophie kann nur hoffen, kulturabhängige Intui‐
tionen zu bündeln, indem sie sie verallgemeinert, um daraus unanfechtba‐
re Intuitionen abzuleiten. Diese Verallgemeinerungen rechtfertigen diese
Intuitionen nicht, sondern fassen sie zusammen und erhöhen damit ihre
Vorhersagbarkeit, Kraft und Effizienz sowie das Gefühl einer gemeinsamen
moralischen Identität einer moralischen Gesellschaft. Die Abkehr von der
Begründbarkeit wäre effizienter, «weil sie uns die Möglichkeit gäbe, unsere
Energie auf die Kultivierung oder Erziehung der Gefühle zu konzentrie‐
ren.»578

Diese von Richard Rorty vorgeschlagene Betonung der Intuition wirft
die Frage auf, ob damit nicht der Willkür und Irrationalität Tür und Tor
geöffnet werden. Denn sowohl die Bejahung als auch die Verneinung von
Menschenrechten könnte theoretisch auf eine Intuition zurückgeführt wer‐
den, auch wenn man zugeben muss, dass Letzteres schwer vorstellbar ist.
Dennoch müsste man auch im ersten Fall die damit verbundenen Risiken
anerkennen, die gravierende Auswirkungen auf das Verständnis der Men‐
schenrechte und die Menschenrechte selbst haben können. Wenn man die
Menschenrechte einfach als gegeben hinnimmt, werden sie zu absoluten
und für immer unveränderlichen Rechten, die keiner Begründung bedür‐
fen. Infolgedessen hätten sie eine absolute und alternativlose Gültigkeit,
was sie immun gegen religiöse und weltanschauliche Unterschiede machen
würde und zu Indoktrination führen könnte. Man könnte einwenden, dass
die Menschenrechte, in ihrer oben beschriebenen Multidimensionalität
verstanden, keine absolute Wahrheit darstellen. Sie sind auch keine natürli‐
chen Eigenschaften des Menschen. Sie sind ein menschliches Konstrukt.
Die Menschenrechte haben sich historisch entwickelt. Sie sind das Ergeb‐

577 Sen 2004: 315.
578 Rorty 1996: 155.

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

165

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nis eines Einigungsprozesses zwischen Menschen. Dieser Konsens stützt
sich auf Gründe, die zusammen eine Begründung ergeben. Wenn die Men‐
schenrechtstradition nicht über ihre Begründung diskutiert, läuft sie Ge‐
fahr, den autonomen Menschen aus dem Blick zu verlieren, der ein Recht
hat, die Frage der Begründung zu diskutieren, denn die Notwendigkeit
einer Begründung beruht auch auf dem engen Zusammenhang zwischen
der Idee der Menschenrechte und der Idee einer Begründung. «Wir hätten
gar keine Menschenrechte, würden wir Menschen als Träger:innen von
Rechten nicht so verstehen, dass sie für alles, was ihre subjektiven Freihei‐
ten legitimerweise einschränkt, Begründungen verlangen können.»579 Jeder
Mensch hat als Träger:in von Menschenrechten ein Recht zu wissen, war‐
um seine Autonomie durch Menschenrechte und entsprechende Pflichten
eingeschränkt wird. Denn man hat Ansprüche oder Rechte, die den Pflich‐
ten der anderen entsprechen. Man hat nicht nur Pflichten oder Verpflich‐
tungen gegenüber anderen, und in diesem Sinne hat man einen Anspruch
auf sie, sondern man hat auch die normative Fähigkeit, Ansprüche an sie
zu stellen. Man kann dem Unterdrücker sagen, dass er die eigenen Rechte
verletzt hat. Wenn man kein kompetenter Akteur ist, können andere in
seinem Namen Ansprüche geltend machen.580 Dieser Punkt lässt sich wie
folgt zusammenfassen: «Begründe, was du mir antust!»581 Menschenrechte
brauchen eine moralische Begründung, um ihre Legitimität zu beweisen
und um mit ihrem eigenen Kernkonzept der Autonomie des Individuums
kohärent zu bleiben, denn Autonomie umfasst den Anspruch, den Grund
zu kennen, warum die eigene Freiheit durch Menschenrechte eingeschränkt
werden sollte.

Außerdem ist es reduktionistisch, den Menschen auf seine Intuition re‐
duzieren zu wollen. Der starke Fokus, den Richard Rorty auf die Intuition
legt, erweist sich als sehr relevant im Bereich der Menschenrechtsbildung
bzw. des Einsatzes für die Förderung der Menschenrechte. An dieser Stelle
verwechselt oder vertauscht Rorty jedoch zwei Ebenen. Denn die Feststel‐
lung, dass Intuition und Gefühle in der Menschenrechtsbildung und im
Engagement für die Förderung der Menschenrechte von großer Relevanz
sind, darf nicht mit einer grundsätzlichen Kritik am Bemühen um die
Begründung der Menschenrechte verbunden werden, weil diese auf einer

579 Lohmann 2000: 9-10.
580 Vgl. Reeder 2015: 100.
581 Lohmann 2000: 10.

6 Instrumente für die ethische Bewertung

166

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


anderen Ebene stattfindet als die Ebene der Menschenrechtsbildung oder
des Menschenrechtsengagements.

Schließlich wird die Frage nach der Begründung der Menschenrechte
noch relevanter, wenn beispielsweise versucht wird, eine bestimmte Grup‐
pe von Menschen von den Menschenrechten im Allgemeinen oder von
einigen Rechten auszuschließen, wenn die Menschenrechte im Allgemeinen
vernachlässigt oder einige Rechte verweigert werden oder wenn staatliche
Eingriffe bestimmte Menschenrechte verletzen oder die Menschenrechte im
Allgemeinen missachten könnten. Angesichts dieser Realitäten sind Gründe
notwendig, die die Menschenrechte begründen. Ein ethisches Modell der
Begründung von Menschenrechten, das auf dem Prinzip der Verletzbarkeit
beruht, trägt dazu bei, dieser Herausforderung zu begegnen, und zeigt, dass
Menschenrechte ethisch begründet werden können.582

6.4.5 Ethische Begründung der Menschenrechte auf der Basis des Prinzips
der Verletzbarkeit

Menschenrechte können als ethisches Prinzip dienen, das der digitalen
Transformation und der Nutzung datenbasierter Systeme ethische Orien‐
tierung gibt, weil sie ethisch begründbar sind – z.B. auf der Basis des
Prinzips der Verletzbarkeit.583 Als Einstieg in die ethische Begründung
von Menschenrechten ist es nun sinnvoll, die Metafrage zu untersuchen,
welche Anforderungen eine ethische Begründung von Menschenrechten
erfüllen muss. Ein Versuch, Menschenrechte zu begründen, muss zunächst
die folgenden beiden Fragen beantworten: Warum sind alle Menschen Trä‐
ger:innen von Menschenrechten? Warum sind alle Menschen Träger:innen
dieser spezifischen Menschenrechte? (z.B.: Warum können Menschenrech‐
te nicht für andere Elemente und Bereiche der menschlichen Existenz
beansprucht werden?)

Zweitens müssen die Antworten auf diese beiden Fragen einen herme‐
neutischen Kreis bilden, in dem die Antwort auf die Frage, wie die spezifi‐
schen Menschenrechte zu rechtfertigen sind, auf der Frage aufbaut, wie die
Menschenrechte im Allgemeinen zu rechtfertigen sind.

Drittens muss der Versuch, die Menschenrechte durch diese beiden sich
ergänzenden Begründungsschritte zu rechtfertigen, für eine kritisch-ratio‐

582 Vgl. Kirchschläger 2013a; Kirchschläger 2016e; Kirchschläger 2015a.
583 Vgl. Kirchschläger 2013a; Kirchschläger 2016e; Kirchschläger 2015a.

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

167

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nale Ethik, wie sie in der obigen Einleitung definiert wurde, geeignet sein.
Bei der Begründung der Menschenrechte und ihrer Universalität ist es auch
notwendig, «das Verständnis der Menschenrechte vom metaphysischen
Ballast der Annahme eines vor aller Vergesellschaftung gegebenen Indivi‐
duums, das mit angeborenen Rechten gleichsam auf die Welt kommt»584

befreit wird.
Viertens: Ein Begründungsversuch muss nicht nur in einem ersten

Schritt die «Menschenrechte» rechtfertigen, sondern die folgenden Aussa‐
gen tatsächlich belegen:

– «Alle Menschen haben die gleichen Menschenrechte».
– «Wenn jemand ein Mensch ist, sprechen wir ihm oder ihr Menschen‐

rechte zu.»
– «Alle Menschen sind Träger:innen von Menschenrechten.»
– «Alle Menschen sind Träger:innen dieser spezifischen Menschenrechte.»

Fünftens: Ein Begründungsversuch muss so angelegt sein, dass er in einem
zweiten Begründungsschritt ethisch begründen kann, dass alle Menschen
Träger:innen spezifischer Menschenrechte sind. Die Begründung muss also
für jedes einzelne Menschenrecht funktionieren.

Die Frage, wie sich die vier obigen Aussagen begründen lassen, kann
mit dem Begründungsansatz auf der Basis des Prinzips der Verletzbarkeit
beantwortet werden. Zunächst muss zwischen «Verletzbarkeit» und dem
Prinzip der Verletzbarkeit unterschieden werden. Wenn der Mensch sich
seiner Verletzbarkeit bewusst wird, hat er die Möglichkeit, sich der «Erste-
Person-Perspektive» und des «Selbstverhältnisses» bewusst zu werden. Das
Prinzip der Verletzbarkeit umfasst das moralische Bestreben, die «Erste-
Person-Perspektive» und das «Selbstverhältnis» aller Menschen zu schüt‐
zen, um die Möglichkeit eines Lebens als Mensch zu wahren.

Die verschiedenen Überlegungen zu diesem Begründungsansatz für die
Menschenrechte, die auf dem Prinzip der Verletzbarkeit beruhen, beinhal‐
ten einen ersten, zweiten und dritten Filterungsschritt, der zu einer ethi‐
schen Begründung der Menschenrechte im Allgemeinen und für die spezi‐
fischen Menschenrechte führen wird.

584 Habermas 1999b: 399.

6 Instrumente für die ethische Bewertung

168

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Filterungsschritt
Der Begründungsweg auf der Basis des Prinzips der Verletzbarkeit geht von
der Beobachtung aus, dass der Mensch seine eigene Verletzbarkeit erkennt
– ein erstes Element des Prinzips der Verletzbarkeit.585 Der Mensch, der
heute gesund ist, weiß beispielsweise, dass er morgen krank werden könnte.
Oder – während er in der Gegenwart glücklich lebt – dass er morgen
von anderen getötet werden könnte. In diesem Denkprozess durchläuft die
Person einen Prozess der Unsicherheit. Denn sie wird sich ihrer eigenen
Verletzbarkeit und in letzter Konsequenz auch ihrer Vergänglichkeit be‐
wusst.586 Diese Möglichkeit der Selbstwahrnehmung gilt für alle Menschen.

Zweitens ist ein wesentlicher Bestandteil des Prinzips der Verletzbarkeit
die «Erste-Person-Perspektive»587. Die Bewusstwerdung der eigenen Ver‐
letzbarkeit ist ein Selbstwahrnehmungsprozess des Menschen, dessen em‐
pirische Richtigkeit nicht relevant ist. Entscheidend ist, dass der Mensch
bereit ist, aus diesem Bewusstsein seiner Verletzbarkeit heraus etwas zu tun,
nämlich sich vor der Verletzbarkeit zu schützen oder einen vernünftigen
Umgang mit ihr zu finden. Das betrifft auch alle Menschen.

Während dieses Bewusstwerdungsprozesses, in dem sich der Mensch
seiner eigenen Verletzbarkeit bewusst wird, erkennt er ex negativo die «Ers‐
te-Person-Perspektive» und das «Selbstverhältnis». Die «Erste-Person-Per‐
spektive» umfasst das Bewusstsein eines Menschen, dass er Subjekt der
eigenen Lebenserfahrung ist, durch die er Zugang zu seiner eigenen Ver‐
letzbarkeit hat. Andererseits erfährt er diese anthropologische Grundsitua‐
tion der Verletzbarkeit als Subjekt (d.h. in der ersten Person Singular). Die
Handlungen, Entscheidungen, Leiden und das Leben eines Menschen ge‐
hen von ihm als Subjekt aus. Darüber hinaus interpretiert der Mensch die‐
se anthropologische Grundsituation der Verletzbarkeit als Subjekt: «Denn
handelnd und erleidend erfährt er sich als das Lebewesen, das nicht einfach
lebt wie alle anderen Lebewesen, sondern das nur lebt, indem es sein Leben
führt. Sich zu sich zu verhalten, weder naturnotwendig noch beliebig zu
handeln, sondern sich an Gründen zu orientieren und frei gewählte Zwecke
zu verfolgen, macht die Lebensform aus, die ihn mit allen Menschen als
seinesgleichen verbindet. Sie macht ihn zugleich verletzbar, ist doch das zu
seiner Lebensform gehörende Selbstverhältnis auf fundamentale Realisie‐

585 Vgl. Kirchschläger 2013a: 231-267.
586 Vgl. Hoffmaster 2006: 42.
587 Vgl. Runggaldier 2003.

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

169

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


rungsbedingungen angewiesen.»588 (Letzteres589 gehört zu den beiden oben
vorgestellten Arten von Verletzbarkeit – der grundlegenden Verletzbarkeit
und der selektiven und variablen Verletzbarkeit – sowie zu den inneren
und äußeren Sphären und Aspekten der Verletzbarkeit und kann in einer
inneren und einer äußeren Form auftreten). In diesem Prozess nimmt der
Mensch das «Selbstverhältnis» wahr; er setzt sich in Beziehung zu sich
selbst.

Drittens wird die Verletzbarkeit von den Menschen aus ihrer «Erste-
Person-Perspektive» sowie für die «Erste-Person-Perspektive» selbst und
das «Selbstverhältnis» wahrgenommen.

Dieser Bewusstwerdungsprozess der eigenen Verletzbarkeit und
der «Erste-Person-Perspektive» führt viertens dazu, dass der Mensch sich
zu allen anderen Menschen in Beziehung setzt. In diesem Prozess erkennen
sie, dass sie sich durch ihre Verletzbarkeit nicht von anderen Menschen
unterscheiden, sondern dass sie diese Verletzbarkeit mit allen Menschen
teilen.

Fünftens: Der Prozess der Bewusstwerdung der eigenen Verletzbarkeit
und der Verletzbarkeit aller anderen Menschen ermöglicht es den Men‐
schen wahrzunehmen, dass sie nicht nur die Verletzbarkeit mit allen ande‐
ren Menschen teilen, sondern auch die individuelle «Erste-Person-Perspek‐
tive» auf die individuelle Verletzbarkeit und die Verletzbarkeit aller ande‐
ren Menschen sowie das individuelle «Selbstverhältnis»: Jeder Mensch ist
Subjekt seines eigenen Lebens. Der Mensch erkennt daher, dass die «Ers‐
te-Person-Perspektive» und das «Selbstverhältnis» eine Bedingung für die
Möglichkeit eines Lebens als Mensch sind.

Ausgehend von der Wahrnehmung der Verletzbarkeit ihrer eigenen «Ers‐
te-Person-Perspektive» und ihres eigenen «Selbstverhältnisses» werden sie
sich der gleichen Verletzbarkeit aller anderen Menschen bewusst. Men‐
schen, die in erster Linie überleben und als Menschen – mit Menschenwür‐
de – leben wollen, werden sich bewusst, dass die Verletzbarkeit sowohl ihr
eigenes Überleben als auch das Überleben aller anderen Menschen und
auch ihr eigenes Leben als Menschen und das Leben aller anderen als
Menschen betrifft, denn die Verletzbarkeit betrifft auch die «Erste-Person-
Perspektive» und das «Selbstverhältnis» als Bedingungen der Möglichkeit
eines Lebens als Mensch. Angesichts der eigenen Verletzbarkeit will der
Mensch in erster Linie physisch überleben und ein menschenwürdiges

588 Honnefelder 2012: 171-172.
589 Vgl. Höffe 1991; Nussbaum 1993.

6 Instrumente für die ethische Bewertung

170

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Leben führen. Das physische Überleben und ein menschenwürdiges Leben
dürfen dem Menschen nicht genommen werden. Sie müssen rechtlich ein‐
klagbar sein, um einen wirklichen Schutz zu bieten, und sie müssen auf
die verschiedenen Dimensionen anwendbar sein, denn Verletzbarkeit kann
die rechtliche, politische, historische und moralische Dimension umfassen.
Aufgrund der oben erwähnten hohen Priorität, die sie besitzen, und auf‐
grund der Unvorhersehbarkeit der Gefährdung sollten das physische Über‐
leben und ein Leben mit Menschenwürde nicht an Bedingungen geknüpft
sein. Den Wunsch, physisch zu überleben und ein Leben in Menschenwür‐
de zu führen, teilen die Menschen mit allen anderen Menschen gleicherma‐
ßen. Dieser Wunsch ist nicht individualistisch, auch wenn es sich um ein
Anliegen jedes Menschen als Individuum handelt, das jeder Einzelne durch
seine «Erste-Person-Perspektive» und sein «Selbstverhältnis» entdeckt.

Weil sich die Menschen sechstens ihrer Verletzbarkeit bewusst sind, aber
gleichzeitig nicht wissen, ob und wann sich diese Verletzbarkeit manifes‐
tiert und in eine konkrete Verletzung oder Übertretung umschlägt, sind
sie bereit, allen Menschen die «Erste-Person-Perspektive» und das «Selbst‐
verhältnis» auf der Grundlage der Gleichheit aller Menschen zuzugestehen,
weil dies für sie die rationalste, vernünftigste und vorteilhafteste Lösung
darstellt. Das heißt, allen Menschen Rechte – also Menschenrechte – zu‐
zugestehen, um sich selbst und alle anderen zu schützen, weil die Verletz‐
barkeit auch die «Erste-Person-Perspektive» und das «Selbstverhältnis» be‐
inhaltet. Dieser Schutz durch die Menschenrechte zielt einerseits darauf ab,
die Transformation der Verletzbarkeit in eine konkrete Verletzung zu ver‐
meiden und andererseits – im Falle einer Transformation der Verletzbarkeit
in eine konkrete Verletzung – eine aktive Kompensation zu erhalten. Die
Menschen sind sich dabei bewusst, dass der Schutz der Menschenrechte
auch die mit den Menschenrechten korrespondierenden Pflichten umfasst,
denn es handelt sich nicht um exklusive Rechte, sondern um Rechte, die
allen Menschen zustehen.

Hinsichtlich dieses sechsten Punktes stellt sich die Frage, ob es wirklich
rational, klug und vorteilhaft ist, sich auf Menschenrechte zu einigen. Denn
es ist denkbar, dass ein Mensch z.B. aufgrund seines religiösen oder weltan‐
schaulichen Hintergrunds Verletzbarkeit oder Verletzungen nicht scheut,
sondern sucht, oder dass Verletzbarkeit für ihn (auf der Suche nach Erlö‐
sung) irrelevant ist. Ein Argument gegen diesen Einwand wäre, dass auch
die Gedanken-, Gewissens-, und Religionsfreiheit anfällig für Verletzungen
wäre. Das bedeutet, dass es auch in diesem Fall rational, klug und vorteil‐
haft wäre, für den Schutz der Menschenrechte zu plädieren.

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

171

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ein Einwand, der zu weiteren Fragen führen würde, wäre jedoch, dass
gerade diese Gedanken-, Gewissens- und Religionsfreiheit einem Men‐
schen, der sich als religiös versteht, ein Dorn im Auge sein könnte. In
seinen Augen wäre diese Freiheit überflüssig, denn es ginge nicht darum,
die richtige Religion zu suchen und zu finden, sondern die richtige Religion
wäre bereits definiert. Auch hier könnte man argumentieren, dass, auch
wenn die richtige Religion bereits definiert ist, die Gedanken-, Gewissens-
und Religionsfreiheit dem Leben, der Pflege und der Ausübung dieser
Religion dient und dafür notwendig ist.

Ein weiteres Argument gegen den sechsten Punkt des ersten Filterschritts
wäre, dass man, wenn man sich die derzeitige Umsetzung der Menschen‐
rechte anschaut, zu dem Schluss kommen könnte, dass es für den Einzel‐
nen nachteilig ist, wenn man sich einseitig auf die Menschenrechte einigt
und sie einhält. Dagegen ließe sich jedoch einwenden, dass die derzeitige
Situation ohne die Menschenrechte noch schlimmer wäre. Außerdem sind
die Menschenrechte bereits ein globaler Konsens, zu dem keine ähnlich
global akzeptierten Alternativen bekannt sind und der als Institution be‐
reits existiert. Daher scheint es keine bessere Alternative als die Menschen‐
rechte zu geben. Darüber hinaus lässt die Unvorhersehbarkeit der Verletz‐
barkeit oder die Unvorhersehbarkeit einer möglichen Transformation der
Verletzbarkeit in eine Verletzung es als irrational und nachteilig erscheinen,
die Menschenrechte einseitig zu missachten.

Darüber hinaus bildet sich der Einwand, dass es nicht mehr sinnvoll ist,
sich selbst und allen anderen die Menschenrechte zuzugestehen und die
vereinbarten Pflichten einzuhalten, wenn die Menschenrechte nicht durch‐
gesetzt werden oder bei Verletzung keine Sanktionen nach sich ziehen.
Hier würde auch die Unvorhersehbarkeit der Verletzbarkeit oder die Un‐
vorhersehbarkeit einer möglichen Transformation der Verletzbarkeit in eine
Verletzung als Gegenargument dienen. Denn angesichts der Unsicherheit in
Bezug auf die eigene individuelle Situation und die individuelle Perspektive
erweisen sich die Menschenrechte mit ihrer inhärenten Gerechtigkeit und
Gleichbehandlung aller Menschen als die beste Lösung.

Darüber hinaus stellt sich angesichts des oben beschriebenen Bewusst‐
seinsbildungsprozesses für die Menschenrechte die Frage, warum der
Mensch nicht eine andere Form der Selbstbeschränkung oder einen ande‐
ren Umgang mit dieser Situation (z.B. Gewalt, Unterordnung etc.) wählen
sollte. Wie oben erläutert, geht es dem Menschen in erster Linie darum, zu
überleben und ein Leben mit Menschenwürde zu führen. Die Menschen‐
rechte können diesen Wunsch am besten unterstützen, was für die Men‐

6 Instrumente für die ethische Bewertung

172

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schenrechte spricht. Darüber hinaus können Gewalt oder Unterordnung –
d.h. alternative Formen des Schutzes vor Verletzbarkeit und Verletzung, die
auf Ungleichheit und Ungerechtigkeit unter den Menschen (z.B. Mächtige
und Ohnmächtige, Tyrannen und Untergebene, Unterdrücker und Unter‐
drückte) beruhen – angesichts der Unvorhersehbarkeit einer möglichen
Transformation von Verletzbarkeit in Verletzung als rationale, kluge und
vorteilhafte Alternativen ausgeschlossen werden, weil man aufgrund der
Unvorhersehbarkeit einer möglichen Transformation von Verletzbarkeit in
Verletzung nicht weiß, auf welcher Seite man steht oder stehen wird.

Schließlich ist an dieser Stelle zu erläutern, warum es vorstellbar oder
denkbar ist, dass z.B. auch Führungspersonen oder Entscheidungsträger:in‐
nen bereit sind, sich selbst und, ausgehend von der Gleichheit aller Men‐
schen, allen Menschen die «Erste-Person-Perspektive» und das «Selbstver‐
hältnis» zuzugestehen sowie sich und alle anderen durch Menschenrech‐
te zu schützen. Bei beiden ist davon auszugehen, dass sie ebenfalls mit
der oben beschriebenen Verletzbarkeit konfrontiert sind und sich ihrer
Verletzbarkeit auf der Grundlage des Prinzips der Verletzbarkeit bewusst
werden. Es gibt keine «guten Gründe», warum eine Führungsperson oder
eine Entscheidungsträger:in in dieser Hinsicht anders sein sollte als andere
Menschen.

Natürlich kann man davon ausgehen, dass im Falle von Führungsper‐
sönlichkeiten oder Entscheidungsträger:innen ihre Macht und ihr Einfluss
ihre Sorge um die Verletzbarkeit mindern könnten, sie aber dennoch in be‐
stimmten Elementen und Bereichen der menschlichen Existenz Verletzbar‐
keit erfahren würden – und sei es nur die Angst vor Machtverlust, die sie
an ihre eigene Verletzbarkeit erinnern sollte. Es gibt also in beiden Fällen
genügend Situationen, in denen sie ihre eigene Verletzbarkeit erleben könn‐
ten, was ihre Zustimmung zur Schaffung von Menschenrechten plausibel
basierend auf der Wahrnehmung und dem Bewusstsein des Prinzips der
Verletzbarkeit macht, sowie auf der oben eingeführten Unvorhersehbarkeit
von Verletzbarkeit oder einer möglichen Transformation von Verletzbarkeit
in Verletzung.

Diese sechs Punkte zum Prinzip der Verletzbarkeit erklären, dass sieb‐
tens die Verletzbarkeit an sich keine moralische Qualität hat, sondern das
Prinzip der Verletzbarkeit mit der Verletzbarkeit, der «Erste-Person-Per‐
spektive» und dem «Selbstverhältnis» als moralischer Anspruch normativ
aufgeladen ist. Das Prinzip der Verletzbarkeit betrifft alle Menschen und
unterscheidet sie von allen anderen Lebewesen. Aufgrund des Prinzips der
Verletzbarkeit gestehen sich die Menschen gegenseitig Menschenrechte zu.

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

173

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Denn sie sind sich einig, dass mit den Menschenrechten für sich und alle
anderen Menschen eine Transformation von Verletzbarkeit in eine konkrete
Verletzung verhindert werden kann oder im Falle einer möglichen Trans‐
formation von Verletzbarkeit in eine konkrete Verletzung eine aktive Kom‐
pensation für alle Menschen vorgesehen wäre. Es wäre eine Entscheidung
der moralischen Gemeinschaft, dass Menschen sich gegenseitig Menschen‐
rechte nach dem Prinzip der Verletzbarkeit zuweisen und alle Menschen zu
Menschenrechtsträger:innen machen.

Menschen sind also nicht aufgrund ihrer Verletzbarkeit Menschenrechts‐
träger:innen, sondern sie sind Menschenrechtsträger:innen, weil sie sich
mit ihrer eigenen Verletzbarkeit und deren Relevanz auseinandersetzen.
Sie werden sich der «Erste-Person-Perspektive» und des «Selbstverhältnis‐
ses» ihrer selbst und aller Menschen bewusst und lernen diese als Bedin‐
gung der Möglichkeit eines Lebens als Mensch kennen. Sie nehmen sogar
die Verletzbarkeit der «Erste-Person-Perspektive» und des «Selbstverhält‐
nisses» aller Menschen wahr – aufgrund des Prinzips der Verletzbarkeit.
Die Menschen differenzieren die Verletzbarkeit aufgrund von Unrechts-
und Verletzungserfahrungen und begründen aufgrund des Prinzips der
Verletzbarkeit einen Schutz von Elementen und Bereichen menschlicher
Existenz mit spezifischen Menschenrechten. Das Prinzip der Verletzbarkeit
ist daher ein Ausgangspunkt für die Begründung von Menschenrechten an
sich und von spezifischen Menschenrechten.

Achtens: Es ist durchaus möglich, dass das Prinzip der Verletzbarkeit
die Grundlage für die Anerkennung neuer Leiden und Unrechtserfahrun‐
gen sein kann, die aufgrund ihres bedrohlichen Charakters den Schutz
der Menschenrechte erforderlich machen werden. Diese Notwendigkeit
erfordert die Formulierung von Rechten, die über die heute bestehenden
Menschenrechte hinausgehen. Damit bleiben die Menschenrechte offen für
neue Herausforderungen, die auftreten können. Das Prinzip der Verletzbar‐
keit enthält eine «Entdeckungsfunktion»590 und führt zu neuen Aktualisie‐
rungen und Differenzierungen des Menschenrechtsschutzsystems.

Diese acht Punkte bilden den ersten Filterungsschritt des Begründungs‐
modells auf der Basis des Prinzips der Verletzbarkeit. Nicht alle Elemente
und Bereiche der menschlichen Existenz kommen für den Schutz durch
die Menschenrechte in Frage, sondern nur diejenigen, die aufgrund des
Prinzips der Verletzbarkeit notwendig sind und mit denen die Menschen
sich und andere schützen wollen.

590 Habermas 2011a: 18.

6 Instrumente für die ethische Bewertung

174

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zweiter Filterungsschritt
Der zweite Filterungsschritt baut auf den obigen Überlegungen auf und
vertieft die Schutzbereiche, die allen Menschen als Träger:innen von Men‐
schenrechten zustehen, denn der Konsens über den Schutz vor Verletzbar‐
keit umfasst nicht alle Elemente und Bereiche der menschlichen Existenz.
Doch welche Elemente und Bereiche der menschlichen Existenz sollen
unter den Schutz der Menschenrechte gestellt werden? Nach welchen Kri‐
terien sollte die Auswahl dieser Elemente und Bereiche der menschlichen
Existenz erfolgen?

Ausgangspunkt sind historische Leidens- und Unrechtserfahrungen, de‐
nen Menschen aufgrund des Prinzips der Verletzbarkeit ausgesetzt sind
oder sein können. Angesichts dieser historisch schwerwiegenden Unrechts-
und Gewalterfahrungen und aufgrund des Prinzips der Verletzbarkeit ver‐
einbaren Menschen, für sich und alle anderen Menschen die Transformati‐
on von Verletzbarkeit zu konkreter Verletzung zu verhindern und für den
Fall einer Transformation von Verletzbarkeit zu konkreter Verletzung eine
aktive Kompensation vorzusehen.

Der Menschenrechtsschutz gilt nicht für alle historischen Unrechtserfah‐
rungen. Es ist notwendig, eine Auswahl historischer Unrechtserfahrungen
zu treffen, die einen Menschenrechtsschutz erfordern, was wiederum Kri‐
terien für diesen Auswahlprozess erfordert. Diese lassen sich aus den obi‐
gen Beschreibungen von Menschen und der oben beschriebenen Gewich‐
tung ableiten, denn sie zeigt, wovor sich Menschen schützen wollen. Sie
gibt Aufschluss darüber, welche Kriterien erfüllt sein müssen, damit eine
historische Unrechtserfahrung den Schutz durch die Menschenrechte be‐
gründet. Zunächst einmal wollen Menschen überleben und als Menschen
leben – mit Menschenwürde (Fundamentalität). Menschen werden sich
bewusst, dass Verletzbarkeit ihr eigenes Überleben und das Überleben aller
Menschen sowie ihr eigenes Leben als Menschen mit Menschenwürde und
das Leben aller anderen als Menschen mit Menschenwürde betrifft (Uni‐
versalität), denn Verletzbarkeit macht nicht Halt vor der «Erste-Person-Per‐
spektive» und dem «Selbstverhältnis» als Bedingung der Möglichkeit eines
Lebens als Mensch. Das Überleben und ein menschenwürdiges Leben dür‐
fen den Menschen nicht genommen werden (Unveräußerlichkeit). Sie müs‐
sen rechtlich einklagbar sein (Justizierbarkeit) und auf die verschiedenen
Dimensionen anwendbar sein (Multidimensionalität), denn Verletzbarkeit
kann die rechtliche, politische, historische und moralische Dimension um‐
fassen. Aufgrund der oben erwähnten hohen Priorität, die sie besitzen,
und aufgrund der Unvorhersehbarkeit der Verletzbarkeit oder einer mög‐

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

175

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lichen Transformation von Verletzbarkeit in Verletzung sollten das Überle‐
ben und ein menschenwürdiges Leben nicht an Bedingungen geknüpft
sein (kategorischer Charakter). Die Menschen teilen diesen Wunsch, zu
überleben und ein menschenwürdiges Leben zu führen, mit allen ande‐
ren Menschen gleichermaßen (Gleichheit). Er ist nicht individualistisch,
auch wenn jeder Einzelne ihn durch seine eigene «Erste-Person-Perspek‐
tive» und das «Selbstverhältnis» entdeckt (individuelle Geltung). Daher
bestimmen die folgenden acht Kriterien die Auswahl derjenigen histori‐
schen Unrechtserfahrungen und Verletzbarkeiten, vor denen alle Menschen
durch spezifische Menschenrechte geschützt werden sollten: Fundamenta‐
lität, Universalität, Unveräußerlichkeit, Justizierbarkeit, Multidimensionali‐
tät, kategorischer Charakter, Gleichheit und individuelle Geltung.

Der zweite Schritt bei der Filterung des Begründungsmodells auf der
Grundlage des Prinzips der Verletzbarkeit kennzeichnet eine inhärente
Offenheit für neue Bedrohungen, Risiken und Unrechtserfahrungen, die
derzeit noch nicht im Bewusstsein oder in der Vorstellung vorhanden sind
oder noch nicht stattgefunden haben, sowie eine Offenheit für Unrechtser‐
fahrungen, die in verschiedenen Religionen, Kulturen, Traditionen, Zivili‐
sationen und Weltanschauungen auftreten.

Gleichzeitig stellt sich der zweite Filterungsschritt den Herausforderun‐
gen bei der Anwendung dieser acht Kriterien auf historische Unrechtserfah‐
rungen, z. B. den Herausforderungen der historischen Kontingenz und der
Universalisierung bestimmter Unrechtserfahrungen.

Dritter Filterungsschritt
Dieser Schritt umfasst die Anwendung der oben erwähnten acht Kriterien,
um die Elemente und Bereiche der menschlichen Existenz zu ermitteln, die
durch die Menschenrechte geschützt werden müssen.

Das Kriterium der «Fundamentalität» ist erfüllt, wenn eine historische
Unrechtserfahrung ein Element oder einen Bereich der menschlichen Exis‐
tenz berührt, der für das physische Überleben oder das Leben als Mensch
notwendig ist.

Damit das Kriterium «Universalität» und die oben erwähnte Herausfor‐
derung der historischen Kontingenz und Universalisierung partikularer
Unrechtserfahrungen erfüllt werden können, bedarf es rationaler Gründe,
warum eine Unrechtserfahrung menschenrechtsrelevant ist und ein Ele‐
ment oder einen Bereich der menschlichen Existenz berührt, die für alle,
überall und immer geschützt werden muss. Rationale Gründe sind notwen‐

6 Instrumente für die ethische Bewertung

176

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dig, um den Übergang von einer subjektiven Erfahrung von Ungerechtig‐
keit oder Verletzung zu einer universellen Erfahrung von Ungerechtigkeit
oder Verletzung zu ermöglichen.591

Das Kriterium der «Unveräußerlichkeit» setzt voraus, dass das Recht,
das einem bestimmten Element oder Bereich der menschlichen Existenz
entspricht, weder erworben noch verloren werden kann, und dass jeder
Mensch Anspruch auf dieses Recht hat.

Das Kriterium «Justizierbarkeit» ist erfüllt, wenn das entsprechende
Recht in einer Rechtsordnung durchgesetzt werden kann.

Das Kriterium «Multidimensionalität» ist erfüllt, wenn es in der recht‐
lichen, politischen, moralischen und historischen Dimension gedacht wer‐
den kann.

Was das Kriterium «kategorischer Charakter» betrifft, so muss gezeigt
werden, dass der Mensch nichts tun muss, um diese Verletzbarkeit oder
Verletzung oder das entsprechende Recht, das vor dieser Verletzbarkeit
oder Verletzung schützt, zu haben.

Damit das Kriterium «Gleichheit» erfüllt ist, muss jeder Mensch ohne
Unterschied in den Genuss des entsprechenden Rechts kommen können.

Das Kriterium «individuelle Geltung» ist erfüllt, wenn ein/e Einzelne/r
das entsprechende Recht unabhängig von einem Kollektiv haben kann.

 

Das Prinzip der Verletzbarkeit als Begründung für die Menschenrechte ist
nicht unumstritten:
Erstens sind – wie oben in Unterkapitel 3.2 Verletzbarkeit ausgeführt – nicht
nur Menschen, sondern auch Tiere verletzbar und sollten daher in diesen
Konsens einbezogen werden. Als erstes Argument gegen diesen Einwand
kann der folgende Punkt angeführt werden: Die Menschenrechte wollen
keineswegs zwischen Mensch und Tier diskriminieren oder dem Menschen
Rechte einräumen, die denen der «niederen» Lebensformen überlegen sein
könnten. Sie zielen lediglich auf ein rechtliches, zwischenmenschliches
Verhältnis, das auch geregelt werden müsste, wenn Tiere ähnliche Rechte
hätten.592

Definitionsgemäß sind also Menschen, nicht Tiere, Träger:innen von
Menschenrechten. Gleichzeitig muss darauf hingewiesen werden, dass dies
nicht automatisch und kategorisch verhindern würde, dass Tieren theore‐

591 Vgl. Hörnle 2011: 67.
592 Menke / Pollmann 2007: 140.

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

177

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tisch ähnliche oder im Wesentlichen gleiche moralische Rechte zuerkannt
werden.593 Dazu gehört allerdings, dass Menschen sich auf Rechte einigen,
die für sie als Menschen selbst gelten. Darüber hinaus entwickeln Men‐
schen Tierrechte für andere Lebewesen wie Tiere, die die Verletzbarkeit
mit den Menschen teilen. Die Rechte der Menschen basieren auf ihrer
Bewusstwerdung und Selbstwahrnehmung der eigenen Verletzbarkeit. Tier‐
rechte beruhen auf der menschlichen Wahrnehmung von Tieren und ihrer
Verletzbarkeit.

Darüber hinaus könnte man meinen, dass Menschen sich die Verletz‐
barkeit von Menschen und die Verletzbarkeit von Tieren aus phänomeno‐
logischer Sicht unterschiedlich vorstellen oder wahrnehmen. Bei der Un‐
terscheidung zwischen der Selbstwahrnehmung von Menschen und dem
Bewusstsein von Tieren sowie der Feststellung von Unterschieden (aus
phänomenologischer Sicht) in der Verletzbarkeit von Menschen und Tieren
ist dies nicht unbedingt empirisch belegt. Dies ist jedoch für den Begrün‐
dungsansatz, wie oben bereits erwähnt, irrelevant. Vielmehr ist darauf hin‐
zuweisen, dass der Mensch – obwohl er sich der Verletzbarkeit von Tieren
bewusst ist und diese anerkennt – wahrscheinlich anders über sich selbst
denkt als über ein Tier,594 oder dass der Mensch über seine Verletzbarkeit,
die er mit anderen Menschen teilt, anders denkt als über die Verletzbarkeit
von Tieren.

Darüber hinaus – und dies erweist sich als das Hauptargument gegen
diesen Einwand – geht es beim Prinzip der Verletzbarkeit nicht nur um die
empirisch beobachtbare Verletzbarkeit, sondern insbesondere darum, wie
sich der Mensch seiner Verletzbarkeit bewusst wird bzw. wie er sie sieht. Im
Zentrum stehen das Bewusstsein, die Auseinandersetzung und die Reflexi‐
on über die Verletzbarkeit, die «Erste-Person-Perspektive» und das «Selbst‐
verhältnis» als Voraussetzungen für ein mögliches Leben als Mensch so‐
wie die moralischen Konsequenzen, die das Prinzip der Verletzbarkeit im
Menschen hervorruft. Der Mensch ist also nicht deshalb Träger:innen der
Menschenrechte, weil er verletzbar ist, sondern aufgrund des Prinzips der
Verletzbarkeit, das zur gegenseitigen Gewährung der Menschenrechte an
alle Menschen führt und das sich deutlich von der Verletzbarkeit der Tie‐
re unterscheidet und als differentia specifica dient, die einen Unterschied
zwischen dem Verständnis der Verletzbarkeit des Menschen und der Ver‐
letzbarkeit der Tiere rechtfertigt. Da das Prinzip der Verletzbarkeit nicht für

593 Vgl. Menke / Pollmann 2007: 140-141.
594 Vgl. Bondolfi 2009: 506-507.

6 Instrumente für die ethische Bewertung

178

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Menschen und Tiere gelten kann, entspricht er der Relevanz des Prinzips
der Verletzbarkeit für die Begründung der Menschenrechte.

Zweitens kann man argumentieren, dass das Prinzip der Verletzbarkeit
nur für die Begründung der sozialen Teilhaberechte, nicht aber für die
Begründung der beiden anderen Menschenrechtskategorien nützlich ist.
Diese Kritik beruht auf einem engeren Begriff der «Verletzbarkeit», wes‐
halb sie an Relevanz verliert, wenn man diesen Begründungsansatz auf
das oben eingeführte Verständnis des Begriffs der «Verletzbarkeit» stützt.
In diesem Verständnis sehen sich die Menschen nicht nur in den wesentli‐
chen Elementen und Bereichen menschlicher Existenz bedroht, die durch
die sozialen Teilhaberechte geschützt werden, sondern das Prinzip der
Verletzbarkeit hat auch einen weitergehenden Einfluss auf die menschliche
Existenz.595

Drittens kann man argumentieren, dass der medizinische und technische
Fortschritt die Verletzbarkeit des Menschen immer weiter verringert. Daher
kann das Prinzip der Verletzbarkeit nur bis zu einem gewissen Grad zur
Begründung der Menschenrechte herangezogen werden, denn Verletzbar‐
keit ist etwas, das der Mensch immer mehr beseitigen kann. Auch diese
Kritik verwendet den Begriff «Verletzbarkeit» sehr eng und schränkt die
Verletzbarkeit so weit ein, dass sie nur Phänomene umfasst, denen der
Mensch mit medizinischen und technischen Innovationen begegnen kann.
Dabei ist jedoch zu bedenken, dass auch die grundlegende Verletzbarkeit
einbezogen werden muss, die der Mensch auch mit medizinischem und
technischem Fortschritt im Grunde nicht ändern kann.

Darüber hinaus verwendet diese Kritik den Begriff der Verletzbarkeit
in einer reduktionistischen Weise, wie vor dem Hintergrund des oben
eingeführten Begriffs deutlich wird, denn sie sieht Verletzbarkeit als etwas
ausschließlich Negatives, das es zu beseitigen gilt.

Schließlich stellt sich die grundsätzliche Frage, ob ein solcher Fort‐
schrittsglaube überhaupt gerechtfertigt ist.596

 
Eine Begründung für die Menschenrechte und ihre universelle Gültigkeit

muss so formuliert sein, dass sie nicht nur die Menschenrechte an sich
rechtfertigt, sondern an jedem einzelnen Menschenrecht überprüft werden
kann. Die Begründung der Menschenrechte auf der Grundlage des Prinzips

595 Vgl. Turner 2006: 36-37.
596 Vgl. Kirchschläger 2013b.

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

179

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Verletzbarkeit lässt sich auf jedes einzelne Menschenrecht anwenden,
wie bereits an einigen Beispielen gezeigt werden konnte.597

6.4.6 Universelle Menschenrechte schützen vor Ausgrenzung

Auf diesem ethischen Fundament stellen die Menschenrechte einen univer‐
sellen Konsens dar. Letzteres bedeutet, dass kein anderer Normenkatalog
weltweit in gleichem Maße akzeptiert wird. Sie haben Glaubwürdigkeit und
sind ein weithin respektierter ethischer Standard.

Außerdem beruhen die Menschenrechte nicht auf einer bestimmten Tra‐
dition, Kultur, Religion, Weltanschauung oder einem Wertesystem.598 Die
Menschenrechte bieten «eine gemeinsame Basis für ein menschenwürdiges
Dasein über weltanschauliche Differenzen hinweg»599.

Aus bestimmten Perspektiven wird versucht, die Menschenrechte im All‐
gemeinen, einige Menschenrechte, die Menschenrechte einiger Menschen
im Allgemeinen oder einige Menschenrechte einiger Menschen zu unter‐
graben. Die Menschenrechte werden in ihrer Universalität durch Partiku‐
larstandpunkte sowie durch bestimmte Eigeninteressen in Frage gestellt.
Der folgende Teil zielt darauf ab, einige Argumente und Kategorien aus
ethischer Sicht zu bewerten. Einleitend ist darauf hinzuweisen, dass die
kritische Auseinandersetzung mit einigen Argumenten und Kategorien im
Hinblick auf die Menschenrechte und ihre Universalität aufgrund der Kür‐
ze der jeweiligen Ausführungen niemals jedem einzelnen Ansatz gerecht
werden kann. Das Ziel, exemplarische Argumente und Kategorien zu unter‐
suchen und in diesem Sinne die Begründungen systematisch zusammen‐
zufassen, um sie kritisch analysieren zu können, macht es noch schwieri‐
ger. Schließlich können aus einer Fülle von vielfältigen Argumenten und
Kategorien nur einige Beispiele herausgegriffen werden, die besonders
bemerkenswert und wichtig für den Menschenrechtsdiskurs sind. Diese
Reflexion kann daher keinen abschließenden Charakter haben. Auf eine
exemplarische Argumentation kann bei dieser normativen Fragestellung
nicht verzichtet werden, da nur anhand einiger Beispiele die argumentati‐
ven Herausforderungen aufgezeigt werden sollen und angetönt werden soll,
welche Argumentationslinie der Förderung der Menschenrechte dienen
würde.

597 Vgl. Kirchschläger 2013a: 290-335; Kirchschläger 2015a.
598 Vgl. Gut 2008; Joas 2015a; Kirchschläger 2016f.
599 Habermas 2001a: 125; vgl. auch Habermas 1999a.

6 Instrumente für die ethische Bewertung

180

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der erste Schritt besteht darin, allgemeine Argumentationsmuster an
einem konkreten Beispiel aufzuzeigen. In einem zweiten Schritt wird ge‐
prüft, ob diese allgemeinen Argumentationsmuster kontextabhängig sind
oder ob sie in gleicher oder ähnlicher Form auch in anderen Kontexten von
anderen Autoren verwendet werden könnten. In diesem Beispiel soll eine
bestimmte Gruppe von Menschen von einem bestimmten Menschenrecht
ausgeschlossen werden. Folgt man der oben erwähnten Kategorisierung
von Georg Lohmann, so würde dies einer Infragestellung der Universali‐
tät der Menschenrechte aus kulturrelativistischer Sicht entsprechen: Men‐
schenrechte im Allgemeinen oder spezifische Menschenrechte aller oder
bestimmter Menschen werden unter Bezugnahme auf die eigene Kultur,
Tradition, Religion, Weltanschauung, Zivilisation oder das eigene Werte‐
system in Frage gestellt.600 Das folgende Beispiel kann dies eindrücklich
zeigen: Das Frauenstimmrecht gibt es in der ganzen Schweiz erst seit
1990. Auf nationaler Ebene war es bereits am 7. Februar 1971 mit einer
knappen Zweidrittelmehrheit angenommen worden. Das war bereits im
Vergleich zu vielen anderen Ländern ziemlich spät. Aber es dauerte bis
zum 25. März 1990, bis die Schweizerinnen in der ganzen Schweiz als
Stimmberechtigte anerkannt wurden. Erst nachdem die Frauen im Kanton
Appenzell Innerrhoden geklagt hatten und das Bundesgericht entschieden
hatte, dass die Kantonsverfassung gegen die Bundesverfassung verstößt,
erhielten die Frauen im Kanton Appenzell Innerrhoden das Stimmrecht.
Gestützt auf diesen Bundesgerichtsentscheid wurde am 27. November 1990
das Frauenstimmrecht auf kantonaler Ebene eingeführt – gegen den Willen
der Mehrheit der Stimmberechtigten im Kanton. Damit führte der letzte
Kanton der Schweiz das Frauenstimmrecht ein.601

Die folgenden zehn Argumente gegen das Frauenwahlrecht wurden an‐
geführt – die alle aus ethischer Sicht inakzeptabel sind:

1. die Rolle, die den Frauen als Individuen vom Kollektiv zugewiesen
wurde – die Rolle der Mutter – wäre nicht mit der Politik vereinbar;

2. den Beitrag der Frauen als Individuen zum Kollektiv: «Die Gesell‐
schaft braucht Frauen ohne Stimm- und Wahlrecht, um zu funktionie‐
ren, sich zu entwickeln und zu überleben»;

3. eine Änderung würde die Tür zu etwas öffnen, das die Mehrheit
der Gesellschaft ablehnt und als «böse» betrachtet – im Fall des Frau‐

600 Vgl. Lohmann 2008b: 50-51.
601 Vgl. Neue Zürcher Zeitung 2011.

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

181

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


enstimmrechts in der Schweiz wurde argumentiert, dass das Frauen‐
stimmrecht den Bolschewismus in die Schweiz bringen würde;602

4. das vermeintliche Selbstverständnis der Frauen: «Wenn man die Frau‐
en fragen würde, würden sie sich nicht an der Politik beteiligen wol‐
len»;

5. angeblich fehlen den Frauen die notwendigen Kompetenzen, um die‐
ses Menschenrecht wahrzunehmen;

6. die eigene Tradition und Kultur: «Das entspricht unserer Tradition
und Kultur» oder «Das ist unsere Tradition und Kultur» oder «Wir
sind ein Sonderfall, der gut ist und nicht verändert werden sollte»;

7. die eigene Geschichte: «Das haben wir schon immer so gemacht»;
8. die eigene Geschichte als Erfolgsmodell: «Bisher sind wir mit diesem

Weg gut gefahren»;
9. die eigene Souveränität: «Das ist unsere eigene Angelegenheit»;
10. innerer Zusammenhalt gegen Einflüsse von außen: «Wir lassen uns

von niemandem von außen vorschreiben, wie wir etwas tun».

Diese zehn Argumente wurden in verschiedenen Kombinationen und Rei‐
henfolgen bei den damaligen Meinungsbildungs- und Entscheidungspro‐
zessen verwendet.

Die Gegenargumente finden sich erstens in der Begründung der Men‐
schenrechte auf der Basis des Prinzips der Verletzbarkeit. Zweitens kann
das Gegenargument der Beweislastumkehr dazu beitragen, diese zehn Ar‐
gumente zu entkräften. Im Zuge der Beweislastumkehr werden von der
Gegenseite im Diskurs «gute Gründe» gefordert, die für jedes Argument
sprechen würde, d.h. es muss denkbar sein, dass alle Menschen in ihrer
effektiven Freiheit und Autonomie sowie in ihrer vollen Gleichheit diesen
Gründen (innerhalb eines Denkmodells und nicht innerhalb eines realen
globalen Referendums) aus ethischen Gründen zustimmen würden. Es ist
unmöglich, «gute Gründe» für diese zehn Argumente zu finden.

Drittens wird die folgende Beobachtung die Überzeugungskraft dieser
zehn Argumenationsmuster der Exklusion schwächen. Ganz gleich, ob man
z.B. mit einem Staat über seine schwache Menschenrechtsperformance
streitet, ob man mit einer Religionsgemeinschaft über die Diskriminierung
von Frauen diskutiert oder ob man auf eine weltanschaulich begründete
menschenrechtswidrige Praxis hinweist, diese zehn Argumente scheinen in
gleicher oder ähnlicher Form in allen Religionen, Weltanschauungen oder

602 Vgl. Gariup 2011.

6 Instrumente für die ethische Bewertung

182

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Staaten aufzutreten, wenn man versucht, allen Menschen, einer bestimmten
Gruppe von Menschen oder einigen Individuen alle oder bestimmte Men‐
schenrechte abzusprechen. Es geht nicht darum, empirisch zu beweisen,
dass diese zehn Argumentationsmuster der Exklusion immer und überall
verwendet werden, wenn versucht wird, Menschenrechte einzuschränken
oder zu verweigern. Vielmehr sollte die Frage lauten, ob diese zehn Ar‐
gumentationsmuster der Exklusion nicht an jenem Zeitpunkt verwendet
werden oder ob sie nicht in Mustern über Staaten, Religionen, Kulturen,
Traditionen, Zivilisationen und Weltanschauungen hinweg zu erkennen
sind.

Diese beiden Fragen schwächen die zehn Argumentationsmuster der
Exklusion in einem Maße ab, dass ihre für die Argumentation wesent‐
liche Kontextbezogenheit an Bedeutung verliert, weil die gleichen oder
ähnliche Ausgrenzungsargumente auch in anderen Kontexten verwendet
werden, in denen versucht wird, anderen Menschen ihre Menschenrechte
zu verweigern. Die Hauptgründe für diese zehn Argumentationsmuster
der Exklusion – u.a. das eigene Kollektiv-, Staats-, Kultur-, Traditions-,
Religions-, Weltanschauungs- und Wertesystemverständnis – verlieren ihre
Überzeugungskraft, wenn man sich bewusst macht, dass genau dieselben
Argumente auch von anderen Staaten, Kulturen, Traditionen, Religionen,
Weltanschauungen, Zivilisationen und Wertesystemen verwendet werden.
Das bedeutet, dass die Ausgrenzung nicht durch die Einzigartigkeit der Si‐
tuation bestimmt wird, sondern durch etwas, das allen staatlichen, religiö‐
sen und weltanschaulichen Gemeinschaften gemeinsam ist. An dieser Stelle
beginnen die Argumente zu wackeln. Denn plötzlich ist es nicht etwa «ty‐
pisch schweizerisch», den Frauen das Stimmrecht zu verweigern, sondern
etwas, das von gewissen Kreisen in der Schweiz und gewissen Kreisen
ausserhalb der Schweiz getragen wird – unabhängig vom schweizerischen
Staat, vom schweizerischen Kontext, von der schweizerischen Geschichte,
von der schweizerischen Tradition, von den schweizerischen Werten, usw.
Das bedeutet, dass diese zehn Argumentationsmuster der Exklusion nicht
auf der eigenen Einzigartigkeit oder dem Eigenen beruhen, sondern auf
etwas anderem. Sie bauen also auf etwas anderem auf als das, was die
gegnerische Partei in der Diskussion behauptet.

Viertens entlarven diese Fragen nach etwas Verbindendem für Staaten
sowie Religions- und Weltanschauungsgemeinschaften die wohl zutreffen‐
deren Gründe, die weniger vom Kontext, der Kultur, der Tradition, der
Religion, der Weltanschauung, dem Wertesystem, der Geschichte usw. ab‐
hängig sind, sondern vielmehr von einem anderen verbindenden Faktor,

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

183

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der nichts mit Staat, Religion oder Weltanschauung zu tun hat. Dieser
verbindende Faktor ist durch eine angeblich grundsätzlich konservative
Ausrichtung gekennzeichnet – angeblich, weil eine «grundsätzlich konser‐
vative» Ausrichtung durchaus mit den Menschenrechten vereinbar sein
könnte, im Sinne von konservativ als Wahrung der Menschenrechtskonfor‐
mität innerhalb eines Kollektivs. Dieser verbindende Faktor führt dazu,
dass man den nicht ganz unberechtigten Verdacht entkräften muss, dass
man versucht, die eigene Kultur, Tradition, Religion, Weltanschauung, das
Wertesystem, die Geschichte, die Souveränität usw. so zu verdrehen, dass
sie zu den Partikularinteressen bestimmter Menschen oder einer bestimm‐
ten Gruppe passt. Diese Ausrichtung kann man als illiberal bezeichnen,
denn indem man sich weigert, die Menschenwürde und die Universalität
der Menschenrechte zu respektieren, oder indem man bereitwillig allen
Menschen alle Menschenrechte, bestimmten Menschen alle Menschenrech‐
te oder bestimmten Menschen alle oder einige spezifische Menschenrechte
verweigert, nimmt diese Position in Kauf, dass Menschen ihre Menschen‐
rechte ganz oder teilweise verweigert werden.

Die zehn Argumentationsmuster der Exklusion könnten auch auf den
Souveränitäts- und Machtanspruch bestimmter Individuen oder Gruppen
innerhalb eines Kollektivs zurückgeführt werden. Wenn dies im Diskurs
nicht widerlegt werden kann, dann lässt sich zeigen, dass die Machtha‐
benden und Entscheidungsträger:innen in Staaten sowie Religions- und
Weltanschauungsgemeinschaften mit diesen zehn Argumentationsmustern
der Exklusion bestimmte Interessen verfolgen oder institutionelle Politik
betreiben.603

Im Hinblick auf den Souveränitäts- und Machtanspruch bestimmter In‐
dividuen oder Gruppen innerhalb eines Kollektivs ist auf der Grundlage
der obigen Begründung der Menschenrechte in ihrer Universalität zu er‐
wähnen, dass alle Staaten und nichtstaatlichen Akteure die Menschenrechte
einhalten und zu ihrer Durchsetzung beitragen müssen. Daher stellen die
Menschenrechte eine Grenze für den Souveränitäts- und Machtanspruch
bestimmter Individuen oder Gruppen innerhalb eines Kollektivs dar.

Fünftens wird deutlich, dass es keine Divergenz zwischen den Menschen‐
rechten und der eigenen Kultur, Tradition, Religion, Weltanschauung, dem
Wertesystem, der Geschichte, religiösen oder weltanschaulichen Traditio‐
nen und Lehren gibt. Damit wird auch die Möglichkeit einer kontextab‐
hängigen Aushöhlung der Menschenrechte ausgeschlossen.

603 Vgl. Langan 1982: 31-34.

6 Instrumente für die ethische Bewertung

184

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sechstens: Bei der Auseinandersetzung mit den zehn Argumentations‐
mustern der Exklusion und den sich daraus ergebenden Widersprüchen
und Entlarvungen treten mögliche Glaubwürdigkeits- und Kohärenzpro‐
bleme auf, ebenso wie eine abnehmende Überzeugungskraft der jeweiligen
Gesellschaft gegenüber Menschen innerhalb und außerhalb dieser Gesell‐
schaft. Oft sind Menschenrechtsverletzungen, Druck, Zwang, Gewalt, Ex‐
tremismus und illiberales Denken und Handeln in oder durch ein Kollektiv
Zeichen ihrer Schwäche und des allmählichen Niedergangs ihrer Bedeu‐
tung. Oder mit anderen Worten: Warum sollte man einen Menschen zwin‐
gen, etwas zu tun, wenn man ihn von etwas überzeugen kann?

Siebtens zeigt die Diskussion der zehn Argumentationsmuster der Exklu‐
sion, die auch die Widerstände und Widersprüche gegen die Ausgrenzung
in den jeweiligen Staaten sowie Religions- und Weltanschauungsgemein‐
schaften festhält, dass weder Staaten noch Religions- und Weltanschau‐
ungsgemeinschaften homogene, monolithische, genau definierbare und
greifbare, ewig unveränderliche, ewig existierende Gebilde sind, die sich
niemals verändern. Kollektive sind in ihrer Zusammensetzung höchst kom‐
plex. Sie sind ein heterogenes Gebilde (z. B. konservative, liberale Strömun‐
gen usw.), sind gekennzeichnet durch Wandel (z. B. Entwicklungen, Fort‐
schritte usw.), Entstehung, Wachstum und Niedergang sowie Beiträge und
Widerstand zur Entstehung der Idee der Menschenrechte. Staaten, Religi‐
ons- und Weltanschauungsgemeinschaften kennen in ihrer Vergangenheit,
Gegenwart und wohl auch in ihrer Zukunft Vielfalt, Unterschiede, inter‐
ne Diskussionen, Auseinandersetzungen, Reibungen und konkurrierende
Argumente und Begründungen – wohl in unterschiedlicher Offenheit, In‐
tensität und Öffentlichkeit. Erhaltene Spuren mündlicher und schriftlicher
Überlieferungen zeugen von solchen Prozessen.

Wenn es beispielsweise um Unterdrückung, die Bekämpfung und Ver‐
nichtung von Minderheiten, das Aufeinandertreffen der Macht des Kollek‐
tivs mit der Ohnmacht des Einzelnen, Ungerechtigkeiten, Konflikte zwi‐
schen sozioökonomischen Gruppen usw. geht, erheben Staaten, Religions-
und Weltanschauungsgemeinschaften ihre Stimme für die Menschenrechte.
Konkrete Fragen, Probleme, Herausforderungen und historische Erfahrun‐
gen von Ungerechtigkeit und Verletzungen, die wesentliche Elemente und
Bereiche der menschlichen Existenz betreffen, die jeder Mensch braucht,
um physisch zu überleben und als Mensch mit Menschenwürde zu leben,
führen zu menschenrechtlichen Widersprüchen, denn alle Menschen sind
und bleiben Menschenrechtsträger:innen, innerhalb und außerhalb von

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

185

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Staaten oder religiösen oder weltanschaulichen Kollektiven, wie oben ge‐
zeigt.

Achtens besteht die Tendenz, die Unterschiede zwischen Staaten, Gesell‐
schaften, Religions- und Weltanschauungsgemeinschaften zu vergrößern
und zu verstärken. «Gesellschaften verändern sich schneller als die Bilder,
die Ausländer von ihnen haben. [...] Es ist wahr, dass verschiedene Teile der
Welt manchmal eine radikal unterschiedliche Geschichte hatten, die immer
noch einen Einfluss auf ihr Vokabular, ihre Denkweisen, ihre Religionen
und ihre Werte ausübt. Aber die Einflüsse auf die Mitglieder praktisch aller
Gesellschaften sind heute viel mehr eine Mischung aus lokal und global als
noch vor hundert Jahren.»604

6.4.7 Universelle Menschenrechte fördern die Pluralität

Abgesehen von den zehn Argumentationsmustern der Exklusion, die
über Staaten, Religionen, Kulturen, Traditionen, Zivilisationen und Welt‐
anschauungen hinweg verwendet werden und die oben identifiziert und
diskutiert wurden, stößt man im Menschenrechtsdiskurs immer wieder auf
Kategorien (wie West/Ost, global/lokal...), die eine normative Begründung
für eine Aussage oder eine Position entweder für oder gegen die Menschen‐
rechte suggerieren, die sich auf einen bestimmten geographisch definierten
Ort oder ein bestimmtes Gebiet bezieht. Diese Kategorien rufen jedoch
Zweifel in Bezug auf ihre epistemische Bedeutung hervor.

Kategorien wie z. B. Ost/West beruhen auf der Annahme oder Konstruk‐
tion von angeblich definierbaren, greifbaren, monolithischen, homoge‐
nen, ewig bestehenden, unveränderlichen, gegensätzlichen und getrennten
Welten. Es scheint klar zu sein, was der so genannte «Westen» oder «Os‐
ten» umfasst und auf welchen Traditionen, Prinzipien und Werten die‐
se beiden Teile der Welt beruhen. Auf dieser Grundlage werden die
Kategorien «Osten» oder «Westen» in der Argumentation verwendet, zum
Beispiel in folgendem Satz: «Weil die Menschenrechte im 'Westen' ent‐
standen sind, gelten sie nicht im 'Osten'». Abgesehen von der Relevanz
zeitlicher und lokaler Gegebenheiten für die Geltung universeller Nor‐
men, die im folgenden Abschnitt diskutiert wird, begründen die Katego‐
rien «Ost» und «West» eine normative Aussage («Menschenrechte gelten
nicht im 'Osten'»). Eine weitere Kritik an der epistemischen Bedeutung sol‐

604 Griffin 2015: 562.

6 Instrumente für die ethische Bewertung

186

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


cher Kategorien, die zugleich das obige Beispiel einer Argumentationslinie
abschwächt, ist aus folgenden Gründen angebracht:

– Diese Kategorien scheinen auf rassistischem Gedankengut zu beruhen,
denn sie suggerieren, dass sich Menschen in einem bestimmten Kon‐
text in den wesentlichen Elementen und Bereichen der menschlichen
Existenz, die Menschen zum Überleben und zum Leben als Menschen
benötigen, grundlegend von Menschen außerhalb dieses Kontexts unter‐
scheiden – und dass es bei den Menschenrechten nur um diese wahrge‐
nommenen Unterschiede geht.

– Ein Argument, das sich auf diese Kategorien stützt, geht von der unzu‐
treffenden Annahme aus, dass der «Westen» über eine bestimmte über‐
legene Qualität verfügt, die dem «Osten» fehlt. Die Aussage «weil die
Menschenrechte im 'Westen' entstanden sind...» enthält auch die Annah‐
me, dass der «Westen» angeblich über eine Innovations- und Schaffens‐
kraft verfügt, die der «Osten» angeblich nicht hat.605

– Diese Kategorien bleiben immer relativ zum Ausgangspunkt, was des‐
halb relevant ist, weil sie ihrem Inhalt nach geographische Kategorien
sind. Es stellt sich die Frage, von welchem Punkt aus dieser Blickwinkel
eingenommen wurde und wie festgestellt wurde, dass ein Ort im «Os‐
ten» und ein anderer im «Westen» liegt. Z. B. liegt Wien «östlich» von
Luzern, aber im normalen Gebrauch der beiden Kategorien im Men‐
schenrechtsdiskurs würde man Wien wohl dem «Westen» zuordnen.

– Es stellt sich heraus, dass es schwierig, wenn nicht gar unmöglich ist,
diese Kategorien – zum Beispiel den so genannten «Osten» und «Wes‐
ten» – und ihre jeweiligen Werte, auf denen diese beiden Kategorien
beruhen, zu verstehen. Wenn man versucht, eine umfassende Definition
des so genannten «Westens» und «Ostens» zu entwickeln und anzuneh‐
men, dass man die Werte kennt, auf denen sie beruhen, muss man
angesichts der vorherrschenden Pluralität, Heterogenität und Dynamik
im «Osten» oder «Westen» Vorsicht walten lassen. Ein erkenntnistheore‐
tischer Ansatz würde wahrscheinlich scheitern, weil diese Kategorien
nicht endgültig definiert werden können, abgesehen von ihrer Bezeich‐
nung als geografische Positionen. Die Realität ist viel komplexer, und die
vermeintlich kategorisierenden Werte – etwa im geographischen «Os‐
ten» und «Westen» – erweisen sich aufgrund der religiösen und weltan‐
schaulichen Pluralität und Heterogenität, der normativen Vielfalt und

605 Vgl. Frezzo 2015: xxi.

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

187

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der unterschiedlichen Rechts- und Politiksysteme sowie aufgrund großer
Unterschiede in der Wirtschaftskraft als unzugänglich.

– Die in diesen Kategorien enthaltene Schematisierung, die auf der An‐
nahme und Konstruktion von angeblich definierbaren, umfassenden,
monolithischen, homogenen, ewigen, unveränderlichen, getrennten und
widersprüchlichen Welten (z.B. «Osten» – «Westen», ...) beruht, ist eine
zu starke Vereinfachung. Sie reduziert die Vielfalt, die in solchen Katego‐
rien enthalten ist und die für die Gestaltung der Diskussion sehr wichtig
ist. Die beiden vermeintlichen Pole erweisen sich in ihrer inneren Struk‐
tur als vielfältig und heterogen und enthalten verschiedene Strömungen
(z.B. konservativ, liberal, etc.). Es wäre für die Subjekte des jeweiligen
Diskurses bei der Verwendung dieser Kategorien wichtig, dies zu be‐
achten. Diese Art der Schematisierung entspricht der Vorstellung von
monolithischen, definierbaren, umfassenden, homogenen, ewigen und
unveränderlichen inneren Strukturen und lässt die unterschiedlichen
Grundlagen, Entwicklungen und die Dynamik des Wandels außen vor.

– Inhalte einem bestimmten geographischen Ort oder Gebiet zuzuordnen,
ist nicht überzeugend, denn ein bestimmter Inhalt A oder eine Tendenz
B kann sowohl in dem, was wir «Osten» nennen, als auch in dem, was
wir «Westen» nennen, gefunden werden, und die widersprechende Posi‐
tion C oder Tendenz D kann ebenfalls überall gefunden werden.606 Diese
Argumentationsmuster hängen nicht primär von ihrer geographischen
oder zeitlichen Herkunft ab, wie eine solche Schematisierung suggerieren
möchte. Vielmehr handelt es sich um eine liberale Position, die an allen
Orten und in allen Himmelsrichtungen zu finden ist, ebenso wie ihre
Gegenpositionen. Liberale und illiberale Positionen existieren unabhän‐
gig von Längen- und Breitengraden. Wenn ein geographischer Bezug
zu einem bestimmten Ort hergestellt wird – etwa in Aussagen wie «im
Osten denkt man so» oder «im Westen macht man das so» –, besteht die
Gefahr, dass «im Osten» oder «im Westen» zu einem Argument wird,
das alles andere, insbesondere die wirklichen Gründe und Faktoren,
ausblendet. Dabei kann das Argument die Prüfung der wirklichen Grün‐
de und Faktoren auf ihre Qualität als «gute Gründe» behindern – was
bedeutet, dass es denkbar sein muss, dass alle Menschen in ihrer tatsäch‐
lichen Freiheit und Autonomie sowie in ihrer vollen Gleichheit diesen
Gründen – innerhalb eines Denkmodells und nicht innerhalb eines rea‐
len globalen Referendums – aus ethischen Gründen zustimmen würden.

606 Vgl. auch Joas 2015a: 78.

6 Instrumente für die ethische Bewertung

188

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Diese kritische Prüfung wäre jedoch im Hinblick auf die normative
Gültigkeit und Argumentationskraft der realen Gründe und Faktoren
notwendig.

Natürlich haben historische Hintergründe, Kontext, Ort und Zeit usw.
einen Einfluss auf Denkweisen und Meinungen. Letzteres ist jedoch – wenn
die Argumentation nur auf Ort oder Zeit der Entstehung beruht – in seiner
normativen Gültigkeit und Argumentationskraft zu hinterfragen. Dies lässt
sich besonders gut am Beispiel der Menschenrechte mit ihrer Universalität
und historisch kontingenten Entstehung zeigen, weil die Menschenrechte
in ihrer Universalität durch den Hinweis auf ihre historisch kontingente
Entstehung in Frage gestellt werden.

Menschenrechte sind nicht einfach «vom Himmel gefallen», sondern
historisch gewachsen – aus bestimmten Kontexten heraus und meist als Re‐
aktion auf eine Unrechtserfahrung mit universeller Geltung. Ein selektiver
Blick auf die historische Entwicklung der Menschenrechte, der nur «west‐
liche» Quellen berücksichtigt, ist aufzubrechen und in eine Anerkennung
der Beiträge zur Menschheitsgeschichte aus unterschiedlichen Traditionen,
Kulturen, Religionen, Weltanschauungen, Philosophien, Zivilisationen und
Wertesystemen, aus verschiedenen Staaten sowie der internationalen Ge‐
meinschaft insgesamt umzuwandeln.607 Die Menschenrechte sind ein Kon‐
sens, der sich im Laufe der Geschichte herausgebildet hat und der offen
ist für eine weitere Entwicklung, die von der Geschichte abhängt. Die
Menschenrechte sind auf dem Vormarsch. Die Menschenrechtstradition
und ihre Fortschreibung schreiben Geschichte. Die Menschheit sieht sich
mit neuen Herausforderungen konfrontiert. Bislang unbekannte Gefahren
bedrohen Grundelemente der menschlichen Existenz.608 Es ist unausweich‐
lich, dass wir reagieren, um die Menschenwürde jedes Einzelnen zu schüt‐
zen.

Eine historische Einordnung der Menschenrechte, wie sie in der histori‐
schen Dimension der Menschenrechte vorgenommen wird, muss in ihrem
Beitrag zu den Menschenrechten, wie oben erläutert, angemessen eingeord‐
net werden. Hier wird die Genese der Menschenrechte in den Blick genom‐
men, während der Begründungsdiskurs die Geltung der Menschenrechte
in den Mittelpunkt stellt. Ausgehend von diesen Überlegungen stoßen An‐
sätze, die bestimmte historische Ereignisse als Anknüpfungspunkte für die
Begründung von Menschenrechten heranziehen, an ihre argumentativen

607 Vgl. Kirchschläger 2016f.
608 Vgl. Kirchschläger 2016g.

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

189

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Grenzen, weil dieses Argument der Universalität der Menschenrechte zuwi‐
derläuft. Zugleich trägt die historische Kontingenz der Menschenrechte in
hohem Maße zum Verständnis der Menschenrechte bei. Ausgehend von
historischen Unrechtserfahrungen haben sich die Menschen gegenseitig
mit Menschenrechten ausgestattet. Dies prägt die Menschenrechte bis in
die Gegenwart in dem Sinne, dass die Menschenrechte darauf abzielen,
Unrecht zu beenden, und dass sie immer wieder erkämpft werden müssen.
Weder die zeitliche noch die geografische Einbettung der Entstehung der
Menschenrechte ist jedoch entscheidend für die heutige normative Geltung
der Menschenrechte. Vielmehr sind es rationale Gründe, die ausschlagge‐
bend sind. Ähnlich wie bei anderen Theorien kommt es in erster Linie
darauf an, ob die Menschenrechte rational überzeugen und plausibel ge‐
macht werden können, d.h. ob «gute Gründe» für sie sprechen. Spielt es
bei der Betrachtung der Relativitätstheorie von Albert Einstein eine Rolle,
wann und wo sie entwickelt wurde? Wahrscheinlich nicht. Entscheidend
ist vielmehr, ob die Relativitätstheorie widerlegt werden kann oder nicht.
Macht die Tatsache, dass Immanuel Kant vor mehr als 200 Jahren in Kö‐
nigsberg den kategorischen Imperativ entwickelt hat, seine Theorie mehr
oder weniger überzeugend?

Im Hinblick auf die Universalität der Menschenrechte ist auch die histo‐
risch kontingente Entstehung der Menschenrechte kein Argument für oder
gegen sie. Denn auch in diesem Fall ist auf die rationalen Gründe für
die menschenrechtliche Begründung (z.B. auf der Basis des Prinzips der
Verletzbarkeit) und die daraus resultierende Irrelevanz der historisch kon‐
tingenten Entstehung der Menschenrechte für ihren Universalitätsanspruch
hinzuweisen. Gleichzeitig macht der kontingente zeitliche und geographi‐
sche Ursprung eines Anspruchs dessen Universalität nicht unmöglich.
Schließlich gewährleistet die Universalität der Menschenrechte, dass jeder
Mensch frei und autonom ist, und auf diese Weise fördern die universellen
Menschenrechte die Pluralität.609

6.4.8 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte für datenbasierte
Systeme

Über diese Überlegungen hinaus sind die Menschenrechte in hohem Maße
auf die reale Welt anwendbar und bieten konkrete ethische Leitprinzipien

609 Vgl. Kirchschläger 2020d; Kirchschläger 2020e.

6 Instrumente für die ethische Bewertung

190

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


für die digitale Transformation und die Nutzung datenbasierter Systeme.
Im Vergleich zu anderen ethischen Prinzipien umfassen die Menschen‐
rechte nicht nur die ethische, sondern auch die rechtliche Dimension:
Menschenrechte sind rechtlich definiert, haben einen rechtlichen Rahmen
und sind durchsetzbar. Institutionen wie der UN-Menschenrechtsrat in
Genf, das Büro des UN-Hochkommissars für Menschenrechte in Genf
und die regionalen Mechanismen zum Schutz der Menschenrechte in den
verschiedenen Kontinenten sind Elemente der Verwirklichung der Idee
der Menschenrechte und können die Kultur der Menschenrechte fördern.
Sie zeigen, dass die Menschenrechte real sind und keine Illusion. Die Men‐
schenrechte sind in allen Teilen der Welt eine rechtliche Realität.

Es liegt auf der Hand, dass die Durchsetzung der Menschenrechte über‐
all auf Herausforderungen stößt. Die Rechtsmechanismen, Instrumente
und Menschenrechtsinstitutionen geben der Idee der Menschenrechte als
Inbegriff des Schutzes der Menschenwürde jedoch ein klares Gesicht. Eine
Herangehensweise an diese rechtliche Dimension, die auf lokaler Ebene
ansetzt, ermöglicht es, im Kontext der Adressat:innen zu beginnen und sie
in die Lage zu versetzen, sich den Menschenrechten aus ihrer realen Erfah‐
rung und aus ihrem Verständnis von Gerechtigkeit, Freiheit und Gleichheit
heraus zu nähern – immer unter Berücksichtigung der Universalität der
Menschenrechte.

Darüber hinaus haben die Menschenrechte als ethisches Instrument
für die digitale Transformation und die Nutzung datenbasierter Systeme
den Vorteil, dass sie von Natur aus mit der rechtlichen Dimension der
Menschenrechte verknüpft sind, die als Grundlage für die Einhaltung
rechtlicher Standards dient. Dieser Aspekt sollte nicht als Vernachlässigung
des Unterschieds zwischen Legal Compliance und Ethik missverstanden
werden. Er ist gleichzeitig eine Betonung der Unterscheidung zwischen
Legal Compliance und Ethik und der inhärenten Verbindung zwischen der
moralischen Dimension der Menschenrechte als ethischem Referenzpunkt
für die Wissenschaft und der rechtlichen Dimension der Menschenrechte
als Grundlage für die rechtlichen Compliance-Standards.

Des Weiteren ist sich die Wissenschaft ihrer rechtlichen Verpflichtungen
und der Normen zur Einhaltung der Rechtsvorschriften bewusst. Zusätz‐
lich zu diesen rechtlichen Verpflichtungen ist die Wissenschaft bestrebt,
in ihrer Forschung ethische Prinzipien zu beachten – zum Beispiel Ehr‐
lichkeit, Objektivität, Unabhängigkeit, Unparteilichkeit, Fairness und Ver‐
antwortung gegenüber künftigen Generationen. Für diese ethische Ebene
der Wissenschaft ist der Beitrag der Menschenrechte als ethischer Referenz‐

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

191

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


punkt aufgrund ihrer ethisch begründbaren Universalität wesentlich und
notwendig.

Ausserdem steht eine globalisierte Wissenschaftsgemeinschaft verschie‐
denen Traditionen, Kulturen, Religionen, Weltanschauungen und Werte‐
systemen gegenüber. Diese Heterogenität wird von den Menschenrechten
geschützt. Zugleich geben die Menschenrechte dieser Heterogenität klare
Grenzen, die es zu respektieren gilt: Auch innerhalb von Traditionen,
Kulturen, Religionen, Weltanschauungen und Wertesystemen schützen die
Menschenrechte die wesentlichen Elemente und Bereiche der menschli‐
chen Existenz. Daher können die Menschenrechte als ethische Referenz
die Wissenschaft unterstützen, wenn sie im Sinne der Menschenrechte
handelt und sich den Herausforderungen von Tradition, Kultur, Religion,
Weltanschauung und Wertesystemen stellt. 610

Die Menschenrechte sind ein universeller Konsens, was diesem ethi‐
schen Instrument für die Wissenschaft ein größeres Gewicht verleiht, da
dieser ethische Referenzpunkt nicht auf einer bestimmten Tradition, Kul‐
tur, Religion, Weltanschauung oder einem Wertesystem beruht, was bei
der Betrachtung der Diskussion z.B. über den Entstehungsprozess der All‐
gemeinen Erklärung der Menschenrechte von 1948 deutlich wird. Jacques
Maritain berichtet, dass die Verfasser es ablehnten, die Menschenrechte auf
eine bestimmte Tradition, Kultur, Religion, Weltanschauung oder ein Wer‐
tesystem zu gründen – aus Respekt vor der Universalität der Menschen‐
rechte und vor der kulturellen, religiösen und weltanschaulichen Vielfalt
und Pluralität: «Ja, wir sind uns über die Rechte einig, aber nur unter der
Bedingung, dass uns niemand fragt, warum»611.

Die Menschenrechte als ethisches Instrument befreien die Wissenschaft‐
ler:innen vom Verdacht der Willkür in ihrer ethischen Selbsteinschätzung,
denn die Menschenrechte sind ein weithin anerkannter ethischer Standard.

Ein weiterer pragmatischer Grund für ihre Gültigkeit stammt aus
dem Entstehungsprozess der juristischen Menschenrechtsverträge auf der
Grundlage der Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte von 1948. Er
besteht in folgendem Gedanken, der schon damals im Bewusstsein der
Menschen war und der die Abfassung der Menschenrechtsdokumente
beeinflusste: «Die Mitglieder der Kommission müssen der Tatsache Rech‐
nung tragen, dass ihre Arbeit die Zukunft und nicht die Vergangenheit be‐

610 Vgl. Kirchschläger 2013b.
611 Maritain 1948: I. Vgl. Kirchschläger 2015d; Kirchschläger 2016f.

6 Instrumente für die ethische Bewertung

192

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


trifft; niemand kann voraussehen, welche Informationsmedien in hundert
Jahren eingesetzt werden.»612

Außerdem muss an dieser Stelle der dynamische Charakter der Men‐
schenrechte hervorgehoben werden. Die Menschenrechte waren schon im‐
mer offen für Anpassungen, um neue Risiken, Gefahren und Verletzungen
der Menschenwürde zu stoppen und zu verhindern. Daher sind die Men‐
schenrechte bereit, sich an künftige Herausforderungen anzupassen.613

Darüber hinaus sind die an der Technologie beteiligten Personen
durch die Menschenrechte in wesentlichen Bereichen und Elementen der
menschlichen Existenz geschützt, die der Mensch zum Überleben und für
ein Leben als Mensch benötigt. Einige von ihnen sind von besonderer Be‐
deutung für die technologische Forschung, Entwicklung und Anwendung,
z.B, das Recht auf Freiheit (Art. 2); das Recht auf Gedanken-, Gewissens-
und Religionsfreiheit (Art. 18); das Recht auf Meinungsfreiheit und freie
Meinungsäußerung (Art. 19); das Recht auf friedliche Versammlung und
Vereinigung (Art. 20); das Recht, frei am kulturellen Leben der Gemein‐
schaft teilzunehmen, sich an den Künsten zu erfreuen und am wissenschaft‐
lichen Fortschritt und seinen Vorteilen teilzuhaben (Artikel 27 Absatz 1),
und «jeder Mensch hat das Recht auf Schutz der moralischen und materi‐
ellen Interessen, die sich aus jeder wissenschaftlichen, literarischen oder
künstlerischen Produktion ergeben, deren Urheber er ist» (Artikel 27 Ab‐
satz 2), wie es in der Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte von
1948614 heißt. Seit Jahrhunderten ist die Wissenschaft Opfer von Eingriffen
in ihre Freiheit, von Versuchen, innovative und kreative Ansätze zu blockie‐
ren, und von Unterdrückung von Ideen, Konzepten und Entdeckungen
durch vermeintlich «absolute Wahrheiten» aus Partikularinteressen und
zur Durchsetzung alter und bestehender Machtstrukturen. Und dieses Ka‐
pitel ist leider noch nicht abgeschlossen. Vielmehr besteht nach wie vor die
Gefahr, dass die Mitglieder der Wissenschaftsgemeinschaft ihre Forschung
nicht frei betreiben könnten. Deshalb brauchten und brauchen sie Schutz.
Die Frage war an dieser Stelle nur, ob der Schutz der Wissenschaft mit den
Mitteln der Menschenrechte – der grundlegendsten und höchsten Form
des Rechtsschutzes, die es gibt – betrieben werden muss. Vereinfacht aus‐
gedrückt würde der Schutz der Wissenschaft durch die Menschenrechte
bedeuten, dass die Wissenschaft als ein wesentliches Element oder ein

612 UN 1950.
613 Vgl. Kirchschläger / Kirchschläger 2010.
614 Allgemeine Erklärung der Menschenrechte von 1948.

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

193

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Bereich der menschlichen Existenz betrachtet wird, der es jedem Menschen
ermöglicht, physisch zu überleben und ein menschenwürdiges Leben zu
führen, wie z. B. das Recht auf Leben, das Recht auf Nahrung, das Recht auf
Gesundheitsversorgung. Ausgehend von einer positiven Antwort auf diese
Frage, die besagt, dass die Wissenschaft ein wesentliches Element oder ein
Bereich der menschlichen Existenz ist, der jedem Menschen das Überleben
und ein Leben in Menschenwürde ermöglicht, schützen, wie oben erwähnt,
mehrere spezifische Menschenrechte die akademische Freiheit.615

Bis heute werden die Menschenrechte von Mitgliedern der Wissen‐
schaftsgemeinschaft verletzt oder es besteht die Gefahr, dass sie Opfer
von Menschenrechtsverletzungen werden, die in direktem Zusammenhang
mit ihrer Forschung stehen. Daher ist es nach wie vor notwendig, Initia‐
tiven fortzusetzen oder Maßnahmen zur Förderung der Menschenrechte
in der Wissenschaft zu ergreifen, um die Achtung der Menschenrechte
von Forscher:innen bei ihrer wissenschaftlichen Tätigkeit zu gewährleisten,
über Menschenrechtsverletzungen gegenüber Wissenschaftler:innen zu in‐
formieren und das Bewusstsein für die Bedeutung und Funktion der Men‐
schenrechte für Wissenschaftler:innen zu schärfen.

Grenzen des eigenen Menschenrechts sind erstens – im Falle eines spezi‐
fischen Menschenrechts – die anderen spezifischen Menschenrechte nach
dem Prinzip der Unteilbarkeit. Dieser Grundsatz besagt, dass alle Men‐
schenrechte Hand in Hand gehen müssen. Das bedeutet, dass der gesamte
Katalog der Menschenrechte beachtet werden muss. Deshalb muss jedes
Menschenrecht optimal und in Übereinstimmung mit allen anderen Men‐
schenrechten, die gleichzeitig optimal umgesetzt werden, realisiert werden.
Zweitens: Die eigenen Menschenrechte werden durch die Menschenrechte
aller anderen Individuen begrenzt. So gilt beispielsweise das eigene Recht
auf Freiheit nur insoweit, als es mit dem Recht auf Freiheit aller anderen
Menschen vereinbar ist. Aus beiden Grenzen ergeben sich auch entspre‐
chende Pflichten für eine/n Rechtsträger:in, weshalb jede/r Rechtsträger:in
auch ein/e Träger:in von mit den Rechten korrespondierenen Pflichten
ist.616

Menschen, die sich mit Wissenschaft, Technologie und Forschung be‐
schäftigen, sind Träger:innen von Rechten und Pflichten. Diese Pflichten

615 Arthur Fine hat für eine «natürliche ontologische Haltung» plädiert, die besagt,
dass die Dinge, die mit der Ausübung der Wissenschaft verbunden sind, dem
Menschsein gemeinsam sind (vgl. Fine 2001; vgl. auch Musgrave 2001).

616 Vgl. Corillon 1989; Kirchschläger 2014b.

6 Instrumente für die ethische Bewertung

194

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


können negativ (etwas nicht tun, um zur Verwirklichung der Menschen‐
rechte beizutragen) oder positiv (etwas tun, um zur Verwirklichung der
Menschenrechte beizutragen) sein. Ausgehend von dieser konzeptionellen
Grundlage kann die Wissenschaft bzw. können Mitglieder der Wissensch‐
schaftsgemeinschaft zur Realisierung der Menschenrechte beitragen, aber
leider auch an Menschenrechtsverletzungen mitschuldig sein oder diese
begehen. Die Wissenschaft kann zur Verwirklichung der Menschenrechte
beitragen, wenn der technische Fortschritt die Menschenrechte respektiert.
Technischer Fortschritt und wirtschaftliche Entwicklung können folglich
kein «Selbstzweck» sein, sondern müssen der Menschheit dienen. Sowohl
der technische Fortschritt als auch die wirtschaftliche Entwicklung müssen
im Rahmen der Menschenrechte funktionieren, um die Verwirklichung
der Menschenrechte zu fördern. Um die Realisierung der Menschenrechte
noch effektiver zu fördern, müssen die Menschenrechte in die Ziele des
wissenschaftlichen Fortschritts einbezogen werden.617

Die Wissenschaft kann auch an Menschenrechtsverletzungen beteiligt
sein oder diese begehen, z. B. wenn sie die Menschenwürde nicht achtet
und bei ihrer eigenen Forschung die Menschenrechte verletzt oder wenn
ihre Arbeit Parteien in bewaffneten Konflikten ermöglicht, schreckliche
Gewalttaten und Völkermord zu begehen.

Der digitale Wandel und datenbasierte Systeme umfassen Bereiche, die
für die Menschenrechte relevant sind, wie die Nutzung von Micro-Targe‐
ting bei der Verbreitung kommerzieller und politischer Botschaften, die
Personalisierung von Nachrichten, die elektronische Personalbeschaffung,
die prädiktive Diagnostik im Gesundheitswesen und die prädiktive Poli‐
zeiarbeit bei der Strafverfolgung. «Alle, die sich für Menschenrechte und
Rechtsstaatlichkeit einsetzen, stehen vor einer großen globalen Heraus‐
forderung: Wie können Staaten, Unternehmen und die Zivilgesellschaft
sicherstellen, dass Technologien der künstlichen Intelligenz die Menschen‐
rechte stärken und respektieren, anstatt sie zu untergraben und zu gefähr‐
den?»618 Die Menschenrechtsdimensionen der digitalen Transformation
und der datenbasierten Systeme umfassen unter anderem die Menschen‐
würde, Freiheit und Gleichheit, das Recht auf Nichtdiskriminierung, das
Recht auf ein faires Verfahren, das Recht auf Privatsphäre und Datenschutz,

617 Über den technischen Fortschritt, seine Ziele, seine Wertebasis und seine gesell‐
schaftliche Bedeutung am Beispiel der Stammzellenforschung und der Forschung
am Menschen, vgl. Kirchschläger et al. 2003; Kirchschläger et al. 2005.

618 Kaye 2018: Art. 1.

6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte

195

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


das Recht auf politische Partizipation und Demokratie, das Recht auf freie
Meinungsäußerung und Informationsfreiheit – die Liste ist lang. Öffent‐
lichkeit und Demokratie sowie die Rolle, die Medien und Journalismus für
einen funktionierenden demokratischen Meinungsbildungs- und Entschei‐
dungsprozess spielen, müssen ebenfalls geschützt werden.

6 Instrumente für die ethische Bewertung

196

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111 - am 16.01.2026, 00:21:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	6.1 Einführung
	6.2 Das Prinzip der Verantwortung
	6.2.1 Einführung
	6.2.2 Kurzer Abriss der historischen Entwicklung des Begriffs Verantwortung
	6.2.3 Acht Dimensionen der Verantwortung
	6.2.4 Verantwortung als ethisches Prinzip für datenbasierte Systeme

	6.3 Das Prinzip der Gerechtigkeit
	6.3.1 Was ist «Gerechtigkeit»?
	6.3.2 Das Spannungsverhältnis zwischen Recht und Gerechtigkeit
	6.3.3 Omni-dynamisch soziale Gerechtigkeit
	6.3.4 Omni-dynamisch soziale Gerechtigkeit und intergenerationelle Gerechtigkeit
	6.3.5 Gerechtigkeit als ethisches Prinzip für datenbasierte Systeme

	6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte
	6.4.1 Menschenrechte – ein Minimalstandard
	6.4.2 Die Multidimensionalität der Menschenrechte
	6.4.3 Die Merkmale von Menschenrechten
	6.4.4 Die Notwendigkeit einer ethischen Begründung der Universalität der Menschenrechte
	6.4.5 Ethische Begründung der Menschenrechte auf der Basis des Prinzips der Verletzbarkeit
	6.4.6 Universelle Menschenrechte schützen vor Ausgrenzung
	6.4.7 Universelle Menschenrechte fördern die Pluralität
	6.4.8 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte für datenbasierte Systeme


