
djbZ 3/2016138

Berichte und Stellungnahmen | Dana-Sophia Valentiner/Leonie Steinl 42. Feministischer Juristinnen*tag  

kampf heraus zu halten, weil niemand Stimmen verlieren wollte. 
Es war eine ganz andere Form der Auseinandersetzung bzw. 
Nichtauseinandersetzung.

Minden: Die Verfahren selbst liefen sehr, sehr lange. Zu den 
eher beschämenden Seiten der Verfahren gehören die Höhe der 
Konzentrationslagerhaftentschädigung und gesundheitliche 
Untersuchungen durch Ärzte, die auch schon vor 1945 „gute“ 
Arbeit geleistet hatten, die ein oder andere Rassentheorie vertra-
ten und dann in den Entschädigungsverfahren feststellen sollten, 
welche Beschwerden verfolgungsbedingt waren. 

Röwekamp: Worüber wir in diesem Kontext sprechen, ist 
die Entschädigung für das entgangene berufliche Fortkommen. 
Gerade die Frauen, die zurückkommen und wieder in die Justiz 
gehen wollten – das haben wir in dem Fall von Erna Proskauer 
und Nora Platiel gesehen –, hatten enorme Schwierigkeiten zu 
beweisen, dass sie für die Stelle einer Richterin in der Bundes-
republik qualifiziert genug waren.

Stichwort: Mehrfachdiskriminierung
Röwekamp: Sie waren in der Justiz doppelt diskriminiert, aber 
auch in der Wissenschaft. Zum Beispiel ging die Privatdozentin 

Dr. Magdalene Schoch ins Exil – sie war keine Jüdin, aber Mit-
arbeiterin von Prof. Dr. Albrecht Mendelssohn Bartholdy und 
wollte mit den Nazis nichts zu tun haben – und machte später 
Entschädigungsansprüche geltend. Es gab ein langes Gerichts-
verfahren zur Frage, ob sie beruflich qualifiziert genug gewesen 
wäre, um in der Bundesrepublik Professorin zu werden. Fast 
alle anwesenden Professoren beurteilten sie als wissenschaftlich 
unbedeutend, obwohl sie die erste habilitierte Frau in Deutsch-
land gewesen war. Erst Prof. Dr. Rudolf Sieverts widersprach 
dem und wies darauf hin, dass sie mit ihren Forschungen und 
zielgerichteten Studien zum internationalen Recht auf jeden 
Fall eine Professur hätte bekommen müssen. Die Qualifikati-
on von Frauen wurde immer bezweifelt, so war es ja auch im 
Fall von Erna Proskauer und anderen Juristinnen, die in die 
Justiz wollten. Die Zulassung zur Rechtsanwaltschaft war im 
Vergleich leichter. 

Kupferberg: Pionierinnenarbeit. Es gibt noch einiges zu ent-
decken und ins Bewusstsein zu rufen in der deutschen Erinne-
rungskultur durch diese Dreifachdiskriminierung Frau und 
Jüdin und Juristin.

Dana-Sophia Valentiner
Mitglied der djb-Kommission Verfassungsrecht, Öffentliches 
Recht, Gleichstellung; Wissenschaftliche Mitarbeiterin an der 
Helmut-Schmidt-Universität Hamburg

Leonie Steinl, LL.M. (Columbia)
Mitglied der djb-Kommission Stafrecht; Referendarin am Kam-
mergericht Berlin; Wissenschaftliche Mitarbeiterin an der Hum-
boldt Universität zu Berlin

Zum Feministischen Juristinnen*tag (FJT) kommen seit über drei 
Jahrzehnten Wissenschaftlerinnen*, Studentinnen*, Rechtsanwältin-
nen*, Richterinnen*, Referendarinnen* und juristische Geschlech-
teraktivistinnen* zusammen und diskutieren die Verbindungen von 
Recht und Geschlechterordnung, Herrschaft und Emanzipation 
mit dem Ziel der Entwicklung und Formulierung rechtspolitischer 
Forderungen. Unter den Teilnehmerinnen* waren dieses Jahr in 
Wien wieder viele djb-Mitglieder, auch inhaltlich waren einige 
Themen und Diskussionen Gegenstand der Arbeitsgruppen, Foren 
und Workshops, die im djb derzeit bearbeitet werden, darunter etwa 
Wahlarbeitszeit, Reproduktive Rechte und das Sexualstrafrecht.

I.	 Eröffnungsvortrag „Gender auf der Flucht“
Ein inhaltlicher Schwerpunkt des diesjährigen FJT lag auf dem 
Thema Flucht und Asyl, dem sich auch Prof. Dr. Nora Markard 

in ihrem Eröffnungsvortrag „Gender auf der Flucht“ widmete. 
Von der Prämisse ausgehend, dass Flucht vor Verfolgung keinen 
Bruch, sondern einen Schritt in einem Kontinuum der Gewalt 
darstelle, führte Markard die Teilnehmerinnen* durch die drei 
Phasen der Flucht: die Verfolgung im Herkunftsland, die Flucht 
selbst, und schließlich die Ankunft in Europa. Sie erklärte, dass 
das Thema Flucht deshalb von besonderer Bedeutung für die 
feministische Rechtswissenschaft sei, weil Frauen und Mädchen 
davon spezifisch betroffen seien. Gleichzeitig wies sie jedoch auch 
auf die Notwendigkeit hin, über die Kategorie „Frau“ hinaus 
die „Vergeschlechtlichung von Gewalt“ zu erfassen.

Anhand der Genfer Flüchtlingskonvention veranschaulichte 
Markard die Entwicklung bis hin zur Anerkennung von ge-
schlechtsspezifischer Verfolgung im Flüchtlingsrecht: Das Flücht-
lingsrecht richtete sich in der Vergangenheit am Leitmotiv des 
politisch verfolgten (männlichen) Flüchtlings aus. Verfolgung 
wurde damit grundsätzlich als in der öffentlichen Sphäre stattfin-
dend verstanden, während Gewalt gegen Frauen, wie häusliche 
und sexualisierte Gewalt, der privaten Sphäre zugeordnet wurde, 
bis es schließlich der internationalen Frauenrechtsbewegung mit 
dem Slogan „Frauenrechte sind Menschenrechte“ gelang, die 
Anerkennung der Geltung von Menschenrechten auch in dieser 
Sphäre zu sichern. Im Rahmen der Genfer Flüchtlingskonvention 
konnte die Kategorie „Geschlecht“ von nun an unter die der 
„bestimmten sozialen Gruppe“ subsumiert werden, was auch 

DOI: 10.5771/1866-377X-2016-3-138

42. Feministischer Juristinnen*tag 
vom 6. bis 8. Mai 2016 in Wien

djbZ_3_2016_Inhalt.indd   138 31.08.16   11:46

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2016-3-138 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 19:52:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2016-3-138


139djbZ 3/2016

Dana-Sophia Valentiner/Leonie Steinl 42. Feministischer Juristinnen*tag  | Berichte und Stellungnahmen

die Möglichkeit der Berücksichtigung von intersektionalen 
Ansätzen bot. Doch trotz der Erfolge wies Markard darauf hin, 
dass das männliche Paradigma noch nicht aus dem Flüchtlings-
recht verschwunden sei. Zudem habe auch die grundsätzliche 
Anerkennung von LGBTI* teilweise lediglich eine Problemver-
schiebung bewirkt, da nun bewiesen werden müsse, dass man 
„wirklich“ schwul oder lesbisch sei.

Im Hinblick auf die zweite Phase der Flucht erklärte Markard, 
dass das Kontinuum der Gewalt nicht automatisch mit dem 
Verlassen des Herkunftslandes ende, sondern sich auf der Flucht 
fortsetze. Das gelte sowohl für das Leben inner- und außerhalb 
von Lagern als auch für die Weiterflucht. Somit sei ein Ver-
ständnis von Flucht als endgültige „Rettung vor Verfolgung“ 
defizitär, vielmehr sei die Flucht oftmals eine gefährliche und 
traumatisierende Erfahrung für die flüchtenden Personen. Für 
das Flüchtlingsrecht sei diese Phase nur von geringer Bedeutung, 
denn traumatische Erfahrungen könnten allenfalls als gesund-
heitliches Abschiebungshindernis gewertet werden. Letztere 
Voraussetzung sei jedoch mit Verabschiedung des „Asylpakets 
II“ so weit eingeschränkt worden, dass nunmehr nur „lebens-
bedrohliche oder schwerwiegende Erkrankungen, die sich durch 
die Abschiebung wesentlich verschlechtern würden“, eine Ab-
schiebung verhindern könnten.

Schließlich widmete sich Markard der Ankunft in Europa 
und damit der dritten Phase der Flucht. Sie veranschaulichte die 
mit dem Dublin-Zuständigkeitssystem sowie mit der Externa-

lisierung des Flüchtlingsschutzes verbundenen Probleme, und 
konzentrierte sich sodann auf die Situation in Österreich und 
Deutschland. Hier zeichnete sie ein Bild der parallelen Entwick-
lungen, die von einer starken Mobilisierung der Zivilgesellschaft 
auf der einen Seite sowie der Sorge vor Terror und „Überfrem-
dung“ auf der anderen geprägt seien. Nach den Ereignissen der 
Silvesternacht in Köln und den dann folgenden, lautstarken 
Forderungen nach schärferen Abschiebungsmöglichkeit habe 
die deutsche Öffentlichkeit geschockt registriert, dass viele der 
dort begangenen sexualisierten Handlungen in Deutschland gar 
nicht strafbar seien. Dass damit die längst überfällige Debatte 
über eine Sexualstrafrechtsreform im Rahmen einer Integrati-
onsdebatte geführt werde, in welcher sexualisierte Gewalt als 
Integrationsproblem betrachtet und damit „ge-othert“ werde, 
sei – wie Markard bemerkte – außerordentlich bedauerlich, denn 
diese Art der Debatte sei zugleich stigmatisierend und gefährlich.

Markard beendete ihren Vortrag mit einem Aufruf zum Kampf 
gegen Exklusionen, für grenzüberschreitende Solidarität und si-
chere Zugangswege. Sie appellierte an alle Frauen*, die Kämpfe 
gegen Gewalt und Diskriminierung weiterzuführen, ohne sich „vor 
den Karren der Exklusion und des Otherings spannen zu lassen“.

II.	 Reproduktive Rechte!?
Kontroverse Diskussionen entzündeten sich auch an dem Thema 
„Reproduktive Rechte“. Verhandelt wurden auf dem diesjäh-
rigen FJT u.a. Abtreibung, Leihmutterschaft, Eizellspende, 

SS Elisabeth Holzleithner, Universitätsprofessorin für Rechtsphilosophie und Legal Gender Studies an der Universität Wien, und weitere Mitglieder der 

Inhalts- und Organisationsgruppe eröffnen den FJT 2016. (©Katy Doppler)

djbZ_3_2016_Inhalt.indd   139 31.08.16   11:46

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2016-3-138 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 19:52:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2016-3-138


djbZ 3/2016140

Berichte und Stellungnahmen | Dana-Sophia Valentiner/Leonie Steinl 42. Feministischer Juristinnen*tag  

Präimplantationsdiagnostik und Pränataldiagnostik. Einigkeit 
bestand wohl noch darin, dass die Autonomie von Frauen maß-
stabbildend für rechtliche Regelungen sein soll. Was das wiede-
rum konkret heißen könnte, darüber wurde entlang folgender 
Fragen gestritten: Wie verstehen und konstruieren verschiede-
ne Regulierungsansätze im Umgang mit der Leihmutterschaft 
(Verbot, Regulierung bestimmter Modalitäten, Erlaubnis) die 
Autonomie der Beteiligten? Welche Bilder von Leihmüttern 
werden – z.B. von der Rechtsprechung – aufgegriffen und u.a. 
in Gesetzgebungsdebatten reproduziert: das Bild der Leihmutter 
als kommerzialisierte Dienstleisterin, ausgebeutete Zwangsar-
beiterin, altruistische Helferin? Auf wessen Autonomie kommt 
es bei der Beteiligung mehrerer potentieller Elternteile (sowohl 
bestellender, spendender, austragender Elternteile) an? Wie kön-
nen widerstreitende Positionen in ein angemessenes Verhältnis 
gebracht werden? Ist das Recht in diesen Fragen nicht viel zu 
stark darauf reduziert, dass die „biologische“ Elternschaft an-
dere Formen der Elternschaft „schlägt“? Bedarf das Gespräch 
über reproduktive Rechte der Offenheit für neue Konzepte von 
Elternschaft? Wie lässt sich das Verhältnis von Staat, Kind bzw. 
ungeborenem Leben und Eltern verfassungsrechtlich beschrei-
ben? Welche Bedeutung kommt dem Kindeswohl zu und wie 
wird das Kindeswohl von wem bestimmt? 

Deutlich wurde in den verschiedenen Arbeitsgemeinschaften 
vor allem: Reproduktive Rechte sind ein grund- und menschen-
rechtliches Thema, das nur dann adäquat rechtswissenschaftlich 
bearbeitet werden kann, wenn dessen transnationales Element 
berücksichtigt wird. Durch die häufig grenzüberschreitenden 
Bezüge lösen wir wenig, wenn auf Ebene des deutschen Verfas-
sungsrechts eine Position etwa zur Leihmutterschaft entwickelt 
wird, solange diese in andere Länder ausgelagert wird und sich 
dann Konflikte auf Ebene des Internationalen Privatrechts er-
geben. Damit müssen Fragen der rechtlichen Anerkennung von 
Familie und Elternschaft bei der grund- und menschenrechtlichen 
Analyse mit in den Blick genommen werden.

Herausheben möchten wir die Diskussion über den Schwan-
gerschaftsabbruch im Forum „Reproduktive Rechte“ und 
die daraus hervorgegangene Forderung nach der Streichung 
des Schwangerschaftsabbruchs auf eigenen Wunsch aus dem 
Strafgesetzbuch. Ein Schwangerschaftsabbruch auf eigenen 
Wunsch, ohne medizinische oder rechtswidrige Indikation, ist 
in Deutschland immer noch grundsätzlich rechtswidrig, wenn 
auch unter bestimmten Voraussetzungen (z.B. innerhalb der 
ersten drei Schwangerschaftsmonate und nach Teilnahme an 
einer zur Austragung ermutigenden Schwangerschaftskon-
fliktberatung i.S.d. § 219 StGB) straffrei. Die grundsätzliche 
Austragungspflicht, die den strafrechtlichen Regelungen in 
§§ 218 ff. StGB zugrunde liegt, betrachtet das Bundesverfas-
sungsgericht als erforderlich für den verfassungsrechtlich gebo-
tenen Schutz des ungeborenen Lebens: „Ein solcher Schutz des 
Ungeborenen gegenüber seiner Mutter ist nur möglich, wenn 
der Gesetzgeber ihr einen Schwangerschaftsabbruch grund-
sätzlich verbietet und ihr damit die grundsätzliche Rechts-
pflicht auferlegt, das Kind auszutragen. Das grundsätzliche 
Verbot des Schwangerschaftsabbruchs und die grundsätzliche 

Pflicht zum Austragen des Kindes sind zwei untrennbar ver-
bundene Elemente des verfassungsrechtlich gebotenen Schut-
zes.“ (BVerfGE 88, 203, 253 – Schwangerschaftsabbruch II). 
Ebendiese Austragungspflicht wurde als Missachtung der 
Autonomie der schwangeren Frau kritisiert. Sie lässt sich 
einzig aus der Schutzpflicht des Staates gegenüber dem Leben 
konstruieren, wenngleich auch diese Anbindung bezüglich des 
Embryos in Zweifel gezogen werden kann. Jedenfalls bindet 
diese Schutzpflicht nur den Staat, nicht schon unmittelbar die 
Schwangere selbst – auch wenn der Wortlaut des § 219 Abs. 1 
S. 3 StGB anderes nahelegt: „Dabei muß der Frau bewußt sein, 
daß das Ungeborene in jedem Stadium der Schwangerschaft 
auch ihr gegenüber ein eigenes Recht auf Leben hat und daß 
deshalb nach der Rechtsordnung ein Schwangerschaftsabbruch 
nur in Ausnahmesituationen in Betracht kommen kann, wenn 
der Frau durch das Austragen des Kindes eine Belastung er-
wächst, die so schwer und außergewöhnlich ist, daß sie die 
zumutbare Opfergrenze übersteigt.“ Das Verfassungsrecht 
erfordert eine Abwägung mit den entgegenstehenden Rech-
ten der Schwangeren, die sich insbesondere aus Art. 2 Abs. 1 
i.V.m. 1 Abs. 1 GG (Allgemeines Persönlichkeitsrecht), Art. 
2 Abs. 2 GG (Recht auf körperliche Unversehrtheit) und Art. 
1 Abs. 1 GG (Menschenwürde) ergeben. In diesem Punkt 
bestand unter den Teilnehmerinnen* weitgehende Einigkeit 
darin, dass die Rechte der Schwangeren den Schutz ungeboren 
Lebens – jedenfalls in den ersten Schwangerschaftsmonaten – 
überwiegen. Übereinstimmend gefordert wurde daher die 
Beseitigung der nach wie vor bestehenden Rechtswidrigkeit 
des Schwangerschaftsabbruchs und die derzeitige Gestaltung 
der Beratung als Konfliktberatung, die auf die Austragung des 
Embryos gerichtet ist.

III.	 Wer oder was ist eine „feministische Juristin*“?
Interessante Diskussionen über das (Selbst-)Verständnis des 
(eigenen) Feminismus entstanden in einem Workshop zu „Ge-
schlechterbildern im Feminismus“. Hier wurde nicht nur 
über die feministische Inszenierung von Beyoncé und Kim 
Kardashian, Stöckelschuhen und Rollköfferchen gesprochen, 
sondern Kapitalismuskritik geübt und an Solidarität und To-
leranz appelliert. „Die“ feministische Juristin* gibt es nicht, 
das wurde durch die vielfältigen persönlichen Statements noch 
einmal deutlich. Die Auseinandersetzung mit Erwartungen 
Dritter von dem „Geschlecht“ einer Person und mit eigenen 
Vorurteilen gegenüber anderen Frauen* ließ ein angeregtes 
Gespräch entstehen, das erstaunlich häufig um das Thema 
Bekleidung kreiste, aber auch den berüchtigten Generati-
onenkonflikt streifte. Mit großer Offenheit wurden unter-
schiedliche Wahrnehmungen, Kapazitäten und Sichtbarkeiten 
feministischer Kämpfe, die jede* für sich oder mit anderen im 
Beruf als Juristin*, aber auch im Alltag austrägt, dargestellt 
und gegenseitiger Respekt und mehr Unterstützung sowie 
Vertrauen eingefordert. 

Wir freuen uns darauf, die Diskussionen 2017 in Hamburg 
weiterzuführen und viele djb-Frauen* dort begrüßen zu kön-
nen – egal ob in Sandalen, High Heels oder Wanderschuhen.

djbZ_3_2016_Inhalt.indd   140 31.08.16   11:46

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2016-3-138 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 19:52:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2016-3-138

