Berichte und Stellungnahmen | Dana-Sophia Valentiner/Leonie Steinl 42. Feministischer Juristinnen*tag

kampf heraus zu halten, weil niemand Stimmen verlieren wollte.
Es war eine ganz andere Form der Auseinandersetzung bzw.
Nichtauseinandersetzung.

Minden: Die Verfahren selbst liefen sehr, sehr lange. Zu den
eher beschamenden Seiten der Verfahren gehoren die Hohe der
Konzentrationslagerhaftentschadigung und gesundheitliche
Untersuchungen durch Arzte, die auch schon vor 1945 ,,gute®
Arbeit geleistet hatten, die ein oder andere Rassentheorie vertra-
ten und dann in den Entschadigungsverfahren feststellen sollten,
welche Beschwerden verfolgungsbedingt waren.

Rowekamp: Wortuber wir in diesem Kontext sprechen, ist
die Entschadigung fur das entgangene berufliche Fortkommen.
Gerade die Frauen, die zuriickkommen und wieder in die Justiz
gehen wollten — das haben wir in dem Fall von Erna Proskauer
und Nora Platiel gesehen —, hatten enorme Schwierigkeiten zu
beweisen, dass sie fiir die Stelle einer Richterin in der Bundes-
republik qualifiziert genug waren.

Stichwort: Mehrfachdiskriminierung
Réwekamp: Sie waren in der Justiz doppelt diskriminiert, aber
auch in der Wissenschaft. Zum Beispiel ging die Privatdozentin

Dr. Magdalene Schoch ins Exil - sie war keine Jidin, aber Mit-
arbeiterin von Prof. Dr. Albrecht Mendelssohn Bartholdy und
wollte mit den Nazis nichts zu tun haben — und machte spater
Entschdadigungsanspriiche geltend. Es gab ein langes Gerichts-
verfahren zur Frage, ob sie beruflich qualifiziert genug gewesen
wire, um in der Bundesrepublik Professorin zu werden. Fast
alle anwesenden Professoren beurteilten sie als wissenschaftlich
unbedeutend, obwohl sie die erste habilitierte Frau in Deutsch-
land gewesen war. Erst Prof. Dr. Rudolf Sieverts widersprach
dem und wies darauf hin, dass sie mit ihren Forschungen und
zielgerichteten Studien zum internationalen Recht auf jeden
Fall eine Professur hitte bekommen miissen. Die Qualifikati-
on von Frauen wurde immer bezweifelt, so war es ja auch im
Fall von Erna Proskauer und anderen Juristinnen, die in die
Justiz wollten. Die Zulassung zur Rechtsanwaltschaft war im
Vergleich leichter.

Kupferberg: Pionierinnenarbeit. Es gibt noch einiges zu ent-
decken und ins Bewusstsein zu rufen in der deutschen Erinne-
rungskultur durch diese Dreifachdiskriminierung Frau und
Judin und Juristin.

DOI: 10.5771/1866-377X-2016-3-138

42. Feministischer Juristinnen*tag

vom 6. bis 8. Mai 2016 in Wien

Dana-Sophia Valentiner

Mitglied der djb-Kommission Verfassungsrecht, Offentliches
Recht, Gleichstellung; Wissenschaftliche Mitarbeiterin an der
Helmut-Schmidt-Universitat Hamburg

Leonie Steinl, LL.M. (Columbia)

Mitglied der djb-Kommission Stafrecht; Referendarin am Kam-
mergericht Berlin; Wissenschaftliche Mitarbeiterin an der Hum-
boldt Universitat zu Berlin

Zum Feministischen Juristinnen*tag (FJT) kommen seit tiber drei
Jahrzehnten Wissenschaftlerinnen®, Studentinnen*, Rechtsanwiltin-
nen*, Richterinnen*, Referendarinnen* und juristische Geschlech-
teraktivistinnen* zusammen und diskutieren die Verbindungen von
Recht und Geschlechterordnung, Herrschaft und Emanzipation
mit dem Ziel der Entwicklung und Formulierung rechtspolitischer
Forderungen. Unter den Teilnehmerinnen* waren dieses Jahr in
Wien wieder viele djb-Mitglieder, auch inhaltlich waren einige
Themen und Diskussionen Gegenstand der Arbeitsgruppen, Foren
und Workshops, die im djb derzeit bearbeitet werden, darunter etwa
Wahlarbeitszeit, Reproduktive Rechte und das Sexualstrafrecht.

I. Er6ffnungsvortrag ,Gender auf der Flucht*

Ein inhaltlicher Schwerpunkt des diesjahrigen FJT lag auf dem
Thema Flucht und Asyl, dem sich auch Prof. Dr. Nora Markard

138

Erlaubnis untersagt,

in ihrem Eroffnungsvortrag ,,Gender auf der Flucht“ widmete.
Von der Pramisse ausgehend, dass Flucht vor Verfolgung keinen
Bruch, sondern einen Schritt in einem Kontinuum der Gewalt
darstelle, fithrte Markard die Teilnehmerinnen® durch die drei
Phasen der Flucht: die Verfolgung im Herkunftsland, die Flucht
selbst, und schliefSlich die Ankunft in Europa. Sie erklarte, dass
das Thema Flucht deshalb von besonderer Bedeutung fur die
feministische Rechtswissenschaft sei, weil Frauen und Madchen
davon spezifisch betroffen seien. Gleichzeitig wies sie jedoch auch
auf die Notwendigkeit hin, tiber die Kategorie ,,Frau* hinaus
die ,,Vergeschlechtlichung von Gewalt“ zu erfassen.

Anhand der Genfer Flichtlingskonvention veranschaulichte
Markard die Entwicklung bis hin zur Anerkennung von ge-
schlechtsspezifischer Verfolgung im Fliichtlingsrecht: Das Fliicht-
lingsrecht richtete sich in der Vergangenheit am Leitmotiv des
politisch verfolgten (mannlichen) Fluchtlings aus. Verfolgung
wurde damit grundsitzlich als in der 6ffentlichen Sphire stattfin-
dend verstanden, wiahrend Gewalt gegen Frauen, wie hausliche
und sexualisierte Gewalt, der privaten Sphare zugeordnet wurde,
bis es schlieSlich der internationalen Frauenrechtsbewegung mit
dem Slogan , Frauenrechte sind Menschenrechte* gelang, die
Anerkennung der Geltung von Menschenrechten auch in dieser
Sphire zu sichern. Im Rahmen der Genfer Fluchtlingskonvention
konnte die Kategorie ,,Geschlecht* von nun an unter die der
,bestimmten sozialen Gruppe“ subsumiert werden, was auch

djbZ 3/2016

25,012026, 19:5210, ©
mit, f0r ode

terin



https://doi.org/10.5771/1866-377X-2016-3-138

Dana-Sophia Valentiner/Leonie Steinl 42. Feministischer Juristinnen*tag | Berichte und Stellungnahmen

Elisabeth Holzleithner, Universitatsprofessorin fiir Rechtsphilosophie und Legal Gender Studies an der Universitat Wien, und weitere Mitglieder der

Inhalts- und Organisationsgruppe eroffnen den FIT 2016. (©Katy Doppler)

die Moglichkeit der Berticksichtigung von intersektionalen
Ansitzen bot. Doch trotz der Erfolge wies Markard darauf hin,
dass das mannliche Paradigma noch nicht aus dem Fliichtlings-
recht verschwunden sei. Zudem habe auch die grundsitzliche
Anerkennung von LGBTI* teilweise lediglich eine Problemver-
schiebung bewirkt, da nun bewiesen werden miisse, dass man
»wirklich“ schwul oder lesbisch sei.

Im Hinblick auf die zweite Phase der Flucht erklirte Markard,
dass das Kontinuum der Gewalt nicht automatisch mit dem
Verlassen des Herkunftslandes ende, sondern sich auf der Flucht
fortsetze. Das gelte sowohl fur das Leben inner- und auflerhalb
von Lagern als auch fur die Weiterflucht. Somit sei ein Ver-
standnis von Flucht als endgiiltige ,,Rettung vor Verfolgung*
defizitar, vielmehr sei die Flucht oftmals eine gefahrliche und
traumatisierende Erfahrung fir die fliicchtenden Personen. Fir
das Fluchtlingsrecht sei diese Phase nur von geringer Bedeutung,
denn traumatische Erfahrungen konnten allenfalls als gesund-
heitliches Abschiebungshindernis gewertet werden. Letztere
Voraussetzung sei jedoch mit Verabschiedung des ,,Asylpakets
I1“ so weit eingeschrankt worden, dass nunmehr nur ,,lebens-
bedrohliche oder schwerwiegende Erkrankungen, die sich durch
die Abschiebung wesentlich verschlechtern wiirden“, eine Ab-
schiebung verhindern konnten.

Schliefflich widmete sich Markard der Ankunft in Europa
und damit der dritten Phase der Flucht. Sie veranschaulichte die
mit dem Dublin-Zustandigkeitssystem sowie mit der Externa-

djbz 3/2016

Erlaubnis untersagt,

lisierung des Fliichtlingsschutzes verbundenen Probleme, und
konzentrierte sich sodann auf die Situation in Osterreich und
Deutschland. Hier zeichnete sie ein Bild der parallelen Entwick-
lungen, die von einer starken Mobilisierung der Zivilgesellschaft
auf der einen Seite sowie der Sorge vor Terror und ,,Uberfrem-
dung® auf der anderen gepragt seien. Nach den Ereignissen der
Silvesternacht in Koln und den dann folgenden, lautstarken
Forderungen nach schirferen Abschiebungsmoglichkeit habe
die deutsche Offentlichkeit geschockt registriert, dass viele der
dort begangenen sexualisierten Handlungen in Deutschland gar
nicht strafbar seien. Dass damit die langst tiberfallige Debatte
uber eine Sexualstrafrechtsreform im Rahmen einer Integrati-
onsdebatte gefithrt werde, in welcher sexualisierte Gewalt als
Integrationsproblem betrachtet und damit ,,ge-othert“ werde,
sei —wie Markard bemerkte — auflerordentlich bedauerlich, denn
diese Art der Debatte sei zugleich stigmatisierend und gefahrlich.

Markard beendete ihren Vortrag mit einem Aufruf zum Kampf
gegen Exklusionen, fur grenziiberschreitende Solidaritat und si-
chere Zugangswege. Sie appellierte an alle Frauen*, die Kampfe
gegen Gewalt und Diskriminierung weiterzuftihren, ohne sich ,,vor
den Karren der Exklusion und des Otherings spannen zu lassen.

Il. Reproduktive Rechte!?

Kontroverse Diskussionen entziindeten sich auch an dem Thema
»Reproduktive Rechte“. Verhandelt wurden auf dem diesjah-
rigen FJT u.a. Abtreibung, Leihmutterschaft, Eizellspende,

139

25,012026, 19:52:10, ©

mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/1866-377X-2016-3-138

Berichte und Stellungnahmen | Dana-Sophia Valentiner/Leonie Steinl 42. Feministischer Juristinnen*tag

Praimplantationsdiagnostik und Pranataldiagnostik. Einigkeit
bestand wohl noch darin, dass die Autonomie von Frauen maf3-
stabbildend fiir rechtliche Regelungen sein soll. Was das wiede-
rum konkret heifSen konnte, dariiber wurde entlang folgender
Fragen gestritten: Wie verstehen und konstruieren verschiede-
ne Regulierungsansiatze im Umgang mit der Leihmutterschaft
(Verbot, Regulierung bestimmter Modalitaten, Erlaubnis) die
Autonomie der Beteiligten? Welche Bilder von Leihmiittern
werden — z.B. von der Rechtsprechung — aufgegriffen und u.a.
in Gesetzgebungsdebatten reproduziert: das Bild der Leihmutter
als kommerzialisierte Dienstleisterin, ausgebeutete Zwangsar-
beiterin, altruistische Helferin? Auf wessen Autonomie kommt
es bei der Beteiligung mehrerer potentieller Elternteile (sowohl
bestellender, spendender, austragender Elternteile) an? Wie kon-
nen widerstreitende Positionen in ein angemessenes Verhaltnis
gebracht werden? Ist das Recht in diesen Fragen nicht viel zu
stark darauf reduziert, dass die ,,biologische“ Elternschaft an-
dere Formen der Elternschaft ,,schlagt“? Bedarf das Gesprich
uber reproduktive Rechte der Offenheit fiir neue Konzepte von
Elternschaft? Wie ldsst sich das Verhiltnis von Staat, Kind bzw.
ungeborenem Leben und Eltern verfassungsrechtlich beschrei-
ben? Welche Bedeutung kommt dem Kindeswohl zu und wie
wird das Kindeswohl von wem bestimmt?

Deutlich wurde in den verschiedenen Arbeitsgemeinschaften
vor allem: Reproduktive Rechte sind ein grund- und menschen-
rechtliches Thema, das nur dann adiquat rechtswissenschaftlich
bearbeitet werden kann, wenn dessen transnationales Element
beruicksichtigt wird. Durch die haufig grenziuberschreitenden
Bezuge 16sen wir wenig, wenn auf Ebene des deutschen Verfas-
sungsrechts eine Position etwa zur Leihmutterschaft entwickelt
wird, solange diese in andere Liander ausgelagert wird und sich
dann Konflikte auf Ebene des Internationalen Privatrechts er-
geben. Damit miissen Fragen der rechtlichen Anerkennung von
Familie und Elternschaft bei der grund- und menschenrechtlichen
Analyse mit in den Blick genommen werden.

Herausheben mochten wir die Diskussion tiber den Schwan-
gerschaftsabbruch im Forum ,,Reproduktive Rechte“ und
die daraus hervorgegangene Forderung nach der Streichung
des Schwangerschaftsabbruchs auf eigenen Wunsch aus dem
Strafgesetzbuch. Ein Schwangerschaftsabbruch auf eigenen
Wunsch, ohne medizinische oder rechtswidrige Indikation, ist
in Deutschland immer noch grundsitzlich rechtswidrig, wenn
auch unter bestimmten Voraussetzungen (z.B. innerhalb der
ersten drei Schwangerschaftsmonate und nach Teilnahme an
einer zur Austragung ermutigenden Schwangerschaftskon-
fliktberatung i.S.d. § 219 StGB) straffrei. Die grundsatzliche
Austragungspflicht, die den strafrechtlichen Regelungen in
§§ 218 ff. StGB zugrunde liegt, betrachtet das Bundesverfas-
sungsgericht als erforderlich fir den verfassungsrechtlich gebo-
tenen Schutz des ungeborenen Lebens: ,,Ein solcher Schutz des
Ungeborenen gegeniiber seiner Mutter ist nur moglich, wenn
der Gesetzgeber ibr einen Schwangerschaftsabbruch grund-
satzlich verbietet und ibr damit die grundsdtzliche Rechts-
pflicht auferlegt, das Kind auszutragen. Das grundsatzliche
Verbot des Schwangerschaftsabbruchs und die grundsdtzliche

140

Pflicht zum Austragen des Kindes sind zwei untrennbar ver-
bundene Elemente des verfassungsrechtlich gebotenen Schut-
zes.“ (BVerfGE 88, 203, 253 — Schwangerschaftsabbruch 11).
Ebendiese Austragungspflicht wurde als Missachtung der
Autonomie der schwangeren Frau kritisiert. Sie lasst sich
einzig aus der Schutzpflicht des Staates gegentiber dem Leben
konstruieren, wenngleich auch diese Anbindung beztiglich des
Embryos in Zweifel gezogen werden kann. Jedenfalls bindet
diese Schutzpflicht nur den Staat, nicht schon unmittelbar die
Schwangere selbst — auch wenn der Wortlaut des § 219 Abs. 1
S. 3 StGB anderes nahelegt: ,, Dabei mufS der Frau bewufSt sein,
dafd das Ungeborene in jedem Stadium der Schwangerschaft
auch ibr gegeniiber ein eigenes Recht auf Leben hat und dafS
deshalb nach der Rechtsordnung ein Schwangerschaftsabbruch
nur in Ausnabmesituationen in Betracht kommen kann, wenn
der Frau durch das Austragen des Kindes eine Belastung er-
wichst, die so schwer und auflergewohnlich ist, daf§ sie die
zumutbare Opfergrenze iibersteigt.“ Das Verfassungsrecht
erfordert eine Abwigung mit den entgegenstehenden Rech-
ten der Schwangeren, die sich insbesondere aus Art. 2 Abs. 1
i.V.m. 1 Abs. 1 GG (Allgemeines Personlichkeitsrecht), Art.
2 Abs. 2 GG (Recht auf korperliche Unversehrtheit) und Art.
1 Abs. 1 GG (Menschenwiirde) ergeben. In diesem Punkt
bestand unter den Teilnehmerinnen* weitgehende Einigkeit
darin, dass die Rechte der Schwangeren den Schutz ungeboren
Lebens —jedenfalls in den ersten Schwangerschaftsmonaten —
iiberwiegen. Ubereinstimmend gefordert wurde daher die
Beseitigung der nach wie vor bestehenden Rechtswidrigkeit
des Schwangerschaftsabbruchs und die derzeitige Gestaltung
der Beratung als Konfliktberatung, die auf die Austragung des
Embryos gerichtet ist.

Ill. Wer oder was ist eine ,,feministische Juristin*“?
Interessante Diskussionen liber das (Selbst-)Verstindnis des
(eigenen) Feminismus entstanden in einem Workshop zu ,,Ge-
schlechterbildern im Feminismus“. Hier wurde nicht nur
uber die feministische Inszenierung von Beyoncé und Kim
Kardashian, Stockelschuhen und Rollkofferchen gesprochen,
sondern Kapitalismuskritik getibt und an Solidaritit und To-
leranz appelliert. ,Die“ feministische Juristin* gibt es nicht,
das wurde durch die vielfaltigen personlichen Statements noch
einmal deutlich. Die Auseinandersetzung mit Erwartungen
Dritter von dem ,,Geschlecht® einer Person und mit eigenen
Vorurteilen gegeniiber anderen Frauen™ lief§ ein angeregtes
Gesprich entstehen, das erstaunlich hdufig um das Thema
Bekleidung kreiste, aber auch den beriichtigten Generati-
onenkonflikt streifte. Mit grofSer Offenheit wurden unter-
schiedliche Wahrnehmungen, Kapazititen und Sichtbarkeiten
feministischer Kampfe, die jede* fiir sich oder mit anderen im
Beruf als Juristin*, aber auch im Alltag austragt, dargestellt
und gegenseitiger Respekt und mehr Unterstiitzung sowie
Vertrauen eingefordert.

Wir freuen uns darauf, die Diskussionen 2017 in Hamburg
weiterzufithren und viele djb-Frauen™ dort begrifSen zu kon-
nen — egal ob in Sandalen, High Heels oder Wanderschuhen.

djbZ 3/2016

25,012026, 19:5210, ©
mit, f0r ode

Erlaubnis untersagt,

terin



https://doi.org/10.5771/1866-377X-2016-3-138

