
Heute dominieren in der �ffentlichen Bildungs-
diskussion wie selbstverst�ndlich betriebswirt-
schaftliche Kategorien und Methoden (Qualit�ts-
kontrolle, Effizienz- und Nutzenmaximierung,
Evaluation, Outputorientierung, Standardi-
sierung). Vor diesem Hintergrund stellt sich die
Frage, ob die Selbstverst�ndigung �ber Bildung
einer korrektiven Erinnerung an die weiteren
Horizonte der »klassischen« Bildungsdebatte
bedarf, um die mit dem Bildungskonzept ein-
hergehenden Sachfragen unverk�rzt und ohne
allzu rasche Vorentscheidungen in den Blick zu
bekommen.

Jean-Claude Wolf /
Peter Schaber

Analytische
Moralphilosophie

PR
A
KT

PH
IL

H
ut

te
r

/
Ka

rt
he

in
in

ge
r

·
B
ild

un
g

al
s

M
it

te
l

un
d

Se
lb

st
zw

ec
k

A

BAND 54
ALBER PRAKTISCHE PHILOSOPHIE B

83

ISBN 978-3-495-48393-0

9 783495 483930

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRAKTISCHE PHILOSOPHIE

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zu diesem Buch:
Der Band erschließt die Probleme, Positionen und Begriffe der philo­
sophischen Ethik unseres Jahrhunderts. Als kompakt orientierender 
Leitfaden richtet er sich an alle, die sich in kaum noch überschauba­
ren Diskussionen über Fragen der Metaethik, der normativen Ethik 
und der angewandten Ethik zuverlässig informieren wollen. Darüber 
hinaus kommen Anregungen aus den empirischen Wissenschaften 
zur Sprache sowie das Verhältnis der philosophischen Ethik zu den 
Theorien des guten Lebens.

This book elaborates on the problems, positions, and terms of philo- 
sophical ethics in our Century. As a compact survey it is suitable for all 
those seeking a reliable Orientation in questions of metaethics, nor­
mative ethics, and applied ethics. In addition proposals are included 
from the empirical Sciences regarding language and the relationship 
of philosophical ethics to the Theory of the Good Life.

Die Autoren:
Jean-Claude Wolf, geb. 1953, Professor für Ethik und praktische Phi­
losophie an der Universität Fribourg in der Schweiz. Veröffentlichun­
gen im Bereich der Ethik, Rechtsphilosophie und praktischen Philo­
sophie; bei Alber: „Verhütung oder Vergeltung? Einführung in 
ethische Straftheorien“ (1992) und „Kommentar zu Mills Utilitaris­
mus“ (1992).
Peter Schaber, geb. 1958, Assistenzprofessor für Philosophie unter 
besonderer Berücksichtigung der Ethik an der Universität Zürich. Ver­
öffentlichungen vor allem zur Ethik, Rechtsphilosophie und prakti­
schen Philosophie; bei Alber: „Moralischer Realismus“ (1997) und 
(zusammen mit Philipp Balzer und Klaus Peter Rippe:) „Menschen­
würde versus Würde der Kreatur“ (1998).

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean-Claude Wolf / Peter Schaber 
Analytische Moralphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alber-Reihe
Praktische Philosophie

Unter Mitarbeit von 
Jan P. Beckmann, Dieter Birnbacher, 
Heiner Hastedt, Ekkehard Martens, 
Oswald Schwemmer, Ludwig Siep 
und Jean-Claude Wolf

herausgegeben von 
Günther Bien, Karl-Heinz Nusser 
und Annemarie Pieper

Band 54

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean-Claude Wolf/ 
Peter Schaber

Analytische
Moralphilosophie

Verlag Karl Alber Freiburg / München

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Deutsche Bibliothek - CIP-Einheitsaufnahme

Wolf, Jean-Claude :
Analytische Moralphilosophie / 
Jean-Claude Wolf; Peter Schaber.
- Freiburg (Breisgau); München :
Alber, 1998

(Alber-Reihe praktische Philosophie ; Bd. 54) 
ISBN 3-495-47497-8

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier (säurefrei) 
Printed on acid-free paper
Alle Rechte vorbehalten - Printed in Germany 
© Verlag Karl Alber GmbH Freiburg/München 1998 
Einbandgestaltung: Eberle & Kaiser, Freiburg 
Einband gesetzt in der Rotis SemiSerif von Otl Aicher 
Satz: SatzWeise, Trier
Druck und Bindung: Difo-Druck, Bamberg 1998 
ISBN 3-495-47497-8

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt

Vorwort 11

Einleitung 13

TEIL A

I. Relativismus und letzte Begründung (Wolf) 20

1. Verschiedene Typen von Relativismus 20
A. Normativ-ethischer Relativismus 24
B. Begründungsrelativismus 27
C. Konzeptueller Relativismus 35

2. Kants strenge Begründung 38

II. Normative Ethik (Schaber) 46

1. Spielarten des Utilitarismus im
20. Jahrhundert 46
A. Glücks- vs. Präferenzutilitarismus 47
B. Negativer Utilitarismus 48
C. Akt- und Regelutilitarismus 48
D. Hares Zwei-Ebenen-Modell 49
E. Einwände 50

2. Moderne Deontologie 51
A. Der Vorrang des Richtigen 51
B. Kritik 52

3. Vertragstheorien der Moral 54
A. Eigeninteresse und Moral 54
B. Rawls’ Schleier des Nichtwissens 55
C. Probleme 57

4. Diskursethik 58
A. Konsens- und Universalisierungsprinzip 58
B. Kritik 60

7

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Rechteethik 60
A. Moralische Rechte 60
B. Schwierigkeiten einer Theorie moralischer 

Rechte 62
6. Tugendethik 63

A. Charakter und gutes Leben 63
B. Zwei Probleme 65

III. Anstöße aus den Wissenschaften (Wolf) 67

1. Psychoanalyse 67
2. Kognitive Psychologie 72
3. Biologische Evolutionslehre, Ethologie,

Soziobiologie 80

TEILB

IV. Wertintuitionismus und Wertphänomenologie 88
1. Brentano, Scheier und Hartmann (Wolf) 88
2. Moore, Ross und Prichard (Schaber) 100

A. George Edward Moore 100
a. Naturalistischer Fehlschluß 100
b. Moralische Intuitionen 101
c. Der ideale Utilitarismus 102
d. Egoismus 103
e. Organische Einheiten 104

B. William David Ross und
Harold Arthur Prichard 104
a. Ross’ethischer Pluralismus 104
b. H. A. Prichards Intuitionismus 107

3. Der ethische Partikularismus (Schaber) 108

V. Die metaethische Krise (Wolf) 112
1. Die neopositivistische Sinnkritik und die Neutralität der 

Metaethik 114
2. Der Emotivismus 117
3. Der universale Präskriptivismus 123
4. Gute Gründe 127

8

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. Neuere Grundlagendiskussionen
(Schaber) 130

1. Nonkognitivismus 131
2. Moralischer Realismus 134

A. Spielarten eines nicht-reduktiven Realismus 134
B. Naturalismus 139

3. Internalismus und Externalismus 141
A. Internalismus 141
B. Externalismus 143

TEILC

VII. Angewandte Ethik (Wolf) 146

1. Bindestrich-Ethiken 149
2. Feministische Ethik 150
3. Der Schutz der Privatsphäre 156
4. Die Abtreibungsdebatte 159
5. Positionen und Argumente der Umweltethik 160

A. Anthropozentrismus 162
B. Logozentrismus, Personalismus, 

Ethicozentrismus 163
C. Pathozentrismus 164
D. Biozentrismus 168
E. Holismus 169
F. Ästhetische Argumente 171

VIII. Ethik und Theorien des guten Lebens
(Schaber) 173

1. Theorien des guten Lebens 174
A. Subj ektives Wohlbefinden 174
B. Wunschbefriedigung 176
C. Objektiv Gutes 177

2. Moralische Relevanz des guten Lebens 179
3. Wieso soll ich moralisch sein? 180
4. Das Gewicht moralischer Forderungen 185

9

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IX. Schluß: Monismus versus Pluralismus
(Schaber) 188

1. Inkommensurabilität moralischer Werte 191
2. Moralische Konflikte 194
3. Die Quellen der Moral 196
4. Die Lösung moralischer Konflikte 198

Literaturverzeichnis 201

Personenregister 217

Sachregister 220

10

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorwort

Viele haben zur Entstehung dieses Bandes beigetragen, die hier 
nicht alle genannt werden können. Jedes Kapitel wurde vom Mit­
autor gegengelesen und z.T. nach dessen Empfehlungen gründ­
lich überarbeitet. Es handelt sich demnach um ein Gemeinschafts­
werk, obwohl der jeweils unterzeichnende Autor für seinen Text 
verantwortlich ist. Einzelne Kapitel wurden von Anna Kusser 
und Klaus Peter Rippe kritisch kommentiert. Ihnen möchten die 
Verfasser besonders herzlich danken. Edith Zickert hat die For­
matierung und Korrektur der Bibliographie übernommen. Dan­
kend sei auch der Schweizerische Nationalfonds erwähnt, der das 
Projekt zum ethischen Pluralismus unterstützt, aus dem der 
Schluß von Schaber stammt. Ohne das Entgegenkommen und 
Engagement des Verlegers, Dr. F. Redecker, hätte sich das Er­
scheinen des Bandes noch weiter verzögert. Die Lektorin, 
Angelika Kuhlmann M. A., hat unzählige Fehler eliminiert und 
auch mit inhaltlichen Kommentaren weitergeholfen. Dank ge­
bührt schließlich Frau Kollegin Elisabeth Ströker und Herrn Kol­
legen Wolfgang Wieland für Anregung und Kritik.

11

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung

Die englischsprachige Ethikdiskussion hat für die Verfasser dieses 
Bandes Vorbildcharakter. Dies hat einen einfachen Grund: Der 
analytische Stil hat sich im Bereich der praktischen Philosophie 
besonders bewährt. Dieser Stil, wie er seit Sidgwick und Moore 
gepflegt und immer mehr verfeinert wird, zeichnet sich aus durch 
klare Formulierung von Thesen und durchsichtige Darstellung 
von Argumenten. Daher ergibt sich, trotz erheblicher inhaltlicher 
Meinungsdifferenzen, eine gewisse Einheitlichkeit der Standards. 
Den analytischen Stil haben sich die Verfasser zum Vorbild gen­
ommen; er verpflichtet auf keine Doktrin und schließt auch nicht 
die Erörterung von Strömungen aus, die diesen Stil selber weder 
pflegen noch schätzen. Es ist nicht eine „unite de doctrine“, son­
dern eine gewisse Einheitlichkeit der Präsentation und Organisa­
tion von Problemen, welche die analytische Ethik charakterisiert 
(vgl. Canto-Sperber 1994, VIII).

Sorge um Durchsichtigkeit der Argumentation und praktisches 
Engagement müssen sich in der praktischen Philosophie keines­
wegs ausschließen, wie etwa die Vertreter des sog. „analytischen 
Marxismus“ vor Augen führen. Vielmehr ist eine Balance denk­
bar, in der keines auf Kosten des anderen betrieben wird. Weder 
„Flucht ins Engagement“ noch „Flucht in den Elfenbeinturm“ 
sind zwingende Optionen. Was für eine Kombination von Theo­
rie und Praxis spricht, ist u.a. die Wechselwirkung zwischen 
relativ abstrakten Problemstellungen und Anwendungen. Die an­
gewandten Ethiken (oder Bindestrichethiken) wie z.B. Technik­
philosophie, Medizinethik etc. (vgl. Kap. VII) sind keineswegs 
bloß theorielose Kasuistik, sondern, professionell entwickelt, 
Formen der Weiterführung von Theorien. Man könnte von der 
Fortsetzung der Begründung einer Theorie durch ihre Anwen­
dung sprechen. Schwierigkeiten bei der Anwendung werfen Licht 
oder Schatten zurück auf Strukturen und Grenzen allgemeiner 
Theorien und Methoden.

Das gegenwärtige Interesse an der Ethik läßt sich auf ein Be­

13

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dürfnis zurückführen, neuere soziale und politische Probleme mit 
Hilfe der Ethik zu lösen. Scharfe Grenzen zwischen Ethik auf der 
einen Seite, Sozialphilosophie und Politik auf der anderen Seite 
bestehen in der Tat nicht. Disziplineneinteilungen sind didaktisch 
nützlich, aber provisorisch. Damit bleiben uns aber auch einseiti­
ge Beschränkungen auf private oder innerliche Gewissensfragen 
erspart. So kann etwa eine Charakterethik, die scheinbar die In­
dividualethik betont, zum Uberschneidungsbereich von Psycho­
logie, Pädagogik, Ethik und Politik werden, indem sie sich kon­
sequent gegen die verbreitete „snapshot view of ethical decision“ 
(Kupperman 1991^ V) richtet. Moralische Fragen bewegen sich 
nicht in einem soziokulturellen Vakuum und lassen sich nicht 
sub specie aeternitatis beantworten. „Geschichte“ und „Kontext“ 
sind Stichwörter, welche hermeneutische und traditionelle Philo­
sophie in ihren jüngsten Entwicklungen verbinden. Der analyti­
sche Stil ist somit weder auf banale Beispiele noch auf ahistorische 
Begriffsanalyse verpflichtet.

Mit dem analytischen Stil wird der Anspruch erhoben, Ethik so 
wissenschaftlich wie möglich zu behandeln. Eine Angleichung 
philosophischer Textsorten an literarische ist nicht erwünscht. 
Unter ,wissenschaftlich soll hier allerdings nur ein Denkstil ver­
standen werden, der eine maximale Exponiertheit für intersubjek­
tive Kontrolle aller Thesen und Argumente anstrebt. Aus dieser 
Wissenschaftlichkeit leitet sich auch ein sog. ethisches Experten­
wissen ab. Moralische Experten sind nicht vereinzelte Seher und 
Propheten, welche den Weg, der sie zu ihren Schlußfolgerungen 
geführt hat, nicht verständlich mitteilen können. Moralische Er­
kenntnis, falls es sie gibt, besteht nicht in einem privilegierten 
Zugang zu höheren Welten, sondern sie ist die Frucht des ratio­
nalen Dialogs.

Teil A kreist um die Frage der normativen Ethik. Im ersten 
Kapitel werden verschiedene Formen des Relativismus unter­
schieden und auf ihre Stichhaltigkeit hin überprüft. Einige For­
men des Relativismus sind keineswegs verderblich für das Projekt 
einer rationalen Ethikbegründung; andere Formen betreffen 
dagegen direkt die Möglichkeiten der rationalen Begründung. 
Als Kontrastprogramm zum sog. Begründungsrelativismus wird 
die Begründung im Geiste Kants („ethischer Kantianismus“) dar­
gestellt.

Das zweite Kapitel widmet sich den verschiedenen normativen 

14

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ethiken und beginnt mit einer Darstellung des Utilitarismus in 
seinen verschiedenen Spielarten. Der Utilitarismus ist auch in 
der Gestalt des Regelutilitarismus oder von Hares Zweistufenmo­
dell eine Theorie, welche durch permanente Revisionen den zahl­
reichen Einwänden ihrer Gegner zu entschlüpfen versucht. Die 
klarste Gegenposition zum Utilitarismus ist die moderne De- 
ontologie, welche den Vorrang des Richtigen vor dem Guten be­
hauptet. Auch die meisten Vertragstheorien der Moral verstehen 
sich als Alternative zum Utilitarismus, treten aber wiederum in 
zahlreichen Varianten auf: Sie basieren entweder direkt auf dem 
Eigeninteresse, oder sie operieren mit idealisierten Vertragssitua­
tionen wie dem bekannten Schleier des Nichtwissens. Die Dis­
kursethik erfreut sich im deutschen Sprachraum eines hohen 
Ansehens. Als weitere Spielarten normativer Ethik werden die in 
moralischen Rechten begründeten Theorien und die Tugendethik 
betrachtet.

Im dritten Kapitel werden Anstöße aus den Wissenschaften un­
tersucht. Die Psychoanalyse hat viel dazu beigetragen, idealisti­
schen Freiheitsannahmen der traditionellen Ethik zu mißtrauen. 
Gleichzeitig hat sie zur Transformation der Ethik im Lichte neuer 
Therapieformen geführt. Der eindrücklichste Beitrag zur Moral­
theorie stammt aus der kognitiven Psychologie. Die Theorien von 
Piaget und Kohlberg enthalten zumindest das Versprechen, 
Strukturen moralischer Argumente und Modelle des moralischen 
Fortschritts mit empirischen Forschungen zu korrelieren. Die 
Wissenschaften des Lebens bilden einen weiteren Berührungs­
punkt zwischen Ethik und den Errungenschaften und Lasten der 
Evolution.

Metaethik ist Thema des Teils B. Das vierte Kapitel beginnt mit 
einer historischen Beleuchtung metaethischer Themen und ist in- 
tuitionistischen Ethiken des 20. Jahrhunderts gewidmet. Den 
Auftakt machen im deutschen Sprachraum die Ansätze von Bren­
tano und die systematischen Entwürfe von Scheier und Hart­
mann, im englischsprachigen Raum die Theorien von Moore, 
Ross und Prichard.

Im fünften Kapitel wird die metaethische Krise behandelt, die 
u.a. eine Reaktion auf überzogene Erkenntnisansprüche in den 
intuitionistischen Schulen war. Ausgelöst wurde sie durch die 
Anforderungen des Neopositivismus an wahrheitsfähige Aussa­
gen (das sog. Sinnkriterium). Doch die wesentlichen Thesen des 

15

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Emotivismus lassen sich auch unabhängig von den problemati­
schen Anforderungen des Neopositivismus an kognitiv sinnvolle 
Sätze vertreten. Der Emotivismus hat bis heute nichts von seiner 
Anziehungskraft verloren, doch manche Theorien wie etwa Ha- 
res universaler Präskriptivismus und die von Toulmin, Edwards 
und Baier entwickelten Theorien gültiger moralischer Gründe 
wurden als Vorschläge zur Verbesserung oder Überwindung des 
Emotivismus verstanden.

Das sechste Kapitel geht auf die jüngste metaethische Wende 
zum moralischen Realismus ein, der neueren Varianten des Non- 
kognitivismus entgegengestellt wird. Im Anschluß daran wird der 
Antagonismus von Internalismus und Externalismus in der Ethik 
diskutiert. Hier geht es um die Frage, ob moralische Überzeu­
gungen notwendigerweise gute Handlungsgründe sind und ob 
sie zugleich auch Motive sind. Es gibt keine kanonische Defini­
tion des Internalismus, doch historisch wird er mit gewissen 
Vertretern des Britischen Moralismus und insbesondere mit Kant 
in Zusammenhang gebracht. Die Probleme sind verquickt mit der 
Diskussion um das sog. Humesche Modell von Handlungser­
klärungen, dessen Quintessenz lautet: Ohne Wünsche keine Mo­
tive.

Teil C thematisiert praktische Fragen sowie des guten Lebens. 
Im siebten Kapitel werden ausgewählte Probleme der angewand­
ten Ethik vorgestellt. Die Konjunktur von Bindestrichethiken 
verursacht einige Unsicherheit darüber, ob es sich dabei um zahl­
reiche und neue Sonderethiken handelt oder um die Anwendung 
derselben Prinzipien in verschiedenen Kontexten. Besonders um­
stritten ist das etwa im Zusammenhang mit Umweltethik und 
feministischer Ethik. Die feministische Ethik kann im Zusam­
menhang mit Ausweitungen des Gleichheitspostulats gesehen 
werden. Häufig wird jedoch behauptet, es gebe einen Konflikt 
zwischen Gleichheitsprinzip und differenzierender Betrachtung. 
Der Abschnitt über feministische Ethik hätte mit guten Gründen 
auch im Kapitel über normative Ethik integriert werden können. 
Allerdings hätte sich auch an jener Stelle die Frage ergeben, ob 
feministische Ethik eine inhaltliche Alternative zum bereits ge­
nannten Spektrum normativ-ethischer Positionen darstellt oder 
ob sie nicht ein neues Anwendungsfeld alter, bereits bekannter 
Positionen ist. Der Schutz der Privatsphäre bildet ein weiteres 
Problemfeld, in dem sich Ethik, Politik und Sozialwissenschaften 

16

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kreuzen. Die Umweltethik wird in der geläufigen Auffächerung 
von Positionen zwischen Anthropozentrismus und Holismus 
dargestellt, wobei in der Darlegung eines egalitären Pathozentris- 
mus, der das Verbot der Tötung aller empfindungsfähigen Wesen 
direkt begründet, neue Akzente gesetzt werden.

Im achten Kapitel werden diverse Theorien des guten Lebens 
erörtert. Sie legen fest, was für eine Person gut ist. Unterschieden 
werden hedonistische Theorien, Theorien der Wunscherfüllung 
und sog. objektive Theorien, denen gemäß das für eine Person 
Gute (ihre prudentiellen Werte) unabhängig von ihren Wünschen 
oder Empfindungen ist. Das Verhältnis von Moral und pruden­
tiellen Werten läßt sich von zwei Seiten beleuchten: Zum einen 
kann man sich fragen, ob es für eine Person auch wirklich gut 
und förderlich ist, moralisch zu sein; zum anderen stellt sich die 
Frage, ob man die Moral nicht in der Förderung des außermora­
lischen Guten begründen kann. Falls man nicht Anhänger einer 
harmonistischen Auffassung ist, wonach sich das Gute für das 
Individuum immer mit dem Allgemeinwohl oder den Forderun­
gen der Moral deckt, so stellt sich unweigerlich die Frage, wo im 
Konfliktfall die Priorität liegt. Der sog. overridingness-These, 
wonach Moral im Konflikt mit anderen Wünschen oder Projek­
ten automatisch dominiere, werden verschiedene Einwände ent­
gegengestellt.

Der Schluß bietet Einblick in einen der größten Temperaments­
unterschiede unter Moralphilosophen: den zwischen Monisten 
und Pluralisten. Dieser Streit ist geeignet, die Frage, wieviel wir 
von einer Moraltheorie erwarten dürfen, in neuem Lichte erschei­
nen zu lassen. Diese Thematik läßt alte Fragen aufflammen, die 
bereits William Ross 1930 gestellt hat, nämlich ob wir tatsächlich 
eine einfache theoretische Struktur wollen, auch wenn sie mit 
dem Preis verbunden ist, die Komplexität moralischer Phänome­
ne zu unterschlagen.

Leider konnten zahlreiche interessante Themen und Autoren 
in dieser knappen Darstellung nicht behandelt werden. So ist etwa 
die Unterscheidung von Pflichten und Idealen oder opera super- 
erogationis nicht zur Sprache gekommen; die zahlreichen Beiträ­
ge zur Theorie der Gerechtigkeit kommen zu kurz; die Fragen 
nach der Möglichkeit von moralischen Verbindlichkeiten gegen 
die eigene Person oder von selbstbezüglichen Pflichten werden 
nicht untersucht. Manche Autoren und Strömungen bleiben un­

17

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erwähnt, nicht aus Geringschätzung, sondern aus der gebotenen 
Knappheit der gewählten Systematik.

Auf eine Unterlassung soll hier noch hingewiesen werden: Be­
reits in der Ethik des Aristoteles spielt die Analyse der mensch­
lichen Handlung eine prominente Rolle. In den letzten Jahrzehn­
ten hat sich eine reich verzweigte Handlungstheorie entwickelt 
(vgl. Goldman 1970\ Meggle 1977Beckermann 1977\ Ginet 
1990, Mele 1997}. Die sprachanalytische Handlungstheorie the­
matisiert das Problem, daß uns Handlungen unter zahlreichen 
Beschreibungen zugänglich sind, ob und wie sich Handlungen 
ontologisch charakterisieren und identifizieren lassen, ob und 
wie Unterscheidungen zwischen Handlungen und ihren Folgen, 
Handlungen und Unterlassungen, beabsichtigten und unbeab­
sichtigten Wirkungen, Handlungsursachen und Handlungsgrün­
den zu ziehen sind und ob sich die Annahme eines freien Willens 
und von kausalen Handlungserklärungen vereinbaren lassen. 
Diesen Fragen wird in diesem Band nicht systematisch nachge­
gangen. Ihre Bedeutung für die praktische Ethik ist bis heute Ge­
genstand von Kontroversen. Die moralische Signifikanz hand­
lungstheoretischer Unterscheidungen spiegelt auch eine gewisse 
innere Zerrissenheit zwischen geläufigen und überlieferten Nor­
mierungen (daß etwa Unterlassungen weniger schlimm seien als 
Handlungen mit vergleichbaren Folgen) und moralischen Theo­
rien, für die die Unterscheidung zwischen Handlung und Un­
terlassung und beabsichtigten und unbeabsichtigten Wirkungen 
keine selbständige moralische Bedeutung haben. Einen guten 
Überblick über diese Debatten und interessante Lösungsvor­
schläge bietet Birnbacher 1995.

18

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TEIL A

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Relativismus und letzte Begründung (Wolf)

1. Verschiedene Typen von Relativismus

Es ist nicht selbstverständlich, die Ethik mit einer Darstellung des 
Relativismus zu beginnen. Wäre es nicht naheliegender, zuvor das 
Problem der Begründung zu behandeln? Wie wir noch sehen wer­
den, gibt es eine Variante des Relativismus, welche die Möglich­
keit von Begründung in der Ethik in Frage stellt. Ist der Relativis­
mus nicht eine Reaktion auf Begründungsversuche und damit - 
methodisch betrachtet - etwas Sekundäres? Leider gibt es in der 
Ethik keine einheitliche Auffassung darüber, was Begründung ist 
oder leisten soll. Ebensowenig gibt es eine einzige verbindliche 
Auffassung von Relativismus. Insofern ist es didaktisch gesehen 
unwichtig, ob man mit dem Thema Begründung oder dem Thema 
Relativismus beginnt. Da relativistische Haltungen gegenüber der 
Moral insbesondere im akademischen Milieu sehr verbreitet sind 
(vgl. Fishkin 1984\ gibt es sogar gute Gründe, mit einer Analyse 
des Relativismus zu beginnen. Überdies verweisen Begründung 
und Relativismus gegenseitig aufeinander: Eine besonders strenge 
Begründung kann als Sieg über einen besonders gefährlichen Re­
lativismus verstanden werden. Dies scheint auf den ersten Blick 
für die Verteidigung möglichst hoher Standards der Begründung 
in der Ethik zu sprechen. Eine sog. starke Letztbegründung der 
Ethik in einem selbstevidenten Grundprinzip, aus dem sich alle 
Einzelurteile logisch ableiten lassen, kann als definitiver Triumph 
über den Relativismus verstanden werden.

Der Relativismus kann aber auch als Schatten des Projekts einer 
strengen philosophischen Begründung betrachtet werden. So ge­
sehen gibt es einen engen Zusammenhang zwischen dem Ver­
ständnis von Relativismus und der Konzeption von Begründung. 
Je höher die Anforderungen an Begründung sind, um so bedroh­
licher mag die Gefahr des Relativismus erscheinen. Der Ethik 
geht es nicht nur um eine Perfektionierung der theoretischen Dar­
stellung, sondern um das menschliche Handeln. Bereits Aristote­

20

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


les hat zu Beginn seiner Nikomachischen Ethik vor unsachgemä­
ßen Forderungen nach Präzision gewarnt. Insofern scheint es so­
gar Gründe dafür zu geben, Begründungsansprüche in der Ethik 
zu begrenzen. Eine moderate Begründung in der Ethik könnte 
z.B. darin bestehen, sich mit revidierbaren Prinzipien der Moral 
zu begnügen und deren Bestätigung weniger in letzten selbstevi­
denten Axiomen als vielmehr im kohärenten Gefüge unserer 
übrigen Einstellungen und Meinungen zu suchen.

So schwierig es ist, positiv festzulegen, was eine gültige mora­
lische Begründung ist, so leicht scheint es zu sein, negativ festzu­
setzen, was nicht als gültige moralische Begründung gelten kann. 
Begründungen von der Form ,X ist richtig, weil ich es glaube4, 
,weil ich es fühle4, ,weil ich es sage4 oder ,weil es mein Vater sagt4 
scheiden sofort aus. Gefühle sind zwar aus dem praktischen Le­
ben gar nicht wegzudenken, doch Menschen, die immer nur emo­
tional reagieren, verweigern sich einer intersubjektiv nachvoll­
ziehbaren Kritik oder Selbstkritik. Bekenntnisse oder Verweise 
auf Autoritäten genügen weder in den Wissenschaften noch in 
der Ethik. Ja selbst die Begründung ,weil es die Mehrheit so sieht4 
ist suspekt, denn Wille oder Meinung der Mehrheit ist keine si­
chere Garantie für Wahrheit. Moralische Fragen lassen sich nicht 
mit Methoden der Statistik beantworten, und es stellt sich die 
Frage, ob sich Ethik überhaupt auf irgendwelche bekannten wis­
senschaftlichen Verfahren stützen kann.

Die von Fishkin empirisch erforschte Neigung zum Relativis­
mus unter den Gebildeten rührt unter anderem daher, daß man 
aus Skepsis an der Brauchbarkeit wissenschaftlicher Methoden 
für die Ethik den Relativismus oder Subjektivismus für unver­
meidlich hält. Auch wenn sich der Relativismus vielleicht nicht 
definitiv widerlegen läßt, so werden die folgenden Unterschei­
dungen doch so viel zeigen, daß der Relativismus keine unaus­
weichliche Option ist. Philosophische Ethik ist von der Hoffnung 
getragen, daß es bessere Antworten als die im vorherigen Ab­
schnitt genannten gibt. Solche Antworten sollten gültige Gründe 
enthalten, sie sollten rational sein. Leider ist auch der Begriff ,ra­
tional4 ähnlich umstritten wie jener der Begründung. Der Hin­
weis mag vorerst genügen, daß der Ausdruck national4 (oder ver­
nünftig4) häufig in einem weiteren Sinne verwendet wird, der 
nicht nur das erprobte Instrumentarium der Wissenschaften um­
faßt, sondern auch weise oder kluge Lebensentscheidungen. Ant­

21

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Worten auf Fragen der Ethik, die sich auf keine standardisierten 
wissenschaftlichen Verfahren stützen, sind nicht notwendiger­
weise willkürlich. Ob es tatsächlich bessere Antworten gibt, ist 
jedoch zunächst eine offene Frage.

Die Furcht vor dem ethischen Relativismus beflügelt die Suche 
nach einer soliden Begründung. Doch was ist unter,Relativismus4 
überhaupt zu verstehen? Leider gibt es keinen einheitlichen 
Sprachgebrauch und keine einfache Methode zur Abgrenzung 
von ethischem und nicht-ethischem Relativismus. In der Fachli­
teratur werden viele weitere Arten und Unterarten unterschieden 
(vgl. Rippe 1993, 209-222). Gewöhnlich wird der sog. Kulturre­
lativismus vom ethischen Relativismus unterschieden. Auf eine 
eingehende Erörterung des Kulturrelativismus können wir ver­
zichten, weil der Begriff zu vieldeutig verwendet wird. Vielmehr 
beschränken wir uns auf die Abgrenzung von einem deskriptiven 
Relativismus, der Divergenzen konstatiert; ihre Bewertung bleibt 
jedoch offen. Nicht alle „disagreements“ sind tiefer begründet 
oder gar rational unauflösbar. Trotz mancher Unklarheiten ist 
die Diskussion des Kulturrelativismus in der Ethnologie ein 
wichtiger Auslöser für Formulierungen des ethischen Relativis­
mus gewesen.

Verstößt der ethische Relativismus nicht gegen den Satz des 
Widerspruchs, wenn er etwa dieselbe Handlung als richtig und 
als falsch beurteilt? Neuere Arbeiten (Harman 1975, Wong 1985} 
versuchen darzulegen, inwiefern sich einige Spielarten des Relati­
vismus nicht mit simplen Einwänden als widersprüchlich oder 
selbstaufhebend aus der Welt schaffen lassen. Sie lassen sich nicht 
als unreife oder blasierte Vorurteile disqualifizieren. Der Relati­
vismus in der Ethik wird neuerdings wieder ernst genommen. 
Doch seiner systematischen Behandlung stellen sich folgende 
Hindernisse in den Weg:

1) Es gibt keine einheitliche, verbindliche oder auch nur domi­
nierende Terminologie;

2) allen Versuchen zum Trotz, ,Relativismus4 von Subjektivis­
mus4, Skeptizismus4 und ,Nihilismus4 zu unterscheiden, werden 
diese Ausdrücke immer wieder austauschbar verwendet;

3) auch die Oppositionsbegriffe von ,Relativismus4 schillern - 
so kann etwa ,Absolutismus4 stehen für die Annahme von mora­
lischen Regeln ohne Ausnahmen, für die Annahme von objekti­
ven Werten, moralischen Fakten oder Wahrheiten oder für die 

22

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Annahme unbezweifelbarer, unkorrigierbarer oder gar unfehlba­
rer Gewißheiten.

4) Moderne Verteidiger einer Variante von Relativismus in der 
Ethik kombinieren verschiedene Elemente; es kommt zu überra­
schenden, ja exzentrischen Konstellationen, etwa von Realisten, 
welche die Verallgemeinerbarkeit moralischer Urteile ablehnen 
(vgl. Partikularismus). Gilbert Harman verbindet einen Relativis­
mus, demgemäß es keine „einzig richtige Moral“ (vgl. Harman 
1985) geben muß, mit einem Kontraktualismus und einem Inter- 
nalismus - der besagt, daß uns nichts verpflichten kann, was uns 
nicht zugleich motiviert.

Zur Vermeidung unübersichtlicher Problemlagen beschränken 
wir uns auf eine vereinfachende Klassifizierung in normativ-ethi­
schen, Begründungs- und Begriffsrelativismus. Während der de­
skriptive Relativismus eine Vielfalt von Werten und Normen kon­
statiert, empfiehlt der ethische Relativismus, die Verschiedenheit 
moralischer Werte und Normen anzuerkennen. Er ist einerseits 
inhaltlich spezifischer als der deskriptive Relativismus, und er 
hat andererseits selber empfehlenden Charakter, indem er von 
Arroganz gegenüber fremden Wertsystemen abrät und Toleranz 
nahelegt. Dabei erzeugt er allerdings eine interne Spannung zwi­
schen Normierungsverzieht und Normierungsanspruch. Da­
gegen vermeiden Relativismen, die als metaethische Thesen auf­
treten, diese Inkohärenz. Wir verzichten auf den Ausdruck 
,metaethischer Relativismus4, weil er verschiedene Bedeutungen 
annehmen kann, je nach dem engeren oder weiteren Verständnis 
von Metaethik. Wird diese primär als Analyse der Moralsprache 
verstanden, so legt sich der sog. Begriffsrelativismus nahe; wird 
sie dagegen weiter gefaßt, so kann auch der Begründungsrelativis­
mus als metaethische These verstanden werden. Schließlich gibt 
es sogar die Option, Metaethik auf die Ontologie von Werten zu 
beziehen und einen metaethischen Skeptizismus zu formulieren, 
der die Annahme objektiver Werte als Irrtum bezeichnet. Da es 
sich dabei jedoch um eine Mischung von Ontologie und Skepti­
zismus handelt, werden wir diese Position in diesem Kapitel nicht 
untersuchen (vgl. Mackie 1977, Kap. 1).

23

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


A. Normativ-ethischer Relativismus

Ein ethischer Relativismus, der seinen Namen verdient, wird - 
im Unterschied zum ethischen Pluralismus - nicht haltmachen 
vor der Anerkennung der Vielfalt von Werten und Lebensfor­
men, sondern er wird auch die scheinbar am wenigsten umstrit­
tenen Normen einer sog. Minimalmoral treffen. Er wird also 
nicht einfach sagen: „Es gibt verschiedene Lebensformen - etwa 
die Lebensform der Erkenntnis, jene der politischen Praxis, jene 
der Lust etc. und alle sind gleichwertig/4 Soviel kann auch ein 
ethischer Pluralist zugestehen, der trotz seiner Offenheit für ver­
schiedene Lebensstile und Wertungen an einigen allgemein ver­
bindlichen Normen festhält. Der ethische Relativist geht einen 
Schritt weiter: Er bestreitet, daß es zumindest einige strikte Nor­
men gibt, die transkulturell anerkannt und durchgesetzt werden 
sollten. Er wird also selbst der Verbreitung der Menschenrechte 
in allen Ländern skeptisch gegenüberstehen. Besonders drastisch 
drückt sich diese Haltung etwa in der Relativierung des Tötungs­
verbotes oder anderer Formen eines elementaren Respektes vor 
anderen aus.

Der ethische Relativismus gibt folgenden Ratschlag: „Sei offen 
dafür, daß es Kulturen gibt, in denen Kindstötung eine anerkann­
te Praxis der Eliminierung von Schwachen und Behinderten und 
eine unschuldige Methode der Geburtenkontrolle darstellt. Was 
wir für die Mitglieder unserer Gesellschaft verurteilen, kann in 
einer fremden Kultur sehr wohl sinnvoll und gut sein. Wir haben 
kein Recht, diese fremden Praktiken zu verurteilen.“

Der ethische Relativismus in bezug auf das Tötungsverbot kann 
auch nuancierter formuliert werden: Gilt für eine Gruppe oder 
eine Situation das Tötungsverbot nahezu ohne Ausnahme, so wer­
den in anderen Gruppen mehr Ausnahmen anerkannt oder ent­
schuldigt. Diese Relativität bezüglich Perspektiven und Situatio­
nen ist nicht nur ein Faktum, sondern sie ist auch zu respektieren.

Der ethische Relativist kann seine Stellungnahme folgenderma­
ßen begründen: Das Tötungsverbot gilt nur aufgrund von Geset­
zen oder Einstellungen. Unabhängig von Festlegungen oder Ein­
stellungen gibt es keine weiteren Gründe oder Tatsachen, in 
denen die Geltung dieses Verbotes verankert werden könnte. 
Allerdings ist zu beachten, daß aus dieser Begründung keineswegs 
eine Empfehlung zur Toleranz folgt, sondern daß diese vielmehr 

24

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine an alle Menschen adressierte Toleranzempfehlung unter­
gräbt.

Eine direkte Begründung des Toleranzgebots liegt darin, daß 
Toleranz und Nicht-Einmischung in fremde Bewertungen als zi­
vilisierte Haltung gewertet werden, die einer ethnozentrischen 
Haltung überlegen ist. Vielfach wird dabei angenommen, Zurück­
haltung mit Kritik sei weniger anmaßend, klüger und vielleicht 
sogar moralisch höherstehend, weil sie Paternalismus oder „Wert­
imperialismus“ ausschließe. Vor allem die letzte Begründung für 
den Relativismus ist wiederum inkonsequent, nimmt sie doch zu­
mindest ein Ideal, nämlich jenes der Toleranz, von der Relativie­
rung aus.

Diese Inkonsequenz läßt sich jedoch vermeiden, indem man die 
Toleranzhaltung als empirische Verallgemeinerung formuliert: Es 
ist, so könnte man sagen, eine Tatsache, daß Vertreter eines nor­
mativ-ethischen Relativismus eher zur Toleranz gegenüber ab­
weichenden Auffassungen neigen. Diese Hypothese könnte sich 
als falsch erweisen, doch sie ist zumindest überprüfbar und in sich 
konsistent. Warum allerdings aus der Sicht des normativen Rela- 
tivisten Toleranz anderen Haltungen - etwa jener einer fanati­
schen Wahrheitsliebe - vorzuziehen sei, wird nicht deutlich. 
Muß der Relativist nicht vielmehr darauf verzichten, einen über­
eifrigen und rücksichtslosen Wahrheitsfanatiker moralisch zu ver­
urteilen?

Eine andere Begründung für Zurückhaltung hebt vor allem die 
Verschiedenheit, vielleicht sogar Unvergleichbarkeit von Situatio­
nen und Kontexten hervor. Es wird etwa darauf hingewiesen, daß 
Situationsbeschreibungen unabschließbar sind. Die Unerschöpf­
lichkeit von Beschreibungen erklärt sich daraus, daß es am Rande 
jeder Wahrnehmung Züge der Wirklichkeit gibt, die wir nicht be­
wußt oder gar nicht aufnehmen und daß es überdies Merkmale 
gibt, die jenseits vom aktuellen Vokabular der Beschreibung lie­
gen (vgl. Hampshire 1983, 106). Diese These ist in einem trivialen 
Sinne zutreffend: Vollständige Beschreibungen sind unmöglich. 
Daher können wir das Geschäft der Beschreibung nie als abge­
schlossen betrachten. Doch dieser Feststellung ist entgegenzuhal­
ten, daß die moralisch relevanten Merkmale einer Situation end­
lich, gelegentlich sogar leicht überblickbar sind. Die meisten 
Eigenschaften einer Situation lassen sich ohne Zweifel als für die 
Beurteilung eines Charakters oder Tatbestandes unerheblich aus­

25

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scheiden. Ob jemand mit einem venetianischen Dolch oder einem 
französischen Tranchiermesser getötet wird, ob es in einer Voll­
mondnacht oder in einer Polarnacht geschieht, kann die morali­
sche Qualifikation nicht beeinträchtigen. Es gibt eine Unzahl von 
minutiösen Unterschieden, die als moralisch belanglos eliminiert 
werden können. Dagegen - so lautet die Erwiderung - ist z. B. das 
Motiv der Notwehr in jedem Fall moralisch beachtenswert und 
meistens auch vergleichbar mit anderen Fällen von Notwehr. Die 
Unerschöpflichkeit von Beschreibungen ist also kein hinreichen­
des Argument für den Relativismus.

Hat das Argument der prinzipiellen Unabschließbarkeit von 
Beschreibungen nicht eine Stoßrichtung, die wir bisher übersehen 
haben? Wenn Beschreibungen unvollständig sind, so läßt sich die 
Möglichkeit nie ausschließen, daß künftig weitere moralisch rele­
vante Eigenschaften zutagetreten, die unsere bisherigen Gewiß­
heiten umstürzen können. Doch handelt es sich hier um ein Ar­
gument für den Relativismus? Die Feststellung, daß wir nie sicher 
sein können, ob wir alle moralisch relevanten Eigenschaften be­
merkt und angemessen gewürdigt haben, ist zwar richtig, aber 
kein Argument für eine Relativität moralischer Urteile, sondern 
lediglich für ihre Revidierbarkeit im Lichte neuer Fakten. Diese 
setzt voraus, daß wir vergangene Irrtümer von neu erlangten, ver­
besserten Urteilen unterscheiden können, daß es im Bereich der 
Moral so etwas wie Erkenntnisfortschritt gibt. Ähnlich wie bei 
Gerichtsurteilen spricht die Revidierbarkeit moralischer Urteile 
nicht gegen Urteile als solche, sondern nur gegen allzu selbstsi­
chere oder gar irreversible Entscheidungen wie z.B. die Todes­
strafe.

Die positive Seite einer gemäßigten relativistischen Kultur 
könnte darin bestehen, die Vorsicht oder Selbstkritik Urteilender 
zu fördern. Allerdings wäre es weniger mißverständlich, von ei­
ner fallibilistischen Kultur zu sprechen, die zwar Erkenntnisfort­
schritte anstrebt, aber keine absoluten Gewißheiten. Die Tendenz 
zum Ethnozentrismus und die fehlende Garantie für vollständige 
Beschreibungen wirken sich als kognitive Defekte aus. Eine falli- 
bilistische Kultur öffnet die Augen für die Vielfalt von Werten 
und Lebensstilen, die gegenseitiges Lernen, aber auch gegenseiti­
ge Kritik, ja vielleicht Abgrenzung ohne Ausgrenzung erlauben. 
Da wir jedoch nicht nur moralische Beobachter, sondern auch 
moralische Akteure mit moralischen Überzeugungen und fest 

26

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verankerten Gefühlen und Einstellungen sind, da uns überdies im 
Alltag oft Zeit und Gelegenheit zu ausführlicheren Begründun­
gen und Revisionen unserer Moral fehlen, sind wir gewöhnlich 
keine „praktizierenden Relativisten“. Als Akteure verlassen wir 
uns auf ein mehr oder weniger kohärentes Netz von Gefühlen 
und Meinungen.

Die verschiedenen Relativismen sind theoretische Einstellun­
gen, und nicht praktische Lebenseinstellungen. In der Verwechs­
lung von theoretischer und praktischer Ebene liegt die Verwund­
barkeit des normativ-ethischen Relativismus, sofern er sich als 
Anweisung zum alltäglichen Zweifel oder Selbstzweifel versteht. 
So löblich die Haltung der Bescheidenheit, die Einsicht in eigene 
Fehlbarkeit und Grenzen ist, so wenig verdient sie den Namen 
,Relativismus4. Umgekehrt ist eine anti-relativistische Haltung 
im Alltag kein überzeugendes Argument gegen einen theoreti­
schen Relativismus. Sie entspringt vielleicht einer Neigung zur 
Rechthaberei oder dem Glauben an eine unfehlbare moralische 
Instanz. Der Unterschied der beiden Ebenen läßt sich auch fol­
gendermaßen verdeutlichen: Auf der praktischen Ebene stellt sich 
die psychologische Frage, wieviel Zweifel oder Urteilsenthaltung 
man aushalten, mit welchen Formen der Urteilsenthaltung man 
leben kann. Vermutlich gibt es eine große Variabilität der „Zwei­
felsresistenz“ oder „Zweifelstoleranz“ zwischen verschiedenen 
Individuen oder Kulturen. Auf der Ebene der Reflexion dagegen 
stellt sich die Frage, welche Form von Relativismus überhaupt 
kohärent vertreten und verteidigt werden kann. Der theoretische 
oder metatheoretische Charakter des Relativismus wird deutli­
cher, wenn wir uns jenen Varianten zuwenden, welche die relati­
vistische Optik auf Methoden, Verfahren oder Begründungen an­
wenden.

B. Begründungsrelativismus

Wir kommen nun zu einem anderen Typus des normativ-ethi­
schen Relativismus. Er bezieht sich nicht direkt auf den Gehalt 
von Normen, sondern auf die Methode ihrer Begründung. Gibt 
es überhaupt einen einzigen moralischen Standpunkt? Oder gibt 
es nicht nahezu so viele Standpunkte wie Beurteiler? Bildhaft ge­
sprochen hieße das: Es gibt verschiedene Beurteilungsperspekti­
ven, aber es gibt keine gemeinsame Super-Perspektive, aus der alle 

27

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wertsysteme oder Situationen beurteilt werden können. Aus die­
ser Annahme eines radikalen Perspektivismus folgt, daß wir 
strenggenommen andere Gruppen oder Situationen gar nicht be­
urteilen können. Der Versuch zur Fremdbeurteilung ist also nicht 
etwa unmoralisch, sondern illusorisch. Es gibt keinen übergeord­
neten Maßstab, kein übergeordnetes Verfahren zur Beilegung 
aller moralischen Uneinigkeiten.

Dieser Relativismus entpuppt sich als ungefährlich, wenn er 
sich als These der Bereichsabhängigkeit umformulieren läßt: So 
eignet sich etwa das Prinzip der Achtung vor Personen zwar nicht 
für die Beurteilung der Behandlung von nicht-personalen Wesen, 
doch es eignet sich zur Anwendung auf Personen; das Prinzip des 
Mitleids läßt sich offensichtlich nicht anwenden auf Wesen, die 
nicht leidensfähig sind, doch es erstreckt sich auf den großen Be­
reich aller leidensfähigen Wesen; das Verfahren der freiwilligen 
Zustimmung läßt sich nicht anwenden auf nicht-zustim­
mungsfähige Wesen, doch es eignet sich zur Formulierung von 
Prinzipien, an die sich alle zustimmungsfähigen Wesen halten 
müssen, und diese Prinzipien können sich auch auf Handlungen 
erstrecken, die Nicht-Personen oder sogar nicht-leidensfähige 
Wesen betreffen.

Allerdings setzt der „Bereichs-Relativismus“ gemeinsame me­
thodologische Normen voraus, welche den Übergang und Ver­
gleich zwischen verschiedenen Bereichen erlauben. Wiederum 
handelt es sich primär um einen ungefährlichen Relativismus, 
wenn wir festhalten, daß es keine Erkenntnis ohne Methode und 
daß es einige universelle methodische Regeln gibt. Gegen eine 
scharfe Gegenüberstellung von „Absolutismus“ und „Relativis­
mus“ spricht die Tatsache, daß es selbst in den strengsten Wissen­
schaften kein voraussetzungsloses Denken gibt. So ist z.B. der 
Vorzug, den man einfacheren oder umfassenderen Erklärungen 
gibt, eine Wertung, wenn auch nicht eine moralische Wertung im 
engeren Sinne. Ist es nicht anmaßend, wenn Philosophie strenger 
sein will als die strengste Wissenschaft? Sind daher Ideale der völ­
ligen Voraussetzungslosigkeit nicht suspekt?

In diesem Sinne sind nicht nur ethische Urteile, sondern auch 
wissenschaftliche Theorien relativ, d. h. abhängig von Wertungen, 
die sich ihrerseits nicht aus Aufzählungen von Tatsachen ableiten 
oder mittels Beobachtung und Experiment erhärten lassen. 
Gleichwohl erhalten Wertungen nur durch ihre Integration in 

28

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einen größeren Zusammenhang Plausibilität und Stabilität. Die 
Relativität von Wertungen ist nicht so fatal, wie man zunächst 
meinen könnte. Versteht man unter der Relativität aller Erkennt­
nisansprüche lediglich ihre Abhängigkeit von anderen Meinungen 
und Einstellungen, so folgt daraus ein gemäßigter Relativismus. 
Der gemäßigte Begründungsrelativismus besagt:
1. Wir haben keinen Zugang zu sog. Wahrheiten, Fakten und Erkenntnis­
sen unabhängig von bereits getroffenen Annahmen und Entscheidungen.

Sofern nun meine (oder unsere) bereits getroffenen Annahmen 
und Entscheidungen nicht die einzig möglichen oder einzig rich­
tigen sind, ist meine (oder unsere) Moral nicht die einzig mögliche 
oder vielleicht auch nicht die einzig richtige Moral. Für den Be- 
gründungsrelativisten gibt es m.a.W. keine zwingenden Gründe 
zur Annahme einer einzigen richtigen Moral (vgl. Harman 1985:. 
Wong 1991).

Der gemäßigte Begründungsrelativismus insistiert nicht unbe­
dingt auf einer tiefgehenden Disanalogie zwischen Wertungen 
und Wissenschaft. Vielmehr geht es um einen Relativismus, den 
wir für beide Kontexte mit gleichem Recht vertreten können. 
Wissenschaft und Ethik sind voraussetzungsreich, und zwar der­
art, daß Voraussetzungen nicht alle expliziert und unabhängig von 
anderen Voraussetzungen begründet werden können.

Vielleicht wird dieser gemäßigte Begründungsrelativismus 
noch deutlicher, wenn wir ihn in der Sprache der Bestätigung 
von Theorien formulieren. Das vermeintlich spezifische Problem 
mit Werturteilen entsteht nur dann, wenn diese (etwa zum Zweck 
der Analyse) aus ihrem Kontext isoliert werden. Doch gewöhn­
lich werden Werturteile so wenig wie andere Urteile in völliger 
Isolation verstanden und begründet. Der gemäßigte Relativismus 
erinnert lediglich an die wesentliche Kontextualität aller Bestäti­
gungen von Einstellungen und Meinungen. Deshalb können wir 
sagen:
2. Einstellungen und Meinungen werden niemals in völliger Isolation 
von anderen Einstellungen und/oder Meinungen bestätigt oder verwor­
fen.

Es gibt also keine sich-selbst-stützenden oder selbstevidenten 
Wahrheiten, die sich dadurch auszeichneten, daß ihre Verneinung 
notwendig falsch, ihre Bezweiflung unmöglich oder der Glaube 

29

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


an sie unkorrigierbar wäre (vgl. Wolf 1993). Anstatt die Kluft 
zwischen isolierten Werturteilen und wissenschaftlichen Aussa­
gen zu übertreiben, wie das der Emotivismus von Charles Steven­
son (vgl. V. 2) tut, sollten vielmehr die Ähnlichkeiten von Recht­
fertigungsverfahren hervorgehoben werden.

Mehr Schwierigkeiten bereitet dagegen der Relativismus, der 
unauflösbare Konflikte zwischen bereichsspezifischen Prinzipien 
oder Verfahren statuiert. Er geht über einen Pluralismus hinaus 
und verteidigt nicht nur die Vielfalt, sondern die Unversöhnlich­
keit diverser Positionen. So scheint es etwa zwischen dem Stand­
punkt der Loyalität und jenem der Unparteilichkeit einen unver­
söhnbaren Konflikt zu geben (vgl. Nagel 1997; Fletcher 1993). 
Dieser antagonistische Standpunkt-Dualismus führt zu einem be­
sonders hartnäckigen Begründungsrelativismus. Vom Standpunkt 
der Loyalität aus gesehen erweist sich eine rigorose Haltung der 
Unparteilichkeit als destruktiv für tiefere Beziehungen, die auf 
Vertrauen und gegenseitiger Begünstigung beruhen. Aus der Sicht 
der Unparteilichkeit dagegen erweisen sich manche Loyalitäts­
bindungen entweder als moralisch neutral oder sogar als Quelle 
von Korruption und Diskrimination. Konfliktreich könnte sich 
auch das Verhältnis von Zustimmungsprinzip und Mitleid erwei­
sen: Akzeptieren etwa zustimmungsfähige Personen Prinzipien, 
welche drakonische Strafen für einige Verbrechen oder die Aus­
setzung unehelicher oder Schwerbehinderter Säuglinge erlauben, 
so verstoßen diese Praktiken gegen das Mitgefühl mit leidensfähi­
gen Wesen; werden dagegen einige Gewaltverbrecher aus Mitleid 
begnadigt, so verletzen wir damit das Prinzip der Achtung vor 
den Opfern der Gewaltverbrechen.

Der Begründungsrelativismus vermittelt das Bild einer vielfäl­
tigen und spannungsreichen Sphäre von Werten und Normen. 
Kein übergeordnetes Prinzip, keine definitive Rangordnung von 
Prinzipien kann diese Komplexität ohne tragische Verluste redu­
zieren. Allerdings ist zu hoffen, daß tragische Konflikte nicht 
häufig auftreten oder jedenfalls nicht den Normalfall in einer ge­
ordneten und friedlichen Gesellschaft ausmachen. Der Begrün­
dungsrelativismus braucht die Zahl und Tragweite von tragischen 
Konflikten nicht unnötig zu dramatisieren. Doch er richtet sich 
gegen jene, welche die Möglichkeit und das Vorkommen tragi­
scher Konflikte grundsätzlich leugnen.

Eine mögliche Auflösung dieses relativistischen Standpunkt­

30

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dualismus besteht darin, daß man den persönlichen Standpunkt 
als nichtmoralischen klassifiziert, während der unparteiliche 
Standpunkt als der moralische definiert wird. Damit scheidet der 
persönliche Standpunkt als moralischer Konkurrent aus. Damit 
wird unterstrichen, daß es neben und unabhängig von der Moral 
persönliche Projekte und Wünsche gibt, die zwar faktisch mit 
moralischen Ansprüchen konkurrieren können, ohne jedoch un­
auflösbare moralische Probleme zu produzieren. Selbst wenn 
man bezweifelt, ob sittliche Forderungen nicht-moralische immer 
übertrumpfen, kann man doch sagen, daß eine Person, die für ein­
mal ihren Neigungen nachgibt oder ihre Projekte verfolgt und 
dabei eine moralische Forderung verletzt, sich keineswegs in ei­
nen unlösbaren moralischen Konflikt verwickelt. Vielmehr gibt 
sie gelegentlich ihren außermoralischen (nicht notwendigerweise 
unmoralischen) Plänen den Vorzug - die Moral nimmt nicht ihr 
ganzes Leben in Beschlag. Damit wird deutlich, daß man zwar die 
Moral und ihre überpersönliche Perspektive kennen und generell 
schätzen kann, ohne daß man deshalb bereit wäre, eine vollstän­
dige Moralisierung des Lebens - Arnold Gehlen nennt es „Hy­
permoral“ - zu akzeptieren.

Allerdings hat diese Auflösung einen Nachteil: Sie beruht auf 
einer willkürlichen Definition des moralischen Standpunktes. 
Warum sollte der persönliche Standpunkt, insbesondere wenn er 
zwischenmenschliche Bindungen ernst nimmt, kein genuin mora­
lischer Standpunkt sein? Wird damit nicht die Streitfrage, ob es 
mehrere moralische Standpunkte gibt, von denen einer der per­
sönliche Standpunkt sei, durch eine Definitionssperre beantwor­
tet?

Eine weniger willkürliche Auflösung besteht darin, daß man 
versucht, den persönlichen Standpunkt (mit besonderer Betonung 
der Loyalitätsideale) teilweise in den unparteilichen zu integrie­
ren. Daß sich manche Werte und Normen wie etwa die Verbind­
lichkeit von Versprechen und Verträgen, aber auch jene von 
freundschaftlichen Beziehungen ins Konzept eines unparteilichen 
Standpunktes der Moral integrieren lassen, ließe sich folgender­
maßen zeigen: Menschen sind von ihren Gefühlen und Kenntnis­
sen her besonders fähig, jene zu schützen und zu fördern, zu de­
nen sie familiäre oder freundschaftliche Beziehungen haben. 
Dabei handelt es sich um psychologische Gegebenheiten, die kei­
ne Ethik außer acht lassen darf. Es wäre daher unrealistisch und 

31

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kontraproduktiv zu erwarten, daß Menschen im Alltag häufig un­
parteilich motiviert wären. Jede Moral muß die Menschen (bis zu 
einem gewissen Grade) so nehmen, wie sie sind (und allenfalls 
werden können). Es ist höchst unwahrscheinlich, daß sich die 
meisten Menschen heute oder künftig unparteilich motivieren las­
sen. In Moral, Recht und Politik gibt es zwar Korrektive gewisser 
Folgen der alltäglichen Parteilichkeit, doch es gibt kein Rezept 
zur Veränderung der menschlichen Natur.

Schwerer wiegt die Tatsache, daß die Fähigkeit zu persönlichen 
Bindungen selber eine genuine Quelle moralischer Inspiration ist: 
Treue, Dankbarkeit und Bereitschaft zum Verzeihen sind Tugen­
den, die sich in freundschaftlichen und familiären Beziehungen 
bewähren und entwickeln lassen. Diese Tugenden wirken zurück 
auf die Qualität des menschlichen Zusammenlebens; sie sind vom 
unparteilichen Standpunkt aus betrachtet wünschenswert und 
können auf größere Bereiche (etwa Loyalität mit Nachbarn) aus­
geweitet werden.

Auch wenn sich Ideale der elterlichen Zuneigung oder der ehe­
lichen Treue nicht aus dem Ideal der Unparteilichkeit ableiten 
lassen, so gibt es doch 1. unparteiliche Gründe, solche Ideale und 
die entsprechende Motivation zu schätzen und 2. gibt es unpartei­
liche Gründe, gewisse Exzesse bei der Befolgung dieser Ideale - 
blinde Loyalität oder blinde Treue - zu korrigieren und zu mäßi­
gen. Zu den unparteilichen Gründen für eine Wertschätzung per­
sönlicher Bindungen gehört z.B. die Möglichkeit, die Qualität 
menschlicher Beziehungen abzustufen und zu vertiefen. Wenn 
Menschen ein Interesse an der Abstufung und Vertiefung von Be­
ziehungen haben, dann muß ein unparteilicher Beobachter diesen 
Wünschen Rechnung tragen. Man könnte hinzufügen, daß es sich 
dabei für die meisten Menschen nicht um triviale Wünsche han­
delt, sondern um die Erfüllung von Wertvorstellungen, die über­
haupt erst ein sinnvolles oder lohnendes Leben möglich machen. 
Führt die Realisierung solcher Wünsche jedoch zur Fremdschädi­
gung in Form von Korruption oder Fremdenhaß, dann bedürfen 
sie der Korrektur und Kompensation. Selbst wenn man die mora­
lische Berechtigung der persönlichen Sicht der Dinge zugesteht, 
darf man sie keineswegs als selbstevidente Forderungen und Idea­
le stehen lassen oder verabsolutieren.

Die Integration von persönlichen Verpflichtungen in eine Mo­
ral der Unparteilichkeit setzt allerdings voraus, daß Unparteilich­

32

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keit nicht als Forderung verstanden wird, Rücksichten auf beson­
dere Personen und Verhältnisse nie als moralische Gründe oder 
Motive anzuerkennen. Diese extreme Form von Unparteilich­
keitsdenken wurde in der Geschichte der Ethik nur selten vertre­
ten (vgl. Godwin 1793, Buch II, Kap. 2; Rachels 1989). Vielmehr 
kann Unparteilichkeit nur soviel heißen, daß wir keine Regeln 
oder Motive als moralisch begründet anerkennen müssen, deren 
verbreitete Annahme oder Befolgung (oder deren blinde Befol­
gung) einer unparteilichen Erwägung der Interessen und Rechte 
aller zuwiderlaufen. So bleibt es zumindest eine offene Frage, ob 
Motive oder Regeln der Bevorzugung von Freunden oder Ver­
wandten sowie Gefühle der Dankbarkeit und Treue, allgemein 
verbreitet und im Charakter verankert, diese Funktion erfüllen 
können oder nicht.

Abschließend wollen wir an einem Beispiel veranschaulichen, 
wie sich unparteiliche und persönliche Sicht teilweise versöhnen 
lassen. Forderungen der Dankbarkeit setzen eine partikuläre 
(wenn auch nicht notwendig persönliche) Beziehung voraus. Sie 
lassen sich auf bisher unbekannte Wohltäter, vielleicht sogar auf 
unpersönliche Einrichtungen übertragen, sofern z.B. die Satzun­
gen einer Stiftung oder eines Gesetzes wohlwollende Absichten 
zum Ausdruck bringen. Dankbarkeitsverhältnisse sind nicht zu 
verwechseln mit einer Strategie der Vergeltung („tit for tat“) (vgl. 
McConnell 1993^ 64 und 157) und bilden eine eigenständige, von 
vertraglichen oder promissorischen Verpflichtungen unabhängige 
Kategorie moralischer Verbindlichkeit. Sie entsprechen der per­
sönlichen Perspektive, obwohl sie nicht notwendig freundschaft­
liche Bindungen voraussetzen. Dankbarkeit kann zwar sehr weit 
gehen, etwa wenn wir jemandem das Leben verdanken, wenn uns 
eine Person absichtlich und vielleicht mit hohem Einsatz geholfen 
hat, und wenn sie dabei nicht primär einen Tauschhandel im Auge 
hatte, sondern einfach helfen wollte.

Ich fühle mich einem Freund gegenüber zu Dank verpflichtet. 
Ob es sich überhaupt um eine Pflicht der Dankbarkeit oder um 
eine natürliche Tugend handelt, wie David Hume meinte, bleibe 
dahingestellt. Kann die Verbindlichkeit der Dankbarkeit so weit 
gehen, daß wir für jemanden morden oder gar unser eigenes Le­
ben lassen müssen? Diese Fragen verweisen darauf, daß Forde­
rungen der Dankbarkeit, wenn sie überhaupt Pflichten sind, nicht 
absolute, sondern, wie David Ross meint, prima-facie-Pflichten 

33

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sind, die von anderen moralischen Erwägungen begrenzt werden 
- Erwägungen, die selber nicht aus Dankbarkeit allein ableitbar 
sind und unter Umständen einen unparteilichen Standpunkt vor­
aussetzen. Unparteilich betrachtet haben Verbindlichkeiten der 
Dankbarkeit neben solchen des Vertrags zwar eine wichtige Be­
deutung, weil sie zu Hilfeleistungen ermutigen oder zur Vertie­
fung persönlicher Beziehungen beitragen und weil uns z.B. un­
dankbare Freunde schwer enttäuschen. Wir haben ein Interesse an 
Beziehungen, welche über Zweckbündnisse hinausgehen, doch 
dieses Interesse findet seine moralische Grenze am Verbot, ele­
mentare Interessen oder Rechte anderer zu verletzen. Wer von 
anderen verlangt, aus Dankbarkeit oder Freundschaft zu morden 
oder sein Leben zu lassen, gleicht dem Ausbeuter, der bestimmte 
Abhängigkeiten oder Schwächen anderer vorsätzlich zu seinem 
Vorteil nutzt. Insofern lassen sich also Forderungen der Dankbar­
keit in ein System unparteilicher Normen integrieren, indem sie 
als prima facie gültige Pflichten angesehen werden, die nur solan­
ge Geltung haben, als sie z.B. nicht Dritte in ihren Grundrechten 
schädigen. Pflichten der Dankbarkeit oder Freundschaft schulden 
wir nicht allen, aber daß wir spezielle Loyalitäten haben und pfle­
gen, liegt bis zu einem gewissen Grad in der Richtung, welche 
eine unparteiliche Berücksichtigung aller Interessen und Rechte 
vorschreibt.

In dieser Weise läßt sich gegen einen moralischen Relativismus 
argumentieren, der eine Verdoppelung der moralischen Stand­
punkte postuliert; der persönliche Standpunkt kann als genuin 
moralische Quelle der Motivation zumindest teilweise in die Mo­
ral der Unparteilichkeit integriert werden. Ein Begründungsrela- 
tivist könnte diesen Harmonisierungsversuch jedoch anfechten 
und auf der Existenz von unauflösbaren moralischen Konflikten 
bestehen. Tatsache ist, daß Menschen Ansprüche verschiedener 
Situationen und Personen zuweilen als dilemmatisch erleben und 
daß, wie der Begründungsrelativist geltend machen könnte, sol­
che Gefühle der unvermeidbaren „moralischen Kosten“ nicht 
ignoriert werden sollten.

34

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


C. Konzeptueller Relativismus

Der konzeptuelle Relativismus geht davon aus, daß es verschiede­
ne Lebensbereiche gibt, denen verschiedene Sprachspiele entspre­
chen. Verstehen läßt sich ein spezifisches Sprachspiel nur vor dem 
Hintergrund einer speziellen Lebensform. So ist z.B. die alltägli­
che Sprache der Verständigung an alltägliche Praktiken gebunden, 
in denen wir ein bestimmtes Vokabular lernen. Die Sprache der 
christlichen Religion etwa ist in der kirchlichen Praxis bzw. in der 
gemeinschaftlichen Aneigung biblischer Texte verankert und läßt 
sich nicht ohne gravierenden Bedeutungsverlust von diesem Hin­
tergrund trennen. Ähnlich verhält es sich mit der Moral: Es hat 
sich in Gesellschaften ein genuin moralisches Sprachspiel heraus­
gebildet, das sich nicht ohne Bedeutungsverlust in die Sprache der 
Beschreibung oder Erklärung der Welt übersetzen läßt.

Der konzeptuelle Relativismus geht nun noch einen Schritt 
weiter, indem er annimmt, daß es mehrere inkommensurable 
Sprachspiele gibt, die unabhängig, nicht ineinander übersetzbare 
Moralen bilden. Wichtig ist hier - im Unterschied zum normativ­
ethischen Relativismus - der Akzent auf der Unmöglichkeit von 
Vergleichen. Der konzeptuelle Relativismus behandelt Moralen 
wie geschlossene Systeme, die sich nirgends überschneiden und 
nicht einmal bezüglich ihrer Auffassungen von Rationalität ver­
wandt sind. Hier liegt jedoch die Achillesverse dieser Spielart des 
Relativismus: Moralen prallen aufeinander wie kompakte Weltan­
schauungen; jede folgt ihrer „Logik" (zur Kritik vgl. Attfield 
7975).

Gegen die Unvergleichbarkeitsthese könnte man geltend ma­
chen, daß es doch zumindest einen gemeinsamen Begriff von 
menschlichem Wohl oder Gedeihen gebe, der Vergleiche zwi­
schen verschiedenen Moralsystemen erlaubt. Die Behauptung, es 
gebe überhaupt keine Überschneidungen zwischen fremden 
Moralsystemen, ist zumindest unplausibel. Werden nicht bei­
spielsweise die Exzesse oder Lücken einer Tugendethik oft durch 
Nutzenüberlegungen ergänzt? Wird die Abstraktheit von Ver­
tragstheorien nicht durch intuitive Verfahren überbrückt? Verlan­
gen Ethiken der Achtung vor der Autonomie anderer nicht der 
Ergänzung durch Erwägungen des Mitleides und umgekehrt? 
Die Isolation von geschlossenen Moralen der Tugend, des Re­
spekts, des (idealen) Vertrags und der Nutzensummierung ist pro­

35

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


blematisch. Der konzeptuelle Relativismus gerät angesichts der 
zahlreichen Kombinationen von verschiedenen Moraltraditionen 
in mehr oder weniger kohärenten Systemen der Moral in den Ver­
dacht der Übertreibung. Wird nicht das Vergleichen, Übersetzen 
und Vermitteln zwischen verschiedenen „Sprachen“ oder „Tradi­
tionen“ der Moral längst praktiziert?

Neuerdings hat Robert L. Arrington eine andere Variante des 
konzeptuellen Relativismus entwickelt (vgl. Arrington 1989, 
Kap. 6). Er lehnt v. a. die Vorstellung einer Vielfalt von Moralen 
ab. Der konzeptuelle Relativismus bringt nach ihm vielmehr zum 
Ausdruck, daß wir in unseren moralischen Begriffen gefangen 
sind. Unsere Konzeption von Moral ergibt sich aus unseren Ba­
sisregeln, die er in Anlehnung an Wittgenstein als Regeln der mo­
ralischen Grammatik bezeichnet. Dazu gehören mehrere Selbst­
verständlichkeiten, die wir nur selten äußern, welche aber 
festlegen, was wir überhaupt als moralische Gründe, Evidenzen 
und Dimensionen anerkennen. Solche Trivialitäten wie „Lügen, 
Schmerzen zufügen oder Versprechen brechen sind moralisch 
falsch“ fungieren als konstituierende Regeln einer moralischen 
Lebensweise - sie sind einer weiteren Begründung weder fähig 
noch bedürftig. Sie haben eine Art von Notwendigkeit, sie sind 
„nicht-kontingent“, weil sie nicht Gründe oder Evidenzen vor­
aussetzen, sondern überhaupt erst definieren, was als moralische 
Gründe oder Evidenzen zählt. Sie sind so gewiß, daß wir nicht an 
ihnen zweifeln können, aber sie sind weder falsch noch wahr, we­
der objektiv noch subjektiv (258).

Stark abweichende Normensysteme - etwa eine brutale Her­
renmoral - können wir gar nicht als ernsthaft konkurrierende 
,Moral* anerkennen oder verstehen. Wir halten es weder für mög­
lich noch für nötig, gegen Anhänger einer solchen Pseudomoral 
moralisch zu argumentieren, da sich diese außerhalb des morali­
schen Sprachspiels bewegen. Innerhalb desselben gibt es Gewiß­
heiten - die genannten Trivialitäten -, aber auch eine Reihe von 
Ungewißheiten (über die Anwendung auf Einzelfälle, die Lösung 
von moralischen Konflikten). Moralintern gibt es echte Uneinig­
keiten, moralextern (etwa im Disput mit einem fanatischen Rassi­
sten) gibt es gar keine eigentliche Uneinigkeit, sondern nur Ab­
lehnung oder Feindseligkeiten (254, 260).

Die Grundregeln der moralischen Grammatik eröffnen gleich­
sam den moralischen Spielraum: Sie umreißen, was überhaupt in­

36

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


haltliche moralische Prinzipien und Ziele sein können. Diese Zie­
le können nicht von außen auferlegt werden. Die moralische 
Sprache ist eingebettet in eine völlig autonome moralische Le­
bensform. Der Relativismus manifestiert sich nicht in der inter­
nen Perspektive, sondern in der externen: Eine funktionale Au­
ßenbetrachtung der Moral ist unmöglich. Die Frage „Warum 
moralisch sein?“ erübrigt sich. Moral hat ihre Ziele in sich selber; 
sie werden durch die Regeln der moralischen Grammatik fixiert.

Diese Position wirft mehrere Fragen auf. Wie können aus Re­
geln, die nicht wahrheitsfähig sind, wahrheitsfähige Urteile lo­
gisch abgeleitet werden? Warum sollten Bedeutungsregeln jeg­
licher Kritik entzogen sein? Voraussetzungen, die weder einer 
Begründung fähig noch bedürftig sind, scheinen über jede Kritik 
erhaben. Arrington sieht selber, daß diese Basisregeln einem hi­
storischen Wandel unterliegen können. So hat man in der bürger­
lichen Epoche nach und nach auf den moralischen Ehrenkodex 
des Adels verzichtet, man hat einfach aufgehört, diesen Teil des 
moralischen Vokabulars zu gebrauchen und danach zu leben (vgl. 
Ossowska 1972).

Der Ausschluß jeder funktionalen Außenbetrachtung der Mo­
ral scheint dogmatisch. Zwar hat Arrington recht, wenn er darauf 
insistiert, daß der Inhalt der Moral und das Selbstverständnis mo­
ralischer Akteure nicht vollständig determiniert wird durch die 
Überzeugung, Moral diene etwa der Milderung sozialer Konflik­
te. Das Lügenverbot z.B. hat, ähnlich wie die Tugend der Tapfer­
keit, eine symbolische Bedeutung für unser Selbstbild. Wir möch­
ten nicht die Art von Menschen sein, die sich durch Lügen und 
Feigheit Vorteile verschafft. Diese symbolische Bedeutung ent­
zieht sich einer rein funktionalen Außenbetrachtung, welche das 
Lügenverbot als Mittel zur sozialen Vertrauensbildung oder Tap­
ferkeit als Mittel zur Wehrhaftigkeit deutet. Doch einerseits 
braucht eine funktionale Theorie der Moral das moralische 
Selbstbewußtsein weder vollständig noch adäquat zu erklären. 
Vielmehr beschränkt sie sich auf die Beantwortung der Frage, 
warum es für eine Gesellschaft vorteilhaft ist, eine solche Moral 
zu haben. Andererseits sind wir als moralisch Urteilende und 
Handelnde nicht Gefangene unserer moralischen Begriffe. Wir 
können uns z.B. aus moralischen Rücksichten dafür entscheiden, 
gewisse überlieferte Begriffe der Moral nicht mehr zu gebrauchen 
und damit eine Reform der Moral einleiten oder unterstützen.

37

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Denken wir etwa an die Unterdrückung traditioneller Blutrache. 
Weder geht es hier einfach um die (grundlose) Bekämpfung un­
verständlicher Sitten noch um die Absicht, anderen unsere per­
sönlichen Wertschätzungen aufzudrängen. Was uns bei einer sol­
chen Reform leitet, ist die Idee dessen, was moralisch richtig, und 
nicht, was für uns moralisch richtig ist.

Arringtons konzeptueller Relativismus behandelt die Bindung 
an unsere moralischen Grundbegriffe als ein unkorrigierbares 
Verhängnis. Er setzt sich über die relativ klare Unterscheidung 
zwischen Bewertung und Beschreibung hinweg (48-51, 65 ff.) 
und operiert mit recht vagen Unterscheidungen wie kontingenten 
und nicht-kontingenten, grammatischen und substantiellen Mo­
ralregeln, moralexternen und moralinternen Zielen. Obwohl der 
Begriffsrelativismus als eine rein metaethische These deklariert 
wird, befürwortet der Begriffsrelativist schließlich ein absolutes 
und - wie er meint - unvermeidbares Engagement für die eigene 
Lebensweise (263).

Es ist bisher nicht zwingend dargelegt worden, warum es zwi­
schen der Moral und anderen Wertbereichen keine Verbindung 
geben soll. Arrington behauptet zwar die völlige Isolation der 
Moral, doch er tut es mit Hilfe angreifbarer Zusatzannahmen. 
Er schwimmt bewußt gegen den Strom einer langen Tradition der 
Moralphilosophie, welche die innere Verwandtschaft von Klug­
heit und Moral betont. Bis heute operieren Moralphilosophen 
mit der Analogie zwischen rationaler und sittlicher Entscheidung. 
Eine markante Gegenposition zum Begründungsrelativismus be­
harrt darauf, daß Moral ein Element unserer praktischen Vernunft 
ist. Der Name von Immanuel Kant steht für ein besonders mar­
kantes Projekt der Verankerung der Moral in der Vernunft.

2. Kants strenge Begründung
Kant nimmt den notwendigen, nicht-empirischen Charakter mo­
ralischer Normen ernst und sucht nach einer nicht-empirischen 
Begründung der Ethik. Sein Ansatz ist gleichsam das leuchtende 
Beispiel des Versuchs einer Überwindung verschiedener Formen 
des Relativismus mittels einer strengen Begründung. Daher sollen 
an dieser Stelle einige Vorzüge und Probleme von Kants Konzep­
tion behandelt werden.

38

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kant geht in seiner Grundlegung zur Metaphysik der Sitten 
{1785} vom Alltagsverständnis des kategorischen Imperativs aus: 
Sittliche Pflichten gelten unabhängig von den Wünschen einer 
Person. Nach Kant ist das einzige an sich Gute der gute Wille, 
während alle anderen Gaben oder Fähigkeiten nur bedingt gut 
sind. Für Kant steht also die Personenbewertung im Zentrum. 
Handlungen sind nur insofern gut, als sie aus sittlichen Maximen 
folgen, die sich jemand zu eigen gemacht hat.

Daraus könnte man schließen, daß Kant zu einer Tugendethik 
tendiert. Zwar distanziert sich Kant von eudaimonistischen Tu­
gendethiken, doch er scheint eine Haltungsethik gegen eine Fol­
genethik auszuspielen. Zeitgenössische Entwürfe zur Tugend­
ethik werden zwar häufig im Widerspruch zu Kant (und zum 
Utilitarismus) entwickelt. Die tugendethische Deutung Kants ist 
daher nicht unproblematisch. Aber der gute Wille läßt sich als 
gute Disposition des Charakters deuten, welche moralisch ange­
messene Emotionen, Einstellungen und Handlungen formt. Nur 
muß man dabei darauf achten, daß der gute Charakter nach Kant 
niemals den Charakter einer Routine haben kann und daß er sich 
in der empirischen Wirklichkeit auch nie eindeutig manifestiert. 
Nach Kant entzieht sich nämlich der gute Wille nicht nur der 
Festlegung auf einen mechanischen Automatismus, sondern auch 
einer sicheren Beurteilung. Der Akzent von Kants Ethik liegt 
daher nicht primär auf der Charakterbildung, sondern auf der 
Formulierung eines Kriteriums oder eines Prüfverfahrens für mo­
ralische Urteile. Kant sucht im kategorischen Imperativ ein Krite­
rium oder Testverfahren zur Unterscheidung richtiger und fal­
scher Handlungen.

Auch in einem anderen Sinne weicht Kant zumindest von der 
antiken Tugendethik ab. Entscheidend ist für ihn nicht das Glück 
oder die Erfüllung, die Selbstentfaltung oder das Aufblühen des 
Akteurs, denn 1. ist Glück nach Kant ein Begriff der Einbildungs­
kraft, der sich nicht hinreichend präzisieren läßt und 2. sind 
Handlungsfolgen schwer voraussehbar und schwer kontrollier­
bar. Wichtig ist also nicht, was (mehr oder weniger zufällig) aus 
unseren Anstrengungen entsteht, nicht die resultierenden Welt­
zustände, sondern die Willenszustände von Wesen, die fest ent­
schlossen sind, alles zu tun, um ihre Maximen (auch unter schwer­
sten Bedingungen und bei stärkster Abneigung) zu realisieren.

Kants Prinzipienethik ist oft grob mißverstanden worden. So 

39

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hat sich z.B. Adolf Eichmann auf Kant berufen, weil er nicht 
seinem Gefühl folgte, sondern dem, was er für seine Pflicht hielt. 
Doch nach Kant ist die Unterdrückung von Gefühlen zugunsten 
von Prinzipien nicht wesentlich und schon gar nicht hinreichend 
für den sittlichen Wert einer Handlung. Er ist kein Anhänger ei­
nes Pflichtfetischismus. Für ihn sind es nicht beliebige Maximen 
(z.B. Eichmanns Maxime, stets dem Führer zu gehorchen), die 
sich als sittliche Maximen qualifizieren. Vielmehr sind es Maxi­
men, die unserer Vernunftnatur entsprechen, deren Anerkennung 
ohne internen Widerspruch verallgemeinerbar ist und die Perso­
nen nicht nur als Mittel, sondern auch als Zwecke oder Eigen­
werte respektieren. Kant bedient sich der Metaphorik einer mo­
ralischen Gesetzgebung und glaubt, daß uns diese nicht von 
außen aufgezwungen werde (Heteronomie), sondern daß wir, als 
vernünftige Wesen, das moralische Gesetz uns selber auferlegten. 
Ein vernünftig einsehbares Gesetz gilt als sanftes Joch! (Vgl. Mt. 
11,30; Kant 1788, 151). Die Metaphorik der moralischen Selbst­
gesetzgebung steht für Kants Auszeichnung der Idee der Freiheit 
als Autonomie. Freiheit besteht nach Kant nämlich nicht einfach 
darin, das zu tun, was wir wünschen, sondern sie besteht vielmehr 
darin, das zu wollen, was unsere Abhängigkeit von Wünschen 
vermindert.

Nach Kant determinieren uns Wünsche, sie schränken uns als 
wahlfähige, freie Wesen ein. Um dem Ansturm variabler Wünsche 
zu entgehen, gibt es zwei Möglichkeiten: Wir können uns eine 
kluge Mäßigung auferlegen, unsere Präferenzen ordnen und Prä­
ferenzkonflikte in uns selber reduzieren. Dieser Weg mag uns 
wohl pflichtmäßigem Handeln näher bringen, aber er disponiert 
ebensosehr zum kalkulierten Verbrechen.

„[...] das kalte Blut eines Bösewichts macht ihn nicht allein weit gefähr­
licher, sondern auch unmittelbar in unseren Augen noch verab­
scheuungswürdiger, als er ohne dieses dafür würde gehalten werden.“ 
(Kant 1785, 394)

Kant gibt sich also mit der Ausbildung stabiler Wünsche bzw. 
einer intrapersonellen Widerspruchsfreiheit nicht zufrieden. 
Selbst pflichtmäßige Handlungen sind nicht notwendig Handlun­
gen aus Pflicht. Der Begriff der Klugheit wird von Kant allerdings 
sehr eng gefaßt, nämlich als Rücksicht auf unser Wohl. Solange 

40

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


uns nur Klugheit motiviert, können wir nach Kant zwar pflicht­
konform bleiben, aber es fehlt uns die sittlich wertvolle Motiva­
tion.

Damit kommen wir zur zweiten Möglichkeit, die wir als Kants 
Kognitivismus moralischer Motive bezeichnen. Kants „aus 
Pflicht“ setzt einen Kognitivismus der moralischen Motive und 
damit die Idee voraus, daß uns reine Vernunftgründe zum Han­
deln bewegen können. Kant vertritt allerdings nur einen lokalen, 
auf moralische Motive begrenzten Kognitivismus und hält daran 
fest, daß wir zumindest als empirische Wesen von Neigungen de­
terminiert werden. Im Unterschied zu David Hume (vgl. Smith 
1994, Kap. 4 und Snare 1991,, Kap. 4 und 5) vertritt Dancy (vgl. 
Dancy 1993) einen globalen Kognitivismus der Motive, demge­
mäß nicht nur wie bei Kant alle moralischen Gründe, sondern alle 
Überzeugungen allein aufgrund ihres kognitiven Vorstellungsge­
haltes und ohne flankierende Wünsche hinreichende Handlungs­
ursachen sein können, im Gegensatz zu Humes Modell, demge­
mäß Überzeugungen auf Wünsche oder Interessen angewiesen 
sind. Gefühle (vgl. Oakley 1992,, Kap. 3) sind für Kant moralisch 
irrelevant, sieht man einmal ab von der Sonderstellung eines Ge­
fühls der Achtung vor dem Gesetz. Er ist der Ansicht, daß wir, 
um sittlich zu handeln, keiner Wünsche oder Interessen bedürfen, 
sondern daß ethische Überzeugungen zugleich Handlungsgründe 
und hinreichende Handlungsmotive sein können. In der zeitge­
nössischen Diskussion spricht man auch von ethischem Inter- 
nalismus der Motive (vgl. Falk 1947/8,, in Falk 1986, 33; Frankena 
1958-, Brink 1989, Kap. 3; „Externalism and Internalism“ 1992), 
David Falk faßt diese Position mit der These zusammen: „Gründe 
sind Kräfte.“ (Falk 1986, 97) Es ist das, was moralische Erkennt­
nis repräsentiert bzw. das in der Form der Gesetzmäßigkeit Vor­
gestellte, was - ohne Zutat von Wünschen, Interessen oder Lei­
denschaften - zum Handeln antreiben kann. Der kategorische 
Imperativ gebietet kategorisch, d. h. unabhängig von inhaltlichen 
Wünschen oder Zwecken (vgl. Wiggins 1991), und der gute Wille 
wird „durch das Prinzip des Wollens überhaupt bestimmt werden 
müssen, wenn eine Handlung aus Pflicht geschieht“ (Kant 1785, 
400). Der bloße Gedanke, daß ich ohne Widerspruch im Denken 
oder im Wollen meine Maxime (mein Handlungsprinzip) zum all­
gemeinen Gesetz machen kann, ist bereits ein hinreichender An­
reiz zum Handeln. Interesse oder Wünsche sind keine notwendi­

41

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen Motoren, vielmehr stören sie die „Reinheit“ der moralischen 
Motivation und damit des unbedingten Wertes einer Person.

Kant begnügt sich also nicht mit einer „dünnen Rationalität“, 
die sich auf die Ausbildung einer widerspruchsfreien Präferenz­
ordnung beschränkt. Vielmehr fordert er eine praktische Ver­
nunft, die nicht etwas so strenges wie deduktive Logik ist, son­
dern etwas Substantielles und Bestreitbares - gleichsam der 
Zement des interpretierten Universums von bewußten Wesen (so 
Wiggins 1991,102). Ausübung von praktischer Vernunft bedeutet 
Erfüllung unseres wahren Zweckes oder unserer wahren Bestim­
mung als Vernunftwesen, so daß vernünftige Wahl, Verwirk­
lichung oder Aktivierung unseres Vernunftwesens und morali­
sche Wahl deckungsgleich werden. In diesem vollen Sinne kann 
also niemand vernünftig sein, ohne zugleich moralisch zu sein. 
Das Sittliche ist das Vernünftige, und das Vernünftige ist das Sitt­
liche. Unser Vernunftwesen garantiert eine Unabhängigkeit von 
Fremdbestimmungen aller Art. Nur wenn wir in absoluter Spon­
taneität eine neue Kausalordnung beginnen, sind wir zugleich 
wahrhaft frei, vernünftig und moralisch. Ob diese Austauschbar­
keit von Vernunft, Freiheit und Sittlichkeit eine verderbliche Zir- 
kularität (vgl. Kant 1785, 450) involviert, soll hier nicht weiter 
untersucht werden.

Vernunftwahl als „reine Tätigkeit“ (Kant 1785, 451) ohne 
Fremdbestimmung hat etwas Mitreißendes und Erhebendes, weil 
sie die radikalste Form von Freiheit darstellt; zugleich ist diese 
Form von Freiheit und der mit ihr verbundene Enthusiasmus zu­
tiefst unverständlich. Warum sollten wir uns für Akausalität be­
geistern? Was heißt es, punktuell über der Kausalordnung zu ste­
hen? Ist etwa die Tatsache der Verursachung unserer Handlungen 
vergleichbar mit einem permanenten Stoß in den Rücken, der uns 
in eine Richtung zwingt, die wir gar nicht wollen? Oder verwech­
selt Kant den Zusammenhang von Ursache und Wirkung mit je­
nem von Zwingherr und Untertan?

Die problematische Seite von Kants Lehre läßt sich an einem 
Beispiel verdeutlichen. So sind - entgegen Kants Überzeugung - 
Lüge oder Diebstahl eines Armen an einem Reichen anders zu 
bewerten, insbesondere wenn der Reiche sehr reich ist, und der 
Arme lügt oder stiehlt, um seine Familie vor Hunger und Unter­
ernährung zu bewahren. Nach Kant liegt nun für den Armen ein 
besonders günstiger Anlaß zu edlen Motiven der (Selbst-)Über­

42

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


windung vor. Sein reiner guter Wille zeigt sich gerade darin, daß 
er allen Versuchungen widersteht und selbst in der Not das Eigen­
tum anderer achtet. Der reine gute Wille glänzt dann am hellsten, 
wenn der Arme, in Respektierung der Eigentumsrechte anderer, 
auch der Reichen, des freiwilligen Hungertodes stirbt. Wie kann 
man diese absurden Schlußfolgerungen vermeiden?

Es lassen sich zwei Auswege denken. Entweder weicht man 
von Kants einseitiger Auszeichnung des guten Willens ab und 
bringt Folgenerwägungen ins Spiel. Nach einer originellen, aber 
heterodoxen Kantinterpretation (vgl. Herman 1993, Kap. 5 [What 
Happens to the Consequences?]. Vgl. auch O’Neill 1986, Kap. 4 
und 5) muß Kant selber bei der Anwendung des kategorischen 
Imperativs Folgenerwägungen einführen, u.a. zur Bildung von 
intermediären Maximen, welche z.B. die Korrektur von miß­
glückten Versuchen regeln. Ja vielleicht läßt sich die Kantische 
Ethik (die nicht völlig identisch zu sein braucht mit Kants Ethik!) 
am besten konsequentialistisch begründen, nämlich als Versuch, 
die Achtung vor zwecksetzenden Vernunftwesen zu maximieren 
(vgl. Cummiskey 1996). Diese Kantdeutung räumt auf mit dem 
Klischee von Kant als dem reinen Gesinnungsethiker. Moralische 
Projekte brauchen gewöhnlich wiederholte Anläufe. Pech bei der 
Ausführung von Absichten sowie irrtümliche moralische Über­
zeugungen zwingen zu neuen Versuchen und Korrekturen. Dabei 
ist zu beachten, daß moralische Entscheidungen gewöhnlich kei­
ne punktuellen „one-shot-affairs“ sind, sondern uns gewöhnlich 
zu einer Fortsetzung der „moralischen Geschichte“ zwingen, die 
ohne Folgenüberlegungen gar nicht möglich wäre. Das Insistieren 
auf dem guten Willen ohne Rücksicht auf die Umstände seiner 
Verwirklichung kann z.B. auf eine Klassenmoral (vgl. Engels 
1894, Kap. IX-XI) hinauslaufen. Die konsequentialistische Deu­
tung der Anwendung von Kants kategorischem Imperativ vermag 
diese Bedenken abzuschwächen.

Oder - und das ist ein zweiter Ausweg - man macht deutlich, 
daß eine Kantische Ethik, vielleicht gegen den Wortlaut einiger 
Textstellen, aber doch im Geiste Kants, keinen heroischen Willen 
statuiert, dessen Wert lediglich in der Überwindung von Hinder­
nissen besteht. Gewöhnlich reicht die Mitwirkung des Motivs der 
Achtung vor dem moralischen Gesetz, um moralisch zu sein. Wer 
also z.B. seine Freunde nicht betrügt und auch keine Neigung 
dazu hat, sondern zusätzlich aus Sympathie zu ihnen nicht 

43

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


täuscht oder lügt, hat damit noch nicht an moralischem Wert ver­
loren. Entscheidend für den sittlichen Wert einer Person ist zwar, 
daß sie ihre Pflicht auch aus Pflichtgefühl tut, doch andere beglei­
tende Motive (wie z.B. die Zuneigung zu Freunden) verderben 
oder vergiften nicht den sittlichen Wert dieser Handlung. Dieses 
Zugeständnis kann man jedoch nur machen, wenn man ausdrück­
lich zugesteht (was Kant nicht tut), daß moralische Handlungen 
überdeterminiert sein können. Uberdetermination liegt dann vor, 
wenn zwei oder mehrere voneinander unabhängige Motive so­
wohl zusammenwirkend als auch getrennt (in der Abwesenheit 
des anderen Motivs) wirkend zu den gleichen Handlungen führen 
(vgl. Benson 1979}. Dies würde zu einer willkommenen Ab­
schwächung des Reinheitsideals bezüglich der sittlichen Motiva­
tion führen: Die bloße Tatsache der Mitwirkung natürlicher Nei­
gungen würde den sittlichen Wert von Handlungen aus Pflicht 
nicht mindern oder gar verderben.

Das wichtigste anti-relativistische Element in Kants Ethik ist 
seine Orientierung an Freiheit als Autonomie. Die Forderung, 
andere nicht nur als Mittel, sondern immer auch als Zwecke zu 
respektieren, scheint in die Ethik ein Element der Unersetzbar­
keit von Individuen einzubringen, das nach einer geläufigen Mei­
nung im Utilitarismus fehlt. So ist es nach Kant z.B. ausgeschlos­
sen, jemanden in der Absicht zu strafen, andere abzuschrecken 
(vgl. Kant 1797, 331-337). Abschreckung darf, wenn überhaupt, 
nur ein sekundärer Strafzweck sein. Primäres Strafziel ist verhält­
nismäßige Vergeltung, welche die freie Entscheidung des Verbre­
chers völlig ernst nimmt und - paradox gesprochen - diesen ge­
rade dadurch als Zweck respektiert, daß sie ihn nach seinem 
Verdienst bestraft. Die bloße Instrumentalisierung eines Verbre­
chers (oder gar eines Unschuldigen) zur Abschreckung anderer ist 
ein klarer Verstoß gegen Kants sog. Selbstzweckformel des kate­
gorischen Imperativs, die lautet:
„Handle so, daß du die Menschheit, sowohl in deiner Person als in der 
Person eines jeden anderen, jederzeit zugleich als Zweck niemals bloß als 
Mittel brauchst.“ (Kant 1785, 429)

Zusammenfassend kann man sagen: Moralische Behandlung ist 
das Gegenteil von Instrumentalisierung, Mißbrauch oder Aus­
beutung. Auf Seiten des Akteurs ist Moral das Gegenteil von 
Fremdbestimmung, sei es durch andere, sei es durch Motive, Ziele 

44

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder Werte, denen gegenüber wir uns nicht frei entscheiden kön­
nen. Der Begründungsrelativist wird jedoch Kant entgegenhalten, 
daß er den Wert der Autonomie überschätzt und daß es ähnlich 
plausible Moralkonzeptionen gibt, die Autonomie weniger ge­
wichten. Er kann überdies bezweifeln, ob Kants metaphysische 
Begründung in einer absoluten Freiheit allgemein nachvollzieh­
bar oder zumutbar ist. Schließlich stellen sich bezüglich der 
Anwendung des kategorischen Imperativs Interpretationsstreitig­
keiten ein, welche die Leistungsfähigkeit von Kants Ethik frag­
würdig erscheinen lassen.

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Normative Ethik (Schaber)

1. Spielarten des Utilitarismus im 20. Jahrhundert

Der Utilitarismus ist eine konsequentialistische Moraltheorie, 
welche die moralische Qualität von Handlungen bzw. Regeln 
nach deren Folgen bemißt: Eine Handlung bzw. Regel ist dann 
moralisch richtig, wenn sie gute Folgen nach sich zieht. In diesem 
Konsequenzenprinzip sind sich alle Utilitaristen einig. Uneinig 
sind sie sich aber a) in der Bestimmung der guten Folgen. Nach 
Ansicht der klassischen Utilitaristen des 19. Jh. Jeremy Bentham, 
John Stuart Mill und Henry Sidgwick hat eine Handlung dann 
gute Folgen, wenn sie das Glück der Betroffenen fördert. Für ver­
schiedene Utilitaristen des 20. Jh. bemessen sich die guten Folgen 
nicht am Glück, sondern an der Befriedigung von Präferenzen. 
Uneinig sind sich Utilitaristen in diesem Jahrhundert auch b) in 
der Frage, ob eine Handlung schon dann richtig ist, wenn sie gute 
oder erst dann, wenn sie die - im Vergleich mit allen Handlungs­
alternativen - besten Folgen nach sich zieht. Die überwiegende 
Mehrheit der Utilitaristen optiert hier für das Maximierungsprin­
zip. Doch von einem negativen Utilitarismus wird dieses Prinzip 
zurückgewiesen. (Der negative Utilitarismus verleiht dem Prinzip 
der Verhütung von Schädigung bzw. der Linderung von Elend 
absolute Priorität gegenüber dem Gebot der Maximierung von 
Glück.) Ebenfalls umstritten unter den zeitgenössischen Utilita­
risten ist die Frage, ob sich c) das Konsequenzenprinzip auf ein­
zelne Handlungen oder auf Regeln bezieht. Anhand dieser drei 
Fragen lassen sich die wichtigsten Versionen des Utilitarismus 
im 20. Jh. unterscheiden. In der Reihenfolge der genannten Pro­
bleme werden nachfolgend Glücks- und Präferenzutilitarismus 
(a), positiver und negativer Utilitarismus (b), Akt- und Regeluti­
litarismus (c) und (d) im Kontext derselben Fragestellung - Hares 
Zwei-Ebenen-Theorie - dargestellt. Abschließend sollen dann 
noch die wichtigsten Einwände gegen den Utilitarismus zur Spra­
che kommen (e).

46

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


A. Glücks- vs. Präferenzutilitarismus

G. E. Moore war der erste Utilitarist, der in seinen Principia Ethi- 
ca die Glückskonzeption des Guten kritisierte. Seiner Auffassung 
nach gibt es neben dem Glück auch andere Dinge wie z.B. die 
Wahrnehmung des Schönen, die an sich gut sind (vgl. dazu 
IV,2.A). R. M. Hare geht einen Schritt weiter: Er meint, daß der 
Utilitarist nicht von Glück, sondern einfach von Interessen- oder 
Präferenzenbefriedigung reden sollte. Diese Abkehr vom Glücks­
utilitarismus hält er aus zwei Gründen für geboten: a) Glück ist 
ein so unbestimmter Begriff, daß er mehr Probleme erzeugt als 
löst (vgl. Hare 1983, 146); b) Der Glücksbegriff ist kein rein de­
skriptiver Begriff: „Wer das Urteil, daß der andere glücklich ist, 
fällt, wertet das Leben des anderen“ (a.a. O., 146). Der Begriff 
Glück liefert damit nicht die vom Utilitaristen erhoffte empiri­
sche Basis für seine Moraltheorie. Der Utilitarist ist deshalb bes­
ser beraten, wenn er die guten Folgen über die Befriedigung der 
Interessen oder Präferenzen von Personen bestimmt. Dabei soll­
ten nach Hare nicht alle aktuellen Präferenzen, die Personen zu 
einem gegebenen Zeitpunkt haben, berücksichtigt werden. Mora­
lisch relevant sind vielmehr nur diejenigen Präferenzen, welche 
weder auf logischen Fehlern noch auf mangelnder Information 
beruhen (vgl. dazu Hare 1981, 101 ff.; dt.: 1992, 160f.; zu Hares 
Theorie der moralischen Relevanz von Präferenzen vgl. ausführ­
licher Kap. VIII,2). Nach Auffassung von John Harsanyi sollte 
der Utilitarist darüber hinaus auch alle asozialen Präferenzen 
ignorieren (Harsanyi 1982, 56).

Nach Richard Brandt sollte der Utilitarist sich nicht an Präfe­
renzen, sondern am Glück orientieren. Wer auf Präferenzen setzt, 
kann dem Phänomen des Präferenzenwechsels nicht Rechnung 
tragen (vgl. Brandt 1992, 169 ff.). Wenn eine Person wünscht, daß 
zu einem späteren Zeitpunkt t] etwas der Fall ist, das sie zum 
Zeitpunkt t] dann aber nicht will, ist für den Präferenzutilitarist 
nicht klar, was für eine Person nützlich ist. Für Dieter Birnbacher 
ist ein Glücks- dem Präferenzutilitarismus vorzuziehen, weil 
nicht jede Präferenzbefriedigung für die betroffene Person von 
Vorteil ist (Birnbacher 1990, 74; vgl. zu dieser Problematik aus­
führlicher Kap. VIII,1).

47

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


B. Negativer Utilitarismus

Nach einem Vorschlag von Karl Popper sollte das utilitaristische 
Grundprinzip in einem negativen Sinn verstanden werden: Stre­
be nach dem kleinstmöglichen Grad an Leiden für alle* (vgl. Pop­
per 1947, 235; dt.: 1970, 316). Ein solches Prinzip sei klarer als das 
klassische utilitaristische Prinzip, das uns dazu auffordert, das 
größtmögliche Glück oder den größtmöglichen Nutzen für alle 
hervorzubringen. Man könnte hinzufügen, daß das Prinzip der 
Leidensvermeidung auch plausibler ist als das Prinzip der Nut­
zenmaximierung. Eine genauere Betrachtung macht aber deut­
lich, daß sich der negative Utilitarismus nicht aufrechterhalten 
läßt, ohne daß man bereit ist, absurde Konsequenzen in Kauf zu 
nehmen. Wäre die rasche und schmerzfreie Tötung aller Men­
schen nicht die wirksamste Form der Beseitigung von Leiden? 
Mord ließe sich nach Vorgaben des negativen Utilitarismus nicht 
als schlecht ausweisen. Ganz generell bestünde der sicherste Weg, 
Leiden zu vermeiden, darin, die menschliche Gattung auszurot­
ten (R. N. Smart 1958, 452). Darüber hinaus kann man alle Hand­
lungen, die Leiden minimieren, auch als Handlungen beschrei­
ben, die Personen glücklicher machen (vgl. dazu J. J. C. Smart 
1973,28 f.). Wenn es moralisch gefordert ist, Personen glücklicher 
zu machen, dann ist unklar, wieso - wie der negative Utilitarismus 
impliziert - weniger Glück mehr Glück vorgezogen werden soll.

C. Akt- und Regelutilitarismus
Nach Ansicht von Aktutilitaristen wie Smart und Hare sollten 
wir jeweils diejenige Handlung ausführen, welche - im Vergleich 
mit allen alternativen Handlungsmöglichkeiten - die besten Fol­
gen hat. Regelutilitaristen wie Toulmin, Urmson und Brandt sind 
der Meinung, daß sich das Nützlichkeitsprinzip nicht auf einzelne 
Handlungen, sondern auf Regeln bezieht. Wir sollten uns an den­
jenigen Regeln orientieren, deren Befolgung die bestmöglichen 
Folgen hat. Diese beiden Utilitarismusversionen standen sich vor 
allem in den 50er und 60er Jahren gegenüber. Dabei drehte sich 
die Debatte wesentlich um die Frage, ob ein Regelutilitarismus 
sich nicht auf einen Aktutilitarismus reduzieren ließe. Als Utili­
tarist muß man eine Regelverletzung für legitim ansehen, die vor­
aussehbar nutzenmaximierende Effekte hat. Die Empfehlung, 

48

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich ungeachtet der voraussehbaren besseren Folgen, strikt an die 
Regel zu halten, wäre utilitaristisch nicht zu rechtfertigen. Ist dies 
richtig, dann sind die Forderungen des Akt- von den Forderun­
gen des Regelutilitarismus nicht zu unterscheiden (vgl. Smart 
7967,171-183; Mackie 7977,137 ff.; dt.: 1983,174 ff.). Regeln kön­
nen dann auch bloß als Faustregeln verstanden werden, auf die 
wir aufgrund unseres begrenzten Wissens über die Folgen unseres 
Handelns häufig angewiesen sind (vgl. Smart 1967, 171). Brandt 
entwickelt eine Form des Regelutilitarismus, die diesem Einwand 
zu entgehen scheint. Seiner Meinung nach ist eine Handlung dann 
richtig, wenn sie mit einem idealen Moralkodex übereinstimmt, 
der aus Regeln besteht, deren Befolgung für eine Gesellschaft die 
besten Folgen hat (Brandt 1992, 132). Auf diese Form des Regel­
utilitarismus läßt sich nach Brandt der obige Einwand nicht an­
wenden, da der ideale Moralkodex das Maximierungsgebot nicht 
enthalten muß (a. a. O., 130).

D.Hares  Zwei-Ebenen-Modell

Hare unterscheidet zwischen einer Ebene intuitiven und einer 
Ebene kritischen moralischen Denkens (Hare 1981, Kap. 2 und 
3). Für das intuitive moralische Denken sind einfache prima-facie 
Regeln wie ,Du sollst deine Versprechen halten4, ,Du sollst nicht 
töten4 handlungsanleitend. Das kritische Denken hält sich an den 
Aktutilitarismus. Die Unterscheidung dieser zwei Ebenen drängt 
sich nach Hare auf, da wir in der Regel die kognitiven und moti­
vationalen Voraussetzungen nicht erfüllen, die für eine unpartei­
liche Nutzenmaximierung erforderlich sind. Wir neigen dazu, 
parteilich zu sein, und unser Wissen um die Folgen unseres Han­
delns sind begrenzt (vgl. a.a. O., 44 ff., 91 ff.). Auf der Ebene des 
kritischen Denkens sollten wir uns nur bewegen, wenn wir a) die 
Handlungsfolgen kennen und b) die prima-facie Regeln der intui­
tiven Ebene miteinander konfligieren (vgl. a.a.O., 50; dt.: 1992, 
97). In solchen Fällen gibt es nach Hare keinen Grund, sich wei­
terhin an die intuitiven moralischen Regeln zu halten. Und genau 
dies unterscheidet Hares Zwei-Ebenen-Modell von einem Regel­
utilitarismus: Anders als der Regelutilitarist versteht Hare mora­
lische Regeln als Faustregeln, die nach Maßgabe unserer kogniti­
ven und motivationalen Kompetenzen verletzt werden dürfen.

49

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


E. Einwände

Die utilitaristische Moraltheorie ist mit unterschiedlichen 
Schwierigkeiten konfrontiert. Die drei wichtigsten Probleme sol­
len im folgenden kurz zur Sprache kommen:

a) Der Utilitarismus scheint Handlungen zuzulassen oder gar 
zu fordern, die wir intuitiv für äußerst verwerflich halten. So 
könnte es gut oder gar Pflicht sein, eine Minderheit zu versklaven, 
wenn dies das Wohl der Mehrheit steigern würde. In gleicher 
Weise scheint es aus utilitaristischer Sicht unproblematisch zu 
sein, einen unschuldigen Menschen zu töten, wenn damit das Le­
ben von drei Menschen gerettet werden könnte. Kaum jemand 
wird solche Handlungen aber für gerechtfertigt halten. Dies vor 
allem darum, weil damit Rechte von Menschen verletzt würden, 
die unserer Ansicht nach jeglicher Nutzenabwägung entzogen 
sind (vgl. Nida-Rümelin 1993, 59 f.).

b) Nach Ansicht verschiedener Moralphilosophen ist das utili­
taristische Konzept von Verteilungsgerechtigkeit völlig unplausi­
bel (vgl. Rawls 1971, 22ff.; Mackie 1977, 127f.; dt.: 1983, 160ff.; 
vgl. Spaemann 1989, 164 ff.). Der Utilitarist ist indifferent gegen­
über der Verteilung der Nutzensumme, was radikale Ungleichheit 
nicht nur nicht ausschließt, sondern unter bestimmten Umstän­
den gar als gefordert erscheinen läßt. (Daß Bentham selber eine 
utilitaristische Theorie der distributiven Gerechtigkeit entwickelt 
hat, wurde erst in jüngster Zeit bekannt und sei hier nur am Rande 
erwähnt.)

c) Man kann auch einwenden, daß eine utilitaristische Moral­
theorie zuviel von uns fordert (vgl. dazu Williams 1973, 116; 
Nida-Rümelin 1993). Die utilitaristische Grundpflicht, das Gute 
in der Welt zu maximieren, scheint übermenschliche Selbstopfer 
zu verlangen. Würden wir dieser Pflicht wirklich nachkommen, 
müßten wir auf die meisten Dinge, die unser Leben lebenswert 
machen, verzichten (vgl. Spaemann 1989, 170). Angesichts der 
Armut und des Leidens in der Welt, ließe sich die Verfolgung 
eigener Projekte kaum rechtfertigen. Es ist deshalb nicht anzu­
nehmen, daß der Utilitarismus je praktische Relevanz haben 
könnte. Dies kann man als einen guten Grund betrachten, den 
Utilitarismus zu verabschieden.

50

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Moderne Deontologie

A. Der Vorrang des Richtigen

Für eine deontologische Moraltheorie gibt es Handlungen, die in 
sich gut oder schlecht sind, unabhängig davon, welche Konse­
quenzen sie nach sich ziehen. So kann eine Handlung in sich 
schlecht sein, auch wenn sie sehr vielen Menschen große Vorteile 
bringen würde. Anders als der Utilitarismus beurteilt eine Deon­
tologie Handlungen nicht nach ihren Folgen. In Anlehnung an 
eine Formulierung von John Rawls kann man sagen, daß sich in 
einer Deontologie das, was richtig ist, nicht aus dem ergibt, was 
gut ist für Menschen. Das Richtige ist vielmehr unabhängig vom 
Guten, und hat ihm gegenüber den Vorrang (vgl. Rawls 1971, 30; 
dt.: 1979, 48; vgl. Fried 1978, 9). Richtig sind Handlungen inner­
halb einer Deontologie dann, wenn sie mit bestimmten Regeln 
oder Prinzipien übereinstimmen. Diese Regeln oder Prinzipien 
definieren in den meisten Fällen die Grenzen dessen, was wir an­
deren gegenüber tun dürfen (Regeln wie ,Du sollst nicht lügen4, 
,Du sollst andere nicht beleidigen4). Sie definieren insbesondere 
die Grenzen dessen, was man im Dienste dessen, was gut für 
Menschen ist, tun darf. Das ist der anti-utilitaristische Charakter 
der Deontologie. Nach ihr darf das Gute nur innerhalb des Rich­
tigen gefördert werden. Thomas Nagel schildert in diesem Zu­
sammenhang folgendes Beispiel (vgl. Nagel 1986, 176): Mehrere 
Personen sind bei einem Autounfall verletzt worden. Ich kann 
diese Personen nur retten, wenn ich eine Anwohnerin dazu 
überrede, Hilfe zu holen. Diese weigert sich aber, dies zu tun. 
Folgende Möglichkeit steht mir offen: Ich könnte der Enkelin 
dieser Frau den Arm umdrehen und sie so dazu bewegen, Hilfe 
zu holen. Nagel ist der Ansicht, daß sich das Umdrehen des 
Arms nicht im Blick auf die positiven Konsequenzen rechtferti­
gen ließe. Damit würde eine Grenze dessen überschritten, was 
im Dienste für das Wohl anderer zu tun erlaubt ist.

Welche Handlungen nun sind in sich gut bzw. in sich falsch? 
Verschiedene Deontologen orientieren sich in der Antwort auf 
diese Frage an Kants kategorischem Imperativ, wonach ich den 
anderen nie bloß als Mittel, sondern immer auch als Zweck be­
handeln soll (vgl. dazu Tugendhat 1993, 80 ff.). Ernst Tugendhat 
spricht von einer „Moral der universellen Achtung44 (a.a. O., 80). 

51

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In der Interpretation des Deontologen Alan Donagan bedeutet 
die zweite Formel des kategorischen Imperativs, daß ich ver­
pflichtet bin, den anderen als rationales Wesen zu respektieren 
(vgl. Donagan 1977, 66).

Nagel geht in der Frage nach den richtigen Handlungen nicht 
von einem Prinzip, sondern von unseren moralischen Intuitionen 
aus (vgl. Nagel 1986, 176). Seiner Ansicht nach legen uns diese 
folgende Typen von Verpflichtungen und Verboten nahe: a) Ver­
pflichtungen, die sich aus Versprechen und Übereinkünften erge­
ben; b) Verbote, individuelle Rechte anderer Menschen zu verlet­
zen; c) Restriktionen im Blick darauf, was wir anderen im Dienste 
des Guten zumuten dürfen; und schließlich d) Pflichten, die sich 
aus der speziellen Beziehung ergeben, die ich zu anderen Men­
schen habe.

Dabei geht es in einer Deontologie ganz wesentlich darum, daß 
der Handelnde bestimmte Dinge nicht absichtlich tut (vgl. Fried 
1978, 9f; Nagel 1986, 178). So kann man z.B. sagen: Es ist falsch, 
einen Menschen zu töten; es kann aber durchaus erlaubt sein, den 
Tod von Menschen nicht zu verhindern. Wenn ich in einer Situa­
tion einen Menschen töten muß, um zehn Menschen das Leben zu 
retten, wird es sich aus deontologischer Sicht deshalb nahelegen, 
die zehn Menschen sterben zu lassen. Denn der Deontologe beur­
teilt das aktive Töten eines Menschen in einem solchen Fall als 
schwerwiegender als das Sterbenlassen von zehn Menschen. In 
gleicher Weise ist es aus deontologischer Sicht auch nicht erlaubt, 
eine moralische Regel zu verletzen, um andere daran zu hindern, 
moralisch falsch zu handeln. Es ist falsch zu lügen, auch wenn ich 
mit einer Lüge andere davon abhalten könnte zu lügen.

B. Kritik
Man kann gegen deontologische Ethiken einwenden, daß es sich 
dabei um bloße Gesinnungsethiken handelt. Denn hier würden 
Normen befolgt, ohne daß der Akteur nach den voraussehbaren 
Folgen seines Handelns zu fragen habe. Dies ist nach Ansicht von 
Max Weber bei einer Verantwortungsethik der Fall. Zudem ist 
fraglich, ob die skizzierten Begründungen der deontologischen 
Prinzipien zu befriedigen vermögen. Nagels Rekurs auf unsere 
moralischen Intuitionen ist problematisch, da wir nicht alle die­
selben moralischen Intuitionen haben. In der Frage beispielswei­

52

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


se, was wir im Dienste des Guten tun dürfen, werden wir sehr 
unterschiedliche Intuitionen vorfinden. So ist es im Blick auf das 
oben geschilderte Beispiel von Nagel alles andere als klar, was uns 
unsere moralischen Intuitionen nahelegen. Einige werden Nagels 
Antwort für intuitiv plausibel halten. Viele aber werden es wohl 
in Übereinstimmung mit dem Utilitaristen als moralisch legitim 
ansehen, das Kind als Mittel zum guten Zweck zu behandeln, dies 
jedenfalls dann, wenn es zur Erreichung dieses Zwecks - mora­
lisch gesehen - keine bessere Alternative gibt. Die moralische In­
tuition kann deshalb in diesem Zusammenhang nicht herangezo­
gen werden. Sie läßt im Blick auf Nagels Beispiel offen, was wir 
tun oder nicht tun dürfen. Ganz generell bleibt fraglich, ob sich 
mit unseren moralischen Intuitionen Prinzipien begründen las­
sen, die wir unabhängig von den daraus sich ergebenden Folgen 
einhalten sollten. Auch in dieser grundlegenden und für den 
Deontologen entscheidenden Frage werden wir unterschiedliche 
moralische Intuitionen vorfinden.

Fraglich ist auch, ob sich aus dem Gebot, andere immer als 
rationale Personen zu respektieren, die deontologischen Grenzen 
dessen, was wir im Dienste des Guten tun dürfen, ableiten lassen. 
Wenn ich 20 Personen vor großem Schaden nur dadurch bewah­
ren kann, daß ich einem Menschen großen Schaden zufüge, ist 
unklar, was uns das Respektsgebot wirklich empfiehlt. Deontolo- 
gische Moraltheoretiker sind der Ansicht, daß man keinem Men­
schen absichtlich Schaden zufügen darf. Respektiere ich aber die 
20 Personen als rationale Personen, wenn ich zulasse, daß sie - 
wodurch auch immer - geschädigt werden? Verlangt das Re­
spektsgebot nicht, daß ich die Interessen und Bedürfnisse aller 
von meinem Tun und Unterlassen betroffenen Personen gleich 
gewichte? Wenn das Respektsgebot aber in dieser Weise interpre­
tiert werden kann, dann hat der Deontologe gute Gründe, sich 
nach einem anderen Grundprinzip umzusehen.

Ein weiteres Problem einer Deontologie liegt darin, daß die 
Idee einer ausnahmslosen Geltung moralischer Prinzipien kon­
traintuitiv ist. Wenn ich das Leben vieler Menschen dadurch ret­
ten kann, daß ich jemanden belüge, werden wohl nur die wenig­
sten lügen für verboten halten. Im Gegenteil: Ein striktes 
Befolgen moralischer Prinzipien werden die meisten in bestimm­
ten Fällen gar für moralisch problematisch halten. Wenn ich die 
Einwohner der Stadt New York nur dadurch retten kann, daß ich 

53

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den sie bedrohenden Terroristen töte, werden das sehr viele für 
geboten halten. Verschiedene Deontologen sehen entsprechend 
für Katastrophenfälle auch Ausnahmen vor (vgl. Fried 1978, 10; 
Donagan 1977, 206). Unklar aber bleibt, wie sich ein solches Zu­
geständnis auf deontologischer Basis rechtfertigen läßt.

3. Vertragstheorien der Moral

Vertragstheorien der Moral machen moralische Prinzipien oder 
Regeln an der Übereinkunft rationaler Personen fest. Dabei kann 
man den Ausdruck nationale Personen4 auf unterschiedliche Wei­
sen verstehen: Zum einen lassen sich darunter Personen verste­
hen, die ihr Eigeninteresse optimal verfolgen, zum anderen kann 
man damit Personen meinen, die unparteilich sind und entspre­
chend den Interessen anderer Personen ein gleiches Gewicht zu­
schreiben wie den eigenen Interessen. Aus diesen zwei Interpre­
tationen von ,rational4 ergeben sich auch zwei Typen der 
Vertragstheorien der Moral: eine reale und eine ideale Vertrags­
theorie. Die reale Theorie geht auf Thomas Hobbes zurück und 
findet ihren elaboriertesten zeitgenössischen Vertreter in David 
Gauthier. Die ideale Theorie hat ihre Wurzeln in Kant; sein klas­
sischer zeitgenössischer Vertreter ist John Rawls. Im folgenden 
soll zunächst Gauthiers (a) und anschließend Rawls vertragstheo­
retische Position (b) vorgestellt werden.

A. Eigeninteresse und Moral
Gauthier geht von einer subjektiven Werttheorie aus. Seiner An­
sicht nach gibt es keine objektiven Werte. Werte beruhen auf den 
Präferenzen oder Interessen von Personen (vgl. Gauthier 1986, 
21 ff.). Wertvoll ist für Personen - genauer besehen - das, was ihre 
geprüften Präferenzen („considered preferences44) bedient. Es 
sind insofern die Präferenzen von Personen, welche nach 
Gauthier die Wertbasis bilden, aus der moralische Regeln hervor­
gehen. Dabei spielt auch die Konzeption von Rationalität, die 
Gauthier vertritt, eine wichtige Rolle. Rational verhält sich eine 
Person, wenn sie ihre Präferenzbefriedigung maximiert (vgl. 
a.a.O., 7: „(T)he rational person ... seeks the greatest satisfaction 
of her own interests“). Tut sie dies, ohne auf die Interessen an­

54

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


derer Rücksicht zu nehmen, werden ihre Präferenzen sehr oft gar 
nicht oder suboptimal bedient werden. Deshalb haben rationale 
Personen gute Gründe, ihrem eigeninteressierten Verhalten 
wechselseitig Einschränkungen aufzuerlegen und die Interessen 
anderer zu berücksichtigen. Gauthier setzt diese Einschränkun­
gen mit moralischen Normen gleich. Moralische Normen definie­
ren die Grenzen, in denen wir unser Eigeninteresse verfolgen soll­
ten, sofern wir an einer maximalen Befriedigung unserer 
Präferenzen interessiert sind. Auf diese Weise sind nach Gauthier 
moralische Normen im Eigeninteresse rationaler Personen be­
gründet (vgl. a.a. O., 4). Dabei sind für moralische Normen nach 
Gauthier allein die Interessen oder Präferenzen rationaler Perso­
nen maßgebend. Tiere, Ungeborene und geistig Behinderte gehö­
ren nicht zur moralischen Gemeinschaft (vgl. a. a. O., 268). Ihre 
Anliegen können einzig indirekt über die entsprechenden Präfe­
renzen oder Interessen rationaler Personen moralisch berücksich­
tigt werden (vgl. a. a. O., 298 ff.).

Nach Gauthier haben wir Gründe, moralische Normen zu ak­
zeptieren. Das impliziert aber nicht, daß wir auch Gründe haben, 
sie zu befolgen. Es könnte rational sein, sich in bezug auf aner­
kannte moralische Normen als Schwarzfahrer zu verhalten (vgl. 
VIII, 3). Gauthier setzt sich mit diesem Problem sehr ausführlich 
auseinander. Seiner Ansicht nach habe ich Gründe, mich mora­
lisch zu verhalten, wenn ich unterstellen kann, daß die meisten 
anderen sich auch an die moralischen Normen halten werden. 
Dies wiederum setzt voraus, daß sich die ,moralischen Schwarz­
fahrer* gut identifizieren lassen (vgl. Gauthier 1986, 157ff.).

B. Rawls’ Schleier des Nichtwissens

Wie Gauthier ist auch Rawls der Meinung, daß moralische Regeln 
dem gegenseitigen Vorteil der Mitglieder einer Gesellschaft 
dienen sollen (vgl. Rawls 1971, 4; dt.: 1979, 20). Dabei beschäftigt 
sich Rawls mit den Prinzipien der Gerechtigkeit. Seiner Ansicht 
nach lassen sich diese über das, was freie und vernünftige Per­
sonen als gerecht annehmen können, bestimmen. Wie Gauthier 
geht er davon aus, daß vernünftige Personen ihr Eigeninteresse 
verfolgen, ohne notwendigerweise sich um die Anliegen anderer 
zu kümmern (vgl. Rawls 1971, 13; dt.: 1979, 30). Die Gerechtig­

55

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keitsprinzipien sollen nach Rawls das Ergebnis einer fairen 
Übereinkunft eigeninteressierter Personen sein. Und fair ist die 
Übereinkunft, wenn die einzelnen sich hinter einem Schleier des 
Nichtwissens entscheiden müssen. Rawls denkt in diesem Zusam­
menhang an einen fiktiven Urzustand, in dem die Personen, die 
über die Gerechtigkeitsgrundsätze zu entscheiden haben, nicht 
wissen, welche Position sie in der Gesellschaft einnehmen und 
welche Eigenschaften sie haben werden. Dieser Schleier des 
Nichtwissens soll sicherstellen, daß sich einzelne nicht für dis­
kriminierende Prinzipien entscheiden. Wer z.B. weiß, daß er eine 
weiße Hautfarbe haben wird, könnte Grundsätze befürworten, 
die Weiße privilegieren (vgl. Rawls 1971, 19; dt.: 1979, 36). Hinter 
dem Schleier des Nichtwissens wird er dies aber nach Rawls nicht 
tun, da er nicht ausschließen kann, selbst durch den entsprechen­
den Grundsatz benachteiligt zu werden. Generell gilt: In einer 
Situation der Unsicherheit, wie sie der Urzustand darstellt, ist es 
rational nach der sog. Maximinregel zu entscheiden, und Gerech­
tigkeitsprinzipien zu befürworten, die den Schlechtestgestellten 
das bestmögliche Ergebnis garantiert. Dabei ist Rawls nicht der 
Meinung, daß es in jeder Unsicherheitssituation rational ist, die 
Maximinregel zu befolgen. Als generelle Regel wäre sie zu kon­
servativ. Bei schwerwiegenden Entscheidungen aber - und bei der 
Entscheidung über Gerechtigkeitsprinzipien handelt es sich um 
eine für die Betroffenen schwerwiegende Entscheidung - hält 
Rawls den Konservativismus der Maximinregel jedoch für ange­
messen (vgl. Rawls 1971, 154f.; dt.: 1979, 179f.). Es wäre deshalb 
nicht rational, sich im Urzustand für diskriminierende Gerech­
tigkeitsprinzipien zu entscheiden. Rational ist es vielmehr, die 
Interessen aller, insbesondere der Schlechtestgestellten, zu be­
rücksichtigen. Im fiktiven Urzustand verhalten sich Personen 
aus Eigeninteresse unparteilich. Dazu kommt, daß - so Rawls - 
die Personen im Urzustand gleich sind: Jede Person hat dieselben 
Rechte, Gerechtigkeitsgrundsätze zu wählen und vorzuschlagen 
(vgl. Rawls 1971, 19; dt.: 1979, 36). Der Urzustand sichert also 
auch von seiner Struktur her die Unparteilichkeit der Personen, 
die sich über Gerechtigkeitsgrundsätze einigen.

56

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


C. Probleme

Für eine reale Vertragstheorie ergeben sich folgende zwei Proble­
me: a) Personen können sich auf Dinge einigen, die wir intuitiv als 
äußerst unfair oder ungerecht ansehen. So kann sich z.B. jemand, 
der über keine Mittel verfügt, gezwungen sehen, Regeln zu ak­
zeptieren, die ihm kaum, anderen aber große Vorteile verschaffen. 
Das wäre nur zu verhindern, wenn es in den Situationen, in denen 
über Kooperationsregeln verhandelt wird, keine großen Un­
gleichheiten gäbe. Reale Vertragstheorien schließen aber solche 
Ungleichheiten in keiner Weise aus. Illegitim sind für sie einzig 
Ungleichheiten, die auf Gewalt und Betrug beruhen. Das aber ist 
- so kann man argumentieren - zuwenig, um verschiedene For­
men dessen, was wir intuitiv als Ausbeutung betrachten, zu ver­
unmöglichen. Ein Mittelloser könnte genötigt sein, sich selbst zu 
versklaven, um zu überleben. Ein Vertragstheoretiker vermag 
nicht auszuschließen, eine solche Versklavung für legitim zu er­
klären.

b) Man kann es auch als problematisch ansehen, daß einzig ra­
tionale Personen zur moralischen Gemeinschaft gehören. Der 
Vertragstheoretiker glaubt zwar, daß wir durchaus auch Gründe 
haben können, auf zukünftige Generationen, geistig Behinderte, 
Neugeborene und Tiere Rücksicht zu nehmen; aber diese Gründe 
haben ihren Ursprung allein in den Interessen rationaler Perso­
nen. Doch dies widerspricht unseren Intuitionen. Wir halten Tier­
quälerei nicht für falsch, weil damit Interessen rationaler Perso­
nen betroffen sein könnten, sondern vielmehr, weil damit Tieren 
geschadet wird.

Bei der idealen Vertragstheorie ist unklar, ob die Idee des Ver­
trags unter Menschen wirklich eine relevante Rolle spielt. Für 
Rawls ergeben sich die Gerechtigkeitsprinzipien aus einer Über­
einkunft vernünftiger Personen. Doch das, was diese als gerecht 
akzeptieren, hängt von der Struktur des Urzustandes ab. Wichtig 
ist: Für diese Struktur sind moralische Intuitionen maßgebend, 
die sich keiner vorhergehenden vertraglichen Übereinkunft ver­
danken. Die von Rawls vorgeschlagenen Gerechtigkeitsgrundsät­
ze ergeben sich aus einer Kombination von moralischen Intuitio­
nen und einem Konzept rationalen Handelns unter Unsicherheit. 
Auf das vertragstheoretische Element könnte Rawls auch gänz­
lich verzichten.

57

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Diskursethik

A. Konsens- und Universalisierungsprinzip

Die Übereinstimmung von Personen spielt auch für die von Karl- 
Otto Apel und Jürgen Habermas vertretene Diskursethik eine 
zentrale Rolle. Der Kerngedanke der Diskursethik besagt, „daß 
nur die Normen Geltung beanspruchen dürfen, die die Zustim­
mung aller Betroffenen als Teilnehmer eines praktischen Diskur­
ses finden (oder finden könnten)“ (Habermas 1983, 103). Apel 
glaubt, daß sich für diesen Gedanken eine Letztbegründung fin­
den läßt: Wer ernsthaft argumentiert, akzeptiert notwendigerwei­
se das Konsensprinzip (vgl. Apel 1986, 13); er anerkennt - anders 
formuliert - die Norm, daß Fragen „nur durch konsensfähige Ar­
gumente ... entschieden werden sollten' (vgl. a.a.O., 7). Haber­
mas lehnt diese Letztbegründung des grundlegenden diskursethi­
schen Prinzips ab. Bei ihm beruht das Konsensprinzip auf einer 
Theorie der Wahrheit, die Wahrheit ganz generell über den Kon­
sens von Personen definiert (vgl. Habermas 1973). Die Wahrheit 
deskriptiver Sätze hängt genauso von der Zustimmung von Per­
sonen ab wie die Richtigkeit normativer Aussagen. Dabei ist eine 
normative Aussage nach Habermas nicht einfach dann richtig, 
wenn ihr zugestimmt wird. Die Zustimmung muß seiner Ansicht 
nach vielmehr auf Gründen beruhen. Das unterscheidet rationale 
von irrationalen Übereinstimmungen. Die rationale Übereinstim­
mung nun wiederum setzt voraus, daß die Bedingungen dessen, 
was Habermas „die ideale Sprechsituation“ (vgl. 1973, 252 ff.) 
nennt, erfüllt sind. In einer idealen Sprechsituation gibt es keine 
Ungleichheit zwischen den Diskursteilnehmern; und es fehlt auch 
jegliche Form von Repression: Jeder darf an Diskursen teilneh­
men; jeder darf Behauptungen problematisieren und Behauptun­
gen in den Diskurs einbringen; und jeder darf seine Wünsche und 
Bedürfnisse zum Ausdruck bringen; darüber hinaus darf niemand 
durch Zwang gehindert werden, diese Rechte wahrzunehmen 
(vgl. 1983, 98/99).

Die Diskursethik ist nun nicht allein durch das Konsensprinzip 
definiert. Habermas kombiniert das Konsensprinzip mit dem 
Universalisierungsgrundsatz. Danach ist eine Norm nur dann 
gültig, „wenn die Folgen und Nebenwirkungen, die sich aus einer 
allgemeinen Befolgung der strittigen Norm für die Befriedigung 

58

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Interessen eines jeden einzelnen voraussichtlich ergeben, von 
allen zwanglos akzeptiert werden können“ (a. a. O., 103). Dieser 
Universalisierungsgrundsatz folgt nicht aus dem Konsensprinzip. 
Es handelt sich dabei vielmehr um einen eigenständigen Grund­
satz, den jeder implizit anerkennt, der an Diskursen teilnimmt. 
Aus den Diskursregeln (jeder darf jede Behauptung problemati­
sieren und Behauptungen in den Diskurs einbringen usw.) „ergibt 
sich nämlich, daß eine strittige Norm unter den Teilnehmern eines 
praktischen Diskurses Zustimmung nur finden kann, wenn (der 
Universalisierungsgrundsatz, P. S.) gilt“ (a.a. O., 103).

Das Konsens- und das Universalisierungsprinzip sind rein for­
male Prinzipien. Die Diskursethik legt keine inhaltlichen Moral­
prinzipien fest. Das unterscheidet sie unter anderem auch von 
Vertragstheorien der Moral. Vertragstheoretiker entwickeln in­
haltliche Moralprinzipien, die Gerechtigkeitsgrundsätze von 
Rawls sind dafür ein gutes Beispiel. In der Diskursethik wird nach 
Habermas die Bestimmung inhaltlicher Prinzipien oder Normen 
jedoch ganz den realen Diskursen überlassen (vgl. a. a. O., 194). 
Unter den Diskursethikern bildet in diesem Zusammenhang ein­
zig Apel eine Ausnahme. Er schlägt ein inhaltliches Moralprinzip 
vor, das Konsens- und Universalisierungsgrundsatz ergänzen soll: 
Nach diesem Prinzip sind wir verpflichtet, die Bedingungen einer 
idealen Kommunikationssituation zu verwirklichen (vgl. dazu 
Apel 1986, 23 ff.). Doch dieses inhaltliche Prinzip folgt in keiner 
Weise aus den genannten formalen Prinzipien. Es ist insofern 
auch unklar, ob es sich dabei überhaupt um ein mit der Diskurs­
ethik verträgliches Prinzip handelt (vgl. Steinvorth 1990, 115).

Die Diskursethik weicht noch in einem anderen Punkt von der 
Vertragstheorie der Moral ab. Um zu einem Konsens zu gelangen, 
muß jeder Diskursteilnehmer sich in die Lage aller anderen ein­
fühlen. Dies geschieht aber nicht wie bei Rawls aus Eigeninteres­
se, sondern aus einem originären Interesse daran, sich mit andern 
zu verständigen (vgl. dazu Habermas 1986, 23). Dabei ist dieses 
Interesse in der Idee des argumentativen Diskurses fundiert. Ar­
gumentationen zielen nach Habermas auf Einverständnis.

59

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


B. Kritik

Gegen die Diskursethik lassen sich zwei Einwände vorbringen:
1) Die Diskursethik setzt voraus, daß sich die Diskursteilneh­

mer unparteilich verhalten. Diese Unparteilichkeit wird nun aber 
nicht durch den Diskurs begründet (vgl. dazu Tugendhat 1984, 
119f.). Das bedeutet, daß sich der Diskurs, den Habermas und 
Apel im Blick haben, über ein moralisches Prinzip konstituiert, 
dessen Geltung diskursunabhängig ist. Eine Diskursethik, die 
diesen Namen verdiente, müßte auch den Universalisierungs- 
grundsatz diskursiv herleiten.

2) Der zweite Einwand bezieht sich auf das Konsensprinzip: 
Man kann argumentieren, daß eine moralische Norm nicht darum 
richtig ist, weil ihr zugestimmt wird (werden könnte). Vielmehr 
gilt: Einer moralischen Norm wird zugestimmt, weil oder sofern 
die Zustimmenden sie für richtig halten (vgl. Tugendhat, a. a. O., 
118). Wer z.B. einem Verbot von Tierquälerei zustimmt, tut dies 
nicht, weil er glaubt, daß auch andere diesem zustimmen, sondern 
weil er Tierquälerei für falsch hält (vgl. Wellmer 1986, 72\ „Das 
Faktum des Konsenses, selbst wenn er unter idealen Bedingungen 
einträte, kann kein Grund für die Wahrheit des für wahr Gehalte­
nen sein. Dann sind wir aber auf die Gründe oder Kriterien zu­
rückgeworfen, die uns immer schon verfügbar sind, wenn wir den
Sinn von Geltungsansprüchen verstehen“; vgl. auch Krämer 1992,
52 f.).

5. Rechteethik

A. Moralische Rechte

In einer Rechteethik spielen moralische Rechte eine zentrale Rol­
le. Dies bedeutet nicht bloß, daß moralische Rechte anerkannt 
werden. Auch innerhalb einer utilitaristischen oder deontologi- 
schen Moraltheorie kann es Raum für moralische Rechte geben. 
Anders aber als in einer Rechteethik stellen sie in diesen Theorien 
nicht die fundamentalen moralischen Größen dar. Für einen 
Rechteethiker definieren moralische Rechte das, was als mora­
lisch gut und das, was als moralisch verwerflich angesehen wer­

60

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den kann. Handlungen, die moralische Rechte verletzen, sind mo­
ralisch falsch; Handlungen, mit denen diese Rechte respektiert 
werden, umgekehrt moralisch gut. Dabei sind moralische Rechte 
Rechte, die Personen unabhängig davon zukommen, ob sie gesell­
schaftlich anerkannt sind oder nicht. Mit diesen Rechten sollen 
Handlungsoptionen geschützt werden und Ansprüche gesichert 
werden (für eine genauere begriffliche Analyse von Rechten vgl. 
Hohfeld 1919). Dies geschieht - wie verschiedene Rechteethiker 
betonen - insbesondere dadurch, daß Rechte von Nutzenerwä­
gungen abgekoppelt werden. Ein moralisches Recht darf nicht 
verletzt werden, auch wenn dies das Wohl der Mehrheit einer 
Gesellschaft fördern würde. Dies entspricht Ronald Dworkins 
Auffassung von Rechten als sog. /Trümpfen* (vgl. Dworkin 1984, 
153). Rechte legen die Grenzen von Nutzenerwägungen fest. Da­
bei müssen Rechte in keiner Weise als absolute, d. h. als Rechte, 
die nie verletzt werden dürfen, begriffen werden. Der Rechte­
theoretiker kann sich mit prima facie Rechten begnügen (vgl. da­
zu Mackie 1984, 177). In diesem Sinne läßt sich sagen: Ein mora­
lisches Recht darf nicht verletzt werden, sofern kein anderes 
Recht auf dem Spiel steht. Bei Rechtskonflikten kann es legitim 
sein, ein moralisches Recht zu verletzen. Das heißt nicht, daß es 
keine absoluten Rechte gibt. Es könnte Rechte geben, die in je­
dem Fall moralisch gewichtiger sind als alle anderen Rechte. Das 
Problem dabei ist einzig, daß es äußerst schwierig ist, Rechte als 
solche absoluten Rechte auszuweisen (vgl. dazu Sen 1988).

Welches nun sind die moralischen Rechte, die der Rechtetheo­
retiker als die fundamentalen moralischen Größen betrachtet? 
Nach Dworkin ist das Recht auf gleichen Respekt („equal con- 
cern and respect“) das grundlegendste moralische Recht, aus 
dem sich die anderen moralischen Rechte herleiten lassen (vgl. 
Dworkin 1977, 272 ff.). Dieses Recht bedarf nach Dworkin kei­
ner weiteren Begründung; es ist von sich aus einsichtig. Hare 
glaubt, daß das Recht auf gleichen Respekt aus der Universali- 
sierbarkeit moralischer Prinzipien hergeleitet werden kann (vgl. 
Hare 1981, 154). Nach Ansicht anderer Autoren lassen sich mo­
ralische Rechte im Rekurs auf unseren Willen, uns selber ent­
scheiden zu können, rechtfertigen (vgl. dazu Hart 1984). Man 
kann aber auch - wie Joseph Raz dies z.B. tut (vgl. Raz 1986, 
Teil III) - Rechte auf fundamentale Interessen zurückzuführen 
versuchen.

61

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


B. Schwierigkeiten einer Theorie moralischer Rechte

Eine Rechteethik ist mit folgender zentraler Schwierigkeit kon­
frontiert: Um bestimmen zu können, welche moralischen Rechte 
wir haben, sind wir auf andere moralische Größen angewiesen. 
Das kann man an dem von Dworkin postulierten Grundrecht 
auf gleichen Respekt verdeutlichen. Fraglich ist, um was für ein 
Recht es sich dabei genau handelt. Es kann besagen, daß a) die 
Interessen aller zählen, oder b) daß alle dieselben Chancen auf 
ein gutes Leben haben, oder c) daß alle einen Anspruch auf einen 
minimalen Lebensstandard haben, oder aber d) daß allen derselbe 
Lebensstandard gesichert werden sollte (vgl. dazu Griffin 1986^ 
231). Es scheint, daß man, um diese Frage beantworten zu kön­
nen, andere moralische Größen heranziehen muß. Ob das Recht 
auf gleichen Respekt im Sinne eines Rechts auf denselben Lebens­
standard zu interpretieren ist, hängt davon ab, was wir für mora­
lisch gefordert halten. Haben die anderen eine moralische Pflicht, 
mir einen bestimmten Lebensstandard zu sichern? Kann man das 
gerechtfertigterweise von den anderen fordern? Diese Frage läßt 
sich im Rekurs auf Rechte nicht beantworten, da die Bestimmung 
von Rechten vorgängig auf die Bestimmung von Pflichten ange­
wiesen zu sein scheint.

Das Problem, das hier angesprochen ist, läßt sich auch im Blick 
auf die oben genannten anderen Rechtsbegründungen klar ma­
chen: Wenn man Rechte auf Entscheidungsfreiheit zurückführt, 
stellt sich die Frage, welche Freiheiten schützenswert sind, bzw. 
welche Freiheiten in einer Gesellschaft geschützt werden sollen. 
Dieselbe Frage ergibt sich auch, wenn wir Rechte in Interessen zu 
fundieren versuchen: Welche Interessen - so ist zu fragen - sind 
schützens wert? Um diese Fragen zu beantworten, scheinen wir 
auf moralische Werte Bezug nehmen zu müssen, die Rechten vor­
gelagert sind.

62

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Tugendethik

A. Charakter und gutes Leben

In den 80er Jahren erfuhr die antike Tugendethik eine Wiederbe­
lebung. Das war nicht zuletzt durch ein Unbehagen an den domi­
nanten Moraltheorien utilitaristischer wie deontologischer Pro­
venienz motiviert. Tugendethiker sind der Ansicht, daß diese 
Moraltheorien der Moral in fundamentaler Weise nicht gerecht 
werden. Anders als deontologischen, utilitaristischen und rechte­
ethischen Moraltheorien geht es einer Tugendethik nicht um die 
Bestimmung der richtigen moralischen Prinzipien, sondern viel­
mehr um die Frage, was es heißt, eine gute Person zu sein. Dabei 
sind Tugendethiker der Ansicht, daß Prinzipienethiken von ei­
nem inadäquaten Bild des moralisch Handelnden ausgehen. Der 
moralisch Handelnde orientiert sich - anders als Prinzipienethi­
ken unterstellen - in seiner moralischen Reflexion nicht an Prin­
zipien, sondern an der Frage, was eine tugendhafte Person in einer 
gegebenen Situation tun würde. Damit stehen die Eigenschaften 
tugendhafter Personen im Mittelpunkt des moraltheoretischen 
Interesses.

Was sind Tugenden? Ganz allgemein formuliert handelt es sich 
dabei um Charaktereigenschaften. Doch nicht jede Charakterei­
genschaft ist eine Tugend. So wird faul zu sein nicht als eine Tu­
gend angesehen. Tugenden sind Charaktereigenschaften, die posi­
tiv zu bewerten sind.

Eine Fokussierung auf vier Tugenden findet sich zuerst bei 
Platon, der die vier Tugenden der Gerechtigkeit, Tapferkeit, Be­
sonnenheit und Klugheit unterschied (vgl. Staat, 427c-445c). 
Aristoteles legt sich nicht auf diese vier Tugenden fest. Er nimmt 
eine größere Zahl von Tugenden an (vgl. Aristoteles Niko- 
machische Ethik, Buch III-VI). Diese Abweichung macht deut­
lich, daß der richtige Tugendkatalog nicht einfach feststeht. Die 
Frage stellt sich, ob es überhaupt einen richtigen Tugendkatalog 
gibt. Man könnte im Sinne einer relativistischen Tugendethik der 
Ansicht sein, daß die Tugenden jeweils vom sozialen Kontext 
bestimmt werden (vgl. dazu Williams 1985, 34 ff.). Was für die 
eine Gesellschaft eine Tugend ist, könnte für eine andere Gesell­
schaft eine Untugend sein. Martha Nussbaum hält diesen 
Tugendrelativismus für falsch. Ihrer Ansicht nach gibt es univer­

63

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sale Tugenden (vgl. Nussbaum 1993, 245 ff.; vgl. Hursthouse 
1995, 67f.). Und dies darum, weil alle Menschen zu bestimmten 
Fragen Stellung nehmen müssen. Die Frage, ob man lügen darf, 
oder die Frage, wie der soziale Reichtum verteilt werden soll, 
sind Fragen, denen keiner sich zu entziehen vermag (vgl. Nuss­
baum a.a. O., 247 f.). Deshalb - so Nussbaum - werden zumin­
dest gewisse Tugenden wie z.B. die Tugend der Gerechtigkeit 
universal sein, auch wenn sich die Menschen über die genauere 
Bedeutung dieser Tugend streiten (,was genau heißt es, gerecht 
zu sein?*).

Welches sind diese universalen Tugenden? Ein Vorschlag von 
Rosalinde Hursthouse lautet: Universale Tugenden sind diejeni­
gen Charaktereigenschaften, die wir in dieser Welt haben müssen, 
um ein gutes Leben zu führen (vgl. 1995, 68). Bei Philippa Foot 
findet sich ein ähnlicher, aber differenzierterer Vorschlag (vgl. 
1978, 2 ff.): Wir können von bestimmten Charaktereigenschaften 
in unserem Leben profitieren, ohne daß es sich dabei um Tugen­
den handelt. So kann es vorteilhaft sein, intelligent zu sein; wir 
betrachten Intelligenz aber trotzdem nicht als eine Tugend. Als 
Tugenden können nach Ansicht von Foot nur Charaktereigen­
schaften angesehen werden, die unter der Kontrolle unseres Wil­
lens stehen (a.a. O., 7). Nach Alasdair Maclntyre sind diejenigen 
Tugenden universal, ohne die eine gesellschaftliche Praxis nicht 
aufrechterhalten werden könnte (vgl. Maclntyre 1981, Kap. 14).

Auch Owen Flanagan meint, daß die unterschiedlichen 
Tugendkataloge, die wir vorfinden, kein Beleg dafür sind, daß es 
keine universalen Tugenden gibt. Seiner Ansicht nach zeigen die 
verschiedenen Kataloge aber, daß es bedeutend mehr Tugenden 
gibt, als in den klassischen Tugendkatalogen aufgelistet sind (vgl. 
Flanagan 1991,11). Das hat - wie er glaubt - zur Konsequenz, daß 
eine Tugendethik unfähig ist, ein bestimmtes Ideal moralisch gu­
ten Lebens zu formulieren: Denn die Tugenden sind zu vielfältig, 
um alle von einer Person realisiert zu werden. Es kann deshalb 
unterschiedliche Formen tugendhaften Lebens geben.

Ein tugendhafter Mensch handelt, wie verschiedene Tugend- 
ethiker sagen, besonnen. Nehmen wir nun an, die Person A ver­
hält sich immer sehr besonnen, ohne je in sich die Tendenz zur 
Unbesonnenheit zu spüren. Ist A wirklich eine tugendhafte Per­
son? Würden wir eine Person tugendhaft nennen, die nie in Ge­
fahr stünde, sich nicht tugendhaft zu verhalten? Die Antwort lau­

64

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tet Ja‘, wenn man Tugenden einfach an bestimmten Handlungen 
festmachen würde. Tugendethiker sehen Tugenden aber ganz we­
sentlich als Ausdruck von richtigen Einstellungen. Hat nun der­
jenige die richtige Einstellung, der sich überwinden muß, beson­
nen zu sein, oder derjenige, dem dies überhaupt keine 
Schwierigkeiten bereitet? Nach John McDowell charakterisiert 
es den tugendhaften Menschen, sich nicht zum Schlechten hinge­
zogen zu fühlen (vgl. McDowell 1978, 26 ff.). Der tugendhafte 
Mensch sieht, deutlicher als andere, was in einer Situation mora­
lisch gefordert ist, und läßt sich allein durch diese Einsicht leiten. 
Foot glaubt, daß hier zu differenzieren ist (vgl. 1978, 10 ff.). Wenn 
die Umstände einer Situation Anreize bieten, nicht tugendhaft zu 
handeln, dann ist nach Foot tugendhaftes Handeln lobenswerter. 
So ist der Arme, der niemanden bestiehlt, tugendhafter als der 
Reiche, der das Eigentum anderer Menschen ebenfalls unangeta­
stet läßt. Dabei ist zu betonen, daß dies nur dann der Fall ist, 
wenn die Schwierigkeiten, die sich tugendhaftem Handeln entge­
genstellen, nicht in den Charaktereigenschaften des Handelnden 
begründet sind. Bewundernswürdiger ist tugendhaftes Handeln, 
wenn diesem äußere Hindernisse entgegenstehen.

B. Zwei Probleme

Die Tugendethik kann aus zwei Gründen als problematisch ange­
sehen werden:

a) Es läßt sich argumentieren, daß eine Tugendethik, welche die 
Frage ,Was für eine Person soll ich sein?‘ ins Zentrum der Moral 
stellt, zur Beantwortung konkreter moralischer Fragen nichts bei­
trägt (vgl. Louden 1984,229 ff.). Nehmen wir das Beispiel der Ab­
treibung. Ist der tugendhafte Mensch jemand, der einen sechs 
Monate alten Fötus abtreibt oder nicht? Es ist unklar, wie sich 
auf diese Frage eine Antwort geben läßt. Dies ist unklar, weil die 
Tugendethik Regeln und Prinzipien, die hier herangezogen wer­
den könnten, äußerst kritisch gegenübersteht.

b) Gegen die Tugendethik kann man auch einwenden, daß sie 
sich zu stark auf den Handelnden konzentriert. Eine adäquate 
Moraltheorie darf Handlungen aber nicht vernachlässigen (vgl. 
dazu a.a.O., 230). Wir halten Handlungen für moralisch falsch, 
auch wenn sie aus lobenswerten Motiven hervorgehen. So kann es 
in einer bestimmten Situation falsch sein, die Wahrheit zu sagen, 

65

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch wenn dies jemand tut, weil er ein ehrlicher Mensch sein will. 
Ist dies richtig, so fällt die moralische Beurteilung von Handlun­
gen nicht immer mit der Beurteilung des Handelnden zusammen. 
Für die Beurteilung von Handlungen sind dann aber Regeln und 
Prinzipien erforderlich, die die Tugendethik gerade ablehnt.

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Anstöße aus den Wissenschaften (Wolf)

1. Psychoanalyse

Frühkindliche Erfahrungen haben die Menschen geprägt, sie sind 
gleichsam Gefangene dieser unbewußt gespeicherten Erlebnisse, 
die sie in den ersten Lebensjahren weder bewußt verarbeiten noch 
aktiv kompensieren konnten. Wir werden von ihnen kontrolliert 
und gehemmt; schlimmstenfalls kommt es zu schweren psychi­
schen Erkrankungen, die ihren Kern in traumatischen Urerleb­
nissen haben. Unter dem Druck der Gesellschaft wird überdies 
das ungehemmte Streben nach Lust und Vermeiden von Unlust 
eingeschränkt. Erwachsenwerden heißt entsagen; Verschiebung 
unmittelbarer Triebbefriedigung ist eine notwendige Vorausset­
zung von Intelligenz und Kultur. Sexuelle Wünsche und Phanta­
sien werden aus dem Bewußtsein in Träume und ins Unbewußte 
verdrängt. Schon Kleinkinder verfügen neben ihrem Wunsch 
nach Essen und Trinken über einen Wunsch nach Lust, der aller­
dings noch nicht wie der Geschlechtstrieb Erwachsener genital 
lokalisiert ist, sondern „polymorph-pervers“ über den ganzen 
Körper verteilt, wobei Mund und Anus bevorzugte erogene Be­
reiche sind. Die kindlich sexuellen Wünsche des Knaben richten 
sich auf die Mutter, während dem Vater als Rivale der Tod ge­
wünscht wird.

Diese und andere Einzelheiten der Psychologie von Sigmund 
Freud mögen umstritten sein, doch sie illustrieren die grundsätz­
liche Auffassung, daß der Mensch weniger frei ist, als er es zu sein 
meint. Gegen Ende seiner 18. Vorlesung zur Einführung in die 
Psychoanalyse schreibt Freud, nachdem er die zwei großen Krän­
kungen menschlicher Eitelkeit durch das kopernikanische Welt­
bild und Darwins Abstammungslehre erwähnt hat:

„Zwei große Kränkungen ihrer naiven Eigenliebe hat die Menschheit im 
Laufe der Zeiten von der Wissenschaft erdulden müssen ... Die dritte 

67

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und empfindlichste Kränkung aber soll die menschliche Größensucht 
durch die heutige psychologische Forschung erfahren, welche dem Ich 
nachweisen will, daß es nicht einmal Herr ist im eigenen Hause ..." 
(Freud 1969,1, 284).

Der sog. Ödipuskomplex ist nur ein Beispiel dafür, wie wenig der 
Mensch letztlich Herr seiner Wünsche ist, wie wenig er sich be­
wußt kontrolliert. Der psychisch kranke Mensch ist allerdings 
noch weniger frei. Er leidet unter unfreiwilligen Symptomen oder 
Zwangshandlungen, die man als unwiderstehliche Impulse be­
zeichnen könnte. Das scheint auch auf den relativ banalen Fall 
des Kleptomanen zuzutreffen. Ja das Zitat scheint nahezulegen, 
daß alle Menschen, auch gesunde, insofern unfrei sind, als sie 
nicht „Herr im eigenen Hause“ sind. Die Metapher suggeriert, 
daß alle Menschen von Kräften dirigiert werden, die sie gar nicht 
kennen, geschweige denn kontrollieren können. Dieser psycho­
logische Determinismus untergräbt aber die alltägliche Vorstel­
lung von Freiheit und Zurechnung von Verantwortung. Wenn 
wir z.B. eine Person dafür tadeln, daß sie ihr Versprechen nicht 
einhält, dann nehmen wir an, daß sie dies zumindest wollen konn­
te. Es wäre unfair, Menschen für etwas, was sie gar nicht wollen 
können, zu tadeln, obwohl es vielleicht unter Aspekten der Ver­
haltenssteuerung oder zur Abschreckung Dritter gleichwohl 
wirksam wäre.

Sagt nun die Psychologie, daß Menschen nicht Herr im eigenen 
Haus sind, so verlieren moralische Praktiken wie Versprechen 
oder Tadel jenen Sinn, den wir gewöhnlich damit verbinden. 
Denn warum sollte man jemanden zur Verantwortung ziehen für 
Regungen, deren Ursache er weder kennt noch ändern kann? An­
stelle einer moralischen Beurteilung von Person und Charakter 
müßte eine unpersönliche Beurteilung von Folgen treten.

Der psychologische Determinismus trifft auf neurotische 
ebenso wie auf normale Personen zu, sofern man davon ausgeht, 
daß niemand seinen eigenen Charakter selber hervorbringt. Wer 
normal ist, hat einfach mehr Glück als andere, doch es ist kein 
moralisches Verdienst, nicht neurotisch zu sein. Diese Position 
provoziert die radikale Frage, „ob wir letztlich überhaupt für 
irgendwelche unserer Handlungen verantwortlich sind“ (Hos- 
pers 1978, 100). Auch die Kritik an Leuten, die wir faul oder 
willensschwach nennen, müßte verstummen - sie sind eben an­

68

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ders konstruiert als energische Leute. Wir paraphrasieren die 
Darstellung von Hospers, wenn wir sagen, daß z.B. die ver­
meintlichen Tugenden der Sparsamkeit oder das Laster der Ver­
schwendung jeglichen moralischen Sinn einbüßen, denn niemand 
kann seinem Charakter bzw. der Lawine seiner Triebe widerste­
hen. Nur Menschen, die anders konstruiert sind, können z.B. 
dem Impuls der Verschwendung widerstehen. Aber der tieferlie­
gende Bauplan unseres Charakters ist unveränderlich, wie übri­
gens bereits Schopenhauer glaubte. „Ob man die Art von Person 
ist, die es in sich hat, die Anstrengung aufzubringen, oder nicht, 
ist Sache des Glücks.“ (Hospers 1978, 108) John Hospers ver­
sucht diese Position nicht zu verteidigen, sondern nur, sie ange­
messen zu porträtieren.

Der psychologische Determinismus ist schwer anzugreifen, 
weil er auf einer Ebene angesiedelt ist, die sich der Beobachtung 
weitgehend entzieht, nämlich jener des inneren Charakters oder 
Willens einer Person. Die deterministische These, wir könnten 
unseren Charakter oder unseren Lebenswillen nicht - nicht ein­
mal partiell und langfristig - modifizieren, ist empirisch ebenso­
wenig verifizierbar oder falsifizierbar wie Kants Postulat eines 
absolut freien Willens. Überdies ist die pauschale Leugnung der 
Möglichkeit einer partiellen Selbsterziehung nicht überzeugend. 
Warum sollten alle Umstände, die uns determinieren, äußere Um­
stände sein? Zwar trifft es zu, daß wir unseren Charakter nicht 
rasch oder vollständig verändern können, doch das spricht nicht 
gegen die Möglichkeit, längerfristig einige Charakterzüge zu ver­
ändern. Die Feststellung, daß einige Menschen weniger Willens­
energie haben als andere, ist zwar richtig, doch selbst willens­
schwache Menschen sind gewöhnlich nicht ohne jede Initiative. 
Auch Oblomov konnte gelegentlich etwas unternehmen; ob er 
seine tieferliegende Entscheidungsschwäche hätte radikal über­
winden können, bleibt eine müßige Spekulation. Es gibt viele Fäl­
le, in denen wir die Ursache einer vermeintlichen Charakteranla­
ge finden und leicht beheben können - z.B. Energielosigkeit aus 
Eisenmangel oder das Fehlen von Anreizen in einem sozialen Mi­
lieu.

Vermutungen darüber, ob jemand hätte anders wollen können, 
als er oder sie tatsächlich wollte, sind spekulativ. Daß es Präfe­
renzenwandel gibt und wir diesen teilweise beeinflussen und er­
forschen können, spricht gegen den psychologischen Determinis­

69

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mus bzw. die Annahme eines unveränderlichen Charakters. Ob 
Handlungen als Glückssache oder persönliches Verdienst ange­
rechnet werden müssen, kann - wenn überhaupt - nur im Einzel­
fall entschieden werden. Eine generelle Hypothese, wie sie der 
psychologische Determinismus darstellt, ist wissenschaftstheore­
tisch suspekt, weil sie immer so formuliert werden kann, daß sie 
sich einer empirischen Überprüfung entzieht. Das Postulat unbe­
wußter kausaler Faktoren, die unseren Charakter vollständig de­
terminieren, ist ebenso willkürlich wie Kants Postulat eines ab­
solut freien Willens. Ein psychologischer Determinismus hat 
auch den Nachteil, daß er die Bedeutung gradueller Freiheitsun­
terschiede zwischen psychisch Kranken und Gesunden ver­
wischt. Hat nicht Freud selber mit der Psychotherapie die Per­
spektive in Aussicht gestellt, daß Es zu Ich, Unbewußtes 
teilweise transparent und damit der Freiheitsspielraum von Men­
schen größer werde? Freuds Diktum sollte daher nicht so verstan­
den werden, als seien wir nie und nicht einmal teilweise Herr im 
eigenen Haus.

Die Psychoanalyse darf nicht auf die deterministische These 
festgelegt werden. Das geht auch aus anderen Schulrichtungen 
der Psychoanalyse hervor. Die von C. G. Jung inspirierte Psycho­
logie des Unbewußten erklärt das „Böse“ mit Bezugnahme auf 
die Verdrängung, die zu einer Abspaltung unserer aggressiven 
und destruktiven Wünsche führt. Die Abspaltung führt zu zwei 
Systemen: jenem des verdrängten Schattens und dem System der 
Persona (Maske). Das Böse wird nach außen, auf Feinde und 
Fremde projiziert. Diese Theorie der Schattenprojektion und des 
Sündenbockmechanismus sowie die Therapie der Schatteninte­
gration wurde von Erich Neumann zur Grundlage einer Gegen­
überstellung von alter und neuer Ethik gemacht. Neumann wen­
det sich gegen eine Tendenz in der Psychoanalyse, die er als 
„populär kausalistische Auffassung“ bezeichnet und die darin be­
steht, das Schlechte der Umwelt bzw. frühen Kindheitserleb­
nissen zuzuweisen. „Das Ich in der Krise erfährt sich dabei als 
unschuldig, da es sich mit dem frühkindlichen Ich nicht verant­
wortlich identifizieren kann.“ (Neumann 1973, 72)

Die Prägung durch die Kindheitsgeschichte ist weder total 
noch irreversibel. Einerseits gibt es die Möglichkeit, früher erlit­
tene seelische Verletzungen in späteren Lebensphasen zu kom­
pensieren. Andererseits gibt es Therapieformen, die auf die Er­

70

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schaffung einer neuen Lebensgeschichte hinauslaufen. Sie machen 
das Unmögliche möglich, nämlich eine emotionale, den Charak­
ter betreffende Umerziehung. Im Verlauf dieser Therapie wird die 
eigene (schlimme) Vergangenheit durch eine andere (bessere) 
ersetzt. Dieses Vorgehen entspricht der Einsicht, daß unser Cha­
rakter und unsere Ich-Identität in hohem Maße das Werk von 
Erzählungen ist, die auch anders erzählt werden könnten. Das 
„structural remapping of our history“ geschieht im Rahmen einer 
Therapie, also mit Hilfe anderer, und nicht als solitäre Phantasie. 
Damit kann zusätzlich die Überzeugung gestärkt werden, daß 
unsere Autonomie durch gegenseitige soziale Abhängigkeiten 
nicht geschwächt, sondern gebildet wird (Cooper 1993, 142-147, 
der sich auf die Therapie von Albert Pesso bezieht).

Moralisches Verhalten ist verschränkt mit narrativer Selbstprä­
sentation, denn es ist wie alle kommunikativen Prozesse an an­
dere adressiert. Im Erzählen der eigenen Lebensgeschichte be­
steht ein begrenzter Spielraum für Varianten, in denen das Ich 
der Erzählung als mehr oder weniger leidend, abhängig oder ver­
folgt „erfunden“ werden kann. (Diese Freiheit wird dort auf die 
Spitze getrieben, wo das Leben als Kunstwerk verstanden wird. 
So weit müssen wir nicht gehen.) Autonomie ist nicht als absolute 
Freiheit, als spontane Setzung erster Ursachen oder als unverur­
sachte Tathandlung zu haben, sondern nur als graduelle Freiheit 
in einem sozialen Netz von Beziehungen. Vielleicht sind einige 
besonders hartnäckige Aporien im Problemfeld von Freiheit und 
Determinismus darauf zurückzuführen, daß die Aufmerksamkeit 
zu sehr auf eine absolute, akausale Freiheit gerichtet wurde, statt 
Willensfreiheit als graduelle Unabhängigkeit von äußeren, von 
der Person nicht initiierte und nicht kontrollierte Bedingungen 
zu verstehen. Sie ist keine absolute, metaphysische Größe, als die 
sie Kant meinte postulieren zu müssen und als die sie manche 
seiner Kritiker leugneten. Angesichts der sozialen Interdepen­
denz und der Verstrickung in Geschichten - es gibt keinen Cha­
rakter unabhängig von Formen der narrativen Präsentation des­
selben - ist auch die Annahme eines unveränderlichen Charakters 
unwahrscheinlich (Emler 1983').

71

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Kognitive Psychologie

Alles hat eine Entwicklung, auch das moralische Bewußtsein. Ein 
Kleinkind kann keine moralischen Überlegungen anstellen und 
wird auch nicht wie ein moralisch kompetentes Wesen behandelt. 
Es fehlen ihm ganz einfach notwendige geistige und emotionale 
Voraussetzungen dazu. Ebenso bekannt ist die Tatsache, daß Kin­
der zunächst ein sehr vereinfachtes Verständnis von Gut und Böse 
haben, das sich vor allem am Lob und Tadel der Eltern orientiert. 
Der Ausrichtung an der Autorität der Eltern folgt eine Orientie­
rung an anderen Vorbildern. Im Spiel mit Gleichaltrigen lernt das 
Kind allmählich, was es heißt, Spielregeln zu befolgen. Von einem 
präkonventionellen, v. a. autoritäts- und vorbildorientierten Den­
ken gelangen Kinder zu einem Verständnis von Konventionen. 
Das konventionelle moralische Denken ist der Erhaltung von 
Ordnung verpflichtet. Zwar spielen Rücksichten auf das, was 
andere denken und ihre Reaktionen, immer noch eine Rolle; in­
sofern ist die niedrigere, präkonventionelle Stufe in der konven­
tionellen integriert. Aber zugleich wird der Glaube an die Rich­
tigkeit von Konventionen verinnerlicht, und ihre Funktion als 
Garanten von Ordnung und gegenseitigem Vertrauen wird ver­
standen. Ein entwickeltes konventionelles Bewußtsein vermag 
die Konventionen als konstitutive Elemente eines Systems zu 
interpretieren. Einigen Menschen ist es überdies beschieden, im 
Verlaufe der Adoleszenz eine postkonventionelle Stufe des mora­
lischen Denkens zu erreichen, auf der heteronomes durch auto­
nomes Denken ersetzt wird.

Jean Piagets Pionierwerk über das moralische Bewußtsein beim 
Kinde (Piaget 1983) erschien bereits 1932 und lieferte bedeutsame 
Anregungen für die Moralphilosophie. Piaget war gegenüber der 
Formulierung von Stufen wesentlich zurückhaltender als sein 
Nachfolger Kohlberg. Piaget spricht zwar von qualitativen Un­
terschieden verschiedener Phasen, insistiert aber zugleich auf den 
Nebeneinander unterschiedlicher Denkweisen beim Kinde. Er 
verbindet auf nicht ganz durchsichtige Weise die These der Dis­
kontinuität mit einer These der „Wirklichkeit aller Zwischenstu­
fen“ (a. a. O., 46).

Anläßlich der Erforschung von Murmelspielen (jeux de bille) 
bei Kindern in Genf und Lausanne unterscheidet Piaget vier Sta­
dien in der Anwendung von Regeln sowie drei Stadien im Be­

72

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wußtsein der Regeln. Für den Säugling gibt es nur motorische 
Regeln: Er spielt für sich selber und wiederholt Bewegungen, 
die auf eine Erfahrung von Regelmäßigkeit schließen lassen. Spä­
ter beginnen Kinder das Spielverhalten anderer nachzuahmen: 
Regeln erscheinen ihnen als heilig. Dieser Regelfetischismus kor­
respondiert mit einem kindlichen Egozentrismus. Allerdings 
wird seine Beteiligung an Spielen nun in einem rudimentären 
Sinne sozial (59 f.). Dieses zweite Stadium ist nach Piaget das 
interessanteste, weil sich hier eine Komplexität abzeichnet, ein 
Schwanken zwischen Egozentrismus und sozialer Orientierung, 
das in den weiteren Phasen zu einem höheren Gleichgewicht ge­
bracht werden kann. Das Kind findet erst allmählich von einer 
einseitigen Achtung der Alteren, Stärkeren etc. zu einer gegen­
seitigen Achtung. Diese wird im Stadium der Zusammenarbeit 
erworben. Die Norm der Gegenseitigkeit kann sich nur in Zu­
sammenarbeit entwickeln; gegenseitige Achtung ist eine notwen­
dige Voraussetzung von Autonomie und Moral im eigentlichen 
Sinne. Kinderspiele sind ein geeignetes Paradigma der Einübung 
von Gegenseitigkeit, weil Gegenseitigkeit der Geist von Spielen 
ist (92). Der Fortschritt im Regelverständnis besteht darin, daß 
Regeln nicht mehr als Tabus betrachtet, sondern nach ihrem Gei­
ste interpretiert oder - in Absprache mit anderen - abgeändert 
werden, damit ein Spiel interessant ist, damit Anstrengung und 
Geschick mehr zählen als Glück und damit „Mogeln“ (tricher) 
schwerer wird. Ein Mittel des Übergangs zur Autonomie ist 
auch die bewußte Kodifizierung von Regeln und der gegenseiti­
ge Druck gegen Regelverletzer. Für Piaget ist moralische Gegen­
seitigkeit nicht eine rein intellektuelle Angelegenheit - sie be­
steht vielmehr in der „Gegenseitigkeit in der Sympathie“ (133). 
Im Unterschied zu Freud glaubt Piaget an eine Entwicklung und 
Umorientierung der Gefühle. Auch diese „Rekonstruktion der 
Gefühle“ (Piaget 1995, 93 f.) spiegelt die Entwicklung von Reak­
tionsschemata, die intellektuelle und affektive Reaktionen ver­
binden.

Aufschlußreich ist die parallele Entwicklung des moralischen 
Urteils in bezug auf Verantwortung: Gibt es für Kinder zunächst 
nur objektive Verantwortung, die sich an der Schwere tatsächli­
cher Handlungsfolgen bemißt (der „moralische Realismus“ des 
Kindes), so wird die Berücksichtigung der subjektiven Absicht 
immer wichtiger. Auch das Verständnis von Lügen, von Gerech­

73

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tigkeitsformen etc. entwickelt sich erst allmählich und spiegelt 
den Übergang von Zwangsregeln zu rationalen Regeln der Über­
einkunft. Lügen bieten deshalb zusätzliche Schwierigkeiten, weil 
sie nicht notwendig zu einer Schädigung des Belogenen führen. 
Sie werden ursprünglich mit häßlichen Ausdrücken, Flüchen 
bzw. Irrtümern gleichgesetzt. Erst allmählich rückt der Un­
terschied zwischen absichtlichen Lügen und unabsichtlichen 
Falschaussagen ins Bewußtsein des Kindes.

„Zuerst ist die Lüge schlimm, weil sie bestraft wird und wäre erlaubt, 
wenn die Strafe abgeschafft würde. Dann ist die Lüge als solche etwas 
Schlimmes und würde es auch bleiben, wenn man die Strafen aufheben 
würde. Schließlich ist die Lüge schlimm, weil sie dem Vertrauen und der 
gegenseitigen Zuneigung zuwiderläuft.“ (Piaget 1983, 209)

Piagets subtile Charakterisierungen der verschiedenen Nuancen 
und Übergänge im Regelverständnis heranwachsender Kinder ge­
hen weit über das hinaus, was vor ihm andere empirische Wissen­
schaften wie die Soziologie oder die Biologie für ein Verständnis 
eines reiferen moralischen Urteils geleistet haben. Piaget wurde 
von der Universitätsphilosophie zunächst ignoriert, denn seine 
Vorliebe für die empirische Beobachtung entfernte sich zu weit 
vom vorherrschenden Idealismus und den „Illusionen der Philo­
sophen“ (Piaget 1974). Auf dem Umweg über Kohlberg und 
Rawls (vgl. Rawls 1963) wurde die Bedeutung seiner Forschun­
gen für die Moralphilosophie erkannt.

Lawrence Kohlberg hat in kritischer Anknüpfung an Dewey 
und Piaget den genetischen Strukturalismus zu einem Stufenmo­
dell erweitert, verfeinert und mittels empirischer Methoden zu 
bestätigen versucht. Nach Kohlberg (vgl. Kohlberg 1993) sind 
die drei Stufen jeweils durch zwei weitere Entwicklungsniveaus 
differenziert, so daß sich ein Modell aus sechs Stufen ergibt. Einer 
ersten Stufe von Strafe und Gehorsam folgt eine zweite Stufe von 
individueller Zweckorientierung und Austausch mit anderen. Es 
wird anerkannt, daß andere auch Interessen haben. Auf der drit­
ten Stufe werden die Erwartungen anderer virulent, so daß die 
Anliegen der eigenen Bezugsgruppe ernster genommen werden 
als eigene. Richtig ist, was die anderen, die uns wichtig sind, billi­
gen. Auf der vierten Stufe werden diese Erwartungen zugleich 
verinnerlicht und entpersönlicht: Loyalität zu den eigenen sozia­
len Institutionen gewinnt die Oberhand. Wir erreichen jenes Sta­

74

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dium des konventionellen moralischen Denkens, das in der Erfül­
lung von institutionellen Gesetzen und Rollenpflichten aufgeht. 
Erst die beiden letzten Stufen erlauben eine Distanzierung von 
der Konvention. Nun wird eine Orientierung an Prinzipien weg­
weisend. Die fünfte Stufe stellt ein Konglomerat von Rücksichten 
auf Werte und Rechte von Individuen und auf das größte Glück 
der größten Zahl dar. Erst auf der sechsten Stufe werden univer­
sale ethische Prinzipien anerkannt, die den Vorrang vor allen 
rechtlichen und institutionellen Verpflichtungen haben. Die 
sechste Stufe inkorporiert das von Kant formulierte Ideal der mo­
ralischen Selbstgesetzgebung und stellt die beste Voraussetzung 
dar für eine unparteiliche Auflösung moralischer Konflikte. Diese 
Unparteilichkeit kommt zustande durch eine perfekte Fähigkeit 
zur Reversibilität, d.h. zur Fähigkeit, nach jenen Urteilen oder 
Entscheidungen zu leben, die wir fällen, nachdem wir uns in den 
Standpunkt aller Betroffenen versetzt haben. Kohlberg verteidigt 
die Unparteilichkeit, ohne sie jemals präzis zu definieren. Daß er 
sie gelegentlich mit Unpersönlichkeit und abstrakter Distanziert­
heit gleichsetzt, hat zu zahlreichen Einwänden und Konfusionen 
Anlaß gegeben.

Nach Kohlberg findet in dieser Stufenentwicklung ein morali­
scher Fortschritt von der Heteronomie zur Autonomie und damit 
zur höchsten moralischen Reife statt. Da eine höhere Stufe jeweils 
die niedrigere voraussetzt und da das Stufenmodell universal ist, 
das heißt unabhängig von Zeit und Kultur, so scheint die kogniti­
ve Psychologie für die Ethik etwas ganz Einmaliges geleistet zu 
haben: Sie hat Sollen von Sein bzw. von empirisch zugänglichen 
Fähigkeiten abgeleitet. Kohlberg hat diesen provozierenden Ver­
stoß gegen „Humes Gesetz“ ausführlich erörtert. Sein Programm 
(vgl. Kohlberg 1981) vermag jedoch nicht restlos zu überzeugen. 
So wichtig die Genese zum Verständnis der Moral ist, so unklar 
bleibt ihr Beitrag zur Begründung und Kritik ihrer Geltung.

Kohlberg hat sicher die bereits erwähnte Alltagsweisheit auf 
seiner Seite, die besagt, daß moralische Entwicklung unmöglich 
sei ohne psychologische Entwicklung, die übrigens neben der 
kognitiven Entwicklung auch eine Kultivierung des Gefühls er­
möglicht. Denn nach Kohlberg ist es der Fortschritt in der Fähig­
keit, die Interessen und Ideale anderer zu erkennen und sich in 
ihre Lage zu versetzen, der zur moralischen Reife führt. Doch 
hat Kohlberg damit auch gezeigt, daß die psychologische Ent­

75

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wicklung mehr als eine notwendige Voraussetzung moralischer 
Reife ist, daß wir mit der psychologischen Entwicklung auch die 
moralische Entwicklung kennen? (Vgl. Thomas 1991)

Nach Kohlberg ist es möglich und gar nicht selten, daß wir 
zwar auf einer höheren Stufe zu denken vermögen, aber in unse­
rem Verhalten entweder regredieren (sein Beispiel ist der sog. 
College-Relativismus von Studierenden in speziellen Lebensum­
ständen) oder uns sogar dagegen entscheiden, nach unseren be­
sten moralischen Erwägungen zu leben. Der Student Raskolnikov 
in Dostojewskis Roman Schuld und Sühne läßt es beispielsweise 
darauf ankommen, ein Verbrechen zu begehen, um vor sich selber 
zu beweisen, daß er zur Immoralität fähig ist und das begangene 
Verbrechen ohne Gefühle der Reue wegstecken kann. Doch selbst 
Menschen, die bereits die höchste moralische Stufe erreicht ha­
ben, werden sich vielleicht fragen, ob es für sie gut sei, in einer 
Welt von Betrug und Ausbeutung moralische Helden zu sein. So 
kann sich z.B. jemand sagen, daß es das Beste wäre, anderen nach 
bestem Wissen und allen Kräften zu helfen, daß es aber nicht in 
seinem Interesse ist, wie ein Märtyrer zu leben.

Die psychologische Stufe des moralischen Denkens ist dem­
nach keine hinreichende Voraussetzung oder gar eine Garantie 
für entsprechendes sittliches Verhalten.

Soviel hat Kohlberg selber zugestanden. Es kann eine Kluft ge­
ben zwischen moralischer Kompetenz und Motivation. Wir tun 
nicht immer das, was wir moralisch für das Beste halten. Trotz­
dem scheint sein Entwicklungsschema grob gesprochen ein Ideal 
von Mündigkeit zu verbalisieren, das in unserer Kultur hohes An­
sehen genießt. Darin liegt wohl auch der didaktische und pädago­
gische Nutzen des Stufenkonzepts (vgl. Cooper 1993). Zahlreiche 
Angriffspunkte für Kritik liegen in den Details seiner Stufenbe­
schreibungen. Inwiefern ist z.B. die konventionelle Stufe, welche 
Moral explizit als Sozialkitt für ein größeres soziales System ver­
steht, überhaupt noch ein Modus des konventionellen Denkens? 
Warum wird Stufe 5 so heterogen charakterisiert, daß sie Elemen­
te von Utilitarismus, Kontraktualismus und Theorien morali­
scher Rechte enthalten soll - Optionen, die sonst als konkurrie­
rend und sich gegenseitig ausschließend verstanden werden? 
Warum und in welchem Sinne werden auf den nachkonventionel­
len Stufen inhaltliche Normen (z.B. eine Heiligkeit des Lebens) 
wichtig, während doch das Stufenmodell als Schema der Entwick­

76

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lung von Typen der Begründung, nicht von Inhalten eingeführt 
wurde? Warum wird Unparteilichkeit auf der sechsten Stufe mit 
dem höchsten Abstraktionsgrad, Unpersönlichkeit und der Prä­
tention auf prinzipielle Auflösbarkeit aller moralischen Dilem­
mata verknüpft? Ist Stufe 6, auf der eine unparteiische Abwägung 
aller Interessen dominiert, einer Stufe 5 überlegen, in der z.B. In­
teressen für die Erhaltung von Beziehungen stärker gewertet wer­
den? Die beiden letzten kritischen Fragen liegen der bekannten 
Kritik von Carol Gilligan zugrunde. (Vgl. Gilligan 1982*, zur phi­
losophischen Kritik vgl. Ethics, 1982*, Flanagan 1991)

Fragwürdig bleibt die Verwendung moralpsychologischer Hy­
pothesen und Konstruktionen für die Begründung der Moral. In 
dieser Hinsicht scheint Kohlberg selber infolge zahlreicher Ein­
wände zurückhaltender geworden zu sein. Oft genug läuft die 
Verteidigung einer inhaltlichen Moral durch Psychologie darauf 
hinaus, daß man einer bestimmten Position bzw. ihren Anhän­
gern Unreife attestiert. Nach Kohlbergs Schema müßte z.B. der 
Vertreter eines metaethischen Relativismus wie Gilbert Harman, 
für den Moral das Resultat faktischer Verhandlungen zwischen 
ungleich mächtigen Parteien ist, als unreifer gelten als der Vertre­
ter eines ideal-code-Utilitarismus wie Richard B. Brandt; und der 
Vertreter eines zweistufigen Präferenzutilitarismus wie Richard 
M. Hare müßte für unreifer gehalten werden als ein strenger Kan­
tianer wie z. B. Alan Gewirth. Damit werden sachliche Argumen­
te für oder gegen eine Position tendenziell ersetzt durch ein argu­
mentum ad personam - ein Vorgang, dessen äußerste Eskalation 
dazu führen kann, daß man einen Autoren beschimpft, statt ihn 
mit rationalen Argumenten zu kritisieren.

Der prinzipielle Einwand gegen die Rekonstruktion oder Stüt­
zung einer bestimmten Moralkonzeption durch Entwicklungs­
stufen (oder eine sog. „Entwicklungslogik“) lautet: Empirische 
Abfolge, selbst wenn sie eine gewisse „innere Logik“ erkennen 
läßt, dann nämlich wenn eine spätere Stufe die Errungenschaften 
einer früheren notwendig voraussetzt und teilweise integriert, im­
pliziert keine normative Rangfolge (Flanagan 1991, 191). Bei die­
sem Einwand handelt es sich um eine Variante des Sein-Sollens- 
Problems. Aus dem, was wir als mündige Wesen tun, folgt zwar 
zumindest eine Teilansicht dessen, was wir können, doch aus 
dem, was wir auf den verschiedenen Stufen tun und können, folgt 
eben nicht, was wir sollen. Die Lücke zwischen Sein und Können 

77

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


läßt sich leichter überbrücken als der Abgrund zwischen Sein und 
Sollen.

Wie auch immer Kohlberg und seine Mitarbeiter letztlich den 
Beitrag der Psychologie zur Begründung von Moral einschätzen 
mögen, sie neigen zu einer Überschätzung des Beitrags der Psy­
chologie zur Moralphilosophie. Entweder ist der Ansatz bereits 
philosophisch befrachtet, dann werden Plädoyers für eine be­
stimmte inhaltliche Moralvorstellung bzw. bestimmte Typen von 
Argumenten zirkulär; oder dann beschränkt sich die Psychologie 
auf die Formulierung minimaler Rahmenbedingungen, die keine 
Moral mißachten darf, und dann lassen sich aus ihr keine drama­
tischen normativ-ethischen Schlußfolgerungen ziehen. Da auch in 
der Psychologie sehr viele Begriffe und Hypothesen wesentlich 
umstritten sind, lassen sich nur einige Trivialitäten in bezug auf 
die menschliche Natur formulieren, die Aussicht auf allgemeine 
Zustimmung haben. Das Ensemble solcher Trivialitäten bildet 
dann einen minimalen psychologischen Realismus (vgl. Flanagan 
1991). Aus einem minimalen psychologischen Realismus, der u. a. 
davon ausgeht, daß Personen getrennte Standpunkte einnehmen 
und eine Präferenz für ihre eigenen Grundbedürfnisse haben, 
folgt nichts für die Entscheidung zwischen verschiedenartigen 
und teilweise gegensätzlichen normativ-ethischen Entwürfen 
bzw. für die Wahl wertvoller Lebensformen. Der minimale psy­
chologische Realismus vermittelt eine sehr nüchterne Einschät­
zung von psychologischen Begründungen in Ethik und Politik. 
Die beiden Thesen, daß Personen getrennte Wesen sind und daß 
jede Person einen distinkten Standpunkt einnimmt, können z.B. 
nicht dazu verwendet werden, Einschränkungen einer strikt un­
parteilichen Orientierung zugunsten persönlicher Projekte oder 
Prärogative zu legitimieren, wie etwa Bernard Williams und 
Samuel Scheffler vorschlagen. Die natürliche Zentriertheit von 
Personen schließt nicht einmal die Vernünftigkeit einer streng as­
ketischen, etwa einer buddhistischen Lebensweise aus (Flanagan 
1991, 76 ff.).

Philosophische Kritiker verfahren gewöhnlich streng mit 
Kohlberg - nicht weil es ihnen an Verständnis oder Sympathien 
für seine Theorie fehlt, sondern weil sie mehr Klarheit wünschen. 
Insbesondere der Anspruch, zwischen konkurrierenden normati­
ven Theorien (Utilitarismus, Kontraktualismus, Kantianismus) 
zu entscheiden, wird zurückgewiesen, weil es Kohlberg nicht ge­

78

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lingt, die Stufen 5 und 6 einheitlich und eindeutig zu charakteri­
sieren. Stufe 5 stellt in Kohlbergs Charakterisierung ein Gemisch 
von Vertragsdenken, Bezugnahme auf individuelle Rechte und 
Utilitarismus dar, während Stufe 6 mit der unparteilichen Erwä­
gung gleicher Interessen von Kohlberg als Kantianismus dekla­
riert wird, obwohl dieses Prinzip ebensogut für Hares Präferenz­
utilitarismus stehen könnte (vgl. Hare 1992). Nach Hare beruht 
das kritische moralische Denken auf einem einzigen Prinzip: der 
unparteiischen Abwägung aller von einer Entscheidung betroffe­
nen Interessen. Voraussetzung dieses Denkens ist der Versuch, 
sich an die Stelle aller dieser potentiell Betroffenen zu setzen. 
Kohlberg übernimmt nun diese Figur (mit Anleihen an George 
Herbert Mead) des „ideal role taking“ und macht es zum obersten 
Verfahren eines reifen moralischen Bewußtseins. Diese Interessen 
können auf der obersten Stufe der Moral (von Hare als critical 
level bezeichnet, aber nicht als Endstufe einer moralischen Ent­
wicklung verstanden) nicht mehr an anderen, unabhängigen 
Wertmaßstäben gemessen werden. Während aber für Hare der in- 
put unbewerteter Interessen gleichsam das Rohmaterial des kriti­
schen moralischen Denkens bildet, haben für Kant Wünsche oder 
Interessen in der Begründung der Moral keinen Platz. Kants 
Ethik ist nicht neutral in bezug auf Wünsche, sondern interpre­
tiert diese generell als heterogene Neigungen, die für die Stützung 
eines autonomen moralischen Urteils keine Rolle spielen können. 
Die Kantische Ethik zeichnet den Wert der Autonomie gegenüber 
allen anderen Werten aus, sie erhebt ihn zum „absoluten Wert“. 
Kohlberg folgt einerseits dieser Bevorzugung von Autonomie, 
charakterisiert aber andererseits die höchste Moralstufe als ein 
Maximum an Reziprozität, d.h. als ein formales Verfahren der 
gleichen Interessenerwägung ohne moralische Bewertung dieser 
Interessen. Bei Kohlberg spielt Kants Annahme der „Pathologie“ 
aller Neigungen ebensowenig eine Rolle wie im Utilitarismus. 
Wie kann nun ein spezifisch utilitaristisches Prinzip ohne Ein­
schränkung von einem Autor favorisiert werden, der glaubt, die 
höchste Stufe des moralischen Bewußtseins verdränge den Utili­
tarismus zugunsten einer Kantischen Position? Kohlberg scheint 
sich der Verwechslungsgefahr nicht bewußt zu sein (vgl. Locke 
1982).

Schwer verständlich ist Kohlbergs Stufenbegriff als solcher. So 
glaubt er, daß eine Stufe sowohl empirisch nachweisbar als auch 

79

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


begrifflich notwendig sei. Empirische Überprüfbarkeit ist je­
doch bezüglich der sechsten oder weiterer Moralstufen nicht 
mehr möglich - es handelt sich um theoretisch postulierte oder 
extrapolierte Stufen. Die angenommene begriffliche Notwendig­
keit einer Entwicklung, dergemäß eine spätere die frühere(n) be­
grifflich voraussetze, ist ebenfalls unklar (vgl. Küng 1986). An­
gesichts solcher und anderer Konfusionen ergeht von Seiten der 
Philosophie eine Gegeneinladung an die Psychologie (vgl. 
Goodpaster 1982). Für den Theorienvergleich muß der philoso­
phischen Begriffsanalyse ein höherer Stellenwert eingeräumt 
werden. Allerdings ist die Bereitschaft zur interdisziplinären 
Zusammenarbeit im Lager der Entwicklungspsychologie viel 
ausgeprägter als bei Philosophen, die dazu neigen, conceptual 
analysis, die ohnedies nur der Vorbereitung wissenschaftlicher 
Arbeit dienen kann, zur Hauptsache zu machen. Um nur ein 
Beispiel zu nennen: Ernst Tugendhat (vgl. Tugendhat 1993, 
277) schüttet das Kind mit dem Bade aus, wenn er glaubt, Pia- 
gets Beitrag mit einem Satz widerlegen zu können. Die Frucht­
barkeit des genetischen Strukturalismus für Psychologie, Päd­
agogik und Politik (vgl. Oser/Althoff 1992) ist unbestritten. 
Die genetische Betrachtungsweise bringt zur Geltung, daß Mo­
ral nicht fertig vom Himmel fällt und eine kognitiv-emotionale 
Entwicklung voraussetzt. Im Unterschied zu Kohlberg ist Pia- 
get weniger auf ein linear fortschreitendes Stufenmodell festge­
legt, denn: „Jeder Erwachsene ist schon im Kind, jedes Kind 
noch im Erwachsenen.“ (106) 

3. Biologische Evolutionslehre, Ethologie, Soziobiologie
Der Mensch ist ein Tier - mit gewissen Mängeln und Vorzügen. 
Als biologisches Mängelwesen erscheint er durch seine Instinkt­
armut, als „Krone der Schöpfung“ dagegen durch die Leistungs­
fähigkeit seines Gehirns. Seine Nicht-Spezialisiertheit macht sei­
ne Verwundbarkeit und Schwäche im solitären Überlebenskampf 
aus; zugleich macht sie die exzeptionelle Plastizität der mensch­
lichen Natur aus, die es Menschen erlaubt, in Form einer arbeits­
teiligen Gesellschaft und einer technischen Kultur fast in allen 
Klimazonen der Erde wohnhaft zu werden. Die lange Vorge­
schichte der Evolution des Menschen hat Spuren hinterlassen im 

80

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


menschlichen Gehirn, besonders in jenen Teilen, die für Emotion 
und emotionale Intelligenz verantwortlich sind.

Eine von der Biologie inspirierte Anthropologie hat Arnold 
Gehlen entwickelt (vgl. Gehlen 1940}. Sie verzichtet auf das tra­
ditionelle Stufenschema der Natur. Im Gegensatz zu Scheier ver­
wirft Gehlen die Annahme einer autonomen geistigen Person. 
Der Mensch erscheint durch seine verzögerte Reife als ein beson­
ders abhängiges Wesen. Aus dieser faszinierenden Theorie folgt 
sicher keine stolze Wesensbestimmung des Menschen. Zwischen 
Mensch und Tier gibt es keinen ein für allemal festgelegten Gra­
ben. Hier folgt Gehlen den Spuren von Darwins neuem Paradig­
ma. Allerdings werden die spezifisch menschlichen Mängel durch 
das enorme Wachstum des menschlichen Hirns und die Schaffung 
von Kulturen und Institutionen kompensiert. Gehlen hat - im 
Gegensatz zur Gesinnungsethik - die innere Angewiesenheit der 
Ethik auf eine stabile Institutionalisierung betont. Zugleich hat er 
angesichts der biologisch vorgegebenen Grenzen der Menschen 
vor einer Hypermoral gewarnt. Die ethische Relevanz von 
Gehlens Anthropologie ist jedoch nicht eindeutig. Er selber hat 
in seinen späteren Schriften und Essays eine konservative Kultur­
kritik entwickelt, welche u. a. die Selbstüberschätzung der Ratio­
nalität und der (linken) Intellektuellen aufs Korn nimmt.

Sehr viel direkter scheint der Zusammenhang zwischen Ethik 
und biologischer Grundlagenforschung zu sein. Molekularbiolo­
gie und Neurophysiologie beschäftigen sich mit den Rahmenvor­
aussetzungen menschlicher Freiheit. Auch die Menschen müssen 
an der Leine ihrer Gene leben - allerdings einer „langen Leine“, 
die zugleich Spielräume eröffnet.

Der biologische Determinismus besagt, daß es eine gesetzesar­
tige Koexistenz zwischen neuralen und mentalen Ereignissen 
gibt. Gleichzeitige geistige und neurale Ereignisse sind nomische 
Korrelate (Honderich 1995, 23, 41). Diese Variante des Determi­
nismus schließt Freiheit im Sinne einer Unterbrechung der Kau­
salkette von neuralen Ereignissen aus. Damit trägt er der Tatsache 
Rechnung, daß unser Verhalten im Normalfall nach unserer Ab­
sicht gelingt, daß wir nicht permanent von mysteriösen Fehlhand­
lungen und Überraschungen gepeinigt werden (Honderich 1995, 
58). Der Determinismus ist gleichsam das Spiegelbild einer gewis­
sen Berechenbarkeit in der Umsetzung unserer Absichten in ma­
nifestes Verhalten.

81

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine antideterministisch verstandene Freiheit (unverursachte 
geistige Ursache, absolute Spontaneität) ist in sich problematisch. 
Ihr Auftauchen ist per definitionem unerklärlich und hat den 
Charakter eines Wunders. Sie wirkt gleichsam gespenstisch, ohne 
Unterstützung chemischer Prozesse. Sie verdunkelt den kausalen 
Zusammenhang zwischen Absicht und Handlung, Geist und 
Körper und erschwert damit die Zurechnung von Handlungen 
bzw. die Zuschreibung von Verantwortung. Stellt man sich den 
Geist als Schöpfer oder Befehlshaber vor, den Körper dagegen 
als Befehlsempfänger, so ist es eigentlich absurd oder zumindest 
unfair, für Entscheidungen, die angeblich in der Kommandozen­
trale des Geistes entstanden, den ausführenden Körper zur Ver­
antwortung zu ziehen bzw. zu bestrafen (vgl. Wolf 1995a, 23).

Der biologische Determinismus beschreibt zwar gewisse Gren­
zen oder Bahnen, in denen unser Verhalten verlaufen muß, doch 
Determination hat nicht den Charakter von Zwang oder Gefan­
genschaft. Es ist auffällig, wie die widersprüchliche Deutung des 
Determinismus als Unfreiheit oder als Vorbedingung von Freiheit 
von der Wahl bzw. Bewertung gewisser Metaphern abhängt. Das 
erwähnte Bild der „langen Leine der Gene“ könnte als Voraus­
setzung von Freiheit geachtet werden; umgekehrt wird das bloße 
Bild der Leine gewissen emphatischen Vorstellungen von Freiheit 
nicht entsprechen. Wie könnte ein Mensch an einer Leine - und 
sei es eine noch so lange Leine - Freiheit und Würde haben? Ist 
das Leben an einer Leine - sei es eine goldene oder eine lange 
Leine - nicht eher ein Hundeleben?

Die metaphorische Deutung des Determinismus als Nötigung, 
Kette oder Gefängnis ist seit der Gnosis ein Element der meta­
physischen Tradition. Sie hat dazu beigetragen, Befreiung meta­
physisch als Loslösung vom Kerker des Leibes und Abwendung 
von einer finsteren und fremden Welt zu verstehen. Gnostizismus 
steckt noch in Heideggers Lehre von der „Geworfenheit des 
menschlichen Daseins“ bzw. der alltäglichen Verfallenheit an 
Seiendes (vgl. Hans Jonas in Sloterdijk/ Macho 1993, 339-350). 
Gnostische Motive scheinen in der immer wieder durchlebten 
und neu diskutierten existenziellen Angst vor dem Deter­
minismus nachzuwirken.

Der biologische Determinismus schließt nicht aus, daß Ab­
sichten wirksame Teilelemente kausaler Gesamtkomplexe sind. 
Diese Voraussetzung genügt, um Menschen für ihre absichtli­

82

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chen Handlungen verantwortlich zu machen. Ebensowenig 
schließt er die Entstehung von Neuem oder schöpferisches Den­
ken oder Handeln aus. Einwände dieser Art basieren auf einer 
Vermischung des Determinismus mit der Vorstellung geschlosse­
ner Systeme. Der biologische Determinismus steht nicht im Ge­
gensatz zur Idee, daß Organismen offene Systeme sind, die sich 
im permanenten Austausch mit ihrer Umwelt verwandeln, und 
daß aus relativem Chaos neue Ordnungen entstehen.

Gelegentlich werden die „archaischen" Anteile unseres Ge­
hirns als Indiz dafür gewertet, daß wir Gefangene sind. Damit soll 
nicht einfach gesagt werden, daß unsere Spielräume begrenzt 
sind, sondern daß sie so begrenzt sind, daß wir in der Auseinan­
dersetzung mit der Komplexität der von uns geschaffenen tech­
nischen Zivilisation und ihren Nebenwirkungen langfristig versa­
gen müssen. Die Evolution hat uns nicht vorbereitet auf die 
Überlebensprobleme der Spezies homo sapiens. Vielleicht sind 
wir in bezug auf die Erhaltung unserer kollektiven Lebensgrund­
lagen falsch programmiert („Irrläufer der Evolution", Arthur 
Koestler).

Menschen verfügen über die Fähigkeit zur Umkehrung und 
Umwertung, sie können - innerhalb gewisser Grenzen - gegen 
den Strom der Geschichte, aber auch der Evolution schwimmen. 
Ja es gibt sogar so etwas wie eine Wertschöpfung aus Schwäche 
bzw. ein „schöpferisches Ressentiment" (Nietzsche, Scheier). Ab­
stieg, Scheitern, Mißlingen und Unglück können produktiv wer­
den; sie dienen als Quellen zur Inspiration und Neubewertung. 
Diese Fähigkeiten sprechen gegen die Version des ethischen Na­
turalismus, die uns auf Fortschritt festlegt - im Sinne des Über­
lebens des Stärkeren, wie es der Sozialdarwinismus predigte. Sie 
spricht überdies gegen den sog. „naturalistischen Fehlschluß" 
(G. E. Moore), d.h. die Gleichsetzung von ,gut‘ mit ,im Rich­
tungssinne der Evolution förderlich*. Nicht alles, was später oder 
höher entwickelt ist, ist per se besser. Moores Polemik gegen 
Spencer und Guyau läßt sich mutatis mutandis übertragen auf 
eine Kritik neuerer Versuche, Ethik in der Evolutionsbiologie zu 
begründen.

Die evolutionäre Begründung der Ethik stößt auf dieselben 
Grenzen wie jede empirische Begründung. Einerseits muß die 
Ethik alle relevanten Resultate empirischer Forschung zur Kennt­
nis nehmen; andererseits „ist nicht einzusehen, warum den bio­

83

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


logischen Randbedingungen ein größeres Gewicht beizumessen 
wäre als etwa den physikalischen oder soziologischen. Vor allem 
aber trägt die Biologie nicht zur Bewertung der unterschiedli­
chen Handlungsoptionen bei“ (Bayertz 1993, 165).

Die Kritik an evolutionären Begründungen soll an einem Bei­
spiel erläutert werden. Evolutionstheorie und vergleichende 
Ethologie gehen davon aus, daß der ältere Anteil unserer Reak­
tion nicht kognitiv, sondern emotional gesteuert ist. Gefühlen 
kommen in dieser Sichtweise eine größere Rolle zu, als es einem 
intellektualistischen Selbstverständnis der menschlichen Natur 
entspricht. Gefühle sind ein notwendiges, aber - das muß man 
hier kritisch hinzufügen - kein hinreichendes Element morali­
scher Orientierung. Eine vorsichtig formulierte Hypothese über 
das Verhältnis von Moral und Gefühlen besagt, daß Gefühle einen 
nützlichen, aber keinen unfehlbaren Kompaß abgeben. Diese Hy­
pothese behandelt Gefühle (und auch sog. Intuitionen) als Weg­
marken der moralischen Orientierung, die wir nicht mutwillig 
ignorieren oder entfernen sollten. Einerseits kann die Konklusion 
eines Argumentes suspekt sein, weil sie gegen tief verwurzelte 
Gefühle verstößt. Andererseits müssen solche Gefühle gelegent­
lich einer rigorosen Prüfung unterzogen werden.

Die Tatsache, daß Gefühle das Resultat einer langen Evoluti­
onsgeschichte sind, verleiht ihnen keinen sakrosankten Status. 
Was sich evolutionär herausgebildet und erhalten hat, ist nicht 
per se moralisch gut. Ekel vor Schmutz, Abneigung gegen den 
Genuß von Menschenfleisch oder Abscheu vor Leichen mögen 
ebenfalls eine lange evolutionäre oder kulturelle Vorgeschichte 
haben. Sind sie deswegen als Kern moralischer Forderungen zu 
betrachten? Die Tötungshemmung mag in gewissen Etappen der 
menschlichen Evolution eine nützliche Funktion erfüllt haben. 
Sicherlich spielt sie auch heute noch eine wichtige Rolle. Wer 
möchte in einer Gesellschaft leben, deren Mitglieder so geringe 
Tötungshemmungen haben wie Berufskiller? Ob allerdings der 
Tötungshemmung in einer hochtechnisierten Gesellschaft immer 
noch derselbe Stellenwert zukommt, bleibt zu bedenken. Frag­
würdig ist insbesondere die hartnäckige, in allen Rechtssystemen 
petrifizierte Meinung, Tötung signalisiere ein viel schrecklicheres 
Übel als so manche Unterlassungen mit tödlichen Folgen. Men­
schen, die sich infolge neuer Fähigkeiten und Mittel in der Lage 
befinden, mehr Leben durch Unterlassung als durch aktive Tö­

84

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tung zu gefährden, sind, sofern sie sich nur auf ihre Gefühle ver­
lassen, „Irrläufer der Evolution“. Viele Beispiele könnten diese 
unverhältnismäßige Ächtung des Übels aktiver Tötung gegenüber 
einer seltsamen Blindheit für die üblen Folgen von Unterlassun­
gen verdeutlichen. Ein Blick auf die seltsame Duldsamkeit gegen­
über der angeblichen Notwendigkeit eines motorisierten Straßen­
verkehrs mit seinen statistischen Auswirkungen auf Gesundheit 
und Leben aller (nicht nur der Verkehrsteilnehmer selber!) könn­
te die Frage aufwerfen, ob in friedliebenden Staaten tatsächlich 
die Soldaten, und nicht vielmehr die Autolenker potentielle Mör­
der seien. (Sie haben zwar nicht die Absicht zu morden, doch sie 
kennen das Gefahrenpotential, das sie für andere darstellen.) Ein 
anderes Beispiel: Moderne Kriegsführer, die in der Lage sind, ihre 
Feinde durch Unterernährung und mangelnde medizinische Ver­
sorgung in Konzentrationslagern zu eliminieren, machen sich 
nicht durch aktive Tötung, sondern durch organisiertes Sterben­
lassen schuldig. Die bloße Tatsache, daß sie im Vollzug des admi­
nistrativen Massensterbenlassens nicht zur aktiven Tötung greifen 
und insofern auch nicht althergebrachte Tötungshemmungen zu 
überwinden haben, ist ein weiterer Beleg dafür, daß die Tötungs­
hemmung im veränderten gesellschaftlichen Kontext nicht mehr 
dieselbe Ausnahmestellung haben sollte wie vielleicht noch in der 
Urhorde. Die irreführende Stigmatisierung aktiver Tötung könn­
te, um ein anderes Beispiel zu nennen, in einem Vergleich zwi­
schen Terrorismus und staatlichen Sparmaßnahmen dazu führen, 
daß man zwar die Schwert- und Feuer-Gewalt der Terroristen 
verurteilt, aber den unmoralischen Aspekt der Folgen staatlicher 
Sparmaßnahmen bagatellisiert. Die meisten Opfer auf Seiten der 
Kranken und Behinderten sind - auch nach einer Legalisierung 
der aktiven Euthanasie - nicht Folgen aktiver Tötung, sondern 
staatlicher und gesellschaftlicher Sparübungen. (Aus diesem Ver­
gleich läßt sich natürlich kein moralisches Plädoyer für die Lega­
lisierung der aktiven Euthanasie ableiten!)

Die Berufung auf Helfen und Mitleid charakterisiert das Selbst­
bild der Mitglieder ärztlicher und helfender Berufe. Die mehr­
heitliche Ablehnung aktiver Euthanasie durch die Vertreter dieses 
Standes ist nicht nur ein blinder Reflex uralter Tötungshemmun­
gen, sondern auch ein wichtiger Beitrag zur Pflege des eigenen 
Prestiges. Die rigorose Ablehnung aktiver Tötung und die euphe­
mistische Darstellung von Pflege und Hilfe ist vielleicht die 

85

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kehrseite einer gewissen Unbefangenheit gegenüber der Verant­
wortung für Unterlassungen sowie der Mißachtung der Patien- 
tenautonomie. Einseitige Hervorhebung des Tötungsverbotes 
und der Pflicht zu helfen kann zur Verschleierung zweier Tatsa­
chen führen. Zum einen ist es möglich und vielleicht manchmal 
auch geboten, Menschen gegen ihren Willen zu helfen. Therapeu­
tische Intervention kann kollidieren mit dem aktuellen Wunsch 
von Patienten. Neben dem Wert des Wohls gibt es auch den Wert 
der negativen Freiheit einer Person (gemeint ist die Freiheit, et­
was zu tun, sofern ich es will). Es gibt demnach Gesichtspunkte 
der Moral, die nicht im Mitleiden und Wunsch zu helfen enthal­
ten bzw. hinreichend spezifiziert sind. Es ist z.B. nicht klar, ob 
eine Haltung, Menschen unter Umständen gegen ihren Wunsch 
und Willen zu helfen, von mehr Mitleid zeugt als ein disziplinier­
tes Mitleid, das den Verzicht auf paternalistische Eingriffe zum 
Imperativ macht. Echtes Mitleid, so könnte man sagen, geht nicht 
nur von den Präferenzen und Idealen der helfenden Personen aus, 
sondern versetzt sich v. a. in die Präferenzen ihrer Patienten. Pa­
tienten mit einer starken Präferenz für Freiheit dürften daher 
nicht paternalisiert werden, sofern man sich ganz auf den Stand­
punkt des Patienten stellt. Doch dürfte man sich bei Patienten mit 
einer schwachen Präferenz für Freiheit über alle Rücksichten auf 
deren aktuelle Wünsche hinwegsetzen, sofern es nur ihrem Besten 
(aus der Sicht der Helferinnen) dient? Oder ist die Freiheit ein 
Wert sui generis, der aus der Optik von Mitleid und Wohlwollen 
allein gar nicht zureichend gewürdigt werden kann?

Zum anderen - und damit kommen wir zum zweiten Aspekt 
des furor therapeuticus - kann Helfen und Mitleid eine aktive 
Tötung implizieren - nämlich dann, wenn wir dem Wunsch eines 
Patienten zur Beihilfe zum Suizid nachkommen. Töten kann - so 
läßt sich argumentieren - eine Form von Hilfe sein. Mitleid und 
Helfen bestehen nicht notwendigerweise im Verzicht auf aktive 
Tötung. Diesen Sachverhalt sollte man nicht durch einen dogma­
tischen Sprachgebrauch verschleiern.

Die ganze Komplexität solcher Entscheidungen verweist deut­
lich auf die Grenzen einer evolutionären Ethik. Sie kann uns - 
etwa mit dem Hinweis auf instinktive Tötungshemmungen - die 
Wahl zwischen verschiedenen Werten nicht abnehmen.

86

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TEILB

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Wertintuitionismus und Viertphänomenologie

1. Brentano, Scheier und Hartmann (Wolf)

Franz Brentano (1838-1917) hat mit seiner Schrift Vom Ursprung 
sittlicher Erkenntnis großen Einfluß ausgeübt auf die Werttheo­
rien der ersten Hälfte dieses Jahrhunderts; Moore behauptete in 
einer Rezension und im Vorwort zu den Principia Ethica, daß er 
in wesentlichen Punkten mit Brentano übereinstimme (kritisch 
dazu McAlister 1982, 94 ff.).

Brentano hat seinen Beitrag zur Erkenntnislehre der Ethik 
„zum Gedankenkreis einer ,Deskriptiven Psychologie*“ (Brenta­
no 1955, 3) gerechnet. Damit grenzt sich Brentano von einer rein 
empiristischen, genetischen Psychologie ab, die den eigentlich 
normativen oder verpflichtenden Charakter der Ethik verfehle. 
Obwohl er sich selber der empirischen Schule zuzählt (13), tadelt 
er doch den Psychologismus in der Logik und in der Ethik. Die 
Gebote der Ethik können ebensowenig wie die Gebote der Moral 
aus dem „Drang eines Gefühls“, aus Furcht vor Strafe oder Hoff­
nung auf Belohnung oder aus einer Dressur durch einen Despoten 
abgeleitet werden (39 ff.). Auch die Kantische Lösung - den „ka­
tegorischen Imperativ“ - verwirft Brentano kurzerhand als Fik­
tion (14). Kants reiner Pflichtethik wird die von Aristoteles ange­
regte Frage nach dem Ziel oder Zweck unseres Handelns 
entgegengesetzt. Die „eigentlichste und hauptsächlichste Frage 
der Ethik“ lautet: „Welcher Zweck ist richtig, welcher unrichtig?“ 
(15) In der Zweckorientierung stimmt Brentano mit dem klassi­
schen Utilitarismus überein. Interessanter sind jedoch die Ab­
weichungen. Zum einen begnügt sich Brentano nicht mit einer 
Antwort, die das tatsächlich Erreichbare - die Erfüllung von 
Wünschen - zum Ausgangspunkt macht. Mills sog. „Beweis“ des 
Utilitarismus - die Orientierung der Wertlehre an faktischen 
Wünschen - wird zurückgewiesen (20). Ob damit Mills notori­
sches Argument tatsächlich getroffen wird, bleibe dahingestellt 
(vgl. Alican 1994).

Nicht was die Menschen tatsächlich lieben, sondern was das 

88

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Liebenswerte ist, wird zum obersten Maßstab erhoben. Brentano 
begründet diese scharfe Abgrenzung des „desirable“ vom „desi- 
red“ mit einer interessanten Analogie zwischen Wertungen und 
Urteilen. Jedes Urteil enthält neben seinem Vorstellungsgehalt ei­
nen Akt der Zustimmung oder Ablehnung, doch es ist nicht die­
ser Akt, der das Urteil zu einem wahren macht. „Also das wirkli­
che Vorkommen der Liebe bezeugt keineswegs ohne weiteres die 
Liebwürdigkeit [sic!], wie ja auch das wirkliche Anerkennen kei­
neswegs ohne weiteres die Wahrheit beweist.“ (Brentano 1955^ 
20)

Zum anderen - und hier liegt die zweite Abweichung vom Uti­
litarismus - verwirft Brentano dessen Wertlehre, den Hedonis­
mus, der besagt, Lust sei der einzige intrinsische Wert. Der psy­
chologische Hedonismus, demgemäß die Menschen letztlich nur 
nach ihrer Lust (bzw. nach dem Vermeiden von Unlust) strebten, 
sei unplausibel - Brentano verweist auf das Beispiel von Asketen. 
Als Werttheorie hat der Hedonismus zwei Mängel: Zum einen 
leugnet er den irreduziblen Wert der Erkenntnis bzw. der Liebe 
zur Erkenntnis. Zum anderen verkennt er, daß es neben dem in­
stinktiven Streben nach Lust „auch ein Gefallen und Mißfallen 
höherer Art“ gibt. Brentano hütet sich davor, den „edlen Liebes­
akt“ zum höchsten oder gar einzigen Wert zu deklarieren. „Denn 
der einzelne edle Liebesakt bleibt, so wertvoll er immer sei, ein 
endliches Gut. Ein gewisses endliches Gut aber ist auch jede Ein­
sicht.“ (29) In diesem Punkt weicht er auch von der Auffassung 
Platons und Aristoteles ab, die dazu neigten, Erkenntnis über die 
Akte ethischer Tugend zu stellen. Das wenigste, was man zum 
Verhältnis der sittlichen Werte und dem Wert der Erkenntnis be­
haupten kann, ist die These, „daß jedenfalls keine der beiden Sei­
ten auf Kosten der andern gänzlich vernachlässigt werden kann.“ 
(31) Man hat diese Forderung auch Inklusivismus genannt. Ein 
Wert sollte nie auf Kosten anderer Werte verabsolutiert werden. 
Brentano anerkennt, daß es so etwas wie eine moralische Arbeits­
teilung gibt, die dazu führt, das einige Menschen mehr der Er­
kenntnis, andere mehr der Liebe dienen. Doch das Liebenswerte 
oder Wertvolle sollte auch dann anerkannt werden, wenn man es 
selber nur wenig fördern kann. Der Inklusivismus fordert, daß 
man Werten und Idealen, denen man selber nicht dienen kann, 
nicht mit Ressentiments begegnet und damit jenen, die sich ihrer 
annehmen, keine Hindernisse in den Weg legt. Brentano preist 

89

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jedoch auch das klassische Ideal, das über den Inklusivismus hin­
ausweist. Erstrebenswert sei eine „gewisse harmonische Entwick­
lung und Betätigung aller unserer edlen Anlagen“ (ib.).

Schließlich wird Benthams Idee eines hedonistischen Kalküls 
als absurd zurückgewiesen, weil sich die Intensität von Lust nicht 
aus Einheiten von Lust zusammensetzt. „Kann man wirklich er­
kennen, eine Lust sei doppelt so groß als eine andere?“ Oder muß 
man nicht vielmehr zugeben, daß „wie so vielfach auf psychi­
schem Gebiete ... auch hier eigentliche Maßbestimmungen un­
möglich“ sind (29)?

Brentano versucht nun ähnlich wie in seiner Lehre von der 
Intentionalität des Vorstellens und Urteilens, eine Intentionalität 
unserer Gefühle zu statuieren. Die Tatsache, daß es einige nicht­
intentionale Gefühle gibt, bestätigt lediglich die Regel, daß In­
tentionalität der Charakterzug alles Psychischen ist. „Kein Hö­
ren ohne Gehörtes, kein Glauben ohne Geglaubtes, kein Hoffen 
ohne Gehofftes, kein Streben ohne Erstrebtes, keine Freude oh­
ne etwas, worüber man sich freut, und so im übrigen.“ (16) Die 
psychischen Akte der Liebe, des Hasses und des Vorziehens sind 
korrelativ zu einem Objekt - dem Liebens- oder Hassenswürdi- 
gen bzw. Vorzugswürdigen. „Das mit richtiger Liebe zu Lieben­
de, das Liebwerte, ist das Gute im weitesten Sinne des Wortes.“ 
(19) Diese scheinbar tautologische Formel hat folgende Funk­
tion: Einerseits soll sie Wertungen auf den Bereich der Gemüts­
bewegungen zurückbeziehen - Werten ist, im Unterschied zu 
Urteilen, kein rein intellektueller Vorgang. Andererseits hat das 
Werturteil ebenfalls einen Gehalt - es ist kein rein emotives Ge­
bilde. Dieser Gehalt ist allerdings kein Gegenstand in der Welt, 
sondern eben der intentionale Gehalt des entsprechenden Ge­
mütsaktes. Brentano versucht, drei Thesen miteinander zu kom­
binieren:
1) Werturteile enthalten Akte des Liebens, Hassens oder Vorzie­

hens.
2) Gemütsakte haben einen intentionalen Gehalt.
3) Gemütsakte sind richtig oder falsch.
Mit der ersten These unterstreicht Brentano die Tatsache, daß 
Wertungen auf Gemütstätigkeiten oder Gefühlen beruhen (etwas 
über sie aussagen oder aus ihnen abgeleitet werden können); sie 
sind nicht Tätigkeiten eines rein vernünftigen Willens, wie bei 
Kant. Die drei emotiven Grundphänomene sind Liebe simpliciter, 

90

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Haß simpliciter und Präferenz (Vorzugswahl). Liebe und Haß 
lassen sich nicht auf Präferenz zurückführen, denn es ist z.B. 
möglich, A und B zu lieben, ohne eines dem anderen vorzuziehen. 
Brentano steht der Reduktion von Liebe und Haß auf Präferen­
zen skeptisch gegenüber, weil dies einer Reduktion von Präferenz 
auf den Vorzug gegenüber dem gleichkäme, was mit größerer In­
tensität geliebt oder mit geringerer Intensität gehaßt wird. Der 
Begriff der Intensität läßt sich jedoch nur bedingt auf psychologi­
sche Phänomene anwenden, nämlich nur dann, wenn Sinnesqua- 
litäten involviert sind. Daher ist es notwendig, die Eigenständig­
keit der drei emotiven Grundphänomene anzuerkennen.

These 2 steht im Gegensatz zu einem primitiven Emotivismus, 
der Wertungen jeden Gehalt oder jede Struktur abspricht. Hier 
versucht Brentano, den Werturteilen Gehalt zuzusprechen, ohne 
sie jedoch auf Existenzbehauptungen oder Prädikationen über ein 
„Reich von Werten“ festzulegen. Sollten Urteile über intrinsisch 
Gutes überhaupt als Prädikationen verstanden werden, dann nur 
in dem Sinne, daß sie Prädikationen über Korrektheit oder Rich­
tigkeit gewisser positiver Gefühle sind. So gesehen hält Brentano 
- im Gegensatz zu Moore - ,intrinsisch gut4 für definierbar.

Brentano scheint jedoch noch einen Schritt weiter zu gehen: Er 
deutet nämlich an, daß es sich bei den Ausdrücken ,gut‘ und 
,schlecht4 in ihrer Anwendung auf in sich Wertvolles gar nicht 
um Prädikate handle, wie die meisten Philosophen bis Moore 
und die vermeintlichen Nachfolger von Brentano, Max Scheier 
und Nicolai Hartmann, meinten, sondern um „synkategoremati- 
sche“ oder „synsemantische“ Ausdrücke, die nichts behaupten 
oder aussagen, sondern eine Liebe oder einen Haß zu einem in­
tentionalen Objekt zum Ausdruck bringen (vgl. Chisholm 1986, 
51 f.). Das Urteil „Freundschaft ist in sich gut“ impliziert nicht 
das Existenzurteil, daß es Freundschaft in der Welt oder Freund­
schaft als idealen Wert gebe, obwohl man sagen kann, wenn 
Freundschaft ein Wert in sich ist, ist eine Welt, in der Freund­
schaft existiert, eine bessere Welt. Zu den sog. Wertaxiomen ge­
hört die Annahme, daß die Existenz eines positiven Wertes selbst 
ein positiver Wert sei. So lautet dieses Axiom in der Paraphrase 
von Max Scheier (Scheier 1980, 100), der sich im übrigen viel un­
bekümmerter als Brentano einer Ontologisierung der Werte an­
nähert. Auch in der Annahme, es gebe eine materiale Rangord­
nung der Werte, geht Scheier einen folgenschweren Schritt über 

91

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Brentano hinaus (vgl. Scheier 1980, 105, Anm.). Brentano selber 
nimmt überhaupt keine Propositionen oder Sachverhalte an - es 
existieren nur einzelne Dinge, keine abstrakten Objekte. Natür­
lich ist diese Position nicht ohne Schwierigkeiten, doch in bezug 
auf die Werttheorie hat sie den Vorteil, daß sie ihre rigorosen An­
hänger gar nicht erst in Versuchung bringt, Werte zu ontologisie- 
ren.

Auch Wahrheit wird nicht ontologisch als Übereinstimmung 
oder gar Identität verstanden (Brentano 1955, 59 f.), sondern 
strikt epistemologisch expliziert, nämlich mit Bezug auf Evidenz. 
Nicht die empirische Beobachtungsevidenz gibt unseren Urteilen 
letzte Bestätigung oder Erfüllung, sondern die Evidenz innerer 
Wahrnehmung, mit der wir Lust oder Erkenntnis als etwas Gutes 
erleben.

Nach Brentano sind unsere letzten Werturteile apodiktisch und 
a priori begründet, während Urteile über instrumentelle Werte a 
posteriori und kontingent sind. Was ,notwendig4 bedeutet, expli­
ziert Brentano ebenfalls epistemologisch, also via apodiktische 
Urteile. Nach Brentano behaupten apodiktische Urteile keine 
notwendigen Wahrheiten, sondern sie verneinen die Möglichkeit 
von korrekten Behauptungen vom Typus ,Es gibt runde Quadra­
te4 oder ,Schmerz ist etwas in sich Gutes4 oder ,Erkenntnis ist 
etwas in sich Schlechtes4. Brentano vermeidet also auch im Blick 
auf die Modalität der Notwendigkeit den Relativismus und Sub­
jektivismus von Protagoras, ohne sich auf den Platonismus fest­
zulegen. Wir finden bei Brentano nirgends eine Bezugnahme auf 
ein notwendiges oder unveränderliches „Reich der Werte44 (vgl. 
Chisholm 1988, 44 f., 52). Vielmehr glaubt er, daß wir durch die 
Verneinung der Möglichkeit korrekter Behauptungen wie ,Lust, 
Glück, Liebe, Erkenntnis, Gerechtigkeit, Schönheit, Proportion, 
gute Absicht, Ausübung der Tugend sind in sich schlecht4 zu einer 
(unvollständigen) Liste dessen gelangen, was in sich gut und was 
in sich schlecht sei.

These 3 soll den ethischen Relativismus zurückweisen, der be­
sagt, Werturteile seien nichts als persönliche Geschmacksurteile, 
d.h. Urteile, die für einige wahr, für andere falsch sein könnten. 
Liebe und Haß können als richtig charakterisiert werden, nämlich 
dann, wenn sie sich auf Liebens- bzw. Hassenswertes richten. Ja 
sie können sich auf ganze Klassen richten, wie bereits Aristoteles 
bemerkte. Diese Verallgemeinerung findet „mit einem Schlag44, 

92

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ohne jede Induktion statt (Brentano 1955, 82 f.). Diese „innere 
Wahrnehmung“ soll sich von Introspektion unterscheiden, weil 
sie nicht in Analogie zur äußeren Beobachtung verstanden wer­
den kann. Im Unterschied zu Beobachtung bezieht sie sich nicht 
auf partikuläre Vorkommnisse von Gemütsakten - hier führt In­
trospektion gewöhnlich zu einer Verzerrung der Phänomene. Wer 
seinen Zorn beobachtet, hört auf, zornig zu sein. Innere Wahr­
nehmung dagegen führt von der Bekanntschaft mit partikulären 
Gefühlsakten oder der Vorstellung eines exemplarischen Falles 
mit einem Schlag zu einem Typus von Gefühlsakten. Diese „in­
tuitive Induktion“ unterscheidet sich von der empirischen Induk­
tion dadurch, daß sie von einem einzigen Beispiel sofort und ohne 
Zwischenschritte zum Allgemeinen gelangt und daß sie „untrüg­
lich“ ist. Brentano vertritt einen „philosophischen Intuitionis­
mus“, wie es Henry Sidgwick (1838-1900) nennt (vgl. Sidgwick 
1907, 200 f.), d.h. keinen handlungsdeontologischen Intuitionis- 
mus in bezug auf partikulare, situationsbezogene sittliche Urteile 
wie Prichard, sondern einen Intuitionismus in bezug auf die Er­
kenntnis allgemeiner Werte und Prinzipien. Insofern steht er der 
Position von Ross näher, der intuitive Urteile auf „prima-facie“- 
Prinzipien bezieht.

Die Überlegenheit des philosophischen Intuitionismus von 
Sidgwick, Brentano und Ross besteht darin, daß er die einzelnen 
Reaktionen und Urteile der Alltagsmoral nicht einfach en bloc 
übernimmt. Die universelle Geltung philosophischer Intuitionen 
gibt ihnen eine kritische Funktion gegenüber isolierten Vorurtei­
len der Tradition. Doch die Schwierigkeit dieser Position besteht 
darin, wie sich echte Intuitionen (die zugleich wahr und nicht 
bloß tautologisch sind) von unechten (falschen oder bloß tautolo­
gischen Intuitionen) unterscheiden lassen. Sidgwick hat dieses 
Problem - die Unterscheidung zwischen genuinen Intuitionen 
von einer gewissen Klasse von „sham-axioms“ - als eines der 
schwierigsten Hindernisse für das Studium der Ethik bezeichnet 
(Sidgwick 1907, 373-379).

Mit der Charakterisierung der Richtigkeit von Gefühlen durch 
ihren intentionalen Bezug auf Liebenswertes etc. ist für die Er­
kenntnislehre eigentlich nichts gewonnen, man muß in diesem 
Zusammenhang von einer verderblichen epistemologischen Zir- 
kularität sprechen. Wer wissen will, warum eine Liebe korrekt 
ist, wird auf das Liebenswerte verwiesen; und wer wissen möchte, 

93

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


warum etwas liebenswert ist, wird auf den Akt der korrekten Lie­
be zurückverwiesen (vgl. McAlister 1982, 91 f.).

Die von These 3 angenommene Zweiwertigkeit von Gemütsak­
ten und damit der auf ihnen basierenden Werturteile wird durch 
die indifferenten Urteile durchbrochen. Brentano hat seine Auf­
fassung nachträglich revidiert und verdeutlicht, daß das Prinzip 
des ausgeschlossenen Dritten nicht auf die Sphäre des Emotiona­
len anwendbar ist (vgl. Brentano 1955, 19, 26 und Chisholm 1988, 
55 f.).

Die Anwendung des Kriteriums, daß das Gute das Liebenswer­
te sei, ist nach Brentano nicht immer garantiert. Man könnte sich 
z.B. Wesen mit einem (nach unserer Auffassung) verkehrten 
Wertesystem ausdenken, die z.B. den Irrtum als solchen liebten 
und die Einsicht um ihrer selbst willen verabscheuten. Zwar wür­
den wir gegenüber diesen Wesen darauf insistieren, daß sie sich 
irrten, daß ihre Präferenzen falsch seien etc. Wir würden uns nicht 
mit der Feststellung begnügen, daß es eben Wesen mit einem an­
deren Geschmack sind. Doch wie könnten wir solche Wesen von 
der Verkehrtheit ihrer Liebe, ihres Hasses bzw. ihrer Präferenzen 
überzeugen? Auf der Ebene einer intersubjektiv nachvollziehba­
ren Argumentation können wir nicht viel ausrichten. Wir können 
selber nicht sicher sein, ob wir nicht auch von gewissen verkehr­
ten Lieben oder Präferenzen verblendet sind. „Wir haben keine 
Gewähr dafür, daß wir von allem, was gut ist, mit einer als richtig 
charakterisierten Liebe angemutet werden.“ (Brentano 1955, 24) 
Mit diesem Zugeständnis wird jedoch Brentanos Auszeichnung 
von korrekten Emotionen als Resultaten oder Elementen einer 
inneren und untrüglichen Wahrnehmung dementiert.

Damit hat Brentano eine Achillesferse seiner Theorie aufge­
deckt. Zwar versucht er in einer Anmerkung, diese Schwäche zu 
vertuschen, indem er sie mit unserer Unfähigkeit vergleicht, alle 
Handlungsfolgen vorauszusehen. Ebensowenig wie uns dieser 
Mangel an vollständiger Voraussicht daran hindern kann, unser 
Bestes zu versuchen, ebensowenig könne die hier namhaft ge­
machte Ungewißheit als Hindernis betrachtet werden (92 f.). 
Doch dieser Vergleich ist schief. Handelt es sich im einen Fall 
um ein Problem der Unvollständigkeit, so handelt es sich bei der 
Unsicherheit, ob uns alles, was in sich gut ist, wirksam „anmutet“, 
um eine radikale Ungewißheit. Schließt man nämlich, wie das 
Brentano in der Polemik gegen Mill tut, jede Verankerung unserer 

94

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wertungen in anthropologischen Gegebenheiten oder Tendenzen 
aus, läßt man die Tatsache, daß Menschen nach Erkenntnis, Tu­
gend etc. streben, nicht einmal als schwaches empirisches Indiz 
für die Vorzugswürdigkeit dieser Ziele gelten, so bleibt letztlich 
nichts mehr übrig als dieser geheimnisvolle Akt des „Angemutet­
werdens“, dieser Hauch eines „lumen naturale“, der sich einer 
intersubjektiven Überprüfbarkeit grundsätzlich entzieht.

Damit soll nicht bestritten werden, daß es einige Regeln des 
Vorziehens gibt, die Brentano mehr oder weniger zutreffend be­
schrieben hat. Es handelt sich um formale Axiome der Wertver­
größerung oder Wertverminderung. Diese lassen sich nicht im­
mer, wie Brentano ursprünglich glaubte, durch Addition oder 
Subtraktion bzw. als „Prinzip der Summierung“ formulieren. 
Wertaxiome belehren uns darüber, daß z.B. der Zustand eines 
sittlich schlechten Menschen, der leidet, besser ist als jener eines 
sittlich guten Menschen, der leidet, oder gar der Zustand eines 
lasterhaften Menschen, der glücklich ist und triumphiert. Hier 
trägt Brentano, auch mit Rücksicht auf die Theodizee-Problema­
tik, dem Phänomen des „organisch Guten“ Rechnung: Selbst 
Werte, die in sich gut sind, können vermindert werden durch die 
Konstellation oder Ordnung, in der sie sich mit anderen Werten 
verbinden. Neben der Schadenfreude wäre hier auch die Genug­
tuung über die Bestrafung von Übeltätern zu nennen. Wird im 
ersten Fall in sich gute Freude zu etwas Schlechtem, so wird im 
zweiten Fall in sich schlechtes Leiden der Bestraften zu etwas 
Angemessenem und somit Guten. Bereits hier stellt sich die Fra­
ge, ob man in Überlegungen dieser Art ein gültiges Argument - 
etwa für eine retributive Theorie der Strafe - zu sehen vermag. 
Der zentrale Gedanke der retributiven Straftheorie auf der Basis 
der Doktrin von organischen Ganzheiten besagt, daß aus dem 
Übel der Strafe etwas in sich Gutes wird, und zwar nicht durch 
quantitative Ausbalancierung von Gutem und Schlechtem. Ent­
scheidend ist also nicht eine Art Summenbildung, in der die Sum­
me von Gutem jene von Schlechtem überwiegt, sondern viel­
mehr der Gedanke, daß in sich Schlechtes in gewissen 
Konstellationen zu in sich Gutem wird. Es findet gleichsam eine 
alchemistische Umschmelzung von Gutem in Schlechtes oder 
umgekehrt statt. Schlechtes wird gleichsam durch Gutes besiegt 
bzw. vereitelt. Die Doktrin des organisch Guten dient Brentano 
weiterhin dazu, die Übel in der Schöpfung als notwendige Teile 

95

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer guten Ordnung zu rechtfertigen. Insofern ist selbst die 
Genugtuung der Heiligen über den Anblick der Höllenqualen 
der Sünder etwas Gutes. Tatsächlich macht Brentano, in den 
Fußstapfen des Thomas von Aquin, ausführlichen Gebrauch 
von seinen Wertaxiomen zur Verteidigung seiner Version einer 
Theodizee. Inwiefern die Lehre von organischen Ganzheiten als 
Argument gegen die Universalisierung bzw. als Argument für 
den ethischen Partikularismus verstanden werden könnte, wird 
von Brentano nicht erörtert (vgl. Lemos 1994, Kap. 3).

Die Begründung der Ethik in Erkenntnis a priori liefert ab­
strakte Regeln, die uns kaum Aufschluß geben über den Inhalt 
von Tugend und Laster oder anderer Werturteile. Brentano 
glaubt, das Fundament der Ethik seien einige selbst-evidente Ur­
teile, die nur von perversen Menschen in Zweifel gezogen wer­
den könnten. Ob wir selber zu diesen gehören, ergibt sich ledig­
lich aus dem schwer kontrollierbaren Sachverhalt, ob uns das, 
was in sich gut ist, wirksam „anmutet". Von dieser Formulierung 
ist es nicht mehr weit bis zur Metapher des ,Wertauges‘ bzw. der 
Wertblindheit, mit der Individuen oder ganze Epochen geschla­
gen seien (vgl. Hildebrand 1982, II. Teil: „Die Wertblindheit in 
ihren verschiedenen Grundformen"). Indem zuerst Scheier und 
danach Nicolai Hartmann das Wertfühlen und das Wertschauen 
als austauschbare Begriffe verwenden, fördern sie die Entwick­
lung (oder Verfälschung) von Brentanos Lehre zu einer Ontolo­
gie idealer Werte. „Werte sind der Seinsweise nach Platonische 
Ideen." (Hartmann 1926, 121, vgl. auch 125, 127) Hartmann hat 
den von Scheier ausgeführten emotionalen Apriorismus des 
Wertgefühls und die materiale Ethik auf seine Weise fortgebildet. 
Die vermeintlich a priori begründete Ethik führt jedoch zu einer 
methodischen Schwierigkeit: Sie nimmt Bezug auf Begriffe wie 
jenen der anfechtbaren oder unanfechtbaren intrinsischen Werte; 
ob ein Wert anfechtbar sei (ob z.B. Freundschaft in einer be­
stimmten Konstellation oder Ordnung von Werten zu etwas in 
sich Schlechtem werden kann) läßt sich, wenn überhaupt, wohl 
nur mit Bezugnahme auf überzeugende Gegenbeispiele entschei­
den; ob dagegen ein Wert unanfechtbar sei, läßt sich überhaupt 
nicht zeigen, weil wir die Möglichkeit eines überzeugenden Ge­
genbeispiels nicht a priori ausschließen können.

Abgesehen von dieser Schwierigkeit gibt es noch andere Grün­
de, warum sich das Programm einer apriorischen Wertethik als 

96

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sackgasse erwies. Weit entfernt davon, überzeitliche Sachverhalte 
aufzudecken, haben sich materiale Wertethiker immer als Kinder 
ihrer Zeit erwiesen. Doch was nützt die Annahme von überzeit­
lichen Wertideen, wenn wir uns de facto mit historisch und gesell­
schaftlich vermittelten Wertvorstellungen begnügen müssen? Der 
ausschweifende Dogmatismus der materialen Wertethik, in der 
inhaltliche Werte und Wertverhältnisse als objektive und unan­
tastbare Gegebenheiten deklariert werden, ist gleichsam der Ver­
größerungsspiegel jener Vagheit, die bereits in Brentanos Idee ei­
ner „Anmutung durch das Liebwerte“ angelegt ist.

Brentano glaubte, mit einem höchsten Prinzip der Moral, das 
ohne Ausnahme gelte, der positiven Sittlichkeit (den geltenden 
Moralvorstellungen) einen kritischen Standard entgegenzustellen. 
Dieses höchste Prinzip hat den Charakter einer Maximierungsre­
gel. Sie fordert uns auf, nach dem Besten für alle Wesen und für 
alle Zeiten zu streben. Dies schließt eine Pflicht zum Verzicht, 
eventuell sogar zur Selbstaufopferung ein. Bereits Bentham hat 
sich einer Abwertung der Zukunft entgegengesetzt. Insofern setzt 
sich Brentano ebenfalls dem Einwand der Überforderung aus. 
Seine Antwort darauf ist schlicht: Nur christliche Gelassenheit 
kann uns davor bewahren, angesichts der Strenge der moralischen 
Forderung in falsche Selbstvorwürfe oder übertriebene Schuldge­
fühle abzugleiten. „Hab’ mit allen, - auch mit dir Geduld.“ (91)

Brentanos Ausführungen zur praktischen Ethik sind haupt­
sächlich ein Spiegel seiner katholischen Herkunft. „Indem wir 
Nächstenliebe und Selbstaufopferung für Vaterland und Mensch­
heit als Pflicht erklärten, wiederholten wir nur, was rings um uns 
verkündet wird.“ (34) Max Scheier und Dieter von Hildebrand 
sind dieser Systematisierung der Wertlehre im Geiste der katholi­
schen Lehre gefolgt, während Nicolai Hartmann zur Wahrung 
menschlicher Freiheit für einen postulatorischen Atheismus plä­
diert.

Obwohl Brentano ein ungewöhnlich vorsichtiger und beschei­
dener Denker war, hat er mit seinem Programm einer intuitio- 
nistischen Wertlehre andere Mitglieder der phänomenologischen 
Bewegung dazu ermutigt, abenteuerliche Behauptungen als ob­
jektive Einsichten in präexistente Wertverhältnisse auszugeben. 
Der gemeinsame Grundfehler mancher der Phänomenologie na­
hestehenden Denker ist die Tendenz, alle Phänomene, auch 
Werte, einseitig deskriptiv zu deuten. Werturteile werden schein­

97

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bar unabhängig von menschlichen Entscheidungen oder Konven­
tionen „verifiziert“ - letztes Kriterium ist ein geistiges Schauen 
bzw. apriorisches Wertfühlen. Das Pathos des Deskriptivismus 
führt dazu, Elemente von Entscheidung, Abmachung und Prä- 
skription in der Ethik zu unterschlagen. Es ist kein Zufall, daß 
die Entwicklung der Wertlehre nach Brentano mit ihrem auf 
innere Evidenzerlebnisse gestützten Apriorismus die erste Hälfte 
dieses Jahrhunderts nicht überlebt hat. Überdies hat Nicolai 
Hartmann in seiner Ethik einer Idealisierung und Ontologisie- 
rung des Reichs von Werten Vorschub geleistet, die Brentano aus­
drücklich von sich gewiesen hatte.

Sieht man einmal ab von Hartmanns problematischer Ontolo­
gie, so finden sich in seiner Ethik interessante Anregungen. Be­
sonderes Interesse verdienen seine Hinweise auf Wertantinomien. 
Hartmann ist aufgeschlossen für die Unvereinbarkeit und Inkom- 
mensurabilität verschiedener Wertvorstellungen. Der Glaube an 
eine letzte Harmonie aller Werte verliert in seiner säkularen Welt­
deutung an Überzeugungskraft. Deshalb wirken manche seiner 
Analysen moderner als die katholisch geprägte Lehre von Hilde­
brand.

Die Idee einer „materialen Wertethik“ geht auf Max Scheier 
zurück. Dieser hat versucht, den ethischen Intuitionismus mit ei­
ner Methode, nämlich der phänomenologischen, zu versehen. Er 
war bestrebt, dem Formalismus von Kant jene inhaltliche An­
schaulichkeit entgegenzusetzen, auf die Edmund Husserl seine 
Philosophie des transzendentalen Bewußtseins gestützt hat. Die 
Kritik an Kants ethischem Formalismus geht auf Schopenhauer 
zurück und unterstellt Kant die Ambition, mit dem kategorischen 
Imperativ moralische Normen generieren zu wollen. Es ist jedoch 
plausibler, den kategorischen Imperativ als kritisches Testverfah­
ren zu betrachten, das den Inhalt von Maximen auf seine sittliche 
Validität hin überprüft. Die Maximen verschaffen der Ethik so­
zusagen ihr materiales „input“. So gesehen ist der Vorwurf des 
ethischen Formalismus gegenstandslos! Damit soll jedoch nicht 
bestritten werden, daß Scheier die Achillesferse von Kants Meta­
physik der Sitten getroffen hat, nämlich die Tatsache, daß Kants 
Ethik nicht in Autonomie, sondern in Logonomie gipfle, d. h. in 
einer anonymen und leibvergessenen Standardisierung der freien 
Person als Vernunftperson (Scheier 1980, 370 ff.). Damit verdun­
kelt Kant nicht nur die Vorstellung einer individuellen Zurech­

98

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nung von Verantwortung, sondern er macht die Rede von einer 
„individuellen Person“ zu einer contradictio in adjecto.

Scheier versucht der Ethik ein materiales Apriori zu verschaf­
fen. In kritischer Anknüpfung an Brentano werden Liebe und 
Haß als das letzte Fundament alles anderen Apriorismus bezeich­
net (vgl. Scheier 1980, 83, 100 und 104). Damit eröffnet er die 
Aussicht auf eine Wertphänomenologie und Phänomenologie 
des emotionalen Lebens als eines selbständigen Forschungsgebie­
tes, in dem der Gegensatz von Vernunft und Sinnlichkeit über­
wunden wird.

Mit der Übertragung der Methode der Veranschaulichung auf 
das Wertfühlen hat Scheiers Vorgehen viel von der strengen Dis­
ziplin Husserls eingebüßt. „Es fehlt bei Scheier die methodische 
Strenge, die wir bei Brentano und Husserl beobachten können.“ 
(Stegmüller 1989,130; vgl. auch die knappe Würdigung von Hart­
mann) Scheiers ethischer Personalismus enthält eine Fülle von 
Anregungen, die jedoch die grundsätzliche Frage nicht befriedi­
gend beantworten kann, ob sich ein philosophischer Intuitionis- 
mus von einem Alltagsintuitionismus klar abgrenzen läßt. Wie 
wir bereits sahen, hat Henry Sidgwick diese Schwierigkeit deut­
lich formuliert. Doch hat er sie gelöst?

Philosophischer Intuitionismus mag sich in der Mathematik 
oder in der phänomenologischen Analyse des Bewußtseins be­
währen, doch eignet er sich auch zur Analyse normativer Sätze? 
Kritiker eines ethischen Intuitionismus verweisen darauf, daß 
dieser leicht zu einem Ersatz für moralische Begründungen de­
generiert und damit ebensowenig Werturteile wie gewöhnliche 
Wissensansprüche zu stützen vermag. In dieser degenerierten 
Form würde z. B. die Antwort auf die Frage „Warum ist der bloße 
Wunsch nach Rache unmoralisch?“ lauten: „Weil ihr der Unwert 
anschaulich immanent ist, ohne daß irgendwelche Beurteilung 
über ihn zu ergehen hätte.“ (Vgl. fast wörtlich Scheier 1980, 207) 
An die Stelle des moralischen Urteils tritt ein Akt des Erlebens, 
ein Evidenzgefühl, nicht etwa, um ein Urteil zu begründen, son­
dern als Ersatz für das Urteil. Daß Scheier nicht völlig diesem 
degenerierten Intuitionismus verfällt, liegt nicht daran, daß er ei­
ne zuverlässige phänomenologische Methode in die Ethik einge­
führt hätte, sondern an der ungewöhnlichen Breite seiner histori­
schen Kenntnisse (und dem Reichtum seiner biographischen 
Phasen und Konversionen, wie man hinzufügen könnte). Scheier 

99

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hat der kulturellen und historischen Relativität der Werte und 
dem Verhältnis von Ethik und persönlichem Ethos viel Aufmerk­
samkeit geschenkt. So warnt er ausdrücklich vor „jenem Hoch­
mute, der die sittlichen Wertschätzungen der eigenen Zeit ohne 
kritische Besonnenheit für die ,selbstverständlich* einzigen hält, 
und darum ihre Werte allen Zeiten fälschlich unterlegt“ (Scheier 
1980, 308).

2. Moore, Ross und Prichard (Schaber)

A. George Edward Moore

a. Naturalistischer Fehlschluß
Moores „Principia Ethica“ (PE) ist eines der berühmtesten und 
einflußreichsten moralphilosophischen Bücher dieses Jahrhun­
derts. Vor allem das darin entwickelte Konzept des naturalisti­
schen Fehlschlusses gehört zum festen Bestand metaethischer 
Diskussionen. Was ist unter dem naturalistischen Fehlschluß zu 
verstehen? Häufig wird darunter die von David Hume stammen­
de These, daß sich Sollens- nicht aus Seinsaussagen ableiten las­
sen, verstanden (vgl. dazu Hudson 1969}. Doch dies ist bei Moore 
mit dem Begriff ,naturalistischer Fehlschluß* nicht gemeint. Für 
Moore handelt es sich dabei nicht um einen falschen Schluß aus 
bestimmten Prämissen, sondern um einen Fehler, der sich nach 
Moore bei unterschiedlichen Moralphilosophen wie Bentham 
(PE, 49), Mill (a.a. O., 110/111), Spencer (a.a. O., 90) und auch 
Aristoteles (a. a. O., 246) findet. Der Fehler besteht darin, daß 
man das Wort ,gut* zu definieren versucht (a.a.O., 39ff.). Einem 
solchen Versuch kann kein Erfolg beschieden sein, da ,gut* sich - 
so Moore - nicht definieren läßt. Für diese These spricht seiner 
Ansicht nach folgendes Argument: ,Gut* kann beispielsweise 
nicht ,als das, was gewünscht wird* definiert werden, da es sinn­
voll ist zu fragen: „Diese Handlung wird gewünscht, aber ist diese 
Handlung auch gut?** (vgl. a.a.O., 46f.). Diese Frage wäre sinn­
los, wenn ,gut* dasselbe wie ,wird gewünscht* bedeuten würde. 
Zudem wäre dann die Aussage ,Das, was gewünscht wird, ist 
gut* eine Tautologie und übersetzbar in die Aussage ,Das, was 
gewünscht wird, wird gewünscht*.

100

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nach Moore bezeichnet das Wort ,gut‘ eine einfache, undefi­
nierbare Eigenschaft. Er vergleicht sie mit der Eigenschaft ,gelb‘. 
Auch diese Eigenschaft ist, wie Moore ausführt (a.a. O., 40), ein­
fach und undefinierbar. Man kann zwar versuchen, ,gelb‘ über die 
Wellenlänge des Lichts zu definieren. Damit würde aber nicht das 
definiert, was wir wahrnehmen. Im Unterschied zu ,gelb‘ be­
zeichnet ,gut‘ keine natürliche Eigenschaft. Deshalb läßt sich eine 
naturalistische Ethik nicht aufrechterhalten. Gleichzeitig ist ,gut‘ 
aber auch keine übernatürliche Eigenschaft. Daran scheitern - so 
Moore - metaphysische Moraltheorien (vgl. a. a. O., 164 ff.). Mit 
,gut‘ ist vielmehr eine Eigenschaft gemeint, die sich nicht auf an­
dere Eigenschaften - seien diese nun natürliche oder übernatür­
liche - reduzieren läßt; es handelt sich um eine Eigenschaft eige­
ner Art.

In „Principia Ethica“ läßt Moore das Verhältnis von nicht-mo­
ralischen und moralischen Eigenschaften ungeklärt. Er äußert 
sich dazu erst in dem 1942 erschienenen Aufsatz „Reply to my 
Critics“. Die Eigenschaft ,gut‘ wird dort als eine nicht-natürliche 
Eigenschaft bezeichnet, die von natürlichen Eigenschaften abhän­
gig ist: Wenn etwas gut ist, dann folgt dies aus den natürlichen 
Eigenschaften, die der in Frage stehende Gegenstand besitzt 
(Moore 1942, 588). Die Eigenschaft ,guf tritt zu bestimmten na­
türlichen Eigenschaften hinzu, ohne auf sie reduziert werden zu 
können (vgl. dazu Sylvester 1990, 140 ff.).

b. Moralische Intuitionen
Moore wird gerne als ein Vertreter des ethischen Intuitionismus 
gesehen. Die genauere Betrachtung zeigt aber, daß moralische In­
tuitionen für ihn keine Garanten moralischer Wahrheit sind. Sei­
ner Ansicht nach liefern sie uns gerade im Blick auf moralische 
Normen keine unverbrüchlichen Gewißheiten. Unsere morali­
schen Pflichten sind Moore zufolge - anders als Ross und Pri- 
chard glauben (vgl. IV, 2.B.) - nicht aus sich selber einsichtig 
(vgl. PE, 212). Um zu wissen, was unsere Pflichten sind, können 
wir uns deshalb nicht allein auf moralische Intuitionen verlassen. 
Nach Moore geben uns Intuitionen nur eine Antwort auf die Fra­
ge, welche Dinge an sich gut sind (vgl. a.a.O., 205); damit wird 
der legitime Bereich der Intuitionen sehr stark eingeschränkt. Für 
die Erkenntnis moralischer Normen spielen sie, wenn überhaupt, 
eine bloß untergeordnete Rolle. Moore vertritt keinen Intuitio- 

101

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nismus in bezug auf moralische Normen oder Pflichten, sondern 
bloß einen Intuitionismus im Blick auf das, was intrinsisch gut ist. 
(Eine Ausnahme bildet die von ihm ebenfalls zugelassene Intui­
tion in bezug auf eine Brückennorm zwischen dem Guten und 
dem Richtigen, welche besagt, daß es richtig sei, das Gute zu ma­
ximieren.)

c. Der ideale Utilitarismus
Moore beschäftigt sich in der PE wie auch in seinem 1912 erschie­
nen Buch „Ethics“ (E) auch mit der Frage, was es heißt, richtig zu 
handeln. Er geht dabei von einer Definition des Ausdrucks ,rich- 
tig* aus: ,Richtig* ist nach Moore gleichbedeutend mit ,das 
größtmögliche Gut hervorbringend* (vgl. PE, 210; E, 143). Damit 
meint er, die einzig sinnvolle Bedeutung von ,richtig* zu formu­
lieren. Moore glaubt es hier mit einer echten Intuition, und nicht 
mit einer bloßen Verbaldefinition zu tun zu haben. Richtig han­
delt dementsprechend derjenige, der das Gute maximiert. Dabei 
ist für Moore - anders als für die klassischen Utilitaristen - nicht 
allein Glück (pleasure) gut, sondern z.B. auch die Wahrnehmung 
des Schönen oder die Pflege freundschaftlicher Beziehungen. 
Moore teilt mit den klassischen Utilitaristen einzig das Maximie­
rungsgebot, nicht aber deren Werttheorie.

Wir können nun aber, wie Moore meint, nicht mit Sicherheit 
wissen, welche Handlung in einer bestimmten Situation die be­
sten Konsequenzen haben wird. Im günstigsten Fall sind wir ein­
zig in der Lage, das zu bestimmen, was wahrscheinlich die besten 
Folgen haben wird (PE, 215 ff.). Entsprechend können wir einzig 
Regeln bestimmen, deren Befolgung im allgemeinen das bestmög­
liche Resultat nach sich zieht. Doch auch wenn es nicht immer 
besser sein muß, diesen Regeln zu folgen, ist Moore der Meinung, 
daß wir uns strikt an die utilitaristischen Regeln halten sollten. 
Das ist in unserer Unwissenheit begründet: Wir können nie mit 
Sicherheit wissen, ob es im Einzelfall besser ist, eine moralische 
Regel zu verletzen (vgl. a. a. O., 228 f.). Moore gibt zu, daß es Fälle 
geben kann, in denen es offensichtlich moralisch besser wäre, eine 
Regel zu verletzen. Doch solche Regelverletzungen motivieren 
andere dazu, dasselbe zu tun und zwar in Situationen, in denen 
es in keiner Weise vorteilhaft ist, von der Regel abzuweichen 
(a. a.O., 230 f.). Deshalb sollten nach Moore Regeln auch dann 
befolgt werden, wenn der Akteur zu wissen meint, daß deren Ver­

102

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


letzung in diesem besonderen Fall die besseren Folgen nach sich 
ziehen würde. Dieses Paradox, daß der Utilitarist im Einzelfall 
nicht utilitaristisch überlegen oder sogar gegen seine utilitaristi­
sche Berechnung für den Einzelfall, zugunsten einer längerfristi­
gen Strategie, handeln sollte, wurde bereits von Sidgwick erörtert 
(vgl. Sidgwick 1907, 492, wo er sich jedoch selber zu widerspre­
chen scheint; vgl. die Kritik in Railton 1984, in: Scheffler 1988, 
121, n. 30).

d. Egoismus
Nach Moore läßt sich die Frage, ob es rational sei, moralisch gut 
zu handeln, leicht lösen. Seiner Ansicht nach handelt es sich dabei 
nämlich um eine sinnlose Frage. Damit nimmt er explizit gegen 
Henry Sidgwick Stellung, der die Frage nach dem Verhältnis von 
Rationalität und Moral zu den grundlegendsten Problemen der 
Ethik zählt (vgl. Sidgwick 1907, 110, Anm. 1). Moore ist hier an­
derer Ansicht: Der Egoist, welcher der Auffassung ist, daß allein 
sein Eigeninteresse ihm Gründe zum Handeln liefert, vertritt eine 
irrationale Position. Der Egoismus - so Moore - widerspricht 
sich selbst. Dies versucht er folgendermaßen deutlich zu machen: 
Dem Egoismus zufolge ist das, was gut für mich ist, das einzige 
Gut. Das kann aber nur bedeuten, daß das, was jeweils gut ist für 
eine Person, allein gut ist. Der Egoismus behauptet also, daß das 
Gut jeder Person das einzige ist, was gut ist (PE, 151). Moore 
bezeichnet dies als einen absoluten Widerspruch.

Der Einwand liegt nahe, daß der Egoist nicht behauptet, daß 
das, was gut für ihn ist, das einzige ist, was gut ist. Er behauptet 
bloß, daß das eigene Gut für ihn das alleinige Gut ist. Wie Moore 
argumentiert hat dieser Zusatz ,für ihn4 bzw. ,für mich4 jedoch 
keinen Sinn (vgl. a. a. O., 152). Etwas ist - so Moore - entweder 
an sich gut oder an sich nicht gut. Dementsprechend gilt auch: 
Was für mich gut ist, ist an sich gut oder an sich nicht gut {„gut 
im absoluten Sinne“; vgl. a. a. O., 150). Deshalb ist der Egoist nach 
Moore auf die sich selbst widersprechende These verpflichtet, daß 
das, was jeweils gut ist für Personen, an sich das einzig Gute ist.

Dagegen läßt sich einwenden, daß durchaus zwischen dem, was 
an sich gut, und dem, was für eine Person gut ist, unterschieden 
werden kann. Es leuchtet nicht ein, daß alles, was gut ist, an sich 
gut sein muß, da etwas für mich gut sein kann, ohne für andere gut 
zu sein oder ohne aus einer objektiven Perspektive gut zu sein.

103

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Egoist widerspricht sich nur, wenn er das, was für ihn gut ist, 
als etwas versteht, das unabhängig von ihm gut ist. Auf dieses 
Verständnis seines eigenen Guts ist der Egoist jedoch nicht ver­
pflichtet.

e. Organische Einheiten
Nach Moore kann etwas gut als Mittel zum Zweck oder intrinsich 
gut sein (vgl. a.a.O., 57). Gut im ersten Sinn ist etwas aufgrund 
seiner Folgen. Intrinsisch gut sind diejenigen Dinge, die auch gut 
wären, wenn sie nur für sich existieren würden (vgl. a.a.O., 258: 
„Dinge, welche wir, wenn sie für sich existierten, in absoluter Iso­
lation, dennoch für gut halten würden“). Die vorrangige Aufgabe 
der Ethik ist es - so Moore - das zu bestimmen, was intrinsisch 
gut ist. Dabei gibt es Dinge, die als Teil eines Ganzen und Dinge, 
die als Ganzes intrinsisch gut sind. Moore betont, daß der Wert 
eines Ganzen nicht die Summe des Werts der Teile sein muß (vgl. 
a. a. O., 62). Das Ganze bildet - so Moore - eine organische Ein­
heit (vgl. a.a.O., 65ff.). Die Idee organischer Einheiten läßt sich 
im Blick auf ein Beispiel folgender Art plausibel machen: Wenn 
ich mich am Leiden einer anderen Person freue, dann haben wir 
einen Teil, meine Freude, die gut ist, und ein Ganzes, meine Scha­
denfreude, die in sich schlecht ist. Oder umgekehrt können ein 
wertneutraler Teil und ein Teil, der nur wenig wertvoll ist, zusam­
men einen hohen Wert haben. Für Moore ist das der Fall, wenn 
man sich der Schönheit eines Objekts bewußt wird (vgl. a.a.O., 
62/63). Die Schönheit für sich genommen ist nach Moore wert­
neutral, und bewußte Zustände als solche haben nur geringen 
Wert. Wichtig ist: Der hohe Wert, den diese beiden Teile zusam­
men haben, ist nicht die Summe des Werts der Teile.

Man kann bestreiten, daß Teile einen anderen Wert haben kön­
nen als organische Einheiten (vgl. dazu Ross 1930, 136; vgl. zum 
Problem auch Lemos 1994, 40 ff.). Die Freude am Leiden anderer 
hat keine guten Teile; sie besteht nicht aus der Freude, die gut, und 
dem Leiden der anderen, das schlecht ist. Schadenfreude ist viel­
mehr ein schlechtes Ganzes.

104

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


B. William David Ross und Harold Arthur Prichard

a. Ross’ ethischer Pluralismus
Moores Moralphilosophie hat auf die Position von Ross einen 
starken Einfluß ausgeübt. Ross knüpft in seinem bekanntesten 
Werk ,The Right and the Good4 (RG) an Moores These, ,gut4 sei 
undefinierbar, an. Er teilt diese Auffassung, geht aber gleichzeitig 
einen Schritt weiter als Moore. Ross ist - anders als Moore - der 
Ansicht, daß auch der Ausdruck ,richtig4 nicht definiert werden 
kann (vgl. RG, Kap. L). ,Richtig4 kann z.B. nicht ,die bestmögli­
chen Folgen hervorbringend4 bedeuten, weil sonst die Aussage 
,Es ist richtig, das zu tun, was die bestmöglichen Folgen hat4 tau­
tologisch wäre. Solche Aussagen sind aber nicht tautologisch.

Auch anders als Moore lehnt Ross den Utilitarismus ab. Seiner 
Ansicht nach ist der Utilitarismus falsch, weil er dem ,persönli­
chen Charakter4 moralischer Pflichten nicht Rechnung zu tragen 
vermag (vgl. a.a. O., 22; vgl. Wolf 1996). Viele moralische Pflich­
ten gehen nach Ross aus den verschiedenen Beziehungen hervor, 
die ich zu anderen Menschen habe. Ich kann anderen nicht nur - 
wie der Utilitarist unterstellt - als Wohltäter gegenüberstehen, 
sondern auch als Kollege, als Freund, als Vater, als Schuldner, als 
Mitbürger usw. (vgl. RG, 19). Aus all diesen sozialen Beziehun­
gen und nicht bloß aus der Wohltäterrelation gehen nach Ross 
spezifische Pflichten hervor. Ross hält den Utilitarismus aber 
auch darum für falsch, weil es, wie er meint, Handlungen gibt, 
die unabhängig von ihren Folgen richtig sind (vgl. a. a.O., 46 f.). 
So ist es richtig, ein Versprechen zu halten, ob dies nun gute Fol­
gen nach sich zieht oder nicht.

Welche moralischen Pflichten wir haben, ist nach Ross aus sich 
selbst heraus einsichtig. Seiner Ansicht nach ist es offensichtlich 
und keiner Begründung bedürftig, daß wir z. B. die Pflicht haben, 
Versprechen zu halten oder das Wohl anderer zu fördern (vgl. 
a. a. O., 29). Unsere moralischen Pflichten sind für Ross genauso 
evident wie mathematische Axiome. Dabei versteht er diese 
Pflichten nicht als absolute, sondern als prima-facie-Pftichten. 
Das heißt: Es ist meine moralische Pflicht, meine Versprechen zu 
halten, sofern es nicht moralische Gründe gibt, die es mir nahele­
gen, ein bestimmtes Versprechen nicht zu halten.

Nach Ross haben unsere moralischen Pflichten unterschiedli­
che Quellen, die sich nicht auf ein einziges Prinzip zurückführen 

105

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lassen. Ross sieht im Fehlen eines letzten Prinzips keinen Mangel 
und auch keinen Einwand gegen den von ihm vertretenen Intui- 
tionismus. Er schreibt dazu in seinem 1939 erschienen Buch 
„Foundations of Ethics“ (FE): „We have a natural wish to reach 
a single principle from which the rightness or wrongness of all 
actions can be deduced. But it is more important that a theory be 
true than that it be simple...“ (FE, 83). Nach Ross ist es zwar 
legitim, nach einem grundlegenden Prinzip zu suchen. Doch 
dem Versuch, die unterschiedlichen moralischen Prinzipien auf 
ein Prinzip zu reduzieren, sei kein Erfolg beschieden. Ein mora­
lisches System, das auf einem Prinzip aufbaut, kann den unter­
schiedlichen Dingen, die wir als moralisch ansehen, nicht Rech­
nung tragen. Deshalb ist der ethische Pluralismus dem ethischen 
Monismus vorzuziehen (vgl. a.a. O., 83). Natürlich können wir 
weiterhin darauf hoffen, ein letztes Prinzip zu finden. Ross hält 
es aber für weiser, eine irreduzible Vielheit von Prinzipien zu ak­
zeptieren.

So umfaßt die Liste von prima-facie-Pflichten
a) Pflichten, die auf von einem selbst ausgeführten Handlungen 

beruhen wie z.B. Wahrhaftigkeits- und Wiedergutmachungs­
pflichten;

b) Pflichten, die auf von anderen begangenen Handlungen beru­
hen wie z.B. Dankbarkeitspflichten;

c) die Pflicht verteilender Gerechtigkeit;
d) die Pflicht des Wohlwollens (die eigentliche utilitaristische 

Pflicht, das Gute in der Welt zu maximieren);
e) die Pflicht, anderen nicht zu schaden;
f) die Pflicht, sich selber zu vervollkommnen.
Diese unterschiedlichen moralischen Pflichten können miteinan­
der kollidieren. Läßt sich in solchen Fällen bestimmen, welche 
Pflicht befolgt werden sollte? Ross ist hier skeptisch: Es ist seiner 
Ansicht nach unklar, ob sich Pflichtenkollisionen rational auflö­
sen lassen (vgl. a.a.O., 188). Doch damit wird, wie Ross betont, 
seine intuitionistische Ethik nicht bedroht. Wir wissen, was zu 
tun unsere moralische Pflicht ist, ohne in allen Konfliktfällen die 
richtige Lösung zu kennen. Nach Ross wird daran bloß deutlich, 
daß unser moralisches Wissen begrenzt ist (vgl. a.a.O., 188). Da­
bei können wir uns - so Ross - durchaus auch in Konfliktfällen 
häufig eine Meinung darüber bilden, was die wahrscheinlich rich­
tige Handlung ist (vgl. a.a.O., 190). Und in den Fällen, wo wir 

106

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dazu nicht in der Lage sind, läßt sich bestimmen, welche Hand­
lungen die richtigen Handlungen sein können (vgl. a.a. O., 191).

b. H. A. Prichards Intiütionismus
Wie Ross ist H. A. Prichard ethischer Intuitionist. Dabei vertritt 
Prichard einen Intuitionismus, der dem, was man in der gegen­
wärtigen Diskussion „Partikularismus“ (vgl. IV,3) nennt, sehr na­
he kommt. Entwickelt wird diese Position in dem 1912 veröffent­
lichten Aufsatz „Does Moral Philosophy Rest On a Mistake?“ 
(1968, 1-17) Prichard beschäftigt sich darin zunächst mit der Fra­
ge ,Wieso soll ich moralisch sein?4. Nach Prichard kann diese Fra­
ge, bei der es sich um die zentrale moralische Frage handelt, nicht 
beantwortet werden. Ohne Zweifel kann man z.B. sagen: „Du 
sollst moralisch sein, weil dies deinem Eigeninteresse entspricht.“ 
Doch dies ist, wie Prichard meint, keine Antwort auf die Frage 
„Wieso soll ich moralisch sein?“ (vgl. a. a. O., 3 ff.). Die Frage ,Soll 
ich meine Schulden zurückzahlen?4 kann nur als Frage danach 
verstanden werden, ob es eine moralische Pflicht gibt, Schulden 
zurückzuzahlen. Ist dies der Fall, dann ist - so Prichard - klar, daß 
wir in der entsprechenden Weise handeln sollten. Zu sagen: Ja, 
ich sollte meine Schulden zurückzahlen, aber soll ich meine 
Schulden zurückzahlen?4 ist sinnlos (vgl. a.a.O., 16).

Prichard vertritt wie Ross die Ansicht, daß unsere moralischen 
Pflichten aus sich selbst einsichtig und keines Beweises bedürftig 
sind (vgl. a. a.O., 16 f.). Es wäre, wie Prichard meint, auch unklar, 
worin ein solcher Beweis bestehen könnte. Moralische Pflichten 
lassen sich nicht aus dem, was in einem außermoralischen Sinn gut 
ist, ableiten (vgl. a. a. O., 7). Sie müssen vielmehr als solche er­
kannt werden (vgl. a.a.O., 16: „... can only be apprehended di- 
rectly by an act of moral thinking“). Dabei erkennen wir unsere 
moralischen Pflichten nach Prichard - und damit nähert er sich 
dem ethischen Partikularismus - in den jeweiligen Handlungssi­
tuationen: „(I)f we do doubt whether there is really an Obligation 
to originate A in a Situation B, the remedy lies not in any process 
of general thinking, but in getting face to face with a particular 
instance of the Situation B, and then directly appreciating the Ob­
ligation to originate A in that Situation“ (a.a.O., 17).

Gegen Prichard läßt sich einwenden, daß er das Sollen bloß in 
einem moralischen Sinn versteht. Unterscheidet man aber zwi­
schen einem moralischen und einem rationalen Sollen, dann ist 

107

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Frage ,Wieso soll ich moralisch sein?4 eine Frage, die beant­
wortet werden kann (vgl. Frankena 1958, 47; Brink 1989, 61). Sie 
läßt sich in die Frage übersetzen ,Ist es für mich rational, mora­
lisch zu sein?4. Der andere Einwand, der gegen Prichard und auch 
gegen Ross vorgebracht werden kann, bezieht sich auf deren In- 
tuitionismus. Das zentrale Problem dabei ist, daß sich moralische 
Intuitionen einer argumentativen Überprüfung entziehen. Nach 
Maßgabe unterschiedlicher Intuitionen sind dann auch verschie­
dene, insbesondere gegenseitig sich ausschließende Pflichtenkata­
loge möglich.

3. Der ethische Partikularismus

Teile der Überlegungen von Ross und Prichard werden in den 
Arbeiten von Jonathan Dancy und David McNaughton weiterge­
führt, und zwar unter dem Stichwort,ethischer Partikularismus4. 
Die zentrale These des ethischen Partikularismus lautet: Es gibt 
keine moralischen Prinzipien (vgl. Dancy 1983, 530). Dabei wer­
den moralische Prinzipien als Aussagen über moralisch relevante 
Eigenschaften verstanden. Durch ein Prinzip wie ,Du sollst an­
deren nicht schaden4 wird ,Schaden zufügen4 als in einem negati­
ven Sinn moralisch relevant charakterisiert. Oder umgekehrt wird 
über eine Aussage wie ,Du sollst anderen Freude bereiten4 ,Freu­
de bereiten4 als in einem positiven Sinn moralisch relevant 
bestimmt. Was heißt es nun, die Existenz moralischer Prinzipien 
zu verneinen? Wer dies tut, bestreitet, daß eine Eigenschaft immer 
in derselben Weise moralisch relevant ist (vgl. a.a.O., 540 f.; 
McNaughton 1988, 192 f.). Was damit gemeint ist, illustriert 
McNaughton an folgendem Beispiel (vgl. a.a.O., 193): Eine Re­
gierung überlegt sich, die öffentliche Hinrichtung von Terroristen 
wiedereinzuführen. Sie geht davon aus, daß dies sehr vielen Men­
schen Genugtuung bereiten würde. Ist das ein Grund, der dafür 
spricht, Terroristen öffentlich hinzurichten? Wenn Freude be­
reiten (Genugtuung oder Befriedigung verschaffen u.ä.) in jedem 
Fall in einem positiven Sinn moralisch relevant ist, gibt es zumin­
dest einen Grund, der eine Wiedereinführung dieser Praxis nahe­
legt. Es mag andere Gründe geben, die dagegen sprechen; daß 
diese Praxis Freude bereitet, spricht dafür. Partikularisten bestrei­
ten dies. Ihrer Ansicht nach ist Freude (Genugtuung, Befriedi­

108

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gung u. ä.) in einem Kontext dieser Art nicht positiv, sondern ne­
gativ moralisch relevant. Ganz generell gilt: Die moralische Rele­
vanz von Situationseigenschaften verändert sich nach Maßgabe 
des jeweiligen Kontexts. Die These, daß eine Eigenschaft in allen 
Kontexten in der gleichen Weise moralisch relevant ist, halten 
Partikularisten für eine unbegründete Annahme (vgl. Dancy 
1983, 541). Ihrer Ansicht nach hängt die Relevanz der Eigenschaf­
ten einer Situation von allen anderen Eigenschaften einer Situa­
tion ab (vgl. McNaughton, 1988, 193). Deshalb läßt sich auch von 
keiner Eigenschaft kontextunabhängig sagen, ob sie und in wel­
cher Weise sie moralisch relevant ist. Ob es richtig ist, jemandem 
Freude zu bereiten, läßt sich deshalb nicht losgelöst von der ein­
zelnen Situation, in der dies getan werden soll, bestimmen (vgl. 
McNaughton a.a.O., 190: „(W)e have to judge each particular 
moral decision on its individual merits“). Der Partikularist ver­
tritt eine Situationsethik, derzufolge jede Situation für sich zu be­
urteilen ist. Dabei brauchen wir nach Ansicht der Partikularisten 
keine Prinzipien, um bestimmen zu können, ob eine Handlung, 
die z. B. anderen Freude bereitet, richtig oder falsch ist. Wie Dan­
cy sagt, sehen wir das ohne Umwege über Prinzipien, wenn wir 
die einzelne Handlung betrachten (vgl. Dancy 1983, 543).

In seiner Kritik an moralischen Prinzipien stellt der ethische 
Partikularismus auch die Universalisierbarkeit moralischer Urtei­
le in Frage. Das Prinzip der Universalisierbarkeit besagt: Wenn es 
in der Situation A falsch ist, x zu tun, dann ist es in jeder ähnlichen 
Situation auch falsch, x zu tun (vgl. dazu Sidgwick 1907, 380; Ha- 
re 1963, 12). Der ethische Partikularist weist dieses Prinzip zu­
rück (vgl. Dancy 1983, 544): Die Situation B kann alle Eigenschaf­
ten haben, die in der Situation A x falsch machen; sie ist insofern 
in den relevanten Hinsichten von der Situation A nicht zu unter­
scheiden. Das reicht aber nicht aus, x auch in der Situation B als 
falsch anzusehen. In der Situation B können nämlich zusätzlich 
Eigenschaften vorliegen, die x zu einer moralisch richtigen Hand­
lung machen (vgl. Dancy 1981, 379). Nach Ansicht der ethischen 
Partikularisten muß das Prinzip der Universalisierbarkeit abge­
lehnt werden.

Gegen den ethischen Partikularismus können drei Einwände 
vorgebracht werden:

a) Es ist fraglich, ob eine Situationseigenschaft ihre moralische 
Relevanz in Abhängigkeit ihres Kontextes wechselt. Es mag sein, 

109

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


um das Beispiel von McNaughton zu nehmen, daß Freude am 
Leiden anderer schlecht ist. Daraus folgt aber nicht, daß Freude 
haben oder bereiten als solche nicht gut sind. Betrachten wir fol­
gendes Beispiel: Man kann sagen, daß es gut ist, 10000 Mark zu 
erhalten. Es ist aber schlecht, wenn ein Massenmörder 10000 
Mark bekommt, weil er - so ließe sich sagen - dieses Gut nicht 
verdient. Aussagen über verdiente und unverdiente Freuden las­
sen sich verallgemeinern. In gleicher Weise könnte man sagen, daß 
Menschen, die andere leiden sehen wollen, nicht dadurch, daß 
man ihnen Freude bereitet, belohnt werden sollten (vgl. dazu Le­
mos a,. a. O., 43 ff.). Nur gute Menschen - so könnten wir sagen - 
sollten Gutes erfahren. Dies aber unterstellt, daß Freude als sol­
che gut ist. Man kann also durchaus Freude als gut und gleich­
zeitig Freude am Leiden als schlecht ansehen.

b) Nach Ansicht der Partikularisten nehmen wir die moralische 
Qualität einer Handlung direkt wahr, ohne dabei auf moralische 
Prinzipien angewiesen zu sein. Doch wie kann man etwas als mo­
ralisch gut bzw. moralisch verwerflich wahrnehmen, ohne zuvor 
einen Begriff moralisch relevanter Eigenschaften zu haben? Un­
klar ist, wie sich ohne Prinzipien moralisch relevante von mora­
lisch irrelevanten Eigenschaften unterscheiden lassen. Unklar ist 
auch, wie wir etwas als in einem positiven Sinn moralisch relevant 
wahrnehmen können, wenn wir nicht davon ausgehen können, 
daß Freude zu bereiten z.B. prima facie moralisch gut ist.

c) Man könnte auch ausdrücklich unterscheiden zwischen dem 
absichtlichen Bereiten von Freude und der Freude, die wir ande­
ren ohne Absicht bereiten. Auch in diesem Zusammenhang wür­
de der Partikularist vielleicht sagen, Freude habe eben nicht im­
mer den gleichen Wert oder die gleiche moralische Bedeutung. Ihr 
Wert variiere, je nachdem, ob sie absichtlich oder unabsichtlich 
herbeigeführt werde. Hier muß man allerdings zwischen morali­
schem und außermoralischem Wert unterscheiden. Freude (Lust, 
Befriedigung) wird oft als moralisch neutraler oder außer­
moralischer Wert bezeichnet. Dagegen hat der gute Wille, ande­
ren Freude zu bereiten, immer einen sittlichen Wert, wenn auch 
vielleicht keinen absoluten oder unbedingten, wie Kant meint. 
Der zusätzliche, sittliche Wert absichtlich herbeigeführter Freude 
oder Lust hat seinen Ursprung nicht in situationsbedingten 
Schwankungen des außermoralischen Wertes von Lust, sondern 
im guten Willen des Akteurs. Der Wertunterschied zwischen ab­

110

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sichtlich herbeigeführter und zufällig erzeugter Lust läßt sich 
demnach ohne Rückgriff auf die partikularistische These befriedi­
gend erklären.

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V Die metaethische Krise (Wolf)

Die sog. Metaethik hat sich in der ersten Hälfte dieses Jahrhun­
derts unter dem Einfluß von Moores und Wittgensteins (vgl. 
Johnston 1989) Philosophie entwickelt. Von Moore ging die An­
regung aus, metaphysische Sachfragen auf Fragen zu verlagern, 
was wir eigentlich meinen, wenn wir z.B. „Substanz“, „Außen­
welt“ oder „gut“ sagen. Wittgenstein ging in seiner Spätphiloso­
phie noch einen Schritt weiter, indem er sog. metaphysische Fra­
gen durch Fragen der Formulierung dieser Probleme ersetzte. 
Der frühe Wittgenstein steht für den Schock, den der Neopositi­
vismus ausgelöst hat: Fragen der Ethik und des sinnvollen Lebens 
sind keiner streng wissenschaftlichen Behandlung zugänglich, al­
so muß man über sie schweigen. Der späte Wittgenstein steht da­
gegen für eine flexiblere Sprachphilosophie, welche die Vielfalt im 
Gebrauch der Sprache respektiert und die auf Eigenarten des 
„moralischen Sprachspiels“ eingeht. Damit ist der Weg aus der 
Aporie einer bloß destruktiven Sprachkritik hin zu einer kon­
struktiven Metaethik geebnet.

Über die Aufgaben der Metaethik gibt es unterschiedliche Auf­
fassungen. Die Analyse der Moralsprache kann als Vorbereitung 
der normativen Ethik durch eine Klärung der Bedeutung moral­
sprachlicher Ausdrücke praktiziert werden - wir sprechen von 
der propädeutischen Metaethik. Sie kann jedoch auch als Ersatz 
für inhaltliche Diskussionen verstanden werden. Im zweiten Fall 
sprechen wir von therapeutischer Metaethik, d. h. vom Vorhaben, 
metaphysische Probleme, zu denen auch moralische Kontrover­
sen gerechnet werden, als Scheinprobleme aufzulösen. Die Elimi­
nation der Metaphysik (vgl. Ayer 1970, Kap. 1; Nielsen 1971) 
kommt dadurch zustande, daß wir uns von den Verhexungen der 
Sprache befreien.

Betrachtet man alle Arten von Werturteilen als metaphysische 
Scheingebilde (vgl. Carnap und Russell, zitiert und kritisiert in 
Stevenson 1944, 266), so bleibt kein Raum mehr für eine wissen­
schaftliche Behandlung der normativen Ethik. Diese Haltung 

112

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


richtet sich gleichermaßen gegen idealistische und naturalistische 
Formen der normativen Ethik. Die ersten Attacken des Neoposi­
tivismus gegen die Metaphysik haben die Disziplinen der Moral­
philosophie, aber auch der Ästhetik und der Theologie, in eine 
tiefe Krise gestürzt. Die metaphysikfeindliche Haltung kann sich 
zu einem generellen Sinnlosigkeitsverdacht gegenüber allen 
Äußerungen verdichten, die sich nach keinen uns geläufigen wis­
senschaftlichen Verfahren (Rechnen, Beobachten, Definieren etc.) 
überprüfen lassen. Die Möglichkeit synthetischer Urteile a priori, 
die nach Kant das Terrain der Metaphysik abstecken, wird bestrit­
ten. Sätze sind entweder analytisch, d. h. durch Definition wahr 
oder falsch - dann informieren sie nicht über die Welt; oder sie 
sind synthetisch, und dann sind sie durch Erfahrung überprüfbar.

Die analytische Philosophie hat sich seit den neopositivisti­
schen Anfängen rasant entwickelt. Einige „Dogmen des Empiris­
mus“ wurden innerhalb der analytischen Philosophie bereits in 
den fünfziger Jahren heftig attackiert. Die Dichotomie zwischen 
analytischen und synthetischen Urteilen und das Ideal einer theo­
riefreien Erfahrung gerieten - z.T unter dem Einfluß des philo­
sophischen Pragmatismus - unter Beschuß. In den achtziger 
Jahren dieses Jahrhunderts folgte dem „linguistic turn“ ein „epi- 
stemological turn“, d.h. eine Rückkehr zu klassischen Fragen der 
Erkenntnis und Metaphysik. Das Erscheinungsbild von analyti­
scher Philosophie als Logik und Sprachanalyse wird abgelöst von 
einem erweiterten Verständnis. Auch im Bereich der Ethik wird 
der Status moralischer Wahrheiten, Fakten und Erkenntnisse neu 
untersucht. Ethischer Realismus und Kognitivismus erhalten eine 
neue Chance (vgl.u. VI).

Die wichtigsten Grundsteine einer nonkognitivistischen Me­
taethik wurden in der ersten Hälfte dieses Jahrhunderts gelegt; 
diese Anstrengung gipfelt in Stevensons Ethics and Language 
und Hares The Language of Morals. Diese metaethischen Sy­
steme traten mit dem Anspruch auf, normativ-ethisch neutral zu 
sein. Sie legten den Finger auf den nonkognitiven Gebrauch der 
Sprache. Wir gebrauchen die Sprache nicht nur für Aussagen, son­
dern auch, um damit Wünsche, Gefühle und Einstellungen auszu­
drücken und jene anderer zu beeinflussen. Es gibt Grenzen der 
Rationalität in der Ethik und eine besondere Bedeutung von 
nicht-rationalen Mitteilungen.

„Metaethik“ war ursprünglich der Name für die Analyse des 

113

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


moralischen Vokabulars. Sprachanalyse galt als „wissenschaftli­
cher“ als inhaltliche Normierung. Im Einflußbereich des sog. 
Neopositivismus (vgl. Haller 1993) versprachen sich Autoren 
wie Alfred Jules Ayer und Charles Stevenson von der systemati­
schen Beschäftigung mit der Moralsprache wesentliche Auf­
schlüsse über die Besonderheit von Wertfragen. Irreführende 
Eigenschaften der Alltagssprache wurden schonungslos kritisiert. 
Alltägliche moralische Urteile erwecken aufgrund ihrer gramma­
tikalischen Form und infolge der mit ihnen beanspruchten Auto­
rität den Eindruck, es handle sich um echte, d. h. wahrheitsfähige 
und informative Aussagen über die Realität. Sätze wie „Es gibt 
keine Gerechtigkeit auf Erden“ haben die Form negativer Exi­
stenzaussagen, und „X ist gut“ sieht aus wie eine gewöhnliche 
Prädikation oder eine Beschreibung. Doch ist der Schein der 
Oberflächengrammatik nicht trügerisch? Drücken solche Formu­
lierungen überhaupt wahrheitsfähige Aussagen aus?

1. Die neopositivistische Sinnkritik und
die Neutralität der Metaethik

Eine nachhaltige Erschütterung des wissenschaftlichen Selbstver­
ständnisses der sog. Geisteswissenschaften wurde bereits durch 
den Positivismus im 19. Jahrhundert ausgelöst. Damals ging es 
Verteidigern der sog. „Geisteswissenschaften“ darum, deren eige­
ne Methode oder eigenen Gegenstandsbereich zu charakterisie­
ren. Der Neopositivismus des frühen 20. Jahrhunderts dagegen 
orientierte sich fast ausschließlich an der Mathematik und den 
Naturwissenschaften; Zielscheibe seiner Kritik waren metaphysi­
sche Sätze, zu denen alle Werturteile gezählt wurden.

Die Neopositivisten waren nicht nur skeptisch gegenüber der 
Leistungsfähigkeit der Alltagssprache, sondern - was vielleicht 
weniger bekannt ist - auch gegenüber einer verbreiteten Anma­
ßung in Wertstreitigkeiten. Sie waren nämlich der Auffassung, 
daß Angehörige der scientific community keine spezielle morali­
sche Kompetenz haben. Wissenschaftler haben kein normativ­
ethisches Sonderwissen, sondern bestenfalls eine metaethische 
Kompetenz, nämlich die Fähigkeit, besonders hartnäckigen, in 
der (moralischen) Alltagsprache verwurzelten Illusionen korri­
gierend entgegenzutreten. Zielscheibe der Kritik war der ethische 

114

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kognitivismus, der besagt, Werturteile seien wahrheitsfähige Ge­
bilde nach dem Muster gehaltvoller Aussagen über eine Wirklich­
keit.

Macht das Programm einer neutralen Sprachanalyse überhaupt 
Sinn? Ein Beispiel mag den Vorzug einer moralisch neutralen me­
taethischen Regulierung bestätigen: die Verwendung des Aus­
drucks „Mensch" in der Abtreibungsdebatte (vgl. Singer 21994, 
118 f., 195 f.). In einem sehr weiten und bloß biologisch präzisier­
baren Sinne sind alle Wesen von der Zeugung bis zum Tod, sofern 
sie zu unserer Spezies gehören, Menschen. Der kleinste gemein­
same Nenner aller Menschen ist nicht so sehr Vernunftfähigkeit 
oder andere verborgene Ziele des „wahren Menschseins", son­
dern ein Typus von genetischer Information, der bei der Ver­
schmelzung von Ei- und Samenzelle zustandekommt. Kann man 
aus dieser faktischen Gemeinsamkeit jedoch die Forderung ablei­
ten, auch Föten seien menschliche Wesen und daher menschlich 
zu behandeln? Kann sich ein Abtreibungsgegner auf die Über­
zeugungskraft der rhetorischen Frage verlassen, die lautet: „Sind 
Föten etwa keine Menschen?"

Es wird gerne übersehen, daß diese Art von Rhetorik mit einer 
Verschiebung des Ausdrucks „Mensch" und „menschlich" ope­
riert, nämlich mit einem unbemerkten oder jedenfalls nicht signa­
lisierten Übergang von „Angehöriger der Spezies homo sapiens" 
zu „Wesen mit Bewußtseinsqualitäten". Wird nun diese Unter­
scheidung im moralischen Vokabular nicht zuvor getroffen, son­
dern eine umfassende Explikation (eine „Wesensdefinition" des 
Menschen, die auf alle Exemplare unserer Spezies zutreffen soll) 
eingeführt, so wird damit ein populärer Sprachgebrauch gut wi­
dergespiegelt. Wer wagt es schon, der Formel, daß alle Menschen 
menschlich zu behandeln seien, öffentlich zu widersprechen? Bei 
genauerem Hinsehen erweist sich jedoch der Ausdruck ,Mensch* 
als zweideutig: Einmal ist er ein moralisch neutraler Klassifika­
tionsbegriff, und ein anderes Mal ist er ein moralischer Bewer­
tungsbegriff. Mit dieser Aquivokation wird eine schwierige mo­
ralische Entscheidung erschlichen. Die Rede vom ,Menschen* in 
diesem (empirisch nicht verifizierbaren) Sinne verschafft den Ab­
treibungsgegnern leichtes Spiel. Ihr rhetorischer Sieg ist rasch er­
kauft. Die Verschmelzung (oder Konfusion) der biologischen und 
„humanistischen" Definition führt zu einer hybriden Konzep­
tion. Es handelt sich um eine „persuasive Definition" (Stevenson 

115

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1938). Doch der Nachteil besteht darin, daß die Anwendung der 
hybriden Konzeption von Mensch auf Angehörige unserer Spe­
zies ohne Ansätze zu personalen Eigenschaften umstrittene nor­
mative Fragen (wie: Ist Abtreibung moralisch verwerflich?) durch 
sprachliche Verschleierung, gleichsam hinter dem Vorhang beant­
wortet. Insofern ist also eine Explikation des Prädikators 
„Mensch“, welche der genannten Unterscheidung Rechnung 
trägt, neutraler.

Ist die neutralere Definition etwa unbrauchbar? Ist die morali­
sche Neutralität der Metaethik (vgl. Lenk 1973\ falls sie möglich 
sein sollte, ein Vorzug oder nicht? Sie mag als Makel erscheinen, 
wenn man von der Metaethik direkte Entscheidungshilfe oder 
den Ersatz der normativen Ethik (im Sinne der therapeutischen 
Metaethik) erwartet; doch Neutralität ist eine Tugend, wenn 
man von der Metaethik im Sinne einer propädeutischen Spracha­
nalyse lediglich die Vorbereitung einer möglichst transparenten 
Diskussion erwartet, in der Pro- und Contra-Argumente explizit 
und unterscheidbar an den Tag treten. Sie dient der besseren Ver­
ständigung und der Vorbereitung auf den inhaltlichen Disput, der 
sich von einem verdeckten Streit um Worte unterscheidet. Meta­
ethik sollte sogar so formal bleiben, daß sie nicht einmal eine Vor­
entscheidung für den Universalismus und gegen den Partikularis- 
mus fällt. Denn es ist voraussehbar, daß die Diskussion über Sinn 
und Nutzen allgemeiner Prinzipien in der Ethik (und Erziehung) 
immer wieder in veränderter Gestalt aufflammen wird (vgl. 
IV, 3).

Unhaltbar ist die Verbindung der Metaethik mit einem sog. 
„ordinary language approach“. Metaethik enthält nicht nur Be­
schreibungen der Alltagssprache - ein solches Programm ist ziel- 
und uferlos -, sondern auch reformierende Definitionen, welche 
den faktischen Sprachgebrauch teilweise verändern. Definieren, 
Präzisieren und Explizieren sind normative Tätigkeiten - ihre 
obersten Normen sind Klarheit, Nichtzirkularität und Fruchtbar­
keit für Theorien. Dies sind zwar nicht im engeren Sinne morali­
sche Normen, aber es sind methodologische Normen, die v.a. der 
besseren Verständigung dienen. Der Nutzen metaethischer Erör­
terungen bemißt sich nach diesen Normen. Die Neutralität der 
Metaethik kann nicht, wie das ein puristischer Alltagssprachen- 
Ansatz und ein krasser Positivismus nahelegen, auf jegliche Nor­
mierung verzichten.

116

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Der Emotivismus

Der empfindlichste Schlag wurde dem traditionellen ethischen 
Kognitivismus (der die Möglichkeit genuiner Werterkenntnisse 
voraussetzt) vom ethischen Emotivismus versetzt. Werturteile 
sind - abgesehen von ihren beschreibenden Elementen - im Kern 
expressive Gebilde. Sie drücken Gefühle, Wünsche oder Einstel­
lungen aus und sind insofern keine wahren oder falschen Aussa­
gen über die Welt. Zu den wichtigsten Vorläufern des Emotivis­
mus werden u.a. Hume und Spinoza (vgl. Stevenson 1944^ 115) 
gezählt.

George Edward Moore (vgl. Moore 1903} versuchte zu zeigen, 
daß das Gute keine natürliche Eigenschaft sein kann. Er war je­
doch kein Empirist, sondern ein Platoniker, der glaubte, das Gute 
bestehe in einer nicht-zusammengesetzten und nicht-natürlichen 
Eigenschaft. Der Emotivismus gibt sich mit dieser Lösung nicht 
zufrieden. Er will das Problem an der sprachphilosophischen 
Wurzel ausrotten: Die typische Verwendung von Urteilen wie 
„X ist gut“ oder „Du sollst x tun“ dient weder der Bezeichnung 
natürlicher noch nicht-natürlicher Eigenschaften, sie dient nicht 
einmal der Bezeichnung innerer Zustände. Dieser letzte Punkt ist 
wichtig, wurde doch - unter anderem durch eine Stelle bei Hume 
(vgl. Hume 1973, II, 210f.), die dem bekannten Abschnitt über 
,sein‘ und ,sollen4 vorausgeht - gelegentlich die Auffassung ver­
treten, die Lösung des Dilemmas, ob Werturteile „matters of 
facts“ oder „relations of ideas“ bezeichneten, bestehe in der Aner­
kennung der zweiten Option. Auch dieser „primitive Subjektivis­
mus“, für den Werturteile ausschließlich Bezeichnungen von Ge­
fühlen, Wünschen oder Einstellungen des jeweils Sprechenden 
sind, verkennt den nicht-beschreibenden Anteil von Werturteilen. 
Ein Werturteil dient nicht der Feststellung oder Beschreibung, 
sondern dem Bekenntnis und dem Versuch, andere möglichst 
wirksam umzustimmen.

Es gibt eine rudimentäre Form von Emotivismus, welche die 
Frage der Geltung von Gründen vollständig psychologisiert. Die­
se primitive Variante, nach der gilt, was wirkt, erzeugt ein inter­
essantes Paradoxon. Zu den wirksamen Mitteln können nämlich 
ausgerechnet jene falschen Theorien gehören, die Werturteile 
dogmatisch als Aussagen (oder göttliche Befehle) interpretieren, 
also jene kognitivistischen oder metaphysischen Auffassungen, 

117

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die einer kritischen Untersuchung - wie Emotivisten meinen - 
nicht standhalten.

Oft wurde der Emotivismus als Amoralismus oder Nihilismus 
mißverstanden. Sogar ein zeitgenössischer Autor nennt ihn auf 
leicht irreführende Weise einen „gemäßigten Nihilismus“ (Har- 
man 1981, 23 f., aber auch 54!). Der Emotivismus wird häufig als 
unangemessen zurückgewiesen, weil er jeglichen rationalen Gel­
tungsanspruch der Moral untergrabe. Diese Einschätzung mag 
auf primitive Formen des Emotivismus zutreffen. Sicher trifft sie 
nicht auf die Theorie zu, die Charles Stevenson (Stevenson 1944\ 
1963) ausgearbeitet und deren zentrale Thesen er bereits 1937 ver­
öffentlicht hat (Stevenson 1974).

Der ethische Emotivismus, der von Stevenson und Paul Ed­
wards (Edwards 1955) verfeinert wurde, ist primär eine Theorie 
der Bedeutung von Werturteilen. Ausgangspunkt ist der scharfe 
Kontrast zwischen wissenschaftlicher Erkenntnis und subjekti­
ven Werteinstellungen. Gelten wissenschaftliche Hypothesen als 
empirisch überprüfbare, wahrheitsfähige Gebilde, so bleibt in 
Werturteilen ein Kern subjektiver Einstellung bestehen, der sich 
nicht in Beschreibung oder Tatsachenfeststellung auflösen läßt. 
Uneinigkeiten in der Moral beschränken sich nicht immer auf 
Meinungsverschiedenheiten („disagreements in belief“). Häufig 
involvieren sie Kollisionen von Einstellungen („disagreements in 
attitudes“, vgl. Stevenson 1948). Dabei handelt es sich um Hand­
lungsdispositionen, die zwar de facto meist mit bestimmten Mei­
nungen (und anderen Überzeugungen) teils logisch, vorwiegend 
aber kausal verknüpft sind. Das Phänomen, daß Personen die 
gleichen für einen Streitfall einschlägigen Fakten akzeptieren, 
aber dazu unterschiedliche Einstellungen haben, ist ein Anhalts­
punkt für die relative Selbständigkeit solcher Einstellungen. Ein­
stellungen werden durch den Meinungsvorrat einer Person nur 
unvollständig determiniert.

Was Stevenson vom komplizierten (meist kausalen, gelegent­
lich auch logischen) Zusammenspiel von Deskriptivem (generel­
ler: Kognitivem) und Emotivem sagt, hat auch unabhängig von 
seiner problematischen Bedeutungstheorie bleibendes Interesse. 
Die Hervorhebung und Unterscheidung des Emotiven, d.h. des­
sen, was Gefühle, Wünsche und Einstellungen ausmacht, ist nach 
Stevenson ein nützliches Instrument der Analyse. Er behauptet 
nicht, daß das Emotive völlig unabhängig existiere oder wirke 

118

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder daß es einen Sammelbegriff für alles wissenschaftlich 
Zwecklose oder gar Zweckwidrige bilde. Nicht alles Emotive ist 
per se konfus oder das Resultat einer Konfusion (78). Vielmehr 
trifft es zu, daß Deskriptives und Emotives fast immer zusammen 
auftreten und sich wechselseitig „färben“. Dennoch rechtfertigt 
sich die begriffliche Unterscheidung, insbesondere zur Charakte­
risierung jener Fälle, in denen sich die deskriptive Bedeutung ei­
nes Terms wandelt, während seine emotive konstant bleibt. So 
wird etwa ,Demokratie* meist zustimmend, aber mit verschiede­
ner deskriptiver Bedeutung verwendet (vgl. Stevenson 1944, 72). 
Interessant ist, daß selbst typisch emotive Ausdrücke wie ,gut‘ 
fast immer auch deskriptiv, gelegentlich sogar emotiv inaktiv ver­
wendet werden - etwa dann, wenn der Historiker konstatiert, daß 
Kindstötung in Sparta gut war, aber nicht in Athen (83 f.). Hare 
wird vom „inverted commas use“ von „sollen“ sprechen (Hare 
1972, 206-211).

Alasdair Maclntyre hat die emotivistische Analyse sozial- und 
kulturkritisch interpretiert und behauptet, daß, wenn der Emoti- 
vismus wahr sei, die Unterscheidung zwischen manipulativen 
und nicht-manipulativen Beziehungen trügerisch sei (vgl. Macln­
tyre 1987, 42). Diese Schlußfolgerung ist jedoch falsch. Wenn der 
Emotivismus auf den Unterschied zwischen „disagreement in be­
lief“ und „disagreement in attitude“ aufmerksam macht, heißt das 
gerade nicht, daß er den Unterschied zwischen beiden verdunkelt. 
Vielmehr will er, ähnlich wie Hume mit seinen bekannten Unter­
scheidungen von ,sein* und ,sollen* (Vgl. Hume 1973, II, 211 f. 
[= Treatise of Human Nature, dritter Teil, erstes Buch, erstes Ka­
pitel]; vgl. Hudson 1969-, Thomas 1993, 153-160; Snare 1992, 
Kap. 6) auf einen Übergang aufmerksam machen, der oft über­
sehen wird. Der ethische Emotivismus behauptet also nicht 1-3:

1) Der Unterschied zwischen Tatsachenbehauptungen und Wert­
ungen ist fließend; die Unterscheidung läßt sich de facto nicht 
aufrechterhalten.

Bei Stevenson findet sich jedoch das von John Dewey inspirier­
te Zugeständnis, daß der vermeintliche Dualismus von Werten 
und Fakten eher einer graduell verschiedenen Verteilung dersel­
ben in Ethik und Wissenschaft entspricht. Werturteile sind im Be­
reich der Moral häufiger anzutreffen als im Bereich der Wissen­
schaften. (Vgl. insbesondere Stevenson 1944, 282)

119

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2) In ethischen Diskussionen geht es häufiger um subjektive 
Einstellungen als bloß um Tatsachenurteile.

Die emotive Theorie beansprucht, alle Fälle von Werturteilen 
abzudecken. Dabei kommen aber Unterscheidungen zwischen 
moralischen und nicht-moralischen Wertungen bzw. zwischen 
Werten und Normen zu kurz. (Zur Kritik vgl. Stroll 1954, 
Urmson 1968 und White 1963, Kap. 11-12)

3) Der Unterschied zwischen bloßer Manipulation des Willens 
und argumentativer Überzeugung ist eine bloße Illusion.

Diese drei Unterstellungen, die typisch sind für Maclntyres 
oberflächliche Lesart des ethischen Emotivismus, werden von 
Stevenson ausdrücklich zurückgewiesen. Ja er behauptet gerade­
zu das Gegenteil, nämlich:

4) Werturteile und deklarative Urteile lassen sich für die Praxis 
hinreichend unterscheiden, und zwar mit Hilfe der Unterschei­
dung von „beliefs“ und „attitudes“.

So könnten wir nach einem Beispiel von Stevenson sehr wohl 
unterscheiden, ob ein Schachexperte im Spiel mit einem Anfänger 
aus einem Irrtum heraus einen Fehlzug macht oder ob er den An­
fänger aus Wohlwollen gewinnen läßt (Stevenson 1944, 7). Im 
ersten Fall handelt es sich um ein kognitives Versagen, im zweiten 
Fall um einen Akt wohlwollender Täuschung (pia fraus), welcher 
der Ermutigung des Anfängers dienen soll. Mit dem Festhalten an 
der praktischen Unterscheidbarkeit von Werten und Fakten ver­
einbar ist es, daß es irritierende Zweifelsfälle und Übergangs­
formen gibt und daß sich Stevenson außerstande sieht, ein allge­
meines Kriterium für diese Unterscheidung oder die parallele 
Unterscheidung von „belief“ und „attitude“ (bzw. desire, interest 
etc.) anzugeben.

5) Wir müssen die Doppelnatur von ethischen Uneinigkeiten 
beachten. Einstellungen und Meinungen spielen beide ihren Teil 
und müssen in ihrer engen (meist kausalen) Beziehung studiert 
werden (Stevenson 1944, 19).

Stevenson glaubt, daß es zwischen Meinungen und Einstellun­
gen selten rein logische, häufig nur kausale Beziehungen gibt. 
Über diese These ließe sich streiten. Insbesondere Stevensons 
Restriktion von Rationalität auf verifizierte Meinung oder logi­
sche Konsistenz ist diskutabel, wie wir noch sehen werden. 
Trotzdem sind die Rationalitätsbedingungen der Informiertheit 
und der Konsistenz nicht zu verachten, ja sie bieten einen soli­

120

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Schutzschild gegen irrationale Weltanschauungen. Allein die 
strenge Beachtung dieser minimalen Bedingungen von Rationali­
tät könnte gegen die Versuchungen der totalitären und irrationa­
len Weltanschauungen immunisieren, obwohl diese minimalen 
Bedingungen noch kein hinreichendes Kriterium für wahre Mo­
ral sind - ,wahr‘ dient häufig der Formulierung persuasiver De­
finitionen.

Im Unterschied zu einer verbreiteten Auffassung reduziert der 
Emotivismus Uneinigkeiten in der Ethik nicht auf bloße Einstel­
lungskonflikte. Dies trifft allenfalls auf eine rohe Frühform des 
Emotivismus zu, die z.B. Alfred Julius Ayer (vgl. Ayer 1970) in 
den dreißiger Jahren vertreten hat. Stevenson begeht nicht den 
Fehler, Werturteile aller Art auf Exklamationen, Imperative oder 
Wünsche zu reduzieren. Er bestreitet ausdrücklich, daß sein erstes 
und vereinfachendes Analysemodell für ,X ist gut4 nämlich: ,Ich 
billige x - tue desgleichen!4 dasselbe bedeute wie ,Was auch immer 
jemand billigt, ist gut4. Eine solche Gleichsetzung würde zu ei­
nem „linguistischen Chaos44 (Stevenson 1944., 107) führen. Es wä­
re nicht mehr möglich, zu unterscheiden zwischen „Ich billige x“ 
und „X ist es wert, gebilligt zu werden44. Eine ähnliche Konfu­
sion, nämlich zwischen „desired44 und „desirable“, hat man wie­
derholt John Stuart Mills Beweis des Utilitarismus vorgeworfen. 
Stevenson kann sich von solchen Konfusionen distanzieren, denn 
sein Analysemodell hat den Status eines metaethischen Vor­
schlags, der sich als Interpretament für die Flexibilität der Moral­
sprache bewähren muß und daher nicht zu verwechseln ist mit 
der Empfehlung einer „willigen (und allerdings inkonsistenten) 
Alltoleranz [...], anstelle von aktiver Teilnahme an Uneinigkeiten 
der Einstellung44. Stevenson kann also die klassische Formel ak­
zeptieren, daß das Gute nicht das ist, was de facto geliebt wird, 
sondern das Liebenswerte - obwohl er ihr keinen analytischen 
Nutzen zugesteht.

Stevenson unterscheidet zwei Analysemuster, ein simpleres, 
das die deskriptive Mitbedeutung auf die Mitteilung der Einstel­
lung des Sprechenden einschränkt, und ein komplexeres, das die 
deskriptive Bedeutungskomponente mit persuasiven Definitio­
nen erweitert. Beide Analysemuster sind nützliche Instrumente, 
und keines schließt die Rolle der Informiertheit aus. „Beliefs are 
the guides to attitudes ...“ (Stevenson 1944, 18)

6) Es besteht ein wichtiger Unterschied zwischen bewußter, 

121

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kontrollierter Meinungsänderung und unbewußter Einflußnah­
me durch sog. persuasive Definitionen (vgl. Stevenson 1938).

Die emotive Theorie verdunkelt nicht den Unterschied zwi­
schen argumentativer Überzeugung und bloßer Propaganda oder 
Manipulation, sondern sie macht vielmehr auf diesen Unterschied 
und die damit verbundenen Verdunkelungsgefahren aufmerksam. 
Sie entlarvt eine Reihe von Strategien der Einflußnahme, die 
nicht-rational, aber deshalb nicht notwendig irrational (z.B. auf 
falschen Informationen basierend) sind. Sie zeigt, wo die Grenzen 
zwischen kontrollierter Meinungsänderung und den schwer kon­
trollierbaren Folgen der Anwendung von Rhetorik und Sugge­
stion liegen. Wir können an einen Punkt gelangen, wo uns nichts 
übrigbleibt, als auf Rhetorik auszuweichen - wichtig ist nur, daß 
wir dabei erkennen, welches Spiel wir spielen (und welches mit 
uns gespielt wird). Dieser Punkt ist dann erreicht, wenn sich un­
terschiedliche Beurteilungen durch Ergänzungen oder Berichti­
gungen des Informationsstandes der Partizipanden nicht mehr 
wesentlich verändern lassen, wenn ein tieferliegender Gegensatz 
der Einstellungen bemerkbar wird. An diesem Punkt eröffnet sich 
ein Abgrund zwischen Fakten und Werten - ein Abgrund, der seit 
Hume und - unter veränderten Vorzeichen - seit Moore (vgl. 
Darwall, Gibbard, Railton 1992', Darwall 1989) den Ausgangs­
punkt der meisten sog. metaethischen Diskussionen bildet.

Für Stevenson sind sog. emotive Bedeutungen völlig außerwis­
senschaftlich. Er spricht von „extrascientific meaning“ (Stevenson 
1944, 21). Er gibt zu, daß es ausnahmsweise auch in wissenschaft­
lichen Diskussionen „disagreements in attitudes“ geben kann 
(vgl. Stevenson 1944, 282-290). Diese Kontrastierung von Wis­
senschaft und Wertungen sollte nicht übertrieben werden 
(266 f.), sind doch auch nicht-rationale Appelle in Faktenannah­
men und anderen Einstellungen eingebettet.

Stevensons kausale Bedeutungstheorie, die er in seinem Haupt­
werk nur sehr fragmentarisch skizziert, hat kaum Nachfolger ge­
funden. Seine Analyse des expressiven und evokativen Gehalts 
von Werturteilen läßt sich jedoch auch unabhängig von dieser 
problematischen Bedeutungstheorie verteidigen (vgl. Gibbard 
1990). Im Unterschied zu Kant trägt Stevenson den Unterschei­
dungen zwischen Handlungsanreiz und Handlungsgrund, Ansta­
cheln und Anleiten (vgl. Falk 1953), Überzeugen und Überreden 
wenig Rechnung. Problematisch an einer primitiven Variante des 

122

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Emotivismus ist die Tendenz, gute Gründe auf kausal relevante 
Gründe zu reduzieren (vgl. Spectator 1993, 61). Stevenson richtet 
sich aber gerade gegen die Vorstellung einer vollständigen Deter­
mination von Einstellungen durch Meinungen. Damit läßt er zu­
mindest Raum für die Entwicklung von Kriterien zur Unterschei­
dung von guten und schlechten Gründen (vgl. Stevenson 1944, 
114). Diese Kriterien haben jedoch kein metaethisches Funda­
ment, sondern müssen im normativen Streit erarbeitet werden. 
Dieser Streit mit Hilfe der „zwingenden Begriffe" von ,sollen* 
und ,Pflicht* dürfe nicht, wie Stevenson mit Verweis auf John De- 
wey sagt, losgelöst werden von einem Verständnis der menschli­
chen Natur, sonst drohe die Gefahr der unnötigen Vermehrung 
von Einstellungskonflikten bis hin zur Erzeugung pathologischer 
Verbote (Stevenson 1944^ 100).

3. Der universale Präskriptivismus

Hare hat im Anschluß an Stevenson die eingängigste Formel zur 
Analyse der moralischen Sprache geprägt: den universalen Prä­
skriptivismus. Moralische Urteile sind - in ihrer typischen Ver­
wendung - praktisch verbindlich und verallgemeinerbar. Diese 
Auffassung ist bestechend, vermeidet sie doch die von Hare uner­
müdlich kritisierten Schwächen des Deskriptivismus. Sie ent­
spricht sogar dem Geist von Kants Charakterisierung der Ethik 
als Antwort auf die Frage: „Was soll ich tun?** mittels eines Tests 
der Verallgemeinerung.

Hare bezeichnet die Neigung, Werturteile (ausschließlich oder 
primär) für gewöhnliche Aussagen zu halten, als Deskriptivismus 
(Hare 1974). Dieser ist nach ihm die Wurzel aller falschen oder 
konfusen ethischen Theorien. Der Deskriptivist verkennt die Tat­
sache, daß aus moralischen Ausdrücken, wenn sie in echten (nicht 
bloß zitierenden oder ironischen) Werturteilen vorkommen, lo­
gisch Imperative folgen. Damit ist das Fundament gelegt für eine 
Logik des praktischen Schließens, die auch ohne den Transport 
von Wahrheitswerten von den Prämissen zur Konklusion aus­
kommt. Um Voraussetzung eines praktischen Syllogismus zu 
sein, muß ein Prinzip lediglich ernsthaft akzeptiert werden. Die­
ses Element der persönlichen Entscheidung läßt sich durch keine 
angeblichen moralischen Fakten stützen. Die Ableitbarkeit von 

123

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imperativen erklärt auch die selbstbindende oder präskriptive 
Kraft moralischer Urteile für den Sprechenden selber, denn prak­
tischen Syllogismen folgen nicht nur an andere gerichtete, son­
dern auch selbstadressierte Imperative.

Doch wie begründet Hare seine Theorie? Eine im engeren Sin­
ne Kantische Begründung in einer metaphysisch interpretierten 
Vernunftnatur des Menschen kommt für ihn nicht in Frage. Er 
steht Kants metaphysischen Auffassungen ablehnend gegenüber. 
Gibt es kein metaphysikfreies Fundament der Ethik? Könnte 
nicht die metaphysikkritische Metaethik etwas beitragen zu ihrer 
Begründung?

Hare will tatsächlich die Metaethik fruchtbar machen für die 
normative Ethik, ohne jedoch diese beiden Niveaus zu vermi­
schen. Die Neutralität der Metaethik wird von Hare nicht preis­
gegeben, aber - im Gegensatz zu Stevenson - eingeschränkt. Er 
will ihr mehr als nur ein theoretisches Interesse abgewinnen. Ob­
wohl die Metaethik keine direkte oder vollständige Begründung 
der Moral liefern kann, vermag sie doch gewisse minimale Anfor­
derungen zu formulieren, die von keiner plausiblen Moral miß­
achtet werden dürfen: Moralische Urteile müssen praktisch ver­
bindlich und verallgemeinerbar sein. Hare glaubt, diese zentralen 
Eigenschaften in logischen (besser: semantischen) Eigenschaften 
moralischer Terme vorzufinden. Es handelt sich dabei weder um 
willkürliche Setzungen, noch um empirische Feststellungen, son­
dern um ein Entdeckungsverfahren sui generis, das er „linguisti­
sche Intuitionen“ nennt (vgl. Wolf 1983, Kap. 1). Eine traditio­
nelle Deutung im Sinne von Platons anamnesis oder Kants 
synthetischen Urteilen a priori lehnt er als metaphysikverdächtig 
ab (vgl. Hare 1995). Hare meint, die wesentlichen Eigenschaften 
der Präskriptivität und der Universalisierbarkeit moralischer Ur­
teile mittels einer sokratischen Unterredung entdecken zu kön­
nen; die Sokratische Frage betrifft das, was wir eigentlich meinen, 
wenn wir solche Urteile fällen. Damit meint Hare, der Willkür 
einer bloßen Dekretierung dieser formalen Voraussetzungen der 
Moral entgehen zu können. Wer sich auf die Moralsprache ein­
läßt, wird von ihrer Dynamik gleichsam erfaßt. Wer ernsthaft 
sagt: „X ist in der Situation S moralisch gefordert“, muß, wenn 
er selber in die Situation S gerät, einen selbstadressierten Befehl 
akzeptieren, der besagt: „Laß mich S tun!“ Nur wer die morali­
sche Sprache nicht ernsthaft gebraucht (oder nicht versteht) oder 

124

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wer willensschwach ist, wird in diesem Fall noch vor der Ausfüh­
rung dieses selbstadressierten Imperativs zurückweichen. Hares 
Motiv für die Verankerung der Präskriptivität in der Moralspra­
che ist durchsichtig: Die Moralsprache ist keine unverbindliche 
Unterhaltung, keine ironische Spielerei, kein Versteck für Selbst­
begünstigung und Fremdbenachteiligung. Sie ist eine Art Korsett, 
das auch konsolidierend auf die Praxis wirkt.

Noch einleuchtender scheint Hares Verankerung der Verallge­
meinerung in der deskriptiven Bedeutungskomponente von 
Werturteilen. Die Verallgemeinerungsfähigkeit moralischer Ur­
teile verläuft streng analog zur Verallgemeinerungsfähigkeit ge­
wöhnlicher deskriptiver Urteile. Kritiker von Hares Fundierung 
der Universalisierbarkeit dagegen machen geltend, daß es unab­
hängig von der Analyse der Moralsprache inhaltliche Gründe für 
allgemeine Prinzipien (vgl. Stevenson 1944^ 95; 1987) oder dage­
gen (vgl. Dancy 1993, 79-86) gibt. Hares Abstützung der Verall- 
gemeinerbarkeit in der Moralsprache wäre dann, selbst wenn sie 
in sich korrekt wäre, überflüssig oder aus anderen Gründen an­
fechtbar.

Hare wehrt sich gegen den Verdacht, er wolle die ganze Moral 
aus der Metaethik ableiten. Er betont, daß zur Moral auch Vor­
stellungskraft, Empathie und Informiertheit gehören. Diese Vor­
aussetzungen folgen nicht automatisch aus den genannten Eigen­
schaften der Moralsprache. Sie bilden vielmehr ein drittes 
Element, das für moralisches Denken konstitutiv ist. Überdies 
hält Hare Phantasie, Einfühlungsvermögen und Informiertheit 
für wesentliche Ingredienzien einer praktikablen Verallgemeine­
rung in der Moral. Bei der Anwendung moralischer Urteile geht 
es darum, auch die von meinen eigenen Interessen und Idealen 
verschiedenen Interessen und Ideale anderer angemessen zu erfas­
sen.

Seit den siebziger Jahren geht Hare noch einen Schritt weiter: 
Er möchte aus der Erörterung „linguistischer Intuitionen“ indi­
rekt eine utilitaristische Moraltheorie (vgl. Hare 1972/3) gewin­
nen. Damit stellt Hare in verstärktem Maße die Idee der Neutra­
lität der Metaethik aufs Spiel. Es mag berechtigte Zweifel geben, 
ob die Metaethik vollkommen neutral und damit folgenlos für die 
Wahl eines Normensystems ist, doch die schwache Begründung 
des Utilitarismus in Sprachanalyse geht selbst Autoren zu weit, 
die sonst Hares normativ-ethische Position übernehmen (vgl. Sin­

125

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ger21994, Kap. 1). Hare kann sich gegen diese Einwände nur ver­
teidigen, indem er sowohl sein besonderes Verständnis von intui­
tiver Sprachanalyse als auch die Tatsache betont, er strebe keine 
vollständige Ableitung der Moral an.

Hare will auch die Priorität der Moral vor Überlegungen an­
derer Art definitorisch festlegen. Der moralische Gebrauch von 
„sollte“ oder „muß“ hat nach Hare unterordnende Kraft (vgl. 
Hare 1992, 103-107). Er denkt u.a. an die Regelung eines Kon­
flikts zwischen ästhetischen und moralischen Regeln. Auch in 
diesem Schritt könnte man eine weitere Untergrabung der Neu­
tralität der Metaethik sehen. Schließlich gilt die Behauptung, mo­
ralische Überlegungen hätten vor nicht-moralischen immer den 
Vorzug, als umstritten, und es ist im Sinne einer offenen Diskus­
sion unzweckmäßig, die sog. „overridingness“-These (mit der 
Hare nochmals die praktische Verbindlichkeit und Unausweich­
lichkeit genuiner moralischer Urteile unterstreichen möchte) in 
die Definition des moralischen Standpunktes einzubauen. Kriti­
ker dieser These haben u. a. geltend gemacht, daß eine als immer 
überlegen definierte Moral die Frage „Warum soll ich moralisch 
sein?“ und damit eine offene Debatte mit Amoralisten versperrt. 
Problematisch sind manche inhaltlichen Definitionen des morali­
schen Standpunktes, welche nicht nur die Berücksichtigung an­
derer (im Unterschied zum Egoismus), sondern zusätzlich auch 
eine gleiche oder unparteiliche Berücksichtung einschließen (vgl. 
Frankena, 1976, Kap. 9, 10 und 15; 1983). Auch die Orientierung 
an Interessen ist nicht ganz so selbstverständlich, wie sie jeman­
dem erscheinen mag, der in der utilitaristischen Tradition zu 
Hause ist.

Ob und in welchem Umfang eine Moral gleiche Achtung ver­
langt, bleibt voraussichtlich umstritten - man denke nur an die 
Frage, ob Ethik die aktive Überwindung von Standesunterschie- 
den oder gar eine gleiche Ehrfurcht vor allem Leben vorschreibt. 
Vollständige Neutralität der Metaethik mag ein unerreichbares, 
vielleicht steriles Ideal sein. Doch der wahre Kern der Neutrali­
tätsthese ist das methodische Mißtrauen gegen die Errichtung 
von Definitionsbarrieren gegen unabgeschlossene moralische 
Kontroversen. Man mag sich daher fragen, ob Stevensons kon­
sequentes Festhalten an der moralischen Neutralität der Meta­
ethik nicht Hares linguistischer Begründung seines universalen 
Präskriptivismus vorzuziehen sei.

126

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Damit soll natürlich nicht unterstellt werden, Hare habe nichts 
zur Bereicherung und Verbesserung der Moralphilosophie beige­
tragen. In seinem Bemühen um Klarheit und praktische Anwen­
dung ist er ein wichtiger spiritus rector für die Ethik dieses Jahr­
hunderts. Zu den wichtigsten Verdiensten seiner Philosophie 
gehört, daß er - neben den Eigenschaften der Verallgemeinerbar- 
keit und der Präskriptivität - die zentrale Rolle von Informiert­
heit, Vorstellungsvermögen und Empathie betont hat. Ohne Vor­
stellungsvermögen können wir uns nicht in die Rolle jener 
versetzen, die von uns verschiedene Interessen und Ideale haben, 
und ohne Empathie bliebe uns das Gefühlsleben anderer völlig 
unbekannt.

4. Gute Gründe

Als Reaktion auf den Emotivismus hat sich der von Toulmin und 
Baier vertretene, sog. „good reason approach“ herausgebildet. 
Stevenson hat rationale Methoden in der Ethik im wesentlichen 
mit der Prüfung von faktischen Annahmen gleichgesetzt. Zwei 
weitere Methoden hat er ebenfalls als rational gelten lassen: das 
Verfahren der Definition (das nur einen Sprachrahmen liefert, oh­
ne inhaltliche moralische Probleme zu lösen) und die Konsistenz­
probe. Diese kann immanente Widersprüche in einem System von 
Meinungen und Einstellungen aufdecken, doch sie kann nicht zei­
gen, welche von zwei kollidierenden Einstellungen „gültig“ ist 
(vgl. Stevenson 1944, 134). Damit scheinen die rationalen Metho­
den ausgeschöpft. Übrig bleiben die nicht-rationalen Strategien, 
z. B. der Appell an Mitleid oder der Versuch, Mitleid zu erzeugen.

Ein simples Beispiel mag den Vorgang der gegenseitigen Über­
zeugung veranschaulichen. Zwei Personen - A und B - sind sich 
über viele einschlägige Fakten, welche die Arbeitslosigkeit in ih­
rer Gesellschaft betreffen, einig. Trotzdem ist A für den Ausbau 
der Arbeitslosenunterstützung, B dagegen. A hat das Unglück der 
Arbeitslosen vor Augen und findet, daß es moralische Pflicht ist, 
ihnen zu helfen. B reagiert hingegen kalt auf das Unglück von 
Arbeitslosen. Er sagt:

B: „Mag sein, daß Arbeitslose leiden, aber daraus folgt nicht, daß man 
ihnen helfen muß. Viele Leute leiden. Es ist besser, wenn sie sich selber 

127

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


helfen oder es wenigstens versuchen. Arbeitslosenunterstützung unter­
gräbt die Selbstachtung und schafft ein Heer von Parasiten, die gar nicht 
mehr arbeiten wollen (oder es vielleicht gar nie wollten).“ -

A ist entsetzt.
A: „Wie kann man nur so daherreden. So kalt und gleichgültig kann 

man nur sein, wenn man sich die Verzweiflung anderer gar nicht vor 
Augen führt oder selber nie in Not war ..." -

B: „Irrtum“, unterbricht B, „ich bin seit drei Jahren arbeitslos, das 
heißt, ich habe keine feste, meiner Qualifizierung entsprechende Stelle. 
So habe ich mich mit Gelegenheitsjobs durchgeschlagen und war in 
mehreren Städten auf Jobsuche. Unsere Arbeitslosigkeit ist hauptsäch­
lich das Resultat von Faulheit und mangelnder Mobilität sowie der Suche 
nach feiner und gutbezahlter Arbeit. Klar, daß solche Stellen rar sind. Zur 
Zeit arbeite ich aushilfsweise in einer Kartonfabrik. Falls sie mich feuern, 
werde ich weitersuchen. Nie würde ich mich beim Arbeitslosenamt mel­
den.“ -

A: „Du bist alleinstehend. Wenn du eine Familie hättest, wärst du froh 
um eine Stelle ...“ -

B: „Wenn, wenn, wenn ... Nicht alle, die Arbeitslosengelder beziehen, 
sind verheiratet. Überdies kann auch eine Familie gewisse Opfer auf sich 
nehmen. Wenn wir schon Sozialabgaben bezahlen müssen, dann könnte 
man diese Mittel viel besser einsetzen. Das Geld würde viel dringender 
gebraucht in Ländern, in denen es Hungersnöte gibt.“ -

A: „Diese Antwort überrascht mich. Zunächst schien dir das Elend 
anderer gleichgültig zu sein. Nun machst du dir plötzlich etwas aus dem 
Elend fremder Menschen, die uns viel weniger angehen als unsere Ar­
beitslosen.“ -

B läßt diese Kritik nicht auf sich sitzen. -
B: „Ich habe nur Schlußfolgerungen aus deiner Einstellung gezogen. 

Dein Mitleid scheint ja ziemlich kurzsichtig zu sein. Wenn du schon ein 
mitleidiges Herz hast, dann solltest du auch überlegen, wer die Hilfe am 
nötigsten braucht. Aber es ist dein Fehler, dich dem Mitleid zu überlas­
sen. In einer Welt, in der es so viel Elend gibt, kann ein mitleidiger 
Mensch eigentlich nur verzweifeln. Deshalb ziehe ich es vor, möglichst 
gar nicht an fremdes Elend zu denken. Übrigens neigen mitleidige Men­
schen dazu, sich ins Leben anderer einzumischen und ihnen den letzten 
Rest von Selbstvertrauen zu nehmen.“ -

Gibt es eine rationale Methode, um diesen Dialog zu beenden und 
eine beiden annehmbare Lösung vorzuschlagen? Solange A und B 
einfach auf ihrer Grundeinstellung beharren, wird eine Lösung 
wohl kaum absehbar sein. Denn es ist tatsächlich schwer zu sagen, 
welche der beiden Einstellungen rationaler ist. Sowohl A als auch 

128

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


B haben gute Gründe auf ihrer Seite - etwa die Rücksichtnahme 
auf Leiden anderer oder eine Art Ehrgefühl, das B sogar dazu 
motiviert, auf angebotene Hilfe zu verzichten, um nicht in seiner 
Selbstachtung kompromittiert zu werden. Dieser Verzicht macht 
seine Haltung besonders glaubwürdig.

Nach Stevenson kann sich die eigene Persönlichkeit nur im Mi­
lieu der gegenseitigen Persuasion entwickeln (vgl. Stevenson 
1974, 135). Zwar versucht man, andere zu beeinflussen, doch 
man setzt sich auch ihrem Einfluß aus. Menschen können aus 
Konflikten und Debatten lernen. Deutet hier Stevenson nicht 
einen Aspekt von Vernunft an, der in seiner restriktiven Auffas­
sung des „Kognitiven“ fehlt? Kann man an dieser Stelle nicht ei­
nen Schritt weiter gehen? Können wir nicht bereits aus diesem 
Minidialog lernen, daß moralische Systeme, welche Rücksicht 
auf Leiden (Hilfe in Not) oder Selbstachtung vernachlässigen, un­
vollständig sind? Und können wir nicht ebenfalls lernen, daß Sy­
steme, welche einen dieser beiden Werte verabsolutieren, das mo­
ralische Denken verzerren und üble Folgen erzeugen? Stellt sich 
nicht das Problem der Abwägung zwischen mindestens diesen 
beiden Werten als unumgänglich heraus? Muß moralisches Den­
ken nicht eine Rangordnung zwischen den beiden Erwägungen 
finden? So brennend diese Fragen sind, so schwierig dürfte die 
Aufgabe sein, Prioritäten zwischen verschiedenen moralischen 
Gründen von vornherein und für alle Situationen zu formulieren.

Wir könnten sagen: Beide Gründe - Rücksichtnahme auf Lei­
den anderer und Selbstachtung (vgl. dazu Dillon 1995} - sind gute 
moralische Gründe, weil sie menschliche Grundwerte betreffen. 
Hilfe für jene, welche sie unbedingt brauchen und wünschen, 
kann ein Beitrag sein zur Verminderung von Konflikten und Lei­
den in der Welt. Man braucht diese Hilfe nicht jenen aufzudrän­
gen, die sie nicht wünschen. Ebensowenig sollte man sie an jene 
vergeuden, die sie nicht brauchen oder die sich selber helfen 
könnten. Doch ist das Ziel der Leidensminderung oder der Kon­
fliktverhütung das einzige oder oberste moralische Ziel? Es läßt 
sich zumindest bestreiten, daß Moral, wie Toulmin (Toulmin 
1950, Teil III) meint, eine zentrale Funktion habe. Könnte es nicht 
mehrere, einander z.T. widerstreitende Ziele und Gründe geben? 
Wie ließen sich verschiedene gute Gründe gegeneinander abwä­
gen? Müssen wir mit unlösbaren Konflikten rechnen?

129

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. Neuere Grundlagendiskussionen 
(Schaber)

Die metaethische Diskussion wurde seit den 30er Jahren durch 
das, was man Nonkognitivismus nennt, dominiert. Bei allen Dif­
ferenzen waren sich die Nonkognitivisten Ayer, Stevenson, Hare, 
Gibbard und Blackburn darin einig, daß moralische Aussagen 
nicht wahrheitsfähig sind. Diese zentrale nonkognitivistische 
These wurde in den 70er und 80er Jahren in zunehmender Weise 
der Kritik unterworfen. Positionen wurden entwickelt, denen zu­
folge moralische Aussagen genauso wie nicht-moralische Aussa­
gen wahr oder falsch sein können. Das ist die These des sog. mo­
ralischen Realismus,, der Gegenposition zum Nonkognitivismus. 
Moralische Realisten berufen sich unter anderem auf eine Phäno­
menologie des Moralischen. Wir erfahren moralische Werte nicht 
als etwas, das wir konstruieren, sondern als etwas, das wir entdek- 
ken. (Vgl. dazu Kutschera 1982, 229: „Werturteile beruhen auf 
Werterfahrungen. Daß es Werterfahrungen gibt, ist ebenso unbe­
streitbar wie die Tatsache, daß es überhaupt Erfahrungen gibt.“) 
In einer alltäglichen Perspektive meinen wir, daß moralische Aus­
sagen wie ,Rassismus ist moralisch verwerflich* etwas zum Aus­
druck bringen, was der Fall ist (vgl. Murdoch 1970, 97; 
McNaughton 1988, 40). Überdies lassen sich - wie einige Reali­
sten im Rekurs auf sprachphilosophische Überlegungen Witt­
gensteins meinen - die beschreibende und evaluative Bedeutung 
bestimmter Begriffe wie ,mutig* oder ,grausam* nicht klar unter­
scheiden; dementsprechend lasse sich auch die Differenz von Fak­
ten und Werten nicht aufrechterhalten (vgl. McDowell 1981, 
144ff.; Lovibond 1983, 14 ff.). Andere Realisten sind der Ansicht, 
daß sich moralische Aussagen auf einen Gegenstandsbereich be­
ziehen, der durch bestimmte natürliche Tatsachen oder Eigen­
schaften konstituiert wird. Damit sind die Themen benannt, wel­
che die neuere Debatte zwischen Realisten und Nonkognitivisten 
bestimmen. Diese Debatte ist der Gegenstand der nachfolgenden 
Ausführungen. Im ersten Teil (VI, 1) werden nonkognitivistische 
und im zweiten Teil (VI, 2) verschiedene realistische Positionen 

130

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vorgestellt. Der dritte Teil (VI, 3) behandelt die Frage, ob und in 
welcher Weise der Realist dem praktischen Charakter moralischer 
Aussagen Rechnung tragen kann; eine Frage, die im Kontext der 
neueren Realismusdebatte von zentraler Bedeutung ist.

1. Nonkognitivismus

Für Nonkognitivisten haben moralische Aussagen eine expressive 
Bedeutung. Mit ihnen werden Gefühle oder Einstellungen oder, 
wie Hare meint, universale Präferenzen ausgedrückt (vgl. V). Da 
Gefühle, Einstellungen und Präferenzen nicht wahr oder falsch 
sind, haben moralische Aussagen keinen Wahrheitswert. Dem­
entsprechend sind moralische Überzeugungen keine wirklichen 
Überzeugungen: Sie sind nicht nach Maßgabe dessen, was der Fall 
ist, richtig oder falsch. Dies könnten sie nur dann sein, wenn es - 
so argumentieren Nonkognitivisten - moralische Tatsachen gäbe 
(vgl. Mackie 1977y 40). Doch was sollen moralische Tatsachen 
sein? Mackie glaubt, daß es sich um sehr seltsame Tatsachen han­
deln würde. Sie müßten denjenigen, der sie erkennt, zum Handeln 
anleiten und entsprechend eine präskriptive Kraft besitzen (vgl. 
a.a. O., 40). Doch Tatsachen gegenüber können wir indifferent 
sein. Wir können sie zur Kenntnis nehmen, ohne unsere Hand­
lungsweisen zu verändern. Moralische Tatsachen wären deshalb 
Tatsachen ganz eigener Art; wie Mackie meint, völlig verschieden 
von dem, was wir sonst kennen (a. a. O., 38).

Gegen moralische Tatsachen und damit verbunden gegen die 
Idee einer moralischen Realität spricht - wie Mackie weiter argu­
mentiert - auch das Faktum der Verschiedenheit von moralischen 
Normensystemen. Der moralische Realist müßte diese Verschie­
denheit auf die mangelnde Einsicht in das, was objektiv gut ist, 
zurückführen. Nach Mackie lassen sich normative Differenzen 
jedoch besser durch unterschiedliche gesellschaftliche Lebensfor­
men erklären (vgl. a. a. O., 36 ff.). Unterschiedliche Dinge werden 
als moralisch gefordert oder verboten angesehen, weil die gesell­
schaftlichen Gepflogenheiten und Traditionen verschieden sind, 
welche unsere moralischen Überzeugungen bestimmen.

Das sind Gründe, moralische Aussagen für nicht wahrheitsfä­
hig zu halten. Allerdings verträgt sich dieser nonkognitivistische 
Schluß schlecht mit der Oberflächengrammatik moralischer Ur­

131

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


teile wie ,Das Foltern von Menschen ist moralisch verwerflich4. 
Mit solchen Aussagen scheint etwas festgehalten zu werden, das 
der Fall oder nicht der Fall ist. Wir verstehen solche Aussagen 
auch nicht einfach als Ausdruck von Gefühlen, Einstellungen 
oder universalen Präferenzen. Das Foltern von Menschen ist ver­
werflich, auch wenn wir keine ablehnende Einstellung dazu hät­
ten. Verschiedene Nonkognitivisten geben zu, daß wir in einer 
alltäglichen Perspektive dazu neigen, moralische Realisten zu 
sein. Doch davon lassen sie sich nicht weiter beeindrucken. Mak- 
kie vertritt in diesem Zusammenhang eine Irrtumstheorie, die be­
sagt: Obwohl wir moralische Urteile in einem objektiven Sinn 
begreifen, drücken moralische Urteile nichts Objektives aus (vgl. 
a. a. O., 35). Der alltägliche Objektivitätsanspruch läßt sich - so 
Mackie - gut funktional erklären: „We ... want our moral judge- 
ments to be authoritative for other agents as well as for ourselves: 
objective validity would give them the authority required“ 
(a.a.O., 43).

Auch Simone Blackburn sieht im alltäglichen Objektivitäts­
anspruch keinen Grund, Realist zu werden. Die Objektivität ist 
seiner Auffassung nach das Resultat einer Projektion eigener Ein­
stellungen auf die Welt. Eigenschaften von Handlungen oder Per­
sonen rufen in uns positive oder negative Einstellungen hervor, die 
wir auf diese zurückprojizieren: Wir reden über sie so, als hätten 
sie evaluative Eigenschaften (Blackburn 1984, 170f.). Für diese 
Projektion gibt es, wie Blackburn meint, einen einfachen Grund: 
Wir wollen auf moralische Fragen nicht eine beliebige, sondern die 
richtige Antwort (vgl. Blackburn 1981, 177). Doch für die Suche 
nach der richtigen moralischen Antwort sind wir - so Blackburn - 
nicht auf die Entdeckung moralischer Tatsachen oder Eigenschaf­
ten angewiesen. Um die moralischen Einstellungen einer Person 
zu beurteilen, genügt es, diese auf ihre Kohärenz hin zu prüfen 
(vgl. 1984, 195). Dabei können die moralischen Einstellungs­
systeme verschiedener Personen differieren. Nach Blackburn zei­
gen solche Differenzen, daß eines der beiden Systeme defizient 
oder beide defizient und ein drittes Einstellungssystem richtig ist. 
Vielleicht gibt es kein umfassendes, kohärentes System morali­
scher Einstellungen. Blackburn ist aber optimistisch, daß es Ein­
stellungen gibt, die von allen geteilt werden, und die man entspre­
chend auch als richtige moralische Einstellungen bezeichnen kann 
(vgl. a.a.O., 199).

132

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Blackburn versucht zu zeigen, wie der Nonkognitivist der Idee 
einer richtigen moralischen Antwort Rechnung tragen kann. Die 
Kohärenz der Einstellungen reicht aber - so läßt sich argumentie­
ren - als Richtigkeitskriterium nicht aus. Die Frage ,Ist eine posi­
tive Einstellung x gegenüber richtig?4 ist nicht die Frage ,Ist eine 
positive Einstellung x gegenüber mit anderen Einstellungen ver­
träglich?4, sondern die Frage: ,Wäre eine positive Einstellung x 
gegenüber, x angemessen?4 Und eine positive Einstellung gegen­
über x scheint genau dann angemessen zu sein, wenn x moralisch 
gut ist.

Alan Gibbard lehnt die emotivistische Analyse moralischer Ur­
teile ab: Mit moralischen Aussagen werden seiner Ansicht nach 
keine Gefühle oder Einstellungen zum Ausdruck gebracht. Wer 
etwas moralisch gut nennt, anerkennt vielmehr die Norm, die po­
sitive Gefühle dem in Frage stehenden Gegenstand gegenüber zu­
läßt oder rechtfertigt (vgl. Gibbard 1990, 45 ff.). Dementspre­
chend ist die Frage nach dem, was moralisch richtig ist, nicht die 
Frage nach der richtigen Einstellung, sondern vielmehr die Frage 
nach den Normen, die unser Verhalten, unsere Gefühle und Ein­
stellungen leiten sollten (eine Einstellung ist richtig, sofern sie 
einer richtigen Norm entspricht).

Die Frage stellt sich, was es heißt, eine Norm zu akzeptieren. 
Nach Gibbard bedeutet es im Kern, bestimmte Gefühle als be­
rechtigt oder gefordert anzusehen (vgl. a. a. O., 47). Wenn ich die 
Handlung x als moralisch verwerflich bezeichne, sage ich damit, 
daß jemand, der x tut, Schuldgefühle haben sollte. Wann aber - so 
läßt sich fragen - sind Schuldgefühle gefordert? Die Antwort, die 
naheliegt, lautet: Sie sind genau dann gefordert, wenn etwas getan 
wurde, das moralisch verwerflich ist. Um Gefühle für berechtigt 
oder gefordert zu halten, muß man zuvor über einen Begriff des­
sen verfügen, was moralisch verwerflich und moralisch gut ist: Ich 
halte Schuldgefühle für gefordert, weil oder sofern ich überzeugt 
bin, daß etwas getan wurde, das moralisch verwerflich ist. Das 
aber ist nicht kompatibel mit Gibbards Analyse: Eine Norm zu 
akzeptieren heißt nicht, Gefühle für gefordert, sondern vielmehr 
Handlungsweisen für moralisch gut oder falsch zu halten. Das ist 
nicht nur für Gibbard ein Problem. Ganz generell ist unklar, wie 
sich ein solcher Befund in ein nonkognitivistisches Konzept mo­
ralischer Aussagen integrieren läßt.

Doch bei allen Schwierigkeiten mit denen sich nonkognitivi- 

133

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stische Konzepte konfrontiert sehen, scheint folgendes für den 
Nonkognitivismus zu sprechen: Moralische Aussagen haben im 
Unterschied zu nicht-moralischen Aussagen eine handlungsanlei­
tende Bedeutung. Könnten sie eine solche Bedeutung auch haben, 
wenn sie sich bloß auf etwas beziehen würden, das der Fall ist? 
Die Antwort, die sich aufdrängt, lautet: Nein, denn Tatsachen 
können wir zur Kenntnis nehmen, ohne unsere Handlungsweisen 
zu verändern ( vgl. VI,3).

2. Moralischer Realismus

Die moralischen Realisten sind der Ansicht, daß es moralische 
Tatsachen gibt. Moralische Urteile sind nach Maßgabe dieser Tat­
sachen wahr oder falsch. Doch was sind moralische Tatsachen? 
Im Lager der Realisten stehen sich bei der Beantwortung dieser 
Frage zwei Strömungen gegenüber: Die einen favorisieren 
1) nicht-naturalistische, die anderen 2) naturalistische Konzeptio­
nen ,moralischer Tatsachen*. Nicht-naturalistische Konzeptionen 
stimmen darin überein, daß moralische Tatsachen sich nicht auf 
nicht-moralische Tatsachen reduzieren lassen. Naturalistischen 
Konzeptionen zufolge ist eine solche Reduktion sinnvoll und 
auch angezeigt. Betrachten wir zuerst einige nicht-naturalistische 
Konzeptionen.

A. Spielarten eines nicht-reduktiven Realismus
Thomas Nagel vertritt einen Realismus, der sich auf Handlungs­
gründe bezieht: Aussagen über Handlungsgründe können unab­
hängig von unseren Überzeugungen und auch unabhängig von 
unseren Handlungsmotiven richtig oder falsch sein (vgl. Nagel 
1986,144). Moralische Fakten sind - so Nagel - objektive Gründe 
zum Handeln. Solche Gründe lassen sich erkennen, wenn ich die 
anderen Personen wie auch mich selbst von einem unpersönlichen 
Standpunkt aus betrachte. Von diesem Standpunkt aus sehe ich 
mich als eine Person neben anderen Personen. Ich sehe auch, daß 
die Person, mit der ich identisch bin, Grund hat, das zu tun, was 
gut für sie, und zu verhindern, was schlecht für sie ist. Das gilt 
nicht nur für diese Person, sondern für alle Personen. Zudem wird 
nach Nagel auch deutlich, daß jede Person Grund hat, Dinge zu 

134

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verhindern, die schlecht sind, für welche Person auch immer sie 
schlecht sind. Nagel versucht dies am Beispiel der Schmerzen zu 
verdeutlichen: Er geht davon aus, daß Schmerzen für alle schlecht 
sind. Die unpersönliche Perspektive zeigt mir nach Nagel, daß 
Schmerzen an sich schlecht sind; unabhängig also davon, wer die 
Schmerzen hat (vgl. a.a.O., 160 f.). Dementsprechend habe ich 
einen Grund, gegen Schmerzen etwas zu tun, wessen Schmerzen 
es auch immer sind. Da dieser Grund nicht auf meinen Wünschen 
und Interessen, aber auch nicht auf meinen Überzeugungen be­
ruht, handelt es sich um einen objektiven Handlungsgrund. Die 
Aussage ,Es gibt einen Grund für A, gegen die Schmerzen von B 
etwas zu tun* ist konsequenterweise auch dann richtig, wenn A 
nicht motiviert ist, so zu handeln, oder überzeugt ist, keinen 
Grund zu haben, gegen die Schmerzen B’s etwas zu tun.

Ich kann mich ohne Zweifel als eine Person neben unzähligen 
anderen Personen sehen. Doch sehe ich von einem unpersönli­
chen Standpunkt aus auch - was für Nagels Argumentation ent­
scheidend ist -, daß bestimmte Dinge an sich schlecht oder gut 
sind? Gegen Nagel kann man sagen: Ich sehe, daß Schmerzen für 
alle anderen Personen auch schlecht sind. Ich sehe aber nicht, daß 
sie personenunabhängig schlecht, sondern schlecht einzig für die 
einzelnen Personen sind. Daraus folgt aber bloß, daß jeder einen 
Grund hat, gegen seine Schmerzen, nicht aber notwendigerweise 
auch gegen die Schmerzen der anderen etwas zu unternehmen. 
Was der unpersönliche Standpunkt also offenbart, sind allein sub­
jektive und keine objektiven Handlungsgründe.

Sabina Lovibond vertritt die Auffassung, daß moralische Tatsa­
chen und Eigenschaften Aspekte der natürlichen Welt sind, ohne 
auf natürliche Tatsachen und Eigenschaften reduzierbar zu sein 
(vgl. Lovibond 1983, 50). Es handelt sich um Tatsachen eigener 
Art, die uns ihrer Ansicht nach durch eine moralische Wahrneh­
mung der Welt zugänglich werden. Damit ist kein besonderes 
Wahrnehmungsvermögen gemeint, sondern - in Anlehnung an 
Überlegungen von Wittgenstein - eine sprachliche Kompetenz, 
die wir durch die Teilnahme am moralischen Sprachspiel erlernen 
(vgl. a.a.O., 49/50). Es ist dieses Sprachspiel, das es uns ermög­
licht, die moralischen Aspekte von Dingen wahrzunehmen.

Lovibond hält den ontologischen Status dieser Aspekte nicht 
für weiter aufklärungsbedürftig. Das ist insofern problematisch, 
als ein Nonkognitivist sagen könnte, daß es sich bei diesen Aspek­

135

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten um nichts anderes als objektivierte Einstellungen oder Gefüh­
le handelt. Deshalb stellt sich die Frage, ob die moralischen 
Aspekte, die wir nach Lovibond wahrnehmen können, reale Qua­
litäten sind. Lovibond glaubt, daß dies der Fall ist, da sie in der 
Realitätsfrage intersubjektive Übereinstimmung für maßgebend 
hält (vgl. a. a. O., 42): Das, worin wir uns einig sind - sei dies nun 
moralischer oder nicht-moralischer Natur - kann ihrer Ansicht 
nach als etwas Objektives angesehen werden.

Lovibonds Konzept ,moralischer Realität4 beruht auf einem 
sehr weit gefaßten Realitätsbegriff. Es läßt sich bezweifeln, ob es 
sich dabei um einen angemessenen Begriff von Realität handelt. 
Doch das ist ein Problem, für das Moralphilosophen nicht zustän­
dig sind. Die Schwierigkeit, mit der sich Lovibonds Vorschlag im 
Kontext der hier interessierenden metaethischen Fragestellung 
konfrontiert sieht, liegt an einem anderen Ort: Es ist für einen 
moralischen Antirealisten unproblematisch, Lovibonds erweiter­
ten Begriff ,moralischer Realität4 zu akzeptieren. Er bezweifelt ja 
nicht, daß wir uns in bestimmten moralischen Fragen einig sind. 
Ordnet man solchen Einigkeiten einen Begriff »moralischer Tat­
sachen4 zu, erweist sich - so läßt sich argumentieren - die Debatte 
zwischen Realisten und Antirealisten als ein reiner Streit um 
Worte (vgl. dazu auch Hare 1985}.

John McDowell hat sich intensiver mit dem ontologischen Sta­
tus moralischer Werte beschäf»’gt. Seiner Meinung nach lassen 
sich moralische Werte mit sekundären Qualitäten vergleichen. 
So, wie wir etwas als grün wahrnehmen, können wir etwas als 
moralisch gut oder verwerflich wahrnehmen. Dabei werden se­
kundäre Qualitäten als Dispositionen verstanden: Grün zu sein, 
heißt, Beobachtern unter bestimmten Umständen als grün zu er­
scheinen (vgl. McDowell 1985, 111/112). Allgemein formuliert: 
Eine sekundäre Qualität ist die Disposition eines Gegenstandes, 
in einem Beobachter gewisse Sinneseindrücke zu erzeugen. In 
ähnlicher Weise lassen sich nach McDowell auch moralische 
Eigenschaften begreifen. Diese unterscheiden sich in einem we­
sentlichen Punkt von sekundären Qualitäten. Bei moralischen 
Eigenschaften handelt es sich - so McDowell - nicht um Dispo­
sitionen, die Sinneseindrücke erzeugen, sondern vielmehr um Ei­
genschaften, die bestimmte Einstellungen verdienen (vgl. a.a. O., 
118). Was damit gemeint ist, versucht McDowell am Phänomen 
der Furcht zu verdeutlichen: Bestimmten Situationen und Hand­

136

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lungen ist die Reaktion der Furcht angemessen. Diese Reaktion 
wird - wenn sie angemessen ist - nicht durch die objektive 
,Furchtbarkeit* der Situation oder der Handlung verursacht. Eine 
solche Eigenschaft müßten wir nur dann annehmen, wenn wir 
nach einer kausalen Erklärung von Furcht suchten. McDowell 
hält eine solche aber nicht für gefordert (vgl. a.a. O., 119). Für 
eine Erklärung des Phänomens der Furcht reicht es aus, die Ei­
genschaften zu bestimmen, auf die Furcht die angemessene Reak­
tion darstellt. Formal bestimmt sind das die Eigenschaften, die 
eine Situation oder eine Handlung furchterregend erscheinen las­
sen. Übertragen auf den moralischen Bereich bedeutet das: So, 
wie Furcht die angemessene Reaktion auf furchterregende Dinge 
ist, ist moralische Billigung die angemessene Reaktion auf das, 
was moralisch gut ist.

McDowells Konzept,moralischer Eigenschaften* sieht sich mit 
folgender Schwierigkeit konfrontiert: Wenn moralische Eigen­
schaften eine Art sekundärer Qualitäten wären, könnten wir uns 
in bezug auf moralische Fragen nicht irren (vgl. McGinn 1983, 
150). Die Zuschreibung einer sekundären Qualität bestimmt sich 
nach dem phänomenalen Gehalt der Erfahrung. Die Begriffe für 
sekundäre Qualitäten beziehen sich auf die Weise, wie wir etwas 
wahrnehmen. Sind sich zwei Beobachter über eine sekundäre 
Qualität nicht einig, dann muß sich keiner der beiden irren. Ein 
Farbenblinder z.B. irrt sich nicht; er sieht verschiedene Dinge 
einfach anders als ein ,normaler* Beobachter. Ohne Zweifel kann 
man sich in Hinsicht auf sekundäre Qualitäten täuschen. Ich 
könnte der Auffassung sein, einen blauen Gegenstand vor mir zu 
haben und dann nach einem nochmaligen Hinsehen feststellen, 
daß es sich dabei um einen schwarzen Gegenstand handelt. In 
einem solchen Fall hätte ich mich zuerst getäuscht. Es ist sinnvoll, 
von Täuschung zu reden, weil wir annehmen, daß ein bestimmter 
Gegenstand einem normalen Beobachter unter normalen Um­
ständen in einer ganz bestimmten Weise erscheint. Würde jemand 
aber nach mehrmaligem Hinsehen den Gegenstand - anders als 
normale Beobachter - immer noch als blau wahrnehmen, würde 
er sich nicht täuschen, sondern - wie der Farbenblinde - einfach 
anders sehen. Übertragen auf den moralischen Bereich bedeutet 
dies: Eine Handlung kann von einem Beobachter als moralisch 
gut, von einem anderen Beobachter als moralisch verwerflich 
wahrgenommen werden, ohne daß sich einer der beiden im Irr­

137

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tum befände. Daraus läßt sich der Schluß ziehen, daß der Ver­
gleich von sekundären Qualitäten und moralischen Werten die 
Idee moralischen Irrtums untergräbt; eine Idee, die für den mora­
lischen Realismus von zentraler Bedeutung ist (vgl. Sturgeon 
1986). Denn wenn es eine moralische Wahrheit gibt, muß es auch 
einen moralischen Irrtum geben. So betrachtet scheint der mora­
lische Realist wenig Grund zu haben, an diesem Vergleich fest­
zuhalten.

Moralische Eigenschaften lassen sich auch als superveniente Ei­
genschaften von Handlungen oder Situationen verstehen. Als su­
perveniente Eigenschaften sind sie von nicht-moralischen Eigen­
schaften abhängig, ohne auf sie reduzierbar zu sein. Die 
Supervenienz moralischer Eigenschaften bedeutet - genauer be­
trachtet - zweierlei (vgl. Blackburn 1984, 184):

1) Wenn etwas die nicht-moralischen Eigenschaften Bl, B2 und 
die moralische Eigenschaft A (,moralisch gut sein4) besitzt, dann 
kann es nicht aufhören, moralisch gut zu sein, ohne daß sich zu­
mindest eine der relevanten B-Eigenschaften verändert. 2) Wenn 
etwas die nicht-moralischen Eigenschaften Bl, B2 und zugleich 
die moralische Eigenschaft A hat, dann hat alles, was dieselben 
B-Eigenschaften hat, auch die moralische Eigenschaft A. Dabei 
läßt sich aus dem Faktum, daß etwas die Eigenschaften Bl, B2 
hat, nicht der Schluß ziehen, es besitze auch die moralische Eigen­
schaft A. Vielmehr gilt: Wenn wir feststellen, daß etwas, das mo­
ralisch gut ist, die nicht-moralischen Eigenschaften Bl, B2 hat, 
dann können wir sicher sein, daß jedes Ding, das die Eigenschaf­
ten Bl, B2 hat, auch die moralische Eigenschaft A besitzt (vgl. 
dazu a.a. O., 183/184). Zwischen diesen beiden Eigenschaftsarten 
besteht also kein notwendiges Verhältnis. Es lassen sich andere 
Welten denken, in denen Dinge mit den Eigenschaften Bl, B2 
nicht die moralische Eigenschaft A haben.

Die Frage stellt sich, ob es sich beim beschriebenen Superve- 
nienzverhältnis um ein Verhältnis realer Eigenschaften handelt. 
So ist Hare der Ansicht, daß mit Supervenienz ein Moment der 
Universalisierbarkeit moralischer Urteile gemeint ist (vgl. Hare 
1989, 68). Danach gilt: Wenn ich x moralisch gut nenne, dann 
muß ich jedes Ding, das in den relevanten Hinsichten x ähnlich 
ist, auch gut nennen. Supervenienz ist so kein Verhältnis realer 
Eigenschaften, sondern ein Prinzip der Zuordnung von morali­
schen Bewertungen zu bestimmten natürlichen Eigenschaften.

138

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mit diesem Begriff der Supervenienz ist den Bedürfnissen des mo­
ralischen Realisten nicht gedient.

B. Naturalismus

Nach Ansicht eines ethischen Naturalisten ist das, was moralisch 
gut ist, mit bestimmten natürlichen Tatsachen oder Eigenschaften 
identisch (vgl. Railton 1989, 154; Brink 1989, 156 ff.). Dement­
sprechend bezeichnen die zentralen moralischen Begriffe ,mora­
lisch gut‘ und ,moralisch verwerflich* dasselbe wie gewisse nicht­
moralische Ausdrücke. Und moralische Aussagen wie ,x ist mo­
ralisch gut* lassen sich dann konsequenterweise in Aussagen der 
Art ,x hat die natürlichen Eigenschaften Bl, B2* übersetzen; dabei 
kann der Ausdruck ,natürlich* jeweils durch den Ausdruck 
,nicht-moralisch* ersetzt werden. Der naturalistische Realist geht 
keine dubiosen ontologischen Verpflichtungen ein. Er muß keine 
Tatsachen oder Eigenschaften eigener Art annehmen. Moralische 
Tatsachen und Eigenschaften sind vielmehr seiner Konzeption 
nach einfach Teil dessen, was der Fall ist. Das spricht für diese 
Version des moralischen Realismus.

Der ethische Naturalismus scheint aber durch Moores Argu­
ment der offenen Frage widerlegt (vgl. Moore 1903, 10 ff.). Die­
sem Argument zufolge kann der Ausdruck ,moralisch gut* nicht 
durch einen deskriptiven Ausdruck definiert werden und deshalb 
auch keine natürliche Eigenschaft bezeichnen (vgl. dazu Kap. IV). 
Man kann z.B. ,moralisch gut* nicht als ,das, was Menschen 
glücklich macht* definieren, da es sinnvoll ist zu sagen: ,Ist die 
Handlung x, die Menschen glücklich macht, auch wirklich gut?* 
Wären die Ausdrücke ,Menschen glücklich machend* und ,mora­
lisch gut* bedeutungsgleich, hätte die Frage keinen Sinn.

Dieser Einwand setzt voraus - so kann der Realist argumentie­
ren -, daß es sich bei einer Definition von ,moralisch gut* um 
einen analytischen Satz handelt, der wahr ist aufgrund der Bedeu­
tung der in ihm enthaltenen Begriffe. Man kann eine solche Defi­
nition aber als eine synthetische Aussage verstehen, die notwendi­
gerweise wahr und gleichzeitig das Resultat empirischer 
Untersuchungen ist (vgl. Railton 1989, 157; Railton spricht in die­
sem Zusammenhang von „reforming definitions**; dazu auch 
Wolf 1983, 21 f.; Putnam 1981, 207; Kripke 1980', Brink 1989, 
157). ,Wasser ist H2O* ist dafür ein gutes Beispiel. Offene Fragen 

139

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(,Ist Wasser wirklich H2O?‘) sind in bezug auf solche Definitio­
nen sinnvoll, da die behauptete Identität nicht a priori feststeht. 
Der Umstand, daß offene Fragen möglich sind, sagt also nichts 
gegen die Definition ,Wasser ist H2O‘. In genau diesem Sinne 
können offene Fragen sinnvoll sein, wenn es um die Definition 
von ,moralisch gut‘ geht. £s folgt daraus nicht, daß ,moralisch 
gut‘ undefinierbar ist.

Nach Hare kann der Ausdruck ,moralisch gut‘ - anders als der 
Naturalist glaubt - nicht in einem rein deskriptiven Sinn verstan­
den werden, da er neben einer deskriptiven wesentlich eine prä­
skriptive Bedeutung hat (vgl. Hare 1961y 91 ff.). Wir verwenden 
,moralisch gut‘, um etwas zu empfehlen, und nicht bloß, um et­
was zu beschreiben.

Darauf kann der Realist folgendes erwidern: Moralische Aus­
drücke haben nicht notwendigerweise eine präskriptive Bedeu­
tung. Einen präskriptiven Charakter hat eine Aussage wie ,x zu 
tun, ist moralisch gut‘ (1) - so argumentiert Railton (vgl. Railton 
1989, 151) - für diejenigen, welche die entsprechenden Interessen 
oder Motivationen besitzen, x zu tun. So kann man sagen: Wer 
moralische Motivationen besitzt, wird - gesetzt er hält (1) für 
richtig - x tun wollen; für ihn hat (1) eine - wie Railton sagt - 
handlungsanleitende Kraft („action-guiding force“; a. a. O., 151; 
vgl. VI, 3).

Doch welche natürlichen Tatsachen und Eigenschaften sind mit 
moralischen Tatsachen und Eigenschaften identisch? Und wie 
läßt sich das bestimmen? Railton geht von einer Analyse dessen 
aus, was in einem nicht-moralischen Sinn gut für Personen ist. 
Gut für eine Person - so Railton - ist das, was ihre objektiven 
Interessen fördert. Unterstellt man nun, daß Moral nicht mit in­
dividueller, sondern mit sozialer Rationalität zu tun hat, so kann 
man moralische Fakten über die objektiven Interessen einer Ge­
meinschaft bestimmen (vgl. Railton 1986, 190). Dement­
sprechend könnte man ,moralisch gut‘ als ,das, was den objekti­
ven Interessen einer Gemeinschaft förderlich ist‘, bestimmen 
(vgl. Schaber 1995, 325 ff.). Wäre dies eine angemessene Defini­
tion von ,moralisch gut‘? Ließe sich ,moralisch gut‘ nicht auch 
anders fassen? Könnte man diesen Ausdruck unterschiedlich de­
finieren, würde aus dem ethischen Naturalismus ein ethischer 
Relativismus folgen (vgl. dazu Hare 1989). Das ist ein zentrales 
Problem für den moralischen Realisten. Nicht jede Definition 

140

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von ,moralisch gut‘ wird Plausibilität besitzen. Trotzdem könn­
ten unterschiedliche Definitionen plausibel sein. Es ist aber auch 
möglich, daß sich eine Kernbedeutung von »moralisch gut‘ be­
stimmen ließe, der alle zustimmen könnten (vgl. dazu auch Smith 
1994, 201). Und über diesen Kerngehalt - so kann der moralische 
Realist argumentieren - wären wir in der Lage, die natürlichen 
Tatsachen und Eigenschaften zu erkennen, die mit moralischen 
Tatsachen und Eigenschaften identisch sind.

3. Internalismus und Externalismus

Moralische Urteile beziehen sich auf Handlungen und haben in­
sofern eine praktische Bedeutung. Moralische Überzeugungen 
sind konsequenterweise mit den ihnen entsprechenden Hand­
lungsmotivationen verbunden. Ist der moralische Realist in der 
Lage, diesem Faktum Rechnung zu tragen? Oder ist der morali­
sche Realismus mit der praktischen Bedeutung moralischer Ur­
teile unverträglich? Im Lager der Realisten werden in diesem Zu­
sammenhang zwei unterschiedliche Positionen vertreten: a) Die 
einen sind der Ansicht, daß moralische Überzeugungen allein 
jemanden zum Handeln bewegen können; b) für die anderen be­
steht zwischen moralischen Überzeugungen und den entspre­
chenden Handlungsmotivationen ein kontingenter Zusammen­
hang: man kann gegenüber moralischen Urteilen, die man für 
richtig hält, indifferent bleiben. Die Realisten, die a) vertreten, 
kombinieren den Realismus mit einem sog. Internalismus; und 
diejenigen, welche b) für richtig ansehen, verknüpfen den Realis­
mus mit einem sog. Externalismus (zur Terminologie vgl. Brink 
1989, 37 ff. und McNaughton 1988, 46ff.). Betrachten wir im 
folgenden diese beiden Positionen.

A. Internalismus

Die zentrale These des Internalismus lautet: Wer das moralische 
Urteil ,Es ist gut, x zu tun‘ (1) als richtig anerkennt, ist notwendi­
gerweise motiviert, x zu tun. Jemand, der (1) zustimmt, ohne in 
entsprechender Weise motiviert zu sein, ist entweder unehrlich 
oder versteht das Urteil nicht, dem er zustimmt (vgl. Hare 1963, 
83). Doch wie kann das der Fall sein, gesetzt, moralische Urteile 

141

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


beziehen sich - wie moralische Realisten behaupten - auf Tat­
sachen? Können wir Tatsachenurteilen gegenüber nicht indiffe­
rent sein?

Nach Ansicht verschiedener Realisten besteht zwischen mora­
lischen Überzeugungen und Handlungsmotivationen in der Tat 
ein notwendiger Zusammenhang: Moralische Überzeugungen 
(die Überzeugung, daß x moralisch gut ist) motivieren eine Per­
son, in der entsprechenden Weise zu handeln (vgl. Nagel 1970, 
13 ff.; McDowell 1978, 14; McNaughton 1988, 106 ff.; Dancy 
1993, Kap. 1-3). Das setzt voraus, daß aus kognitiven Zuständen 
allein motivationale Zustände und damit verbunden Handlungen 
hervorgehen können. Doch dies widerspricht der von vielen ge­
teilten Humeschen Theorie der Motivation (vgl. Hume 1978, 415: 
„Reason is and ought only to be the slave of the passions, and can 
never pretend to any other office than to serve and obey them“; 
vgl. dazu auch Smith 1987). Danach sind kognitive Zustände 
allein unfähig, eine Person zum Handeln zu motivieren. Nur im 
Zusammenspiel mit Wünschen oder Interessen könnten Über­
zeugungen eine handlungsmotivierende Kraft haben. Und ent­
sprechend gilt: Für Handlungserklärungen sind Wünsche unent­
behrlich.

Genau dies wird von verschiedenen moralischen Realisten be­
stritten. Eine Handlungserklärung, die keine Wünsche erwähnt, 
kann - so z.B. McDowell - eine angemessene Erklärung sein 
(,Hans hat dem Fremden geholfen, weil er dies für moralisch rich­
tig hielt4). Die Zuschreibung eines entsprechenden Handlungs­
wunsches trägt nach Ansicht von McDowell in vielen Fällen 
nichts zur Erklärung einer Handlung bei (vgl. McDowell 1979, 
15; dazu auch McNaughton 1988,112). Handlungen können auch 
ohne Wünsche verständlich sein.

Die Humesche Position läßt sich mit folgendem Argument ver­
teidigen (vgl. Smith 1987)'. Eine Überzeugung ist etwas, das mit 
der Welt übereinstimmen sollte. Umgekehrt ist ein Wunsch etwas, 
mit dem die Welt übereinstimmen sollte. Im Unterschied zu 
Überzeugungen zielen Wünsche auf eine Veränderung der Welt 
(Smith spricht in diesem Zusammenhang von unterschiedlichen 
„directions of fit“; a. a. O., 51). Das zeigt sich auch daran, daß 
Überzeugungen - anders als Wünsche - nach Maßgabe dessen, 
was der Fall ist, revidiert werden sollten: Stimmen sie mit der 
Welt nicht überein, sollten sie aufgegeben oder verändert werden. 

142

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wünsche beziehen sich per se auf etwas, das nicht oder noch nicht 
der Fall ist. Daraus läßt sich der Schluß ziehen, daß für Handlun­
gen Wünsche, die auf die Veränderung der Welt zielen, unentbehr­
lich sind.

Das setzt voraus - so kann der moralische Realist erwidern -, 
daß sich Wünsche von Überzeugungen klar unterscheiden lassen. 
Nach Mark Platts ist dies aber nicht möglich, da Wünsche selbst 
kognitive Elemente enthalten (Platts 1988, 294). Wünsche zielen 
nicht bloß auf die Veränderung der Welt, sondern beziehen sich 
auch auf das, was der Fall ist. Insbesondere beruhen bestimmte 
Wünsche auf Überzeugungen der Art ,Ich halte x für wünschens­
wert4 (vgl. a. a. O., 293; dazu auch Platts 1991,28); ,Ich wünsche x, 
weil ich x als wünschenswert ansehe4. Ein solcher Wunsch hat 
genauso wie die ihm entsprechende Handlung ein kognitives 
Fundament. Daran wird nach Platts aber deutlich, daß sich das 
Humesche Handlungsmodell nicht aufrechterhalten läßt.

Nach Smith bringt die Aussage ,Ich halte x für wünschenswert4 
aber eine Überzeugung zum Ausdruck, die genau dann wahr ist, 
wenn die betroffene Person den entsprechenden Wunsch hat (vgl. 
Smith 1987, 57). Aussagen über Wünschenswertes setzen Wün­
sche voraus. Von einem kognitiven Fundament bestimmter Wün­
sche kann deshalb nach Ansicht von Smith nicht die Rede sein.

B. Externalismus

Der moralische Realist kann diese Schwierigkeiten umgehen, in­
dem er einen Externalismus vertritt. Die zentrale These des Exter­
nalismus besagt: Ich kann einem moralischen Urteil aufrichtig zu­
stimmen, ohne motiviert zu sein, in der entsprechenden Weise zu 
handeln. Zwischen moralischen Überzeugungen und moralischen 
Handlungsmotivationen besteht ein kontingenter Zusammen­
hang. Dies läßt sich nach Brink gut an dem, was er den Amorali- 
sten nennt, zeigen (vgl. Brink 1989, 46). Brinks Amoralist ist nicht 
eine Person, die moralischen Überlegungen gegenüber indifferent 
ist, sondern vielmehr eine Person, die moralische Überzeugungen 
hat, ohne moralische Motivationen zu haben. Für den Internali- 
sten ist es undenkbar, daß eine solche Person existiert. Brink aber 
macht die Möglichkeit des Amoralisten am Faktum fest, daß wir 
uns ihn vorstellen können (vgl. a. a. O., 48). Er läßt sich insbeson­
dere dann vorstellen, wenn wir von einer naturalistischen Defini­

143

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tion von ,moralisch gut* ausgehen. Wenn ,moralisch gut* so etwas 
bedeutet wie ,den Interessen von Personen förderlich*, dann gilt: 
Ich kann etwas als moralisch gut anerkennen und indifferent blei­
ben, da mir das Schicksal anderer Menschen gleichgültig sein 
kann.

Für den Realisten hat der Externalismus folgenden Vorteil: Der 
externalistische Realist unterstellt nicht, daß die moralische Reali­
tät eine präskriptive Kraft in sich enthalte (vgl. Wolf 1995, 346). 
So erweist sich Mackies Einwand, moralische Tatsachen müßten 
seltsame Tatsachen eigener Art sein, als gegenstandslos. Zudem 
kann der Externalismus dem Phänomen der moralischen Willens­
schwäche gut Rechnung tragen. Der Internalist sieht sich hier vor 
große Probleme gestellt. (Vgl. McNaughton 1988, 119: „(H)ow 
can a state that motivates in some cases fail to motivate in 
others?**)

Gegen den Externalismus läßt sich folgendes einwenden: Der 
Externalist ist gezwungen, den praktischen Charakter morali­
scher Aussagen an die Wünsche und Interessen von Handelnden 
zu binden: Handelnde haben einen Grund, das zu tun, was richtig 
und gefordert ist, sofern sie die entsprechenden Wünsche und In­
teressen haben. Damit verlieren moralische Urteile und Forde­
rungen die universale Verbindlichkeit und damit die Autorität, 
die wir ihnen zusprechen. Der Externalist kann moralische For­
derung nur als hypothetisch und nicht als kategorisch geltende 
Forderungen begreifen.

Der Externalist kann darauf zweierlei erwidern: l)Ein Kon­
zept objektiver moralischer Handlungsgründe läßt sich nicht ver­
treten. Gründe zum Handeln beruhen ganz generell auf den Wün­
schen und Interessen der Handelnden (vgl. dazu auch Harman 
1975, 9; Mackie 1977, 77 ff.; Williams 1981, 102). Das externalisti­
sche Konzept moralischer Gründe entspricht einem angemesse­
nen Begriff der Handlungsgründe. 2) Mit dem Externalismus 
wird - so kann man mit Philippa Foot argumentieren (vgl. Foot 
1978, 167) - die Autorität moralischer Forderungen keineswegs 
untergraben. Diese Autorität des Moralischen verdankt sich näm­
lich nicht einer mysteriösen Verbindlichkeitsquelle, sondern viel­
mehr den bestehenden moralischen Wünschen und Interessen, 
welche die meisten Menschen haben.

144

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TEILC

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VII. Angewandte Ethik (Wolf)

Die angewandte Ethik ist die moderne Gestalt der traditionellen 
Kasuistik, allerdings mit einschneidenden Änderungen. Sie ba­
siert nicht mehr auf einer normativ-ethischen Einheitslehre, 
sondern bewegt sich in einem Feld stark umstrittener und kon­
kurrierender Ansätze; Aristoteles steht als dogmatisch unver­
bindliche Anregungsquelle neben Kant, den Utilitaristen und an­
deren Spielarten und Mischformen der Ethik. Bezugnahme auf 
Gott und die Bibel gilt in der philosophischen Ethik als suspekt. 
Was in der philosophischen Kommunität nicht mehr zählt, sind 
Argumente, die ohne Voraussetzung eines religiösen Glaubens 
nicht verstanden oder nicht akzeptiert werden können. Das heißt 
nicht, daß man aus der langen theologischen Tradition nichts ler­
nen könnte. Die gemeinschaftsstiftende Rolle von überlieferten 
Erzählungen ist nur ein Beispiel, das eine Untersuchung des 
Verhältnisses von Ethik und Erzählungen nahelegt. Auch die Be­
deutung moralphilosophischer Problemlösungen nach dem ka­
suistischen Verfahren des analogischen Vergleichs zwischen para­
digmatischen Fällen und Grenzfällen wird neuerdings wieder 
geltend gemacht (vgl. Jonsen/Toulmin 1988). Die Debatten zur 
Sterbehilfe haben eine Abwägung zwischen paradigmatischer 
Hilfe durch Lebensverlängerung und atypischer Hilfe durch Le­
bensverkürzung (infolge z.B. von Schmerzbekämpfung) zur me­
dizinethischen Agenda hinzugefügt. Suizid- und Suchtprävention 
sind andere Problembereiche, in denen sich Lebensschutz und 
paternalistische Zwänge, Hilfe und Freiheitseinschränkungen auf 
subtile Weise verbinden.

Die Belange von Recht, Wirtschaft und Gesellschaft, das Ver­
hältnis von Weltfrieden und Weltreligionen können in diesem 
Handbuch nicht erörtert werden. Es ist jedoch wichtig, daß eine 
integrale Ethik, die beispielsweise auf aktuelle Umweltprobleme 
antworten will, Theoreme der Wirtschaftsethik und der ökologi­
schen Wert- und Normenlehre zu verknüpfen vermag. Die For­
derung der Kohärenz zwischen angenommenen Prinzipien und 

146

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


konkreten Lösungsvorschlägen bleibt der wichtigste Prüfstein 
angewandter Ethik. Diese ist um Begriffe von Respekt vor Indi­
vidualwohl und Autonomie, diverse Modelle von Gerechtigkeit 
und vor allem um Entscheidungen über Leben und Tod zentriert 
(vgl. Bayertz 1991; Leist 1990\ Singer 1993).

Pauschale Vorbehalte gegen angewandte Ethik stammen u.a. 
von Anhängern eines Vorbildes von strenger Wissenschaft, die 
glauben, daß Wertungen in ihrem Kern ohne kognitiven Gehalt 
sind und sich deshalb einer wissenschaftlichen Behandlung ent­
ziehen. Anhänger dieser Auffassung wie z.B. die Emotivisten 
(vgl. V, 2) werden sich auf eine metatheoretische Erörterung der 
Ethik beschränken und die Entscheidung konkreter moralischer 
Probleme dem gesunden Menschenverstand überlassen. Die 
Trennung zwischen Wissenschaft und Alltagsverstand wird kon­
sequent durchgeführt.

Zweifel an der Möglichkeit angewandter Ethik stammen aber 
auch aus einem ganz anderen Lager, nämlich von Vertretern einer 
strengen (metaphysischen) Letztbegründung. Das Programm der 
Letztbegründung will der Ethik ein letztes Fundament in völlig 
gewissen Prinzipien verschaffen. Konkrete Situationsentschei­
dungen erscheinen nach diesem Begründungsprogramm ebenso 
abgeleitet und zweitrangig wie einzelne Wahrnehmungsurteile. 
Ein von Platon, Descartes und Moore inspiriertes Programm ei­
ner in letzten Prinzipien fest verankerten Ethik kann höchste Er­
kenntnisansprüche im Bereich des Grundsätzlichen mit einer 
Skepsis im Bereich der Kasuistik kombinieren (vgl. Butchvarov 
1989).

Obwohl die beiden genannten Gegner einer angewandten 
Ethik ganz entgegengesetzte Auffassungen über die Möglichkeit 
von Metaphysik haben, sind sie sich doch beide einig darin, daß 
sich die konkreten Entscheidungen des Lebens einer gründlichen 
oder gar wissenschaftlichen Erörterung entziehen. Theoretischer 
Rationalismus oder Szientismus kann leicht in praktischen Irra­
tionalismus umschlagen. Deshalb ist es wichtig zu sehen, daß es 
nicht nur ein einziges Ideal von Gründlichkeit und Begründung 
gibt, das für alle Bereiche der Erkenntnis gilt. Wichtiger noch: 
Eine ethische Theorie darf den Übergang von der Theorie zur 
Praxis nicht ausblenden, sonst versteigt sie sich zu einem doppel­
ten Utopismus: Sie postuliert Pflichten für ideale Menschen, die 
in einer idealen Welt leben, statt zu untersuchen, wie die Pflichten 

147

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von realen Menschen in ihren realen Lebensbedingungen ausse­
hen sollten. Die aus falsch verstandener Gründlichkeit motivierte 
Verbannung von Anwendung und Praxisbezogenheit hat oft zu 
einem Versagen von Philosophie und Wissenschaften angesichts 
dringender Probleme geführt. Entweder wurden praktische und 
politische Probleme aus der Philosophie verbannt, oder der Über­
gang von der Theorie zur Praxis, Wissenschaft und Existenzerhel­
lung, Analyse und Engagement erfolgte sprunghaft, wie z.B. in 
Strömungen der Existenzphilosophie seit Heidegger und Sartre.

Angewandte Ethik ist nicht zu trennen von methodischen Fra­
gen, welche den Typus von Argumenten oder Gründen betreffen, 
die man in praktischen Diskussionen als gültig voraussetzt. Der 
Antagonismus von verschiedenen Positionen (Utilitarismus, 
Kantismus, Tugendethik, Vertragsethik, vgl. DeMarco/Fox 1986; 
Nida-Rümelin 1996) charakterisieren das aktuelle Szenario eben­
so wie Versuche zu intelligentem Eklektizismus bis hin zur Ab­
wendung von Theorien (vgl. Winkler/Coombs 1993). Unabhän­
gig vom Streit der Schulen und Weltanschauungen gibt es 
Methodenfragen, die alle Richtungen betreffen. Zentral ist so­
wohl in der Geschichte der Kasuistik als auch der modernen 
Ethik der Gebrauch von Beispielen und Gedankenexperimenten. 
Extreme und künstliche Beispiele haben den didaktischen Vorteil, 
daß sie die Grenzen der Anwendung moralischer Intuitionen auf­
zeigen. Überdies erlauben sie es, die in Wirklichkeit oft überkom­
plexen empirischen Randbedingungen künstlich einzuschränken 
und die Aufmerksamkeit auf wenige moralisch relevante Züge 
einer Situation zu lenken. Moralische Intuitionen, die durch Er­
ziehung und Routine in unseren Gefühlen verankert sind, müssen 
dagegen auf voraussehbare, häufig eintretende Situationen vorbe­
reiten. Eine methodische Erschütterung hartnäckiger moralischer 
Intuitionen durch die Konfrontation mit imaginären Beispielen 
mag daher einer Lockerung unseres Denkens dienen. Sie kann 
als Heuristik für eine Reform oder Verfeinerung der Moral, aber 
nicht als Ersatz für kohärente Vernetzung moralischer Argumen­
te dienen. Die Konfrontation mit Extrembeispielen und „hard ca- 
ses“ ist noch nicht deren Auflösung (vgl. Birnbacher 1995, 
Kap. 7). Beispiele ohne Argumente sind blind, Argumente ohne 
Beispiele leer.

148

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Bindestrich-Ethiken

Die fortlaufenden Diskussionen in Zeitschriften wie Philosophy 
and Public Affairs, in zahlreichen Periodika zur Medizinethik, in 
der Zeitschrift für Rechts- und Sozialphilosophie, Environmental 
Ethics, Between the Species und vielen anderen Organen und 
Sammelbänden lassen sich kaum überblicken oder gar pauschal 
bewerten. Tatsache ist, daß in manchen Zeitschriften und Mono­
graphien hohe Maßstäbe für die philosophische Erörterung prak­
tischer Fragen realisiert werden. Die Übersicht wird auch er­
schwert durch die Zunahme der Anwendungsbereiche. Es gibt 
kaum eine Kombination mit Ethik, die nicht bereits irgendwo 
gebraucht wurde. Von Technik- und Medizin-, Umwelt- und 
Wissenschafts-, Kriegs- und Friedens-, Tier- und Bioethik ist die 
Rede, Sport- und Betriebs-, Arbeits- und Freizeitethik lassen sich 
ebenfalls antreffen. Es gibt Rechts- und Medienethik, Berufs- und 
Managementethik. Auch von der Ethik und Philosophie von 
Wirtschaftsunternehmen ist die Rede. Was ist von diesen Kom­
posita zu halten? Bringen sie eine einzige Ethik in zahlreichen 
Anwendungen zum Ausdruck, so könnte man von Anwendung 
der Ethik oder angewandter Ethik sprechen. Gelegentlich scheint 
es aber auch, daß verschiedene Elemente oder Teile, einzelne 
Tugenden oder Prinzipien ein und derselben Ethik hauptsächlich 
in gewissen Bereichen zur Anwendung kommen. Ist Fairneß in 
Sport, Wirtschaft und Kriegsführung dieselbe Fairneß? Ist 
Achtung vor menschlichem Leben im Kriegs- und im Friedensfall 
dasselbe Prinzip oder die gleiche Haltung? Wie sehr sind das Ver­
ständnis und die Bedeutung von Prinzipien kontextabhängig? 
Oder gilt es gar, völlig neue und verschiedenartige Regionalethi­
ken mit eigenen Prinzipien zu schaffen? Dies scheint v. a. die viel 
gehörte Rede von einer „neuen Ethik“ für Umweltprobleme 
nahezulegen.

Die alten Streitigkeiten der Schulen und der Anarchismus ethi­
scher Systeme können in der angewandten Ethik weder zuge­
deckt noch überwunden werden. Gleichwohl gibt es immer wie­
der Versuche, mit intermediären Prinzipien ohne letzte 
Fundamente ein Stück philosophischer Arbeit zu verrichten. So 
kann etwa Respekt vor Autonomie in der vertieften und ver­
zweigten Erörterung des Paternalismus (vgl. Feinberg 1984- 
1988, Bd. III; Kleinig 1983', van de Veer 1986) vorausgesetzt, aus­

149

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gedeutet und verfeinert werden - Anwendung ist immer zugleich 
Ausdeutung und In-Beziehung-Setzung zu anderen Prinzipien, 
Hypothesen oder Einstellungen. Im Rahmen eines kohärenten 
Systems, dessen Teile sich gegenseitig stützen, schließen sich Be­
gründung und Anwendung der Ethik eng zusammen. Falls es kei­
ne selbstevidenten letzten Gewissheiten gibt, die sich in Isolation 
selber begründen und die ganze Last weiterer Begründungen tra­
gen, kann Begründung der Ethik nur im Kontext ihrer Anwen­
dung stattfinden. Der Kohärentismus spricht nicht nur gegen eine 
völlige Trennung von Begründung und Anwendung, sondern 
auch gegen eine vollständige Arbeitsteilung zwischen Spezialisten 
und Generalisten in der Ethik. Obwohl die Spezialisierungs­
zwänge angesichts der immer größeren Verzweigung angewand­
ter Ethik nicht zu leugnen sind, werden gute Spezialisten immer 
wieder auf die allgemeinen Fragen der Ethik zurückkommen.

2. Feministische Ethik

Die feministische Ethik wirft ähnliche methodische Fragen auf 
wie die bisher erwähnten Bindestrich-Ethiken. Geht es um Wei­
terführung traditioneller Ethik und Politik oder um den Bruch 
mit ihnen? Geht es um Anwendungen und Modifikationen alter 
Konzeptionen oder um die Entwicklung radikal neuer? Histo­
risch gesehen ist der Feminismus aus anderen Freiheitsbewegun­
gen hervorgegangen und hat vielfache Anstöße aus den sozialen 
Bewegungen des 18. und 19. Jahrhunderts empfangen. Der 
Kampf gegen die Sklaverei und die Unterdrückung der Arbeiter­
klasse hat dazu geführt, daß vereinzelte Stimmen auch die Unter­
werfung der Frauen kritisierten. Zu den frühen Fürsprecherinnen 
eines humanistischen Feminismus gehört Mary Wollstonecraft 
(1759-1797). Sie beanstandet die Tatsache, daß Frauen in zeitge­
nössischen Schriften über Erziehung „als eine Art untergeordne­
ter Wesen, und nicht als Teil der menschlichen Spezies behandelt 
werden“ (Rossi 1973, 41). Sie orientiert sich an einer „Unterord­
nung unter die Vernunft, nicht unter den Mann“ (Rossi 1973^ 53).

Eine Exponentin des Feminismus im 19. Jahrhundert, welche 
die Unterwerfung der Frau im Geiste des radikalen Liberalismus 
und Frühsozialismus diagnostiziert, ist Harriet Taylor (1807— 
1858). Sie hat mit ihren Gedanken zu einer Schrift angeregt, die

150

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihr zweiter Gatte John Stuart Mill unter dem Titel The Subjection 
of Women 1861 verfaßt und 1869 in London veröffentlicht hat. 
Die persönliche Motivation von Mill für die Sache der Frauen­
emanzipation stammt aus der Erfahrung der geistigen Zusam­
menarbeit in Gemeinschaft und unter der Kritik dieser wirklich 
überlegenen Frau (Mill 1970, 59). Auch Mill stützt seinen Femi­
nismus im wesentlichen auf die Forderung der Gleichheit aller 
Menschen. Ausgangspunkt ist eine im historischen Wandel be­
griffene, fortschreitende menschliche Natur, die sich in jedem In­
dividuum verschieden ausprägen kann. Mill setzt sich kritisch mit 
traditionellen Argumenten für die Unterordnung der Frau aus­
einander, etwa der Auffassung eines Rechts des Stärkeren, einer 
Berufung auf das Natürliche oder auf die freiwillige Unterwer­
fung von Frauen. Letztere führt Mill auf eine in früher Kindheit 
ansetzende „Versklavung des Geistes“ (Mill 1970, 16) zurück. 
Zielscheibe der Polemik sind die einseitigen Ehe- und Eheschei­
dungsgesetze Englands sowie der Ausschluß der Frauen vom 
Wahlrecht, aber auch die allgemeinen sozialen Bedingungen der 
Ungleichheit zwischen den Geschlechtern. Die Kritik Mills rich­
tet sich nach Auffassung einer modernen Interpretin gegen Dis­
krimination, die darin besteht, Menschen mit Rücksicht auf ihre 
Zugehörigkeit zu einer Gruppe zu behandeln, „ohne Rücksicht 
darauf, was sie als Individuen sind“ (Tulloch 1989, 186). Der 
psychologische Kern männlicher Überlegenheitsgefühle ist eine 
Form der Selbstanbetung (self-worship), während Frauen zu 
einer Selbstaufopferung (self-sacrifice) für ihre Familie angehal­
ten werden (Mill 1970, 42). Mill beschränkt sich also keineswegs 
auf den institutionellen oder juristischen Aspekt, sondern lenkt 
die Aufmerksamkeit auch auf die subtileren Formen der Behin­
derung der Entwicklung der Selbstachtung von Frauen in Familie 
und Gesellschaft. Ob vorherrschende Charakteristika von Frauen 
wie Fürsorglichkeit und praktische Neigungen ausschließlich ein 
Produkt von Deformation durch die Gesellschaft sind und ob 
solche Eigenheiten auch künftig eine Rolle spielen könnten oder 
sollten, wird von Mill äußerst zurückhaltend beurteilt; niemand 
kann voraussagen, wie sich ein weibliches Wesen unter Bedingun­
gen der vollständigen Gleichheit entwickeln würde (57). Theorien 
über Wesensunterschiede zwischen Männern und Frauen bleiben 
unter den Bedingungen der Ungleichheit „vollständig hypothe­
tisch“ (66). Eine Frau, die heirate, könne so verstanden werden, 

151

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als entscheide sie sich dafür, einen Haushalt zu führen (48). Diese 
Andeutungen Mills, die v. a. den von verheirateten Frauen 
zur Erwerbstätigkeit in Frage stellen, lassen erkennen, wie schwer 
es selbst einem so vorurteilslosen Autor wie Mill fällt, sich von 
stereotypen Vorstellungen der Rolle von mittelständischen Frau­
en in der Familie loszulösen.

Eine feministische Ethik in den Fußstapfen Mills läßt sich in 
einem Prinzip zusammenfassen: Interessen von Frauen und Män­
nern sind gleich zu beachten. Das Streben nach unparteiischer In­
teressenerwägung ist das oberste Prinzip der Ethik; so gesehen ist 
die feministische Ethik eine angewandte Ethik, nicht eine Sonder­
ethik mit eigenen Werten und Normen. Gegen dieses Programm 
erheben sich jedoch einige Einwände. Ein erster Einwand besagt, 
daß sich dieser Ansatz über relevante Unterschiede von Männern 
und Frauen einfach hinwegsetzt und ein abstraktes, geschlechts­
loses Bild vom Wesen des Menschen voraussetzt. Dieser Einwand 
beruht jedoch auf einer Konfusion: Das Postulat der gleichen 
Interessenerwägung enthält keine deskriptive These über die 
menschliche Natur. Postulate und Beschreibungen bewegen sich 
auf zwei verschiedenen Ebenen. Wie das Beispiel von Mill zeigt, 
ist die Forderung der Gleichheit vereinbar mit einer historischen 
und differenzierenden Sicht von Menschen.

Ein zweiter Einwand lautet, gleiche Erwägung führe zu einem 
Modell der Gleichbehandlung, zu einem nivellierenden Konfor­
mismus und damit zu Geringschätzung und Unterdrückung von 
Vielfalt. Auch dieser Einwand setzt eine unklare Gegenüberstel­
lung von Gleichheit und Vielfalt voraus. Da die zeitgenössische 
Diskussion so stark von der begrifflichen Gegenüberstellung von 
Gleichheit und Differenz bestimmt ist und da u. a. auch gefordert 
wird, die Konzepte von Gleichheit und Differenz zueinander in 
Beziehung zu setzen (Rosenberger 7996), muß dieser zweite Ein­
wand hier kurz erörtert werden. Die Erinnerung an Mill könnte 
auch hier hilfreich sein: Er ist gleichzeitig Advokat des demokra­
tischen Gleichheitsideals und Kritiker der Massenkultur. Gleich­
heit verlangt u. a. die gleichen familiären und gesellschaftlichen 
Rahmenbedingungen für die freie Entfaltung des eigenen Wohls. 
Freiheit und Selbständigkeit sind aber geradezu Garanten dafür, 
daß sich Menschen in verschiedene Richtungen entwickeln, z.B. 
verschiedene Berufe wählen, aber auch verschiedene Bedürfnisse 
entwickeln. Gleiche Erwägung von Interessen führt überdies 

152

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht zu einer gleichen Behandlung von Menschen, da Menschen 
verschiedene Interessen haben können. Gleichheit in diesem Sin­
ne verlangt also eine differenzierende Behandlung von verschie­
denen Interessen.

Ein dritter Einwand richtet sich gegen die im Gleichheits­
postulat verankerte Vorstellung von Diskriminierung. Diskrimi­
nierung - so wird gesagt - sei eine Behandlung von Menschen 
nicht als Individuen, sondern als Gruppenmitglieder. Sexistische 
Diskrimination besagt, daß man eine Frau so oder so behandelt, 
weil sie eine Frau ist. Diese Auffassung von Diskrimination sei 
aber viel zu formell: Wichtig sei doch gar nicht die Tatsache, ob 
man Mitglieder der Gruppe A anders behandle als Mitglieder der 
Gruppe B - wichtig sei lediglich, wie man sie behandle. Die Be­
deutungslosigkeit des formalen Diskriminationsverbotes werde 
v. a. bei Verfahren der umgekehrten Diskrimination manifest: 
Würde man z.B. fortan absichtlich Frauen in Bereichen, in denen 
sie bisher benachteiligt wurden, besonders fördern, oder würde 
man damit fortfahren, Frauen in gewissen Bereichen zu entlasten 
(z.B. von der allgemeinen Wehrpflicht), so bestehe darin gar kein 
Unrecht. Jedenfalls sei es kein Anliegen des Feminismus, alle for­
malen Diskriminationen abzuschaffen. - Dieser Einwand ist 
nicht so vernichtend, wie er auf den ersten Blick aussieht. Forma­
le Diskriminierung kann zwar unter bestimmten Umständen - 
man denke etwa an eine Quotenlösung - ein Versuch sein, beste­
hende Ungleichheiten zu verringern. Man beachte jedoch, daß 
Quotenlösungen für Frauen (im Unterschied zu Quotenlösungen 
für die politische Repräsentation von Minderheiten), wenn sie 
überhaupt legitim sind, sich nur als befristete Maßnahmen vertei­
digen lassen, und daß ihr Ziel die Herstellung eines Zustandes ist 
(z.B. eines höheren oder gleichen Frauenanteils), der weniger 
oder keine formale Diskrimination enthält. Mit der Annäherung 
an diesen Zustand verliert die Praxis der umgekehrten Diskrimi­
nation ihre moralische Berechtigung. Eine perennierende Quo­
tenlösung würde dagegen das Vorurteil bestätigen, Frauen seien 
auch bei einmal realisierter Chancengleichheit weniger fähig als 
Männer. Die genannte Rechtfertigung einer provisorischen Quo­
tenlösung ist zukunftsorientiert. Kaum plausibel ist dagegen eine 
vergangenheitsorientierte Rechtfertigung, die in der positiven 
Diskrimination eine Form von Wiedergutmachung oder „Buße“ 
durch heute lebende Männer für vergangene Benachteiligungen 

153

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sieht, die von anderen Männern zu anderen Zeiten begangen 
wurden.

Der dritte Einwand geht jedoch tiefer: Gleiche Erwägung und 
gleiche Behandlung sind per se noch keine Garantien für Gerech­
tigkeit. Ein Despot, der alle Untertanen gleichermaßen unter­
drücken würde, wäre zwar frei von Diskrimination, aber er wäre 
kein gerechter Herrscher. Wichtig ist nicht die Wiederholung 
gleicher Verfahren, sondern die Qualität dieser Verfahren selber. 
Genauer gesagt: Die formale Nicht-Diskrimination mag zwar ein 
notwendiges Element von Gerechtigkeit sein, sie ist jedoch sicher 
kein hinreichendes. Sie läßt den Inhalt gerechter moralischer Ur­
teile unterbestimmt. Wichtig ist nicht nur, wie etwas berücksich­
tigt wird, sondern auch in welcher Hinsicht.

Auch dieser Einwand macht das Zugeständnis, daß Gleichheit 
ein notwendiges Element von Gerechtigkeit bleibt. Dies ist ange­
sichts der kontroversen Lage von Gerechtigkeitstheorien schon 
viel, verbalisiert doch die Forderung gleicher Beachtung so etwas 
wie einen gemeinsamen Kern verschiedener Gerechtigkeitsvor­
stellungen. Die Anwendung dieses Postulats macht jedoch zu­
sätzliche Überlegungen erforderlich.

Bereits das scheinbar einfache Beispiel der Forderung nach 
Bevorzugung berufstätiger schwangerer Frauen in Form eines 
Schwangerschaftsurlaubs zeigt, daß es sich hier zunächst um kei­
nen Verstoß gegen das formale Diskriminationsverbot handelt. 
Schwangere Frauen werden nicht bevorzugt, weil sie Frauen sind, 
sondern weil sie schwanger sind. Es handelt sich so gesehen nicht 
um eine sexistische Form von Gruppendiskrimination. Wie die 
Regelung des Schwangerschaftsurlaubs jedoch weiter begründet 
und gestaltet wird, hängt davon ab, ob man Schwangerschaft le­
diglich als Krankheit, Behinderung oder etwas Drittes betrachtet, 
ob man die Ansprüche von Schwangeren primär als Schutz- oder 
als Kompensationsansprüche versteht und welche Bedeutung der 
Höhe des bestehenden Einkommens und anderen partikulären 
Umständen der Situation zugemessen wird. Diese weiteren Fra­
gen, die für eine Ethik und Politik des Feminismus wichtig sind, 
bleiben durch das Verbot der formalen Diskriminierung unterde­
terminiert.

Das Gleichheitspostulat ist tatsächlich unbestimmt: Welche In­
teressen sind es, die gleich gewichtet werden sollen, und warum 
gerade Interessen, und nicht vielmehr Rechte oder Werte wie Au­

154

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tonomie? Diese Fragen machen deutlich, daß das Gleichheits­
prinzip offen ist für verschiedene Interpretationen. Natürlich 
macht es einen Unterschied, ob Interessen nur nach ihrer Inten­
sität und Dauer gleich berücksichtigt werden, oder ob darüber 
hinaus informierte oder gar autonome Präferenzen berücksichtigt 
werden. Die praktischen Folgen liegen auf der Hand: Frauen, die 
sich in einer Gesellschaft (aus welchen Gründen auch immer) 
nicht für Politik interessieren, hätten vielleicht gleichwohl ein In­
teresse, wenn sie besser informiert wären. Und selbst informierte 
Politikverdrossenheit ist noch kein hinreichender Grund zur An­
nahme, daß es nicht objektiv besser wäre für Frauen, mehr poli­
tische Optionen zu haben.

Diese Modifikationen des Prinzips der gleichen Interessener­
wägung machen das Gleichheitspostulat keineswegs überflüssig. 
Dennoch ist es in Ansätzen des neuen Feminismus (auch gender/ 
sex-feminism genannt) nicht beliebt. Diese betonen viel stärker 
die Diskontinuität des Feminismus zu anderen Freiheitsbewe­
gungen. Diese Diskontinuität wird damit begründet, daß wir uns 
in einem Geschlechterkrieg befänden, der alle Bereiche der 
Gesellschaft, ja selbst unsere Konzeptionen von Rationalität, 
Wissenschaft etc. durchdringe. Diese radikalen Diagnosen der 
Gesellschaft beruhen allerdings oft auf falschen oder höchst um­
strittenen Daten und verführen überdies zu einer Flucht in iso­
lierte, sich mit sich selbst beschäftigende Subkulturen (vgl. Som­
mers 1994). Es ist umstritten, ob Begründung und Durchsetzung 
der Forderungen der Frauenemanzipation überhaupt einer neuen 
Ethik bedürfen. Einige Philosophinnen der Gegenwart finden so­
gar bei Kant und Hume genügend Anknüpfungspunkte für eine 
feministische Ethik (vgl. die Beiträge von O’Neill und Baier in 
Nagl-Docekal/ Pauer-Studer 1993).

Besonders anregend haben die Hypothesen von Caroli Gilligan 
(Gilligan 1982\ vgl. Nunner-Winkler 1991) zu den zwei Stimmen 
der Moral gewirkt. Sie haben nicht nur zur Entwicklung einer 
sog. Care-Ethik und pluralistischen Konzeptionen der Ethik ge­
führt, sondern auch produktiven Widerspruch herausgefordert. 
Nach Gilligan gibt es zwei Varianten der Moral, die sich gegen­
seitig ausschließen: Eine Moral der Gerechtigkeit und eine der 
Fürsorge. Diese beiden Perspektiven lassen sich weder in eine ein­
zige Moralkonzeption integrieren, noch läßt sich - wie etwa im 
Stufenschema der moralischen Entwicklung von Kohlberg (vgl.

155

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III, 2) - die Stufe der Fürsorglichkeit jener der Gerechtigkeit un­
terordnen. Gilligan hat nun diese beiden Typen der Moral dem 
weiblichen und männlichen Denken zugeordnet. Sowohl ihre 
Typologie als auch diese Zuordnung sind jedoch heftig umstrit­
ten.

3. Der Schutz der Privatsphäre

Die jahrhundertelange Sakralisierung der Ehe und die Auszeich­
nung der ehelichen Sexualität als von Gott vorgesehenem Medi­
um der Prokreation haben zur Ausbildung einer starren Sexual­
moral geführt. Im Unterschied zur lehramtlichen Verkündigung 
der katholischen Kirche scheuen sich jedoch die meisten moder­
nen Moralphilosophen, normative Aussagen über Familie, Sex 
und das Verhalten zustimmender Erwachsener in ihrer Privat­
sphäre zu fällen. Es scheint so, als könne es in einer rein säkularen 
Ethik keine spezifisch moralischen Probleme der Liebe, Sexuali­
tät und Familie und daher keine selbständige Sexualmoral geben. 
Damit soll nicht gesagt werden, daß es keine moralischen Begleit­
probleme von Liebe und Sexualität gibt oder daß der Begriff der 
Liebe kein Thema für Moralphilosophen sei. Für liberale Theore­
tiker darf jedoch keine Handlung verboten werden, die nieman­
den in seinen Interessen oder Grundrechten schädigt. Und für alle 
mündigen Personen gilt die Maxime: volenti non fit iniuria (dem 
Zustimmenden geschieht kein Unrecht). So kann z.B. eine Frau, 
die einer Anstellung als Striptease-Tänzerin zustimmt, gar nicht 
geschädigt werden. Diese Maxime fordert natürlich ein gewisses 
Maß an Freiwilligkeit. Frauen, deren spezielle Notlage oder Un­
wissenheit ausgebeutet wird, um sie ins „Pornogeschäft“ zu brin­
gen, können nach durchschnittlichen Standards von Arbeitsver­
trägen nicht mehr als freiwillig zustimmend betrachtet werden.

Was Liberale in diesem Zusammenhang vor allem kritisieren ist 
die Auffassung einer moralischen Schädigung. Selbst wenn es z. B. 
ein moralisches Ideal der Selbstachtung gäbe und wenn gewisse 
Formen der Sexualität eine „Wegwerfung der eigenen Würde“ 
(Kant) in sich schlössen, wären sie als moralische Grundlage von 
Sanktionen ungeeignet. Ein von Kant geprägter Liberaler könnte 
das damit begründen, daß gerade Selbstachtung nur aus freiem 
Willen, nicht durch Repression bewahrt werden kann; ein dem 

156

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Utilitarismus nahestehender Liberaler wird aus anderen Gründen 
zur gleichen Schlußfolgerung gelangen: Er wird nämlich darauf 
insistieren, daß rein moralische Schädigungen, die keine empi­
risch nachweisbaren Verletzungen von im allgemeinen Interesse 
an Sicherheit begründeten berechtigten Erwartungen anderer im­
plizieren, einen unparteiischen Gesetzgeber nichts angehen. 
Sexualität in allen ihrer Formen (Homosexualität, Prostitution 
und Pornographie mit eingeschlossen) darf nach der liberalen 
Auffassung nie verboten werden, wenn sie zwischen zustimmen­
den Erwachsenen stattfindet. Ausgenommen von dieser Freiheit 
sind Kinder und Jugendliche. Überdies sind Vorschriften in bezug 
auf Ort und Zeit (also z.B. das Verbot von Sexshops in gewissen 
Stadtteilen) zulässig, wenn damit die Erregung öffentlichen 
Ärgernisses vermieden werden kann. Vorläufer dieser liberalen 
Auffassung ist Mill (vgl. Mill 1859). In seinen Fußstapfen haben 
Hart (1963) und Feinberg (1984-1988) die liberale Strafrechts­
theorie weiterentwickelt. Auch marxistische Autoren teilen diese 
Auffassung der Straflosigkeit, ja der moralischen Indifferenz von 
Sexualität zwischen zustimmenden Erwachsenen. Was aus marxi­
stischer Sicht gleichwohl für Einschränkungen oder Verbote von 
Pornographie sprechen kann, sind allenfalls Formen der Schädi­
gung und Ausbeutung auf der Ebene der Produktion, nicht je­
doch eine vermeintliche Schädlichkeit für Konsumenten oder 
eine vermeintliche Immoralität auf der fiktionalen Ebene der lite­
rarischen oder szenischen Darstellung (vgl. Soble 1986).

Zum einen scheinen sich moralische Probleme im Zusammen­
hang mit Sexualität und Familie vollständig zu überschneiden mit 
allgemeinen Fragen der Treue, Loyalität und Dankbarkeit; zum 
anderen steht der Überwachung und Durchsetzung einer Sexual­
moral das Hindernis des Rechts auf Privatsphäre entgegen. Selbst 
Anhänger einer strengen Beschränkung von Antikonzeptionsmit­
teln werden zögern, Paare in ihrer Intimsphäre mit modernen 
Mitteln der visuellen oder akustischen Überwachung zu kontrol­
lieren. Die moderne Empfindlichkeit für die Verletzung der Pri­
vatsphäre mag viele Ursachen haben, doch eine scheint in der Zu­
nahme technischer Möglichkeiten der Überwachung zu bestehen. 
Das politische Anliegen des Datenschutzes richtet sich v. a. gegen 
den Staat und andere mächtige Organisationen, welche die Mittel 
für kostspielige und immer raffiniertere Methoden haben.

Dem Recht auf Privatsphäre entspricht seit der frühen Neuzeit 

157

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine Pflicht zur Intimisierung von Körperverrichtungen. Wer die­
se Pflicht verletzt, erregt öffentliches Ärgernis. In manchen Fällen 
scheinen sich die Grenzen von Privat und Öffentlich mit jenen 
von geschlossenen und allgemein zugänglichen Orten zu decken. 
Mit dem Betreten öffentlicher Plätze verwirkt man das Recht, 
nicht betrachtet oder belauscht zu werden.

Es ist äußerst schwierig, das Recht auf Privatsphäre genau zu 
definieren. Auf diesen Sachverhalt hat Judith Jarvis Thomson hin­
gewiesen. Wer sich z.B. an ein Liebespaar in einem öffentlichen 
Park heranschleicht, um es zu belauschen, scheint ebenfalls eine 
Privatsphäre zu verletzen. Nach Thomson gibt es eine etwas ver­
einfachende Hypothese, die geeignet ist, die Komplexität dieses 
Rechtes zu erfassen. Sie lautet: Das Recht auf Privatsphäre tritt 
immer zusammen mit anderen Rechten auf; es ist ein cluster-right, 
ein Recht, das nur im Ensemble mit anderen Rechten auftritt 
(Thomson 1975). Häufig tritt es auf mit dem Recht auf Eigentum 
(mit dem es allerdings nicht identisch ist), häufig mit dem Recht 
auf den eigenen Körper. Dieses umfaßt das Recht, Teile seines 
Körpers zu verkaufen oder zu verstümmeln und schließt andere 
davon aus. Dieses ausschließende Recht auf den eigenen Körper 
ist in Analogie zum Recht auf Eigentum zu verstehen; gleichwohl 
ist es, wie Thomson mit zahlreichen Beispielen zu illustrieren ver­
sucht, ein eigenständiges Recht. Das Recht auf Privatsphäre dage­
gen scheint, weil es ein cluster-right ist, ein abgeleitetes Recht zu 
sein.

Vorsichtsmaßnahmen zum Schutz der Privatsphäre müssen 
nicht perfekt sein, sondern allgemein zumutbaren Standards ent­
sprechen. Bereits Nachlässigkeit kann jedoch genügen, um das 
Recht auf Eigentum oder Privatsphäre zu verwirken. So wie Ge­
legenheit Diebe macht, so schafft sie auch unliebsame Voyeure 
oder Lauscher. Überdies kann man absichtlich auf ein Recht ver­
zichten. Dabei ist es nicht ganz einfach, jene Handlungen und 
Unterlassungen zu systematisieren, mit denen jemand auf sein 
Recht verzichtet oder es verwirkt. Eine allgemeine Theorie von 
Rechten müßte nach Thomson diese Aufgabe erfüllen.

Thomsons Aufsatz läßt viele Fragen offen. So neigt sie etwa zu 
einem dezisionistischen Ansatz, wonach ein Recht auf Privat­
sphäre entsteht, wenn ich es will. Eine Sängerin, die nicht mehr 
auftreten will und die sich dazu entschlossen hat, nicht mehr öf­
fentlich aufzutreten und nur noch in ihren vier Wänden singt, hat 

158

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


- so Thomson - ein Recht darauf, nicht belauscht zu werden. Es 
gibt noch weitere Beispiele, die zeigen sollen, daß das Recht auf 
Privatsphäre nur auf Launen oder Stimmungen beruht: Ob ich 
will oder nicht, daß mir jemand übers Knie streicht, oder ob ich 
will, daß mir jemand nächtlich die Haare schneidet oder die Ell­
bogen grün anstreicht. Was Thomson völlig ignoriert, ist die Bin­
dung der Gefühle von Scham und der Bedürfnisse nach einer Pri­
vatsphäre an kulturell verankerte Vorstellungen von Freiheit und 
Beziehungen, das heißt die historische und soziologische Per­
spektive (vgl. Benn & Gaus 1983. Moore 1984; Schoeman 1984 
und 7992).

4. Die Abtreibungsdebatte

Abtreibung ist ebenfalls eine Entscheidung, für die man das Recht 
auf Privatsphäre in Anspruch nehmen könnte. Dies wäre vor al­
lem dann einleuchtend, wenn man die Abtreibung unter die „Ver­
brechen ohne Opfer“ subsumieren könnte. So gesehen wäre es gar 
nicht die Frage, wie man entscheidet, sondern wer entscheidet. Da 
es bei der Abtreibung primär um einen Eingriff in den Körper der 
schwangeren Frau geht, liegt es primär an ihr, für oder gegen Ab­
treibung zu entscheiden.

Ob es sich bei der Abtreibung um ein „Verbrechen ohne 
Opfer“ handelt, ist jedoch gerade umstritten. Nach manchen Ab­
treibungsgegnern sind ganz einfach die ungeborenen Menschen 
die Opfer. Deshalb kann es sich bei einer Abtreibung nie um eine 
Privatsache handeln. Sie ist nicht mit einer Blinddarmoperation 
vergleichbar. Konservative Abtreibungsgegner berufen sich auf 
einen konsequent verstandenen Lebensschutz, wobei sie aller­
dings menschlichem Leben eine Sonderstellung einräumen.

Etwas vorsichtiger argumentieren jene Abtreibungsgegner, 
welche auf die Potentialität menschlichen Lebens vom Zeitpunkt 
der Befruchtung an verweisen. Die Geltung eines Potentialitäts- 
prinzips, das einem potentiellen X gleichen moralischen Status 
zubilligt wie X selber, ist allerdings ebenfalls umstritten. Nach 
Auffassung mancher Autoren zählen in der Moral nur Rücksich­
ten auf aktuelle Eigenschaften oder Fähigkeiten - etwa die Fähig­
keit, Schmerzen zu empfinden. Diese Eigenschaft ist nicht von 
Anfang an gegeben, sondern sie (bzw. ihre physiologische Grund- 

159

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


läge) entsteht im Verlaufe des zweiten Trimesters der Schwanger­
schaft. Kann die Leibesfrucht im ersten Trimester der Schwanger­
schaft noch als Klumpen von Zellen klassifiziert werden, so ent­
wickelt sie sich im zweiten und vor allem im dritten Trimester zu 
einem Wesen, das sich qualitativ kaum mehr von einem Neuge­
borenen unterscheidet. Aus diesen und anderen Gründen wird 
die Entscheidung für eine späte Abtreibung immer problemati­
scher und belastender. Im Blick auf individuelle Eigenschaften 
und Fähigkeiten ist die Grenze der Geburt, die eine Unterschei­
dung von Abtreibung und Kindstötung nahelegt, ziemlich will­
kürlich. Theoretisch könnte man sich auch eine Regelung vorstel­
len, die aktive oder passive Kindstötung bis zur achten Woche 
nach der Geburt unter streng festgelegten Konditionen legalisiert. 
Doch die Trennlinie der Geburt wird auch aus pragmatischen 
Gründen verteidigt (vgl. Hoerster 7995), und zwar deshalb, weil 
sie den meisten Menschen mehr einleuchte als eine willkürliche 
Trennlinie zwischen erlaubtem und unerlaubtem Infantizid.

Weil der Fötus in seinen kontinuierlichen Verwandlungsfor­
men schwer zu klassifizieren ist, weil er gar nicht oder nur teil­
weise über Fähigkeiten einer erwachsenen Person verfügt, sind 
Debatten über den moralischen Status von Föten so schwierig. 
Dazu kommen Tendenzen, den Streit vom moralischen Status 
des Fötus auf andere Fragen - etwa der Bevölkerungspolitik oder 
der Stellung der Frauen in der Gesellschaft - zu verlagern. Die 
beiden Extrempositionen - Abtreibung sei Mord, und Abtrei­
bung sei Privatsache - tragen beide nicht der graduellen qualitati­
ven Veränderung des Fötus während der ganzen Schwangerschaft 
Rechnung. Es scheint unwahrscheinlich, daß sich eine Abtrei­
bung in den ersten acht Wochen nach gleichen moralischen Maß­
stäben beurteilen läßt wie eine Abtreibung zu einem späteren 
Zeitpunkt.

5. Positionen und Argumente der Umweltethik

Häufig verläuft die Diskussion um die Umweltethik in den Bah­
nen von Umweltethik versus Anthropozentrismus. Es wird an­
genommen, die neue Umweltethik setze einen Holismus oder 
Biozentrismus voraus, während traditionelle Ethik anthropozen­
trisch sei. Man unterstellt, wer sich wirklich und nachhaltig für 

160

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Umwelt engagiere, müsse sie um ihrer selbst willen schätzen; 
umgekehrt gilt, daß anthropozentrisches Denken zu einem lauen 
Engagement führe. Die Frage, welche Entitäten (Kollektive oder 
Individuen) überhaupt moralischen Status (moral Standing) haben 
können, welche direkte moralische Beachtung verdienen, wird oft 
gar nicht gestellt, sondern als müßige Frage betrachtet, welche 
sich durch richtige Gesinnung bzw. radikales Engagement von 
selbst beantworte.

Diese Haltung ist jedoch unbefriedigend. Zwar mag es vor­
kommen, daß Menschen aus falschen Gründen das Richtige tun; 
auch kommt es öfter vor, daß sich Menschen von ihren guten 
Gründen nicht motivieren lassen. Auf diesen zweiten Fall werden 
wir am Schluß dieses Kapitels zurückkommen. Den ersten Fall - 
daß Menschen aus falschen Gründen das Richtige tun - mag fol­
gendes Beispiel illustrieren. In einer Familie gibt es zwei Kinder. 
Der jüngere Peter glaubt aufgrund eines Märchens, Wohnungstü­
ren könnten Schmerzen empfinden, und mit dem Knall beim Zu­
schlägen drückten sie diesen Schmerz aus. Deshalb schließt er die 
Türen immer leise. Die ältere Schwester Anna dagegen hält nichts 
von diesem Aberglauben und knallt Türen. Für die anderen Fami­
lienmitglieder und den Zustand der Türen (bzw. das Portemon­
naie der Familie) ist das Verhalten des jüngeren besser: Er verur­
sacht keinen Lärm und keine Reparaturkosten. Falls ihn sein 
Aberglaube zur Gewohnheit führt, Türen sanft zu schließen, und 
wenn diese Gewohnheit schließlich seinen kindlichen Aberglau­
ben überlebt, dann erweist sich sein früherer Irrtum als nützlich 
oder fruchtbar. Trotzdem gibt es unabhängig von dieser er­
wünschten Nebenwirkung des Glaubens kaum gute Gründe, an 
die Empfindungsfähigkeit von Holz zu glauben. Eine Praxis kann 
also zu erwünschten Zielen führen, obwohl sie auf falschen oder 
unbegründeten Annahmen beruht. Umgekehrt können richtige 
oder gut begründete Annahmen wie jene der älteren Anna zu fal­
schen praktischen Schlußfolgerungen führen, etwa der Schlußfol­
gerung, daß Vandalismus gegen Dinge oder Wesen, die keine 
Schmerzen empfinden können, moralisch erlaubt oder unproble­
matisch sei.

Eine Abkehr von allzu einfachen Alternativen wird erleichtert, 
wenn wir uns vor Augen halten, daß bezüglich der Frage, welche 
Wesen in sich wertvoll sein können, folgende Positionen denkbar 
sind:

161

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


A. Anthropozentrismus

Der Anthropozentrismus besagt, daß alle Menschen moralisch 
gleich zählen, nämlich als Angehörige der Spezies homo sapiens. 
Er bezieht auch künftige Generationen ein und fordert strenge 
Unparteilichkeit in bezug auf Unterschiede der Rassen und Ge­
schlechter. „Klugheitsgründe und Vorsorge für die künftigen 
Generationen mögen bereits zwingend genug sein, uns und an­
dere zu einem die Umwelt schonenden, die Natur schützenden 
und bewahrenden Verhalten zu verpflichten.“ (Birnbacher 1980y 
105) Der Anthropozentrismus wird oft als umweltfeindlich be­
trachtet, doch das ist völlig falsch. Er beruht auf einem strengen 
Egalitarismus unter den Menschen aller Zeiten und müßte, kon­
sequent realisiert, zu praktisch weitreichenden umweltschütze­
rischen Reformen führen. Er gibt allerdings keine explizite Be­
gründung dafür, warum Menschen und nur Menschen einen 
Eigenwert haben, andere Lebewesen dagegen nicht. Die Beteue­
rung „Weil sie der Spezies homo sapiens angehören“ kann wohl 
kaum als Begründung akzeptiert werden. Auch das pragmatische 
Argument „Weil damit Diskriminierungen unter Menschen auf­
hören“ genügt nicht, denn man könnte geltend machen, daß diese 
Position Diskriminierungen von nicht-menschlichen Lebewesen 
stützt. Würde es nicht viel weniger Grausamkeit gegen Tiere ge­
ben, wenn die Sphäre der Wesen mit Eigenwert über den Kreis 
unserer Spezies hinaus erweitert würde?

Hier und im folgenden wird oft der Begriff ,Eigenwert4 (inhä­
renter Wert) verwendet. Dieser Begriff und seine Verwendung in 
der Ethik ist selber Gegenstand zahlreicher Kontroversen. Wir 
begnügen uns hier mit einer knappen Explikation. Der Begriff 
,Eigenwert4 besagt, daß ein Wesen selber Quelle oder Sitz von 
Werten ist, unabhängig vom Wert, den es für andere hat. In den 
meisten Moraltheorien wird die Feststellung von Eigenwert mit 
dem Postulat verknüpft, den Eigenwert zu respektieren. Zwei 
Konfusionen lassen sich in diesem Zusammenhang vermeiden: 
1) Eigenwert fällt nicht notwendigerweise zusammen mit einem 
völlig objektiven, d.h. von Interessen losgelösten Wert. Ein sub­
jektiver Werttheoretiker (der die ontologische Eigenständigkeit 
von Werten in einer Welt ohne Interessen bestreitet) muß nicht 
bestreiten, daß Wesen mit Interessen, weil sie Interessen haben, 
ein Eigenwert zukommt. Die Zuschreibung von Eigenwerten ver­

162

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


pflichtet also nicht zu einer ontologischen Annahme von objekti­
ven Werten. 2) Dinge können um ihrer selbst willen geschätzt 
werden - z.B. eine schöne Zinnkanne, die nicht nur (oder viel­
leicht gar nicht) als Gefäß verwendet wird, kann trotzdem als 
Schmuckstück um ihrer selbst willen geschätzt werden. Sie hat 
für den Betrachter einen intrinsischen Wert, doch sie hat deshalb 
noch keinen Eigenwert wie ein Wesen mit einer eigenen Perspek­
tive oder einem eigenen Wohl. Ob etwas einen Eigenwert hat oder 
nicht, ergibt sich also nicht allein aus der Tatsache, ob etwas völlig 
um seiner selbst willen geschätzt wird. Eine nicht-instrumentale 
Einstellung macht noch keinen Eigenwert. So (und nur so) ver­
standen ist Eigenwert nicht völlig „subjektiv“, d.h. mehr als 
etwas, was aus beliebigen Gründen um seiner selbst willen ge­
schätzt wird. Eigenwert ist oder hat vielmehr das, was aus mora­
lischen (nicht bloß ästhetischen) Gründen um seiner selbst willen 
geachtet werden soll.

B. Logozentrismus, Personalismus, Ethicozentrismus
Diese Position besagt, daß alle vernunftfähigen Wesen und nur sie 
Eigenwert haben. Es handelt sich um den wohl einflußreichsten 
Versuch, den Anthropozentrismus philosophisch zu begründen. 
Nicht mehr die bloße Mitgliedschaft in der Spezies homo sapiens, 
sondern die allen Menschen zuzuschreibende Vernunftanlage (das 
Potential, um die Fähigkeit zu Vernunft zu entwickeln) ist der 
tiefere Grund für den gleichen und einzigartigen moralischen Sta­
tus aller Menschen. Es gibt zwei Varianten des Logozentrismus, 
die auf bereits entwickelte Fähigkeiten zu Vernunft aufbauen: den 
Ethicozentrismus (alle moralisch kompetenten Wesen und nur sie 
haben Eigenwert) und den Personalismus (alle Wesen, die sich 
von anderen unterscheiden und auf Vergangenheit und Zukunft 
beziehen können, und nur sie haben Eigenwert). Vereinfachend 
kann man sagen, daß diese beiden Varianten eine bereits aktuali­
sierte Fähigkeit voraussetzen, die bei nicht-menschlichen Lebe­
wesen kaum und bei Menschen häufig anzutreffen ist.

Zwischen dem puren Logozentrismus und den genannten 
Varianten ergibt sich ein Dilemma: Während ersterer alle Men­
schen ausnahmslos gleich bewertet (sofern sie alle eine potentielle 
Fähigkeit zur Vernunft haben), orientieren sich die genannten 
Varianten an aktuellen Fähigkeiten. Sie stützen sich im Gegensatz 

163

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zum reinen Logozentrismus nicht auf ein fragwürdiges Potentia- 
litätsprinzip, das einem Wesen mit potentiellen Fähigkeiten den 
gleichen Wert zuschreibt wie einem Wesen mit tatsächlichen 
Fähigkeiten. Darin liegt ihr Vorzug. Ihr Nachteil ist, daß sie das 
Ideal eines Egalitarismus unter Menschen nicht zu erreichen ver­
mögen: Ein Säugling ohne zukunftsbezogene Wünsche hätte für 
den Personalismus keinen Eigenwert - man könnte ihn im Prin­
zip (wenn seine Eltern nichts dagegen haben) töten und durch 
andere ersetzen. Für den Ethicozentrismus hätten Menschen oh­
ne moralische Kompetenz (oder mit sehr geringer?) keinen Ei­
genwert, was zu noch unplausibleren Schlußfolgerungen führt. 
Das Abrücken vom reinen Logozentrismus führt zur Bildung 
eigener Kategorien von menschlichen Grenzfällen ohne Eigen­
wert, zu der nun nicht etwa nur Extremfälle wie die menschliche 
Zygote oder ein Mensch im irreversiblen Koma gehören, sondern 
auch Kleinkinder, Geistesschwache u.a. Nur der Logozentris­
mus, der auf die potentielle Vernunftfähigkeit abstellt, trägt dem 
Anliegen nach einem Prinzip Rechnung, daß allen Menschen Ei­
genwert zuschreibt. Aber er tut es mit Hilfe des Potentialitäts- 
prinzips, das bereits im Abschnitt über Abtreibung (vgl. VII, 4) 
als problematisch erkannt wurde.

C. Pathozentrismus
Ethik wird häufig so definiert^ als ginge es dabei hauptsächlich 
oder ausschließlich um die Regelung des Zusammenlebens von 
Menschen. Diese Definition beruht jedoch auf einem Vorurteil. 
Man glaubt, weil moralische Entscheidungen nur von bewußten 
und freien Akteuren gefällt werden und weil Menschen die ein­
zigen uns bekannten freien Akteure sind, müßten ethische Ent­
scheidungen ausschließlich Menschen betreffen. Dies ist ein 
Fehlschluß, der sich sogar bei Kant findet. Dieser meint nämlich, 
weil nur Menschen Pflichten haben, könnten wir nur gegen 
Menschen Pflichten haben (vgl. Paragraph 16 der Tugendlehre). 
Nur wer fähig sei, Pflichten zu erfüllen, könne direkter Adressat 
von Pflichten (bzw. Träger von Rechten) sein. Diese Annahme 
ist jedoch willkürlich. Zwar trifft es zu, daß wir uns gegenüber 
Wesen, die selber nicht vertragsfähig sind, nicht vertraglich ver­
pflichten können. Doch es gibt keinen guten Grund, alle mora­
lischen Verbindlichkeiten nach dem Paradigma von Verträgen zu 

164

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


modellieren. Die Pflichten, nicht Leiden zu verursachen bzw. 
Leiden zu hindern oder zu lindern, sind keine Vertragspflichten.

Einen besonderen Stellenwert für die Verteidigung von nicht­
vertraglichen Mitleidspflichten haben Kleinkinder und Tiere. Der 
Sonderstellung nicht vertragsfähiger, aber empfindungsfähiger 
Lebewesen, die als direkte Empfänger und Nutznießer unseres 
Verhaltens geeignet sind, trägt der Pathozentrismus Rechnung. 
Er stellt eine wichtige Erweiterung des Bereichs von Wesen mit 
Eigenwert dar und bringt die Fähigkeit zu leiden und sich zu 
freuen ins Zentrum der Aufmerksamkeit. Alle Wesen, die 
Schmerzen oder andere Leiden empfinden können, sind direkte 
Adressaten moralischer Rücksichtnahme und können sinnvoller­
weise um ihrer selbst willen beachtet werden.

Der Pathozentrismus mit Abstufungen unterscheidet nun zwi­
schen dem Anspruch, nicht gequält, und dem Anspruch, nicht 
getötet zu werden. Er kombiniert den Pathozentrismus für nur 
empfindungsfähige Wesen mit einem Personalismus für Wesen 
mit zukunftsorientierten Interessen. Sog. bloß empfindungsfähige 
Wesen ohne zukunftsorientierte Interessen dürfen (ohne schwer­
wiegende Gegengründe) zwar nicht gequält, aber (aus relativ tri­
vialen Gründen) schmerzlos getötet werden. Ihr Leben als solches 
zählt nicht, nur ihr Interesse, nicht zu leiden. Nur Wesen, die 
zusätzlich über zukunftsbezogene Interessen verfügen, dürfen 
aus direkten moralischen Gründen nicht getötet werden (Singer 
1993\ Hoerster 1995). Trotzdem können die Anhänger des abge­
stuften Pathozentrismus radikale Kritiker der Massentierhaltung 
und anderer Praktiken sein, die nicht „nur“ die Tötung, sondern 
de facto häufig auch leidensvolle Tierhaltung, Transporte und Tö­
tungsmethoden einschließen. Überdies anerkennen sie direkte 
Gründe gegen die Tötung jener höher entwickelten nichtmensch­
lichen Lebewesen, sofern diese über zukunftsorientierte Wünsche 
verfügen. Wird das Homizidverbot mit dem Verbot der Durch­
kreuzung zukunftsorientierter Wünsche begründet, so läßt sich 
dieses Verbot (in abgeschwächter Form?) auch auf jene Tiere an­
wenden, bei denen sich Ansätze zu Erwartungen und Plänen 
nachweisen lassen. Gingen jedoch alle Tiere im Augenblick auf, 
so ließe sich diese Begründung des Tötungsverbotes nicht anwen­
den. Sie läßt sich überdies auch nicht auf neugeborene Menschen 
anwenden: Wo keine Lebenspläne vorliegen, lassen sich auch kei­
ne durchkreuzen.

165

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Muß man die Behauptung, es gebe keine direkten Gründe ge­
gen die Tötung Neugeborener, einfach hinnehmen? Neugebore­
ne, um die sich niemand kümmert, könnten so gesehen straflos 
umgebracht werden, sofern wir uns nur davor hüten, ihnen 
Furcht oder Schmerzen zuzufügen. Eine Gesellschaft mag sich 
zwar aus irgendwelchen Gründen (z.B. um den Nachwuchs für 
die Armee zu garantieren) ihrer Neugeborenen annehmen, doch 
Rücksichten auf den Eigenwert von Neugeborenen würden dabei 
keine Rolle spielen. Wer mit dieser Schlußfolgerung nicht einver­
standen ist, wird nach anderen Begründungen des Tötungsver­
botes Ausschau halten. Der egalitäre Pathozentrismus geht nun 
einen Schritt weiter: Alle empfindungsfähigen Lebewesen haben 
ein gleiches Lebensrecht oder einen gleichen Eigenwert. In der 
Tötung und Ersetzung von Lebewesen durch andere kommt der 
Verstoß gegen die Idee eines Eigenwertes besonders deutlich zum 
Ausdruck. Damit soll nicht etwa gesagt werden, Tötung sei das 
einzige oder schlimmste Übel, das einem Wesen mit Eigenwert 
widerfahren kann.

Ein erster direkter Grund gegen die Tötung (oder irreversible 
Betäubung) eines empfindungsfähigen Wesens besteht darin, daß 
ihm, selbst wenn es über keine Interessen für den anderen Tag 
verfügt, etwas entzogen wird, nämlich künftige Freuden (Wolf 
1998). Menschliche Eingriffe können die Lustprämie bereits le­
bender empfindungsfähiger Wesen verkürzen. Das Übel liegt 
nun nicht etwa darin, daß damit die Summe der Lust in der Welt 
verkleinert wird, sondern daß ihm, diesem Individuum, etwas ge­
raubt wird. Anders gesagt: Ein Wesen mit eigenen Empfindungen 
und damit mit Eigenwert wird so behandelt, als hätte es keine, als 
wäre es austauschbar oder ersetzbar. Doch Wesen mit eigenen 
Empfindungen sind keine anonymen Gefäße von Lust oder Un­
lust. Vielmehr sind sie selber Quelle von Werten, Orte von Wert­
schätzung. Es ist sinnvoll und nach dem Prinzip der gleichen 
Achtung auch Pflicht, sie als Wesen mit eigenem Wohl und Wehe 
zu betrachten und zu schützen, auch wenn sie über kein höheres 
Selbstbewußtsein und keine Sprache verfügen.

Ein zweiter direkter Grund gegen die Tötung empfindungsfä­
higer Lebewesen besteht darin, daß es wohl kaum völlig punk­
tuelles Bewußtsein gibt. Empfindungen von Freude und Schmerz 
werden vermutlich selbst bei einfachsten Lebewesen etwas nach­
klingen. Mit der Kontinuität ist nun auch der Wunsch verknüpft, 

166

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in seinen angenehmen Zuständen und Tätigkeiten weiterzufahren, 
nicht aus dem Fluß des Lebens herausgerissen zu werden. Die 
Fähigkeit zu solchen Wünschen kann bereits empfindungsfähigen 
Wesen ohne zukunftsorientierte Wünsche zugebilligt werden.

Der dritte direkte Grund gegen die Tötung von empfindungs­
fähigen Wesen liegt darin, daß es keinen direkten Zusammenhang 
zwischen zukunftsorientierten Wünschen und Tötungsverbot 
gibt. Vielleicht gibt es Menschen (sog. Lotosesser), die ganz im 
Augenblick aufgehen; sicherlich gibt es Asketen, deren letztes 
Ziel es ist, ganz im Augenblick aufzugehen. Darf man annehmen, 
daß sie ihr Lebensrecht verwirkt haben? Muß das Tötungsverbot 
nicht so begründet werden, daß es auch diesen gleichen Schutz 
bietet? (An dieser Stelle kann man nicht auf das Argument zu­
rückgreifen, für die Zuschreibung eines Lebensrechts genüge be­
reits die Anlage zur Vernunft - dies wäre ein Rückfall in den rei­
nen Logozentrismus.)

Zukunftbezogene Präferenzen tragen dazu bei, daß es gute in­
direkte Gründe und wirksame Motive gibt, die berechtigten Er­
wartungen von Menschen mit Voraussicht und entsprechenden 
Ängsten und Hoffnungen zu schützen. Ein institutionalisierter 
Lebensschutz für alle Menschen dient diesem Interesse an 
Sicherheit und verhindert das sog. Übel des Alarms, der Ver­
ursachung von Angst und Panik. Darin liegt zumindest eine Er­
klärung (wenn vielleicht auch keine moralische Rechtfertigung) 
dafür, warum der Schutz menschlichen Lebens in Rechtsgemein­
schaften einen so hohen Stellenwert hat (was sicher begrüßens­
wert ist), während der Schutz des Lebens individueller Tiere (mit 
Ausnahme von Heimtieren) in unserer Kultur nur wenige Men­
schen beschäftigt (was nach den zuletzt erörterten Standards für 
die Zuschreibung von Eigenwert eigentlich zutiefst bedauerlich 
sein sollte). Der traditionelle Tierschutz konzentriert sich v. a. 
auf die Verringerung von Leiden und den Artenschutz. Der 
Schutz des Lebens individueller empfindungsfähiger Tiere dage­
gen wird nur von Minderheiten ernstgenommen. Diese Minder­
heiten können sich natürlich auch nicht mit der Praxis der mas­
senhaften Tötung von Tieren zu Nahrungszwecken abfinden, 
selbst wenn diese unter für das Vorleben der Tiere günstigeren 
Bedingungen realisiert werden könnte.

167

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


D. Biozentrismus

Der Pathozentrismus privilegiert empfindungsfähige Lebewesen 
gegenüber empfindungslosen. Der Biozentrismus ist im Ansatz 
großzügiger: Er billigt allen Lebewesen gleichen Eigenwert zu; 
die Frage nach der Empfindungsfähigkeit wird als sekundär oder 
nebensächlich betrachtet. Man beachte, daß es zwei Strategien 
gibt, den Pathozentrismus zu bekämpfen: Die erste Strategie be­
zieht sich auf die empirische Anwendung des Kriteriums der 
Empfindungsfähigkeit. Im Extremfall wird hier geltend gemacht, 
es gebe gar keine empfindungslosen Lebensprozesse oder - etwas 
bescheidener - es gebe jedenfalls keine sicheren Anhaltspunkte 
für die Zuschreibung von Empfindungsfähigkeit. Diese Strategie 
- nennen wir sie die Ausweitungsstrategie - ist zwar ziemlich 
populär, gibt es doch viele Spekulationen über Empfindungen 
von Insekten, Pflanzen und vielleicht sogar Mineralien. Doch 
selbst die Annahmen eines Panpsychismus liefern keine grund­
sätzlichen Argumente gegen das Kriterium der Empfindungsfä­
higkeit, sondern nur gegen seine restriktive Anwendung oder 
den vorschnellen Ausschluß von Pflanzen etc. Kritiker, welche 
die Empfindungen von Menschen im Koma oder von Pflanzen 
in Anschlag bringen, vergessen leicht, daß sie sich offenbar eben­
falls auf das Kriterium des Pathozentrismus stützen, andernfalls 
hätten ihre Hypothesen über Empfindungsfähigkeit von Wesen, 
denen man bisher keine zuschrieb, keinerlei moralische Bedeu­
tung. Der Biozentrismus ist mit dem Pathozentrismus extensional 
äquivalent, wenn letzterer mit dieser Ausweitungsstrategie ver­
knüpft wird.

Deutlicher unterscheidbar ist der Biozentrismus, wenn er auf 
einer zweiten Strategie aufbaut, indem er nämlich das Kriterium 
der Empfindungsfähigkeit selber bzw. seine moralische Relevanz 
attackiert. Warum sollte Empfindungsfähigkeit, warum sollten 
Bewußtseinsqualitäten so wichtig sein? Zwar sind sie es für uns, 
doch müssen sie es deshalb auch für andere Organismen sein? Die 
moralische Diskrimination auf der Basis eines Kriteriums der 
Empfindungsfähigkeit wird in Frage gestellt, nicht nur dessen 
empirische Anwendung, wie in der ersten Strategie. Dieser Dis­
krimination, die letztlich auf menschlichen Wertprojektionen in 
die Natur basiert, wird eine radikale Interspezies-Unparteilich- 
keit entgegengestellt. Wirklich speziesneutral sind nur Ansätze, 

168

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die darauf verzichten, moralische Qualitäten, die den Mitgliedern 
unserer Spezies oder anderen, uns nahestehenden Spezies beson­
ders wichtig sind, in die ganze Natur zu projizieren. Die Vernich­
tung von Leben ist immer ein direktes Unrecht. Ehrfurcht vor 
allem Leben (Albert Schweitzer) oder gleicher Respekt vor allen 
Lebewesen (Paul W. Taylor) sind die moralisch adäquaten Hal­
tungen. Wir haben Verantwortung nicht nur in Ansehung der 
Natur, sondern auch gegenüber der (belebten) Natur (vgl. Birn­
bacher 1980, 111).

Der Reiz des Biozentrismus - der Verzicht auf eine als willkür­
lich empfundene Hierarchisierung von Lebewesen mit und sol­
chen ohne Eigenwert - hat allerdings auch seinen Preis. Zunächst 
ist es fraglich, ob eine völlige Unparteilichkeit überhaupt prakti­
kabel ist, ob sie uns nicht zu große Opfer auferlegen würde. Als 
Individuen müßten wir uns einen asketischen Lebensstil auferle­
gen, ja selbst der strengste Vegetarismus würde uns nicht den tra­
gischen Konflikt ersparen, zu töten, um zu leben. Bevölkerungs­
politisch käme eine Zuwachsrate der menschlichen Bevölkerung 
überhaupt nicht mehr in Frage, wollten wir das Lebensrecht aller 
anderen Lebewesen wirklich gleich respektieren.

Der Biozentrismus läßt sich entweder in einer teleologischen 
Metaphysik (Aristoteles, Taylor) oder in einer voluntaristischen 
Gesamtdeutung des Lebens (Schopenhauer, Schweitzer) veran­
kern. Beide Fundamente sind philosophisch höchst umstritten, 
geht es doch im einen Falle darum, Zwecke von Organismen un­
abhängig von Bewußtsein zu identifizieren, während es im zwei­
ten Fall darum geht, Lebenswillen unabhängig von Bewußtsein 
zu identifizieren. Diese Schwierigkeit hat Auswirkungen auf eine 
Konzeption von Moral aus der Quelle von Sympathie, Mitleid, 
Einfühlung oder hypothetischer Perspektivenübernahme. Was 
heißt es, sich in die Perspektive von Wesen ohne minimales Be­
wußtsein zu versetzen? Wie können wir herausfinden, was für 
Wesen ohne eine bewußte Perspektive selber gut oder schlecht 
ist?

E. Holismus

Der Biozentrismus zeichnet Individuen gegenüber Kollektiven 
aus. Doch warum sollten nicht überindividuelle Lebens­
zusammenhänge als genuine Träger von Werten betrachtet wer­

169

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den? Der Holismus vollzieht diesen letzten Schritt: Kollektive 
(ganze Spezies) und natürliche Gleichgewichte haben morali­
schen Status, sind schätzenswert und schützenswert um ihrer 
selbst willen. Ein Vorzug dieser Position liegt auf der Hand: Sie 
liefert direkte Gründe für den Artenschutz. Überdies erspart sie 
uns die schwierige Frage, wie individuelle biologische Lebenspro­
zesse von natürlichen Zusammenhängen zu unterscheiden und 
warum - wie der Biozentrismus unterstellt - nur individuelle Bio­
masse in sich wertvoll sei. Der Holismus entfernt sich jedoch weit 
von der Idee des individuellen Lebensschutzes. Individuelle Or­
ganismen werden in dieser Perspektive zu bloßen (meist ersetzba­
ren) Elementen von Ganzheiten. Überträgt man den Holismus 
auch auf Menschen und höher entwickelte Tiere, so führt das zu 
einer Abwertung von Individuen, die den meisten ethischen An­
sätzen zuwiderläuft. Der Holismus sagt nicht nur, daß Individuen 
nur in intakten natürlichen Systemen überleben können - soviel 
wird selbst ein aufgeklärter Anthropozentrismus mit in den Kal­
kül ziehen -, sondern daß Systeme selber Eigenwert haben. Damit 
sind sehr häufige und tragische Konflikte zwischen den Lebens­
ansprüchen von Individuen und Systemen vorprogrammiert.

Neben diesen Bedenken bleibt auch undurchsichtig, warum 
überhaupt Lebenszusammenhänge Träger von Eigenwerten bil­
den. Eine eigene Perspektive können wir ihnen wohl kaum zu­
sprechen. Ein Argument wird oft durch Bezugnahme auf den 
Wert von Gleichgewichten in der Natur erschlichen. Ein Gleich­
gewicht kann jedoch kein letzter Wert sein, schließt es doch im­
mer Verzicht auf Dynamik, Fortentwicklung, eventuell Fort­
schritt zum Besseren aus (Birnbacher 1980, 108). Ein weiteres 
Argument betont die Verkettung der Teile der Natur - auch die 
Menschen sind keine von der Natur separaten Wesen. Aus dieser 
zutreffenden Feststellung läßt sich jedoch ebenfalls kein valides 
Argument für den Holismus oder auch nur für die biozentrische 
Unparteilichkeit unter den Spezies konstruieren. Abhängigkeit 
von natürlichen Prozessen spricht weder für noch gegen Eigen­
wert. Daß auch Menschen auf intakte Umwelt angewiesen sind, 
ist für die Frage nach möglichen Trägern von Eigenwert völlig 
irrelevant.

170

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


F. Ästhetische Argumente

Gelegentlich werden ästhetische Argumente angeführt, um den 
Eigenwert von Lebewesen und Arten zu begründen. Allerdings 
liegt hier eine gewisse Verschiebung des Wertbegriffs vor (vgl. 
VII, 5, A). Der intrinsische Wert der Natur und insbesondere des 
sog. Naturschönen liegt in ihren ästhetischen Qualitäten. Doch 
der Schutz der Natur ist fundiert in den ästhetischen Vorlieben 
gegenwärtiger und künftiger Generationen (vgl. Birnbacher 
1980, 130-134). Der intrinsische Wert von Naturschönheit und 
Kunstwerken fällt nicht mit dem moralisch signifikanten Eigen­
wert zusammen. Die Verwechslung von intrinsischen Werten und 
Eigenwerten wird allerdings durch folgende Zusatzannahmen be­
günstigt. Glaubt man an die Existenz ästhetischer Werte als einem 
Mobiliar des Universums, das völlig unabhängig von menschli­
chen Präferenzen darauf wartet, von uns entdeckt zu werden, so 
läge eine Verwechslung von intrinsischem Wert mit Eigenwert 
nahe, würde es sich doch in beiden Fällen um einen objektiven, 
dem Wertträger selbst inhärierenden Wert handeln. Die Gleich­
setzung von intrinsischem Wert und (im ontologischen Sinne) ob­
jektiven Wert ist jedoch keineswegs zwingend. Wird überdies 
Objektivität als völlige Unabhängigkeit von menschlichen Präfe­
renzen verstanden, so wird schwerverständlich, wie objektive 
Werte - ästhetische oder moralische - Menschen überhaupt noch 
zu Handlungen motivieren könnten. Setzt moralische Motivation 
nicht eine gefühlsmäßige Teilnahme voraus? Anders gesagt: Es 
fällt schwer, sich mit Wesen zu identifizieren, die ex hypothesi 
über nichts verfügen, was auch nur im Entferntesten mit Vorlie­
ben oder Abneigungen vergleichbar ist.

Auch die schwächere Annahme, der Geschmack aller (infor­
mierten, inklusive aller künftigen) Menschen müßte letztlich kon­
vergieren und könnte daher einen stabilen Maßstab für morali­
sche Bewertungen abgeben, ist reichlich spekulativ. Geht man 
jedoch davon aus, daß ästhetische Urteile menschlichen Ge­
schmack voraussetzen, so ist nicht nur der Bezug zu Urteilern, 
sondern auch zu veränderlichen Geschmacksrichtungen zu be­
rücksichtigen. Ästhetische Präferenzen können stark divergieren, 
wie etwa die Vorlieben für unbetretene Wildnis, idyllisches Dorf­
leben oder ein hektisches Leben in urbanen Zentren zeigen. In­
trinsischer ästhetischer Wert bezieht sich nicht so sehr auf Wesen 

171

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als letzte Quellen oder Orte von Werten, sondern vielmehr auf 
Wesen, Objekte oder Vorgänge, die von anderen Wesen um ihrer 
selbst willen geschätzt werden. Ästhetischer intrinsischer Wert 
ist, wie bereits gesagt wurde, ein anderer Typus von Wert als mo­
ralisch relevanter Eigenwert. Nur letzterer unterstreicht, daß für 
ein Wesen eine eigene Perspektive möglich ist, aus der betrachtet 
Dinge für es selber gut oder schlecht sein können.

Nun gibt es allerdings eine wichtige Analogie zwischen ästhe­
tischem Wert und Eigenwert. In beiden Fällen ist eine Haltung 
angemessen, die über eine bloße Nutzung oder Konsumation hin­
ausweist. Ästhetische Wahrnehmung ist - zumindest idealiter - 
eine Schule des nicht-verfügenden, nicht-beherrschenden und 
nicht-kommerziellen Verhaltens und damit jener Gelassenheit 
und Besonnenheit, die uns zu mehr Rücksicht auf das Eigenleben 
der Natur motivieren kann. Bewunderung der Natur kann eine 
reinigende Kraft haben. Dürfen wir etwas, das so kunstvoll ist 
(und sei es auch „nur“ ein Grashalm), daß wir es selber nicht her­
stellen könnten, zerstören? Ein schwaches Argument für ästhe­
tischen Naturschutz könnte besagen, daß es dabei weniger um 
Erfüllung von Pflichten, als vielmehr um die Realisierung 
menschlicher Vorzüge geht. In der Wahrnehmung der Schönheit, 
Größe und Komplexität der Natur könnte der Mensch z.B. sei­
nen Hang zur Selbstüberschätzung überwinden (vgl. Hill 1983). 
Schwache Gründe sind nicht notwendigerweise schwache Moti­
ve. Vielleicht können solche Ideale Menschen, die sie teilen, zu 
besonderen Taten oder zu außerordentlicher Hartnäckigkeit mo­
tivieren. Doch warum sollten sie alle Menschen teilen? Schwach 
sind naturästhetische Gründe aber auch deshalb, weil sie auf falsi­
fizierbaren empirischen Annahmen beruhen. Ästhetische Natur­
betrachtung macht nicht immer sanft und bescheiden. Sie kann 
auch zur Nachahmung der natürlichen Gleichgültigkeit gegen­
über dem Leiden von Individuen anregen.

172

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VIII. Ethik und Theorien des guten Lebens (Schaber)

Die Frage, was es für Menschen heißt, ein gutes Leben zu leben, 
hat die Ethik seit der Antike beschäftigt. Plato und Aristoteles 
(und dementsprechend die Aristotelische Tradition) haben zwi­
schen der Frage nach dem guten Leben und der Frage nach dem, 
was moralisch gut ist, gar nicht unterschieden. Das setzt voraus, 
daß ein gutes Leben mit einem moralisch guten Leben zusam­
menfällt. Das ist eine starke Voraussetzung, die heute von den 
meisten Moralphilosophen abgelehnt wird. Trotzdem ist die Fra­
ge nach dem guten Leben für die Ethik von großer Relevanz. Re­
levant ist sie insbesondere für alle Moraltheorien, bei denen ein 
Zusammenhang besteht zwischen dem, was moralisch gut ist 
und dem, was gut ist für Menschen. Dazu braucht das moralisch 
Gute nicht mit dem, was für Menschen gut ist, gleichgesetzt zu 
werden. Es reicht, wenn das für den Menschen Gute für die Be­
stimmung moralischer Werte und Normen eine Rolle spielt. Und 
das ist bei allen namhaften Moraltheorien der Fall. Selbst eine 
reine Gesinnungsethik wird - soll sie plausibel sein - in der Be­
stimmung der richtigen Gesinnung nicht vollständig vom Guten 
für den Menschen abstrahieren können.

In einem ersten Teil (VIII. 1.) sollen die wichtigsten Konzepte 
des guten Lebens, d. h. Konzepte dessen, was es heißt, daß etwas 
für eine Person gut ist, vorgestellt werden. Unterschieden werden 
dabei die hedonistische Theorie, die Wunschtheorie des guten Le­
bens und schließlich die Theorie, die das, was gut ist, in einem 
objektiven Sinn versteht. Im zweiten Teil (VIII.2.) wird die Frage 
nach der Relevanz der Moral für das gute Leben behandelt wer­
den. Ist es gut, moralisch zu sein? Der dritte Teil (VIII.3.) geht das 
Verhältnis von Moral und gutem Leben von der anderen Seite her 
an: Welche Relevanz hat das, was für Menschen gut ist, für die 
Moral? Und abschließend wird im vierten Teil (VIII.4.) das Ge­
wicht moralischer Forderungen thematisiert. Wenn moralische 
Forderungen mit außermoralischen Zielen einer Person kollidie­
ren, stellt sich die Frage, was den Vorrang besitzt.

173

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Theorien des guten Lebens

A. Subjektives Wohlbefinden

In der klassischen, auf Aristoteles zurückgehenden Auffassung 
ist Glück das zentrale Gut für den Menschen. „Glück“ ist ein 
vager Begriff, der sich unterschiedlich interpretieren läßt. Man 
kann Glück als den Inbegriff bestimmter subjektiver Zustände, 
genauer als subjektives Wohlbefinden verstehen (vgl. Birnbacher 
1990, 73). Nach Ansicht der klassischen Glücksutilitaristen Jere­
my Bentham und John Stuart Mill ist subjektives Wohlbefinden 
(„pleasure“) das, wonach alle Menschen streben. Doch was ist 
darunter genau zu verstehen? Die Frage stellt sich, weil die Zu­
stände subjektiven Wohlbefindens, etwa das Trinken eines guten 
Weins, das Bestehen einer Prüfung, das Erkennen eines Naturge­
setzes verschiedenartig sind. Gibt es etwas, das diese Zustände 
gemeinsam haben? Ein Vorschlag lautet (vgl. Edwards 1979, 
Kagan 1992f. Ein subjektiver Zustand ist ein Zustand subjektiven 
Wohlbefindens, wenn die betroffene Person wünscht, daß dieser 
Zustand besteht. Von diesem Wunsch werden alle Zustände sub­
jektiven Wohlbefindens - ungeachtet ihrer qualitativen Differen­
zen - begleitet. Das läßt sich auf zwei verschiedene Weisen ver­
stehen (vgl. Kagan 1992, 173):

(1) Ein subjektiver Zustand x ist ein Zustand subjektiven Wohl­
befindens, weil oder sofern sein Bestehen gewünscht wird.

(2) Das Bestehen des subjektiven Zustandes x wird gewünscht, 
weil oder sofern es sich dabei um einen Zustand subjektiven 
Wohlbefindens handelt.

Ist (1) richtig, dann ist subjektives Wohlbefinden das Resultat 
von Wunscherfüllung. Das hätte aber zur Folge, daß das für den 
Menschen Gute nicht an subjektivem Wohlbefinden, sondern an 
Wunscherfüllung oder Wunschbefriedigung festzumachen wäre. 
Entsprechend wäre die vorliegende hedonistische Theorie des Gu­
ten mit einer Wunschtheorie des Guten - auf die wir weiter unten 
zu sprechen kommen werden - identisch. Wer das für den Men­
schen Gute über bestimmte subjektive Zustände definieren will, 
hat deshalb gute Gründe, das Verhältnis von Zuständen subjekti­
ven Wohlbefindens und den sie begleitenden Wünschen im Sinne 
von (2) zu verstehen. Dann gilt: Zustände subjektiven Wohlbefin­

174

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dens sind Zustände, die unmittelbar einen Wunsch nach ihrem 
Bestehen nach sich ziehen.

Welche Gründe gibt es, eine solche Konzeption guten Lebens 
zu vertreten? Verschiedene Autoren begründen eine subjektive 
Glückstheorie mit den Vorteilen, welche diese gegenüber der 
weit verbreiteten Wunsch- oder Präferenztheorie des Guten hat. 
So argumentiert Birnbacher, daß die Erfüllung von Wünschen 
bzw. Präferenzen nicht in jedem Fall zum Wohl einer Person bei­
trägt. Zudem könne etwas gut sein für eine Person, unabhängig 
davon, ob sie einen entsprechenden Wunsch habe („Daß jemand 
keine Verbesserung seiner äußeren Lebensumstände oder seines 
Gesundheitszustandes anstrebt, zeigt nicht, daß es ihm so gut 
geht, wie es ihm gehen könnte“, Birnbacher 1990, 74). Nach An­
sicht von Richard Brandt legt uns das Phänomen der Präferen­
zenwechsel nahe, die subjektive Glückstheorie der Wunschtheo­
rie des Guten vorzuziehen (vgl. Brandt 1992, 169 ff.). Ich kann 
heute den Wunsch haben, daß zu einem zukünftigen Zeitpunkt 
tl x der Fall sein wird. Zum Zeitpunkt tl habe ich diesen Wunsch 
nicht mehr. Trägt jemand zu meinem Wohl bei, wenn er dafür 
sorgt, daß x zum Zeitpunkt tl der Fall ist? Ist in diesem Zusam­
menhang der vergangene oder der gegenwärtige Wunsch maßge­
bend? Nach Brandt kann man dieses Problem innerhalb einer 
Wunschtheorie des Guten nicht lösen. Eine Antwort läßt sich 
finden, wenn man - wie die subjektive Glückstheorie dies tut - 
fragt, welche Wunscherfüllung angenehmere Empfindungen her­
vorruft.

Die subjektive Glückstheorie ist mit folgendem Problem kon­
frontiert: Subjektives Wohlbefinden ist nicht das einzige Ziel, das 
Menschen anstreben (vgl. Williams 1972, Kap. 9; Mackie 1977,48; 
Griffin 1986, 7f.). So erzählt Griffin die Geschichte von Freud, 
der todkrank und an Schmerzen leidend, sich weigerte, schmerz­
stillende Pillen zu nehmen. Er zog klares Denken subjektivem 
Wohlbefinden vor (Griffin a. a. O., 8). Daß subjektives Wohlbe­
finden nicht nur unser einziges Ziel ist, wird auch - wie verschie­
dene Autoren argumentieren - an folgendem Beispiel von Robert 
Nozick deutlich (Nozick 1974, 42): Viele von uns wären nicht 
bereit, sich an eine Erfahrungsmaschine anschließen zu lassen, 
die uns fortwährend mit Glückszuständen überschüttet. Das ver­
trägt sich schlecht mit der subjektiven Glückstheorie (vgl. Griffin 
1986, 9; Temkin 1993, 309). Menschen scheinen neben subjekti­

175

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vem Wohlbefinden auch Dinge wie Autonomie und authentische 
Beziehungen zu wollen.

B. Wunschbefriedigung

Gut ist das - so kann man mit verschiedenen Ökonomen sagen 
(vgl. Luce/Raiffa 1950, 50 f.) -, was die Wünsche bzw. die Präfe­
renzen (die geordneten Wünsche) einer Person befriedigt. Dabei 
können Wünsche einen beliebigen Inhalt haben. Die Befriedigung 
masochistischer Wünsche kann genauso zum Wohl einer Person 
beitragen wie die Befriedigung eines Wunsches nach Autonomie. 
Diese Konzeption des Guten ist problematisch, da die Erfüllung 
verschiedener Wünsche, wie Birnbacher sagt, nicht „nutzenstif­
tend“ ist (Birnbacher 1990, 73), also nicht zum guten Leben einer 
Person beiträgt (vgl. auch Griffin 1986, 10 f.). Man kann die 
Wunschtheorie entsprechend modifizieren und sagen: „Gut ist 
für eine Person das, was die Person - ausreichend informiert über 
den Wunschgegenstand - wünscht oder wünschen würde.“ Für 
das gute Leben sind - so gesehen - nicht einfach die aktuellen 
Wünsche, sondern vielmehr die informierten Wünsche einer Per­
son maßgebend. Ein Wunsch ist informiert, wenn die betroffene 
Person die für die Wünsche relevanten Fakten kennt. Mit Brandt 
könnte man sagen, daß informierte Wünsche darüber hinaus auch 
nicht auf logischen Fehlern beruhen (Brandt, 1979 10; dazu auch 
Harsanyi 1982).

Um dem oben genannten Problem der Präferenzenwechsel zu 
begegnen, könnte man die Wunschtheorie weiter modifizieren 
und sagen: „Gut für eine Person ist das, was Wünsche befriedigt, 
die sich nicht bloß auf kurze Zeiträume, sondern auf Lebensab­
schnitte oder gar das ganze Leben beziehen“ (Derek Parfit redet 
in diesem Zusammenhang von globalen Präferenzen4, vgl. Parfit 
1984, 497: „The Global versions of these theories I believe to be 
more plausible“). Wichtig ist: Anders als die subjektive Glücks­
theorie kann die Wunschtheorie des Guten - unabhängig davon, 
ob man sich auf globale oder nicht-globale Wünsche bezieht - der 
Verschiedenartigkeit der menschlichen Ziele sehr gut Rechnung 
tragen. Das ist der wohl gewichtigste Grund sie der Glückstheo­
rie vorzuziehen.

Folgende Einwände lassen sich gegen die Wunschtheorie des 
Guten vorbringen:

176

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


i) Ein informierter Wunsch kann befriedigt werden, ohne daß 
damit das Wohl der betroffenen Person gefördert wird. So kann 
ich z.B. den Wunsch haben, daß sich die beruflichen Ziele eines 
Fremden, den ich im Flugzeug treffe, realisieren. Der Fremde ist 
erfolgreich, und mein Wunsch geht in Erfüllung. Unglückliche 
Umstände führen dazu, daß ich davon nie erfahren werde. Die 
Ansicht, daß mein Wohl trotzdem gefördert wird, ist nicht plausi­
bel (Parfit a. a. O., 494, Temkin a. a. O., 308). Daraus läßt sich der 
Schluß ziehen, daß Wunscherfüllung nur dann gut ist für eine 
Person, wenn die Erfahrungsbedingung („Experience Require- 
ment“, Griffin a. a. O., 13) erfüllt ist: Um gut zu sein, muß die 
Wunscherfüllung etwas an meinem subjektiven Zustand verän­
dern.

ii) Gut ist etwas nicht, weil wir es - ausreichend informiert 
darüber - wünschen. Vielmehr gilt: Ausreichend informiert wün­
schen wir etwas, weil es gut für uns ist. „What makes us desire the 
things we desire, when informed, is something about them - their 
features or properties. But why then bother with informed desire, 
when we can go directly to what it is about objects that shape 
informed desires in the first place“ (a.a. O., 17; vgl. dazu auch 
O’Neill 1993, 69 ff.). Die Information zeigt uns, ob ein Wunsch­
gegenstand gut und inwiefern er gut für uns ist. Ist dies der Fall, so 
ist ein Wunschgegenstand für eine Person gut, unabhängig davon, 
ob diese ihn wünscht oder nicht.

C. Objektiv Gutes

Man kann in diesem Sinn das, was gut ist für Menschen von Wün­
schen loslösen und sagen: Es gibt eine objektive Liste guter Din­
ge, an denen es sich bemißt, ob und wie gut es einer Person geht 
(Parfit a. a. O., 499: „The good things might include moral good- 
ness, rational activity, the development of one’s abilities, having 
children and being a good parent, knowledge, and the awareness 
of true beauty“; dazu auch Railton 1986,175 und Ross 1930,140). 
Eine solche Theorie des Guten trägt der Intuition Rechnung, daß 
wir bestimmte Dinge anstreben, weil sie gut sind. Die hedonisti­
sche Theorie des Guten überschneidet sich mit dieser Theorie des 
objektiv Guten. Ein Hedonist kann bestimmte Zustände als ob­
jektiv gut ansehen; unabhängig davon, ob diese Zustände ge­
wünscht werden oder nicht. In diesem Sinne wäre der Hedonis­

177

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mus eine objektive Theorie des Guten. Im Unterschied zu dieser 
Form des Hedonismus sind objektive Theorien aber nicht genö­
tigt, einzig subjektives Wohlbefinden als objektiv gut anzusehen. 
Damit tragen sie dem Einwand Rechnung, daß Menschen nicht 
bloß nach subjektivem Wohlbefinden streben.

Wie läßt sich bestimmen, ob etwas im objektiven Sinn gut für 
eine Person ist? Man könnte das objektiv Gute an dem festma­
chen, was Aristoteles das Ergon tou anthropou nennt, eine für 
den Menschen charakteristische Fähigkeit (Nikomachische 
Ethik, I 6, 1097 b 24 f.; vgl. dazu auch Hurka 1993, 24). Für Ari­
stoteles ist das die Fähigkeit zur Rationalität. Der Mensch zeich­
net sich aber durch unterschiedliche Fähigkeiten aus (vgl. Höffe 
1993, 143). Das wirft die Frage auf, ob die Entwicklung aller cha­
rakteristischen Fähigkeiten gut ist für Personen. Oder gibt es hier 
individuelle Unterschiede? Wie ließen sich diese bestimmen? Die­
se Fragen führen zu einem anderen Problem, das ebenfalls mit 
einer Theorie des objektiv Guten verbunden ist: Es ist unklar, 
wie darin individuellen Differenzen Rechnung getragen werden 
kann. Autonomie z.B. kann für Personen von unterschiedlichem 
Wert sein (vgl. Griffin a.a. O., 54). Demgegenüber scheint eine 
objektive Theorie des Guten nahezulegen, daß etwas, das gut ist, 
für alle in gleicher Weise gut ist. Das ist aber nicht sehr plausibel. 
„(A)n objective-list account has to be made more flexible, more 
sensitive to individual differences“ (a. a. O., 54). Ein Vertreter ei­
ner objektiven Theorie könnte diesem Problem begegnen, indem 
er die individuellen Differenzen an den unterschiedlichen Fähig­
keiten, die Menschen haben, festmacht: Etwas ist dann nach Maß­
gabe der Fähigkeiten eines Menschen gut. Diese Replik ist stich­
haltig, wenn man davon ausgehen kann, daß die Entwicklung von 
Fähigkeiten per se gut ist. Das läßt sich aber bestreiten: Ist es gut, 
die Fähigkeit, andere zu quälen, zu entwickeln?

Wenn eine objektive Theorie des Guten richtig ist - und darin 
liegt eine weitere Schwierigkeit - kann etwas für eine Person gut 
sein, ohne daß es ihr Leben in irgendeiner Weise verändert. Kagan 
bestreitet, daß dies der Fall sein kann: „If something is to be of 
genuine ... benefit to a person, then it must affect the person; it 
must make a difference in the person" (Kagan 1992, 186). Das 
scheint zumindest mit unseren Intuitionen besser übereinzustim­
men.

178

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Moralische Relevanz des guten Lebens

In welcher Weise ist das, was gut ist für Menschen, moralisch 
relevant? Ist - anders gefragt - alles, was das Wohl von Menschen 
fördert, moralisch zu berücksichtigen? Das läßt sich bestreiten: 
Intuitiv betrachtet sollten wir auf einen sadistischen Wunsch kei­
ne Rücksicht nehmen. Nach Harsanyi, der einen Präferenzutilita­
rismus vertritt, sind alle asozialen Präferenzen moralisch bedeu­
tungslos und dementsprechend aus der Nutzenberechnung 
auszuschließen (Harsanyi 1982y 56). Er begründet dies folgender­
maßen: Ich kann nicht moralisch verpflichtet sein, Dinge zu un­
terstützen, die moralisch verwerflich sind („No amount of good- 
will to individual X can impose the moral Obligation on me to 
help him in hurting a third person ... out of sheer sadism, ill will, 
resentment, and malice“, a. a. O., 56). Ein Vertreter der objektiven 
Theorie des Guten könnte argumentieren, daß asoziale Präferen­
zen darum moralisch irrelevant sind, weil deren Befriedigung für 
niemanden gut sein kann. Doch welche Gründe man auch immer 
hier ins Feld führt, es scheint intuitiv plausibel zu sein, asozialen 
Präferenzen jegliche moralische Relevanz abzusprechen.

Dagegen läßt sich einwenden, daß der Ausschluß asozialer Prä­
ferenzen oder Interessen auf einer moralischen Beurteilung dieser 
Präferenzen beruht. Das ist insbesondere dann problematisch, 
wenn man - wie dies unter anderem Harsanyi tut - das moralisch 
Gute über Präferenzen oder über Interessen bestimmt. Wenn man 
Präferenzen oder Interessen aus moralischen Gründen für be­
langlos erklärt, setzt man einen Begriff des Moralischen voraus, 
der sich unabhängig von Interessen und Wünschen gewinnen läßt.

Der Vorschlag von R. M. Hare ist mit diesem Problem nicht 
konfrontiert: Hare unterscheidet zwischen zwei Ebenen morali­
schen Denkens, einer kritischen und einer intuitiven Ebene (vgl. 
Hare 198L Kap. 2 und 3). Auf der höheren, kritischen Ebene, für 
die der Aktutilitarismus maßgebend ist, sind alle Präferenzen - 
ungeachtet ihres Inhaltes - relevant (vgl. Hare a. a. O., 144: 
„(E)qual preferences count equally, whatever their content“). 
Auf der intuitiven Ebene moralischen Denkens - auf der wir uns 
nach Hare im Normalfall bewegen sollten - sind allein die guten 
Präferenzen moralisch von Belang. Das kritische Denken formu­
liert die moralischen Prinzipien, die es ermöglichen, zwischen 
guten und schlechten Präferenzen zu unterscheiden. Hare ist 

179

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


überzeugt, daß die Berücksichtigung aller Präferenzen auf der 
fundamentaleren Ebene moralischen Denkens nicht zu absurden 
Konsequenzen führt: „This is because, in the world as it is, the 
encouragement of good desires and higher pleasures will maximi- 
ze preference-satisfaction as a whole in the long term ...44 (a. a. O., 
146).

Man kann den Präferenzen oder Interessen von Personen ein 
unterschiedliches Gewicht zuschreiben. So läßt sich sagen: 
Grundbedürfnisse sind moralisch gewichtiger als ,bloße4 Wün­
sche (vgl. dazu Wiggins 1987 und Braybrooke 1987}. Das zeigt 
sich auch am engen Zusammenhang, der zwischen Grundbedürf­
nissen und moralischen Pflichten besteht. Wir fühlen uns ver­
pflichtet, Menschen einen minimalen Lebensstandard zu sichern; 
wir fühlen uns aber nicht verpflichtet, den Wunsch einer wohl­
habenden Person nach einer zweiten Jacht zu befriedigen. Dies 
ist soweit unumstritten. Fraglich ist, ob Grundbedürfnisse - so­
fern geklärt werden kann, was darunter genau zu verstehen ist 
(vgl. Griffin 1986, 42 ff.) - in jedem Fall einen moralischen Vor­
rang vor Wünschen besitzen (vgl. Thomson 1987, 98 ff.). Ein 
Wunsch kann für eine Person gewichtiger sein als ein Grundbe­
dürfnis. So ist es möglich, daß z.B. ein Künstler - vor die Wahl 
zwischen eigener Gesundheit und Vollendung seines Werks ge­
stellt - seinem Wunsch, etwas künstlerisch Wertvolles zu leisten, 
den Vorrang gibt. Dementsprechend könnte man nicht sagen, daß 
Grundbedürfnisse durchweg moralisch bedeutender sind, auch 
wenn sie dies vermutlich in den meisten Fällen sind.

5. Wieso soll ich moralisch sein?

Welche Relevanz hat umgekehrt Moral für das gute Leben? Ist 
moralisches Handeln Teil des guten Lebens? Anders gefragt: Ist 
moralisches Handeln im Interesse der Handelnden? Oder haben 
die Gründe, sich moralisch zu verhalten, mit Eigeninteresse 
nichts zu tun? Diese Fragen werden unter dem Titel ,Wieso soll 
ich moralisch sein?4 diskutiert. Es handelt sich dabei um die Frage 
nach den Gründen für moralisches Handeln.

Nach H. A. Prichard ist die Frage „Wieso soll ich moralisch 
sein?44 illegitim (vgl. Prichard 1968, 15). Denn es handelt sich 
um die unsinnige Frage, ob das, was moralisch gefordert sei, 

180

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch wirklich moralisch gefordert sei. Auf eine solche Frage - 
so Prichard - kann es keine Antwort geben. Entweder sehen 
wir, daß etwas moralisch gefordert ist, oder wir sehen es nicht. 
Die Frage ist aber nicht sinnlos, wenn wir - anders als Prichard 
dies tut - zwei Bedeutungen von ,sollen*, eine rationale und 
eine moralische Bedeutung, unterscheiden. Die Frage: „Soll ich 
- moralisch betrachtet - moralisch handeln?“ ist in der Tat 
nicht sinnvoll. Doch die Frage: „Ist es für mich rational, mora­
lisch zu handeln?“ ist in keiner Weise sinnlos. „Some things, I 
have now learnt, are right and others wrong; but why should I 
do what is right and eschew what is wrong?“ (Nowell-Smith 
1954, 40).

Ein Egoist wird sagen: „Ich tue nur das, was mir Vorteile bringt; 
ich kümmere mich nicht um das Wohl anderer, sondern bloß um 
mein eigenes Wohl.“ Moralisch verhält sich der Egoist dement­
sprechend dann, wenn dies sein Wohl befördert. Moore ist der 
Ansicht, daß der Egoist eine Position vertritt, die in sich wider­
sprüchlich und deshalb unvernünftig ist (vgl. Moore 1903, 96 ff.). 
Der Egoist - so Moore (vgl. IV, 2, A) - sagt: „Mein eigenes Gut ist 
das einzige Gut.“ Dabei muß der Egoist das eigene Gut als etwas 
verstehen, das gut in einem absoluten Sinn ist. Nur dann - so 
argumentiert Moore - hat er Grund, sein eigenes Gut zu verfol­
gen. „But if it is good absolutely that I should have it, then every- 
one eise has as much reason for aiming at my having it, as I have 
myself“ (99). Das bedeutet nach Moore, daß das Gut jedes einzel­
nen jeweils das einzige Gut ist, das es gibt. Das sei aber ein Selbst­
widerspruch („an absolute contradiction“, 99). Diese Argumenta­
tion überzeugt nicht, da der Egoist in keiner Weise gezwungen ist, 
die These „Mein eigenes Gut ist das einzige Gut“ zu vertreten. Er 
kann vielmehr sagen: „Das einzige, worum ich mich kümmere, ist 
das, was für mich gut ist.“ Damit behauptet er nicht, daß das eige­
ne Gut das einzige Gut ist, das es gibt. Er kann dann auch, ohne 
sich selbst zu widersprechen, zugestehen, daß für andere ihr eige­
nes Gut das einzige ist, wonach sie streben.

Nach Platos Auffassung ist das, was gut ist, mit dem, was 
moralisch gut ist, identisch. Wer moralisch schlecht handelt - so 
Plato - schadet sich selbst (vgl. Plato Staat, 441 d ff.). Die Frage 
nach dem guten Leben ist so die Frage nach dem, was moralisch 
gut ist. Diese Auffassung beruht auf einer Konzeption der 
menschlichen Natur, der zufolge der Mensch seine eigentliche 

181

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bestimmung (telos) realisiert, indem er moralisch handelt. Diese 
Konzeption menschlicher Natur halten heute wohl nur wenige 
für plausibel. Das Problem liegt dabei vor allem darin, daß man 
mit dieser Konzeption den unbestreitbaren Konflikten zwischen 
dem moralisch Guten und dem, was gut ist für Personen, nicht 
Rechnung zu tragen vermag.

Ein anderer Vorschlag lautet: Es ist im Eigeninteresse von Per­
sonen, moralisch zu handeln (die eigenen, außermoralischen Ziele 
werden durch moralisches Handeln gefördert). Das kann zwei­
erlei heißen: i) Moralisches Handeln ist in bestimmten Fällen oder 
ii) immer im Eigeninteresse des Handelnden, i) ist trivialerweise 
richtig; ii) hingegen läßt sich bestreiten. Hume meint, daß ii) rich­
tig ist. Moralisches Handeln hat für den Handelnden verschiede­
ne Vorteile: Es bringt ihm angenehme Gefühle, ein gutes Gewis­
sen, einen guten Ruf und eine innere Befriedigung (vgl. Hume 
1975, See. IX, Part II). Ausnahmen hält Hume nur in Fällen für 
möglich, bei denen es um gerechtes Handeln geht: „(W)e must 
acknowledge that there is not, in any instance, the smallest pretext 
for giving (vice, P. S.) the preference above virtue, with a view of 
self-interest; except, perhaps, in the case of justice, where a man, 
taking things in a certain light, may often seem to be a loser by his 
integrity“ (a.a. O.).

Dagegen spricht der Befund, den sehr viele teilen, daß morali­
sche Forderungen oft mit unserem Eigeninteresse unverträglich 
sind. Es ist eines der wesentlichen Ziele moralischer Forderungen 
und Prinzipien, Menschen dazu zu bringen, ihr Eigeninteresse zu 
überwinden (vgl. Baier 1958, 314, Mackie 1977, 107ff., Warnock 
1971, 26). So betrachtet ist moralisches Handeln gerade nicht im 
Eigeninteresse von Handelnden. Zumindest ist der Zusammen­
hang zwischen Moral und Eigeninteresse komplexer als Hume 
glaubt. Nach Baier ist es nicht im kurzfristigen, sondern vielmehr 
im langfristigen Interesse von uns, sich moralisch zu verhalten 
(a. a. O., 314 f.; vgl. auch Hare 1981, 195). Der Vorteil, den mora­
lisches Handeln nach sich zieht, bezieht sich dementsprechend - 
so Baier - nicht auf einzelne Handlungen, sondern auf ein ganzes 
Leben.

Nach Gauthier muß gezeigt werden, in welcher Weise Moral 
für die Handelnden insgesamt vorteilhaft sein kann, ohne im Ein­
zelfall jeweils immer vorteilhaft zu sein (Gauthier 1970, 167). 
Kann eine solche paradox klingende These - so fragt Gauthier -

182

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wahr sein? Die Art, wie Moral mit Vorteilen für alle und Nach­
teilen für einzelne verbunden sein kann, läßt sich sehr gut an dem 
aus der Spieltheorie (von Neumann/Morgenstern 1953', Luce/ 
Raiffa 7957; Brams 1976) stammenden Gefangenendilemma illu­
strieren: Zwei Verbrecher A und B werden verhaftet und separat 
verhört. Von ihrem Verhalten im Verhör hängt ab, ob und in wel­
cher Weise sie bestraft werden. Die möglichen Resultate in Ge­
fängnisjahren sind:

bekennen 
nicht bekennen

B 
bekennen 

10,10 
12,0

nicht bekennen
0, 12
2,2

Das heißt: Wenn A und B ihre Tat gestehen, müssen sie beide 10 
Jahre ins Gefängnis. 2 Jahre Gefängnis stehen ihnen bevor, wenn 
sie beide nicht gestehen. Gesteht A, und B gesteht nicht, muß B 12 
Jahre ins Gefängnis, und A wird freigelassen. Das Umgekehrte ist 
der Fall, wenn B gesteht und A dies nicht tut. Was immer der an­
dere jeweils tut, es ist für beide besser zu bekennen als nicht zu 
bekennen. Das Resultat, das damit aber realisiert wird, ist subop­
timal. Die 2,2-Lösung wäre für beide die bessere Lösung. Orien­
tieren sich A und B an ihrem Eigeninteresse, ist diese Lösung 
jedoch nicht erreichbar. Daran wird deutlich, daß die direkte Ver­
folgung des Eigeninteresses Folgen nach sich ziehen kann, die 
nicht im Eigeninteresse der betroffenen Personen sind. Eine mo­
ralische Norm, die den einzelnen auffordert, Dinge zu tun, die für 
ihn nicht optimal sind, könnte hier als eine Lösung angesehen 
werden. „If all men are moral, all will do better than if all are 
prudent. But anyone will always do better if he is prudent than if 
he is moral“ (Gauthier a. a. O., 175). So ist Moral mit allgemeinen 
Vorteilen und individuellen Nachteilen verbunden. Damit ist eine 
Antwort auf die Frage „Wieso sollen wir moralisch sein?“, nicht 
aber auf die Frage „Wieso soll ich moralisch sein?“ gegeben; in 
Kooperationssituationen der beschriebenen Art liefert morali­
sches Handeln dem einzelnen nämlich nicht das für ihn bestmög­
liche Resultat.

Der einzelne hat einen Grund, sich moralisch zu verhalten, 
wenn er weiß oder zumindest nicht ausschließen kann, daß er 
das Kooperationsspiel mit einem anderen wiederholt spielen wird 
(vgl. Parfit 1984, 59; Mackie 7977,117f, 1981,147f.). Die Wieder­

183

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


holung der Spiele (sog. iterierte Koordinationsdilemmas oder 
auch Superspiele genannt, vgl. Kliemt 1986, 78 ff.) liefert eine Lö­
sung des Zwei-Personen-Gefangenendilemmas (gesetzt die Betei­
ligten wissen nicht, wieviele Spiele sie spielen werden, was fak­
tisch wohl in der Tat selten der Fall sein wird; vgl. dazu Parfit 
a.a.O., 509 f.). Größere Schwierigkeiten liefern sog. ,Mehrere- 
Personen-Dilemmas4 (vgl. a.a. O., 59 ff.). Ein solches Dilemma 
ergibt sich bei öffentlichen Gütern, d. h. bei Gütern, die nur von 
mehreren Personen produziert werden, aber auch von solchen 
konsumiert werden können, die zu deren Produktion nichts bei­
tragen. Der einzelne erzielt den größten Nutzen, wenn er nicht 
kooperiert, die anderen aber kooperieren und ihren Beitrag lei­
sten. Die zweitbeste Lösung besteht darin, daß er und die anderen 
kooperieren; und die schlechteste Lösung ergibt sich, wenn nie­
mand kooperiert. Wichtig ist: Das Eigeninteresse legt nahe, nicht 
zu kooperieren. Wie läßt sich die Kooperationslösung erreichen? 
Es lohnt sich für mich zu kooperieren, wenn ich davon ausgehen 
kann, daß die Mehrheit der anderen auch kooperieren wird. Die 
Gefahr besteht, daß die Kooperierenden durch die Nicht- 
Kooperationswilligen ausgebeutet werden. Das läßt sich nach 
Gauthier nur verhindern, wenn die Kooperierenden („constrai- 
ned maximizer“) in der Lage sind, die Kooperationswilligen wie 
auch die ,Ausbeuter4 („straightforward maximizer“) zu identifi­
zieren („if the straightforward maximizer and the constrained 
maximizer appear in their true colours, then the constrained 
maximizers must do better“ (Gauthier 1986, 173; vgl. dazu aus­
führlich a.a.O., 157ff.). Unklar bei diesem Vorschlag bleibt, wie­
so ich kooperationswillig sein soll. Gerade wenn andere koope­
rieren, habe ich einen guten Grund, nicht zu kooperieren. Dieser 
Grund fällt nur dann weg, wenn Nicht-Kooperation von den an­
deren entdeckt und sanktioniert wird. Dies wird aber in vielen 
Fällen nicht möglich sein. Oder ein entsprechendes 
Überwachungssystem hat Nachteile, die niemand will (vgl. Parfit 
a. a. O.,63f.).

Parfit ist aus diesem Grund der Ansicht, daß wir auf das, was er 
moralische Lösungen nennt, angewiesen sind. „The moral Soluti­
ons are often the only attainable Solutions. We therefore need 
moral motives“ (a.a.O., 65). Solche moralischen Lösungen sind 
(vgl. a. a. O., 64): i) Jeder tut das, von dem er wollen kann, daß es 
auch andere tun (die Kantische Lösung); ii) Jeder kooperiert, 

184

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wenn genügend andere kooperieren (er ist nicht bereit, die Ko­
operierenden auszubeuten) (die altruistische Lösung).

Die Frage stellt sich, wieso wir uns solche moralischen Motive 
aneignen sollen. Mit Hume könnte man sagen, daß wir moralische 
Motive einfach haben, weil wir mitfühlende Wesen sind (vgl. 
1975, Sect. V., Part II.). Es läßt sich auch argumentieren, daß mo­
ralisch zu sein ein wertvolles Ziel für uns ist (vgl. Sayre-McCord 
1989, 120; Schmitz 1993, 58). Dieses Ziel zu verfolgen kann nach 
Ansicht verschiedener Autoren in unserem Eigeninteresse sein. 
Sich um andere zu kümmern - so z. B. Schmitz (a. a. O., 58) - be­
reichert unser eigenes Leben (vgl. dazu auch Tugendhat 1993,281: 
„Ich muß mich ... den mir nahestehenden Menschen gegenüber 
moralisch verhalten, wenn die affektive Beziehung, die ich zu 
ihnen habe, eine befriedigende sein soll“). Moralisch sein ent­
spricht so einem weit verstandenen Eigeninteresse. Dies ist der 
Fall, wenn ich eine Person bin, die moralisch sein möchte (vgl. 
dazu auch Ursula Wolf 1984, 178 ff.) oder - anders formuliert - 
zu deren Identität es gehört, moralisch zu sein (vgl. Badhwar 
1993). Fraglich ist, ob man in solchen Zusammenhängen noch 
sinnvoll von Eigeninteresse reden kann. Das Problem ist, daß 
man in dieser Weise alles unter dem Titel,Eigeninteresse* subsu­
mieren kann, und die Diskussion um das Verhältnis von Moral 
und Eigeninteresse so ihre Pointe zu verlieren droht.

Griffin vertritt die Ansicht, daß moralisch zu sein ein wertvol­
les Ziel ist, ohne auf Eigeninteresse im engen Sinn reduzierbar zu 
sein (Griffin 1986, 155; und 158: „(M)orality is one of the things 
worth caring about“). Dabei stammt das Motiv für moralisches 
Handeln - wie dies nach Griffin auch bei anderen, außermorali­
schen Gütern der Fall ist - aus einem Verständnis dessen, was es 
heißt, moralisch zu sein. Er behauptet nicht, daß wir allein aus 
einem solchen Verständnis heraus moralisch handeln. Es gibt ver­
schiedene Gründe für moralisches Handeln. Eigeninteresse ist 
nach Griffin aber nur ein Grund neben anderen.

4. Das Gewicht moralischer Forderungen

Moralische Forderungen können mit den außermoralischen Zie­
len, die eine Person verfolgt, kollidieren. Was hat in solchen Kon­
fliktsituationen ein größeres Gewicht? Nach Hare sind morali- 

185

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehe Forderungen in jedem Fall gewichtiger. Und dies aus folgen­
dem Grund: Moralische Urteile sind universalisierbar und prä­
skriptiv. Diese beiden Eigenschaften besitzen aber auch evaluative 
Urteile, die keine moralischen Urteile sind. Moralische Urteile 
lassen sich dementsprechend nur über eine dritte Eigenschaft 
identifizieren: „There remains a further logical property of moral 
language, besides universalizability and prescriptivity, namely 
that which distinguishes moral from other evaluative judgments. 
The name I shall give to this property is ,overridingness‘“ (Hare 
1981, 24). Dementsprechend gilt: Wer moralische Gebote wie ,Du 
sollst dein Versprechen halten* versteht, weiß, daß diese gewichti­
ger sind als nicht-moralische Gebote (z.B. Gebote der Höflich­
keit) und gewichtiger als die eigenen außermoralischen Ziele. Das 
gehört nach Hare zum Begriff der Moral.

Der Vorrang moralischer Gebote wird von verschiedenen Mo­
ralphilosophen bestritten. So argumentiert Philippa Foot, daß für 
eine Person Höflichkeitsregeln verbindlicher sein können als mo­
ralische Gebote (vgl. Foot 1978,184; dazu auch Slote 1983, Kap. 4 
und Scheffler 1992, 52 ff.). Das impliziere nicht, daß sich eine sol­
che Person nicht um Moral kümmere. Vielmehr sei es möglich, 
der Moral in verschiedenen Konfliktsituationen ein unterschied­
liches Gewicht beizumessen.

Eine ähnliche Auffassung vertritt auch Williams (vgl. 1985, 
182 ff.). Moralische Überlegungen sind - so Williams - wichtig, 
ohne aber in jedem Fall das größte Gewicht zu haben (vgl. 
a.a.O., 184: „Ethical life itself is important, but it can see that 
things other than itself are important“; vgl. dazu auch Nagel 
1986, 197). Hier ist nach Williams zu differenzieren: Gewisse mo­
ralische Überlegungen haben Priorität, andere nicht. Priorität ha­
ben sie z.B. in Fällen, in denen vitale Interessen auf dem Spiel 
stehen (a.a.O., 185).

Man kann gegen einen generellen Vorrang moralischer Forde­
rungen auch folgendermaßen argumentieren: Das moralische Sol­
len bezieht sich auf Handlungsgründe (vgl. Harman 1975, 8f.; 
Mackie 1977, 73 ff.). „Du sollst x tun“ heißt: „Du hast einen 
Grund, x zu tun.“ Nach Ansicht verschiedener Autoren habe ich 
nur dann einen Grund, x zu tun, wenn dies einem meiner eigenen 
Ziele förderlich ist (vgl. Williams 1981, 102; Harman 1975, 9); da­
bei können diese Ziele moralischer wie außermoralischer Natur 
sein. Ist dies richtig, dann bemißt sich das Gewicht meiner Grün­

186

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


de, moralisch oder nicht moralisch zu handeln, am Gewicht mei­
ner Ziele, die dabei jeweils auf dem Spiel stehen. Für eine Person, 
deren höchstes Ziel es wäre, moralisch zu sein, hätten moralische 
Forderungen immer Vorrang. Generell gilt dann: Das Gewicht 
moralischer Forderungen hängt jeweils von der Ordnung der Prä­
ferenzen von Personen ab (in einem ähnlichen Sinn Mackie 1977, 
246).

Diese Position kann man aus verschiedenen Gründen zurück­
weisen: a) Sie trägt unserem ,alltäglichen4 Verständnis moralischer 
Forderungen nicht Rechnung. Das moralische Sollen hat für uns 
unabhängig vom subjektiven Wollen Geltung. Wäre das nicht der 
Fall, ließe sich das moralische vom rationalen Sollen gar nicht un­
terscheiden.

b) Das obige Argument unterstellt, daß Handlungsgründe - 
moralische wie nicht-moralische - auf den Zielen oder Interessen 
einer Person beruhen müssen. Das läßt sich bestreiten. McDowell 
ist der Ansicht, daß ich etwas als Grund zum Handeln anerken­
nen kann, ohne zuvor ein entsprechendes Ziel oder ein entspre­
chendes Interesse gehabt zu haben (vgl. McDowell 1979,15; dazu 
auch Nagel 1970, 29 f.). Der Handlungsgrund kann vielmehr auf 
einer Einsicht in das, was in einer Situation moralisch gefordert 
ist, beruhen (ich sehe, daß etwas gefordert ist; das ist für mich der 
Grund, es auch zu tun).

c) Das Gewicht moralischer Forderungen an subjektiven Zielen 
festzumachen, würde die Autorität des Moralischen untergraben. 
Die ,Institution4 der Moral lebt davon, daß ihre Forderungen als 
vorrangig verstanden werden.

Foot sieht hier keine großen Gefahren drohen (vgl. 1978, 167). 
Menschen haben moralische Ziele und Wünsche. Die Autorität 
des Moralischen ist auf diese Ziele und Wünsche zurückzuführen. 
Zudem - so fragt Foot kritisch - worin soll die Autorität und die 
vorrangige Geltung moralischer Forderungen sonst begründet 
sein? Foot sieht nicht, was hier geltend gemacht werden könnte. 
„My argument is that they are relying on an illusion, as if trying to 
give the moral ,oughtc a magic force44 (a.a.O., 167). So betrachtet 
bleibt gar nichts anderes übrig, als das Gewicht moralischer For­
derungen an den Zielen und Interessen von Handelnden festzu­
machen.

187

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IX. Schluß: Monismus versus Pluralismus (Schaber)

Ethik wird traditionellerweise als eine Theorie verstanden, die zu 
bestimmen versucht, was moralisch richtig und falsch, bzw. was 
moralisch geboten und verboten ist. Eine solche Theorie formu­
liert Prinzipien, nach denen wir uns in unserem Handeln richten 
sollten. Diese Prinzipien werden nicht frei erfunden oder nach 
irgendwelchen Vorlieben gewählt, sondern - so zumindest der 
theoretische Anspruch - systematisch begründet. Prinzipien wer­
den aus grundlegenderen Prinzipien abgeleitet und letztlich in 
einem zentralen Prinzip fundiert.

Moraltheorien, die in dieser Weise auf einem zentralen Prinzip 
gegründet sind, liegen vor. Zu denken ist hier an den Utilitaris­
mus, die Kantische Ethik, Vertragstheorien in ihren unterschied­
lichen Versionen wie auch an Dworkins Theorie moralischer 
Rechte. So ist das moralische Grundprinzip des Utilitarismus das 
Nutzenprinzip, wonach das moralisch richtig ist, was in einer Si­
tuation den für die Betroffenen größten Nutzen bringt. Oder für 
die Kantische Ethik ist dies der kategorische Imperativ in seinen 
unterschiedlichen Formulierungen, daß ich nur nach der Maxime 
handeln darf, von der ich wollen kann, daß sie als allgemeines 
Gesetz Geltung hätte; oder so, daß ich den anderen niemals nur 
als Mittel, sondern immer auch als Zweck behandeln soll.

Diese Moraltheorien sind in den letzten Jahrzehnten in ver­
stärktem Maß kritisiert worden. Dabei bezieht sich die Kritik, 
die hier gemeint ist, weniger auf die internen Probleme dieser 
Moraltheorien. Natürlich gibt es auch diese interne Kritik (vgl. 
II): So wird z.B. moniert, daß der Utilitarismus es erlauben wür­
de, fundamentale moralische Rechte von Personen zu verletzen, 
oder daß er über kein plausibles Konzept von Verteilungsgerech­
tigkeit verfüge und auch daß er an uns viel zu anspruchsvolle 
Forderungen stelle, um hier nur einige Kritikpunkte zu erwäh­
nen. Gegen Kants Ethik wird eingewendet, sie sei viel zu vage, 
oder sie könne die Handlungsfolgen nicht angemessen berück­
sichtigen u.a.m. Die Kritik jedoch, die hier zur Sprache kommen 
soll, bezieht sich auf den sog. monistischen Charakter dieser 

188

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theorien, darauf, daß es sich dabei um Theorien handelt, die ein 
moralisches Grundprinzip formulieren. In den letzten Jahrzehn­
ten sind verschiedene Stimmen vernehmlich geworden, welche 
Utilitarismus und Kantianismus nicht aufgrund ihrer internen 
Probleme, sondern vielmehr aufgrund ihres monistischen Cha­
rakters ablehnen. Damit wiederholt sich eine Situation, welche 
schon in den 30er Jahren W. D. Ross veranlaßte, eine pluralisti­
sche Position einzunehmen. Blieb Ross’ Werk ohne nachhaltigen 
Einfluß auf die Diskussion, haben seine Nachfolger eine weit 
größere Wirkung. Das Moralische - so lautet der Tenor dieser 
Kritik - läßt sich nicht in einem Grundprinzip zum Ausdruck 
bringen. Eine Ein-Prinzipien-Ethik ist falsch, unabhängig davon, 
welchen Inhalt dieses Prinzip hat. Als Alternative wird zum 
einen - wie dies Partikularisten tun - vorgeschlagen, auf Prinzi­
pien in der Ethik ganz zu verzichten oder - so Tugendethiker - 
die Aufmerksamkeit von Prinzipien weg auf andere Dinge wie 
z.B. die Charaktereigenschaften von Personen zu lenken. Ein 
gemäßigterer Alternativvorschlag lautet: Das Moralische kon­
stituiert sich nicht über ein, sondern vielmehr über unterschied­
liche Prinzipien; Prinzipien, die sich nicht auf ein Prinzip zu­
rückführen lassen. Das ist die zentrale These der sog. ethischen 
Pluralisten.

Die Prinzipien, von denen hier die Rede ist, spezifizieren die 
Kategorien dessen, was moralisch von Gewicht ist. Für den Utili­
taristen gibt es in diesem Zusammenhang nur eine Kategorie: die 
Kategorie der Nützlichkeit. Nach Ansicht des ethischen Plurali­
sten Thomas Nagel aber sind folgende fünf Kategorien zu unter­
scheiden (vgl. Nagel 1979, 129 f.):
a) soziale Verpflichtungen;
b) Rechte;
c) Nützlichkeit;
d) an der Vollkommenheit des Handelnden orientierte Ziele;
e) Bindung an eigene Projekte.
Diese Kategorien können nach Nagel nicht auf eine Kategorie zu­
rückgeführt werden. Die Kategorie der Nützlichkeit beispiels­
weise ist bloß eine Kategorie neben anderen; aus ihr lassen sich - 
anders als Utilitaristen glauben - die anderen Kategorien nicht 
ableiten. Diesen unterschiedlichen Kategorien ordnet Nagel auch 
unterschiedliche Arten von moralischen Pflichten zu:
a) Pflichten, die sich aus sozialen Rollen ergeben;

189

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


b) Negative Pflichten, die sich aus moralischen Rechten herleiten 
lassen wie z. B. die Pflicht, anderen keinen Schaden zuzufügen;

c) Die Pflicht, zum Wohl anderer beizutragen;
d) Pflichten mir selbst gegenüber wie z. B. die Pflicht, die eigenen 

Fähigkeiten zu entwickeln;
e) Pflichten den eigenen Projekten gegenüber.
Nagel liefert ein gutes Beispiel dafür, was unter einer pluralisti­
schen Ethik zu verstehen ist. Dabei lassen sich durchaus andere 
Listen von Pflichten denken. Wichtig ist: Welche Arten von 
Pflichten es auch immer gibt, sie lassen sich nicht auf eine Grund­
pflicht zurückführen. Darüber hinaus, so machen ethische Plu- 
ralisten geltend, können die unterschiedlichen moralischen 
Pflichten miteinander kollidieren. Es gibt sowohl innerhalb der 
einzelnen Pflichtenarten wie auch zwischen den verschiedenen 
Arten von Pflichten Konflikte. Einige dieser Konflikte, insbeson­
dere die Konflikte zwischen unterschiedlichen Pflichtarten, sind 
nicht lösbar. Dies trifft aber nicht auf alle Konflikte zu. Für be­
stimmte Pflichtenkonflikte gibt es nach Ansicht ethischer Plura- 
listen richtige Lösungen. Diese lassen sich aber nicht im Rekurs 
auf ein für die Moral grundlegendes Prinzip bestimmen. Verant­
wortlich für richtige Lösungen ist vielmehr, wie verschiedene Plu- 
ralisten meinen, die Urteilskraft. Diese erlaubt uns einige, aber 
nicht alle moralischen Konflikte zu lösen. Soweit der ethische 
Pluralist.

Läßt sich Moral - wie der ethische Pluralist behauptet - in der 
Tat nicht auf ein Prinzip reduzieren, dann drängt sich ein anderes 
Verständnis von Ethik auf. Ethik formuliert dann kein Entschei­
dungsverfahren für moralische Probleme. Konfrontiert mit mora­
lischen Konflikten, liefert uns die Moraltheorie kein Prinzip, nach 
Maßgabe dessen die Konflikte aufzulösen wären. Und da die mei­
sten moralischen Probleme dort entstehen, wo unterschiedliche 
Prinzipien oder unterschiedliche Wertkategorien kollidieren, ver­
mag die Moraltheorie - von einigen Ausnahmefällen abgesehen - 
kein Lösungsverfahren für moralische Fragen zu formulieren. 
Moraltheorie kann dann einzig als ein Analyseinstrument ver­
standen werden: Sie kann in den einzelnen Problemfällen klar 
machen, welche Wertgesichtspunkte jeweils auf dem Spiel stehen; 
die eigentliche Lösung muß sie aber - sofern es sie gibt - der 
praktischen Urteilskraft überlassen.

Der ethische Pluralist legt uns also ein anderes Verständnis von 

190

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ethik nahe. Doch haben wir wirklich gute Gründe, ethische Plu- 
ralisten zu werden? Das ist die Frage, die den Gegenstand der 
nachfolgenden Ausführungen bildet. Dabei soll hier keine Ant­
wort auf diese Frage entwickelt werden. Vielmehr geht es darum, 
die Argumente vorzustellen, die für bzw. gegen eine Abkehr vom 
ethischen Monismus sprechen.

1. Inkommensurabilität moralischer Werte

Die unterschiedlichen Prinzipien der Moral, von denen der ethi­
sche Pluralist redet, ruhen auf unterschiedlichen, aufeinander 
nicht reduzierbaren Werten auf. Freiheit, Gleichheit, Fairneß 
können als Beispiele solcher irreduziblen Werte angesehen wer­
den. Der ethische Monist hat mit einer solchen Vielheit von Wer­
ten zunächst keine Probleme. Natürlich - so kann er sagen - sind 
unterschiedliche Dinge wie Freiheit, Gleichheit, Fairneß für uns 
wertvoll (oder werden von uns zumindest als wertvoll angese­
hen). Soweit stimmt der Monist mit dem Pluralisten überein. 
Was die beiden trennt, ist folgendes: Im Unterschied zum Moni­
sten bestreitet der Pluralist, daß diese Werte durchweg kommen­
surabel sind (vgl. Larmore 1994y 67). Das heißt: Es gibt keinen 
zentralen Wert, auf den hin sich alle übrigen Werte beziehen las­
sen. Nehmen wir z.B. eine Handlung, welche die Freiheit vieler 
vergrößern, und eine alternative Handlung, welche einen größe­
ren Grad an Gleichheit realisieren würde. Nach Ansicht eines 
Utilitaristen läßt sich über den zentralen Wert der Nützlichkeit 
bestimmen, welche der beiden Handlungen moralisch wertvoller 
ist. Gerade dies wird aber von Pluralisten bestritten. Ihrer Mei­
nung nach gibt es keinen solchen Wertmaßstab, der es uns erlau­
ben würde, Werte wie Freiheit und Gleichheit zu vergleichen (vgl. 
Berlin 1969^ 171). Dementsprechend gilt: Wenn wir uns zwischen 
Handlungen zu entscheiden haben, die unterschiedliche Werte 
realisieren, dann läßt sich nicht bestimmen, welche der beiden 
Handlungen wertvoller oder besser ist. In solchen Konfliktsitua­
tionen müssen wir uns einfach entscheiden, ohne unsere Ent­
scheidung im nachhinein als richtige Lösung ausweisen zu kön­
nen (vgl. dazu ebd., 171: „In the end, men choose between 
ultimate values ...“). Die Wahl zwischen unterschiedlichen Wer­
ten ist die Wahl zwischen inkommensurablen und d.h. unver­

191

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gleichbaren Größen (Inkommensurabilität kann auch als Inkom­
patibilität oder als ungefähre Gleichheit verstanden werden (vgl. 
Schaber 1994); Inkommensurabilität im Sinne von Unvergleich­
barkeit ist aber das, was dem ethischen Monismus die größten 
Schwierigkeiten bereitet).

Doch gibt es unvergleichbare Werte? Diese Frage stellt sich, 
weil wir tatsächlich unterschiedliche Werte vergleichen. Betrach­
ten wir folgende politische Alternative, die sich als ein Konflikt 
zwischen den Werten Freiheit und Gleichheit interpretieren läßt: 
Wir können Freiheitsrechte ausbauen, was voraussehbar negative 
Auswirkungen auf den Lebensstandard vieler hätte. So könnte 
man z.B. das Gesundheitssystem liberalisieren, würde dabei aber 
in Kauf nehmen, daß einzelne Personen aus dem System heraus­
fallen. In einem solchen Fall stünde ein kostengünstiges Gesund­
heitssystem, das die Freiheit einer großen Mehrheit erhöhen wür­
de, einer allgemeinen Gesundheitsversorgung gegenüber, die dem 
Ideal der Gleichheit entspräche. Obwohl hier zwei grundlegende 
Werte kollidieren, kann ich zum Schluß kommen, daß es mora­
lisch besser wäre, an der allgemeinen Gesundheitsversorgung 
festzuhalten. Das aber heißt, daß ich die Werte, die durch die un­
terschiedlichen Handlungsalternativen realisiert werden, in der 
Tat miteinander vergleiche. Ich tue dies, indem ich die eine Hand­
lung als moralisch besser bezeichne. So betrachtet scheinen Werte 
wie Gleichheit und Freiheit durchaus vergleichbar zu sein. Das 
gilt auch für andere Werte: Wir vergleichen beispielsweise den 
Wert von fairen Handlungen mit Handlungen, welche die Wohl­
fahrt von Personen erhöhen, also dem Wert der Nützlichkeit die­
nen. Die These, Werte seien unvergleichbar, scheint einer näheren 
Prüfung nicht standzuhalten.

Ethische Pluralisten werden diesen Schluß für voreilig halten. 
Es kann durchaus sein - so kann der ethische Pluralist argumen­
tieren -, daß bestimmte Werte sich vergleichen lassen. Das heißt 
aber keineswegs, daß alle Werte kommensurabel sind. Und in der 
Tat spricht vieles dafür, daß dies nicht der Fall ist. Betrachten wir 
dazu den Wert der Freundschaft: Viele von uns weigern sich, den 
Wert, den Freundschaft für uns hat, mit dem Wert materieller 
Güter zu vergleichen. Sie lehnen solche Vergleiche ab, weil sie 
diese für verwerflich halten. So würden wohl die meisten sich 
weigern, den Wert einer Freundschaft gegen den Wert von Geld 
auf rechnen zu lassen. Natürlich könnte man im Prinzip das eine 

192

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gut für wertvoller halten als das andere Gut. Und es ist ohne 
Zweifel nicht auszuschließen, daß bestimmte Menschen bereit 
sind, den Wert von Freundschaft in Geld auszudrücken. Wie aber 
Joseph Raz argumentiert, ist dies in unserem Zusammenhang 
nicht von Belang (vgl. Raz 1986, 346; Schaber 1994, 156 f.). Die 
Bereitschaft, Freundschaft monetär zu bewerten, bedeutet in kei­
ner Weise, daß Freundschaft und Geld vergleichbar sind. Nach 
Raz gilt vielmehr: Wer bereit ist, dies zu tun, weiß nicht, was 
Freundschaft ist. Freundschaft konstituiert sich überhaupt erst 
als Wert, wenn man es ablehnt, sich auf entsprechende Wertever­
gleiche einzulassen. Dasselbe läßt sich auch im Blick auf andere 
Werte wie z.B. den Wert des menschlichen Lebens sagen (vgl. 
Lukes 1996, 43 ff.). Dem Vergleich des Werts von menschlichem 
Leben mit dem Wert anderer Güter sind Grenzen gesetzt, nicht 
weil menschliches Leben, wie vielfach gesagt wird, einen absolu­
ten Wert darstellt, sondern weil zur Wertschätzung von mensch­
lichem Leben gehört, dieses nicht mit dem Wert von Geld, sozia­
lem Prestige und anderen Gütern dieser Art zu vergleichen.

Der ethische Monist kann hier folgendes erwidern: Unsere 
Weigerung, bestimmte Werte miteinander zu vergleichen, zeigt 
nicht, daß es inkommensurable, d. h. unvergleichbare Werte gibt. 
Wer sich weigert, den Wert von Freundschaft in Geld aufzurech­
nen, macht deutlich, daß er Freundschaft jedem beliebig hohen 
Geldbetrag vorzieht. Was wir in einem solchen Fall vorfinden, 
ist keine Inkommensurabilität von Werten, sondern vielmehr eine 
lexikographische Ordnung von Werten: Das eine Gut hat einen 
Wert, der durch keine noch so große Quantität des anderen Gutes 
aufgewogen werden kann. So kann man Freundschaft und Geld, 
aber auch - wie Rawls dies beispielsweise tut - basale Freiheits­
rechte und ökonomische Gleichheit lexikographisch ordnen (vgl. 
Rawls 1971, 43 und 61 ff.). Ist dies der Fall, dann sind die entspre­
chenden Werte in keiner Weise inkommensurabel.

Das Problem bei diesem Vorschlag ist dies: Es bleibt unklar, wie 
wir zu einer lexikographischen oder nicht-lexikographischen An­
ordnung von Werten gelangen. Wie werden die unterschiedlichen 
Werte verglichen? Sind wir dazu auf einen zentralen Vergleichs­
wert angewiesen? Und welcher Wert könnte das sein? Natürlich 
gibt es auf diese Fragen monistische Vorschläge. Utilitaristen 
schlagen Glück bzw. Nützlichkeit vor; deontologische Theorien 
betrachten Respekt als maßgebenden Wert. All diese Vorschläge 

193

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sind der Kritik ausgesetzt. Doch das ist nicht das eigentliche Pro­
blem. Fraglich ist vor allem, ob die genannten Vorschläge das lie­
fern, was sie zu liefern vermeinen, nämlich einen zentralen Ver­
gleichswert. Das Problem, das hier gemeint ist, läßt sich am 
Vorschlag, daß Glück der maßgebende Wert ist, verdeutlichen: 
Es gibt verschiedene Arten von Glück oder subjektivem Wohlbe­
finden. Die subjektiven Zustände, die mit dem Trinken eines Glas 
Weines, dem Verliebtsein, einer interessanten Diskussion ver­
knüpft sind, sind unterschiedlicher Natur. Fraglich ist aber: Wie 
läßt sich der Wert dieser unterschiedlichen Zustände vergleichen? 
Welchen Wert könnten wir als Vergleichs wert nehmen? Es 
scheint - und darin liegt das Problem -, daß eine Pluralität dessen, 
was für uns wertvoll ist, innerhalb der Kategorie Glück selbst 
wieder auftaucht (vgl. auch Rawls a.a. O., 557). Damit hält der 
Begriff Glück nicht, was sich der ethische Monist von ihm ver­
spricht. Der ethische Monist muß - so gesehen - einen zentralen 
Wert finden, der sich einer solchen pluralistischen Interpretation 
entzieht.

2. Moralische Konflikte

Verschiedene ethische Pluralisten sind der Ansicht, daß der ethi­
sche Monismus falsch ist, weil er moralischen Konflikten nicht 
Rechnung tragen kann (vgl. dazu Wiggins 1978; Stocker 1990, 
Kap. 8). Innerhalb eines ethischen Monismus sind moralische 
Konflikte genau besehen unmöglich. Und das heißt: Es kann für 
einen ethischen Monisten keine Situationen geben, in denen wir 
vor der Entscheidung zwischen Handlungsoptionen stehen, wo­
bei für beide moralisch gute Gründe sprechen. Doch dies - so 
argumentieren ethische Pluralisten - widerspricht ganz offen­
sichtlich unserer moralischen Erfahrung. Wir fühlen uns in ver­
schiedenen Situationen moralisch verpflichtet, Dinge zu tun, die 
wir nicht zusammen tun können. Der Monist kann den Eindruck 
eines Handelnden, sich mit einem moralischen Konflikt konfron­
tiert zu sehen, nur als Irrtum betrachten. Denn innerhalb eines 
Monismus gibt es einen zentralen Wert, der handlungsanleitend 
sein soll. Für einen Glücksutilitaristen z. B. sollte man sich in 
Konfliktsituationen einfach überlegen, welche Handlung das 
größte Glück hervorbringt und dementsprechend handeln.

194

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Problem liegt nun aber nach Ansicht des ethischen Plura- 
listen darin, daß wir uns bei Konflikten für eine Option entschei­
den und entscheiden müssen, es aber gleichzeitig bedauern, die 
andere Option nicht gewählt haben zu können. Dies tun wir auch 
in Fällen, in denen wir überzeugt sind, daß das, was wir getan 
haben, moralisch besser war. Und wir halten solche Gefühle des 
Bedauerns für angemessen. Doch wie soll - so der Pluralist - eine 
monistische Theorie, die ein Prinzip oder einen Wert für maß­
gebend ansieht, Gefühle des Bedauerns für angemessen halten 
können? Wenn wir uns in Konfliktfällen - wie z.B. der Glücks­
utilitarist empfiehlt -, an der Handlung orientieren, die den größ­
ten Glückszuwachs verspricht, dann haben wir nichts zu bedau­
ern; wir haben dann nämlich einfach das größere dem geringeren 
Glück vorgezogen. Gefühle des Bedauerns können nur dann an­
gemessen sein, wenn unterschiedliche Werte kollidieren, die nicht 
auf einen Wert reduziert werden können. Soweit das Argument 
des ethischen Pluralisten.

Ein ethischer Monist kann argumentieren, daß es auch inner­
halb monistischer Moraltheorien Raum für moralische Konflikte 
geben kann. Das läßt sich an folgenden Beispielen deutlich ma­
chen. Betrachten wir zunächst den Präferenzutilitarismus, der 
das, was moralisch richtig ist, darüber definiert, was die Präferen­
zen von Personen optimal bedient. Nehmen wir an, ich könnte in 
einer bestimmten Situation eine Präferenz der Person A befriedi­
gen, indem ich eine Präferenz einer anderen Person B durchkreu­
ze. Gesetzt ich habe dazu keine Alternative, dann werde ich, wo­
zu ich mich auch immer entscheide, einer Person Schaden 
zufügen. Mit dem Präferenzutilitaristen Richard M. Hare könnte 
man nun eine prima facie Regel annehmen, die besagt: „Füge an­
deren keinen Schaden zu.“ Es ist angemessen, Verletzungen von 
prima facie Regeln zu bedauern, weil wir uns - wie Hare meint - 
im Normalfall an diese Regeln halten sollten (vgl. Hare 1981, 
28 ff.). Das heißt: Wem in seiner Erziehung beigebracht worden 
ist, diese prima facie Regeln zu beachten, der erwirbt auch die 
Disposition, Regelverletzungen zu bedauern (vgl. a.a. O., 39).

Moralische Konflikte kann es aber auch innerhalb einer moni­
stischen Moraltheorie geben, die wie die Kantische den kategori­
schen Imperativ zum moralischen Grundprinzip erklärt. Es ist 
anzunehmen, daß sich aus einem solchen Prinzip Subprinzipien 
ableiten lassen, die miteinander in Kollision geraten können. Ein 

195

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Handelnder kann insofern Gründe haben, beide Handlungen aus­
zuführen, auch wenn sich die eine Handlung als moralisch besser 
erweist. Monistische Moraltheorien brauchen also - so kann der 
Monist argumentieren - moralische Konflikte in keiner Weise 
auszuschließen.

3. Die Quellen der Moral

Für bestimmte ethische Pluralisten ist der ethische Monismus aus 
einem anderen Grund falsch: Anders als der ethische Monist 
glaubt, hat die Moral nicht eine, sondern verschiedene Quellen: 
Moralische Pflichten gehen aus unterschiedlichen sozialen wie 
persönlichen Beziehungen hervor. Ich beziehe mich in sehr unter­
schiedlichen Weisen auf andere wie auch auf mich selbst. Betrach­
ten wir im folgenden die diversen sozialen Beziehungen: Ich be­
ziehe mich auf andere als Mitbürger, als Kollege, als Bruder, als 
Geschäftspartner, als Freund, als Mitmensch usw. (vgl. dazu Ross 
1930,19). Aus diesen unterschiedlichen Beziehungen gehen nun - 
so argumentieren ethische Pluralisten wie Ross - auch unter­
schiedliche moralische Pflichten hervor. Als Freund habe ich an­
dere Pflichten als als Mitbürger oder als Geschäftspartner. Es sind 
diese unterschiedlichen moralischen Pflichten, über die sich be­
stimmen läßt, was es heißt, ein Freund, ein Mitbürger und ein 
Geschäftspartner zu sein. Der ethische Monismus wird - so der 
ethische Pluralist - mit dieser Vielfalt von sozialen Beziehungen 
vor große Schwierigkeiten gestellt. Eine monistische Moraltheo­
rie wie beispielsweise der Utilitarismus ist gezwungen, diese Be­
ziehungsvielfalt zu unterschlagen und eine bestimmte Art der so­
zialen Beziehungen für moralisch allein maßgeblich zu erklären: 
die Beziehung nämlich, in der ich mich zu anderen als Wohltäter 
verhalte. Der Utilitarismus trägt damit, wie Ross meint, dem per­
sönlichen Charakter moralischer Pflichten nicht Rechnung (vgl., 
a. a. O., 22). Wir stehen - so der ethische Pluralist - anderen Men­
schen nicht bloß als Wohltäter gegenüber. Dasselbe Problem stellt 
sich auch beispielsweise dem Kantianer: Orientieren wir uns am 
kategorischen Imperativ, dann stehen wir anderen als Mitmen­
schen gegenüber. Doch auch hier gilt: Moralisch ist nicht nur die­
se Beziehungsform von Mitmensch zu Mitmensch relevant. Wer 
wie der Utilitarist und Kant eine bestimmte Form sozialer 

196

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Beziehung moralisch verabsolutiert, verkennt nach Ansicht ethi­
scher Pluralisten die unterschiedlichen Quellen der Moral und 
zeichnet entsprechend ein unangemessenes Bild der Moral.

Der ethische Monist wird nicht bestreiten, daß unterschiedli­
chen sozialen Beziehungen unterschiedliche moralische Pflichten 
zugeordnet werden können. Es ist aber unklar, ob diesen unter­
schiedlichen Pflichten nicht ein gemeinsamer Wertgesichtspunkt 
oder ein gemeinsames Prinzip zugrundeliegt oder zugrundeliegen 
muß. Dies scheint darum gefordert zu sein, weil wir nur mit Hilfe 
eines gemeinsamen Wertgesichtspunkts moralische Pflichten als 
moralische Pflichten ausweisen können. Betrachten wir dazu 
noch einmal Nagels Pflichtenkatalog: Diesem gemäß sind wir ei­
genen Projekten gegenüber moralisch verpflichtet. Wer das Wohl­
temperierte Klavier beherrschen will und sagt ,Ich kann nicht ins 
Kino gehen, weil ich noch üben muß‘, bringt nach Nagel eine 
moralische Pflicht zum Ausdruck. Die Frage stellt sich, ob es sich 
dabei aber wirklich um eine moralische Pflicht und nicht bloß um 
eine Klugheitsregel handelt. Das ist in der Tat alles andere als klar. 
Viele von uns würden solche Bindungen an eigene Projekte als 
Gebot der Klugheit und nicht als Gebot der Moral betrachten. 
Dasselbe ließe sich auch im Blick auf die von Nagel genannte 
Pflicht, seine eigenen Fähigkeiten zu entwickeln, behaupten. Da­
bei geht es hier - so kann der ethische Monist argumentieren - 
nicht um eine inhaltliche Kritik des Nagelschen Vorschlags, son­
dern um ein grundsätzliches Problem; um das Problem nämlich, 
was Forderungen zu moralischen Forderungen macht. Diese Fra­
ge stellt sich jedem, der wissen will, worin seine moralischen 
Pflichten bestehen. Denn um diese Pflichten zu bestimmen, müs­
sen wir in der Lage sein, moralische von nicht-moralischen For­
derungen, von Forderungen der Höflichkeit z.B. zu unterschei­
den. Dabei mag die Grenze des Moralischen unscharf bleiben. 
Doch daraus läßt sich nicht der Schluß ziehen, daß wir auf eine 
Eingrenzung des Moralischen nicht angewiesen seien. Die Ant­
wort auf die Frage beispielsweise, ob wir eigenen Projekten ge­
genüber moralisch verpflichtet sind oder nicht, setzt einen Begriff 
des Moralischen voraus. Sie setzt - anders formuliert - einen zen­
tralen moralischen Gesichtspunkt voraus, den der ethische Plura- 
list gerade bestreitet.

197

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Lösung moralischer Konflikte

Der ethische Monist hält ein pluralistisches Konzept der Moral 
noch aus einem anderen Grund für problematisch: Es ist unklar, 
wie sich Wertkonflikte rational lösen lassen, gesetzt, es gibt kei­
nen zentralen Vergleichswert. Das ist ein Problem, das für unser 
moralisches Denken nicht unerheblich ist, da wir in sehr vielen 
Fällen mit Wertkonflikten konfrontiert sind. Ist der ethische Plu- 
ralist nicht gezwungen - so kann der ethische Monist fragen -, 
Wertkonflikte für unlösbar zu halten? Und wird damit Ethik 
nicht unfähig, richtige Antworten auf moralische Probleme zu 
formulieren?

Bestimmte ethische Pluralisten werden sich hier gelassen zei­
gen und argumentieren, daß der Einwand von der falschen An­
nahme ausgeht, es gäbe für moralische Konflikte rationale Lösun­
gen. Da es aber keinen zentralen moralischen Wert gibt, auf den 
hin sich die konfligierenden Werte beziehen und vergleichen las­
sen, können moralische Konflikte überhaupt nicht rational gelöst 
werden. Vielmehr müssen wir uns in Konfliktsituationen einfach 
entscheiden, ohne daß wir in der Lage wären, unsere Entschei­
dung als richtige oder begründete auszuweisen. Diese Notwen­
digkeit, sich zu entscheiden, ist - wie Berlin meint - ein Charak­
teristikum menschlicher Existenz. Die Unfähigkeit für Konflikte 
rationale Lösungen zu finden, gibt seiner Ansicht nach unserer 
Freiheit ihren Wert. „The necessity of choosing between absolute 
claims is then an inescapable characteristic of the human con- 
dition. This gives its value to freedom ... as an end in itself ..." 
(Berlin 1969. 169).

Diese radikal dezisionistische Position widerspricht aber - so 
läßt sich argumentieren - ganz offensichtlich unseren Intuitionen. 
Es mag intuitiv betrachtet Konfliktfälle geben, für die wir keine 
richtige Lösung zu finden vermögen. Doch bei vielen Konflikten 
sehen wir uns dazu durchaus in der Lage. Wenn ich z.B. 
jemandem versprochen habe, an seiner Geburtstagsparty teilzu­
nehmen und ich auf dem Weg dorthin zufälligerweise an einem 
Unfallort vorbeikomme, wo meine Hilfe erbeten wird, dann wer­
den wohl nur die wenigsten sich im unklaren darüber sein, wel­
cher Handlung ich den Vorzug geben sollte. Ohne Zweifel ist es 
moralisch auch geboten, Versprechen einzuhalten. Insofern liegt 
in dieser Situation ein Konflikt vor. Doch es ist nicht wirklich 

198

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


strittig, was in einer solchen Situation die moralisch richtige und 
dementsprechend die moralisch geforderte Handlung ist. Wir 
sind hier nicht zu einer willkürlichen Entscheidung gezwungen. 
Für moralische Konflikte scheint es also durchaus richtige Lösun­
gen zu geben.

Das wird von den meisten ethischen Pluralisten auch zugege­
ben. Nach Ansicht von Nagel beispielsweise sind in der Tat nicht 
alle Entscheidungen in Konfliktfällen willkürlich. Vielmehr gibt 
es für bestimmte Konflikte richtige Lösungen (vgl. Nagel 1979, 
134 f.). Diese richtigen Lösungen lassen sich auch ohne zentralen 
moralischen Vergleichswert bestimmen. Was uns nach Meinung 
verschiedener ethischer Pluralisten erlaubt, die richtige Lösung 
für moralische Konflikte zu finden, ist die praktische Urteilskraft. 
Nagel schreibt dazu: „The fact that one cannot say why a certain 
decision is the correct one, given a particular balance of conflic- 
ting reasons, does not mean that the claim to correctness is 
meaningless ... What makes this possible is judgement..." (Nagel 
1979, 134 f.; vgl. Larmore 1987, 9 ff.). Dabei verhilft uns die Ur­
teilskraft nicht in allen Konfliktfällen zu richtigen Lösungen. Es 
gibt, wie Nagel z. B. meint, Konflikte, die von einer solchen Kom­
plexität sind, daß auch die Urteilskraft nicht zu helfen vermag. 
Doch in vielen Konfliktfällen reicht es aus, sich auf die Urteils­
kraft zu verlassen (vgl. Nagel a. a. O., 135).

Das scheint ein plausibles Konzept der Lösung von Wertkon­
flikten zu sein. In einer näheren Betrachtung erweist es sich aber - 
so wird der ethische Monist argumentieren - als problematisch. 
Unklar ist, was unter Urteilskraft genau zu verstehen ist, und wie 
sie uns die richtigen Lösungen von Konflikten liefern soll. Wie 
kann man sagen, daß eine Handlung moralisch besser als alterna­
tive Handlungen ist, wenn man über keinen Vergleichswert ver­
fügt? Betrachten wir noch einmal das Unfallbeispiel: Wenn wir 
sagen, daß es moralisch besser ist, am Unfallort zu helfen, dann 
tun wir dies, weil wir beispielsweise der Ansicht sind, daß damit 
das in dieser Konfliktsituation gewichtigere Interesse befriedigt 
wird. Es ist ein Gesichtspunkt dieser Art, der uns erlaubt - so 
der ethische Monist - zum entsprechenden Urteil über das, was 
in dieser Situation besser ist, zu gelangen. Wie praktische Urteils­
kraft, die ohne eine solche Vergleichsgröße operiert, uns richtige 
Lösungen von Wertkonflikten aufzeigen kann, bleibt deshalb völ­
lig schleierhaft.

199

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der ethische Pluralist muß nicht bestreiten, daß für richtige 
Konfliktlösungen Vergleichsgrößen notwendig sind. Es kann 
auch seiner Ansicht nach gut sein, daß wir für richtige Lösungen 
jeweils auf einen Vergleichswert angewiesen sind. Bestreiten muß 
er nur, daß für die Lösungen aller moralischen Konflikte ein be­
stimmter zentraler Wert maßgebend ist. Der ethische Pluralist 
kann die These vertreten, daß für unterschiedliche Konfliktfälle 
auch unterschiedliche Vergleichswerte relevant sind (vgl. dazu Ri­
chardson 1994, 105). Und so ist es durchaus nicht auszuschließen, 
daß wir in dem beschriebenen Unfallbeispiel durch eine Nutzen­
abwägung zur richtigen Lösung gelangen. In bestimmten Kon­
fliktfällen könnten also der Wert der Nützlichkeit, in anderen 
aber andere Werte für die richtige Konfliktlösung maßgebend 
sein.

Doch wie - so könnte der ethische Monist fragen - läßt sich 
bestimmen, welcher Vergleichswert jeweils relevant ist? Gibt es 
dafür Kriterien? Kann es innerhalb eines ethischen Pluralismus 
solche Kriterien überhaupt geben? Eines ist, so der ethische Mo­
nist klar: Verfügten wir über einen zentralen Vergleichswert, dann 
wüßten wir, wie richtige Konfliktlösungen zu bestimmen wären. 
Und genau dies ist es, was wir wollen: Wir suchen in Konflikt­
situationen nach Lösungen, und zwar nicht nach irgendwelchen 
Lösungen, sondern nach den richtigen Lösungen. Es mag sein, 
daß wir die Moraltheorie, die uns den relevanten Vergleichswert 
liefert, noch nicht gefunden haben. Das könnte ein ethischer Mo­
nist zugeben. Er wird es aber für voreilig halten, die Suche nach 
einer solchen Theorie aufzugeben. Denn einzig eine monistische 
Theorie wird unserer Intention, richtige Konfliktlösungen zu fin­
den, gerecht.

Ethische Pluralisten sind überzeugt, daß dieser Suche kein Er­
folg beschieden sein kann. Mit Ross halten sie es für weise, An­
sprüche an die Ethik aufzugeben, die nicht erfüllt werden können. 
Die Frage, ob sie damit recht haben, soll hier offenbleiben. In der 
Debatte um Pluralismus und Monismus in der Ethik - soviel soll­
te deutlich geworden sein - stehen sich unterschiedliche Ethik­
konzeptionen gegenüber. Möglicherweise kann uns diese Debatte 
klarer machen, was unter Ethik zu verstehen und was von der 
Ethik zu erwarten ist.

200

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis

Alican, N. F. 1994 Mill’s Principle of Utility. A Defense of 
John Stuart Mill’s Notorious Proof, Am­

1992
sterdam, Atlanta.
The Nature of Moral Thinking, London, 
New York.

Aristoteles 1972 Nikomachische Ethik, übersetzt v. 
O. Gigon, München.

Arrington, R. L. 1989 Rationalism, Realism, and Relativism. 
Perspectives in Contemporary Moral 
Epistemology, Ithaca & London.

Attfield, R. 1975 Against Non-Comparabilism, in: Philo- 
sophy 50, 230-234.

Ayer, A. J. 1993 Sprache, Wahrheit und Logik, Stuttgart 
(engl. Originalausgabe London, New 
York 1936 und 21950).

Badwahr, N. K. 1993 Altruism vs. Self-Interest, in: Altruism, 
Social Philosophy & Policy 1, 90-117.

Baier, K. 1958 The Moral Point of View, Ithaca, New 
York.

Baier, K. 1974 Der Standpunkt der Moral. Eine rationa­
le Grundlegung der Moral, Düsseldorf.

Baier, K. 1995 The Rational and the Moral Order. The 
Social Roots of Reason and Morality, 
Chicago, LaSalle/Illinois.

Baldwin, T. 1990 G. E. Moore, London.
Bayertz, K. (Hrsg.) 1991 Praktische Philosophie. Grundorientie­

rungen angewandter Ethik, Reinbek bei 
Hamburg.

Bayertz, K. 1993 Der evolutionäre Naturalismus in der 
Ethik, in: Evolutionäre Ethik zwischen 
Naturalismus und Idealismus. Beiträge 
zu einer modernen Theorie der Moral, 
hrsg. von Wilhelm Lütterfelds, unter 
Mitarbeit von Thomas Mohrs, Darm­
stadt, 141-165.

Bayertz, K. (Hrsg.) 1993a Evolution und Ethik, Stuttgart.
Beckermann, A.

(Hrsg.)
1977 Analytische Handlungstheorie, Band II: 

Handlungserklärungen, Frankfurt/M.

201

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Benn, S. I./ 1983
Gaus, G. F. (Hrsg.) 
Benson, J. 1979

Berlin, I. 1969
Birnbacher, D. 1980

(Hrsg.) 
Birnbacher, D. 1990

Birnbacher, D. 1995
Blackburn, S. 1984
Bowie, N. E. 1983

(Hrsg.) 
Brams, S. J. 1976
Brandt, R. 1979

Brandt, R. 1992

Braybrooke, D. 1987
Brentano, F. 1952

Brentano, F. 1955

Brink, D. 1989

Butchvarov, P. 1989

Canto-Sperber, M. 1994

Cavalier, R. J./ 
Gouinlock, J./

1989

Sterba, J. (Hrsg.) 
Chisholm, R. M. 1986

Cooper, D. 1993

Cummiskey, D. 1996

Dancy, J. 1981

Public and Private in Social Life, Lon­
don & Canberra, New York.
Who is the Autonomous Man? in: Philo­
soph/ 58, 5-17.
Four Essays on Liberty, Oxford.
Ökologie und Ethik, Stutt­
gart-
Der Utilitarismus und die Ökonomie, 
in: B. Bievert (Hrsg.): Sozialphilosophi­
sche Grundlagen ökonomischen Han­
delns, Frankfurt/M., 65-85.
Tun und Unterlassen, Stuttgart.
Spreading the Word, Oxford.
Ethical Theory in the Last Quarter 
of the Twentieth Century, Atascadero. 
Game Theory and Politics, New York.
A Theory of the Good and the Right, 
Oxford.
Two Concepts of Utility, in: Morality, 
Utilitarianism, and Rights, Cambridge, 
158-175.
Meeting Needs, Princeton, New Jersey.
Grundlegung und Aufbau der Ethik, 
Bern, Neuauflage Hamburg 1977.
Vom Ursprung sittlicher Erkenntnis, 
Hamburg [basierend auf einem 1889 ge­
haltenen Vortrag].
Moral Realism and the Foundations of 
Ethics, Cambridge.
Skepticism in Ethics, Bloomington, In­
dianapolis.
La philosophie morale britannique, Pa­
ris.
Ethics in the History of Western 
Philosoph/, Houndsmills, Basingstoke, 
Hampshire.
Brentano and Intrinsic Value, Cam­
bridge etc.
Value Pluralism & Ethical Choice, New 
York.
Kantian Consequentialism, New York, 
Oxford.
On Moral Properties, in: Mind 90, 367- 
385.

202

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dancy, J. 1983

Dancy, J. 1993
Darwall, St. 1989

Darwall, St./ 
Gibbard, A./ 
Railton, P.

1992

DeMarco, J. P./ 
Fox, R. M. (Hrsg.)

1986

Dillon, Robin S.
(Hrsg.)

1995

Donagan, A. 1977
Dworkin, R. 1977

Dworkin, R. 1984

Edwards, P. 1955

Edwards, R. B. 1979

Emler, N. 1983

Engels, F. 1894

Ethics 1982

Falk, W. D. 1947/8

Falk, W. D. 1953

Fehige, Chr./ 1995
Meggle, G. (Hrsg.)
Feinberg, J. 1984-

1988
Fishkin, J. S. 1984

Ethical Particularism and Morally Rele­
vant Properties, in: Mind 92, 530-547. 
Moral Reasons, Oxford.
From Moore to Stevenson, in: Cavalier/ 
Guinlock/ Sterba, 366-398.
Toward Fin de siede Ethics: Some 
Trends, in: The Philosophical Review, 
101, 1, 115-189.
New Directions in Ethics. The Chal- 
lenge of Applied Ethics, New York & 
London.
Dignity, Character, and Self-Respect, 
New York, London.
The Theory of Morality, Chicago.
Taking Rights Seriously, London; dt.: 
Bürgerrechte ernstgenommen, Frank- 
furt/M. 1984.
Rights as Trumps, in: J. Waldron (Hrsg.): 
Theories of Rights, Oxford, 153-167.
The Logic of Moral Discourse, New 
York.
Pleasures and Pains. A Theory of Quali­
tative Hedonism, Ithaca, New York.
Moral Character, in: Weinreich-Haste/ 
Locke, 187-211.
Herrn Eugen Dührings Umwälzung der 
Wissenschaften, Neuauflage Berlin 1989. 
Special Issue on Moral Development 
92,3.
,Ought* and Motivation, in: Proceedings 
of the Aristotelian Society 48, 492-510, 
wieder abgedruckt in ders.: Ought, Rea­
sons, and Morality, Ithaca, London 1986, 
21-41.
Goading and Guiding, in: Mind 62, 145— 
171, wieder abgedruckt in ders.: Ought, 
Reasons, and Morality, Ithaca, London, 
1986, 42-66.
Zum moralischen Denken, 2 Bde., 
Frankfurt/M.
The Moral Limits of the Criminal 
Law, Oxford, 4 Bde.
Beyond Subjective Morality. Ethical 
Reasoning and Political Philosophy, 
New Haven, London.

203

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Flanagan, O. 1991 Varieties of Moral Personality. Ethics 
and Psychological Realism, Cambridge/ 
Mass., London.

Fletcher, G. P. 1993 Loyality. An Essay on the Morality of 
Relationship, Oxford, (dt. Frankfurt/ 
M., das 7. Kapitel über den Fahneneid 
fehlt).

Foot, Ph. 1978 Virtues and Vices, Oxford.
Frankena, W. K. 1958 Obligation and Motivation in Recent 

Moral Philosophy, in: Essays in Moral 
Philosophy, hrsg. von A. I. Melden, 
Seattle, London, 40-81.

Frankena, W. K. 1976 Perspectives on Morality, hrsg. von Ken­
neth E. Goodpaster, Notre Dame, Lon­
don.

Frankena, W. K. 1983 Moral-Point-Of-View Theories, in: 
Bowie, 39-79.

Freud, S. 1969 Studienausgabe, Frankfurt/M.
Fried, C. 1978 Right and Wrong, Cambridge/Mass.
Gauthier, D. 1970 Morality and Advantage, in: ders. 

(Hrsg.): Morality and Rational Self-In­
terest, New Jersey, 166-180.

Gauthier, D. 1986 Morals by Agreement, Oxford.
Gehlen, A. 1940 Der Mensch, Berlin.
Gibbard, A. 1990 Wise Choices, Apt Feelings, Cambridge/ 

Mass.
Gilligan, C. 1982 In a Different Voice, Cambridge/Mass. 

dt.: Die andere Stimme, München 1984.
Ginet, C. 1990 On Action, Cambridge.
Ginters, R. (Hrsg.) 1978 Relativismus in der Ethik, Düsseldorf.
Godwin, W. 1793 Enquiry Concerning Political Justice, 

London, Neudruck: Harmondsworth, 
Middlesex 1985.

Goldman, A. I. 1970 A Theory of Human Action, Princeton, 
New Jersey.

Goodpaster, K. E. 1982 Kohlbergian Theory: A Philosophical 
Counterinvitation, in: Ethics 92, 491— 
498.

Grewendorf, G./ 
Meggle, G. (Hrsg.)

1974 Seminar: Sprache und Ethik. Zur 
Entwicklung der Metaethik, Frank­
furt/M.

Griffin, J. 1986 Well-Being. Its Meaning, Measurement, 
and Moral Importance, Oxford.

Guest, St. 1992 Ronald Dworkin, Edinburgh, Kap. 6 
[Objectivity in Law and Morality].

204

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Guyau, J.-M. 1885

Habermas, J. 1973

Habermas, J. 1983

Habermas, J. 1986

Haller, R. 1993
Hampshire, St. 1983
Hare, R. M. 1963
Hare, R. M. 1972
Hare, R. M. 1972-3

Hare, R. M. 1974

Hare, R. M. 1981
Hare, R. M. 1985

Hare, R. M. 1989
Hare, R. M. 1989a

Hare, R. M. 1989b

Hare, R. M. 1992
Hare, R. M. 1995

Harman, G. 1975

Esquisse d’une morale sans Obligation, ni 
sanction, ohne Erscheinungsort, Neu­
auflage ohne Erscheinungsort, Librairie 
Artheme Fayard 1985 nach der zweiten, 
korrigierten Auflage von 1890, ebenfalls 
ohne Erscheinungsort.
Wahrheitstheorien, in: H. Fahrenbach 
(Hrsg.): Wirklichkeit und Reflexion. 
Walter Schulz zum 60. Geburtstag, Pful­
lingen, 211-265.
Diskursethik - Notizen zu einem Be­
gründungsprogramm, in: Moralbewußt­
sein und kommunikatives Handeln, 
Frankfurt/M., 53-125.
Moralität und Sittlichkeit. Treffen He­
gels Einwände gegen Kant auch auf 
die Diskursethik zu?, in: W. Kuhlmann 
(Hrsg.): Moralität und Sittlichkeit, 
Frankfurt/M., 16-37.
Neopositivismus, Darmstadt.
Morality & Conflict, Oxford. 
Freedom and Reason, Oxford. 
Die Sprache der Moral, Frankfurt/M.
Moral Principles, in: Proceedings of the 
Aristotelian Society 73, wieder abge­
druckt in Hare 1989a, 49-65.
Deskriptivismus, in: Grewendorf/Megg- 
le, 260-284.
Moral Thinking, Oxford.
Ontology in Ethics, in: T. Honderich 
(Hrsg.): Morality and Objectivity, Lon­
don, 39-53.
Essays in Ethical Theory, Oxford.
Supervenience, in: Essays in Ethical 
Theory, Oxford, 66-81.
A Reduction ad Absurdum of Descripti- 
vism, in: Essays in Ethical Theory, Ox­
ford, 113-130.
Moralisches Denken, Frankfurt/M.
Könnte Kant ein Utilitarist gewesen 
sein? in: Fehige/Meggle, II, 11—34, 343- 
348.
Moral Relativism Defended, in: Philoso- 
phical Review 84, 3-22, wieder abge­
druckt in Meiland & Krausz 1982.

205

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Harman, G. 1978

Harman, G. 1981

Harman, G. 1985

Harman, G./ 1995
Thomson, J. J.
Harsanyi, J. 1982

Hart, H. L. A. 1963
Hartmann, N. 1926
Herman, B. 1993

Hildebrand, D. v. 1982

Hill, Th. E. Jr. 1983

Hoerster, N. 1995

Höffe, O. 1993

Hohfeld, W. N. 1919

Honderich, T. 1995

Hospers, J. 1978

Hudson, W. P.
(Hrsg.)

1969

What is Moral Relativism? In: Values 
and Morals, hrsg. von Alvin I. S^jddman 
und Jaegwon Kim, Reidel-Dor^; echt, 
143-161.
Das Wesen der Moral. Eine Einführung 
in die Ethik, Frankfurt/M.
Is there a Single True Morality? in: 
Copp, David/Zimmermann David 
(Hrsg.): Morality, Reason, and Truth. 
New Essays on the Foundations of 
Ethics, Totowa, N.J., 27-48.
Moral Relativism and Moral 
Objectivity, Cambridge/Mass., Oxford.
Morality and the Theory of Rational Be- 
haviour, in: B. Williams/A. Sen (Hrsg.), 
Utilitarianism and Beyond, Cambridge, 
39-62.
Law, Liberty, and Morality, Oxford. 
Ethik, Berlin.
The Practice of Moral Judgments, Cam­
bridge/Mass., London.
Sittlichkeit und ethische Werterkennt­
nis, Vallendar-Schönstatt [ursprünglich 
1922].
Ideals of Human Excellence and Preser- 
ving the Natural Environment, in: Envi­
ronmental Ethics 5, 211-224, wieder ab­
gedruckt in ders.: Autonomy and Self- 
Respect, Cambridge, New York, 104- 
117.
Abtreibung im säkularen Staat, Frank­
furt/M., 2. Aufl.
Moral als Preis der Moderne. Ein Ver­
such über Wissenschaft, Technik und 
Umwelt, Frankfurt/M.
Fundamental Legal Conceptions, Lon­
don.
Wie frei sind wir? Das Determinismus- 
Problem, Stuttgart.
Die Reichweite menschlicher Freiheit, 
in: Seminar: Freies Handeln und Deter­
minismus, hrsg. von U. Pothast, Frank­
furt/M., 93-114.
The Is-Ought-Question, London, 
Basingstoke.

206

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hume, D. 1973

Hume, D. 1975

Hume, D. 1978

Hurka, T.
Hursthouse, R.

1993
1995

Johnston, P. 1989

Jonsen, A. R./ 
Toulmin, St.

1989

Kagan, S. 1992

Kant, I. 1785

Kant, I. 1788

Kant, I. 1797

Kleinig, J.
Kliemt, H.

1983
1986

Kohlberg, L. 1981

Kohlberg, L. 1995

Krämer, H. 1992
Krausz, M. (Hrsg.) 1989

Kripke, S. 1980

Ein Traktat über die menschliche Natur, 
Hamburg (engl. Originalausgabe 1739— 
1740).
An Enquiry Concerning the Principles 
of Morals, hrsg. von P. H. Nidditch, 
3. Aufl. Oxford.
ATreatise of Human Nature, P. H. Nid­
ditch (Hrsg.) 2. Aufl., Oxford.
Perfectionism, Oxford.
Applying Virtue Ethics, in: R. Hurst- 
house (Hrsg.): Virtues and Reasons, Ox­
ford, 57-75.
Wittgenstein and Moral Philosophy, 
London, New York.
The Abuse of Casuistry. A History 
of Moral Reasoning, Berkeley, Los 
Angeles, London.
The Limits of Well-Being, in: Social 
Philosophy & Policy 2, 169-189. 
Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, 
Riga, wieder abgedruckt in Akademie- 
Textausgabe, Bd. IV., Berlin, New York. 
Kritik der praktischen Vernunft, Riga, 
wieder abgedruckt in Akademie-Text­
ausgabe Bd. V, Berlin, New York.
Metaphysik der Sitten, Königsberg, wie­
der abgedruckt in Akademie-Textausga­
be Bd. VI., Berlin, New York.
Paternalism, Oxford.
Antagonistische Kooperation, Freiburg 
i.Br.
From Is to Ought: How to Commit the 
Naturalistic Fallacy and Get Away with 
It in the Study of Moral Development, 
in: ders.: Essays on Moral Development, 
vol. 1: The Philosophy of Moral Deve­
lopment, Cambridge, San Francisco, 
101-189.
Die Psychologie der Moralentwicklung, 
Frankfurt/M.
Integrative Ethik, Frankfurt/M.
Relativism. Interpretation and Confron- 
tation, Notre Dame.
Naming and Necessity, Cambridge/ 
Mass.

207

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Küng, G. 1986

Kupperman, J. 1990
Kutschera, F. von 1982

Ladd, J. (Hrsg.) 1973

Larmore, Ch. 1987

Larmore, Ch. 1994

Leist, A. (Hrsg.) 1990

Lemos, N. M. 1994

Lenk, H. 1973

Locke, D. 1982

Louden, R. B. 1984

Lovibond, S 1983

Luce, R. D./ 
Raiffa, H.

1950

Lukes, St. 1996

Maclntyre, A. 1981
Maclntyre, A. 1987

Die postkonventionelle Ebene der mora­
lischen Entwicklung: Psychologie oder 
Philosophie? in: F. Oser/W. Althof/ 
D. Garz (Hrsg.): Moralische Zugänge 
zum Menschen. Zugänge zum morali­
schen Menschen, München, 312-326. 
Character, Oxford.
Grundlagen der Ethik, Berlin, New 
York.
Ethical Relativism, Wadsworth, Neuauf­
lage Lanham etc. 1985.
Patterns of Moral Complexity, Cam­
bridge; dt.: Strukturen moralischer 
Komplexität, Stuttgart 1994.
Pluralism and Reasonable Disagree­
ment, in: Social Philosophy & Policy 
11/1,61-79.
Um Leben und Tod. Moralische Proble­
me bei Abtreibung, künstlicher Befruch­
tung, Euthanasie und Selbstmord, 
Frankfurt/M.
Intrinsic Value. Concept and Warrant, 
Cambridge.
Der „Ordinary Language Approach“ 
und die Neutralitätsthese der Metaethik, 
in: ders.: Metalogik und Sprachanalyse. 
Studien zur analytischen Philosophie, 
Freiburg i.Br., 30-56.
The Principle of Equal Interest, in: The 
Philosophical Review 90, 4, 531-559.
On Some Vices of Virtue Ethics, in: 
American Philosophical Quarterly, Vol. 
21/3,227-236.
Realism and Imagination in Ethics, Min­
neapolis.
Games and Decisions, New 
York.
On Trade-Offs between Values, in: 
F. Hahn/ St. Vannucci (Hrsg.): Ethics, 
Rationality, and Economic Behaviour, 
Oxford, 36-49.
After Virtue, Notre Dame, 2. Aufl. 1984. 
Der Verlust der Tugend. Zur morali­
schen Krise der Gegenwart, Frankfurt/ 
M., New York.

208

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mackie, J. L. 1977

Mackie, J. L. 1984

McAlister, L. 1982

McConnell, T. 1993
McDowell, J. 1978

McDowell, J. 1979

McDowell, J. 1985

McGinn, C. 1985
McNaughton, D. 1988
Meggle, G. (Hrsg.) 1977

Meiland, J. W./ 1982
Krausz, M. (Hrsg.)

Mele, Alfred R. 1997 
(Hrsg.)

Mill, J. St. 1859
Mill, J. St./ 1970
Mill, H. T.
Mill, J. St./ 1976
Mill, H. T./
Taylor, H.

Moore, B. 1984

Moore, G. E. 1912
Moore, G. E. 1942

Moore, G. E. 1959

Ethics. Inventing Right and Wrong, Pen- 
guin (dt.: Stuttgart 1983).
Can There Be a Right-Based Moral The- 
ory?, in: J. Waldron (Hrsg.): Theories of 
Rights, Oxford, 168-181.
The Development of Franz Brentano’s 
Ethics, Würzburg, Amsterdam. 
Gratitude, Philadelphia.
Are Moral Requirements Hypothetical 
Imperatives?, in: Proceedings of the 
Aristotelian Society, Supplement 52, 13- 
29.
Virtue and Reason, in: Monist 62, 331— 
350.
Values and Secondary Qualities, in: 
Morality and Objectivity, T. Honderich 
(Hrsg.), London, 110-129.
The Subjective View, Oxford.
Moral Vision, Oxford.
Analytische Handlungstheorie, Bd. I: 
Handlungsbeschreibungen, Frankfurt/ 
M.
Relativism. Cognitive and 
Moral, Notre Dame, London [enthält 
u. a. Beiträge von Ph. Foot, G. Harman, 
B. Williams, D. Lyons und G. Harrison]. 
The Philosophy of Action 
(Oxford Readings in Philosophy), Ox­
ford.
On Liberty, London.
Essays on Sex and Equality, Chicago, 
London.
Die Hörigkeit der Frau. Texte zur 
Frauenemanzipation, Frankfurt/M. 
(englische Originalausgabe unter dem 
Titel „The Subjection of Women“, Lon­
don 1869).
Privacy. Studies in Social and Cultural 
History, Armonk, New York, London. 
Ethics, Oxford, reprint 1978.
A Reply to my Critics, in: P. A. Schilpp, 
The Philosophy of G. E. Moore, 535- 
627.
Is Goodness a Quality?“, in: Philosophi- 
cal Papers, London, 89-100.

209

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Moore, G. E. 1986

Moore, G. E. 1991

Moore, G. E. 1903

Murdoch, I. 1970
Nagel, Th. 1970

Nagel, Th. 1979

Nagel, Th. 1986
Nagel, Th. 1991

Nagl-Docekal, H./ 
Pauer-Studer, H.

1993

(Hrsg.) 
Neumann, J./ 1953
Morgenstern, O.
Nida-Rümelin, J. 1993

Nida-Rümelin, J. 1996
(Hrsg.)

Nielsen, K. 1971

Nowell-Smith, P. 1954
Nozick, R. 1974
Nunner- 1991
Winkler, G. (Hrsg.)

Nussbaum, M. 1993

The Early Essays, hrsg. von T. Regan, 
Philadelphia.
The Elements of Ethics, hrsg. von 
T. Regan, Philadelphia.
Principia Ethica, Cambridge, revidierte 
Ausgabe mit einem Vorwort zur zweiten 
Auflage und anderen Schriften 1993; dt.: 
übers, u. hrsg. v. B. Wisser, Stuttgart 
1970.
The Sovereignity of the Good, London.
The Possibility of Altruism, Princeton, 
New Jersey.
The Fragmentation of Value, in: Mortal 
Questions, Cambridge, 128-141; dt.: 
Verschiedenheit der Werte, in: Uber das 
Leben, die Seele und den Tod übers, v. 
K.-E. Prankel u. R. Stöcker, Königstein/ 
Ts. 1984, 146-161.
The View from Nowhere, New York.
Equality and Partiality, New York, Ox­
ford, (dt.: Paderborn 1994; frz.: Paris 
1994).
Jenseits der Geschlechtermoral. Bei­
träge zur feministischen Ethik, Frank- 
furt/M.
The Theory of Games and Economic 
Behaviour, Princeton, New Jersey.
Kritik des Konsequentialismus, Mün­
chen.
Angewandte Ethik. Die Bereichs­
ethiken und ihre theoretische Fundie­
rung, Stuttgart.
On Eliminating Metaphysics, in: ders.: 
Reason & Practice, New York etc., 393- 
405.
Ethics, New York.
Anarchy, State, and Utopia, New York.
Weibliche Moral. Die Kontroverse um 
eine geschlechtsspezifische Ethik, 
Frankfurt, New York.
Non-Relative Virtues: An Aristotelian 
Approach, in: M. Nussbaum/ A. Sen 
(Hrsg.): The Quality of Life, Oxford, 
242-269.

210

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Oakley,J. 1992

O’Neill, J. 1993

O’Neill, O. 1986
Oser, F./Althof, W. 1992

Ossowska, M. 1972

Parfit, D. 1984
Pauer-Studer, H. 1996

Piaget, J. 1974

Piaget, J. 1983

Piaget, J. 1995

Plato 1979

Platts, M. 1988

Platts, M. 1991

Popper, K. R. 1947

Prichard, H. A. 1968

Putnam, H. 1981
Rachels, J. 1989

Morality and the Emotions, London, 
New York.
Ecology, Policy, and Politics. Human 
Well-Being and the Natural World, Lon­
don.
Faces of Hunger, London.
Moralische Selbstbestimmung. Modelle 
der Entwicklung und Erziehung im 
Wertebereich, Stuttgart.
Gesellschaft und Moral. Die historische 
und soziale Bedingtheit sittlicher 
Grundhaltungen, Düsseldorf.
Reasons and Persons, Oxford.
Das Andere der Gerechtigkeit. Moral­
theorie im Kontext der Geschlechterdif- 
ferenz, Berlin.
Weisheit und Illusionen der Philoso­
phen, Frankfurt/M.
Das moralische Urteil beim Kinde, 
Stuttgart (EA 1932).
Intelligenz und Affektivität in der Ent­
wicklung des Kindes, Frankfurt/M.
Der Staat: Über das Gerechte, übers, u. 
erläutert v. O. Appelt, 10. Aufl., Ham- 
bürg.
Moral Reality, in: G. Sayre-McCord 
(Hrsg.): Essays on Moral Realism, Itha- 
ca, New York, 282-300.
Moral Realities. An Essay in Philosophi- 
cal Psychology, London.
The Open Society and Its Enemies, Lon­
don; dt.: Die offene Gesellschaft und ih­
re Feinde, Bern und München 2. Aufl. 
1970.
Does Moral Philosophy Rest on a Mis- 
take?, in: Moral Obligation, Oxford, 1- 
17; dt.: Beruht die Moralphilosophie auf 
einem Irrtum? in: G. Grewendorf/ 
G. Meggle (Hrsg.): Sprache und Ethik, 
Frankfurt/M. 1974, 61-80.
Reason, Truth and History, Cambridge. 
Morality, Parents, and Children, in: Per­
son to Person, hrsg. von George Graham 
and Hugh LaFollette, Philadelphia, 46- 
62.

211

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Railton, P.

Railton, P.

Railton, P.

Rawls, J.

Rawls, J.

Raz, J.
Richardson, H.

Rippe, K. P.

Rosenberger, S.

Ross, W. D.
Ross, W. D.
Rossi, A. S. (Hrsg.)

Sayre-McCord, G.

Schaber, P.

Schaber, P.

Scheffler, S. (Hrsg.)

Scheffler, S.
Scheier, M.

Schilp, P. A. (Hrsg.)

1984 Alienation, Consequentialism and 
Morality, in: Philosophy & Public Af­
fairs 13,2, 143-171.

1986 Moral Realism, in: Philosophical Review 
95, 163-207.

1989 Naturalism and Prescriptivity, in: Social 
Philosophy and Policy 7, 151-174.

1963 The Sense of Justice, in: The Philosophi­
cal Review 72, 281-305, dt. in: ders.: Ge­
rechtigkeit als Fairneß, hrsg. von 
O. Höffe, Freiburg, München 1977, 
125-164.

1971 A Theory of Justice, Cambridge/Mass.; 
dt.: Eine Theorie der Gerechtigkeit, 
Frankfurt/M. 1979.

1986 The Morality of Freedom, Oxford.
1994 Practical Reasoning about Final Ends,

Cambridge.
1993 Ethischer Relativismus. Seine Grenzen, 

seine Geltung, Paderborn, München, 
Wien, Zürich.

1996 Geschlechter, Gleichheiten, Differen­
zen, Wien.

1930 The Right and the Good, Oxford.
1939 Foundations of Ethics, Oxford.
1971 The Feminist Papers. From Adams to de

Beauvoir, Boston.
1989 Deception and Reasons to be Moral, in: 

American Philosophical Quarterly 26, 
113-122.

1994 Sind alle Werte vergleichbar? Kosten- 
Nutzen-Analyse und das Inkommen- 
surabilitätsproblem, in: Analyse & Kri­
tik 2, 153-165.

1995 Moralische Tatsachen, in: G. Meggle u. 
Ch. Fehige (Hrsg.): Zum moralischen 
Denken, Frankfurt/M., 313-334.

1988 Consequentialism and Its Critics, Ox­
ford.

1992 Human Morality, Oxford.
1980 Der Formalismus in der Ethik und die 

materiale Wertethik, Bern [ursprünglich 
1916, 3. Aufl. 1926].

1942 The Philosophy of G. E. Moore, Evan- 
ston, Chicago.

212

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schmitz, D. 1993

Schoeman, F. D. 1984
(Hrsg.)

Schoeman, F. D. 1992

Sen, A. 1988

Sidgwick, H. 1907

Singer, P. 1993
Singer, P. 1994
Sloterdijk, P./ 1993
Macho, T. H.

(Hrsg.)
Smart, J. J. C. 1973

Smart, R. N. 1958

Smith, M. 1987

Smith, M. 1994

Snare, F. 1991

Snare, F. 1992

Sohle, A.
Sommers-Hoff, C.

1986
1994

Spaemann, R. 1989

Spectator, H. 1993

Stegmüller, W. 1989

Steiner, H.
Steinvorth, U.

1994
1990

Reasons for Altruism, in: Social Philoso­
ph/ & Policy 1, 52-68.
Philosophical Dimensions of Privacy.
An Anthology, Cambridge.
Privacy and Social Freedom, Cam­
bridge.
Rights and Agency, in: S. Scheffler, 187— 
223.
The Methods of Ethics, 7. Aufl., Lon­
don.
Practical Ethics, 2. Aufl., Cambridge.
Praktische Ethik, Stuttgart.
Weltrevolution der Seele. Ein Lese- 
und Arbeitsbuch der Gnosis, 
Zürich.
An Outline of a System of Utilitarian 
Ethics, in: B. Williams/J. J. C. Smart: 
Utilitarianism: For and Against, Cam­
bridge, 1-74.
Negative Utilitarianism, in: Mind 67, 
542-543.
The Humean Theory of Motivation, in: 
Mind 96, 36-61.
The Moral Problem, Oxford & Cam- 
bridge/Mass.
Morals, Motivation and Convention. 
Hume’s Influential Doctrines, Cam­
bridge etc.
The Nature of Moral Thinking, London, 
New York.
Pornography, New Haven, London.
Who Stole Feminism. How Women 
Have Betrayed Women, New York, 
London.
Glück und Wohlwollen. Versuch über 
Ethik, Stuttgart.
Analytische und postanalytische Ethik. 
Untersuchungen zur Theorie morali­
scher Urteile, Freiburg, München.
Hauptströmungen der Gegenwartphilo­
sophie, Stuttgart.
An Essay on Rights, Oxford.
Klassische und moderne Ethik. Grund­
linien einer materialen Moraltheorie, 
Hamburg.

213

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stevenson, Ch.

Stevenson, Ch.

Stevenson, Ch.

Stevenson, Ch.

Stevenson, Ch.

Stevenson, Ch.

Stewart, R. M./ 
Thomas, L. L.

Stocker, M.
Stroll, A.

Sturgeon, N.

Sylvester, R. P.

Temkin, L.

The Monist 67, 3

Thomas, G.

Thomas, L.

Thomson, G.

1938 Persuasive Definitions, abgedruckt in
Stevenson 1963, 32-54.

1944 Ethics and Language, New Haven & 
London, (Neudruck New York, 1979).

1948 The Nature of Ethical Disagreement 
[1941 verfaßt], in: Stevenson 1963, 1-9.

1963 Facts and Values. Studies in Ethical Ana­
lysis, New Haven, (Neudruck Westport, 
Connecticut, 1975).

1974 Die emotive Bedeutung ethischer Aus­
drücke, in: Grewendorf/ Meggle 1974, 
116-139, (Erstveröffentlichung 1937).

1983 Value-Judgments: Their Implicit Gene- 
rality, in: Bowie, 13-37.

1991 Recent Work on Ethical Relativism,
in: American Philosophical Quarterly 
28, 2 (April) 85-100.

1990 Plural and Conflicting Values, Oxford.
1954 The Emotive Theory of Ethics, Berkeley, 

Los Angeles.
1986 What Difference Does It Make Whether 

Moral Realism Is True? in: N. Gillespie 
(Hrsg.): Moral Realism: Proceedings of 
the 1985 Spindel Conference, The 
Southern Journal of Philosophy, Suppl. 
24, 115-141.

1990 The Moral Philosophy of G. E. Moore, 
hrsg. von R. Perkins, Jr. u. R. W. Sleeper, 
Philadelphia.

1993 Harmful Goods, Harmless Bads, in: 
R. G. Frey/Ch. W. Morris (Hrsg.), Va- 
lue, Welfare, and Morality, Cambridge, 
290-324.

1984 Is Relativism Defensible? [mit Beiträgen 
von Quine, Brandt, Margolis, McCul- 
lagh, Weinert, Krausz, Devine, Phillips, 
Russell, Vallicella und Bradie], Lasalle.

1993 An Introduction to Ethics. Five Central 
Problems of Moral Judgement, London 
& Indianapolis/Cambridge.

1991 Morality and Psychological Develop­
ment, in: Peter Singer (Hrsg.): Compa- 
nion to Ethics, Oxford, Cambridge/ 
Mass., 464-475.

1987 Needs, London.

214

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomson, J. J. 1975

Toulmin, St. 1950

Toulmin, St. 1974

Tugendhat, E. 1984
Tugendhat, E. 1993
Tulloch, G. 1989
Urmson, J. O. 1968
VanDeVeer, D. 1986

Warnock, G. J. 1971
Weinreich- 1983
Haste, H./
Locke, D. (Hrsg.)
Wellmer, A. 1986

White, M. 1963

Wiggins, D. 1978

Wiggins, D. 1987

Wiggins, D. 1991

Williams, B. 1972

Williams, B. 1973

Williams B. 1981

Williams B. 1985

The Right To Privacy, in: Philosophy 
and Public Affairs 4, wieder abgedruckt 
in: Restitution, & Risk. Essays in Moral 
Theory, Cambridge/Mass., London.
An Examination of the Place of Reason 
in Ethics, Neuauflage mit neuem Vor­
wort Chicago, London 1986.
Der Gebrauch von Argumenten, Kron- 
berg/Ts.: (engl. O. The Use of Argu­
ments, Cambridge 1958,41974).
Probleme der Ethik, Stuttgart. 
Vorlesungen über Ethik. Frankfurt/M. 
Mill and Sexual Equality, Harvester. 
The Emotive Theory of Ethics, London. 
Paternalistic Intervention. The Moral 
Bounds on Benevolence, Princeton, 
New Jersey.
The Object of Morality, London.
Morality in the Making. Thought, 
Action, and the Social Context, 
Chichester etc.
Ethik und Dialog. Elemente des morali­
schen Urteils bei Kant und in der 
Diskursethik, Frankfurt/M.
Toward Reunion in Philosophy, New 
York.
Weakness of Will, Commensurability, 
and the Objects of Deliberation and De­
sire, in: Proceedings of the Aristotelian 
Society 79, 251-277.
Claim of Needs, in: Needs, Values, and 
Truth, Oxford, 1-57.
Categorical Requirements: Kant and 
Hume on the Idea of Duty, in: The Mo­
nist 74, 1,83-106.
Morality. An Introduction to Ethics, 
New York.
A Critique of Utilitarianism, in: B. Wil­
liams/]. J. C. Smart, Utilitarianism: For 
and Against, Cambridge, 75-155.
Internal and External Reasons, in: Moral 
Luck, Cambridge, 101-113.
Ethics and the Limits of Philosophy, 
London.

215

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Winkler, E./ 1993
Coombs, J. R. (Hrsg.)
Wolf,J.-Cl. 1983

Wolf,J.-Cl. 1993

Wolf,J.-CI. 1995

Wolf,J.-Cl. 1995a

Wolf, J.-CI. 1996

Wolf, J.-Cl. 1998

Wolf, U. 1984

Wong, D. 1985

Wong, D. 1991

Applied Ethics. A Reader, Oxford, 
Cambridge/ Mass.
Sprachanalyse und Ethik, Bern, Stutt­
gart-
Ethik ohne Gewißheiten? John Deweys 
Beitrag, in: Wolf: Utilitarismus, Pragma­
tismus und kollektive Verantwortung, 
Freiburg/Schweiz, 48-82.
Hare über Ontologie und Ethik, in: Zum 
moralischen Denken, hrsg. von Ch. 
Fehige, G. Meggle, Frankfurt/M., 335— 
353.
Freiheit - Analyse und Bewertung, 
Wien.
Ein Pluralismus von prima-facie Pflich­
ten als Alternative zu monistischen 
Theorien der Ethik, in: Zeitschrift für 
philosophische Forschung 50, 4, 601— 
610.
Willensmetaphysik und Tierethik, in: 
Schopenhauer-Jahrbuch, Frankfurt/M. 
Das Problem des moralischen Sollens, 
New York, Berlin.
Moral Relativity, Berkeley, Los Angeles, 
London.
Relativism, in: Peter Singer (Hrsg.): A 
Companion to Ethics, Oxford, Cam- 
bridge/Mass., 442-450.

216

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Personenregister

Alican, N. F. 88
Althoff, W. 80
Apel, K.-O. 58 £
Aristoteles 18, 20 £, 63, 88 f, 92, 100,

146, 169, 173 £, 178 f., 231
Arrington, R. L. 36
Attfield, R. 35
Ayer, A.J. 112, 114, 121, 130

Badwhar, N. K. 185
Baier, A. 155
Baier, K. 16, 127 £, 182
Bayertz, K. 84, 147
Beckermann, A. 18
Benn, S. I. 159
Benson, J. 44
Bentham, J. 46, 50, 90, 100, 174
Berlin, I. 191, 198
Birnbacher, D. 47, 148, 162, 169 £, 

174 ff.
Blackburn, S. 130, 132 £, 138
Brams, S. J. 183
Brandt, R. 47 f£, 77,175 f.
Braybrooke, D. 180
Brentano, F. 15, 88 ff.
Brink, D. 41, 108, 139 £, 141, 143
Butchvarov, P. 147

Canto-Sperber, M. 13
Carnap, R. 112
Chisholm, R. M. 91, 92, 94
Coombs, J. R. 148
Cooper, D. 71, 76
Cummiskey, D. 43

Dancy, J. 41, 108 £, 125, 142
Darwall, St. 122
Darwin, Ch. 67, 81
DeMarco, J. P. 148
Descartes 147

Dewey, J. 74, 123
Dillon, R. S. 129
Donagan, A. 52, 54
Dostojewski, F. M. 76
Dworkin, R. 61 £, 188

Edwards, P. 16, 118
Edwards, R. B. 174
Emler, N. 71
Engels, F. 43

Falk, W. D. 41,122
Feinberg, J. 149, 157
Fishkin, J. S. 20 £
Flanagan, O. 64, 77 £
Fletcher, G. P. 30
Foot, Ph. 64 £, 144, 186 £
Fox, R. M. 148
Frankena, W. K. 41, 108, 126
Freud, S. 67 £, 70, 73,175
Fried, C. 51 £, 54

Gaus, G. F. 159
Gauthier, D. 54 f£, 183 ff.
Gehlen, A. 31, 81
Gewirth, A. 77
Gibbard, A. 122, 130, 133
Gilligan, C. 77, 155
Ginet, C. 18
Godwin, W. 33
Goldman, A. I. 18
Goodpaster, K. E. 80
Griffin, J. 62, 175f£, 178, 180, 185
Guyau, J.-M. 83

Habermas, J. 58 £
Haller, R. 114
Hampshire, St. 25
Hare, R. M. 15 £, 47f£, 61, 77, 79,

217

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


109, 113, 119, 123ff, 136, 139ff,
179, 185f., 195

Harman, G. 22 f., 29, 77, 118, 144, 
186

Harsanyi, J. 47, 176, 179
Hart, H. L. A. 61, 157
Hartmann, N. 15, 91, 96 ff.
Heidegger, M. 82, 148
Herman, B. 43
Hildebrand, D. v. 96 ff.
Hill, Th. E.Jr. 172
Hobbes, Th. 154
Höffe, O. 178
Hoerster, N. 160, 165
Hohfeld, W. N. 61
Honderich, T. 81
Hospers, J. 68 f.
Hudson, W. P. 119
Hume, D. 16, 41, 75, 100, 117, 119,

122, 142 f, 182, 185
Hurka, T. 178
Hursthouse, R. 64
Husserl, E. 98 f.

Johnston, P. 112
Jonsen, A. R. 146
Jonas, H. 82
Jung, C. G. 70

Kagan, S. 174 f., 178
Kant, I. 14, 16, 38 ff., 51, 54, 69, 71,

75, 79, 88, 98, 110, 122 ff, 164, 188
Kleinig, J. 149
Kliemt, H. 184
Koestler, A. 83
Kohlberg, L. 1, 72, 74 ff.
Krämer, H. 60
Kripke, S. 139
Küng, G. 80
Kupperman,J. 14
Kutschera, F. von 130

Larmore, Ch. 191, 199
Leist, A. 147
Lemos, N. M. 96, 104,110
Lenk, H. 116
Locke, D. 79
Louden, R. B. 65

Lovibond, S. 130, 135 f.
Luce, R. D. 176, 183
Lukes, St. 193

Macho, T. H. 82
Maclntyre. A. 64, 119
Mackie, J. L. 23, 49, 61, 131 f, 144, 

175, 182 f., 186f.
McAlister, L. 88, 94
McConnell, T. 33
McDowell, J. 65, 130, 136 f, 142, 187
McGinn, C. 137
McNaughton, D. 108 ff., 130, 141 f., 

149
Mead, G. H. 79
Meggle, G. 18
Mele, A.R. 18
Mill, J. St. 46, 88, 100, 121, 150f., 

157, 174
Moore, G. E. 13, 15, 47, 88, 91, 

lOOff, 112, 117, 122, 139, 147, 
159, 181

Morgenstern, O. 183
Murdoch, I. 130

Nagel, Th. 30, 51 ff. 134 f., 142, 186, 
189, 197, 199f.

Nagl-Docekal, H. 155
Neumann, E. 70
Neumann, J. 183
Nida-Rümelin, J. 50, 148
Nielsen, K. 112
Nietzsche, F. 83
Nowell-Smith, P. 181
Nozick, R. 175
Nunner-Winkler, G. 155
Nussbaum, M. 63 f.

Oakley, J. 41
O’NeillJ. 177
O’Neill, O. 43, 155
Oser, F. 80
Ossowska, M. 37

Parfit, D. 176 ff., 183 f.
Pauer-Studer, H. 155
Pesso, A. 71
Piaget, J. 15, 72 ff., 80

218

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Plato 63, 89, 147,173,181 
Platts, M. 143 
Popper, K. 48
Prichard, H. A. 15, 100, 105, 107 £, 

180f.
Protagoras 92
Putnam, H. 139

Rachels, J. 33
Raiffa, H. 176,183
Railton, P. 103,122, 139, 177 
Rawls, J. 50f., 54ff., 59, 74,193 
Raz, J. 61,193
Richardson, H. 200 
Rippe, K.-P. 22 
Rosenberger, S. 152 
Ross, W. D. 15, 17, 93, 100f., 105ff., 

177, 189,196
Rossi, A. S. 150
Russell, B. 112

Sartre, J.-P. 148
Sayre-McCord, G. 185 
Schaber, P. 140, 192 f. 
Scheffler, S. 78,103, 186 
Scheier, M. 15, 81, 83, 91 f, 96 
Schmitz, D. 185 
Schoeman, F. D. 159 
Schopenhauer, A. 98, 169 
Schweitzer, A. 169 
Sen,A. 61
Sidgwick, H. 13, 46, 93, 99, 103, 109 
Singer, P. 115, 125 f, 147,165 
Slote, M. 186 
Sloterdijk, P. 82 
Smart, J. J. C. 48 f.
Smart, R. N. 48 
Smith, M. 41, 141 
Snare, F. 41, 119 
Soble, A. 157

Sommers, C. 155
Spaemann, R. 50
Spectator, H. 123
Spencer, H. 83,100
Spinoza, B. de 117
Stegmüller, W. 99
Steinvorth, U. 59
Stevenson, Ch. 30, 112f., 115 ff., 

118ff, 126, 129f.
Stocker, M. 194
Sturgeon, N. 138
S troll, A. 120
Sylvester, R. P. 101

Taylor, H. 150
Taylor, P. 169
Temkin, L. 175, 177
Thomas, G. 119
Thomas, L. 76
Thomas v. Aquin 96
Thomson, G. 180
Thomson, J. J. 158 f.
Toulmin, St. 6, 48, 127, 129, 146
Tugendhat, E. 51, 60, 80, 185
Tulloch, G. 151
Urmson, J. O. 48, 120
Van de Veer, D. 149

Warnock, G. J. 182
Wellmer, A. 60
White, M. 120
Wiggins, D. 41,180, 194
Williams, B. 50, 63, 78, 144, 175, 186
Winkler, E. 148
Wittgenstein, L. 112
Wolf, J.-C. 30, 82, 105,139,144,166
Wolf, U. 124, 185
Wollstonecraft, M. 150
Wong, D. 22, 29

219

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sachregister

Absolutismus 22, 28 
Abtreibung 116, 159 f., 164 
Amoralismus 110 
Anthropozentrismus 17, 162, 170 
Artenschutz 167

Biozentrismus 160, 168 f.

Deontologie 5, 51 ff.
Deskriptivismus 98, 123 
Determinismus 71 
-, biologischer 81 ff. 
-, psychologischer 68 ff. 
Directions of Fit 142 
Diskrimination 153 ff. 
Diskursethik 15, 58 ff.

Egoismus 103 f.
Eigeninteresse 54 ff., 59, 180, 182, 

184f.
Eigenwert 162, 171 f.
Emotivismus 16, 30, 117 ff., 127 
-, primitiver E. 91 
Ethicozentrismus 163 f.
Evolutionstheorie 84 
Externalismus 16, 141, 143 f.

feministische Ethik 16, 150 ff.
Feminismus 150 
-, humanistischer 150 
freier Wille 18, 69 f.

Gefangenendilemma 183
-, Zwei-Personen-Gefangenen- 

dilemma 184
-, Mehrere-Personen-Gefangenen- 

dilemma 184
Gerechtigkeitsprinzipien 55 f. 
Gesinnungsethik 43, 52, 173 
Gleichheitspostulat 16, 153 ff. 
Glück 39, 174, 194f.

Grundbedürfnisse 78, 180 f. 
gutes Leben 16f., 173 ff.

Hedonismus 89, 174, 177f. 
Holismus 17, 160,170f.

informierte Wünsche 176
Inklusivismus 90
Inkommensurabilität 98, 191 
inkommensurable Werte 191 ff. 
Intentionalität 90
Internalismus 16, 23, 41, 141 f.
Intuitionismus 90
-, ethischer I. 99, 101 f.
-, handlungsdeontologischer I. 93 
-, philosophischer I. 93, 99 
Irrtumstheorie 132

Kantianismus 14, 78, 148, 189 
Kasuistik 13,146 ff.
kategorischer Imperativ 52, 88, 98, 

188, 195 ff.
Klugheit 38, 40f., 63 
kognitive Psychologie 15, 72 ff. 
Kognitivismus 41, 113 f., 117 
Konsensprinzip 58 f.
Kontraktualismus 76, 78 
Koordinationsdilemma 184

Lebensrecht 166 f.
Letztbegründung 20, 58, 147
Logozentrismus 163, 167

materiale Wertethik 97 f.
Maximinregel 56
Metaethik 23, 112, 116, 124f.
-, Neutralität der 114 ff., 126 
Monismus
-, ethischer 106, 191 f., 194 ff., 200 
moralische Konflikte 75, 

194ff.,198f.

220

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


moralische Tatsachen 131 ff., 134 ff., 
139 ff., 144

Naturalismus 83, 139 ff. 
naturalistischer Fehlschluß lOOf.
Neopositivismus 15, 114 f. 
Nihilismus 22,118 
Nonkognitivismus 16, 130 ff. 
Nutzenmaximierung 48 f.

organische Einheit 104 
Overridingness 17, 126, 186

Partikularismus 96, 108 ff., 116, 189
Paternalismus 25, 149 
Pathozentrismus 17, 164 ff., 168 
Personalismus 163 f.
-, ethischer 99
Pflichtenkollisionen 106, 190 
Platonismus 92
Pluralismus
-, ethischer 24, 30, 105 ff., 189 ff.
Potentialitätsprinzip 159,164 
praktische Urteilskraft 199 
praktische Vernunft 42 
praktischer Syllogismus 123 
Prinzipienethik 39, 63, 189

Realismus
-, moralischer 16, 73,113,130, 134 ff.
-, psychologischer 78
Recht auf Privatsphäre 157 f. 
Rechteethik 60 ff.
Relativismus 14, 20 ff., 92
-, Begriffsrelativismus 23, 35 ff., 45 
-, Begründungsrelativismus 14, 23, 

27ff.
-, Kulturrelativismus 22 
-, normativ-ethischer 23 ff. 

sekundäre Qualitäten 136 ff.
Skeptizismus 22
Spieltheorie 183
Sprachanalyse 116 
subjektives Wohlbefinden 174ff. 
Subjektivismus 22, 92, 117 
Supervenienz 138 f.

Tierschutz 167
Tötungsverbot 24, 165 ff.
Toleranz 23 ff.
Tugenden 63 ff.
Tugendethik 15, 39, 63 ff., 148

Umweltethik 16 f., 160
universaler Präskriptivismus 16, 

123 ff.
Universalisierbarkeit 109, 124, 138
Universalisierungsgrundsatz 58 f.
Universalismus 116
Utilitarismus 15, 44, 50, 76, 78, 88, 

121,125, 148, 188f, 196
-, Aktutilitarismus 46, 47 f., 179
-, Glücksutilitarismus 47, 194
-, Ideal-code-Utilitarismus 49, 77
-, idealer 102 f.
-, negativer 46 ff.
-, Präferenzutilitarismus 15, 47, 77, 

79, 171 f., 195
-, Regelutilitarismus 15, 46, 47 f.

Verantwortungsethik 52
Vertragstheorie 15, 59, 148,188 
-, ideale 54, 57 
-, reale 54, 57

Wertkonflikte 198 ff.

Zwei-Ebenen-Modell 15, 46, 49, 179

221

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean-Claude Wolf
Verhütung oder Vergeltung?
Einführung in ethische Straftheorien
1992. 188 Seiten. Gebunden. Praktische Philosophie, Band 43.
ISBN 3-495-47726-8

Das Buch informiert über Problemstellungen und Lösungsansätze der 
moralischen Legitimation staatlichen Strafens, wie sie im anglo-amerika- 
nischen Sprachraum seit langem von Moral- und Rechtsphilosophen 
diskutiert werden. Die beiden wichtigsten theoretischen Ansätze, der 
Utilitarismus und die Vergeltungstheorien, werden in ihren verschiede­
nen Varianten ausführlich und kritisch geprüft.

Jean-Claude Wolf
John Stuart Mills „Utilitarismus“
Ein kritischer Kommentar
1992. 262 Seiten. Gebunden. Praktische Philosophie, Band 45.
ISBN 3-495-47736-5

John Stuart Mills moralphilosophische Hauptschrift „Utilitarianism“, 
ein klassischer Text zur normativen Ethik, wird hier zum erstenmal um­
fassend kommentiert. Wolf verknüpft die Erörterung philosophiehisto­
rischer Aspekte mit der Analyse von Sachfragen der gegenwärtigen Uti­
litarismus-Debatte. Er legt Mills gedankliche Hintergründe frei, 
gewichtet die Erwägungen, von denen Mill sich leiten ließ, und würdigt 
kritisch seine Argumente. Dabei wird auch die umfangreiche Mill-Lite­
ratur aufgearbeitet.

Verlag Karl Alber Freiburg / München

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Peter Schaber
Moralischer Realismus
1997. 408 Seiten. Gebunden. Praktische Philosophie, Band 52.
ISBN 3-495-47841-8

Dieses Buch entwickelt eine Theorie der Moral, die plausibel macht, daß 
es eine „moralische Wahrheit“ gibt. Ausgehend von der im angelsächsi­
schen Bereich geführten metaethischen Diskussion um den Erkenntnis­
status moralischer Urteile entfaltet Schaber eine eigene Version des mo­
ralischen Realismus als Theorie des moralisch Richtigen. Im ersten Teil 
des Buches geht es um die Gründe, welche für einen moralischen Realis­
mus sprechen, sowie um die Entwicklung und Verteidigung eines positi­
ven Begriffs „moralischer Tatsachen“. Nachdem in einem zweiten Teil 
mögliche Einwände gegen den moralischen Realismus geprüft und zu­
rückgewiesen wurden, legt der dritte Teil die Bedeutung des entwickel­
ten Konzepts des ethischen Realismus für eine substantielle Moraltheorie 
dar.

Philipp Balzer / Klaus Peter Rippe / 
Peter Schaber
Menschenwürde vs. Würde der Kreatur
Begriffsbestimmung, Gentechnik, 
Ethikkommissionen
1998. Ca. 96 Seiten. Gebunden. ISBN 3-495-47891-4

Die Würde der Kreatur aus philosophischer und ethischer Sicht: Wie ist 
dieser Begriff zu verstehen und welche moralischen Forderungen erge­
ben sich aus ihm? Welche Konsequenzen ergeben sich daraus für die 
rechtliche Regelung der genetischen Veränderung von Pflanzen und Tie­
ren? Die Autoren werfen aus Anlaß eines Zusatzes zur Schweizerischen 
Bundesverfassung neues Licht auf diese Fragen und untersuchen am 
Schluß unter Einbezug praktischer Erfahrungen die Rolle von Ethik­
kommissionen.

Verlag Karl Alber Freiburg / München

https://doi.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Vorwort
	Einleitung
	TEIL A
	I.  Relativismus und letzte Begründung (Wolf)
	1.  Verschiedene Typen von Relativismus
	A.  Normativ-ethischer Relativismus
	B.  Begründungsrelativismus
	C.  Konzeptueller Relativismus

	2.  Kants strenge Begründung

	II.  Normative Ethik (Schaber)
	1.  Spielarten des Utilitarismus im 20. Jahrhundert
	A.  Glücks- vs. Präferenzutilitarismus
	B.  Negativer Utilitarismus
	C.  Akt- und Regelutilitarismus
	D.  Hares Zwei-Ebenen-Modell
	E.  Einwände

	2.  Moderne Deontologie
	A.  Der Vorrang des Richtigen
	B.  Kritik

	3.  Vertragstheorien der Moral
	A.  Eigeninteresse und Moral
	B.  Rawls’ Schleier des Nichtwissens
	C.  Probleme

	4.  Diskursethik
	A.  Konsens- und Universalisierungsprinzip
	B.  Kritik

	5.  Rechteethik
	A.  Moralische Rechte
	B.  Schwierigkeiten einer Theorie moralischer Rechte

	6.  Tugendethik
	A.  Charakter und gutes Leben
	B.  Zwei Probleme


	III.  Anstöße aus den Wissenschaften (Wolf)
	1.  Psychoanalyse
	2.  Kognitive Psychologie
	3.  Biologische Evolutionslehre, Ethologie, Soziobiologie


	TEIL B
	IV.  Wertintuitionismus und Wertphänomenologie
	1.  Brentano, Scheier und Hartmann (Wolf)
	2.  Moore, Ross und Prichard (Schaber)
	A.  George Edward Moore
	a.  Naturalistischer Fehlschluß
	b.  Moralische Intuitionen
	c.  Der ideale Utilitarismus
	d.  Egoismus
	e.  Organische Einheiten

	B.  William David Ross und Harold Arthur Prichard
	a.  Ross’ethischer Pluralismus
	b.  H. A. Prichards Intuitionismus


	3.  Der ethische Partikularismus (Schaber)

	V.  Die metaethische Krise (Wolf)
	1.  Die neopositivistische Sinnkritik und die Neutralität der Metaethik
	2.  Der Emotivismus
	3.  Der universale Präskriptivismus
	4.  Gute Gründe

	VI.  Neuere Grundlagendiskussionen (Schaber)
	1.  Nonkognitivismus
	2.  Moralischer Realismus
	A.  Spielarten eines nicht-reduktiven Realismus
	B.  Naturalismus

	3.  Internalismus und Externalismus
	A.  Internalismus
	B.  Externalismus



	TEIL C
	VII.  Angewandte Ethik (Wolf)
	1.  Bindestrich-Ethiken
	2.  Feministische Ethik
	3.  Der Schutz der Privatsphäre
	4.  Die Abtreibungsdebatte
	5.  Positionen und Argumente der Umweltethik
	A.  Anthropozentrismus
	B.  Logozentrismus, Personalismus, Ethicozentrismus
	C.  Pathozentrismus
	D.  Biozentrismus
	E.  Holismus
	F.  Ästhetische Argumente


	VIII.  Ethik und Theorien des guten Lebens (Schaber)
	1.  Theorien des guten Lebens
	A.  Subj ektives Wohlbefinden
	B.  Wunschbefriedigung
	C.  Objektiv Gutes

	2.  Moralische Relevanz des guten Lebens
	3.  Wieso soll ich moralisch sein?
	4.  Das Gewicht moralischer Forderungen

	IX.  Schluß: Monismus versus Pluralismus (Schaber)
	1.  Inkommensurabilität moralischer Werte
	2.  Moralische Konflikte
	3.  Die Quellen der Moral
	4.  Die Lösung moralischer Konflikte


	Literaturverzeichnis
	Personenregister
	Sachregister

