Jean-Claude Wolf /
Peter Schaber

Analytische
Moralphilosophie

BAND 54 l s
ALBER PRAKTISCHE PHILOSOPHIE

‘am 17.01.2028, 14:30:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [/ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRAKTISCHE PHILOSOPHIE &

hitps://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. htps://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ IEm—=


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu diesem Buch:

Der Band erschlieBt die Probleme, Positionen und Begriffe der philo-
sophischen Ethik unseres Jahrhunderts. Als kompakt orientierender
Leitfaden richtet er sich an alle, die sich in kaum noch tliberschauba-
ren Diskussionen {iber Fragen der Metaethik, der normativen Ethik
und der angewandten Ethik zuverldssig informieren wollen. Dariiber
hinaus kommen Anregungen aus den empirischen Wissenschaften
zur Sprache sowie das Verhiltnis der philosophischen Ethik zu den
Theorien des guten Lebens.

This book elaborates on the problems, positions, and terms of philo-
sophical ethics in our century. As a compact survey it is suitable for all
those seeking a reliable orientation in questions of metaethics, nor-
mative ethics, and applied ethics. In addition proposals are included
from the empirical sciences regarding language and the relationship
of philosophical ethics to the Theory of the Good Life.

Die Autoren:

Jean-Claude Wolf, geb. 1953, Professor fiir Ethik und praktische Phi-
losophie an der Universitit Fribourg in der Schweiz. Verdffentlichun-
gen im Bereich der Ethik, Rechtsphilosophie und praktischen Philo-
sophie; bei Alber: ,Verhiitung oder Vergeltung? Einfiihrung in
ethische Straftheorien“ (1992) und ,Kommentar zu Mills Utilitaris-
mus” (1992).

Peter Schaber, geb. 1958, Assistenzprofessor fiir Philosophie unter
besonderer Beriicksichtigung der Ethik an der Universitat Zirich. Ver-
offentlichungen vor allem zur Ethik, Rechtsphilosophie und prakti-
schen Philosophie; bei Alber: ,Moralischer Realismus“ (1997) und
(zusammen mit Philipp Balzer und Klaus Peter Rippe:) ,Menschen-
wiirde versus Wiirde der Kreatur” (1998).

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean-Claude Wolf / Peter Schaber
Analytische Moralphilosophie

hitps://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. htps://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ IEm—=


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alber-Reihe
Praktische Philosophie

Unter Mitarbeit von

Jan P. Beckmann, Dieter Birnbacher,
Heiner Hastedt, Ekkehard Martens,
Oswald Schwemmer, Ludwig Siep
und Jean-Claude Wolf

herausgegeben von
Gunther Bien, Karl-Heinz Nusser
und Annemarie Pieper

Band 54

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean-Claude Wolf/
Peter Schaber

Analytische
Moralphilosophie

Verlag Karl Alber Freiburg / Miinchen


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Deutsche Bibliothek — CIP-Einheitsaufnahme

Wolf, Jean-Claude :

Analytische Moralphilosophie /

Jean-Claude Wolf ; Peter Schaber.

— Freiburg (Breisgau) ; Miinchen :

Alber, 1998
(Alber-Reihe praktische Philosophie ; Bd. 54)
ISBN 3-495-47497-8

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier (sdurefrei)
Printed on acid-free paper

Alle Rechte vorbehalten - Printed in Germany

© Verlag Karl Alber GmbH Freiburg/Miinchen 1998
Einbandgestaltung: Eberle & Kaiser, Freiburg
Einband gesetzt in der Rotis SemiSerif von Otl Aicher
Satz: SatzWeise, Trier

Druck und Bindung: Difo-Druck, Bamberg 1998
ISBN 3-495-47497-8

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhalt

Vorwort 11

Einleitung 13

TEIL A

I. Relativismus und letzte Begriindung (Wolf) 20

1. Verschiedene Typen von Relativismus 20
A. Normativ-ethischer Relativismus 24
B. Begriindungsrelativismus 27
C. Konzeptueller Relativismus 35

2. Kants strenge Begriindung 38

II. Normative Ethik (Schaber) 46

1. Spielarten des Utilitarismus im
20. Jahrhundert 46
A. Glicks- vs. Priferenzutilitarismus 47
B. Negativer Utilitarismus 48
C. Akt- und Regelutilitarismus 48
D.Hares Zwei-Ebenen-Modell 49
E. Einwiande 50

2. Moderne Deontologie 51
A.Der Vorrang des Richtigen 51
B. Kritik 52

3. Vertragstheorien der Moral 54
A. Eigeninteresse und Moral 54
B. Rawls’ Schleier des Nichtwissens 55
C.Probleme 57

4. Diskursethik 58
A.Konsens- und Universalisierungsprinzip 58
B. Kritik 60

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Rechteethik 60
A.Moralische Rechte 60
B. Schwierigkeiten einer Theorie moralischer
Rechte 62
6. Tugendethik 63
A. Charakter und gutes Leben 63
B. Zwei Probleme 65

I11. AnstofSe aus den Wissenschaften (Wolf) 67

1. Psychoanalyse 67

2. Kognitive Psychologie 72

3. Biologische Evolutionslehre, Ethologie,
Soziobiologie 80

TEIL B

IV. Wertintuitionismus und Wertphinomenologie 88

1. Brentano, Scheler und Hartmann (Wolf) 88
2. Moore, Ross und Prichard (Schaber) 100
A. George Edward Moore 100
a. Naturalistischer Fehlschluff 100
b. Moralische Intuitionen 101
c. Der ideale Utilitarismus 102
d. Egoismus 103
e. Organische Einheiten 104
B. William David Ross und
Harold Arthur Prichard 104
a. Ross’ ethischer Pluralismus 104
b. H. A. Prichards Intuitionismus 107
3. Der ethische Partikularismus (Schaber) 108

V. Die metaethische Krise (Wolf) 112

1. Die neopositivistische Sinnkritik und die Neutralitit der
Metaethik 114

2. Der Emotivismus 117

3. Der universale Priskriptivismus 123

4. Gute Grinde 127

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI

Neuere Grundlagendiskussionen
(Schaber) 130

1. Nonkognitivismus 131
2. Moralischer Realismus 134

A. Spielarten eines nicht-reduktiven Realismus

B. Naturalismus 139

3. Internalismus und Externalismus 141
A.Internalismus 141
B. Externalismus 143

TEIL C

VII.

VIII

Angewandte Ethik (Wolf) 146

1. Bindestrich-Ethiken 149
Feministische Ethik 150

Der Schutz der Privatsphire 156
Die Abtreibungsdebatte 159

R

A. Anthropozentrismus 162

B. Logozentrismus, Personalismus,
Ethicozentrismus 163

C.Pathozentrismus 164

D.Biozentrismus 168

E. Holismus 169

F. Asthetische Argumente 171

Ethik und Theorien des guten Lebens
(Schaber) 173

1. Theorien des guten Lebens 174
A.Subjektives Wohlbefinden 174
B. Wunschbefriedigung 176
C. Objektiv Gutes 177
2. Moralische Relevanz des guten Lebens
3. Wieso soll ich moralisch sein? 180
4. Das Gewicht moralischer Forderungen

Positionen und Argumente der Umweltethik

179

185

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—

134

160


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IX. Schiuf: Monismus versus Pluralismus
(Schaber) 188

1. Inkommensurabilitit moralischer Werte 191

2. Moralische Konflikte 194

3. Die Quellen der Moral 196

4. Die Losung moralischer Konflikte 198
Literaturverzeichnis 201

Personenregister 217

Sachregister 220

10

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

Viele haben zur Entstehung dieses Bandes beigetragen, die hier
nicht alle genannt werden konnen. Jedes Kapitel wurde vom Mit-
autor gegengelesen und z.T. nach dessen Empfehlungen griind-
lich iberarbeitet. Es handelt sich demnach um ein Gemeinschafts-
werk, obwohl der jeweils unterzeichnende Autor fiir seinen Text
verantwortlich ist. Einzelne Kapitel wurden von Anna Kusser
und Klaus Peter Rippe kritisch kommentiert. Thnen mochten die
Verfasser besonders herzlich danken. Edith Zickert hat die For-
matierung und Korrektur der Bibliographie tibernommen. Dan-
kend sei auch der Schweizerische Nationalfonds erwihnt, der das
Projekt zum ethischen Pluralismus unterstiitzt, aus dem der
Schluff von Schaber stammt. Ohne das Entgegenkommen und
Engagement des Verlegers, Dr. F. Redecker, hitte sich das Er-
scheinen des Bandes noch weiter verzogert. Die Lektorin,
Angelika Kuhlmann M. A, hat unzihlige Fehler eliminiert und
auch mit inhaltlichen Kommentaren weitergeholfen. Dank ge-
biihrt schliefflich Frau Kollegin Elisabeth Stroker und Herrn Kol-
legen Wolfgang Wieland fiir Anregung und Kritik.

11

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783495993934

m 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - T


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Die englischsprachige Ethikdiskussion hat fir die Verfasser dieses
Bandes Vorbildcharakter. Dies bat einen einfachen Grund: Der
analytische Stil hat sich im Bereich der praktischen Philosophie
besonders bewihrt. Dieser Stil, wie er seit Sidgwick und Moore
gepflegt und immer mehr verfeinert wird, zeichnet sich aus durch
klare Formulierung von Thesen und durchsichtige Darstellung
von Argumenten. Daher ergibt sich, trotz erheblicher inhaltlicher
Meinungsdifferenzen, eine gewisse Einheitlichkeit der Standards.
Den analytischen Stil haben sich die Verfasser zum Vorbild gen-
ommen,; er verpflichtet auf keine Doktrin und schliefit auch nicht
die Erorterung von Stromungen aus, die diesen Stil selber weder
pflegen noch schitzen. Es ist nicht eine ,,unité de doctrine®, son-
dern eine gewisse Einheitlichkeit der Prisentation und Organisa-
tion von Problemen, welche die analytische Ethik charakterisiert
(vgl. Canto-Sperber 1994, VIII).

Sorge um Durchsichtigkeit der Argumentation und praktisches
Engagement miissen sich in der praktischen Philosophie keines-
wegs ausschlieflen, wie etwa die Vertreter des sog. ,analytischen
Marxismus“ vor Augen fithren. Vielmehr ist eine Balance denk-
bar, in der keines auf Kosten des anderen betrieben wird. Weder
»Flucht ins Engagement“ noch ,Flucht in den Elfenbeinturm*
sind zwingende Optionen. Was fiir eine Kombination von Theo-
rie und Praxis spricht, ist u.a. die Wechselwirkung zwischen
relativ abstrakten Problemstellungen und Anwendungen. Die an-
gewandten Ethiken (oder Bindestrichethiken) wie z.B. Technik-
philosophie, Medizinethik etc. (vgl. Kap. VII) sind keineswegs
blof theorielose Kasuistik, sondern, professionell entwickelt,
Formen der Weiterfithrung von Theorien. Man konnte von der
Fortsetzung der Begriindung einer Theorie durch ihre Anwen-
dung sprechen. Schwierigkeiten bei der Anwendung werfen Licht
oder Schatten zurtick auf Strukturen und Grenzen allgemeiner
Theorien und Methoden.

Das gegenwirtige Interesse an der Ethik 1aflt sich auf ein Be-

13

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dirfnis zuriickfiihren, neuere soziale und politische Probleme mit
Hilfe der Ethik zu l6sen. Scharfe Grenzen zwischen Ethik auf der
einen Seite, Sozialphilosophie und Politik auf der anderen Seite
bestehen in der Tat nicht. Disziplineneinteilungen sind didaktisch
niitzlich, aber provisorisch. Damit bleiben uns aber auch einseiti-
ge Beschrinkungen auf private oder innerliche Gewissensfragen
erspart. So kann etwa eine Charakterethik, die scheinbar die In-
dividualethik betont, zum Uberschneidungsbereich von Psycho-
logie, Padagogik, Ethik und Politik werden, indem sie sich kon-
sequent gegen die verbreitete ,snapshot view of ethical decision”
(Kupperman 1991, V) richtet. Moralische Fragen bewegen sich
nicht in einem soziokulturellen Vakuum und lassen sich nicht
sub specie aeternitatis beantworten. ,,Geschichte” und ,,Kontext“
sind Stichworter, welche hermeneutische und traditionelle Philo-
sophie in ihren jingsten Entwicklungen verbinden. Der analyti-
sche Stil ist somit weder auf banale Beispiele noch auf ahistorische
Begriffsanalyse verpflichtet.

Mit dem analytischen Stil wird der Anspruch erhoben, Ethik so
wissenschaftlich wie moglich zu behandeln. Eine Angleichung
philosophischer Textsorten an literarische ist nicht erwiinscht.
Unter ,wissenschaftlich® soll hier allerdings nur ein Denkstil ver-
standen werden, der eine maximale Exponiertheit fiir intersubjek-
tive Kontrolle aller Thesen und Argumente anstrebt. Aus dieser
Wissenschaftlichkeit leitet sich auch ein sog. ethisches Experten-
wissen ab. Moralische Experten sind nicht vereinzelte Seher und
Propheten, welche den Weg, der sie zu ihren Schluffolgerungen
gefuhrt hat, nicht verstindlich mitteilen konnen. Moralische Er-
kenntnis, falls es sie gibt, besteht nicht in einem privilegierten
Zugang zu hoheren Welten, sondern sie ist die Frucht des ratio-
nalen Dialogs.

Teil A kreist um die Frage der normativen Ethik. Im ersten
Kapitel werden verschiedene Formen des Relativismus unter-
schieden und auf ihre Stichhaltigkeit hin berpriift. Einige For-
men des Relativismus sind keineswegs verderblich fiir das Projekt
einer rationalen Ethikbegriindung; andere Formen betreffen
dagegen direkt die Moglichkeiten der rationalen Begriindung.
Als Kontrastprogramm zum sog. Begriindungsrelativismus wird
die Begrindung im Geiste Kants (,,ethischer Kantianismus®) dar-
gestellt.

Das zweite Kapitel widmet sich den verschiedenen normativen

14

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ethiken und beginnt mit einer Darstellung des Utilitarismus in
seinen verschiedenen Spielarten. Der Utilitarismus ist auch in
der Gestalt des Regelutilitarismus oder von Hares Zweistufenmo-
dell eine Theorie, welche durch permanente Revisionen den zahl-
reichen Einwinden ihrer Gegner zu entschliipfen versucht. Die
klarste Gegenposition zum Utilitarismus ist die moderne De-
ontologie, welche den Vorrang des Richtigen vor dem Guten be-
hauptet. Auch die meisten Vertragstheorien der Moral verstehen
sich als Alternative zum Utilitarismus, treten aber wiederum in
zahlreichen Varianten auf: Sie basieren entweder direkt auf dem
Eigeninteresse, oder sie operieren mit idealisierten Vertragssitua-
tionen wie dem bekannten Schleier des Nichtwissens. Die Dis-
kursethik erfreut sich im deutschen Sprachraum eines hohen
Ansehens. Als weitere Spielarten normativer Ethik werden die in
moralischen Rechten begriindeten Theorien und die Tugendethik
betrachtet.

Im dritten Kapitel werden Anstofle aus den Wissenschaften un-
tersucht. Die Psychoanalyse hat viel dazu beigetragen, idealisti-
schen Freiheitsannahmen der traditionellen Ethik zu mifitrauen.
Gleichzeitig hat sie zur Transformation der Ethik im Lichte neuer
Therapieformen gefiihrt. Der eindriicklichste Beitrag zur Moral-
theorie stammt aus der kognitiven Psychologie. Die Theorien von
Piaget und Kohlberg enthalten zumindest das Versprechen,
Strukturen moralischer Argumente und Modelle des moralischen
Fortschritts mit empirischen Forschungen zu korrelieren. Die
Wissenschaften des Lebens bilden einen weiteren Beriihrungs-
punkt zwischen Ethik und den Errungenschaften und Lasten der
Evolution.

Metaethik ist Thema des Teils B. Das vierte Kapitel beginnt mit
einer historischen Beleuchtung metaethischer Themen und ist in-
tuitionistischen Ethiken des 20.]Jahrhunderts gewidmet. Den
Auftakt machen im deutschen Sprachraum die Ansitze von Bren-
tano und die systematischen Entwiirfe von Scheler und Hart-
mann, im englischsprachigen Raum die Theorien von Moore,
Ross und Prichard.

Im finften Kapitel wird die metaethische Krise behandelt, die
u.a. eine Reaktion auf tiberzogene Erkenntnisanspriiche in den
intuitionistischen Schulen war. Ausgelost wurde sie durch die
Anforderungen des Neopositivismus an wahrheitsfahige Aussa-
gen (das sog. Sinnkriterium). Doch die wesentlichen Thesen des

15

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Emotivismus lassen sich auch unabhingig von den problemati-
schen Anforderungen des Neopositivismus an kognitiv sinnvolle
Sitze vertreten. Der Emotivismus hat bis heute nichts von seiner
Anziehungskraft verloren, doch manche Theorien wie etwa Ha-
res universaler Praskriptivismus und die von Toulmin, Edwards
und Baier entwickelten Theorien giiltiger moralischer Griinde
wurden als Vorschlige zur Verbesserung oder Uberwindung des
Emotivismus verstanden.

Das sechste Kapitel geht auf die jiingste metaethische Wende
zum moralischen Realismus ein, der neueren Varianten des Non-
kognitivismus entgegengestellt wird. Im Anschluff daran wird der
Antagonismus von Internalismus und Externalismus in der Ethik
diskutiert. Hier geht es um die Frage, ob moralische Uberzeu-
gungen notwendigerweise gute Handlungsgriinde sind und ob
ste zugleich auch Motive sind. Es gibt keine kanonische Defini-
tion des Internalismus, doch historisch wird er mit gewissen
Vertretern des Britischen Moralismus und insbesondere mit Kant
in Zusammenhang gebracht. Die Probleme sind verquickt mit der
Diskussion um das sog. Humesche Modell von Handlungser-
klarungen, dessen Quintessenz lautet: Ohne Wiinsche keine Mo-
tive.

Teil C thematisiert praktische Fragen sowie des guten Lebens.
Im siebten Kapitel werden ausgewihlte Probleme der angewand-
ten Ethik vorgestellt. Die Konjunktur von Bindestrichethiken
verursacht einige Unsicherheit dariiber, ob es sich dabei um zahl-
reiche und neue Sonderethiken handelt oder um die Anwendung
derselben Prinzipien in verschiedenen Kontexten. Besonders um-
stritten ist das etwa im Zusammenhang mit Umweltethik und
feministischer Ethik. Die feministische Ethik kann im Zusam-
menhang mit Ausweitungen des Gleichheitspostulats gesehen
werden. Hiufig wird jedoch behauptet, es gebe einen Konflikt
zwischen Gleichheitsprinzip und differenzierender Betrachtung.
Der Abschnitt iber feministische Ethik hitte mit guten Griinden
auch im Kapitel iiber normative Ethik integriert werden kénnen.
Allerdings hitte sich auch an jener Stelle die Frage ergeben, ob
feministische Ethik eine inhaltliche Alternative zum bereits ge-
nannten Spektrum normativ-ethischer Positionen darstellt oder
ob sie nicht ein neues Anwendungsfeld alter, bereits bekannter
Positionen ist. Der Schutz der Privatsphire bildet ein weiteres
Problemfeld, in dem sich Ethik, Politik und Sozialwissenschaften

16

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kreuzen. Die Umweltethik wird in der geldufigen Aufficherung
von Positionen zwischen Anthropozentrismus und Holismus
dargestellt, wobei in der Darlegung eines egalitiren Pathozentris-
mus, der das Verbot der Totung aller empfindungsfiahigen Wesen
direkt begriindet, neue Akzente gesetzt werden.

Im achten Kapitel werden diverse Theorien des guten Lebens
erortert. Sie legen fest, was fiir eine Person gut ist. Unterschieden
werden hedonistische Theorien, Theorien der Wunscherfillung
und sog. objektive Theorien, denen gemif} das fiir eine Person
Gute (ihre prudentiellen Werte) unabhingig von thren Wiinschen
oder Empfindungen ist. Das Verhiltnis von Moral und pruden-
tiellen Werten lifit sich von zwei Seiten beleuchten: Zum einen
kann man sich fragen, ob es fiir eine Person auch wirklich gut
und forderlich ist, moralisch zu sein; zum anderen stellt sich die
Frage, ob man die Moral nicht in der Forderung des auflermora-
lischen Guten begriinden kann. Falls man nicht Anhinger einer
harmonistischen Auffassung ist, wonach sich das Gute fur das
Individuum immer mit dem Allgemeinwohl oder den Forderun-
gen der Moral deckt, so stellt sich unweigerlich die Frage, wo im
Konfliktfall die Prioritit liegt. Der sog. overridingness-These,
wonach Moral im Konflikt mit anderen Wiinschen oder Projek-
ten automatisch dominiere, werden verschiedene Einwinde ent-
gegengestellt.

Der Schlufl bietet Einblick in einen der grofiten Temperaments-
unterschiede unter Moralphilosophen: den zwischen Monisten
und Pluralisten. Dieser Streit ist geeignet, die Frage, wieviel wir
von einer Moraltheorie erwarten diirfen, in neuem Lichte erschei-
nen zu lassen. Diese Thematik 1aflt alte Fragen aufflammen, die
bereits William Ross 7930 gestellt hat, nimlich ob wir tatsichlich
eine einfache theoretische Struktur wollen, auch wenn sie mit
dem Preis verbunden ist, die Komplexitit moralischer Phinome-
ne zu unterschlagen.

Leider konnten zahlreiche interessante Themen und Autoren
in dieser knappen Darstellung nicht behandelt werden. So ist etwa
die Unterscheidung von Pflichten und Idealen oder opera super-
erogationis nicht zur Sprache gekommen; die zahlreichen Beitra-
ge zur Theorie der Gerechtigkeit kommen zu kurz; die Fragen
nach der Moglichkeit von moralischen Verbindlichkeiten gegen
die eigene Person oder von selbstbeziiglichen Pflichten werden
nicht untersucht. Manche Autoren und Strémungen bleiben un-

17

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

erwahnt, nicht aus Geringschitzung, sondern aus der gebotenen
Knappheit der gewihlten Systematik.

Auf eine Unterlassung soll hier noch hingewiesen werden: Be-
reits in der Ethik des Aristoteles spielt die Analyse der mensch-
lichen Handlung eine prominente Rolle. In den letzten Jahrzehn-
ten hat sich eine reich verzweigte Handlungstheorie entwickelt
(vgl. Goldman 1970; Meggle 1977; Beckermann 1977; Ginet
1990; Mele 1997). Die sprachanalytische Handlungstheorie the-
matisiert das Problem, daff uns Handlungen unter zahlreichen
Beschreibungen zuginglich sind, ob und wie sich Handlungen
ontologisch charakterisieren und identifizieren lassen, ob und
wie Unterscheidungen zwischen Handlungen und ihren Folgen,
Handlungen und Unterlassungen, beabsichtigten und unbeab-
sichtigten Wirkungen, Handlungsursachen und Handlungsgriin-
den zu ziehen sind und ob sich die Annahme eines freien Willens
und von kausalen Handlungserklirungen vereinbaren lassen.
Diesen Fragen wird in diesem Band nicht systematisch nachge-
gangen. Thre Bedeutung fiir die praktische Ethik ist bis heute Ge-
genstand von Kontroversen. Die moralische Signifikanz hand-
lungstheoretischer Unterscheidungen spiegelt auch eine gewisse
innere Zerrissenheit zwischen geldufigen und iiberlieferten Nor-
mierungen (dafl etwa Unterlassungen weniger schlimm seien als
Handlungen mit vergleichbaren Folgen) und moralischen Theo-
rien, fur die die Unterscheidung zwischen Handlung und Un-
terlassung und beabsichtigten und unbeabsichtigten Wirkungen
keine selbstindige moralische Bedeutung haben. Einen guten
Uberblick iiber diese Debatten und interessante Losungsvor-
schlige bietet Birnbacher 7995.

18

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TEIL A

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 1.

13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ IEm.


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I Relativismus und letzte Begriindung (Wolf)

1. Verschiedene Typen von Relativismus

Es ist nicht selbstverstindlich, die Ethik mit einer Darstellung des
Relativismus zu beginnen. Wire es nicht naheliegender, zuvor das
Problem der Begriindung zu behandeln? Wie wir noch sehen wer-
den, gibt es eine Variante des Relativismus, welche die Moglich-
keit von Begriindung in der Ethik in Frage stellt. Ist der Relativis-
mus nicht eine Reaktion auf Begriindungsversuche und damit -
methodisch betrachtet — etwas Sekundires? Leider gibt es in der
Ethik keine einheitliche Auffassung dariiber, was Begriindung ist
oder leisten soll. Ebensowenig gibt es eine einzige verbindliche
Auffassung von Relativismus. Insofern ist es didaktisch gesehen
unwichtig, ob man mit dem Thema Begriindung oder dem Thema
Relativismus beginnt. Da relativistische Haltungen gegeniiber der
Moral insbesondere im akademischen Milieu sehr verbreitet sind
(vgl. Fishkin 1984), gibt es sogar gute Griinde, mit einer Analyse
des Relativismus zu beginnen. Uberdies verweisen Begriindung
und Relativismus gegenseitig aufeinander: Eine besonders strenge
Begriindung kann als Sieg tiber einen besonders gefihrlichen Re-
lativismus verstanden werden. Dies scheint auf den ersten Blick
fur die Verteidigung moglichst hoher Standards der Begriindung
in der Ethik zu sprechen. Eine sog. starke Letztbegriindung der
Ethik in einem selbstevidenten Grundprinzip, aus dem sich alle
Einzelurteile logisch ableiten lassen, kann als definitiver Triumph
tber den Relativismus verstanden werden.

Der Relativismus kann aber auch als Schatten des Projekts einer
strengen philosophischen Begriindung betrachtet werden. So ge-
sehen gibt es einen engen Zusammenhang zwischen dem Ver-
standnis von Relativismus und der Konzeption von Begriindung.
Je hoher die Anforderungen an Begriindung sind, um so bedroh-
licher mag die Gefahr des Relativismus erscheinen. Der Ethik
geht es nicht nur um eine Perfektionierung der theoretischen Dar-
stellung, sondern um das menschliche Handeln. Bereits Aristote-

20

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

les hat zu Beginn seiner Nikomachischen Ethik vor unsachgemi-
fen Forderungen nach Prizision gewarnt. Insofern scheint es so-
gar Griinde dafiir zu geben, Begriindungsanspriiche in der Ethik
zu begrenzen. Eine moderate Begriindung in der Ethik konnte
z.B. darin bestehen, sich mit revidierbaren Prinzipien der Moral
zu begniigen und deren Bestitigung weniger in letzten selbstevi-
denten Axiomen als vielmehr im kohirenten Gefiige unserer
ubrigen Einstellungen und Meinungen zu suchen.

So schwierig es ist, positiv festzulegen, was eine giiltige mora-
lische Begriindung ist, so leicht scheint es zu sein, negativ festzu-
setzen, was nicht als giiltige moralische Begriindung gelten kann.
Begriindungen von der Form ,X ist richtig, weil ich es glaube’,
,weil ich es fithle‘, ,weil ich es sage® oder ,weil es mein Vater sagt
scheiden sofort aus. Gefithle sind zwar aus dem praktischen Le-
ben gar nicht wegzudenken, doch Menschen, die immer nur emo-
tional reagieren, verweigern sich einer intersubjektiv nachvoll-
ziehbaren Kritik oder Selbstkritik. Bekenntnisse oder Verweise
auf Autorititen geniigen weder in den Wissenschaften noch in
der Ethik. Ja selbst die Begriindung ,weil es die Mehrheit so sieht
ist suspekt, denn Wille oder Meinung der Mehrheit ist keine si-
chere Garantie fiir Wahrheit. Moralische Fragen lassen sich nicht
mit Methoden der Statistik beantworten, und es stellt sich die
Frage, ob sich Ethik iberhaupt auf irgendwelche bekannten wis-
senschaftlichen Verfahren stiitzen kann.

Die von Fishkin empirisch erforschte Neigung zum Relativis-
mus unter den Gebildeten rithrt unter anderem daher, dafl man
aus Skepsis an der Brauchbarkeit wissenschaftlicher Methoden
fir die Ethik den Relativismus oder Subjektivismus fiir unver-
meidlich hilt. Auch wenn sich der Relativismus vielleicht nicht
definitiv widerlegen 1afit, so werden die folgenden Unterschei-
dungen doch so viel zeigen, dafl der Relativismus keine unaus-
weichliche Option ist. Philosophische Ethik ist von der Hoffnung
getragen, dafl es bessere Antworten als die im vorherigen Ab-
schnitt genannten gibt. Solche Antworten sollten giiltige Griinde
enthalten, sie sollten rational sein. Leider ist auch der Begriff ,ra-
tional® dhnlich umstritten wie jener der Begriindung. Der Hin-
weis mag vorerst geniigen, dafl der Ausdruck ,rational‘ (oder ,ver-
niinftig®) hiufig in einem weiteren Sinne verwendet wird, der
nicht nur das erprobte Instrumentarium der Wissenschaften um-
faflt, sondern auch weise oder kluge Lebensentscheidungen. Ant-

21

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

worten auf Fragen der Ethik, die sich auf keine standardisierten
wissenschaftlichen Verfahren stiitzen, sind nicht notwendiger-
weise willkiirlich. Ob es tatsichlich bessere Antworten gibt, ist
jedoch zunichst eine offene Frage.

Die Furcht vor dem ethischen Relativismus befliigelt die Suche
nach einer soliden Begriindung. Doch was ist unter ,Relativismus*
tberhaupt zu verstehen? Leider gibt es keinen einheitlichen
Sprachgebrauch und keine einfache Methode zur Abgrenzung
von ethischem und nicht-ethischem Relativismus. In der Fachli-
teratur werden viele weitere Arten und Unterarten unterschieden
(vgl. Rippe 1993, 209-222). Gewohnlich wird der sog. Kulturre-
lativismus vom ethischen Relativismus unterschieden. Auf eine
eingehende Erorterung des Kulturrelativismus konnen wir ver-
zichten, weil der Begriff zu vieldeutig verwendet wird. Vielmehr
beschrinken wir uns auf die Abgrenzung von einem deskriptiven
Relativismus, der Divergenzen konstatiert; ihre Bewertung bleibt
jedoch offen. Nicht alle ,disagreements® sind tiefer begriindet
oder gar rational unauflosbar. Trotz mancher Unklarheiten ist
die Diskussion des Kulturrelativismus in der Ethnologie ein
wichtiger Ausloser fiir Formulierungen des ethischen Relativis-
mus gewesen.

Verstoflt der ethische Relativismus nicht gegen den Satz des
Widerspruchs, wenn er etwa dieselbe Handlung als richtig und
als falsch beurteilt? Neuere Arbeiten (Harman 1975, Wong 1985)
versuchen darzulegen, inwiefern sich einige Spielarten des Relati-
vismus nicht mit simplen Einwinden als widerspriichlich oder
selbstaufhebend aus der Welt schaffen lassen. Sie lassen sich nicht
als unreife oder blasierte Vorurteile disqualifizieren. Der Relati-
vismus in der Ethik wird neuerdings wieder ernst genommen.
Doch seiner systematischen Behandlung stellen sich folgende
Hindernisse in den Weg:

1) Es gibt keine einheitliche, verbindliche oder auch nur domi-
nierende Terminologie;

2) allen Versuchen zum Trotz, ,Relativismus‘ von ,Subjektivis-
mus’, ,Skeptizismus‘ und ,Nihilismus‘ zu unterscheiden, werden
diese Ausdriicke immer wieder austauschbar verwendet;

3) auch die Oppositionsbegriffe von ,Relativismus‘ schillern -
so kann etwa ,Absolutismus’ stehen fiir die Annahme von mora-
lischen Regeln ohne Ausnahmen, fiir die Annahme von objekti-
ven Werten, moralischen Fakten oder Wahrheiten oder fiir die

22

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Annahme unbezweifelbarer, unkorrigierbarer oder gar unfehlba-
rer Gewiflheiten.

4) Moderne Verteidiger einer Variante von Relativismus in der
Ethik kombinieren verschiedene Elemente; es kommt zu tiberra-
schenden, ja exzentrischen Konstellationen, etwa von Realisten,
welche die Verallgemeinerbarkeit moralischer Urteile ablehnen
(vgl. Partikularismus). Gilbert Harman verbindet einen Relativis-
mus, demgemif} es keine ,einzig richtige Moral“ (vgl. Harman
1985) geben mufl, mit einem Kontraktualismus und einem Inter-
nalismus — der besagt, daf8 uns nichts verpflichten kann, was uns
nicht zugleich motiviert.

Zur Vermeidung unibersichtlicher Problemlagen beschrinken
wir uns auf eine vereinfachende Klassifizierung in normativ-ethi-
schen, Begriindungs- und Begriffsrelativismus. Wahrend der de-
skriptive Relativismus eine Vielfalt von Werten und Normen kon-
statiert, empfiehlt der ethische Relativismus, die Verschiedenheit
moralischer Werte und Normen anzuerkennen. Er ist einerseits
inhaltlich spezifischer als der deskriptive Relativismus, und er
hat andererseits selber empfehlenden Charakter, indem er von
Arroganz gegeniiber fremden Wertsystemen abrit und Toleranz
nahelegt. Dabei erzeugt er allerdings eine interne Spannung zwi-
schen Normierungsverzicht und Normierungsanspruch. Da-
gegen vermeiden Relativismen, die als metaethische Thesen auf-
treten, diese Inkohirenz. Wir verzichten auf den Ausdruck
,metaethischer Relativismus‘, weil er verschiedene Bedeutungen
annehmen kann, je nach dem engeren oder weiteren Verstindnis
von Metaethik. Wird diese primar als Analyse der Moralsprache
verstanden, so legt sich der sog. Begriffsrelativismus nahe; wird
sie dagegen weiter gefafit, so kann auch der Begriindungsrelativis-
mus als metaethische These verstanden werden. Schliefllich gibt
es sogar die Option, Metaethik auf die Ontologie von Werten zu
beziehen und einen metaethischen Skeptizismus zu formulieren,
der die Annahme objektiver Werte als Irrtum bezeichnet. Da es
sich dabei jedoch um eine Mischung von Ontologie und Skepti-
zismus handelt, werden wir diese Position in diesem Kapitel nicht
untersuchen (vgl. Mackie 71977, Kap. 1).

23

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

A.Normativ-ethischer Relativismus

Ein ethischer Relativismus, der seinen Namen verdient, wird —
im Unterschied zum ethischen Pluralismus — nicht haltmachen
vor der Anerkennung der Vielfalt von Werten und Lebensfor-
men, sondern er wird auch die scheinbar am wenigsten umstrit-
tenen Normen einer sog. Minimalmoral treffen. Er wird also
nicht einfach sagen: ,Es gibt verschiedene Lebensformen - etwa
die Lebensform der Erkenntnis, jene der politischen Praxis, jene
der Lust etc. und alle sind gleichwertig.“ Soviel kann auch ein
ethischer Pluralist zugestehen, der trotz seiner Offenheit fiir ver-
schiedene Lebensstile und Wertungen an einigen allgemein ver-
bindlichen Normen festhilt. Der ethische Relativist geht einen
Schritt weiter: Er bestreitet, daf} es zumindest einige strikte Nor-
men gibt, die transkulturell anerkannt und durchgesetzt werden
sollten. Er wird also selbst der Verbreitung der Menschenrechte
in allen Landern skeptisch gegeniiberstehen. Besonders drastisch
driickt sich diese Haltung etwa in der Relativierung des Totungs-
verbotes oder anderer Formen eines elementaren Respektes vor
anderen aus.

Der ethische Relativismus gibt folgenden Ratschlag: ,,Sei offen
dafiir, dafl es Kulturen gibt, in denen Kindstotung eine anerkann-
te Praxis der Eliminierung von Schwachen und Behinderten und
eine unschuldige Methode der Geburtenkontrolle darstellt. Was
wir fiir die Mitglieder unserer Gesellschaft verurteilen, kann in
einer fremden Kultur sehr wohl sinnvoll und gut sein. Wir haben
kein Recht, diese fremden Praktiken zu verurteilen.“

Der ethische Relativismus in bezug auf das Totungsverbot kann
auch nuancierter formuliert werden: Gilt fiir eine Gruppe oder
eine Situation das Totungsverbot nahezu ohne Ausnahme, so wer-
den in anderen Gruppen mehr Ausnahmen anerkannt oder ent-
schuldigt. Diese Relativitit beziiglich Perspektiven und Situatio-
nen ist nicht nur ein Faktum, sondern sie ist auch zu respektieren.

Der ethische Relativist kann seine Stellungnahme folgenderma-
en begrinden: Das Totungsverbot gilt nur aufgrund von Geset-
zen oder Einstellungen. Unabhingig von Festlegungen oder Ein-
stellungen gibt es keine weiteren Griinde oder Tatsachen, in
denen die Geltung dieses Verbotes verankert werden konnte.
Allerdings ist zu beachten, dafl aus dieser Begriindung keineswegs
eine Empfehlung zur Toleranz folgt, sondern daf} diese vielmehr

24

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eine an alle Menschen adressierte Toleranzempfehlung unter-
grabt.

Eine direkte Begriindung des Toleranzgebots liegt darin, daf§
Toleranz und Nicht-Einmischung in fremde Bewertungen als zi-
vilisierte Haltung gewertet werden, die einer ethnozentrischen
Haltung uiberlegen ist. Vielfach wird dabei angenommen, Zurtick-
haltung mit Kritik sei weniger anmaflend, kliger und vielleicht
sogar moralisch hoherstehend, weil sie Paternalismus oder ,Wert-
imperialismus® ausschlieffe. Vor allem die letzte Begriindung fiir
den Relativismus ist wiederum inkonsequent, nimmt sie doch zu-
mindest ein Ideal, nimlich jenes der Toleranz, von der Relativie-
rung aus.

Diese Inkonsequenz lifit sich jedoch vermeiden, indem man die
Toleranzhaltung als empirische Verallgemeinerung formuliert: Es
ist, so konnte man sagen, eine Tatsache, daf} Vertreter eines nor-
mativ-ethischen Relativismus eher zur Toleranz gegeniiber ab-
weichenden Auffassungen neigen. Diese Hypothese konnte sich
als falsch erweisen, doch sie ist zumindest tiberpriifbar und in sich
konsistent. Warum allerdings aus der Sicht des normativen Rela-
tivisten Toleranz anderen Haltungen — etwa jener einer fanati-
schen Wahrheitsliebe — vorzuziehen sei, wird nicht deutlich.
Muf} der Relativist nicht vielmehr darauf verzichten, einen iiber-
eifrigen und riicksichtslosen Wahrheitsfanatiker moralisch zu ver-
urteilen?

Eine andere Begriindung fir Zurtickhaltung hebt vor allem die
Verschiedenheit, vielleicht sogar Unvergleichbarkeit von Situatio-
nen und Kontexten hervor. Es wird etwa darauf hingewiesen, daf§
Situationsbeschreibungen unabschlieffbar sind. Die Unerschopf-
lichkeit von Beschreibungen erklirt sich daraus, dafl es am Rande
jeder Wahrnehmung Ziige der Wirklichkeit gibt, die wir nicht be-
wuflt oder gar nicht aufnehmen und daf§ es tiberdies Merkmale
gibt, die jenseits vom aktuellen Vokabular der Beschreibung lie-
gen (vgl. Hampshire 71983, 106). Diese These ist in einem trivialen
Sinne zutreffend: Vollstindige Beschreibungen sind unmoglich.
Daher konnen wir das Geschift der Beschreibung nie als abge-
schlossen betrachten. Doch dieser Feststellung ist entgegenzuhal-
ten, dafl die moralisch relevanten Merkmale einer Situation end-
lich, gelegentlich sogar leicht tberblickbar sind. Die meisten
Eigenschaften einer Situation lassen sich ohne Zweifel als fiir die
Beurteilung eines Charakters oder Tatbestandes unerheblich aus-

25

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

scheiden. Ob jemand mit einem venetianischen Dolch oder einem
franzosischen Tranchiermesser getotet wird, ob es in einer Voll-
mondnacht oder in einer Polarnacht geschieht, kann die morali-
sche Qualifikation nicht beeintrichtigen. Es gibt eine Unzahl von
minutiésen Unterschieden, die als moralisch belanglos eliminiert
werden kénnen. Dagegen - so lautet die Erwiderung — ist z. B. das
Motiv der Notwehr in jedem Fall moralisch beachtenswert und
meistens auch vergleichbar mit anderen Fillen von Notwehr. Die
Unerschopflichkeit von Beschreibungen ist also kein hinreichen-
des Argument fiir den Relativismus.

Hat das Argument der prinzipiellen Unabschlieflbarkeit von
Beschreibungen nicht eine Stofirichtung, die wir bisher tibersehen
haben? Wenn Beschreibungen unvollstandig sind, so lifit sich die
Moéglichkeit nie ausschlieflen, daf} kiinftig weitere moralisch rele-
vante Eigenschaften zutagetreten, die unsere bisherigen Gewifi-
heiten umstiirzen konnen. Doch handelt es sich hier um ein Ar-
gument fur den Relativismus? Die Feststellung, daff wir nie sicher
sein konnen, ob wir alle moralisch relevanten Eigenschaften be-
merkt und angemessen gewiirdigt haben, ist zwar richtig, aber
kein Argument fiir eine Relativitit moralischer Urteile, sondern
lediglich fiir ihre Revidierbarkeit im Lichte neuer Fakten. Diese
setzt voraus, dafl wir vergangene Irrtiimer von neu erlangten, ver-
besserten Urteilen unterscheiden konnen, daf} es im Bereich der
Moral so etwas wie Erkenntnisfortschritt gibt. Ahnlich wie bei
Gerichtsurteilen spricht die Revidierbarkeit moralischer Urteile
nicht gegen Urteile als solche, sondern nur gegen allzu selbstsi-
chere oder gar irreversible Entscheidungen wie z.B. die Todes-
strafe.

Die positive Seite einer gemifiigten relativistischen Kultur
konnte darin bestehen, die Vorsicht oder Selbstkritik Urteilender
zu fordern. Allerdings wire es weniger mifiverstandlich, von ei-
ner fallibilistischen Kultur zu sprechen, die zwar Erkenntnisfort-
schritte anstrebt, aber keine absoluten Gewiftheiten. Die Tendenz
zum Ethnozentrismus und die fehlende Garantie fiir vollstindige
Beschreibungen wirken sich als kognitive Defekte aus. Eine falli-
bilistische Kultur 6ffnet die Augen fur die Vielfalt von Werten
und Lebensstilen, die gegenseitiges Lernen, aber auch gegenseiti-
ge Kritik, ja vielleicht Abgrenzung ohne Ausgrenzung erlauben.
Da wir jedoch nicht nur moralische Beobachter, sondern auch
moralische Akteure mit moralischen Uberzeugungen und fest

26

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verankerten Gefiithlen und Einstellungen sind, da uns tiberdies im
Alltag oft Zeit und Gelegenheit zu ausfiihrlicheren Begriindun-
gen und Revisionen unserer Moral fehlen, sind wir gewohnlich
keine ,praktizierenden Relativisten®. Als Akteure verlassen wir
uns auf ein mehr oder weniger kohirentes Netz von Gefiihlen
und Meinungen.

Die verschiedenen Relativismen sind theoretische Einstellun-

gen, und nicht praktische Lebenseinstellungen. In der Verwechs-
lung von theoretischer und praktischer Ebene liegt die Verwund-
barkeit des normativ-ethischen Relativismus, sofern er sich als
Anweisung zum alltiglichen Zweifel oder Selbstzweifel versteht.
So l6blich die Haltung der Bescheidenheit, die Einsicht in eigene
Fehlbarkeit und Grenzen ist, so wenig verdient sie den Namen
,Relativismus‘. Umgekehrt ist eine anti-relativistische Haltung
im Alltag kein iiberzeugendes Argument gegen einen theoreti-
schen Relativismus. Sie entspringt vielleicht einer Neigung zur
Rechthaberei oder dem Glauben an eine unfehlbare moralische
Instanz. Der Unterschied der beiden Ebenen lafit sich auch fol-
gendermaflen verdeutlichen: Auf der praktischen Ebene stellt sich
die psychologische Frage, wieviel Zweifel oder Urteilsenthaltung
man aushalten, mit welchen Formen der Urteilsenthaltung man
leben kann. Vermutlich gibt es eine grofle Variabilitat der ,,Zwei-
felsresistenz“ oder ,Zweifelstoleranz® zwischen verschiedenen
Individuen oder Kulturen. Auf der Ebene der Reflexion dagegen
stellt sich die Frage, welche Form von Relativismus tiberhaupt
kohirent vertreten und verteidigt werden kann. Der theoretische
oder metatheoretische Charakter des Relativismus wird deutli-
cher, wenn wir uns jenen Varianten zuwenden, welche die relati-
vistische Optik auf Methoden, Verfahren oder Begriindungen an-
wenden.

B. Begriindungsrelativismus

Wir kommen nun zu einem anderen Typus des normativ-ethi-
schen Relativismus. Er bezieht sich nicht direkt auf den Gehalt
von Normen, sondern auf die Methode ihrer Begriindung. Gibt
es uberhaupt einen einzigen moralischen Standpunkt? Oder gibt
es nicht nahezu so viele Standpunkte wie Beurteiler? Bildhaft ge-
sprochen hiefle das: Es gibt verschiedene Beurteilungsperspekti-
ven, aber es gibt keine gemeinsame Super-Perspektive, aus der alle

27

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wertsysteme oder Situationen beurteilt werden konnen. Aus die-
ser Annahme eines radikalen Perspektivismus folgt, daf} wir
strenggenommen andere Gruppen oder Situationen gar nicht be-
urteilen kénnen. Der Versuch zur Fremdbeurteilung ist also nicht
etwa unmoralisch, sondern illusorisch. Es gibt keinen tibergeord-
neten Mafistab, kein iibergeordnetes Verfahren zur Beilegung
aller moralischen Uneinigkeiten.

Dieser Relativismus entpuppt sich als ungefihrlich, wenn er
sich als These der Bereichsabhingigkeit umformulieren lifit: So
eignet sich etwa das Prinzip der Achtung vor Personen zwar nicht
fur die Beurteilung der Behandlung von nicht-personalen Wesen,
doch es eignet sich zur Anwendung auf Personen; das Prinzip des
Mitleids 133t sich offensichtlich nicht anwenden auf Wesen, die
nicht leidensfahig sind, doch es erstreckt sich auf den groflen Be-
reich aller leidensfahigen Wesen; das Verfahren der freiwilligen
Zustimmung 1aflt sich nicht anwenden auf nicht-zustim-
mungsfahige Wesen, doch es eignet sich zur Formulierung von
Prinzipien, an die sich alle zustimmungsfihigen Wesen halten
miissen, und diese Prinzipien konnen sich auch auf Handlungen
erstrecken, die Nicht-Personen oder sogar nicht-leidensfahige
Wesen betreffen.

Allerdings setzt der ,Bereichs-Relativismus® gemeinsame me-
thodologische Normen voraus, welche den Ubergang und Ver-
gleich zwischen verschiedenen Bereichen erlauben. Wiederum
handelt es sich primir um einen ungefihrlichen Relativismus,
wenn wir festhalten, daf§ es keine Erkenntnis ohne Methode und
daf} es einige universelle methodische Regeln gibt. Gegen eine
scharfe Gegentiberstellung von ,,Absolutismus® und ,Relativis-
mus*“ spricht die Tatsache, dafl es selbst in den strengsten Wissen-
schaften kein voraussetzungsloses Denken gibt. So ist z.B. der
Vorzug, den man einfacheren oder umfassenderen Erklirungen
gibt, eine Wertung, wenn auch nicht eine moralische Wertung im
engeren Sinne. Ist es nicht anmaflend, wenn Philosophie strenger
sein will als die strengste Wissenschaft? Sind daher Ideale der vol-
ligen Voraussetzungslosigkeit nicht suspekt?

In diesem Sinne sind nicht nur ethische Urteile, sondern auch
wissenschaftliche Theorien relativ, d. h. abhingig von Wertungen,
die sich ihrerseits nicht aus Aufzahlungen von Tatsachen ableiten
oder mittels Beobachtung und Experiment erhirten lassen.
Gleichwohl erhalten Wertungen nur durch ihre Integration in

28

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

einen grofleren Zusammenhang Plausibilitat und Stabilitit. Die
Relativitit von Wertungen ist nicht so fatal, wie man zunichst
meinen konnte. Versteht man unter der Relativitit aller Erkennt-
nisanspriiche lediglich ihre Abhingigkeit von anderen Meinungen
und Einstellungen, so folgt daraus ein gemafiigter Relativismus.
Der gemafligte Begriindungsrelativismus besagt:

1. Wir haben keinen Zugang zu sog. Wahrheiten, Fakten und Erkenntnis-
sen unabhingig von bereits getroffenen Annahmen und Entscheidungen.

Sofern nun meine (oder unsere) bereits getroffenen Annahmen
und Entscheidungen nicht die einzig moglichen oder einzig rich-
tigen sind, ist meine (oder unsere) Moral nicht die einzig mogliche
oder vielleicht auch nicht die einzig richtige Moral. Fiir den Be-
griindungsrelativisten gibt es m.a. W. keine zwingenden Griinde
zur Annahme einer einzigen richtigen Moral (vgl. Harman 1985;
Wong 1991).

Der gemifigte Begriindungsrelativismus insistiert nicht unbe-
dingt auf einer tiefgehenden Disanalogie zwischen Wertungen
und Wissenschaft. Vielmehr geht es um einen Relativismus, den
wir fir beide Kontexte mit gleichem Recht vertreten konnen.
Wissenschaft und Ethik sind voraussetzungsreich, und zwar der-
art, daf8 Voraussetzungen nicht alle expliziert und unabhingig von
anderen Voraussetzungen begriindet werden konnen.

Vielleicht wird dieser gemifligte Begriindungsrelativismus
noch deutlicher, wenn wir ihn in der Sprache der Bestitigung
von Theorien formulieren. Das vermeintlich spezifische Problem
mit Werturteilen entsteht nur dann, wenn diese (etwa zum Zweck
der Analyse) aus ithrem Kontext isoliert werden. Doch gewohn-
lich werden Werturteile so wenig wie andere Urteile in volliger
Isolation verstanden und begriindet. Der gemifligte Relativismus
erinnert lediglich an die wesentliche Kontextualitit aller Bestati-
gungen von Einstellungen und Meinungen. Deshalb konnen wir
sagen:

2. Einstellungen und Meinungen werden niemals in volliger Isolation
von anderen Einstellungen und/oder Meinungen bestitigt oder verwor-
fen.

Es gibt also keine sich-selbst-stiitzenden oder selbstevidenten
Wahrheiten, die sich dadurch auszeichneten, daf§ ihre Verneinung
notwendig falsch, ihre Bezweiflung unmoglich oder der Glaube

29

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

an sie unkorrigierbar wire (vgl. Wolf 7993). Anstatt die Kluft
zwischen isolierten Werturteilen und wissenschaftlichen Aussa-
gen zu Ubertreiben, wie das der Emotivismus von Charles Steven-
son (vgl. V. 2) tut, sollten vielmehr die Ahnlichkeiten von Recht-
fertigungsverfahren hervorgehoben werden.

Mehr Schwierigkeiten bereitet dagegen der Relativismus, der
unauflosbare Konflikte zwischen bereichsspezifischen Prinzipien
oder Verfahren statuiert. Er geht tiber einen Pluralismus hinaus
und verteidigt nicht nur die Vielfalt, sondern die Unversohnlich-
keit diverser Positionen. So scheint es etwa zwischen dem Stand-
punkt der Loyalitit und jenem der Unparteilichkeit einen unver-
sohnbaren Konflikt zu geben (vgl. Nagel 1991; Fletcher 1993).
Dieser antagonistische Standpunkt-Dualismus fiihrt zu einem be-
sonders hartnickigen Begriindungsrelativismus. Vom Standpunkt
der Loyalitit aus gesehen erweist sich eine rigorose Haltung der
Unparteilichkeit als destruktiv fiir tiefere Beziehungen, die auf
Vertrauen und gegenseitiger Begiinstigung beruhen. Aus der Sicht
der Unparteilichkeit dagegen erweisen sich manche Loyalitits-
bindungen entweder als moralisch neutral oder sogar als Quelle
von Korruption und Diskrimination. Konfliktreich konnte sich
auch das Verhiltnis von Zustimmungsprinzip und Mitleid erwei-
sen: Akzeptieren etwa zustimmungsfihige Personen Prinzipien,
welche drakonische Strafen fiir einige Verbrechen oder die Aus-
setzung unehelicher oder schwerbehinderter Siuglinge erlauben,
so verstoflen diese Praktiken gegen das Mitgefiihl mit leidensfahi-
gen Wesen; werden dagegen einige Gewaltverbrecher aus Mitleid
begnadigt, so verletzen wir damit das Prinzip der Achtung vor
den Opfern der Gewaltverbrechen.

Der Begriindungsrelativismus vermittelt das Bild einer vielfal-
tigen und spannungsreichen Sphire von Werten und Normen.
Kein tibergeordnetes Prinzip, keine definitive Rangordnung von
Prinzipien kann diese Komplexitit ohne tragische Verluste redu-
zieren. Allerdings ist zu hoffen, daf} tragische Konflikte nicht
hiufig auftreten oder jedenfalls nicht den Normalfall in einer ge-
ordneten und friedlichen Gesellschaft ausmachen. Der Begriin-
dungsrelativismus braucht die Zahl und Tragweite von tragischen
Konflikten nicht unnétig zu dramatisieren. Doch er richtet sich
gegen jene, welche die Moglichkeit und das Vorkommen tragi-
scher Konflikte grundsitzlich leugnen.

Eine mogliche Auflosung dieses relativistischen Standpunkt-

30

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dualismus besteht darin, dafl man den personlichen Standpunkt
als nichtmoralischen Kklassifiziert, wihrend der unparteiliche
Standpunkt als der moralische definiert wird. Damit scheidet der
personliche Standpunkt als moralischer Konkurrent aus. Damit
wird unterstrichen, daf} es neben und unabhingig von der Moral
personliche Projekte und Wiinsche gibt, die zwar faktisch mit
moralischen Anspriichen konkurrieren konnen, ohne jedoch un-
auflosbare moralische Probleme zu produzieren. Selbst wenn
man bezweifelt, ob sittliche Forderungen nicht-moralische immer
tibertrumpfen, kann man doch sagen, dafl eine Person, die fiir ein-
mal ihren Neigungen nachgibt oder ihre Projekte verfolgt und
dabei eine moralische Forderung verletzt, sich keineswegs in ei-
nen unlésbaren moralischen Konflikt verwickelt. Vielmehr gibt
sie gelegentlich ihren auflermoralischen (nicht notwendigerweise
unmoralischen) Plinen den Vorzug - die Moral nimmt nicht ihr
ganzes Leben in Beschlag. Damit wird deutlich, daff man zwar die
Moral und ihre tiberpersonliche Perspektive kennen und generell
schitzen kann, ohne daff man deshalb bereit wire, eine vollstin-
dige Moralisierung des Lebens — Arnold Gehlen nennt es ,Hy-
permoral® - zu akzeptieren.

Allerdings hat diese Auflosung einen Nachteil: Sie beruht auf
einer willkiirlichen Definition des moralischen Standpunktes.
Warum sollte der personliche Standpunkt, insbesondere wenn er
zwischenmenschliche Bindungen ernst nimmt, kein genuin mora-
lischer Standpunkt sein? Wird damit nicht die Streitfrage, ob es
mehrere moralische Standpunkte gibt, von denen einer der per-
sonliche Standpunkt sei, durch eine Definitionssperre beantwor-
tet?

Eine weniger willkiirliche Auflosung besteht darin, dafl man
versucht, den personlichen Standpunkt (mit besonderer Betonung
der Loyalititsideale) teilweise in den unparteilichen zu integrie-
ren. Dafl sich manche Werte und Normen wie etwa die Verbind-
lichkeit von Versprechen und Vertrigen, aber auch jene von
freundschaftlichen Beziehungen ins Konzept eines unparteilichen
Standpunktes der Moral integrieren lassen, liefle sich folgender-
maflen zeigen: Menschen sind von ihren Gefiihlen und Kenntnis-
sen her besonders fahig, jene zu schiitzen und zu fordern, zu de-
nen sie familidre oder freundschaftliche Beziehungen haben.
Dabei handelt es sich um psychologische Gegebenheiten, die kei-
ne Ethik aufler acht lassen darf. Es wire daher unrealistisch und

31

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kontraproduktiv zu erwarten, dal Menschen im Alltag hiufig un-
parteilich motiviert wiren. Jede Moral muf} die Menschen (bis zu
einem gewissen Grade) so nehmen, wie sie sind (und allenfalls
werden konnen). Es ist hochst unwahrscheinlich, daf§ sich die
meisten Menschen heute oder kiinftig unparteilich motivieren las-
sen. In Moral, Recht und Politik gibt es zwar Korrektive gewisser
Folgen der alltiglichen Parteilichkeit, doch es gibt kein Rezept
zur Verinderung der menschlichen Natur.

Schwerer wiegt die Tatsache, dafl die Fihigkeit zu personlichen
Bindungen selber eine genuine Quelle moralischer Inspiration ist:
Treue, Dankbarkeit und Bereitschaft zum Verzeihen sind Tugen-
den, die sich in freundschaftlichen und familidren Beziehungen
bewihren und entwickeln lassen. Diese Tugenden wirken zuriick
auf die Qualitit des menschlichen Zusammenlebens; sie sind vom
unparteilichen Standpunkt aus betrachtet wiinschenswert und
konnen auf groflere Bereiche (etwa Loyalitat mit Nachbarn) aus-
geweitet werden.

Auch wenn sich Ideale der elterlichen Zuneigung oder der ehe-
lichen Treue nicht aus dem Ideal der Unparteilichkeit ableiten
lassen, so gibt es doch 1. unparteiliche Griinde, solche Ideale und
die entsprechende Motivation zu schitzen und 2. gibt es unpartei-
liche Griinde, gewisse Exzesse bei der Befolgung dieser Ideale —
blinde Loyalitit oder blinde Treue — zu korrigieren und zu mafii-
gen. Zu den unparteilichen Griinden fiir eine Wertschatzung per-
sonlicher Bindungen gehort z.B. die Moglichkeit, die Qualitat
menschlicher Beziehungen abzustufen und zu vertiefen. Wenn
Menschen ein Interesse an der Abstufung und Vertiefung von Be-
ziehungen haben, dann mufl ein unparteilicher Beobachter diesen
Wiinschen Rechnung tragen. Man kénnte hinzufiigen, daff es sich
dabeti fiir die meisten Menschen nicht um triviale Wiinsche han-
delt, sondern um die Erfiillung von Wertvorstellungen, die tiber-
haupt erst ein sinnvolles oder lohnendes Leben moglich machen.
Fihrt die Realisierung solcher Wiinsche jedoch zur Fremdschadi-
gung in Form von Korruption oder Fremdenhaf}, dann bediirfen
sie der Korrektur und Kompensation. Selbst wenn man die mora-
lische Berechtigung der personlichen Sicht der Dinge zugesteht,
darf man sie keineswegs als selbstevidente Forderungen und Idea-
le stehen lassen oder verabsolutieren.

Die Integration von personlichen Verpflichtungen in eine Mo-
ral der Unparteilichkeit setzt allerdings voraus, dafl Unparteilich-

32

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

keit nicht als Forderung verstanden wird, Riicksichten auf beson-
dere Personen und Verhaltnisse nie als moralische Griinde oder
Motive anzuerkennen. Diese extreme Form von Unparteilich-
keitsdenken wurde in der Geschichte der Ethik nur selten vertre-
ten (vgl. Godwin 1793, Buch II, Kap. 2; Rachels 7989). Vielmehr
kann Unparteilichkeit nur soviel heiflen, dafl wir keine Regeln
oder Motive als moralisch begriindet anerkennen miissen, deren
verbreitete Annahme oder Befolgung (oder deren blinde Befol-
gung) einer unparteilichen Erwigung der Interessen und Rechte
aller zuwiderlaufen. So bleibt es zumindest eine offene Frage, ob
Motive oder Regeln der Bevorzugung von Freunden oder Ver-
wandten sowie Gefithle der Dankbarkeit und Treue, allgemein
verbreitet und im Charakter verankert, diese Funktion erfiillen
konnen oder nicht.

Abschliefend wollen wir an einem Beispiel veranschaulichen,
wie sich unparteiliche und personliche Sicht teilweise versohnen
lassen. Forderungen der Dankbarkeit setzen eine partikulire
(wenn auch nicht notwendig personliche) Beziehung voraus. Sie
lassen sich auf bisher unbekannte Wobhltiter, vielleicht sogar auf
unpersonliche Einrichtungen tibertragen, sofern z.B. die Satzun-
gen einer Stiftung oder eines Gesetzes wohlwollende Absichten
zum Ausdruck bringen. Dankbarkeitsverhaltnisse sind nicht zu
verwechseln mit einer Strategie der Vergeltung (,tit for tat®) (vgl.
McConnell 7993, 64 und 157) und bilden eine eigenstindige, von
vertraglichen oder promissorischen Verpflichtungen unabhingige
Kategorie moralischer Verbindlichkeit. Sie entsprechen der per-
sonlichen Perspektive, obwohl sie nicht notwendig freundschaft-
liche Bindungen voraussetzen. Dankbarkeit kann zwar sehr weit
gehen, etwa wenn wir jemandem das Leben verdanken, wenn uns
eine Person absichtlich und vielleicht mit hohem Einsatz geholfen
hat, und wenn sie dabei nicht primir einen Tauschhandel im Auge
hatte, sondern einfach helfen wollte.

Ich fihle mich einem Freund gegeniiber zu Dank verpflichtet.
Ob es sich tiberhaupt um eine Pflicht der Dankbarkeit oder um
eine natiirliche Tugend handelt, wie David Hume meinte, bleibe
dahingestellt. Kann die Verbindlichkeit der Dankbarkeit so weit
gehen, daf} wir fiir jemanden morden oder gar unser eigenes Le-
ben lassen mussen? Diese Fragen verweisen darauf, daf} Forde-
rungen der Dankbarkeit, wenn sie tiberhaupt Pflichten sind, nicht
absolute, sondern, wie David Ross meint, prima-facie-Pflichten

33

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sind, die von anderen moralischen Erwiagungen begrenzt werden
- Erwigungen, die selber nicht aus Dankbarkeit allein ableitbar
sind und unter Umstinden einen unparteilichen Standpunkt vor-
aussetzen. Unparteilich betrachtet haben Verbindlichkeiten der
Dankbarkeit neben solchen des Vertrags zwar eine wichtige Be-
deutung, weil sie zu Hilfeleistungen ermutigen oder zur Vertie-
fung personlicher Beziehungen beitragen und weil uns z.B. un-
dankbare Freunde schwer enttiuschen. Wir haben ein Interesse an
Beziehungen, welche iiber Zweckbiindnisse hinausgehen, doch
dieses Interesse findet seine moralische Grenze am Verbot, ele-
mentare Interessen oder Rechte anderer zu verletzen. Wer von
anderen verlangt, aus Dankbarkeit oder Freundschaft zu morden
oder sein Leben zu lassen, gleicht dem Ausbeuter, der bestimmte
Abhingigkeiten oder Schwichen anderer vorsitzlich zu seinem
Vorteil nutzt. Insofern lassen sich also Forderungen der Dankbar-
keit in ein System unparteilicher Normen integrieren, indem sie
als prima facie giiltige Pflichten angesehen werden, die nur solan-
ge Geltung haben, als sie z.B. nicht Dritte in ihren Grundrechten
schadigen. Pflichten der Dankbarkeit oder Freundschaft schulden
wir nicht allen, aber daf wir spezielle Loyalititen haben und pile-
gen, liegt bis zu einem gewissen Grad in der Richtung, welche
eine unparteiliche Berticksichtigung aller Interessen und Rechte
vorschreibt.

In dieser Weise lafit sich gegen einen moralischen Relativismus
argumentieren, der eine Verdoppelung der moralischen Stand-
punkte postuliert; der personliche Standpunkt kann als genuin
moralische Quelle der Motivation zumindest teilweise in die Mo-
ral der Unparteilichkeit integriert werden. Ein Begriindungsrela-
tivist konnte diesen Harmonisierungsversuch jedoch anfechten
und auf der Existenz von unauflosbaren moralischen Konflikten
bestehen. Tatsache ist, dafl Menschen Anspriiche verschiedener
Situationen und Personen zuweilen als dilemmatisch erleben und
dafl, wie der Begriindungsrelativist geltend machen konnte, sol-
che Gefiihle der unvermeidbaren , moralischen Kosten“ nicht
ignoriert werden sollten.

34

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

C.Konzeptueller Relativismus

Der konzeptuelle Relativismus geht davon aus, daf§ es verschiede-
ne Lebensbereiche gibt, denen verschiedene Sprachspiele entspre-
chen. Verstehen 1afit sich ein spezifisches Sprachspiel nur vor dem
Hintergrund einer speziellen Lebensform. So ist z.B. die alltagli-
che Sprache der Verstindigung an alltagliche Praktiken gebunden,
in denen wir ein bestimmtes Vokabular lernen. Die Sprache der
christlichen Religion etwa ist in der kirchlichen Praxis bzw. in der
gemeinschaftlichen Aneigung biblischer Texte verankert und laflt
sich nicht ohne gravierenden Bedeutungsverlust von diesem Hin-
tergrund trennen. Ahnlich verhilt es sich mit der Moral: Es hat
sich in Gesellschaften ein genuin moralisches Sprachspiel heraus-
gebildet, das sich nicht ohne Bedeutungsverlust in die Sprache der
Beschreibung oder Erklarung der Welt iibersetzen lafit.

Der konzeptuelle Relativismus geht nun noch einen Schritt
weiter, indem er annimmt, daff es mehrere inkommensurable
Sprachspiele gibt, die unabhingig, nicht ineinander uibersetzbare
Moralen bilden. Wichtig ist hier — im Unterschied zum normativ-
ethischen Relativismus — der Akzent auf der Unméglichkeit von
Vergleichen. Der konzeptuelle Relativismus behandelt Moralen
wie geschlossene Systeme, die sich nirgends tiberschneiden und
nicht einmal beziiglich ihrer Auffassungen von Rationalitit ver-
wandt sind. Hier liegt jedoch die Achillesverse dieser Spielart des
Relativismus: Moralen prallen aufeinander wie kompakte Weltan-
schauungen; jede folgt ihrer ,Logik“ (zur Kritik vgl. Attfield
1975).

Gegen die Unvergleichbarkeitsthese konnte man geltend ma-
chen, dafl es doch zumindest einen gemeinsamen Begriff von
menschlichem Wohl oder Gedeihen gebe, der Vergleiche zwi-
schen verschiedenen Moralsystemen erlaubt. Die Behauptung, es
gebe iiberhaupt keine Uberschneidungen zwischen fremden
Moralsystemen, ist zumindest unplausibel. Werden nicht bei-
spielsweise die Exzesse oder Liicken einer Tugendethik oft durch
Nutzentiberlegungen erginzt? Wird die Abstraktheit von Ver-
tragstheorien nicht durch intuitive Verfahren tberbriickt? Verlan-
gen Ethiken der Achtung vor der Autonomie anderer nicht der
Erginzung durch Erwigungen des Mitleides und umgekehrt?
Die Isolation von geschlossenen Moralen der Tugend, des Re-
spekts, des (idealen) Vertrags und der Nutzensummierung ist pro-

35

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

blematisch. Der konzeptuelle Relativismus gerat angesichts der
zahlreichen Kombinationen von verschiedenen Moraltraditionen
in mehr oder weniger koharenten Systemen der Moral in den Ver-
dacht der Ubertreibung. Wird nicht das Vergleichen, Ubersetzen
und Vermitteln zwischen verschiedenen ,Sprachen® oder ,, Tradi-
tionen der Moral langst praktiziert?

Neuerdings hat Robert L. Arrington eine andere Variante des
konzeptuellen Relativismus entwickelt (vgl. Arrington 1989,
Kap. 6). Er lehnt v.a. die Vorstellung einer Vielfalt von Moralen
ab. Der konzeptuelle Relativismus bringt nach ithm vielmehr zum
Ausdruck, dafl wir in unseren moralischen Begriffen gefangen
sind. Unsere Konzeption von Moral ergibt sich aus unseren Ba-
sisregeln, die er in Anlehnung an Wittgenstein als Regeln der mo-
ralischen Grammatik bezeichnet. Dazu gehoren mehrere Selbst-
verstindlichkeiten, die wir nur selten iuflern, welche aber
festlegen, was wir tiberhaupt als moralische Griinde, Evidenzen
und Dimensionen anerkennen. Solche Trivialititen wie , Ligen,
Schmerzen zuftigen oder Versprechen brechen sind moralisch
falsch“ fungieren als konstituierende Regeln einer moralischen
Lebensweise — sie sind einer weiteren Begriindung weder fahig
noch bediirftig. Sie haben eine Art von Notwendigkeit, sie sind
ynicht-kontingent“, weil sie nicht Griinde oder Evidenzen vor-
aussetzen, sondern Uberhaupt erst definieren, was als moralische
Griinde oder Evidenzen zihlt. Sie sind so gewif3, dafl wir nicht an
ihnen zweifeln konnen, aber sie sind weder falsch noch wahr, we-
der objektiv noch subjektiv (258).

Stark abweichende Normensysteme — etwa eine brutale Her-
renmoral — konnen wir gar nicht als ernsthaft konkurrierende
,Moral‘ anerkennen oder verstehen. Wir halten es weder fiir mog-
lich noch fir notig, gegen Anhinger einer solchen Pseudomoral
moralisch zu argumentieren, da sich diese auflerhalb des morali-
schen Sprachspiels bewegen. Innerhalb desselben gibt es Gewif3-
heiten — die genannten Trivialititen —, aber auch eine Reihe von
Ungewiflheiten (iber die Anwendung auf Einzelfille, die Losung
von moralischen Konflikten). Moralintern gibt es echte Uneinig-
keiten, moralextern (etwa im Disput mit einem fanatischen Rassi-
sten) gibt es gar keine eigentliche Uneinigkeit, sondern nur Ab-
lehnung oder Feindseligkeiten (254, 260).

Die Grundregeln der moralischen Grammatik eroffnen gleich-
sam den moralischen Spielraum: Sie umreifien, was iiberhaupt in-

36

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

haltliche moralische Prinzipien und Ziele sein konnen. Diese Zie-
le konnen nicht von auflen auferlegt werden. Die moralische
Sprache ist eingebettet in eine vollig autonome moralische Le-
bensform. Der Relativismus manifestiert sich nicht in der inter-
nen Perspektive, sondern in der externen: Eine funktionale Au-
Benbetrachtung der Moral ist unméglich. Die Frage ,Warum
moralisch sein?“ eriibrigt sich. Moral hat ihre Ziele in sich selber;
sie werden durch die Regeln der moralischen Grammatik fixiert.

Diese Position wirft mehrere Fragen auf. Wie konnen aus Re-
geln, die nicht wahrheitsfahig sind, wahrheitsfihige Urteile lo-
gisch abgeleitet werden? Warum sollten Bedeutungsregeln jeg-
licher Kritik entzogen sein? Voraussetzungen, die weder einer
Begriindung fihig noch bediirftig sind, scheinen tiber jede Kritik
erhaben. Arrington sieht selber, daf} diese Basisregeln einem hi-
storischen Wandel unterliegen konnen. So hat man in der burger-
lichen Epoche nach und nach auf den moralischen Ehrenkodex
des Adels verzichtet, man hat einfach aufgehort, diesen Teil des
moralischen Vokabulars zu gebrauchen und danach zu leben (vgl.
Ossowska 1972).

Der Ausschluff jeder funktionalen Aufenbetrachtung der Mo-
ral scheint dogmatisch. Zwar hat Arrington recht, wenn er darauf
insistiert, dafl der Inhalt der Moral und das Selbstverstandnis mo-
ralischer Akteure nicht vollstindig determiniert wird durch die
Uberzeugung, Moral diene etwa der Milderung sozialer Konflik-
te. Das Liigenverbot z.B. hat, dhnlich wie die Tugend der Tapfer-
keit, eine symbolische Bedeutung fiir unser Selbstbild. Wir moch-
ten nicht die Art von Menschen sein, die sich durch Liigen und
Feigheit Vorteile verschafft. Diese symbolische Bedeutung ent-
zieht sich einer rein funktionalen Auflenbetrachtung, welche das
Ligenverbot als Mittel zur sozialen Vertrauensbildung oder Tap-
ferkeit als Mittel zur Wehrhaftigkeit deutet. Doch einerseits
braucht eine funktionale Theorie der Moral das moralische
Selbstbewufltsein weder vollstindig noch adiquat zu erkliren.
Vielmehr beschrinkt sie sich auf die Beantwortung der Frage,
warum es fiir eine Gesellschaft vorteilhaft ist, eine solche Moral
zu haben. Andererseits sind wir als moralisch Urteilende und
Handelnde nicht Gefangene unserer moralischen Begriffe. Wir
konnen uns z.B. aus moralischen Riicksichten dafiir entscheiden,
gewisse uberlieferte Begriffe der Moral nicht mehr zu gebrauchen
und damit eine Reform der Moral einleiten oder unterstiitzen.

37

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Denken wir etwa an die Unterdriickung traditioneller Blutrache.
Weder geht es hier einfach um die (grundlose) Bekimpfung un-
verstandlicher Sitten noch um die Absicht, anderen unsere per-
sonlichen Wertschatzungen aufzudringen. Was uns bei einer sol-
chen Reform leitet, ist die Idee dessen, was moralisch richtig, und
nicht, was fiir uns moralisch richtig ist.

Arringtons konzeptueller Relativismus behandelt die Bindung
an unsere moralischen Grundbegriffe als ein unkorrigierbares
Verhingnis. Er setzt sich tiber die relativ klare Unterscheidung
zwischen Bewertung und Beschreibung hinweg (48-51, 651f.)
und operiert mit recht vagen Unterscheidungen wie kontingenten
und nicht-kontingenten, grammatischen und substantiellen Mo-
ralregeln, moralexternen und moralinternen Zielen. Obwohl der
Begriffsrelativismus als eine rein metaethische These deklariert
wird, befiirwortet der Begriffsrelativist schliefllich ein absolutes
und — wie er meint — unvermeidbares Engagement fiir die eigene
Lebensweise (263).

Es ist bisher nicht zwingend dargelegt worden, warum es zwi-
schen der Moral und anderen Wertbereichen keine Verbindung
geben soll. Arrington behauptet zwar die vollige Isolation der
Moral, doch er tut es mit Hilfe angreifbarer Zusatzannahmen.
Er schwimmt bewufit gegen den Strom einer langen Tradition der
Moralphilosophie, welche die innere Verwandtschaft von Klug-
heit und Moral betont. Bis heute operieren Moralphilosophen
mit der Analogie zwischen rationaler und sittlicher Entscheidung.
Eine markante Gegenposition zum Begriindungsrelativismus be-
harrt darauf, dafl Moral ein Element unserer praktischen Vernunft
ist. Der Name von Immanuel Kant steht fir ein besonders mar-
kantes Projekt der Verankerung der Moral in der Vernunft.

2. Kants strenge Begriindung

Kant nimmt den notwendigen, nicht-empirischen Charakter mo-
ralischer Normen ernst und sucht nach einer nicht-empirischen
Begriindung der Ethik. Sein Ansatz ist gleichsam das leuchtende
Beispiel des Versuchs einer Uberwindung verschiedener Formen
des Relativismus mittels einer strengen Begriindung. Daher sollen
an dieser Stelle einige Vorztige und Probleme von Kants Konzep-
tion behandelt werden.

38

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kant geht in seiner Grundlegung zur Metaphysik der Sitten
(1785) vom Alltagsverstandnis des kategorischen Imperativs aus:
Sittliche Pflichten gelten unabhingig von den Wiinschen einer
Person. Nach Kant ist das einzige an sich Gute der gute Wille,
wihrend alle anderen Gaben oder Fihigkeiten nur bedingt gut
sind. Fir Kant steht also die Personenbewertung im Zentrum.
Handlungen sind nur insofern gut, als sie aus sittlichen Maximen
folgen, die sich jemand zu eigen gemacht hat.

Daraus konnte man schlieffen, dafl Kant zu einer Tugendethik
tendiert. Zwar distanziert sich Kant von eudaimonistischen Tu-
gendethiken, doch er scheint eine Haltungsethik gegen eine Fol-
genethik auszuspielen. Zeitgendssische Entwiirfe zur Tugend-
ethik werden zwar haufig im Widerspruch zu Kant (und zum
Utilitarismus) entwickelt. Die tugendethische Deutung Kants ist
daher nicht unproblematisch. Aber der gute Wille lifit sich als
gute Disposition des Charakters deuten, welche moralisch ange-
messene Emotionen, Einstellungen und Handlungen formt. Nur
muf} man dabei darauf achten, dafl der gute Charakter nach Kant
niemals den Charakter einer Routine haben kann und daf§ er sich
in der empirischen Wirklichkeit auch nie eindeutig manifestiert.
Nach Kant entzieht sich namlich der gute Wille nicht nur der
Festlegung auf einen mechanischen Automatismus, sondern auch
einer sicheren Beurtellung Der Akzent von Kants Ethik liegt
daher nicht primir auf der Charakterbildung, sondern auf der
Formulierung eines Kriteriums oder eines Priifverfahrens fiir mo-
ralische Urteile. Kant sucht im kategorischen Imperativ ein Krite-
rium oder Testverfahren zur Unterscheidung richtiger und fal-
scher Handlungen.

Auch in einem anderen Sinne weicht Kant zumindest von der
antiken Tugendethik ab. Entscheidend ist fiir thn nicht das Gliick
oder die Erfillung, die Selbstentfaltung oder das Aufblithen des
Akteurs, denn 1. ist Gliick nach Kant ein Begriff der Einbildungs-
kraft, der sich nicht hinreichend prazisieren lifit und 2. sind
Handlungsfolgen schwer voraussehbar und schwer kontrollier-
bar. Wichtig ist also nicht, was (mehr oder weniger zufillig) aus
unseren Anstrengungen entsteht, nicht die resultierenden Welt-
zustinde, sondern die Willenszustinde von Wesen, die fest ent-
schlossen sind, alles zu tun, um ihre Maximen (auch unter schwer-
sten Bedingungen und bei stirkster Abneigung) zu realisieren.

Kants Prinzipienethik ist oft grob mifiverstanden worden. So

39

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hat sich z.B. Adolf Eichmann auf Kant berufen, weil er nicht
seinem Gefiihl folgte, sondern dem, was er fiir seine Pflicht hielt.
Doch nach Kant ist die Unterdriickung von Gefiihlen zugunsten
von Prinzipien nicht wesentlich und schon gar nicht hinreichend
fur den sittlichen Wert einer Handlung. Er ist kein Anhinger ei-
nes Pflichtfetischismus. Fiir ihn sind es nicht beliebige Maximen
(z.B. Eichmanns Maxime, stets dem Fiihrer zu gehorchen), die
sich als sittliche Maximen qualifizieren. Vielmehr sind es Maxi-
men, die unserer Vernunftnatur entsprechen, deren Anerkennung
ohne internen Widerspruch verallgemeinerbar ist und die Perso-
nen nicht nur als Mittel, sondern auch als Zwecke oder Eigen-
werte respektieren. Kant bedient sich der Metaphorik einer mo-
ralischen Gesetzgebung und glaubt, daf} uns diese nicht von
auflen aufgezwungen werde (Heteronomie), sondern daf wir, als
verniinftige Wesen, das moralische Gesetz uns selber auferlegten.
Ein verniinftig einsehbares Gesetz gilt als sanftes Joch! (Vgl. Mt.
11,30; Kant 1788, 151). Die Metaphorik der moralischen Selbst-
gesetzgebung steht fiir Kants Auszeichnung der Idee der Freiheit
als Autonomie. Freiheit besteht nach Kant namlich nicht einfach
darin, das zu tun, was wir wiinschen, sondern sie besteht vielmehr
darin, das zu wollen, was unsere Abhingigkeit von Wiinschen
vermindert.

Nach Kant determinieren uns Wiinsche, sie schrinken uns als
wabhlfihige, freie Wesen ein. Um dem Ansturm variabler Wiinsche
zu entgehen, gibt es zwei Moglichkeiten: Wir kénnen uns eine
kluge Mifigung auferlegen, unsere Priferenzen ordnen und Pri-
ferenzkonflikte in uns selber reduzieren. Dieser Weg mag uns
wohl pflichtmifligem Handeln niher bringen, aber er disponiert
ebensosehr zum kalkulierten Verbrechen.

»[---] das kalte Blut eines Bosewichts macht ithn nicht allein weit gefahr-
licher, sondern auch unmittelbar in unseren Augen noch verab-

scheuungswiirdiger, als er ohne dieses dafiir wiirde gehalten werden.“
(Kant 1785, 394)

Kant gibt sich also mit der Ausbildung stabiler Wiinsche bzw.
einer intrapersonellen Widerspruchsfreiheit nicht zufrieden.
Selbst pflichtmiflige Handlungen sind nicht notwendig Handlun-
gen aus Pflicht. Der Begriff der Klugheit wird von Kant allerdings
sehr eng gefaflt, nimlich als Riicksicht auf unser Wohl. Solange

40

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

uns nur Klugheit motiviert, konnen wir nach Kant zwar pflicht-
konform bleiben, aber es fehlt uns die sittlich wertvolle Motiva-
tion.

Damit kommen wir zur zweiten Moglichkeit, die wir als Kants
Kognitivismus moralischer Motive bezeichnen. Kants ,aus
Pflicht“ setzt einen Kognitivismus der moralischen Motive und
damit die Idee voraus, daff uns reine Vernunftgriinde zum Han-
deln bewegen konnen. Kant vertritt allerdings nur einen lokalen,
auf moralische Motive begrenzten Kognitivismus und hilt daran
fest, dafl wir zumindest als empirische Wesen von Neigungen de-
terminiert werden. Im Unterschied zu David Hume (vgl. Smith
1994, Kap. 4 und Snare 1991, Kap. 4 und 5) vertritt Dancy (vgl.
Dancy 1993) einen globalen Kognitivismus der Motive, demge-
maf nicht nur wie bei Kant alle moralischen Griinde, sondern alle
Uberzeugungen allein aufgrund ihres kognitiven Vorstellungsge-
haltes und ohne flankierende Wiinsche hinreichende Handlungs-
ursachen sein konnen, im Gegensatz zu Humes Modell, demge-
mifl Uberzeugungen auf Wiinsche oder Interessen angewiesen
sind. Gefihle (vgl. Oakley 7992, Kap. 3) sind fiir Kant moralisch
irrelevant, sieht man einmal ab von der Sonderstellung eines Ge-
fuhls der Achtung vor dem Gesetz. Er ist der Ansicht, daf} wir,
um sittlich zu handeln, keiner Wiinsche oder Interessen bediirfen,
sondern daf§ ethische Uberzeugungen zugleich Handlungsgriinde
und hinreichende Handlungsmotive sein konnen. In der zeitge-
nossischen Diskussion spricht man auch von ethischem Inter-
nalismus der Motive (vgl. Falk 1947/8, in Falk 1986, 33; Frankena
1958; Brink 1989, Kap. 3; ,,Externalism and Internalism® 7992).
David Falk fafit diese Position mit der These zusammen: ,,Griinde
sind Krifte.“ (Falk 1986, 97) Es ist das, was moralische Erkennt-
nis reprasentiert bzw. das in der Form der Gesetzmifligkeit Vor-
gestellte, was — ohne Zutat von Wiinschen, Interessen oder Lei-
denschaften — zum Handeln antreiben kann. Der kategorische
Imperativ gebietet kategorisch, d. h. unabhingig von inhaltlichen
Wiinschen oder Zwecken (vgl. Wiggins 1991), und der gute Wille
wird , durch das Prinzip des Wollens tiberhaupt bestimmt werden
miussen, wenn eine Handlung aus Pflicht geschieht” (Kant 1785,
400). Der blofle Gedanke, daff ich ohne Widerspruch im Denken
oder im Wollen meine Maxime (mein Handlungsprinzip) zum all-
gemeinen Gesetz machen kann, ist bereits ein hinreichender An-
reiz zum Handeln. Interesse oder Wiinsche sind keine notwendi-

41

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gen Motoren, vielmehr storen sie die ,Reinheit” der moralischen
Motivation und damit des unbedingten Wertes einer Person.

Kant begniigt sich also nicht mit einer ,diinnen Rationalitat®,
die sich auf die Ausbildung einer widerspruchsfreien Praferenz-
ordnung beschrinkt. Vielmehr fordert er eine praktische Ver-
nunft, die nicht etwas so strenges wie deduktive Logik ist, son-
dern etwas Substantielles und Bestreitbares — gleichsam der
Zement des interpretierten Universums von bewufiten Wesen (so
Wiggins 1991, 102). Ausiibung von praktischer Vernunft bedeutet
Erfiillung unseres wahren Zweckes oder unserer wahren Bestim-
mung als Vernunftwesen, so daf verniinftige Wahl, Verwirk-
lichung oder Aktivierung unseres Vernunftwesens und morali-
sche Wahl deckungsgleich werden. In diesem vollen Sinne kann
also niemand verninftig sein, ohne zugleich moralisch zu sein.
Das Sittliche ist das Verniinftige, und das Verniinftige ist das Sitt-
liche. Unser Vernunftwesen garantiert eine Unabhingigkeit von
Fremdbestimmungen aller Art. Nur wenn wir in absoluter Spon-
taneitit eine neue Kausalordnung beginnen, sind wir zugleich
wahrhaft frei, verntinftig und moralisch. Ob diese Austauschbar-
keit von Vernunft, Freiheit und Sittlichkeit eine verderbliche Zir-
kularitdt (vgl. Kant 1785, 450) involviert, soll hier nicht weiter
untersucht werden.

Vernunftwahl als ,reine Titigkeit“ (Kant 1785, 451) ohne
Fremdbestimmung hat etwas Mitreiflendes und Erhebendes, weil
sie die radikalste Form von Freiheit darstellt; zugleich ist diese
Form von Freiheit und der mit ihr verbundene Enthusiasmus zu-
tiefst unverstandlich. Warum sollten wir uns fiir Akausalitit be-
geistern? Was heifit es, punktuell iiber der Kausalordnung zu ste-
hen? Ist etwa die Tatsache der Verursachung unserer Handlungen
vergleichbar mit einem permanenten Stof§ in den Riicken, der uns
in eine Richtung zwingt, die wir gar nicht wollen? Oder verwech-
selt Kant den Zusammenhang von Ursache und Wirkung mit je-
nem von Zwingherr und Untertan?

Die problematische Seite von Kants Lehre 1afit sich an einem
Beispiel verdeutlichen. So sind - entgegen Kants Uberzeugung -
Liige oder Diebstahl eines Armen an einem Reichen anders zu
bewerten, insbesondere wenn der Reiche sehr reich ist, und der
Arme liigt oder stiehlt, um seine Familie vor Hunger und Unter-
ernihrung zu bewahren. Nach Kant liegt nun fiir den Armen ein
besonders giinstiger Anlaf} zu edlen Motiven der (Selbst-)Uber-

42

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

windung vor. Sein reiner guter Wille zeigt sich gerade darin, daf§
er allen Versuchungen widersteht und selbst in der Not das Eigen-
tum anderer achtet. Der reine gute Wille glinzt dann am hellsten,
wenn der Arme, in Respektierung der Eigentumsrechte anderer,
auch der Reichen, des freiwilligen Hungertodes stirbt. Wie kann
man diese absurden Schluffolgerungen vermeiden?

Es lassen sich zwei Auswege denken. Entweder weicht man
von Kants einseitiger Auszeichnung des guten Willens ab und
bringt Folgenerwiagungen ins Spiel. Nach einer originellen, aber
heterodoxen Kantinterpretation (vgl. Herman 1993, Kap. 5 [What
Happens to the Consequences?]. Vgl. auch O’Neill 71986, Kap. 4
und 5) mufl Kant selber bei der Anwendung des kategorischen
Imperativs Folgenerwigungen einfithren, u.a. zur Bildung von
intermediiren Maximen, welche z.B. die Korrektur von mifi-
gliickten Versuchen regeln. Ja vielleicht 18t sich die Kantische
Ethik (die nicht vollig identisch zu sein braucht mit Kants Ethik!)
am besten konsequentialistisch begriinden, nimlich als Versuch,
die Achtung vor zwecksetzenden Vernunftwesen zu maximieren
(vgl. Cummiskey 71996). Diese Kantdeutung riumt auf mit dem
Klischee von Kant als dem reinen Gesinnungsethiker. Moralische
Projekte brauchen gewohnlich wiederholte Anldufe. Pech bei der
Ausfithrung von Absichten sowie irrtiimliche moralische Uber-
zeugungen zwingen zu neuen Versuchen und Korrekturen. Dabei
ist zu beachten, daf§ moralische Entscheidungen gewdhnlich kei-
ne punktuellen ,one-shot-affairs“ sind, sondern uns gewohnlich
zu einer Fortsetzung der ,,moralischen Geschichte“ zwingen, die
ohne Folgeniiberlegungen gar nicht méglich wire. Das Insistieren
auf dem guten Willen ohne Ricksicht auf die Umstinde seiner
Verwirklichung kann z.B. auf eine Klassenmoral (vgl. Engels
1894, Kap. IX-XI) hinauslaufen. Die konsequentialistische Deu-
tung der Anwendung von Kants kategorischem Imperativ vermag
diese Bedenken abzuschwichen.

Oder - und das ist ein zweiter Ausweg — man macht deutlich,
dafl eine Kantische Ethik, vielleicht gegen den Wortlaut einiger
Textstellen, aber doch im Geiste Kants, keinen heroischen Willen
statuiert, dessen Wert lediglich in der Uberwindung von Hinder-
nissen besteht. Gewohnlich reicht die Mitwirkung des Motivs der
Achtung vor dem moralischen Gesetz, um moralisch zu sein. Wer
also z.B. seine Freunde nicht betriigt und auch keine Neigung
dazu hat, sondern zusitzlich aus Sympathie zu ihnen nicht

43

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tauscht oder liigt, hat damit noch nicht an moralischem Wert ver-
loren. Entscheidend fiir den sittlichen Wert einer Person ist zwar,
daf sie ihre Pflicht auch aus Pflichtgefiihl tut, doch andere beglei-
tende Motive (wie z.B. die Zuneigung zu Freunden) verderben
oder vergiften nicht den sittlichen Wert dieser Handlung. Dieses
Zugestindnis kann man jedoch nur machen, wenn man ausdriick-
lich zugesteht (was Kant nicht tut), daff moralische Handlungen
iiberdeterminiert sein konnen. Uberdetermination liegt dann vor,
wenn zwel oder mehrere voneinander unabhingige Motive so-
wohl zusammenwirkend als auch getrennt (in der Abwesenheit
des anderen Motivs) wirkend zu den gleichen Handlungen fiihren
(vgl. Benson 1979). Dies wirde zu einer willkommenen Ab-
schwichung des Reinheitsideals beziiglich der sittlichen Motiva-
tion fithren: Die blofle Tatsache der Mitwirkung natiirlicher Nei-
gungen wiirde den sittlichen Wert von Handlungen aus Pflicht
nicht mindern oder gar verderben.

Das wichtigste anti-relativistische Element in Kants Ethik ist
seine Orientierung an Freiheit als Autonomie. Die Forderung,
andere nicht nur als Mittel, sondern immer auch als Zwecke zu
respektieren, scheint in die Ethik ein Element der Unersetzbar-
keit von Individuen einzubringen, das nach einer geliufigen Mei-
nung im Utilitarismus fehlt. So ist es nach Kant z. B. ausgeschlos-
sen, jemanden in der Absicht zu strafen, andere abzuschrecken
(vgl. Kant 1797, 331-337). Abschreckung darf, wenn tiberhaupt,
nur ein sekundirer Strafzweck sein. Primires Strafziel ist verhilt-
nismaflige Vergeltung, welche die freie Entscheidung des Verbre-
chers vollig ernst nimmt und — paradox gesprochen — diesen ge-
rade dadurch als Zweck respektiert, daf} sie ihn nach seinem
Verdienst bestraft. Die blofle Instrumentalisierung eines Verbre-
chers (oder gar eines Unschuldigen) zur Abschreckung anderer ist
ein klarer Verstofl gegen Kants sog. Selbstzweckformel des kate-
gorischen Imperativs, die lautet:

,Handle so, daff du die Menschheit, sowohl in deiner Person als in der
Person eines jeden anderen, jederzeit zugleich als Zweck niemals blof§ als
Mittel brauchst.“ (Kant 1785, 429)

Zusammenfassend kann man sagen: Moralische Behandlung ist
das Gegenteil von Instrumentalisierung, Mifibrauch oder Aus-
beutung. Auf seiten des Akteurs ist Moral das Gegenteil von
Fremdbestimmung, sei es durch andere, sei es durch Motive, Ziele

44

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

oder Werte, denen gegeniiber wir uns nicht frei entscheiden kon-
nen. Der Begriindungsrelativist wird jedoch Kant entgegenhalten,
daf} er den Wert der Autonomie tiberschitzt und dafl es dhnlich
plausible Moralkonzeptionen gibt, die Autonomie weniger ge-
wichten. Er kann iberdies bezweifeln, ob Kants metaphysische
Begriindung in einer absoluten Freiheit allgemein nachvollzieh-
bar oder zumutbar ist. Schliefllich stellen sich beziiglich der
Anwendung des kategorischen Imperativs Interpretationsstreitig-
keiten ein, welche die Leistungsfihigkeit von Kants Ethik frag-
wiirdig erscheinen lassen.

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Normative Ethik (Schaber)

1. Spielarten des Utilitarismus im 20. Jahrbundert

Der Utilitarismus ist eine konsequentialistische Moraltheorie,
welche die moralische Qualitit von Handlungen bzw. Regeln
nach deren Folgen bemifit: Eine Handlung bzw. Regel ist dann
moralisch richtig, wenn sie gute Folgen nach sich zieht. In diesem
Konsequenzenprinzip sind sich alle Utilitaristen einig. Uneinig
sind sie sich aber a) in der Bestimmung der guten Folgen. Nach
Ansicht der klassischen Utilitaristen des 19. Jh. Jeremy Bentham,
John Stuart Mill und Henry Sidgwick hat eine Handlung dann
gute Folgen, wenn sie das Gliick der Betroffenen fordert. Fir ver-
schiedene Utilitaristen des 20. Jh. bemessen sich die guten Folgen
nicht am Glick, sondern an der Befriedigung von Priferenzen.
Uneinig sind sich Utilitaristen in diesem Jahrhundert auch b) in
der Frage, ob eine Handlung schon dann richtig ist, wenn sie gute
oder erst dann, wenn sie die — im Vergleich mit allen Handlungs-
alternativen — besten Folgen nach sich zieht. Die iiberwiegende
Mehrheit der Utilitaristen optiert hier fiir das Maximierungsprin-
zip. Doch von einem negativen Utilitarismus wird dieses Prinzip
zuriickgewiesen. (Der negative Utilitarismus verleiht dem Prinzip
der Verhtitung von Schidigung bzw. der Linderung von Elend
absolute Prioritit gegeniiber dem Gebot der Maximierung von
Glick.) Ebenfalls umstritten unter den zeitgendssischen Utilita-
risten ist die Frage, ob sich c¢) das Konsequenzenprinzip auf ein-
zelne Handlungen oder auf Regeln bezieht. Anhand dieser drei
Fragen lassen sich die wichtigsten Versionen des Utilitarismus
im 20. Jh. unterscheiden. In der Reihenfolge der genannten Pro-
bleme werden nachfolgend Gliicks- und Priferenzutilitarismus
(a), positiver und negativer Utilitarismus (b), Akt- und Regeluti-
litarismus (c) und (d) im Kontext derselben Fragestellung — Hares
Zwei-Ebenen-Theorie — dargestellt. Abschlieffend sollen dann
noch die wichtigsten Einwinde gegen den Utilitarismus zur Spra-
che kommen (e).

46

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

A. Gliicks- vs. Priferenzutilitarismus

G. E. Moore war der erste Utilitarist, der in seinen Principia Ethi-
ca die Gluckskonzeption des Guten kritisierte. Seiner Auffassung
nach gibt es neben dem Glick auch andere Dinge wie z.B. die
Wahrnehmung des Schonen, die an sich gut sind (vgl. dazu
IV,2.A). R. M. Hare geht einen Schritt weiter: Er meint, daf} der
Utilitarist nicht von Gliick, sondern einfach von Interessen- oder
Priferenzenbefriedigung reden sollte. Diese Abkehr vom Gliicks-
utilitarismus halt er aus zwei Griinden fir geboten: a) Glick ist
ein so unbestimmter Begriff, daf} er mehr Probleme erzeugt als
16st (vgl. Hare 71983, 146); b) Der Glucksbegriff ist kein rein de-
skriptiver Begriff: ,Wer das Urteil, dafl der andere glicklich ist,
fallt, wertet das Leben des anderen“ (a.a.O., 146). Der Begriff
Gliick liefert damit nicht die vom Utilitaristen erhoffte empiri-
sche Basis fiir seine Moraltheorie. Der Utilitarist ist deshalb bes-
ser beraten, wenn er die guten Folgen tiber die Befriedigung der
Interessen oder Priferenzen von Personen bestimmt. Dabei soll-
ten nach Hare nicht alle aktuellen Priferenzen, die Personen zu
einem gegebenen Zeitpunkt haben, berticksichtigt werden. Mora-
lisch relevant sind vielmehr nur diejenigen Priferenzen, welche
weder auf logischen Fehlern noch auf mangelnder Information
beruhen (vgl. dazu Hare 1981, 1011f,; dt.: 1992, 160f.; zu Hares
Theorie der moralischen Relevanz von Praferenzen vgl. ausfiihr-
licher Kap. VIIL2). Nach Auffassung von John Harsanyi sollte
der Utilitarist dariiber hinaus auch alle asozialen Priferenzen
ignorieren (Harsany1 1982, 56).

Nach Richard Brandt sollte der Utilitarist sich nicht an Prife-
renzen, sondern am Gliick orientieren. Wer auf Priferenzen setzt,
kann dem Phinomen des Priferenzenwechsels nicht Rechnung
tragen (vgl. Brandt 1992, 1691f.). Wenn eine Person wiinscht, daf}
zu einem spiteren Zeitpunkt t, etwas der Fall ist, das sie zum
Zeitpunkt t, dann aber nicht will, ist fir den Priferenzutilitarist
nicht klar, was fiir eine Person niitzlich ist. Fiir Dieter Birnbacher
ist ein Gliicks- dem Priferenzutilitarismus vorzuziehen, weil
nicht jede Praferenzbefriedigung fiir die betroffene Person von
Vortelil ist (Birnbacher 7990, 74; vgl. zu dieser Problematik aus-
fuhrlicher Kap. VIIL1).

47

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B. Negativer Utilitarismus

Nach einem Vorschlag von Karl Popper sollte das utilitaristische
Grundprinzip in einem negativen Sinn verstanden werden: ,Stre-
be nach dem kleinstmoglichen Grad an Leiden fiir alle® (vgl. Pop-
per 1947, 235; dt.: 1970, 316). Ein solches Prinzip sei klarer als das
klassische utilitaristische Prinzip, das uns dazu auffordert, das
grofftmogliche Glick oder den grofitmoglichen Nutzen fiir alle
hervorzubringen. Man konnte hinzufigen, dafl das Prinzip der
Leidensvermeidung auch plausibler ist als das Prinzip der Nut-
zenmaximierung. Eine genauere Betrachtung macht aber deut-
lich, dafl sich der negative Utilitarismus nicht aufrechterhalten
laflt, ohne dafl man bereit ist, absurde Konsequenzen in Kauf zu
nehmen. Wire die rasche und schmerzfreie Totung aller Men-
schen nicht die wirksamste Form der Beseitigung von Leiden?
Mord liele sich nach Vorgaben des negativen Utilitarismus nicht
als schlecht ausweisen. Ganz generell bestiinde der sicherste Weg,
Leiden zu vermeiden, darin, die menschliche Gattung auszurot-
ten (R. N. Smart 1958, 452). Dariiber hinaus kann man alle Hand-
lungen, die Leiden minimieren, auch als Handlungen beschrei-
ben, die Personen gliicklicher machen (vgl. dazu J.]. C. Smart
1973, 281.). Wenn es moralisch gefordert ist, Personen gliicklicher
zu machen, dann ist unklar, wieso — wie der negative Utilitarismus
impliziert — weniger Gliick mehr Gliick vorgezogen werden soll.

C. Akt- und Regelutilitarismus

Nach Ansicht von Aktutilitaristen wie Smart und Hare sollten
wir jeweils diejenige Handlung ausfiihren, welche — im Vergleich
mit allen alternativen Handlungsméglichkeiten — die besten Fol-
gen hat. Regelutilitaristen wie Toulmin, Urmson und Brandt sind
der Meinung, dafl sich das Niitzlichkeitsprinzip nicht auf einzelne
Handlungen, sondern auf Regeln bezieht. Wir sollten uns an den-
jenigen Regeln orientieren, deren Befolgung die bestmdglichen
Folgen hat. Diese beiden Utilitarismusversionen standen sich vor
allem in den 50er und 60er Jahren gegeniiber. Dabei drehte sich
die Debatte wesentlich um die Frage, ob ein Regelutilitarismus
sich nicht auf einen Aktutilitarismus reduzieren liefle. Als Utili-
tarist mufl man eine Regelverletzung fiir legitim ansehen, die vor-
aussehbar nutzenmaximierende Effekte hat. Die Empfehlung,

48

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich ungeachtet der voraussehbaren besseren Folgen, strikt an die
Regel zu halten, wire utilitaristisch nicht zu rechtfertigen. Ist dies
richtig, dann sind die Forderungen des Akt- von den Forderun-
gen des Regelutilitarismus nicht zu unterscheiden (vgl. Smart
1967,171-183; Mackie 1977, 137 {f.; dt.: 1983, 17411.). Regeln kon-
nen dann auch blof} als Faustregeln verstanden werden, auf die
wir aufgrund unseres begrenzten Wissens iiber die Folgen unseres
Handelns hiufig angewiesen sind (vgl. Smart 7967, 171). Brandt
entwickelt eine Form des Regelutilitarismus, die diesem Einwand
zu entgehen scheint. Seiner Meinung nach ist eine Handlung dann
richtig, wenn sie mit einem idealen Moralkodex tibereinstimmt,
der aus Regeln besteht, deren Befolgung fiir eine Gesellschaft die
besten Folgen hat (Brandt 7992, 132). Auf diese Form des Regel-
utilitarismus ldfit sich nach Brandt der obige Einwand nicht an-
wenden, da der ideale Moralkodex das Maximierungsgebot nicht
enthalten mufl (a.a.O., 130).

D.Hares Zwei-Ebenen-Modell

Hare unterscheidet zwischen einer Ebene intuitiven und einer
Ebene kritischen moralischen Denkens (Hare 7981, Kap. 2 und
3). Fiir das intuitive moralische Denken sind einfache prima-facie
Regeln wie ,Du sollst deine Versprechen halten’, ,Du sollst nicht
toten‘ handlungsanleitend. Das kritische Denken hilt sich an den
Aktutilitarismus. Die Unterscheidung dieser zwei Ebenen dringt
sich nach Hare auf, da wir in der Regel die kognitiven und moti-
vationalen Voraussetzungen nicht erfiillen, die fir eine unpartei-
liche Nutzenmaximierung erforderlich sind. Wir neigen dazu,
parteilich zu sein, und unser Wissen um die Folgen unseres Han-
delns sind begrenzt (vgl. a.a.O., 44{f.,, 911f.). Auf der Ebene des
kritischen Denkens sollten wir uns nur bewegen, wenn wir a) die
Handlungsfolgen kennen und b) die prima-facie Regeln der intui-
tiven Ebene miteinander konfligieren (vgl. a.a.O., 50; dt.: 1992,
97). In solchen Fillen gibt es nach Hare keinen Grund, sich wei-
terhin an die intuitiven moralischen Regeln zu halten. Und genau
dies unterscheidet Hares Zwei-Ebenen-Modell von einem Regel-
utilitarismus: Anders als der Regelutilitarist versteht Hare mora-
lische Regeln als Faustregeln, die nach Mafigabe unserer kogniti-
ven und motivationalen Kompetenzen verletzt werden diirfen.

49

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

E. Einwinde

Die utlitaristische Moraltheorie ist mit unterschiedlichen
Schwierigkeiten konfrontiert. Die drei wichtigsten Probleme sol-
len im folgenden kurz zur Sprache kommen:

a) Der Utilitarismus scheint Handlungen zuzulassen oder gar
zu fordern, die wir intuitiv fiir aulerst verwerflich halten. So
konnte es gut oder gar Pflicht sein, eine Minderheit zu versklaven,
wenn dies das Wohl der Mehrheit steigern wiirde. In gleicher
Weise scheint es aus utilitaristischer Sicht unproblematisch zu
sein, einen unschuldigen Menschen zu toten, wenn damit das Le-
ben von drei Menschen gerettet werden konnte. Kaum jemand
wird solche Handlungen aber fiir gerechtfertigt halten. Dies vor
allem darum, weil damit Rechte von Menschen verletzt wiirden,
die unserer Ansicht nach jeglicher Nutzenabwigung entzogen
sind (vgl. Nida-Riimelin 7993, 591.).

b) Nach Ansicht verschiedener Moralphilosophen ist das utili-
taristische Konzept von Verteilungsgerechtigkeit vollig unplausi-
bel (vgl. Rawls 1971, 22ff.; Mackie 1977, 127£.; dt.: 1983, 1601f,;
vgl. Spaemann 71989, 164{f.). Der Utilitarist ist indifferent gegen-
tiber der Verteilung der Nutzensumme, was radikale Ungleichheit
nicht nur nicht ausschliefit, sondern unter bestimmten Umstin-
den gar als gefordert erscheinen lafit. (Dafl Bentham selber eine
utilitaristische Theorie der distributiven Gerechtigkeit entwickelt
hat, wurde erst in jiingster Zeit bekannt und sei hier nur am Rande
erwahnt.)

¢) Man kann auch einwenden, dafl eine utilitaristische Moral-
theorie zuviel von uns fordert (vgl. dazu Williams 7973, 116;
Nida-Riimelin 7993). Die utilitaristische Grundpflicht, das Gute
in der Welt zu maximieren, scheint iibermenschliche Selbstopfer
zu verlangen. Wiirden wir dieser Pflicht wirklich nachkommen,
mifiten wir auf die meisten Dinge, die unser Leben lebenswert
machen, verzichten (vgl. Spaemann 7989, 170). Angesichts der
Armut und des Leidens in der Welt, liefle sich die Verfolgung
eigener Projekte kaum rechtfertigen. Es ist deshalb nicht anzu-
nehmen, daf} der Utilitarismus je praktische Relevanz haben
konnte. Dies kann man als einen guten Grund betrachten, den
Utilitarismus zu verabschieden.

50

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Moderne Deontologie
A. Der Vorrang des Richtigen

Fir eine deontologische Moraltheorie gibt es Handlungen, die in
sich gut oder schlecht sind, unabhingig davon, welche Konse-
quenzen sie nach sich ziehen. So kann eine Handlung in sich
schlecht sein, auch wenn sie sehr vielen Menschen grofle Vorteile
bringen wiirde. Anders als der Utilitarismus beurteilt eine Deon-
tologie Handlungen nicht nach ihren Folgen. In Anlehnung an
eine Formulierung von John Rawls kann man sagen, daf§ sich in
einer Deontologie das, was richtig ist, nicht aus dem ergibt, was
gut ist fir Menschen. Das Richtige ist vielmehr unabhingig vom
Guten, und hat ihm gegentiber den Vorrang (vgl. Rawls 1971, 30;
dt.: 1979, 48; vgl. Fried 1978, 9). Richtig sind Handlungen inner-
halb einer Deontologie dann, wenn sie mit bestimmten Regeln
oder Prinzipien uibereinstimmen. Diese Regeln oder Prinzipien
definieren in den meisten Fillen die Grenzen dessen, was wir an-
deren gegeniiber tun diirfen (Regeln wie ,Du sollst nicht liigen®,
,Du sollst andere nicht beleidigen®). Sie definieren insbesondere
die Grenzen dessen, was man im Dienste dessen, was gut fiir
Menschen ist, tun darf. Das ist der anti-utilitaristische Charakter
der Deontologie. Nach ihr darf das Gute nur innerhalb des Rich-
tigen gefordert werden. Thomas Nagel schildert in diesem Zu-
sammenhang folgendes Beispiel (vgl. Nagel 1986, 176): Mehrere
Personen sind bei einem Autounfall verletzt worden. Ich kann
diese Personen nur retten, wenn ich eine Anwohnerin dazu
uberrede, Hilfe zu holen. Diese weigert sich aber, dies zu tun.
Folgende Moglichkeit steht mir offen: Ich konnte der Enkelin
dieser Frau den Arm umdrehen und sie so dazu bewegen, Hilfe
zu holen. Nagel ist der Ansicht, daf} sich das Umdrehen des
Arms nicht im Blick auf die positiven Konsequenzen rechtferti-
gen liefle. Damit wiirde eine Grenze dessen tiberschritten, was
im Dienste fiir das Wohl anderer zu tun erlaubt ist.

Welche Handlungen nun sind in sich gut bzw. in sich falsch?
Verschiedene Deontologen orientieren sich in der Antwort auf
diese Frage an Kants kategorischem Imperativ, wonach ich den
anderen nie bloff als Mittel, sondern immer auch als Zweck be-
handeln soll (vgl. dazu Tugendhat 7993, 80ff.). Ernst Tugendhat
spricht von einer ,Moral der universellen Achtung” (a.a.O., 80).

51

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In der Interpretation des Deontologen Alan Donagan bedeutet
die zweite Formel des kategorischen Imperativs, dafl ich ver-
pflichtet bin, den anderen als rationales Wesen zu respektieren
(vgl. Donagan 1977, 66).

Nagel geht in der Frage nach den richtigen Handlungen nicht
von einem Prinzip, sondern von unseren moralischen Intuitionen
aus (vgl. Nagel 1986, 176). Seiner Ansicht nach legen uns diese
folgende Typen von Verpflichtungen und Verboten nahe: a) Ver-
pflichtungen, die sich aus Versprechen und Ubereinkiinften erge-
ben; b) Verbote, individuelle Rechte anderer Menschen zu verlet-
zen; ¢) Restriktionen im Blick darauf, was wir anderen im Dienste
des Guten zumuten diirfen; und schliellich d) Pflichten, die sich
aus der speziellen Beziehung ergeben, die ich zu anderen Men-
schen habe.

Dabei geht es in einer Deontologie ganz wesentlich darum, daf§
der Handelnde bestimmte Dinge nicht absichtlich tut (vgl. Fried
1978, 91; Nagel 1986, 178). So kann man z. B. sagen: Es ist falsch,
einen Menschen zu toten; es kann aber durchaus erlaubt sein, den
Tod von Menschen nicht zu verhindern. Wenn ich in einer Situa-
tion einen Menschen téten muf}, um zehn Menschen das Leben zu
retten, wird es sich aus deontologischer Sicht deshalb nahelegen,
die zehn Menschen sterben zu lassen. Denn der Deontologe beur-
teilt das aktive Toten eines Menschen in einem solchen Fall als
schwerwiegender als das Sterbenlassen von zehn Menschen. In
gleicher Weise ist es aus deontologischer Sicht auch nicht erlaubt,
eine moralische Regel zu verletzen, um andere daran zu hindern,
moralisch falsch zu handeln. Es ist falsch zu ligen, auch wenn ich
mit einer Liige andere davon abhalten konnte zu ligen.

B. Kritik

Man kann gegen deontologische Ethiken einwenden, daf§ es sich
dabei um blofle Gesinnungsethiken handelt. Denn hier wiirden
Normen befolgt, ohne dafl der Akteur nach den voraussehbaren
Folgen seines Handelns zu fragen habe. Dies ist nach Ansicht von
Max Weber bei einer Verantwortungsethik der Fall. Zudem ist
fraglich, ob die skizzierten Begriindungen der deontologischen
Prinzipien zu befriedigen vermogen. Nagels Rekurs auf unsere
moralischen Intuitionen ist problematisch, da wir nicht alle die-
selben moralischen Intuitionen haben. In der Frage beispielswei-

52

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

se, was wir im Dienste des Guten tun diirfen, werden wir sehr
unterschiedliche Intuitionen vorfinden. So ist es im Blick auf das
oben geschilderte Beispiel von Nagel alles andere als klar, was uns
unsere moralischen Intuitionen nahelegen. Einige werden Nagels
Antwort fiir intuitiv plausibel halten. Viele aber werden es wohl
in Ubereinstimmung mit dem Utilitaristen als moralisch legitim
ansehen, das Kind als Mittel zum guten Zweck zu behandeln, dies
jedenfalls dann, wenn es zur Erreichung dieses Zwecks — mora-
lisch gesehen — keine bessere Alternative gibt. Die moralische In-
tuition kann deshalb in diesem Zusammenhang nicht herangezo-
gen werden. Sie laft im Blick auf Nagels Beispiel offen, was wir
tun oder nicht tun diirfen. Ganz generell bleibt fraglich, ob sich
mit unseren moralischen Intuitionen Prinzipien begriinden las-
sen, die wir unabhingig von den daraus sich ergebenden Folgen
einhalten sollten. Auch in dieser grundlegenden und fir den
Deontologen entscheidenden Frage werden wir unterschiedliche
moralische Intuitionen vorfinden.

Fraglich ist auch, ob sich aus dem Gebot, andere immer als
rationale Personen zu respektieren, die deontologischen Grenzen
dessen, was wir im Dienste des Guten tun diirfen, ableiten lassen.
Wenn ich 20 Personen vor groflem Schaden nur dadurch bewah-
ren kann, daff ich einem Menschen groflen Schaden zufuge, ist
unklar, was uns das Respektsgebot wirklich empfiehlt. Deontolo-
gische Moraltheoretiker sind der Ansicht, daff man keinem Men-
schen absichtlich Schaden zufiigen darf. Respektiere ich aber die
20 Personen als rationale Personen, wenn ich zulasse, daf} sie —
wodurch auch immer — geschidigt werden? Verlangt das Re-
spektsgebot nicht, daf} ich die Interessen und Bediirfnisse aller
von meinem Tun und Unterlassen betroffenen Personen gleich
gewichte? Wenn das Respektsgebot aber in dieser Weise interpre-
tiert werden kann, dann hat der Deontologe gute Griinde, sich
nach einem anderen Grundprinzip umzusehen.

Ein weiteres Problem einer Deontologie liegt darin, daf} die
Idee einer ausnahmslosen Geltung moralischer Prinzipien kon-
traintuitiv ist. Wenn ich das Leben vieler Menschen dadurch ret-
ten kann, dafl ich jemanden beltige, werden wohl nur die wenig-
sten ligen fir verboten halten. Im Gegenteil: Ein striktes
Befolgen moralischer Prinzipien werden die meisten in bestimm-
ten Fillen gar fiir moralisch problematisch halten. Wenn ich die
Einwohner der Stadt New York nur dadurch retten kann, daff ich

53

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den sie bedrohenden Terroristen tote, werden das sehr viele fiir
geboten halten. Verschiedene Deontologen sehen entsprechend
fur Katastrophenfille auch Ausnahmen vor (vgl. Fried 1978, 10;
Donagan 1977, 206). Unklar aber bleibt, wie sich ein solches Zu-
gestandnis auf deontologischer Basis rechtfertigen laf3t.

3. Vertragstheorien der Moral

Vertragstheorien der Moral machen moralische Prinzipien oder
Regeln an der Ubereinkunft rationaler Personen fest. Dabei kann
man den Ausdruck ,rationale Personen® auf unterschiedliche Wei-
sen verstehen: Zum einen lassen sich darunter Personen verste-
hen, die ihr Eigeninteresse optimal verfolgen, zum anderen kann
man damit Personen meinen, die unparteilich sind und entspre-
chend den Interessen anderer Personen ein gleiches Gewicht zu-
schreiben wie den eigenen Interessen. Aus diesen zwei Interpre-
tationen von ,rational ergeben sich auch zwei Typen der
Vertragstheorien der Moral: eine reale und eine ideale Vertrags-
theorie. Die reale Theorie geht auf Thomas Hobbes zuriick und
findet ihren elaboriertesten zeitgendssischen Vertreter in David
Gauthier. Die ideale Theorie hat thre Wurzeln in Kant; sein klas-
sischer zeitgenossischer Vertreter ist John Rawls. Im folgenden
soll zunichst Gauthiers (a) und anschlieflend Rawls vertragstheo-
retische Position (b) vorgestellt werden.

A. Eigeninteresse und Moral

Gauthier geht von einer subjektiven Werttheorie aus. Seiner An-
sicht nach gibt es keine objektiven Werte. Werte beruhen auf den
Priferenzen oder Interessen von Personen (vgl. Gauthier 7986,
211ff.). Wertvoll ist fiir Personen — genauer besehen — das, was ihre
gepriiften Priferenzen (,considered preferences“) bedient. Es
sind insofern die Priferenzen von Personen, welche nach
Gauthier die Wertbasis bilden, aus der moralische Regeln hervor-
gehen. Dabei spielt auch die Konzeption von Rationalitit, die
Gauthier vertritt, eine wichtige Rolle. Rational verhilt sich eine
Person, wenn sie ihre Priferenzbefriedigung maximiert (vgl.
a.2.0,,7: ,(T)he rational person ... seeks the greatest satisfaction
of her own interests“). Tut sie dies, ohne auf die Interessen an-

54

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

derer Riicksicht zu nehmen, werden ihre Praferenzen sehr oft gar
nicht oder suboptimal bedient werden. Deshalb haben rationale
Personen gute Griinde, ihrem eigeninteressierten Verhalten
wechselseitig Einschrinkungen aufzuerlegen und die Interessen
anderer zu berticksichtigen. Gauthier setzt diese Einschrinkun-
gen mit moralischen Normen gleich. Moralische Normen definie-
ren die Grenzen, in denen wir unser Eigeninteresse verfolgen soll-
ten, sofern wir an einer maximalen Befriedigung unserer
Priferenzen interessiert sind. Auf diese Weise sind nach Gauthier
moralische Normen im Eigeninteresse rationaler Personen be-
grindet (vgl. a.a.O., 4). Dabei sind fiir moralische Normen nach
Gauthier allein die Interessen oder Priferenzen rationaler Perso-
nen mafigebend. Tiere, Ungeborene und geistig Behinderte geho-
ren nicht zur moralischen Gemeinschaft (vgl. a.a.O., 268). Thre
Anliegen konnen einzig indirekt iiber die entsprechenden Prife-
renzen oder Interessen rationaler Personen moralisch berticksich-
tigt werden (vgl. a.a.O., 2981f.).

Nach Gauthier haben wir Griinde, moralische Normen zu ak-
zeptieren. Das impliziert aber nicht, dafy wir auch Griinde haben,
sie zu befolgen. Es konnte rational sein, sich in bezug auf aner-
kannte moralische Normen als Schwarzfahrer zu verhalten (vgl.
VIII, 3). Gauthier setzt sich mit diesem Problem sehr ausfiihrlich
auseinander. Seiner Ansicht nach habe ich Griinde, mich mora-
lisch zu verhalten, wenn ich unterstellen kann, daf§ die meisten
anderen sich auch an die moralischen Normen halten werden.
Dies wiederum setzt voraus, daf sich die ,moralischen Schwarz-
fahrer gut identifizieren lassen (vgl. Gauthier 1986, 157 {f.).

B. Rawls’ Schleier des Nichtwissens

Wie Gauthier ist auch Rawls der Meinung, dafl moralische Regeln
dem gegenseitigen Vorteil der Mitglieder einer Gesellschaft
dienen sollen (vgl. Rawls 1971, 4; dt.: 1979, 20). Dabei beschiftigt
sich Rawls mit den Prinzipien der Gerechtigkeit. Seiner Ansicht
nach lassen sich diese tiber das, was freie und verniinftige Per-
sonen als gerecht annehmen konnen, bestimmen. Wie Gauthier
geht er davon aus, dafl verniinftige Personen ihr Eigeninteresse
verfolgen, ohne notwendigerweise sich um die Anliegen anderer
zu kiimmern (vgl. Rawls 1971, 13; dt.: 1979, 30). Die Gerechtig-

55

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

keitsprinzipien sollen nach Rawls das Ergebnis einer fairen
Ubereinkunft eigeninteressierter Personen sein. Und fair ist die
Ubereinkunft, wenn die einzelnen sich hinter einem Schleier des
Nichtwissens entscheiden miissen. Rawls denkt in diesem Zusam-
menhang an einen fiktiven Urzustand, in dem die Personen, die
tber die Gerechtigkeitsgrundsitze zu entscheiden haben, nicht
wissen, welche Position sie in der Gesellschaft einnehmen und
welche Eigenschaften sie haben werden. Dieser Schleier des
Nichtwissens soll sicherstellen, daf} sich einzelne nicht fir dis-
kriminierende Prinzipien entscheiden. Wer z. B. weif}, daf§ er eine
weifle Hautfarbe haben wird, konnte Grundsitze befiirworten,
die Weifle privilegieren (vgl. Rawls 71971, 19; dt.: 1979, 36). Hinter
dem Schleier des Nichtwissens wird er dies aber nach Rawls nicht
tun, da er nicht ausschlieflen kann, selbst durch den entsprechen-
den Grundsatz benachteiligt zu werden. Generell gilt: In einer
Situation der Unsicherheit, wie sie der Urzustand darstellt, ist es
rational nach der sog. Maximinregel zu entscheiden, und Gerech-
tigkeitsprinzipien zu beflirworten, die den Schlechtestgestellten
das bestmogliche Ergebnis garantiert. Dabei ist Rawls nicht der
Meinung, daf} es in jeder Unsicherheitssituation rational ist, die
Maximinregel zu befolgen. Als generelle Regel wire sie zu kon-
servativ. Bei schwerwiegenden Entscheidungen aber — und bei der
Entscheidung tiber Gerechtigkeitsprinzipien handelt es sich um
eine fiir die Betroffenen schwerwiegende Entscheidung — hilt
Rawls den Konservativismus der Maximinregel jedoch fir ange-
messen (vgl. Rawls 71971, 154{,; dt.: 1979, 1791.). Es wire deshalb
nicht rational, sich im Urzustand fiir diskriminierende Gerech-
tigkeitsprinzipien zu entscheiden. Rational ist es vielmehr, die
Interessen aller, insbesondere der Schlechtestgestellten, zu be-
rucksichtigen. Im fiktiven Urzustand verhalten sich Personen
aus Eigeninteresse unparteilich. Dazu kommt, daff — so Rawls —
die Personen im Urzustand gleich sind: Jede Person hat dieselben
Rechte, Gerechtigkeitsgrundsitze zu wihlen und vorzuschlagen
(vgl. Rawls 1971, 19; dt.: 1979, 36). Der Urzustand sichert also
auch von seiner Struktur her die Unparteilichkeit der Personen,
die sich iiber Gerechtigkeitsgrundsitze einigen.

56

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

C.Probleme

Firr eine reale Vertragstheorie ergeben sich folgende zwei Proble-
me: a) Personen konnen sich auf Dinge einigen, die wir intuitiv als
duflerst unfair oder ungerecht ansehen. So kann sich z.B. jemand,
der tiber keine Mittel verfiigt, gezwungen sehen, Regeln zu ak-
zeptieren, die ihm kaum, anderen aber grofie Vorteile verschaffen.
Das wire nur zu verhindern, wenn es in den Situationen, in denen
tiber Kooperationsregeln verhandelt wird, keine groflen Un-
gleichheiten gibe. Reale Vertragstheorien schlieffen aber solche
Ungleichheiten in keiner Weise aus. Illegitim sind fiir sie einzig
Ungleichheiten, die auf Gewalt und Betrug beruhen. Das aber ist
- so kann man argumentieren — zuwenig, um verschiedene For-
men dessen, was wir intuitiv als Ausbeutung betrachten, zu ver-
unmoglichen. Ein Mittelloser konnte genotigt sein, sich selbst zu
versklaven, um zu iberleben. Ein Vertragstheoretiker vermag
nicht auszuschlieffen, eine solche Versklavung fir legitim zu er-
klaren.

b) Man kann es auch als problematisch ansehen, daf} einzig ra-
tionale Personen zur moralischen Gemeinschaft gehoren. Der
Vertragstheoretiker glaubt zwar, daff wir durchaus auch Griinde
haben konnen, auf zukiinftige Generationen, geistig Behinderte,
Neugeborene und Tiere Riicksicht zu nehmen; aber diese Griinde
haben ihren Ursprung allein in den Interessen rationaler Perso-
nen. Doch dies widerspricht unseren Intuitionen. Wir halten Tier-
quilerei nicht fur falsch, weil damit Interessen rationaler Perso-
nen betroffen sein konnten, sondern vielmehr, weil damit Tieren
geschadet wird.

Bei der idealen Vertragstheorie ist unklar, ob die Idee des Ver-
trags unter Menschen wirklich eine relevante Rolle spielt. Fir
Rawls ergeben sich die Gerechtigkeitsprinzipien aus einer Uber-
einkunft verniinftiger Personen. Doch das, was diese als gerecht
akzeptieren, hingt von der Struktur des Urzustandes ab. Wichtig
ist: Fir diese Struktur sind moralische Intuitionen mafigebend,
die sich keiner vorhergehenden vertraglichen Ubereinkunft ver-
danken. Die von Rawls vorgeschlagenen Gerechtigkeitsgrundsit-
ze ergeben sich aus einer Kombination von moralischen Intuitio-
nen und einem Konzept rationalen Handelns unter Unsicherheit.
Auf das vertragstheoretische Element konnte Rawls auch ginz-
lich verzichten.

57

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Diskursethik
A. Konsens- und Universalisierungsprinzip

Die Ubereinstimmung von Personen spielt auch fiir die von Karl-
Otto Apel und Jirgen Habermas vertretene Diskursethik eine
zentrale Rolle. Der Kerngedanke der Diskursethik besagt, ,,dafl
nur die Normen Geltung beanspruchen dirfen, die die Zustim-
mung aller Betroffenen als Teilnehmer eines praktischen Diskur-
ses finden (oder finden konnten)“ (Habermas 71983, 103). Apel
glaubt, dafl sich fir diesen Gedanken eine Letztbegriindung fin-
den 1aflt: Wer ernsthaft argumentiert, akzeptiert notwendigerwei-
se das Konsensprinzip (vgl. Apel 71986, 13); er anerkennt — anders
formuliert — die Norm, daf} Fragen ,,nur durch konsensfahige Ar-
gumente ... entschieden werden sollten” (vgl. a.a.O., 7). Haber-
mas lehnt diese Letztbegriindung des grundlegenden diskursethi-
schen Prinzips ab. Bei ihm beruht das Konsensprinzip auf einer
Theorie der Wahrheit, die Wahrheit ganz generell iber den Kon-
sens von Personen definiert (vgl. Habermas 7973). Die Wahrheit
deskriptiver Sitze hingt genauso von der Zustimmung von Per-
sonen ab wie die Richtigkeit normativer Aussagen. Dabei ist eine
normative Aussage nach Habermas nicht einfach dann richug,
wenn ihr zugestimmt wird. Die Zustimmung muf§ seiner Ansicht
nach vielmehr auf Griinden beruhen. Das unterscheidet rationale
von irrationalen Ubereinstimmungen. Die rationale Ubereinstim-
mung nun wiederum setzt voraus, dafl die Bedingungen dessen,
was Habermas ,die ideale Sprechsituation® (vgl. 1973, 252ff.)
nennt, erfillt sind. In einer idealen Sprechsituation gibt es keine
Ungleichheit zwischen den Diskursteilnehmern; und es fehlt auch
jegliche Form von Repression: Jeder darf an Diskursen teilneh-
men; jeder darf Behauptungen problematisieren und Behauptun-
gen in den Diskurs einbringen; und jeder darf seine Wiinsche und
Bediirfnisse zum Ausdruck bringen; dariiber hinaus darf niemand
durch Zwang gehindert werden, diese Rechte wahrzunehmen
(vel. 1983, 98/99).

Die Diskursethik ist nun nicht allein durch das Konsensprinzip
definiert. Habermas kombiniert das Konsensprinzip mit dem
Universalisierungsgrundsatz. Danach ist eine Norm nur dann
giltig, ,wenn die Folgen und Nebenwirkungen, die sich aus einer
allgemeinen Befolgung der strittigen Norm fiir die Befriedigung

58

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Interessen eines jeden einzelnen voraussichtlich ergeben, von
allen zwanglos akzeptiert werden kénnen“ (a.a.O., 103). Dieser
Universalisierungsgrundsatz folgt nicht aus dem Konsensprinzip.
Es handelt sich dabei vielmehr um einen eigenstindigen Grund-
satz, den jeder implizit anerkennt, der an Diskursen teilnimmt.
Aus den Diskursregeln (jeder darf jede Behauptung problemati-
sieren und Behauptungen in den Diskurs einbringen usw.) ,ergibt
sich nimlich, daf} eine strittige Norm unter den Teilnehmern eines
praktischen Diskurses Zustimmung nur finden kann, wenn (der
Universalisierungsgrundsatz, P. S.) gilt“ (a.a.O., 103).

Das Konsens- und das Universalisierungsprinzip sind rein for-
male Prinzipien. Die Diskursethik legt keine inhaltlichen Moral-
prinzipien fest. Das unterscheidet sie unter anderem auch von
Vertragstheorien der Moral. Vertragstheoretiker entwickeln in-
haltliche Moralprinzipien, die Gerechtigkeitsgrundsitze von
Rawls sind dafiir ein gutes Beispiel. In der Diskursethik wird nach
Habermas die Bestimmung inhaltlicher Prinzipien oder Normen
jedoch ganz den realen Diskursen tiberlassen (vgl. a.a.O., 194).
Unter den Diskursethikern bildet in diesem Zusammenhang ein-
zig Apel eine Ausnahme. Er schligt ein inhaltliches Moralprinzip
vor, das Konsens- und Universalisierungsgrundsatz erginzen soll:
Nach diesem Prinzip sind wir verpflichtet, die Bedingungen einer
idealen Kommunikationssituation zu verwirklichen (vgl. dazu
Apel 1986, 2311.). Doch dieses inhaltliche Prinzip folgt in keiner
Weise aus den genannten formalen Prinzipien. Es ist insofern
auch unklar, ob es sich dabei tiberhaupt um ein mit der Diskurs-
ethik vertrigliches Prinzip handelt (vgl Steinvorth 1990, 115).

Die Diskursethik weicht noch in einem anderen Punkt von der
Vertragstheorie der Moral ab. Um zu einem Konsens zu gelangen
mufl jeder Diskursteilnehmer sich in die Lage aller anderen ein-
fuhlen. Dies geschieht aber nicht wie bei Rawls aus Eigeninteres-
se, sondern aus einem originiren Interesse daran, sich mit andern
zu verstandigen (vgl. dazu Habermas 7986, 23). Dabei ist dieses
Interesse in der Idee des argumentativen Diskurses fundiert. Ar-
gumentationen zielen nach Habermas auf Einverstandnis.

59

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B. Kritik

Gegen die Diskursethik lassen sich zwei Einwinde vorbringen:

1) Die Diskursethik setzt voraus, daf} sich die Diskursteilneh-
mer unparteilich verhalten. Diese Unparteilichkeit wird nun aber
nicht durch den Diskurs begriindet (vgl. dazu Tugendhat 71984,
1191.). Das bedeutet, daff sich der Diskurs, den Habermas und
Apel im Blick haben, tiber ein moralisches Prinzip konstituiert,
dessen Geltung diskursunabhingig ist. Eine Diskursethik, die
diesen Namen verdiente, miifite auch den Universalisierungs-
grundsatz diskursiv herleiten.

2) Der zweite Einwand bezieht sich auf das Konsensprinzip:
Man kann argumentieren, daf} eine moralische Norm nicht darum
richtig ist, weil ihr zugestimmt wird (werden konnte). Vielmehr
gilt: Einer moralischen Norm wird zugestimmt, weil oder sofern
die Zustimmenden sie fiir richtig halten (vgl. Tugendhat, a.4. O.,
118). Wer z.B. einem Verbot von Tierquilerei zustimmt, tut dies
nicht, weil er glaubt, dafl auch andere diesem zustimmen, sondern
weil er Tierquilerei fir falsch hilt (vgl. Wellmer 7986, 72: ,Das
Faktum des Konsenses, selbst wenn er unter idealen Bedingungen
eintrite, kann kein Grund fiir die Wahrheit des fiir wahr Gehalte-
nen sein. Dann sind wir aber auf die Griinde oder Kriterien zu-
rickgeworfen, die uns immer schon verfiigbar sind, wenn wir den
Sinn von Geltungsanspriichen verstehen; vgl. auch Krimer 7992,

521.).

5. Rechteethik
A. Moralische Rechte

In einer Rechteethik spielen moralische Rechte eine zentrale Rol-
le. Dies bedeutet nicht bloff, daf} moralische Rechte anerkannt
werden. Auch innerhalb einer utilitaristischen oder deontologi-
schen Moraltheorie kann es Raum fiir moralische Rechte geben.
Anders aber als in einer Rechteethik stellen sie in diesen Theorien
nicht die fundamentalen moralischen Groflen dar. Fiir einen
Rechteethiker definieren moralische Rechte das, was als mora-
lisch gut und das, was als moralisch verwerflich angesehen wer-

60

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den kann. Handlungen, die moralische Rechte verletzen, sind mo-
ralisch falsch; Handlungen, mit denen diese Rechte respektiert
werden, umgekehrt moralisch gut. Dabei sind moralische Rechte
Rechte, die Personen unabhingig davon zukommen, ob sie gesell-
schaftlich anerkannt sind oder nicht. Mit diesen Rechten sollen
Handlungsoptionen geschiitzt werden und Anspriiche gesichert
werden (fiir eine genauere begriffliche Analyse von Rechten vgl.
Hohfeld 1919). Dies geschieht — wie verschiedene Rechteethiker
betonen — insbesondere dadurch, daf} Rechte von Nutzenerwi-
gungen abgekoppelt werden. Ein moralisches Recht darf nicht
verletzt werden, auch wenn dies das Wohl der Mehrheit einer
Gesellschaft fordern wiirde. Dies entspricht Ronald Dworkins
Auffassung von Rechten als sog. ,Triimpfen‘ (vgl. Dworkin 7984,
153). Rechte legen die Grenzen von Nutzenerwigungen fest. Da-
bei missen Rechte in keiner Weise als absolute, d.h. als Rechte,
die nie verletzt werden diirfen, begriffen werden. Der Rechte-
theoretiker kann sich mit prima facie Rechten begniigen (vgl. da-
zu Mackie 1984, 177). In diesem Sinne 1aflt sich sagen: Ein mora-
lisches Recht darf niche verlerzt werden, sofern kein anderes
Recht auf dem Spiel steht. Bei Rechtskonflikten kann es legitim
sein, ein moralisches Recht zu verletzen. Das heifit nicht, dafl es
keine absoluten Rechte gibt. Es konnte Rechte geben, die in je-
dem Fall moralisch gewichtiger sind als alle anderen Rechte. Das
Problem dabei ist einzig, daf} es duflerst schwierig ist, Rechte als
solche absoluten Rechte auszuweisen (vgl. dazu Sen 1988).

Welches nun sind die moralischen Rechte, die der Rechtetheo-
retiker als die fundamentalen moralischen Groflen betrachtet?
Nach Dworkin ist das Recht auf gleichen Respekt (,,equal con-
cern and respect“) das grundlegendste moralische Recht, aus
dem sich die anderen moralischen Rechte herleiten lassen (vgl.
Dworkin 1977, 2721f.). Dieses Recht bedarf nach Dworkin kei-
ner weiteren Begriindung; es ist von sich aus einsichtig. Hare
glaubt, dafl das Recht auf gleichen Respekt aus der Universali-
sierbarkeit moralischer Prinzipien hergeleitet werden kann (vgl.
Hare 1981, 154). Nach Ansicht anderer Autoren lassen sich mo-
ralische Rechte im Rekurs auf unseren Willen, uns selber ent-
scheiden zu konnen, rechtfertigen (vgl. dazu Hart 71984). Man
kann aber auch — wie Joseph Raz dies z.B. tut (vgl. Raz 1986,
Teil IIT) — Rechte auf fundamentale Interessen zuriickzufiihren
versuchen.

61

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B. Schwierigkeiten einer Theorie moralischer Rechte

Eine Rechteethik ist mit folgender zentraler Schwierigkeit kon-
frontiert: Um bestimmen zu konnen, welche moralischen Rechte
wir haben, sind wir auf andere moralische Groflen angewiesen.
Das kann man an dem von Dworkin postulierten Grundrecht
auf gleichen Respekt verdeutlichen. Fraglich ist, um was fiir ein
Recht es sich dabei genau handelt. Es kann besagen, daf} a) die
Interessen aller zahlen, oder b) daf} alle dieselben Chancen auf
ein gutes Leben haben, oder c) dafl alle einen Anspruch auf einen
minimalen Lebensstandard haben, oder aber d) daf} allen derselbe
Lebensstandard gesichert werden sollte (vgl. dazu Griffin 7986,
231). Es scheint, daf man, um diese Frage beantworten zu kon-
nen, andere moralische Groflen heranziehen mufl. Ob das Recht
auf gleichen Respekt im Sinne eines Rechts auf denselben Lebens-
standard zu interpretieren ist, hingt davon ab, was wir fiir mora-
lisch gefordert halten. Haben die anderen eine moralische Pflicht,
mir einen bestimmten Lebensstandard zu sichern? Kann man das
gerechtfertigterweise von den anderen fordern? Diese Frage lifit
sich im Rekurs auf Rechte nicht beantworten, da die Bestimmung
von Rechten vorgingig auf die Bestimmung von Pflichten ange-
wiesen zu sein scheint.

Das Problem, das hier angesprochen ist, lafit sich auch im Blick
auf die oben genannten anderen Rechtsbegriindungen klar ma-
chen: Wenn man Rechte auf Entscheidungsfreiheit zuriickfihrt,
stellt sich die Frage, welche Freiheiten schiitzenswert sind, bzw.
welche Freiheiten in einer Gesellschaft geschiitzt werden sollen.
Dieselbe Frage ergibt sich auch, wenn wir Rechte in Interessen zu
fundieren versuchen: Welche Interessen - so ist zu fragen — sind
schiitzenswert? Um diese Fragen zu beantworten, scheinen wir
auf moralische Werte Bezug nehmen zu missen, die Rechten vor-
gelagert sind.

62

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Tugendethik
A. Charakter und gutes Leben

In den 80er Jahren erfuhr die antike Tugendethik eine Wiederbe-
lebung. Das war nicht zuletzt durch ein Unbehagen an den domi-
nanten Moraltheorien utilitaristischer wie deontologischer Pro-
venienz motiviert. Tugendethiker sind der Ansicht, dafl diese
Moraltheorien der Moral in fundamentaler Weise nicht gerecht
werden. Anders als deontologischen, utilitaristischen und rechte-
ethischen Moraltheorien geht es einer Tugendethik nicht um die
Bestimmung der richtigen moralischen Prinzipien, sondern viel-
mehr um die Frage, was es heifit, eine gute Person zu sein. Dabeli
sind Tugendethiker der Ansicht, daf} Prinzipienethiken von ei-
nem inadiquaten Bild des moralisch Handelnden ausgehen. Der
moralisch Handelnde orientiert sich — anders als Prinzipienethi-
ken unterstellen — in seiner moralischen Reflexion nicht an Prin-
zipien, sondern an der Frage, was eine tugendhafte Person in einer
gegebenen Situation tun wiirde. Damit stehen die Eigenschaften
tugendhafter Personen im Mittelpunkt des moraltheoretischen
Interesses.

Was sind Tugenden? Ganz allgemein formuliert handelt es sich
dabei um Charaktereigenschaften. Doch nicht jede Charakterei-
genschaft ist eine Tugend. So wird faul zu sein nicht als eine Tu-
gend angesehen. Tugenden sind Charaktereigenschaften, die posi-
tiv zu bewerten sind.

Eine Fokussierung auf vier Tugenden findet sich zuerst bei
Platon, der die vier Tugenden der Gerechtigkeit, Tapferkeit, Be-
sonnenheit und Klugheit unterschied (vgl. Staar, 427c-445c).
Aristoteles legt sich nicht auf diese vier Tugenden fest. Er nimmt
eine groflere Zahl von Tugenden an (vgl. Aristoteles Niko-
machische Ethik, Buch III-VI). Diese Abweichung macht deut-
lich, dafl der richtige Tugendkatalog nicht einfach feststeht. Die
Frage stellt sich, ob es tiberhaupt einen richtigen Tugendkatalog
gibt. Man konnte im Sinne einer relativistischen Tugendethik der
Ansicht sein, dafl die Tugenden jeweils vom sozialen Kontext
bestimmt werden (vgl. dazu Williams 7985, 34{f.). Was fir die
eine Gesellschaft eine Tugend ist, konnte fir eine andere Gesell-
schaft eine Untugend sein. Martha Nussbaum halt diesen
Tugendrelativismus fiir falsch. Threr Ansicht nach gibt es univer-

63

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sale Tugenden (vgl. Nussbaum 1993, 245ff.; vgl. Hursthouse
1995, 671.). Und dies darum, weil alle Menschen zu bestimmten
Fragen Stellung nehmen miissen. Die Frage, ob man liigen darf,
oder die Frage, wie der soziale Reichtum verteilt werden soll,
sind Fragen, denen keiner sich zu entziehen vermag (vgl. Nuss-
baum a.a. O., 2471.). Deshalb — so Nussbaum — werden zumin-
dest gewisse Tugenden wie z.B. die Tugend der Gerechtigkeit
universal sein, auch wenn sich die Menschen iiber die genauere
Bedeutung dieser Tugend streiten (,was genau heiflt es, gerecht
zu sein?‘).

Welches sind diese universalen Tugenden? Ein Vorschlag von
Rosalinde Hursthouse lautet: Universale Tugenden sind diejeni-
gen Charaktereigenschaften, die wir in dieser Welt haben miissen,
um ein gutes Leben zu fithren (vgl. 7995, 68). Bei Philippa Foot
findet sich ein ahnlicher, aber differenzierterer Vorschlag (vgl.
1978, 21f.): Wir konnen von bestimmten Charaktereigenschaften
in unserem Leben profitieren, ohne dafl es sich dabei um Tugen-
den handelt. So kann es vorteilhaft sein, intelligent zu sein; wir
betrachten Intelligenz aber trotzdem nicht als eine Tugend. Als
Tugenden konnen nach Ansicht von Foot nur Charaktereigen-
schaften angesehen werden, die unter der Kontrolle unseres Wil-
lens stehen (a.a. O., 7). Nach Alasdair Maclntyre sind diejenigen
Tugenden universal, ohne die eine gesellschaftliche Praxis nicht
aufrechterhalten werden konnte (vgl. Maclntyre 1981, Kap. 14).

Auch Owen Flanagan meint, daff die unterschiedlichen
Tugendkataloge, die wir vorfinden, kein Beleg dafiir sind, dafl es
keine universalen Tugenden gibt. Seiner Ansicht nach zeigen die
verschiedenen Kataloge aber, dafl es bedeutend mehr Tugenden
gibt, als in den klassischen Tugendkatalogen aufgelistet sind (vgl.
Flanagan 1991, 11). Das hat — wie er glaubt — zur Konsequenz, daf§
eine Tugendethik unfahig ist, ein bestimmtes Ideal moralisch gu-
ten Lebens zu formulieren: Denn die Tugenden sind zu vielfiltig,
um alle von einer Person realisiert zu werden. Es kann deshalb
unterschiedliche Formen tugendhaften Lebens geben.

Ein tugendhafter Mensch handelt, wie verschiedene Tugend-
ethiker sagen, besonnen. Nehmen wir nun an, die Person A ver-
hilt sich immer sehr besonnen, ohne je in sich die Tendenz zur
Unbesonnenheit zu spiren. Ist A wirklich eine tugendhafte Per-
son? Wiirden wir eine Person tugendhaft nennen, die nie in Ge-
fahr stiinde, sich nicht tugendhaft zu verhalten? Die Antwort lau-

64

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tet ,Ja‘, wenn man Tugenden einfach an bestimmten Handlungen
festmachen wiirde. Tugendethiker sehen Tugenden aber ganz we-
sentlich als Ausdruck von richtigen Einstellungen. Hat nun der-
jenige die richtige Einstellung, der sich tiberwinden mufi, beson-
nen zu sein, oder derjenige, dem dies uberhaupt keine
Schwierigkeiten bereitet? Nach John McDowell charakterisiert
es den tugendhaften Menschen, sich nicht zum Schlechten hinge-
zogen zu fithlen (vgl. McDowell 1978, 261f.). Der tugendhafte
Mensch sieht, deutlicher als andere, was in einer Situation mora-
lisch gefordert ist, und lafit sich allein durch diese Einsicht leiten.
Foot glaubt, daf} hier zu differenzieren ist (vgl. 71978, 101f.). Wenn
die Umstinde einer Situation Anreize bieten, nicht tugendhaft zu
handeln, dann ist nach Foot tugendhaftes Handeln lobenswerter.
So ist der Arme, der niemanden bestiehlt, tugendhafter als der
Reiche, der das Eigentum anderer Menschen ebenfalls unangeta-
stet 1afdt. Dabei ist zu betonen, daff dies nur dann der Fall ist,
wenn die Schwierigkeiten, die sich tugendhaftem Handeln entge-
genstellen, nicht in den Charaktereigenschaften des Handelnden
begriindet sind. Bewundernswiirdiger ist tugendhaftes Handeln,
wenn diesem duflere Hindernisse entgegenstehen.

B. Zwei Probleme

Die Tugendethik kann aus zwei Griinden als problematisch ange-
sehen werden:

a) Es lafit sich argumentieren, daff eine Tugendethik, welche die
Frage ,Was fiir eine Person soll ich sein?‘ ins Zentrum der Moral
stellt, zur Beantwortung konkreter moralischer Fragen nichts bei-
trigt (vgl. Louden 7984, 2291f.). Nehmen wir das Beispiel der Ab-
treibung. Ist der tugendhafte Mensch jemand, der einen sechs
Monate alten Fotus abtreibt oder nicht? Es ist unklar, wie sich
auf diese Frage eine Antwort geben lif}t. Dies ist unklar, weil die
Tugendethik Regeln und Prinzipien, die hier herangezogen wer-
den konnten, duflerst kritisch gegeniibersteht.

b) Gegen die Tugendethik kann man auch einwenden, daf§ sie
sich zu stark auf den Handelnden konzentriert. Eine adiquate
Moraltheorie darf Handlungen aber nicht vernachlissigen (vgl.
dazu a.a.O., 230). Wir halten Handlungen fiir moralisch falsch,
auch wenn sie aus lobenswerten Motiven hervorgehen. So kann es
in einer bestimmten Situation falsch sein, die Wahrheit zu sagen,

65

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auch wenn dies jemand tut, weil er ein ehrlicher Mensch sein will.
Ist dies richtig, so fillt die moralische Beurteilung von Handlun-
gen nicht immer mit der Beurteilung des Handelnden zusammen.
Fur die Beurteilung von Handlungen sind dann aber Regeln und
Prinzipien erforderlich, die die Tugendethik gerade ablehnt.

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I11. Anstofle aus den Wissenschaften (Wolf)

1. Psychoanalyse

Friihkindliche Erfahrungen haben die Menschen geprigt, sie sind
gleichsam Gefangene dieser unbewufit gespeicherten Erlebnisse,
die sie in den ersten Lebensjahren weder bewuf}t verarbeiten noch
aktiv kompensieren konnten. Wir werden von ihnen kontrolliert
und gehemmt; schlimmstenfalls kommt es zu schweren psychi-
schen Erkrankungen, die ihren Kern in traumatischen Urerleb-
nissen haben. Unter dem Druck der Gesellschaft wird uberdies
das ungehemmte Streben nach Lust und Vermeiden von Unlust
eingeschrinkt. Erwachsenwerden heifit entsagen; Verschiebung
unmittelbarer Triebbefriedigung ist eine notwendige Vorausset-
zung von Intelligenz und Kultur. Sexuelle Wiinsche und Phanta-
sien werden aus dem Bewuf3tsein in Traume und ins Unbewuf3te
verdringt. Schon Kleinkinder verfiigen neben ithrem Wunsch
nach Essen und Trinken iiber einen Wunsch nach Lust, der aller-
dings noch nicht wie der Geschlechtstrieb Erwachsener genital
lokalisiert ist, sondern ,polymorph-pervers“ tiber den ganzen
Korper verteilt, wobei Mund und Anus bevorzugte erogene Be-
reiche sind. Die kindlich sexuellen Wiinsche des Knaben richten
sich auf die Mutter, wihrend dem Vater als Rivale der Tod ge-
wiinscht wird.

Diese und andere Einzelheiten der Psychologie von Sigmund
Freud mogen umstritten sein, doch sie illustrieren die grundsitz-
liche Auffassung, daff der Mensch weniger frei ist, als er es zu sein
meint. Gegen Ende seiner 18. Vorlesung zur Einfithrung in die
Psychoanalyse schreibt Freud, nachdem er die zwei groflen Krin-
kungen menschlicher Eitelkeit durch das kopernikanische Welt-
bild und Darwins Abstammungslehre erwihnt hat:

»Zwei grofe Krankungen ihrer naiven Eigenliebe hat die Menschheit im
Laufe der Zeiten von der Wissenschaft erdulden miissen ... Die dritte

67

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und empfindlichste Krankung aber soll die menschliche Gréflensucht
durch die heutige psychologische Forschung erfahren, welche dem Ich
nachweisen will, daf§ es nicht einmal Herr ist im eigenen Hause ...“
(Freud 1969, 1, 284).

Der sog. Odipuskomplex ist nur ein Beispiel dafiir, wie wenig der
Mensch letztlich Herr seiner Wiinsche ist, wie wenig er sich be-
wuflt kontrolliert. Der psychisch kranke Mensch ist allerdings
noch weniger frei. Er leidet unter unfreiwilligen Symptomen oder
Zwangshandlungen, die man als unwiderstehliche Impulse be-
zeichnen konnte. Das scheint auch auf den relativ banalen Fall
des Kleptomanen zuzutreffen. Ja das Zitat scheint nahezulegen,
dafl alle Menschen, auch gesunde, insofern unfrei sind, als sie
nicht ,Herr im eigenen Hause“ sind. Die Metapher suggeriert,
daf} alle Menschen von Kriften dirigiert werden, die sie gar nicht
kennen, geschweige denn kontrollieren konnen. Dieser psycho-
logische Determinismus untergribt aber die alltigliche Vorstel-
lung von Fretheit und Zurechnung von Verantwortung. Wenn
wir z.B. eine Person dafiir tadeln, dafl sie ithr Versprechen nicht
einhilt, dann nehmen wir an, dafd sie dies zumindest wollen konn-
te. Es wire unfair, Menschen fiir etwas, was sie gar nicht wollen
konnen, zu tadeln, obwohl es vielleicht unter Aspekten der Ver-
haltenssteuerung oder zur Abschreckung Dritter gleichwohl
wirksam wire.

Sagt nun die Psychologie, dafl Menschen nicht Herr im eigenen
Haus sind, so verlieren moralische Praktiken wie Versprechen
oder Tadel jenen Sinn, den wir gewdhnlich damit verbinden.
Denn warum sollte man jemanden zur Verantwortung ziehen fiir
Regungen, deren Ursache er weder kennt noch indern kann? An-
stelle einer moralischen Beurteilung von Person und Charakter
miiflte eine unpersonliche Beurteilung von Folgen treten.

Der psychologische Determinismus trifft auf neurotische
ebenso wie auf normale Personen zu, sofern man davon ausgeht,
dafl niemand seinen eigenen Charakter selber hervorbringt. Wer
normal ist, hat einfach mehr Gliick als andere, doch es ist kein
moralisches Verdienst, nicht neurotisch zu sein. Diese Position
provoziert die radikale Frage, ,ob wir letztlich tiberhaupt fiir
irgendwelche unserer Handlungen verantwortlich sind“ (Hos-
pers 1978, 100). Auch die Kritik an Leuten, die wir faul oder
willensschwach nennen, miifite verstummen — sie sind eben an-

68

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ders konstruiert als energische Leute. Wir paraphrasieren die
Darstellung von Hospers, wenn wir sagen, dafl z.B. die ver-
meintlichen Tugenden der Sparsamkeit oder das Laster der Ver-
schwendung jeglichen moralischen Sinn einbtiflen, denn niemand
kann seinem Charakter bzw. der Lawine seiner Triebe widerste-
hen. Nur Menschen, die anders konstruiert sind, konnen z.B.
dem Impuls der Verschwendung widerstehen. Aber der tieferlie-
gende Bauplan unseres Charakters ist unveranderlich, wie tbri-
gens bereits Schopenhauer glaubte. ,,Ob man die Art von Person
ist, die es in sich hat, die Anstrengung aufzubringen, oder nicht,
ist Sache des Glicks.“ (Hospers 1978, 108) John Hospers ver-
sucht diese Position nicht zu verteidigen, sondern nur, sie ange-
messen zu portratieren.

Der psychologische Determinismus ist schwer anzugreifen,
weil er auf einer Ebene angesiedelt ist, die sich der Beobachtung
weitgehend entzieht, nimlich jener des inneren Charakters oder
Willens einer Person. Die deterministische These, wir konnten
unseren Charakter oder unseren Lebenswillen nicht - nicht ein-
mal partiell und langfristig - modifizieren, ist empirisch ebenso-
wenig verifizierbar oder falsifizierbar wie Kants Postulat eines
absolut freien Willens. Uberdies ist die pauschale Leugnung der
Moglichkeit einer partiellen Selbsterziehung nicht iberzeugend.
Warum sollten alle Umstinde, die uns determinieren, duflere Um-
stande sein? Zwar trifft es zu, dafl wir unseren Charakter nicht
rasch oder vollstindig verindern konnen, doch das spricht nicht
gegen die Moglichkeit, léingerfristig einige Charakterziige zu ver-
andern. Die Feststellung, dafl einige Menschen weniger Willens-
energie haben als andere, ist zwar richtig, doch selbst willens-
schwache Menschen sind gewohnlich nicht ohne jede Initiative.
Auch Oblomov konnte gelegentlich etwas unternehmen; ob er
seine tieferliegende Entscheidungsschwiche hitte radikal tber-
winden kénnen, bleibt eine miflige Spekulation. Es gibt viele Fal-
le, in denen wir die Ursache einer vermeintlichen Charakteranla-
ge finden und leicht beheben konnen — z. B. Energielosigkeit aus
Eisenmangel oder das Fehlen von Anreizen in einem sozialen Mi-
lieu.

Vermutungen dartiber, ob jemand hitte anders wollen konnen,
als er oder sie tatsichlich wollte, sind spekulativ. Daf} es Prife-
renzenwandel gibt und wir diesen teilweise beeinflussen und er-
forschen konnen, spricht gegen den psychologischen Determinis-

69

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mus bzw. die Annahme eines unverinderlichen Charakters. Ob
Handlungen als Glickssache oder personliches Verdienst ange-
rechnet werden miissen, kann — wenn tiberhaupt — nur im Einzel-
fall entschieden werden. Eine generelle Hypothese, wie sie der
psychologische Determinismus darstellt, ist wissenschaftstheore-
tisch suspekt, weil sie immer so formuliert werden kann, dafl sie
sich einer empirischen Uberpriifung entzieht. Das Postulat unbe-
wuflter kausaler Faktoren, die unseren Charakter vollstindig de-
terminieren, ist ebenso willkiirlich wie Kants Postulat eines ab-
solut freien Willens. Ein psychologischer Determinismus hat
auch den Nachteil, daf§ er die Bedeutung gradueller Freiheitsun-
terschiede zwischen psychisch Kranken und Gesunden ver-
wischt. Hat nicht Freud selber mit der Psychotherapie die Per-
spektive in Aussicht gestellt, dafl Es zu Ich, Unbewufites
teilweise transparent und damit der Freiheitsspielraum von Men-
schen grofler werde? Freuds Diktum sollte daher nicht so verstan-
den werden, als seien wir nie und nicht einmal teilweise Herr im
eigenen Haus.

Die Psychoanalyse darf nicht auf die deterministische These
festgelegt werden. Das geht auch aus anderen Schulrichtungen
der Psychoanalyse hervor. Die von C. G. Jung inspirierte Psycho-
logie des Unbewuflten erklirt das ,Bose mit Bezugnahme auf
die Verdringung, die zu einer Abspaltung unserer aggressiven
und destruktiven Wiinsche fithrt. Die Abspaltung fithrt zu zwei
Systemen: jenem des verdriangten Schattens und dem System der
Persona (Maske). Das Bose wird nach auflen, auf Feinde und
Fremde projiziert. Diese Theorie der Schattenprojektion und des
Stindenbockmechanismus sowie die Therapie der Schatteninte-
gration wurde von Erich Neumann zur Grundlage einer Gegen-
uberstellung von alter und neuer Ethik gemacht. Neumann wen-
det sich gegen eine Tendenz in der Psychoanalyse, die er als
spopuldr kausalistische Auffassung® bezeichnet und die darin be-
steht, das Schlechte der Umwelt bzw. frithen Kindheitserleb-
nissen zuzuweisen. ,Das Ich in der Krise erfihrt sich dabei als
unschuldig, da es sich mit dem frithkindlichen Ich nicht verant-
wortlich identifizieren kann.“ (Neumann 1973, 72)

Die Prigung durch die Kindheitsgeschichte ist weder total
noch irreversibel. Einerseits gibt es die Moglichkeit, frither erlit-
tene seelische Verletzungen in spiteren Lebensphasen zu kom-
pensieren. Andererseits gibt es Therapieformen, die auf die Er-

70

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schaffung einer neuen Lebensgeschichte hinauslaufen. Sie machen
das Unmogliche moglich, nimlich eine emotionale, den Charak-
ter betreffende Umerziehung. Im Verlauf dieser Therapie wird die
eigene (schlimme) Vergangenheit durch eine andere (bessere)
ersetzt. Dieses Vorgehen entspricht der Einsicht, dafl unser Cha-
rakter und unsere Ich-Identitit in hohem Mafle das Werk von
Erzahlungen ist, die auch anders erzihlt werden kénnten. Das
ystructural remapping of our history“ geschieht im Rahmen einer
Therapie, alsc mit Hilfe anderer, und nicht als solitire Phantasie.
Damit kann zusitzlich die Uberzeugung gestirkt werden, daf§
unsere Autonomie durch gegenseitige soziale Abhingigkeiten
nicht geschwicht, sondern gebildet wird (Cooper 1993, 142-147,
der sich auf die Therapie von Albert Pesso bezieht).

Moralisches Verhalten ist verschriankt mit narrativer Selbstpri-
sentation, denn es ist wie alle kommunikativen Prozesse an an-
dere adressiert. Im Erzihlen der eigenen Lebensgeschichte be-
steht ein begrenzter Spielraum fiir Varianten, in denen das Ich
der Erzihlung als mehr oder weniger leidend, abhingig oder ver-
folgt ,erfunden“ werden kann. (Diese Freiheit wird dort auf die
Spitze getrieben, wo das Leben als Kunstwerk verstanden wird.
So weit miissen wir nicht gehen.) Autonomie ist nicht als absolute
Freiheit, als spontane Setzung erster Ursachen oder als unverur-
sachte Tathandlung zu haben, sondern nur als graduelle Freiheit
in einem sozialen Netz von Beziehungen. Vielleicht sind einige
besonders hartnickige Aporien im Problemfeld von Freiheit und
Determinismus darauf zuriickzufithren, dafl die Aufmerksamkeit
zu sehr auf eine absolute, akausale Freiheit gerichtet wurde, statt
Willensfreiheit als graduelle Unabhingigkeit von dufleren, von
der Person nicht initiierte und nicht kontrollierte Bedingungen
zu verstehen. Sie ist keine absolute, metaphysische Grofle, als die
sie Kant meinte postulieren zu miissen und als die sie manche
seiner Kritiker leugneten. Angesichts der sozialen Interdepen-
denz und der Verstrickung in Geschichten - es gibt keinen Cha-
rakter unabhingig von Formen der narrativen Prisentation des-
selben — ist auch die Annahme eines unverinderlichen Charakters
unwahrscheinlich (Emler 1983).

71

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Kognitive Psychologie

Alles hat eine Entwicklung, auch das moralische Bewuftsein. Ein
Kleinkind kann keine moralischen Uberlegungen anstellen und
wird auch nicht wie ein moralisch kompetentes Wesen behandelt.
Es fehlen ihm ganz einfach notwendige geistige und emotionale
Voraussetzungen dazu. Ebenso bekannt ist die Tatsache, daff Kin-
der zunichst ein sehr vereinfachtes Verstindnis von Gut und Bése
haben, das sich vor allem am Lob und Tadel der Eltern orientiert.
Der Ausrichtung an der Autoritit der Eltern folgt eine Orientie-
rung an anderen Vorbildern. Im Spiel mit Gleichaltrigen lernt das
Kind allmahlich, was es heifdt, Spielregeln zu befolgen. Von einem
prikonventionellen, v.a. autoritits- und vorbildorientierten Den-
ken gelangen Kinder zu einem Verstindnis von Konventionen.
Das konventionelle moralische Denken ist der Erhaltung von
Ordnung verpflichtet. Zwar spielen Ricksichten auf das, was
andere denken und ihre Reaktionen, immer noch eine Rolle; in-
sofern ist die niedrigere, prakonventionelle Stufe in der konven-
tionellen integriert. Aber zugleich wird der Glaube an die Rich-
tigkeit von Konventionen verinnerlicht, und ihre Funktion als
Garanten von Ordnung und gegenseitigem Vertrauen wird ver-
standen. Ein entwickeltes konventionelles Bewufitsein vermag
die Konventionen als konstitutive Elemente eines Systems zu
interpretieren. Einigen Menschen ist es iiberdies beschieden, im
Verlaufe der Adoleszenz eine postkonventionelle Stufe des mora-
lischen Denkens zu erreichen, auf der heteronomes durch auto-
nomes Denken ersetzt wird.

Jean Piagets Pionierwerk tiber das moralische Bewuf3tsein beim
Kinde (Piaget 71983) erschien bereits 1932 und lieferte bedeutsame
Anregungen fir die Moralphilosophie. Piaget war gegeniiber der
Formulierung von Stufen wesentlich zuriickhaltender als sein
Nachfolger Kohlberg. Piaget spricht zwar von qualitativen Un-
terschieden verschiedener Phasen, insistiert aber zugleich auf den
Nebeneinander unterschiedlicher Denkweisen beim Kinde. Er
verbindet auf nicht ganz durchsichtige Weise die These der Dis-
kontinuitit mit einer These der ,,Wirklichkeit aller Zwischenstu-
fen“ (a.2.0., 46).

Anlifllich der Erforschung von Murmelspielen (jeux de bille)
bei Kindern in Genf und Lausanne unterscheidet Piaget vier Sta-
dien in der Anwendung von Regeln sowie drei Stadien im Be-

72

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wufltsein der Regeln. Fiir den Sdugling gibt es nur motorische
Regeln: Er spielt fir sich selber und wiederholt Bewegungen,
die auf eine Erfahrung von Regelmafligkeit schlieflen lassen. Spa-
ter beginnen Kinder das Spielverhalten anderer nachzuahmen:
Regeln erscheinen ihnen als heilig. Dieser Regelfetischismus kor-
respondiert mit einem kindlichen Egozentrismus. Allerdings
wird seine Beteiligung an Spielen nun in einem rudimentiren
Sinne sozial (59f.). Dieses zweite Stadium ist nach Piaget das
interessanteste, weil sich hier eine Komplexitit abzeichnet, ein
Schwanken zwischen Egozentrismus und sozialer Orientierung,
das in den weiteren Phasen zu einem hoheren Gleichgewicht ge-
bracht werden kann. Das Kind findet erst allmihlich von einer
einseitigen Achtung der Alteren, Stirkeren etc. zu einer gegen-
seitigen Achtung. Diese wird im Stadium der Zusammenarbeit
erworben. Die Norm der Gegenseitigkeit kann sich nur in Zu-
sammenarbeit entwickeln; gegenseitige Achtung ist eine notwen-
dige Voraussetzung von Autonomie und Moral im eigentlichen
Sinne. Kinderspiele sind ein geeignetes Paradigma der Einiibung
von Gegenseitigkeit, weil Gegenseitigkeit der Geist von Spielen
ist (92). Der Fortschritt im Regelverstindnis besteht darin, daf}
Regeln nicht mehr als Tabus betrachtet, sondern nach threm Gei-
ste interpretiert oder — in Absprache mit anderen — abgeindert
werden, damit ein Spiel interessant ist, damit Anstrengung und
Geschick mehr zihlen als Glick und damit ,Mogeln® (tricher)
schwerer wird. Ein Mittel des Ubergangs zur Autonomie ist
auch die bewuflte Kodifizierung von Regeln und der gegenseiti-
ge Druck gegen Regelverletzer. Fir Piaget ist moralische Gegen-
seitigkeit nicht eine rein intellektuelle Angelegenheit — sie be-
steht vielmehr in der ,Gegenseitigkeit in der Sympathie® (133).
Im Unterschied zu Freud glaubt Piaget an eine Entwicklung und
Umorientierung der Gefithle. Auch diese ,Rekonstruktion der
Gefiihle® (Piaget 1995, 931.) spiegelt die Entwicklung von Reak-
tionsschemata, die intellektuelle und affektive Reaktionen ver-
binden.

Aufschlufireich ist die parallele Entwicklung des moralischen
Urteils in bezug auf Verantwortung: Gibt es fiir Kinder zunichst
nur objektive Verantwortung, die sich an der Schwere tatsichli-
cher Handlungsfolgen bemifit (der ,,moralische Realismus® des
Kindes), so wird die Beriicksichtigung der subjektiven Absicht
immer wichtiger. Auch das Verstindnis von Liigen, von Gerech-

73

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tigkeitsformen etc. entwickelt sich erst allmdhlich und spiegelt
den Ubergang von Zwangsregeln zu rationalen Regeln der Uber-
einkunft. Liigen bieten deshalb zusitzliche Schwierigkeiten, weil
sie nicht notwendig zu einer Schidigung des Belogenen fithren.
Sie werden urspringlich mit hafllichen Ausdriicken, Fliichen
bzw. Irrtimern gleichgesetzt. Erst allmahlich riickt der Un-
terschied zwischen absichtlichen Ligen und unabsichtlichen
Falschaussagen ins Bewuf3tsein des Kindes.

»Zuerst ist die Lige schlimm, weil sie bestraft wird und wire erlaubt,
wenn die Strafe abgeschafft wiirde. Dann ist die Liige als solche etwas
Schlimmes und wiirde es auch bleiben, wenn man die Strafen aufheben
wiirde. Schlieflich ist die Liige schlimm, weil sie dem Vertrauen und der
gegenseitigen Zuneigung zuwiderlduft.“ (Piaget 1983, 209)

Piagets subtile Charakterisierungen der verschiedenen Nuancen
und Ubergange im Regelverstindnis heranwachsender Kinder ge-
hen weit tiber das hinaus, was vor ihm andere empirische Wissen-
schaften wie die Soziologie oder die Biologie fiir ein Verstindnis
eines reiferen moralischen Urteils geleistet haben. Piaget wurde
von der Universititsphilosophie zunichst ignoriert, denn seine
Vorliebe fiir die empirische Beobachtung entfernte sich zu weit
vom vorherrschenden Idealismus und den ,Illusionen der Philo-
sophen“ (Piaget 1974). Auf dem Umweg iiber Kohlberg und
Rawls (vgl. Rawls 7963) wurde die Bedeutung seiner Forschun-
gen fiir die Moralphilosophie erkannt.

Lawrence Kohlberg hat in kritischer Ankniipfung an Dewey
und Piaget den genetischen Strukturalismus zu einem Stufenmo-
dell erweitert, verfeinert und mittels empirischer Methoden zu
bestitigen versucht. Nach Kohlberg (vgl. Kohlberg 7995) sind
die drei Stufen jeweils durch zwei weitere Entwicklungsniveaus
differenziert, so daf§ sich ein Modell aus sechs Stufen ergibt. Einer
ersten Stufe von Strafe und Gehorsam folgt eine zweite Stufe von
individueller Zweckorientierung und Austausch mit anderen. Es
wird anerkannt, daf§ andere auch Interessen haben. Auf der drit-
ten Stufe werden die Erwartungen anderer virulent, so dafl die
Anliegen der eigenen Bezugsgruppe ernster genommen werden
als eigene. Rlchtlg ist, was die anderen, die uns wichtig sind, billi-
gen. Auf der vierten Stufe werden diese Erwartungen zugleich
verinnerlicht und entpersonlicht: Loyalitdt zu den eigenen sozia-
len Institutionen gewinnt die Oberhand. Wir erreichen jenes Sta-

74

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dium des konventionellen moralischen Denkens, das in der Erfiil-
lung von institutionellen Gesetzen und Rollenpflichten aufgeht.
Erst die beiden letzten Stufen erlauben eine Distanzierung von
der Konvention. Nun wird eine Orientierung an Prinzipien weg-
weisend. Die finfte Stufe stellt ein Konglomerat von Riicksichten
auf Werte und Rechte von Individuen und auf das grofite Glick
der grofiten Zahl dar. Erst auf der sechsten Stufe werden univer-
sale ethische Prinzipien anerkannt, die den Vorrang vor allen
rechtlichen und institutionellen Verpflichtungen haben. Die
sechste Stufe inkorporiert das von Kant formulierte Ideal der mo-
ralischen Selbstgesetzgebung und stellt die beste Voraussetzung
dar fiir eine unparteiliche Auflésung moralischer Konflikte. Diese
Unparteilichkeit kommt zustande durch eine perfekte Fahigkeit
zur Reversibilitit, d.h. zur Fihigkeit, nach jenen Urteilen oder
Entscheidungen zu leben, die wir fillen, nachdem wir uns in den
Standpunkt aller Betroffenen versetzt haben. Kohlberg verteidigt
die Unparteilichkeit, ohne sie jemals prizis zu definieren. Dafl er
sie gelegentlich mit Unpersonlichkeit und abstrakter Distanziert-
heit gleichsetzt, hat zu zahlreichen Einwinden und Konfusionen
Anlafl gegeben.

Nach Kohlberg findet in dieser Stufenentwicklung ein morali-
scher Fortschritt von der Heteronomie zur Autonomie und damit
zur hochsten moralischen Reife statt. Da eine hohere Stufe jeweils
die niedrigere voraussetzt und da das Stufenmodell universal ist,
das heifit unabhingig von Zeit und Kultur, so scheint die kogniti-
ve Psychologie fiir die Ethik etwas ganz Einmaliges geleistet zu
haben: Sie hat Sollen von Sein bzw. von empirisch zuginglichen
Fihigkeiten abgeleitet. Kohlberg hat diesen provozierenden Ver-
stof} gegen ,Humes Gesetz* ausfiihrlich erortert. Sein Programm
(vgl. Kohlberg 1981) vermag jedoch nicht restlos zu iiberzeugen.
So wichtig die Genese zum Verstindnis der Moral ist, so unklar
bleibt ihr Beitrag zur Begriindung und Kritik ihrer Geltung.

Kohlberg hat sicher die bereits erwihnte Alltagsweisheit auf
seiner Seite, die besagt, daff moralische Entwicklung unméglich
sel ohne psychologische Entwicklung, die tibrigens neben der
kognitiven Entwicklung auch eine Kultivierung des Gefiihls er-
moglicht. Denn nach Kohlberg ist es der Fortschritt in der Fahig-
keit, die Interessen und Ideale anderer zu erkennen und sich in
ithre Lage zu versetzen, der zur moralischen Reife fithrt. Doch
hat Kohlberg damit auch gezeigt, dafl die psychologische Ent-

75

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wicklung mehr als eine notwendige Voraussetzung moralischer
Reife ist, dafl wir mit der psychologischen Entwicklung auch die
moralische Entwicklung kennen? (Vgl. Thomas 7991)

Nach Kohlberg ist es moglich und gar nicht selten, daf wir
zwar auf einer hoheren Stufe zu denken vermogen, aber in unse-
rem Verhalten entweder regredieren (sein Beispiel ist der sog.
College-Relativismus von Studierenden in speziellen Lebensum-
stinden) oder uns sogar dagegen entscheiden, nach unseren be-
sten moralischen Erwagungen zu leben. Der Student Raskolnikov
in Dostojewskis Roman Schuld und Siihne 1aflt es beispielsweise
darauf ankommen, ein Verbrechen zu begehen, um vor sich selber
zu beweisen, dafl er zur Immoralitit fihig ist und das begangene
Verbrechen ohne Gefiihle der Reue wegstecken kann. Doch selbst
Menschen, die bereits die hochste moralische Stufe erreicht ha-
ben, werden sich vielleicht fragen, ob es fir sie gut sei, in einer
Welt von Betrug und Ausbeutung moralische Helden zu sein. So
kann sich z. B. jemand sagen, dafl es das Beste wire, anderen nach
bestem Wissen und allen Kriften zu helfen, daff es aber nicht in
seinem Interesse ist, wie ein Martyrer zu leben.

Die psychologische Stufe des moralischen Denkens ist dem-
nach keine hinreichende Voraussetzung oder gar eine Garantie
fir entsprechendes sittliches Verhalten.

Soviel hat Kohlberg selber zugestanden. Es kann eine Kluft ge-
ben zwischen moralischer Kompetenz und Motivation. Wir tun
nicht immer das, was wir moralisch fiir das Beste halten. Trotz-
dem scheint sein Entwicklungsschema grob gesprochen ein Ideal
von Miindigkeit zu verbalisieren, das in unserer Kultur hohes An-
sehen geniefit. Darin liegt wohl auch der didaktische und padago-
gische Nutzen des Stufenkonzepts (vgl. Cooper 1993). Zahlreiche
Angriffspunkte fiir Kritik liegen in den Details seiner Stufenbe-
schreibungen. Inwiefern ist z. B. die konventionelle Stufe, welche
Moral explizit als Sozialkitt fiir ein grofleres soziales System ver-
steht, iberhaupt noch ein Modus des konventionellen Denkens?
Warum wird Stufe 5 so heterogen charakterisiert, daff sie Elemen-
te von Utilitarismus, Kontraktualismus und Theorien morali-
scher Rechte enthalten soll - Optionen, die sonst als konkurrie-
rend und sich gegenseitig ausschliefend verstanden werden?
Warum und in welchem Sinne werden auf den nachkonventionel-
len Stufen inhaltliche Normen (z.B. eine Heiligkeit des Lebens)
wichtig, wihrend doch das Stufenmodell als Schema der Entwick-

76

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lung von Typen der Begriindung, nicht von Inhalten eingefiihrt
wurde? Warum wird Unparteilichkeit auf der sechsten Stufe mit
dem hochsten Abstraktionsgrad, Unpersonlichkeit und der Pra-
tention auf prinzipielle Auflosbarkeit aller moralischen Dilem-
mata verkniipft? Ist Stufe 6, auf der eine unparteiische Abwigung
aller Interessen dominiert, einer Stufe 5 Giberlegen, in der z.B. In-
teressen fiir die Erhaltung von Beziehungen stirker gewertet wer-
den? Die beiden letzten kritischen Fragen liegen der bekannten
Kritik von Carol Gilligan zugrunde. (Vgl. Gilligan 1982; zur phi-
losophischen Kritik vgl. Ethics, 7982; Flanagan 1991)

Fragwiirdig bleibt die Verwendung moralpsychologischer Hy-
pothesen und Konstruktionen fiir die Begriindung der Moral. In
dieser Hinsicht scheint Kohlberg selber infolge zahlreicher Ein-
winde zurtickhaltender geworden zu sein. Oft genug lauft die
Verteidigung einer inhaltlichen Moral durch Psychologie darauf
hinaus, daf} man einer bestimmten Position bzw. thren Anhin-
gern Unreife attestiert. Nach Kohlbergs Schema miifite z.B. der
Vertreter eines metaethischen Relativismus wie Gilbert Harman,
fiur den Moral das Resultat faktischer Verhandlungen zwischen
ungleich michtigen Parteien ist, als unreifer gelten als der Vertre-
ter eines ideal-code-Utilitarismus wie Richard B. Brandt; und der
Vertreter eines zweistufigen Priferenzutilitarismus wie Richard
M. Hare mifite fiir unreifer gehalten werden als ein strenger Kan-
tianer wie z.B. Alan Gewirth. Damit werden sachliche Argumen-
te fiir oder gegen eine Position tendenziell ersetzt durch ein argu-
mentum ad personam — ein Vorgang, dessen duflerste Eskalation
dazu fiihren kann, dafl man einen Autoren beschimpft, statt ihn
mit rationalen Argumenten zu kritisieren.

Der prinzipielle Einwand gegen die Rekonstruktion oder Stiit-
zung einer bestimmten Moralkonzeption durch Entwicklungs-
stufen (oder eine sog. ,Entwicklungslogik®) lautet: Empirische
Abfolge, selbst wenn sie eine gewisse ,innere Logik“ erkennen
1a8t, dann nimlich wenn eine spitere Stufe die Errungenschaften
einer fritheren notwendig voraussetzt und teilweise integriert, im-
pliziert keine normative Rangfolge (Flanagan 7991, 191). Bei die-
sem Einwand handelt es sich um eine Variante des Sein-Sollens-
Problems. Aus dem, was wir als miindige Wesen tun, folgt zwar
zumindest eine Teilansicht dessen, was wir konnen, doch aus
dem, was wir auf den verschiedenen Stufen tun und konnen, folgt
eben nicht, was wir sollen. Die Liicke zwischen Sein und Kénnen

77

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1afit sich leichter tiberbriicken als der Abgrund zwischen Sein und
Sollen.

Wie auch immer Kohlberg und seine Mitarbeiter letztlich den
Beltrag der Psychologie zur Begriindung von Moral einschitzen
mogen, sie neigen zu einer Uberschitzung des Beitrags der Psy-
chologie zur Moralphilosophie. Entweder ist der Ansatz bereits
philosophisch befrachtet, dann werden Plidoyers fiir eine be-
stimmte inhaltliche Moralvorstellung bzw. bestimmte Typen von
Argumenten zirkuldr; oder dann beschrinkt sich die Psychologie
auf die Formulierung minimaler Rahmenbedingungen, die keine
Moral miflachten darf, und dann lassen sich aus ihr keine drama-
tischen normativ-ethischen Schluf$folgerungen ziehen. Da auch in
der Psychologie sehr viele Begriffe und Hypothesen wesentlich
umstritten sind, lassen sich nur einige Trivialititen in bezug auf
die menschliche Natur formulieren, die Aussicht auf allgemeine
Zustimmung haben. Das Ensemble solcher Trivialititen bildet
dann einen minimalen psychologischen Realismus (vgl. Flanagan
1991). Aus einem minimalen psychologischen Realismus, der u. a.
davon ausgeht, daf§ Personen getrennte Standpunkte einnehmen
und eine Priferenz fur ihre eigenen Grundbediirfnisse haben,
folgt nichts fir die Entscheidung zwischen verschiedenartigen
und teilweise gegensitzlichen normativ-ethischen Entwiirfen
bzw. fiir die Wahl wertvoller Lebensformen. Der minimale psy-
chologische Realismus vermittelt eine sehr niichterne Einschit-
zung von psychologischen Begriindungen in Ethik und Politik.
Die beiden Thesen, dafl Personen getrennte Wesen sind und daf}
jede Person einen distinkten Standpunkt einnimmt, konnen z.B.
nicht dazu verwendet werden, Einschrankungen einer strikt un-
parteilichen Orientierung zugunsten persénlicher Projekte oder
Prirogative zu legitimieren, wie etwa Bernard Williams und
Samuel Scheffler vorschlagen. Die natiirliche Zentriertheit von
Personen schliefit nicht einmal die Verniinftigkeit einer streng as-
ketischen, etwa einer buddhistischen Lebensweise aus (Flanagan
1991, 76 ££.).

Philosophische Kritiker verfahren gewohnlich streng mit
Kohlberg - nicht weil es ihnen an Verstindnis oder Sympathien
fiir seine Theorie fehlt, sondern weil sie mehr Klarheit wiinschen.
Insbesondere der Anspruch, zwischen konkurrierenden normati-
ven Theorien (Utilitarismus, Kontraktualismus, Kantianismus)
zu entscheiden, wird zuriickgewiesen, weil es Kohlberg nicht ge-

78

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lingt, die Stufen 5 und 6 einheitlich und eindeutig zu charakteri-
sieren. Stufe 5 stellt in Kohlbergs Charakterisierung ein Gemisch
von Vertragsdenken, Bezugnahme auf individuelle Rechte und
Utilitarismus dar, wihrend Stufe 6 mit der unparteilichen Erwi-
gung gleicher Interessen von Kohlberg als Kantianismus dekla-
riert wird, obwohl dieses Prinzip ebensogut fir Hares Praferenz-
utilitarismus stehen konnte (vgl. Hare 71992). Nach Hare beruht
das kritische moralische Denken auf einem einzigen Prinzip: der
unparteiischen Abwigung aller von einer Entscheidung betroffe-
nen Interessen. Voraussetzung dieses Denkens ist der Versuch,
sich an die Stelle aller dieser potentiell Betroffenen zu setzen.
Kohlberg iibernimmt nun diese Figur (mit Anlethen an George
Herbert Mead) des ,ideal role taking“ und macht es zum obersten
Verfahren eines reifen moralischen Bewuftseins. Diese Interessen
konnen auf der obersten Stufe der Moral (von Hare als critical
level bezeichnet, aber nicht als Endstufe einer moralischen Ent-
wicklung verstanden) nicht mehr an anderen, unabhingigen
Wertmaf3stiben gemessen werden. Wahrend aber fiir Hare der in-
put unbewerteter Interessen gleichsam das Rohmaterial des kriti-
schen moralischen Denkens bildet, haben fiir Kant Wiinsche oder
Interessen in der Begriindung der Moral keinen Platz. Kants
Ethik ist nicht neutral in bezug auf Wiinsche, sondern interpre-
tiert diese generell als heterogene Neigungen, die fiir die Stiitzung
eines autonomen moralischen Urteils keine Rolle spielen konnen.
Die Kantische Ethik zeichnet den Wert der Autonomie gegentiber
allen anderen Werten aus, sie erhebt ihn zum ,,absoluten Wert“.
Kohlberg folgt einerseits dieser Bevorzugung von Autonomie,
charakterisiert aber andererseits die hochste Moralstufe als ein
Maximum an Reziprozitit, d.h. als ein formales Verfahren der
gleichen Interessenerwigung ohne moralische Bewertung dieser
Interessen. Bei Kohlberg spielt Kants Annahme der ,,Pathologie®
aller Neigungen ebensowenig eine Rolle wie im Utilitarismus.
Wie kann nun ein spezifisch utilitaristisches Prinzip ohne Ein-
schrinkung von einem Autor favorisiert werden, der glaubt, die
hochste Stufe des moralischen Bewufitseins verdringe den Utili-
tarismus zugunsten einer Kantischen Position? Kohlberg scheint
sich der Verwechslungsgefahr nicht bewuflt zu sein (vgl. Locke
1982).

Schwer verstandlich ist Kohlbergs Stufenbegriff als solcher. So
glaubt er, daf} eine Stufe sowohl empirisch nachweisbar als auch

79

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

begrifflich notwendig sei. Empirische Uberpriifbarkeit ist je-
doch beziiglich der sechsten oder weiterer Moralstufen nicht
mehr moglich — es handelt sich um theoretisch postulierte oder
extrapolierte Stufen. Die angenommene begriffliche Notwendig-
keit einer Entwicklung, dergemafl eine spatere die frithere(n) be-
grifflich voraussetze, ist ebenfalls unklar (vgl. Kiing 7986). An-
gesichts solcher und anderer Konfusionen ergeht von seiten der
Philosophie eine Gegeneinladung an die Psychologie (vgl.
Goodpaster 1982). Fiir den Theorienvergleich muff der philoso-
phischen Begriffsanalyse ein hoherer Stellenwert eingeriumt
werden. Allerdings ist die Bereitschaft zur interdiszipliniren
Zusammenarbeit im Lager der Entwicklungspsychologie viel
ausgepragter als bei Philosophen, die dazu neigen, conceptual
analysis, die ohnedies nur der Vorbereitung wissenschaftlicher
Arbeit dienen kann, zur Hauptsache zu machen. Um nur ein
Beispiel zu nennen: Ernst Tugendhat (vgl. Tugendhat 7993,
277) schiittet das Kind mit dem Bade aus, wenn er glaubt, Pia-
gets Beitrag mit einem Satz widerlegen zu konnen. Die Frucht-
barkeit des genetischen Strukturalismus firr Psychologie, Pid-
agogik und Politik (vgl. Oser/Althoff 7992) ist unbestritten.
Die genetische Betrachtungsweise bringt zur Geltung, dafl Mo-
ral nicht fertig vom Himmel fillt und eine kognitiv-emotionale
Entwicklung voraussetzt. Im Unterschied zu Kohlberg ist Pia-
get weniger auf ein linear fortschreitendes Stufenmodell festge-
legt, denn: ,Jeder Erwachsene ist schon im Kind, jedes Kind
noch im Erwachsenen.” (106)

3. Biologische Evolutionslebre, Ethologie, Soziobiologie

Der Mensch ist ein Tier — mit gewissen Mingeln und Vorzigen.
Als biologisches Mingelwesen erscheint er durch seine Instinkt-
armut, als »Krone der Schopfung® dagegen durch die Leistungs-
fahigkeit seines Gehirns. Seine Nicht-Spezialisiertheit macht sei-
ne Verwundbarkeit und Schwiche im solitiren Uberlebenskampf
aus; zugleich macht sie die exzeptionelle Plastizitit der mensch-
lichen Natur aus, die es Menschen erlaubt, in Form einer arbeits-
teiligen Gesellschaft und einer technischen Kultur fast in allen
Klimazonen der Erde wohnhaft zu werden. Die lange Vorge-
schichte der Evolution des Menschen hat Spuren hinterlassen im

80

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

menschlichen Gehirn, besonders in jenen Teilen, die fiir Emotion
und emotionale Intelligenz verantwortlich sind.

Eine von der Biologie inspirierte Anthropologie hat Arnold
Gehlen entwickelt (vgl. Gehlen 7940). Sie verzichtet auf das tra-
ditionelle Stufenschema der Natur. Im Gegensatz zu Scheler ver-
wirft Gehlen die Annahme einer autonomen geistigen Person.
Der Mensch erscheint durch seine verzogerte Reife als ein beson-
ders abhingiges Wesen. Aus dieser faszinierenden Theorie folgt
sicher keine stolze Wesensbestimmung des Menschen. Zwischen
Mensch und Tier gibt es keinen ein fir allemal festgelegten Gra-
ben. Hier folgt Gehlen den Spuren von Darwins neuem Paradig-
ma. Allerdings werden die spezifisch menschlichen Mingel durch
das enorme Wachstum des menschlichen Hirns und die Schaffung
von Kulturen und Institutionen kompensiert. Gehlen hat - im
Gegensatz zur Gesinnungsethik — die innere Angewiesenheit der
Ethik auf eine stabile Institutionalisierung betont. Zugleich hat er
angesichts der biologisch vorgegebenen Grenzen der Menschen
vor einer Hypermoral gewarnt. Die ethische Relevanz von
Gehlens Anthropologie ist jedoch nicht emdeutlg Er selber hat
in seinen spateren Schriften und Essays eine konservative Kultur-
kritik entwickelt, welche u.a. die Selbstiiberschitzung der Ratio-
nalitit und der (linken) Intellektuellen aufs Korn nimmt.

Sehr viel direkter scheint der Zusammenhang zwischen Ethik
und biologischer Grundlagenforschung zu sein. Molekularbiolo-
gie und Neurophysiologie beschiftigen sich mit den Rahmenvor-
aussetzungen menschlicher Freiheit. Auch die Menschen miissen
an der Leine ihrer Gene leben - allerdings einer ,langen Leine®,
die zugleich Spielriume er6ffnet.

Der biologische Determinismus besagt, daf} es eine gesetzesar-
tige Koexistenz zwischen neuralen und mentalen Ereignissen
gibt. Gleichzeitige geistige und neurale Ereignisse sind nomische
Korrelate (Honderich 1995, 23, 41). Diese Variante des Determi-
nismus schliefit Freiheit im Sinne einer Unterbrechung der Kau-
salkette von neuralen Ereignissen aus. Damit tragt er der Tatsache
Rechnung, daf unser Verhalten im Normalfall nach unserer Ab-
sicht gelingt, dafl wir nicht permanent von mysteriésen Fehlhand-
lungen und Uberraschungen gepeinigt werden (Honderich 7995,
58). Der Determinismus ist gleichsam das Spiegelbild einer gewis-
sen Berechenbarkeit in der Umsetzung unserer Absichten in ma-
nifestes Verhalten.

81

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine antideterministisch verstandene Freiheit (unverursachte
geistige Ursache, absolute Spontaneitit) ist in sich problematisch.
Ihr Auftauchen ist per definitionem unerklirlich und hat den
Charakter eines Wunders. Sie wirkt gleichsam gespenstisch, ohne
Unterstiitzung chemischer Prozesse. Sie verdunkelt den kausalen
Zusammenhang zwischen Absicht und Handlung, Geist und
Korper und erschwert damit die Zurechnung von Handlungen
bzw. die Zuschreibung von Verantwortung. Stellt man sich den
Geist als Schopfer oder Befehlshaber vor, den Korper dagegen
als Befehlsempfinger, so ist es eigentlich absurd oder zumindest
unfair, fir Entscheidungen, die angeblich in der Kommandozen-
trale des Geistes entstanden, den ausfithrenden Kérper zur Ver-
antwortung zu ziehen bzw. zu bestrafen (vgl. Wolf 19954, 23).

Der biologische Determinismus beschreibt zwar gewisse Gren-
zen oder Bahnen, in denen unser Verhalten verlaufen muf}, doch
Determination hat nicht den Charakter von Zwang oder Gefan-
genschaft. Es ist auffillig, wie die widerspriichliche Deutung des
Determinismus als Unfreiheit oder als Vorbedingung von Freiheit
von der Wahl bzw. Bewertung gewisser Metaphern abhingt. Das
erwihnte Bild der ,langen Leine der Gene“ konnte als Voraus-
setzung von Freiheit geachtet werden; umgekehrt wird das blofle
Bild der Leine gewissen emphatischen Vorstellungen von Freiheit
nicht entsprechen. Wie konnte ein Mensch an einer Leine — und
sel es eine noch so lange Leine — Freiheit und Wiirde haben? Ist
das Leben an einer Leine - sei es eine goldene oder eine lange
Leine — nicht eher ein Hundeleben?

Die metaphorische Deutung des Determinismus als Notigung,
Kette oder Gefingnis ist seit der Gnosis ein Element der meta-
physischen Tradition. Sie hat dazu beigetragen, Befreiung meta-
physisch als Loslésung vom Kerker des Leibes und Abwendung
von einer finsteren und fremden Welt zu verstehen. Gnostizismus
steckt noch in Heideggers Lehre von der ,Geworfenheit des
menschlichen Daseins“ bzw. der alltiglichen Verfallenheit an
Seiendes (vgl. Hans Jonas in Sloterdijk/ Macho 71993, 339-350).
Gnostische Motive scheinen in der immer wieder durchlebten
und neu diskutierten existenziellen Angst vor dem Deter-
minismus nachzuwirken.

Der biologische Determinismus schliefft nicht aus, dafl Ab-
sichten wirksame Teilelemente kausaler Gesamtkomplexe sind.
Diese Voraussetzung geniigt, um Menschen fiir ihre absichtli-

82

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

chen Handlungen verantwortlich zu machen. Ebensowenig
schliefft er die Entstehung von Neuem oder schopferisches Den-
ken oder Handeln aus. Einwinde dieser Art basieren auf einer
Vermischung des Determinismus mit der Vorstellung geschlosse-
ner Systeme. Der biologische Determinismus steht nicht im Ge-
gensatz zur Idee, daff Organismen offene Systeme sind, die sich
im permanenten Austausch mit threr Umwelt verwandeln, und
daff aus relativem Chaos neue Ordnungen entstehen.

Gelegentlich werden die ,archaischen“ Anteile unseres Ge-
hirns als Indiz dafiir gewertet, daf} wir Gefangene sind. Damit soll
nicht einfach gesagt werden, dafl unsere Spielriume begrenzt
sind, sondern daf} sie so begrenzt sind, daf wir in der Auseinan-
dersetzung mit der Komplexitit der von uns geschaffenen tech-
nischen Zivilisation und ithren Nebenwirkungen langfristig versa-

en miissen. Die Evolution hat uns nicht vorbereitet auf die
Uberlebensprobleme der Spezies homo sapiens. Vielleicht sind
wir in bezug auf die Erhaltung unserer kollektiven Lebensgrund-
lagen falsch programmiert (,Irrldufer der Evolution“, Arthur
Koestler).

Menschen verfiigen tber die Fihigkeit zur Umkehrung und
Umwertung, sie konnen — innerhalb gewisser Grenzen — gegen
den Strom der Geschichte, aber auch der Evolution schwimmen.
Ja es gibt sogar so etwas wie eine Wertschopfung aus Schwiche
bzw. ein ,,schopferisches Ressentiment® (Nietzsche, Scheler). Ab-
stieg, Scheitern, Mif}lingen und Ungliick konnen produktiv wer-
den; sie dienen als Quellen zur Inspiration und Neubewertung.
Diese Fahigkeiten sprechen gegen die Version des ethischen Na-
turalismus, die uns auf Fortschritt festlegt — im Sinne des Uber-
lebens des Stirkeren, wie es der Sozialdarwinismus predigte. Sie
spricht tberdies gegen den sog. ,naturalistischen Fehlschluff“
(G. E. Moore), d.h. die Gleichsetzung von ,gut’ mit ,im Rich-
tungssinne der Evolution forderlich’. Nicht alles, was spater oder
hoher entwickelt ist, ist per se besser. Moores Polemik gegen
Spencer und Guyau lifit sich mutatis mutandis tbertragen auf
eine Kritik neuerer Versuche, Ethik in der Evolutionsbiologie zu
begriinden.

Die evolutionire Begriindung der Ethik stofit auf dieselben
Grenzen wie jede empirische Begriindung. Einerseits mufl die
Ethik alle relevanten Resultate empirischer Forschung zur Kennt-
nis nehmen; andererseits ,,ist nicht einzusehen, warum den bio-

83

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

logischen Randbedingungen ein grofleres Gewicht beizumessen
wire als etwa den physikalischen oder soziologischen. Vor allem
aber trigt die Biologie nicht zur Bewertung der unterschiedli-
chen Handlungsoptionen bei“ (Bayertz 1993, 165).

Die Kritik an evolutioniren Begriindungen soll an einem Bei-
spiel erliutert werden. Evolutionstheorie und vergleichende
Ethologie gehen davon aus, dafl der iltere Anteil unserer Reak-
tion nicht kognitiv, sondern emotional gesteuert ist. Gefiithlen
kommen in dieser Sichtweise eine groflere Rolle zu, als es einem
intellektualistischen Selbstverstindnis der menschlichen Natur
entspricht. Gefiihle sind ein notwendiges, aber — das mufl man
hier kritisch hinzuftigen — kein hinreichendes Element morali-
scher Orientierung. Eine vorsichtig formulierte Hypothese tiber
das Verhiltnis von Moral und Gefiihlen besagt, daf§ Gefiihle einen
nitzlichen, aber keinen unfehlbaren Kompaf§ abgeben. Diese Hy-
pothese behandelt Gefiihle (und auch sog. Intuitionen) als Weg-
marken der moralischen Orientierung, die wir nicht mutwillig
ignorieren oder entfernen sollten. Einerseits kann die Konklusion
eines Argumentes suspekt sein, weil sie gegen tief verwurzelte
Gefiihle verstofit. Andererseits mussen solche Gefiihle gelegent-
lich einer rigorosen Priifung unterzogen werden.

Die Tatsache, dafl Gefiihle das Resultat einer langen Evoluti-
onsgeschichte sind, verleiht ithnen keinen sakrosankten Status.
Was sich evolutionir herausgebildet und erhalten hat, ist nicht
per se moralisch gut. Ekel vor Schmutz, Abneigung gegen den
Genufl von Menschenfleisch oder Abscheu vor Leichen mogen
ebenfalls eine lange evolutionire oder kulturelle Vorgeschichte
haben. Sind sie deswegen als Kern moralischer Forderungen zu
betrachten? Die Totungshemmung mag in gewissen Etappen der
menschlichen Evolution eine niitzliche Funktion erfillt haben.
Sicherlich spielt sie auch heute noch eine wichtige Rolle. Wer
mochte in einer Gesellschaft leben, deren Mitglieder so geringe
Totungshemmungen haben wie Berufskiller? Ob allerdings der
Totungshemmung in einer hochtechnisierten Gesellschaft immer
noch derselbe Stellenwert zukommt, bleibt zu bedenken. Frag-
wiirdig ist insbesondere die hartnickige, in allen Rechtssystemen
petrifizierte Meinung, Totung signalisiere ein viel schrecklicheres
Ubel als so manche Unterlassungen mit tdlichen Folgen. Men-
schen, die sich infolge neuer Fihigkeiten und Mittel in der Lage
befinden, mehr Leben durch Unterlassung als durch aktive To-

84

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tung zu gefihrden, sind, sofern sie sich nur auf ihre Gefiihle ver-
lassen, ,Irrliufer der Evolution®. Viele Beispiele konnten diese
unverhiltnismiflige Achtung des Ubels aktiver Totung gegeniiber
einer seltsamen Blindheit fiir die tiblen Folgen von Unterlassun-
gen verdeutlichen. Ein Blick auf die seltsame Duldsamkeit gegen-
tiber der angeblichen Notwendigkeit eines motorisierten Strafen-
verkehrs mit seinen statistischen Auswirkungen auf Gesundheit
und Leben aller (nicht nur der Verkehrsteilnehmer selber!) konn-
te die Frage aufwerfen, ob in friedliebenden Staaten tatsichlich
die Soldaten, und nicht vielmehr die Autolenker potentielle Mor-
der seien. (Sie haben zwar nicht die Absicht zu morden, doch sie
kennen das Gefahrenpotential, das sie fir andere darstellen.) Ein
anderes Beispiel: Moderne Kriegstfiihrer, die in der Lage sind, ihre
Feinde durch Unterernihrung und mangelnde medizinische Ver-
sorgung in Konzentrationslagern zu eliminieren, machen sich
nicht durch aktive Tétung, sondern durch organisiertes Sterben-
lassen schuldig. Die blofie Tatsache, daf} sie im Vollzug des admi-
nistrativen Massensterbenlassens nicht zur aktiven Totung greifen
und insofern auch nicht althergebrachte Totungshemmungen zu
tiberwinden haben, ist ein weiterer Beleg dafiir, daf} die Totungs-
hemmung im veranderten gesellschaftlichen Kontext nicht mehr
dieselbe Ausnahmestellung haben sollte wie vielleicht noch in der
Urhorde. Die irrefithrende Stigmatisierung aktiver Totung konn-
te, um ein anderes Beispiel zu nennen, in einem Vergleich zwi-
schen Terrorismus und staatlichen Sparmafinahmen dazu fihren,
dafl man zwar die Schwert- und Feuer-Gewalt der Terroristen
verurteilt, aber den unmoralischen Aspekt der Folgen staatlicher
Sparmafinahmen bagatellisiert. Die meisten Opfer auf seiten der
Kranken und Behinderten sind — auch nach einer Legalisierung
der aktiven Euthanasie — nicht Folgen aktiver Totung, sondern
staatlicher und gesellschattlicher Spariibungen. (Aus diesem Ver-
gleich 138t sich natiirlich kein moralisches Pladoyer fiir die Lega-
lisierung der aktiven Euthanasie ableiten!)

Die Berufung auf Helfen und Mitleid charakterisiert das Selbst-
bild der Mitglieder arztlicher und helfender Berufe. Die mehr-
heitliche Ablehnung aktiver Euthanasie durch die Vertreter dieses
Standes ist nicht nur ein blinder Reflex uralter Totungshemmun-
gen, sondern auch ein wichtiger Beitrag zur Pflege des eigenen
Prestiges. Die rigorose Ablehnung aktiver Totung und die euphe-
mistische Darstellung von Pflege und Hilfe ist vielleicht die

85

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kehrseite einer gewissen Unbefangenheit gegentiber der Verant-
wortung fiir Unterlassungen sowie der Miflachtung der Patien-
tenautonomie. Einseitige Hervorhebung des Totungsverbotes
und der Pflicht zu helfen kann zur Verschleierung zweier Tatsa-
chen fiihren. Zum einen ist es moglich und vielleicht manchmal
auch geboten, Menschen gegen ihren Willen zu helfen. Therapeu-
tische Intervention kann kollidieren mit dem aktuellen Wunsch
von Patienten. Neben dem Wert des Wohls gibt es auch den Wert
der negativen Freiheit einer Person (gemeint ist die Freiheit, et-
was zu tun, sofern ich es will). Es gibt demnach Gesichtspunkte
der Moral, die nicht im Mitleiden und Wunsch zu helfen enthal-
ten bzw. hinreichend spezifiziert sind. Es ist z.B. nicht klar, ob
eine Haltung, Menschen unter Umstinden gegen ihren Wunsch
und Willen zu helfen, von mehr Mitleid zeugt als ein disziplinier-
tes Mitleid, das den Verzicht auf paternalistische Eingriffe zum
Imperativ macht. Echtes Mitleid, so konnte man sagen, geht nicht
nur von den Priferenzen und Idealen der helfenden Personen aus,
sondern versetzt sich v.a. in die Praferenzen ihrer Patienten. Pa-
tienten mit einer starken Priferenz fiir Freiheit durften daher
nicht paternalisiert werden, sofern man sich ganz auf den Stand-
punkt des Patienten stellt. Doch diirfte man sich bei Patienten mit
einer schwachen Priferenz fiir Freiheit tber alle Riicksichten auf
deren aktuelle Wiinsche hinwegsetzen, sofern es nur threm Besten
(aus der Sicht der HelferInnen) dient? Oder ist die Freiheit ein
Wert sui generis, der aus der Optik von Mitleid und Wohlwollen
allein gar nicht zureichend gewiirdigt werden kann?

Zum anderen — und damit kommen wir zum zweiten Aspekt
des furor therapeuticus — kann Helfen und Mitleid eine aktive
Totung implizieren — nimlich dann, wenn wir dem Wunsch eines
Patienten zur Beihilfe zum Suizid nachkommen. Téten kann - so
1288t sich argumentieren — eine Form von Hilfe sein. Mitleid und
Helfen bestehen nicht notwendigerweise im Verzicht auf aktive
Totung. Diesen Sachverhalt sollte man nicht durch einen dogma-
tischen Sprachgebrauch verschleiern.

Die ganze Komplexitit solcher Entscheidungen verweist deut-
lich auf die Grenzen einer evolutioniren Ethik. Sie kann uns -
etwa mit dem Hinweis auf instinktive Totungshemmungen — die
Wahl zwischen verschiedenen Werten nicht abnehmen.

86

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TEIL B

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 1.

13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ IEm.


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Wertintuitionismus und Wertphinomenologie

1. Brentano, Scheler und Hartmann (Wolf)

Franz Brentano (1838-1917) hat mit seiner Schrift Vom Ursprung
sittlicher Erkenntnis groflen Einfluf} ausgetibt auf die Werttheo-
rien der ersten Hailfte dieses Jahrhunderts; Moore behauptete in
einer Rezension und im Vorwort zu den Principia Ethica, dafl er
in wesentlichen Punkten mit Brentano iibereinstimme (kritisch
dazu McAlister 1982, 9411.).

Brentano hat seinen Beitrag zur Erkenntnislehre der Ethik
»zum Gedankenkreis einer ,Deskriptiven Psychologie* (Brenta-
no 1955, 3) gerechnet. Damit grenzt sich Brentano von einer rein
empiristischen, genetischen Psychologie ab, die den eigentlich
normativen oder verpflichtenden Charakter der Ethik verfehle.
Obwobhl er sich selber der empirischen Schule zuzahlt (13), tadelt
er doch den Psychologismus in der Logik und in der Ethik. Die
Gebote der Ethik konnen ebensowenig wie die Gebote der Moral
aus dem ,,Drang eines Gefiihls“, aus Furcht vor Strafe oder Hoff-
nung auf Belohnung oder aus einer Dressur durch einen Despoten
abgeleitet werden (391f.). Auch die Kantische Losung — den ,ka-
tegorischen Imperativ® — verwirft Brentano kurzerhand als Fik-
tion (14). Kants reiner Pflichtethik wird die von Aristoteles ange-
regte Frage nach dem Ziel oder Zweck unseres Handelns
entgegengesetzt. Die ,eigentlichste und hauptsichlichste Frage
der Ethik“ lautet: ,Welcher Zweck ist richtig, welcher unrichtig?“
(15) In der Zweckorientierung stimmt Brentano mit dem klassi-
schen Utilitarismus tberein. Interessanter sind jedoch die Ab-
weichungen. Zum einen begntigt sich Brentano nicht mit einer
Antwort, die das tatsichlich Erreichbare — die Erfillung von
Winschen — zum Ausgangspunkt macht. Mills sog. ,Beweis“ des
Utilitarismus — die Orientierung der Wertlehre an faktischen
Wiinschen — wird zurtickgewiesen (20). Ob damit Mills notori-
sches Argument tatsichlich getroffen wird, bleibe dahingestellt
(vgl. Alican 1994).

Nicht was die Menschen tatsiachlich lieben, sondern was das

88

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Liebenswerte ist, wird zum obersten Maf3stab erhoben. Brentano
begriindet diese scharfe Abgrenzung des ,desirable“ vom ,desi-
red“ mit einer interessanten Analogie zwischen Wertungen und
Urteilen. Jedes Urteil enthilt neben seinem Vorstellungsgehalt ei-
nen Akt der Zustimmung oder Ablehnung, doch es ist nicht die-
ser Akt, der das Urteil zu einem wahren macht. ,Also das wirkli-
che Vorkommen der Liebe bezeugt keineswegs ohne weiteres die
Liebwiirdigkeit [sic!], wie ja auch das wirkliche Anerkennen kei-
neswegs ohne weiteres die Wahrheit beweist.“ (Brentano 1955,
20)

Zum anderen — und hier liegt die zweite Abweichung vom Uti-
litarismus — verwirft Brentano dessen Wertlehre, den Hedonis-
mus, der besagt, Lust sei der einzige intrinsische Wert. Der psy-
chologische Hedonismus, demgemif} die Menschen letztlich nur
nach ihrer Lust (bzw. nach dem Vermeiden von Unlust) strebten,
sei unplausibel — Brentano verweist auf das Beispiel von Asketen.
Als Werttheorie hat der Hedonismus zwei Mingel: Zum einen
leugnet er den irreduziblen Wert der Erkenntnis bzw. der Liebe
zur Erkenntnis. Zum anderen verkennt er, daf} es neben dem in-
stinktiven Streben nach Lust ,auch ein Gefallen und Mif{fallen
hoherer Art“ gibt. Brentano hiitet sich davor, den ,.edlen Liebes-
akt“ zum hochsten oder gar einzigen Wert zu deklarieren. ,Denn
der einzelne edle Liebesakt bleibt, so wertvoll er immer sei, ein
endliches Gut. Ein gewisses endliches Gut aber ist auch jede Ein-
sicht.“ (29) In diesem Punkt weicht er auch von der Auffassung
Platons und Aristoteles ab, die dazu neigten, Erkenntnis iiber die
Akte ethischer Tugend zu stellen. Das wenigste, was man zum
Verhiltnis der sittlichen Werte und dem Wert der Erkenntnis be-
haupten kann, ist die These, ,,daf} jedenfalls keine der beiden Sei-
ten auf Kosten der andern ganzlich vernachlissigt werden kann.“
(31) Man hat diese Forderung auch Inklusivismus genannt. Ein
Wert sollte nie auf Kosten anderer Werte verabsolutiert werden.
Brentano anerkennt, daf} es so etwas wie eine moralische Arbeits-
teilung gibt, die dazu fithrt, das einige Menschen mehr der Er-
kenntnis, andere mehr der Liebe dienen. Doch das Liebenswerte
oder Wertvolle sollte auch dann anerkannt werden, wenn man es
selber nur wenig fordern kann. Der Inklusivismus fordert, dafl
man Werten und Idealen, denen man selber nicht dienen kann,
nicht mit Ressentiments begegnet und damit jenen, die sich ihrer
annehmen, keine Hindernisse in den Weg legt. Brentano preist

89

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

jedoch auch das klassische Ideal, das tiber den Inklusivismus hin-
ausweist. Erstrebenswert sei eine ,,gewisse harmonische Entwick-
lung und Betatigung aller unserer edlen Anlagen® (ib.).

Schliefflich wird Benthams Idee eines hedonistischen Kalkdls
als absurd zuriickgewiesen, weil sich die Intensitit von Lust nicht
aus Einheiten von Lust zusammensetzt. ,Kann man wirklich er-
kennen, eine Lust sei doppelt so grof} als eine andere?* Oder muf}
man nicht vielmehr zugeben, daf} ,wie so vielfach auf psychi-
schem Gebiete ... auch hier eigentliche Maflbestimmungen un-
moglich® sind (29)?

Brentano versucht nun ihnlich wie in seiner Lehre von der
Intentionalitit des Vorstellens und Urteilens, eine Intentionalitit
unserer Gefiihle zu statuieren. Die Tatsache, dafl es einige nicht-
intentionale Gefiihle gibt, bestitigt lediglich die Regel, dafl In-
tentionalitit der Charakterzug alles Psychischen ist. ,Kein Ho-
ren ohne Gehortes, kein Glauben ohne Geglaubtes, kein Hoffen
ohne Gehofftes, kein Streben ohne Erstrebtes, keine Freude oh-
ne etwas, woriiber man sich freut, und so im tbrigen.“ (16) Die
psychischen Akte der Liebe, des Hasses und des Vorziehens sind
korrelativ zu einem Objekt — dem Liebens- oder Hassenswiirdi-
gen bzw. Vorzugswiirdigen. ,Das mit richtiger Liebe zu Lieben-
de, das Liebwerte, ist das Gute im weitesten Sinne des Wortes.“
(19) Diese scheinbar tautologische Formel hat folgende Funk-
tion: Einerseits soll sie Wertungen auf den Bereich der Gemiits-
bewegungen zuriickbeziehen — Werten ist, im Unterschied zu
Urteilen, kein rein intellektueller Vorgang. Andererseits hat das
Werturteil ebenfalls einen Gehalt — es ist kein rein emotives Ge-
bilde. Dieser Gehalt ist allerdings kein Gegenstand in der Welt,
sondern eben der intentionale Gehalt des entsprechenden Ge-
miitsaktes. Brentano versucht, drei Thesen miteinander zu kom-
binieren:

1) Werturteile enthalten Akte des Liebens, Hassens oder Vorzie-

hens.

2) Gemdiitsakte haben einen intentionalen Gehalt.

3) Gemiitsakte sind richtig oder falsch.

Mit der ersten These unterstreicht Brentano die Tatsache, daf}
Wertungen auf Gemiitstitigkeiten oder Gefiihlen beruhen (etwas
iiber sie aussagen oder aus ihnen abgeleitet werden kénnen); sie
sind nicht Titigkeiten eines rein verniinftigen Willens, wie bei
Kant. Die drei emotiven Grundphanomene sind Liebe simpliciter,

90

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hafl simpliciter und Priferenz (Vorzugswahl). Liebe und Hafl
lassen sich nicht auf Priferenz zuriickfithren, denn es ist z.B.
moglich, A und B zu lieben, ohne eines dem anderen vorzuziehen.
Brentano steht der Reduktion von Liebe und Haf} auf Praferen-
zen skeptisch gegentiber, weil dies einer Reduktion von Priferenz
auf den Vorzug gegeniiber dem gleichkime, was mit groflerer In-
tensitit geliebt oder mit geringerer Intensitat gehaflit wird. Der
Begriff der Intensitat lafit sich jedoch nur bedingt auf psychologi-
sche Phinomene anwenden, nimlich nur dann, wenn Sinnesqua-
litaten involviert sind. Daher ist es notwendig, die Eigenstindig-
keit der drei emotiven Grundphianomene anzuerkennen.

These 2 steht im Gegensatz zu einem primitiven Emotivismus,
der Wertungen jeden Gehalt oder jede Struktur abspricht. Hier
versucht Brentano, den Werturteilen Gehalt zuzusprechen, ohne
sie jedoch auf Existenzbehauptungen oder Priadikationen tiber ein
»Reich von Werten® festzulegen. Sollten Urteile iiber intrinsisch
Gutes tiberhaupt als Priadikationen verstanden werden, dann nur
in dem Sinne, dafl sie Pradikationen tiber Korrektheit oder Rich-
tigkeit gewisser positiver Gefihle sind. So gesehen hilt Brentano

- im Gegensatz zu Moore — ,intrinsisch gut* fiir definierbar.

Brentano scheint jedoch noch einen Schritt weiter zu gehen: Er
deutet namlich an, daf es sich bei den Ausdriicken ,gut’ und
,schlecht’ in ihrer Anwendung auf in sich Wertvolles gar nicht
um Pridikate handle, wie die meisten Philosophen bis Moore
und die vermeintlichen Nachfolger von Brentano, Max Scheler
und Nicolai Hartmann, meinten, sondern um ,,synkategoremati-
sche“ oder ,synsemantische Ausdriicke, die nichts behaupten
oder aussagen, sondern eine Liebe oder einen Haf} zu einem in-
tentionalen Objekt zum Ausdruck bringen (vgl. Chisholm 7986,
511.). Das Urteil , Freundschaft ist in sich gut impliziert nicht
das Existenzurteil, daf§ es Freundschaft in der Welt oder Freund-
schaft als idealen Wert gebe, obwohl man sagen kann, wenn
Freundschaft ein Wert in sich ist, ist eine Welt, in der Freund-
schaft existiert, eine bessere Welt. Zu den sog. Wertaxiomen ge-
hort die Annahme, daf} die Existenz eines positiven Wertes selbst
ein positiver Wert sei. So lautet dieses Axiom in der Paraphrase
von Max Scheler (Scheler 1980, 100), der sich im tbrigen viel un-
bekiimmerter als Brentano einer Ontologisierung der Werte an-
nihert. Auch in der Annahme, es gebe eine materiale Rangord-
nung der Werte, geht Scheler einen folgenschweren Schritt tiber

91

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Brentano hinaus (vgl. Scheler 7980, 105, Anm.). Brentano selber
nimmt tiberhaupt keine Propositionen oder Sachverhalte an - es
existieren nur einzelne Dinge, keine abstrakten Objekte. Natiir-
lich st diese Position nicht ohne Schwierigkeiten, doch in bezug
auf die Werttheorie hat sie den Vorteil, daf§ sie ihre rigorosen An-
hinger gar nicht erst in Versuchung bringt, Werte zu ontologisie-
ren.

Auch Wahrheit wird nicht ontologisch als Ubereinstimmung
oder gar Identitit verstanden (Brentano 1955, 59{.), sondern
strikt epistemologisch expliziert, nimlich mit Bezug auf Evidenz.
Nicht die empirische Beobachtungsevidenz gibt unseren Urteilen
letzte Bestatigung oder Erfiillung, sondern die Evidenz innerer
Wahrnehmung, mit der wir Lust oder Erkenntnis als etwas Gutes
erleben.

Nach Brentano sind unsere letzten Werturteile apodiktisch und
a priori begriindet, wihrend Urteile iiber instrumentelle Werte a
posteriori und kontingent sind. Was ,notwendig‘ bedeutet, expli-
ziert Brentano ebenfalls epistemologisch, also via apodiktische
Urteile. Nach Brentano behaupten apodlktlsche Urteile keine
notwendigen Wahrheiten, sondern sie verneinen die Moglichkeit
von korrekten Behauptungen vom Typus ,Es gibt runde Quadra-
te’ oder ,Schmerz ist etwas in sich Gutes‘ oder ,Erkenntnis ist
etwas in sich Schlechtes‘. Brentano vermeidet also auch im Blick
auf die Modalitit der Notwendigkeit den Relativismus und Sub-
jektivismus von Protagoras, ohne sich auf den Platonismus fest-
zulegen. Wir finden bei Brentano nirgends eine Bezugnahme auf
ein notwendiges oder unverinderliches ,Reich der Werte“ (vgl.
Chisholm 7988, 44f., 52). Vielmehr glaubt er, daf wir durch die
Verneinung der Moglichkeit korrekter Behauptungen wie ,Lust,
Glick, Liebe, Erkenntnis, Gerechtigkeit, Schonheit, Proportion,
gute Absicht, Ausiibung der Tugend sind in sich schlecht® zu einer
(unvollstandigen) Liste dessen gelangen, was in sich gut und was
in sich schlecht sei.

These 3 soll den ethischen Relativismus zuriickweisen, der be-
sagt, Werturteile seien nichts als personliche Geschmacksurteile,
d.h. Urteile, die fir einige wahr, fiir andere falsch sein konnten.
Liebe und Hafd konnen als richtig charakterisiert werden, namlich
dann, wenn sie sich auf Liebens- bzw. Hassenswertes richten. Ja
sie konnen sich auf ganze Klassen richten, wie bereits Aristoteles
bemerkte. Diese Verallgemeinerung findet ,mit einem Schlag®,

92

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ohne jede Induktion statt (Brentano 1955, 82f.). Diese ,innere
Wahrnehmung“ soll sich von Introspektion unterscheiden, weil
sie nicht in Analogie zur dufleren Beobachtung verstanden wer-
den kann. Im Unterschied zu Beobachtung bezieht sie sich nicht
auf partikulire Vorkommnisse von Gemiitsakten — hier fithrt In-
trospektion gewohnlich zu einer Verzerrung der Phinomene. Wer
seinen Zorn beobachtet, hort auf, zornig zu sein. Innere Wahr-
nehmung dagegen fithrt von der Bekanntschaft mit partikuliren
Gefiihlsakten oder der Vorstellung eines exemplarischen Falles
mit einem Schlag zu einem Typus von Gefiihlsakten. Diese ,in-
tuitive Induktion® unterscheidet sich von der empirischen Induk-
tion dadurch, daf sie von einem einzigen Beispiel sofort und ohne
Zwischenschritte zum Allgemeinen gelangt und dafl sie ,,untriig-
lich ist. Brentano vertritt einen ,philosophischen Intuitionis-
mus®“, wie es Henry Sidgwick (1838-1900) nennt (vgl. Sidgwick
1907, 2001.), d.h. keinen handlungsdeontologischen Intuitionis-
mus in bezug auf partikulare, situationsbezogene sittliche Urteile
wie Prichard, sondern einen Intuitionismus in bezug auf die Er-
kenntnis allgemeiner Werte und Prinzipien. Insofern steht er der
Position von Ross niher, der intuitive Urteile auf ,,prima-facie®-
Prinzipien bezieht.

Die Uberlegenheit des philosophischen Intuitionismus von
Sidgwick, Brentano und Ross besteht darin, dafl er die einzelnen
Reaktionen und Urteile der Alltagsmoral nicht einfach en bloc
tibernimmt. Die universelle Geltung philosophischer Intuitionen
gibt ihnen eine kritische Funktion gegeniiber isolierten Vorurtei-
len der Tradition. Doch die Schwierigkeit dieser Position besteht
darin, wie sich echte Intuitionen (die zugleich wahr und nicht
blof} tautologisch sind) von unechten (falschen oder blof tautolo-
gischen Intuitionen) unterscheiden lassen. Sidgwick hat dieses
Problem - die Unterscheidung zwischen genumen Intuitionen
von einer gewissen Klasse von ,sham-axioms“ — als eines der
schwierigsten Hindernisse fir das Studium der Ethik bezeichnet
(Sidgwick 1907, 373-379).

Mit der Charakterisierung der Richtigkeit von Gefiihlen durch
ithren intentionalen Bezug auf Liebenswertes etc. ist fiir die Er-
kenntnislehre eigentlich nichts gewonnen, man muf§ in diesem
Zusammenhang von einer verderblichen epistemologischen Zir-
kularitit sprechen. Wer wissen will, warum eine Liebe korrekt
ist, wird auf das Liebenswerte verwiesen; und wer wissen mochte,

93

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

warum etwas liebenswert ist, wird auf den Akt der korrekten Lie-
be zuriickverwiesen (vgl. McAlister 1982, 911.).

Die von These 3 angenommene Zweiwertigkeit von Gemiitsak-
ten und damit der auf ihnen basierenden Werturteile wird durch
die indifferenten Urteile durchbrochen. Brentano hat seine Auf-
fassung nachtriglich revidiert und verdeutlicht, daf§ das Prinzip
des ausgeschlossenen Dritten nicht auf die Sphire des Emotiona-
len anwendbar ist (vgl. Brentano 1955, 19, 26 und Chisholm 7988,
551.):

Die Anwendung des Kriteriums, daf das Gute das Liebenswer-
te sei, ist nach Brentano nicht immer garantiert. Man konnte sich
z.B. Wesen mit einem (nach unserer Auffassung) verkehrten
Wertesystem ausdenken, die z.B. den Irrtum als solchen liebten
und die Einsicht um ihrer selbst willen verabscheuten. Zwar wiir-
den wir gegentiber diesen Wesen darauf insistieren, dafl sie sich
irrten, dafd ithre Priferenzen falsch seien etc. Wir wiirden uns nicht
mit der Feststellung begniigen, dafl es eben Wesen mit einem an-
deren Geschmack sind. Doch wie konnten wir solche Wesen von
der Verkehrtheit ihrer Liebe, ihres Hasses bzw. ihrer Priferenzen
tberzeugen? Auf der Ebene einer intersubjektiv nachvollziehba-
ren Argumentation kdnnen wir nicht viel ausrichten. Wir kdnnen
selber nicht sicher sein, ob wir nicht auch von gewissen verkehr-
ten Lieben oder Priferenzen verblendet sind. ,Wir haben keine
Gewihr dafiir, dafy wir von allem, was gut ist, mit einer als richtig
charakterisierten Liebe angemutet werden.“ (Brentano 1955, 24)
Mit diesem Zugestindnis wird jedoch Brentanos Auszeichnung
von korrekten Emotionen als Resultaten oder Elementen einer
inneren und untriiglichen Wahrnehmung dementiert.

Damit hat Brentano eine Achillesferse seiner Theorie aufge-
deckt. Zwar versucht er in einer Anmerkung, diese Schwiche zu
vertuschen, indem er sie mit unserer Unfahigkeit vergleicht, alle
Handlungsfolgen vorauszusehen. Ebensowenig wie uns dieser
Mangel an vollstindiger Voraussicht daran hindern kann, unser
Bestes zu versuchen, ebensowenig konne die hier namhaft ge-
machte Ungewifheit als Hindernis betrachtet werden (92f.).
Doch dieser Vergleich ist schief. Handelt es sich im einen Fall
um ein Problem der Unvollstindigkeit, so handelt es sich bei der
Unsicherheit, ob uns alles, was in sich gut ist, wirksam ,,anmutet*,
um eine radikale Ungewiflheit. Schlieft man namlich, wie das
Brentano in der Polemik gegen Mill tut, jede Verankerung unserer

94

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wertungen in anthropologischen Gegebenheiten oder Tendenzen
aus, lifft man die Tatsache, dafl Menschen nach Erkenntnis, Tu-
gend etc. streben, nicht einmal als schwaches empirisches Indiz
fur die Vorzugswiirdigkeit dieser Ziele gelten, so bleibt letztlich
nichts mehr tibrig als dieser geheimnisvolle Akt des ,, Angemutet-
werdens®, dieser Hauch eines ,lumen naturale“, der sich einer
intersubjektiven Uberpriifbarkeit grundsitzlich entzieht.

Damit soll nicht bestritten werden, daf} es einige Regeln des
Vorziehens gibt, die Brentano mehr oder weniger zutreffend be-
schrieben hat. Es handelt sich um formale Axiome der Wertver-
groflerung oder Wertverminderung. Diese lassen sich nicht im-
mer, wie Brentano urspriinglich glaubte, durch Addition oder
Subtraktion bzw. als ,Prinzip der Summierung“ formulieren.
Wertaxiome belehren uns dariiber, daff z.B. der Zustand eines
sittlich schlechten Menschen, der leidet, besser ist als jener eines
sittlich guten Menschen, der leidet, oder gar der Zustand eines
lasterhaften Menschen, der glicklich ist und triumphiert. Hier
tragt Brentano, auch mit Riicksicht auf die Theodizee-Problema-
tik, dem Phinomen des ,organisch Guten“ Rechnung: Selbst
Werte, die in sich gut sind, konnen vermindert werden durch die
Konstellation oder Ordnung, in der sie sich mit anderen Werten
verbinden. Neben der Schadenfreude wire hier auch die Genug-
tuung iiber die Bestrafung von Ubeltitern zu nennen. Wird im
ersten Fall in sich gute Freude zu etwas Schlechtem, so wird im
zweiten Fall in sich schlechtes Leiden der Bestraften zu etwas
Angemessenem und somit Guten. Bereits hier stellt sich die Fra-
ge, ob man in Uberlegungen dieser Art ein giiltiges Argument —
etwa fur eine retributive Theorie der Strafe — zu sehen vermag.
Der zentrale Gedanke der retributiven Straftheorie auf der Basis
der Doktrin von organischen Ganzheiten besagt, daf8 aus dem
Ubel der Strafe etwas in sich Gutes wird, und zwar nicht durch
quantitative Ausbalancierung von Gutem und Schlechtem. Ent-
scheidend ist also nicht eine Art Summenbildung, in der die Sum-
me von Gutem jene von Schlechtem uberwiegt, sondern viel-
mehr der Gedanke, daffl in sich Schlechtes in gewissen
Konstellationen zu in sich Gutem wird. Es findet gleichsam eine
alchemistische Umschmelzung von Gutem in Schlechtes oder
umgekehrt statt. Schlechtes wird gleichsam durch Gutes besiegt
bzw. vereitelt. Die Doktrin des organisch Guten dient Brentano
weiterhin dazu, die Ubel in der Schépfung als notwendige Teile

95

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

einer guten Ordnung zu rechtfertigen. Insofern ist selbst die
Genugtuung der Heiligen tGber den Anblick der Hollenqualen
der Siinder etwas Gutes. Tatsichlich macht Brentano, in den
Fuflstapfen des Thomas von Aquin, ausfithrlichen Gebrauch
von seinen Wertaxiomen zur Verteidigung seiner Version einer
Theodizee. Inwiefern die Lehre von organischen Ganzheiten als
Argument gegen die Universalisierung bzw. als Argument fiir
den ethischen Partikularismus verstanden werden konnte, wird
von Brentano nicht erortert (vgl. Lemos 71994, Kap. 3).

Die Begriindung der Ethik in Erkenntnis a priori liefert ab-
strakte Regeln, die uns kaum Aufschluf} geben iiber den Inhalt
von Tugend und Laster oder anderer Werturteile. Brentano
glaubt, das Fundament der Ethik seien einige selbst-evidente Ur-
teile, die nur von perversen Menschen in Zweifel gezogen wer-
den konnten. Ob wir selber zu diesen gehoren, ergibt sich ledig-
lich aus dem schwer kontrollierbaren Sachverhalt, ob uns das,
was in sich gut ist, wirksam ,anmutet“. Von dieser Formulierung
ist es nicht mehr weit bis zur Metapher des ,Wertauges® bzw. der
Wertblindheit, mit der Individuen oder ganze Epochen geschla-
gen seien (vgl. Hildebrand 7982, II. Teil: ,,Die Wertblindheit in
ihren verschiedenen Grundformen®). Indem zuerst Scheler und
danach Nicolai Hartmann das Wertfiihlen und das Wertschauen
als austauschbare Begriffe verwenden, fordern sie die Entwick-
lung (oder Verfilschung) von Brentanos Lehre zu einer Ontolo-
gie idealer Werte. ,Werte sind der Seinsweise nach Platonische
Ideen.“ (Hartmann 1926, 121, vgl. auch 125, 127) Hartmann hat
den von Scheler ausgefithrten emotionalen Apriorismus des
Wertgefiihls und die materiale Ethik auf seine Weise fortgebildet.
Die vermeintlich a priori begriindete Ethik fithrt jedoch zu einer
methodischen Schwierigkeit: Sie nimmt Bezug auf Begriffe wie
jenen der anfechtbaren oder unanfechtbaren intrinsischen Werte;
ob ein Wert anfechtbar sei (ob z.B. Freundschaft in einer be-
stimmten Konstellation oder Ordnung von Werten zu etwas in
sich Schlechtem werden kann) lifit sich, wenn tiberhaupt, wohl
nur mit Bezugnahme auf iiberzeugende Gegenbeispiele entschei-
den; ob dagegen ein Wert unanfechtbar sei, lafit sich tiberhaupt
nicht zeigen, weil wir die Moglichkeit eines tiberzeugenden Ge-
genbeispiels nicht a priori ausschliefen konnen.

Abgesehen von dieser Schwierigkeit gibt es noch andere Griin-
de, warum sich das Programm einer apriorischen Wertethik als

96

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sackgasse erwies. Weit entfernt davon, uiberzeitliche Sachverhalte
aufzudecken, haben sich materiale Wertethiker immer als Kinder
ihrer Zeit erwiesen. Doch was niitzt die Annahme von tberzeit-
lichen Wertideen, wenn wir uns de facto mit historisch und gesell-
schaftlich vermittelten Wertvorstellungen begniigen miissen? Der
ausschweifende Dogmatismus der materialen Wertethik, in der
inhaltliche Werte und Wertverhiltnisse als objektive und unan-
tastbare Gegebenheiten deklariert werden, ist gleichsam der Ver-
groflerungsspiegel jener Vagheit, die bereits in Brentanos Idee ei-
ner ,Anmutung durch das Liebwerte“ angelegt ist.

Brentano glaubte, mit einem hochsten Prinzip der Moral, das
ohne Ausnahme gelte der positiven Sittlichkeit (den geltenden
Moralvorstellungen) einen kritischen Standard entgegenzustellen.
Dieses hochste Prinzip hat den Charakter einer Maximierungsre-
gel. Sie fordert uns auf, nach dem Besten fiir alle Wesen und fiir
alle Zeiten zu streben. Dies schliefdt eine Pflicht zum Verzicht,
eventuell sogar zur Selbstaufopferung ein. Bereits Bentham hat
sich einer Abwertung der Zukunft entgegengesetzt. Insofern setzt
sich Brentano ebenfalls dem Einwand der Uberforderung aus.
Seine Antwort darauf ist schlicht: Nur christliche Gelassenheit
kann uns davor bewahren, angesichts der Strenge der moralischen
Forderung in falsche Selbstvorwiirfe oder uibertriebene Schuldge-
fuhle abzugleiten. ,Hab’ mit allen, — auch mit dir Geduld.“ (91)

Brentanos Ausfihrungen zur praktischen Ethik sind haupt-
sachlich ein Spiegel seiner katholischen Herkunft. ,Indem wir
Nichstenliebe und Selbstaufopferung fiir Vaterland und Mensch-
heit als Pflicht erklirten, wiederholten wir nur, was rings um uns
verkiindet wird.“ (34) Max Scheler und Dieter von Hildebrand
sind dieser Systematisierung der Wertlehre im Geiste der katholi-
schen Lehre gefolgt, wihrend Nicolai Hartmann zur Wahrung
menschlicher Freiheit fiir einen postulatorischen Atheismus pli-
diert.

Obwohl Brentano ein ungewohnlich vorsichtiger und beschei-
dener Denker war, hat er mit seinem Programm einer intuitio-
nistischen Wertlehre andere Mitglieder der phinomenologischen
Bewegung dazu ermutigt, abenteuerliche Behauptungen als ob-
jektive Einsichten in priexistente Wertverhiltnisse auszugeben.
Der gemeinsame Grundfehler mancher der Phinomenologie na-
hestehenden Denker ist die Tendenz, alle Phinomene, auch
Werte, einseitig deskriptiv zu deuten. Werturteile werden schein-

97

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bar unabhingig von menschlichen Entscheidungen oder Konven-
tionen ,verifiziert“ — letztes Kriterium ist ein geistiges Schauen
bzw. apriorisches Wertfithlen. Das Pathos des Deskriptivismus
fuhrt dazu, Elemente von Entscheidung, Abmachung und Pri-
skription in der Ethik zu unterschlagen. Es ist kein Zufall, daf§
die Entwicklung der Wertlehre nach Brentano mit ihrem auf
innere Evidenzerlebnisse gestiitzten Apriorismus die erste Halfte
dieses Jahrhunderts nicht iiberlebt hat. Uberdies hat Nicolai
Hartmann in seiner Ethik einer Idealisierung und Ontologisie-
rung des Reichs von Werten Vorschub geleistet, die Brentano aus-
dricklich von sich gewiesen hatte.

Sieht man einmal ab von Hartmanns problematischer Ontolo-
gie, so finden sich in seiner Ethik interessante Anregungen. Be-
sonderes Interesse verdienen seine Hinweise auf Wertantinomien.
Hartmann ist aufgeschlossen fiir die Unvereinbarkeit und Inkom-
mensurabilitit verschiedener Wertvorstellungen. Der Glaube an
eine letzte Harmonie aller Werte verliert in seiner sakularen Welt-
deutung an Uberzeugungskraft. Deshalb wirken manche seiner
Analysen moderner als die katholisch geprigte Lehre von Hilde-
brand.

Die Idee einer ,materialen Wertethik“ geht auf Max Scheler
zuriick. Dieser hat versucht, den ethischen Intuitionismus mit ei-
ner Methode, nimlich der phinomenologischen, zu versehen. Er
war bestrebt, dem Formalismus von Kant jene inhaltliche An-
schaulichkeit entgegenzusetzen, auf die Edmund Husserl seine
Philosophie des transzendentalen Bewufltseins gestiitzt hat. Die
Kritik an Kants ethischem Formalismus geht auf Schopenhauer
zurlick und unterstellt Kant die Ambition, mit dem kategorischen
Imperativ moralische Normen generieren zu wollen. Es ist jedoch
plausibler, den kategorischen Imperativ als kritisches Testverfah-
ren zu betrachten, das den Inhalt von Maximen auf seine sittliche
Validitdt hin tberprift. Die Maximen verschaffen der Ethik so-
zusagen ihr materiales ,input®. So gesehen ist der Vorwurf des
ethischen Formalismus gegenstandslos! Damit soll jedoch nicht
bestritten werden, dafl Scheler die Achillesferse von Kants Meta-
physik der Sitten getroffen hat, nimlich die Tatsache, dafl Kants
Ethik nicht in Autonomie, sondern in Logonomie gipfle, d.h. in
einer anonymen und leibvergessenen Standardisierung der freien
Person als Vernunftperson (Scheler 1980, 3701f.). Damit verdun-
kelt Kant nicht nur die Vorstellung einer individuellen Zurech-

98

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nung von Verantwortung, sondern er macht die Rede von einer
sindividuellen Person“ zu einer contradictio in adjecto.

Scheler versucht der Ethik ein materiales Apriori zu verschaf-
fen. In kritischer Ankniipfung an Brentano werden Liebe und
Haf als das letzte Fundament alles anderen Apriorismus bezeich-
net (vgl. Scheler 7980, 83, 100 und 104). Damit erdffnet er die
Aussicht auf eine Wertphinomenologie und Phinomenologie
des emotionalen Lebens als eines selbstandigen Forschungsgebie-
tes, in dem der Gegensatz von Vernunft und Sinnlichkeit tiber-
wunden wird.

Mit der Ubertragung der Methode der Veranschaulichung auf
das Wertfiithlen hat Schelers Vorgehen viel von der strengen Dis-
ziplin Husserls eingebiiflt. , Es fehlt bei Scheler die methodische
Strenge, die wir bei Brentano und Husserl beobachten kénnen.
(Stegmiiller 1989, 130; vgl. auch die knappe Wiirdigung von Hart-
mann) Schelers ethischer Personalismus enthilt eine Fille von
Anregungen, die jedoch die grundsitzliche Frage nicht befriedi-
gend beantworten kann, ob sich ein philosophischer Intuitionis-
mus von einem Alltagsintuitionismus klar abgrenzen lafit. Wie
wir bereits sahen, hat Henry Sidgwick diese Schwierigkeit deut-
lich formuliert. Doch hat er sie gelost?

Philosophischer Intuitionismus mag sich in der Mathematik
oder in der phinomenologischen Analyse des Bewuf3tseins be-
wihren, doch eignet er sich auch zur Analyse normativer Sitze?
Kritiker eines ethischen Intuitionismus verweisen darauf, dafl
dieser leicht zu einem Ersatz fiir moralische Begriindungen de-
generiert und damit ebensowenig Werturteile wie gewohnliche
Wissensanspriiche zu stiitzen vermag. In dieser degenerierten
Form wiirde z. B. die Antwort auf die Frage ,Warum ist der blof3e
Wunsch nach Rache unmoralisch?“ lauten: ,Weil ihr der Unwert
anschaulich immanent ist, ohne daf} irgendwelche Beurteilung
tiber ihn zu ergehen hitte. (Vgl. fast wortlich Scheler 7980, 207)
An die Stelle des moralischen Urteils tritt ein Akt des Erlebens,
ein Evidenzgefihl, nicht etwa, um ein Urteil zu begriinden, son-
dern als Ersatz fur das Urteil. Daf} Scheler nicht vollig diesem
degenerierten Intuitionismus verfillt, liegt nicht daran, dafl er ei-
ne zuverlissige phinomenologische Methode in die Ethik einge-
fuhrt hitte, sondern an der ungewohnlichen Breite seiner histori-
schen Kenntnisse (und dem Reichtum seiner biographischen
Phasen und Konversionen, wie man hinzuftigen konnte). Scheler

929

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hat der kulturellen und historischen Relativitit der Werte und
dem Verhiltnis von Ethik und personlichem Ethos viel Aufmerk-
samkeit geschenkt. So warnt er ausdriicklich vor ,,jenem Hoch-
mute, der die sittlichen Wertschitzungen der eigenen Zeit ohne
kritische Besonnenheit fiir die ,selbstverstindlich® einzigen hilt,
und darum ihre Werte allen Zeiten filschlich unterlegt” (Scheler
1980, 308).

2. Moore, Ross und Prichard (Schaber)
A. George Edward Moore

a. Naturalistischer Feblschlufs

Moores ,Principia Ethica“ (PE) ist eines der beriihmtesten und
einfluflreichsten moralphilosophischen Biicher dieses Jahrhun-
derts. Vor allem das darin entwickelte Konzept des naturalisti-
schen Fehlschlusses gehort zum festen Bestand metaethischer
Diskussionen. Was ist unter dem naturalistischen Fehlschluff zu
verstehen? Haufig wird darunter die von David Hume stammen-
de These, daf} sich Sollens- nicht aus Seinsaussagen ableiten las-
sen, verstanden (vgl. dazu Hudson 7969). Doch dies ist beit Moore
mit dem Begriff ,naturalistischer Fehlschluf8* nicht gemeint. Fiir
Moore handelt es sich dabei nicht um einen falschen Schluf§ aus
bestimmten Primissen, sondern um einen Fehler, der sich nach
Moore bei unterschiedlichen Moralphilosophen wie Bentham
(PE, 49), Mill (a.a.O., 110/111), Spencer (a.a.O., 90) und auch
Aristoteles (a.a.O., 246) findet. Der Fehler besteht darin, daf§
man das Wort ,gut‘ zu definieren versucht (a.a. O., 39ff.). Einem
solchen Versuch kann kein Erfolg beschieden sein, da ,gut‘ sich —
so Moore — nicht definieren laf8t. Fiir diese These spricht seiner
Ansicht nach folgendes Argument: ,Gut’ kann beispielsweise
nicht ,als das, was gewiinscht wird* definiert werden, da es sinn-
voll ist zu fragen: ,Diese Handlung wird gewtinscht, aber ist diese
Handlung auch gut?“ (vgl. a.a.O., 461.). Diese Frage wire sinn-
los, wenn ,gut‘ dasselbe wie ,wird gewlinscht’ bedeuten wiirde.
Zudem wire dann die Aussage ,Das, was gewiinscht wird, ist
gut’ eine Tautologie und ibersetzbar in die Aussage ,Das, was
gewtnscht wird, wird gewiinscht'.

100

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nach Moore bezeichnet das Wort ,gut‘ eine einfache, undefi-
nierbare Eigenschaft. Er vergleicht sie mit der Eigenschaft ,gelb‘.
Auch diese Eigenschaft ist, wie Moore ausfiihrt (a.a. O., 40), ein-
fach und undefinierbar. Man kann zwar versuchen, ,gelb® iiber die
Wellenlidnge des Lichts zu definieren. Damit wiirde aber nicht das
definiert, was wir wahrnehmen. Im Unterschied zu ,gelb‘ be-
zeichnet ,gut’ keine natiirliche Eigenschaft. Deshalb lafit sich eine
naturalistische Ethik nicht aufrechterhalten. Gleichzeitig ist ,gut’
aber auch keine tibernatiirliche Eigenschaft. Daran scheitern - so
Moore — metaphysische Moraltheorien (vgl. a.a.O., 1641f.). Mit
,gut® ist vielmehr eine Eigenschaft gemeint, die sich nicht auf an-
dere Eigenschaften — seien diese nun natiirliche oder tibernatiir-
liche - reduzieren lifit; es handelt sich um eine Eigenschaft eige-
ner Art.

In ,Principia Ethica“ 138t Moore das Verhiltnis von nicht-mo-
ralischen und moralischen Eigenschaften ungeklart. Er aduflert
sich dazu erst in dem 1942 erschienenen Aufsatz ,Reply to my
Critics“. Die Eigenschaft ,gut® wird dort als eine nicht-natirliche
Eigenschaft bezeichnet, die von natiirlichen Eigenschaften abhin-
gig ist: Wenn etwas gut ist, dann folgt dies aus den natiirlichen
Eigenschaften, die der in Frage stehende Gegenstand besitzt
(Moore 1942, 588). Die Eigenschaft ,gut tritt zu bestimmten na-
tirlichen Eigenschaften hinzu, ohne auf sie reduziert werden zu
konnen (vgl. dazu Sylvester 1990, 1401£.).

b. Moralische Intuitionen

Moore wird gerne als ein Vertreter des ethischen Intuitionismus
gesehen. Die genauere Betrachtung zeigt aber, daf§ moralische In-
tuitionen fir ihn keine Garanten moralischer Wahrheit sind. Sei-
ner Ansicht nach liefern sie uns gerade im Blick auf moralische
Normen keine unverbriichlichen Gewif}heiten. Unsere morali-
schen Pflichten sind Moore zufolge — anders als Ross und Pri-
chard glauben (vgl. IV, 2.B.) — nicht aus sich selber einsichtig
(vgl. PE, 212). Um zu wissen, was unsere Pflichten sind, konnen
wir uns deshalb nicht allein auf moralische Intuitionen verlassen.
Nach Moore geben uns Intuitionen nur eine Antwort auf die Fra-
ge, welche Dinge an sich gut sind (vgl. a.a.O., 205); damit wird
der legitime Bereich der Intuitionen sehr stark eingeschrinkt. Fir
die Erkenntnis moralischer Normen spielen sie, wenn tiberhaupt,
eine blof} untergeordnete Rolle. Moore vertritt keinen Intuitio-

101

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nismus in bezug auf moralische Normen oder Pflichten, sondern
blof} einen Intuitionismus im Blick auf das, was intrinsisch gut ist.
(Eine Ausnahme bildet die von ihm ebenfalls zugelassene Intui-
tion in bezug auf eine Briickennorm zwischen dem Guten und
dem Richtigen, welche besagt, daf} es richtig sei, das Gute zu ma-
ximieren.)

¢. Derideale Utilitarismus

Moore beschiftigt sich in der PE wie auch in seinem 1912 erschie-
nen Buch ,,Ethics“ (E) auch mit der Frage, was es heifit, richtig zu
handeln. Er geht dabei von einer Definition des Ausdrucks ,rich-
tig' aus: ,Richtig® ist nach Moore gleichbedeutend mit ,das
grofiemdgliche Gut hervorbringend* (vgl. PE, 210; E, 143). Damit
meint er, die einzig sinnvolle Bedeutung von rlchtlg zu formu-
lieren. Moore glaubt es hier mit einer echten Intuition, und nicht
mit einer bloflen Verbaldefinition zu tun zu haben. Richtig han-
delt dementsprechend derjenige, der das Gute maximiert. Dabei
ist fiir Moore — anders als fiir die klassischen Utilitaristen — nicht
allein Gluick (pleasure) gut, sondern z.B. auch die Wahrnehmung
des Schonen oder die Pflege freundschaftlicher Beziehungen.
Moore teilt mit den klassischen Utilitaristen einzig das Maximie-
rungsgebot, nicht aber deren Werttheorie.

Wir konnen nun aber, wie Moore meint, nicht mit Sicherheit
wissen, welche Handlung in einer bestimmten Situation die be-
sten Konsequenzen haben wird. Im glinstigsten Fall sind wir ein-
zig in der Lage, das zu bestimmen, was wahbrscheinlich die besten
Folgen haben wird (PE, 215ff.). Entsprechend konnen wir einzig
Regeln bestimmen, deren Befolgung im allgemeinen das bestmog-
liche Resultat nach sich zieht. Doch auch wenn es nicht immer
besser sein mufl, diesen Regeln zu folgen, ist Moore der Meinung,
dafl wir uns strikt an die utilitaristischen Regeln halten sollten.
Das ist in unserer Unwissenheit begriindet: Wir koénnen nie mit
Sicherheit wissen, ob es im Einzelfall besser ist, eine moralische
Regel zu verletzen (vgl. a.a. O., 2281.). Moore gibt zu, daf§ es Fille
geben kann, in denen es offensichtlich moralisch besser wire, eine
Regel zu verletzen. Doch solche Regelverletzungen motivieren
andere dazu, dasselbe zu tun und zwar in Situationen, in denen
es in keiner Weise vorteilhaft ist, von der Regel abzuweichen
(a.2.0., 2301.). Deshalb sollten nach Moore Regeln auch dann
befolgt werden, wenn der Akteur zu wissen meint, dafl deren Ver-

102

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

letzung in diesem besonderen Fall die besseren Folgen nach sich
ziehen wiirde. Dieses Paradox, dafl der Utilitarist im Einzelfall
nicht utilitaristisch iiberlegen oder sogar gegen seine utilitaristi-
sche Berechnung fiir den Einzelfall, zugunsten einer lingerfristi-
gen Strategie, handeln sollte, wurde bereits von Sidgwick erértert
(vgl. Sidgwick 1907, 492, wo er sich jedoch selber zu widerspre-
chen scheint; vgl. die Kritik in Railton 71984, in: Scheffler 1988,
121, n. 30).

d. Egoismus

Nach Moore lifit sich die Frage, ob es rational sei, moralisch gut
zu handeln, leicht 1osen. Seiner Ansicht nach handelt es sich dabei
namlich um eine sinnlose Frage. Damit nimmt er explizit gegen
Henry Sidgwick Stellung, der die Frage nach dem Verhiltnis von
Rationalitit und Moral zu den grundlegendsten Problemen der
Ethik zihlt (vgl. Sidgwick 7907, 110, Anm. 1). Moore ist hier an-
derer Ansicht: Der Egoist, welcher der Auffassung ist, daf} allein
sein Eigeninteresse thm Griinde zum Handeln liefert, vertritt eine
irrationale Position. Der Egoismus — so Moore — widerspricht
sich selbst. Dies versucht er folgendermafien deutlich zu machen:
Dem Egoismus zufolge ist das, was gut fir mich ist, das einzige
Gut. Das kann aber nur bedeuten, daf} das, was jeweils gut ist fur
eine Person, allein gut ist. Der Egoismus behauptet also, dafl das
Gut jeder Person das einzige ist, was gut ist (PE, 151). Moore
bezeichnet dies als einen absoluten Widerspruch.

Der Einwand liegt nahe, daff der Egoist nicht behauptet, dafl
das, was gut firr ihn ist, das einzige ist, was gut ist. Er behauptet
blof}, daf} das eigene Gut fiir ihn das alleinige Gut ist. Wie Moore
argumentiert hat dieser Zusatz ,fir thn‘ bzw. ,fiir mich‘ jedoch
keinen Sinn (vgl. a.a.O., 152). Etwas ist — so Moore — entweder
an sich gut oder an sich nicht gut. Dementsprechend gilt auch:
Was fiir mich gut ist, ist an sich gut oder an sich nicht gut (,,gut
im absoluten Sinne“; vgl. a.a. O., 150). Deshalb ist der Egoist nach
Moore auf die sich selbst widersprechende These verpflichtet, daf}
das, was jeweils gut ist fiir Personen, an sich das einzig Gute ist.

Dagegen laflt sich einwenden, dafl durchaus zwischen dem, was
an sich gut, und dem, was fiir eine Person gut ist, unterschieden
werden kann. Es leuchtet nicht ein, daf} alles, was gut ist, an sich
gut sein muf}, da etwas fiir mich gut sein kann, ohne fiir andere gut
zu sein oder ohne aus einer objektiven Perspektive gut zu sein.

103

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Egoist widerspricht sich nur, wenn er das, was fiir ihn gut ist,
als etwas versteht, das unabhingig von thm gut ist. Auf dieses
Verstindnis seines eigenen Guts ist der Egoist jedoch nicht ver-

pflichtet.

e. Organische Einbeiten

Nach Moore kann etwas gut als Mittel zum Zweck oder intrinsich
gut sein (vgl. a.a.O., 57). Gut im ersten Sinn ist etwas aufgrund
seiner Folgen. Intrinsisch gut sind diejenigen Dinge, die auch gut
wiren, wenn sie nur fir sich existieren wiirden (vgl. a.a.O., 258:
»Dinge, welche wir, wenn sie fiir sich existierten, in absoluter Iso-
lation, dennoch fir gut halten wiirden®). Die vorrangige Aufgabe
der Ethik ist es — so Moore — das zu bestimmen, was intrinsisch
gut ist. Dabei gibt es Dinge, die als Teil eines Ganzen und Dinge,
die als Ganzes intrinsisch gut sind. Moore betont, daff der Wert
eines Ganzen nicht die Summe des Werts der Teile sein muf} (vgl.
a.a.0,, 62). Das Ganze bildet — so Moore - eine organische Ein-
heit (vgl. a.a. O, 65ff.). Die Idee organischer Einheiten lifit sich
im Blick auf ein Beispiel folgender Art plausibel machen: Wenn
ich mich am Leiden einer anderen Person freue, dann haben wir
einen Teil, meine Freude, die gut ist, und ein Ganzes, meine Scha-
denfreude, die in sich schlecht ist. Oder umgekehrt konnen ein
wertneutraler Teil und ein Teil, der nur wenig wertvoll ist, zusam-
men einen hohen Wert haben. Fiir Moore ist das der Fall, wenn
man sich der Schonheit eines Objekts bewuft wird (vgl. a.a.O.,
62/63). Die Schonbheit fiir sich genommen ist nach Moore wert-
neutral, und bewufite Zustinde als solche haben nur geringen
Wert. Wichtig ist: Der hohe Wert, den diese beiden Teile zusam-
men haben, ist nicht die Summe des Werts der Teile.

Man kann bestreiten, dafl Teile einen anderen Wert haben kon-
nen als organische Einheiten (vgl. dazu Ross 71930, 136; vgl. zum
Problem auch Lemos 1994, 401f.). Die Freude am Leiden anderer
hat keine guten Teile; sie besteht nicht aus der Freude, die gut, und
dem Leiden der anderen, das schlecht ist. Schadenfreude ist viel-
mehr ein schlechtes Ganzes.

104

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B. William David Ross und Harold Arthur Prichard

a. Ross’ ethischer Pluralismus

Moores Moralphilosophie hat auf die Position von Ross einen
starken Einfluf} ausgetibt. Ross kniipft in seinem bekanntesten
Werk ,The Right and the Good‘ (RG) an Moores These, ,gut‘ sei
undefinierbar, an. Er teilt diese Auffassung, geht aber gleichzeitig
einen Schritt weiter als Moore. Ross ist — anders als Moore — der
Ansicht, daff auch der Ausdruck ,richtig nicht definiert werden
kann (vgl. RG, Kap. L.). ,Richtig* kann z.B. nicht ,die bestmégli-
chen Folgen hervorbringend‘ bedeuten, weil sonst die Aussage
,Es ist richtig, das zu tun, was die bestmoglichen Folgen hat‘ tau-
tologisch wire. Solche Aussagen sind aber nicht tautologisch.

Auch anders als Moore lehnt Ross den Utilitarismus ab. Seiner
Ansicht nach ist der Utilitarismus falsch, weil er dem ,personli-
chen Charakter moralischer Pflichten nicht Rechnung zu tragen
vermag (vgl. a.a. 0., 22; vgl. Wolf 1996). Viele moralische Pflich-
ten gehen nach Ross aus den verschiedenen Beziehungen hervor,
die ich zu anderen Menschen habe. Ich kann anderen nicht nur -
wie der Utilitarist unterstellt — als Wohltiter gegeniiberstehen,
sondern auch als Kollege, als Freund, als Vater, als Schuldner, als
Mitbiirger usw. (vgl. RG, 19). Aus all diesen sozialen Beziehun-
gen und nicht blof aus der Wohltiterrelation gehen nach Ross
spezifische Pflichten hervor. Ross hilt den Utilitarismus aber
auch darum fur falsch, weil es, wie er meint, Handlungen gibt,
die unabhingig von ihren Folgen richtig sind (vgl. a.a.O., 461.).
So ist es richtig, ein Versprechen zu halten, ob dies nun gute Fol-
gen nach sich zieht oder nicht.

Welche moralischen Pflichten wir haben, ist nach Ross aus sich
selbst heraus einsichtig. Seiner Ansicht nach ist es offensichtlich
und keiner Begriindung bediirftig, daf wir z.B. die Pflicht haben,
Versprechen zu halten oder das Wohl anderer zu fordern (vgl.
a.2.0,, 29). Unsere moralischen Pflichten sind fir Ross genauso
evident wie mathematische Axiome. Dabei versteht er diese
Pflichten nicht als absolute, sondern als prima-facie-Pflichten.
Das heiflt: Es ist meine moralische Pflicht, meine Versprechen zu
halten, sofern es nicht moralische Griinde gibt, die es mir nahele-
gen, ein bestimmtes Versprechen nicht zu halten.

Nach Ross haben unsere moralischen Pflichten unterschiedli-
che Quellen, die sich nicht auf ein einziges Prinzip zuriickfithren

105

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lassen. Ross sieht im Fehlen eines letzten Prinzips keinen Mangel
und auch keinen Einwand gegen den von ihm vertretenen Intui-
tionismus. Er schreibt dazu in seinem 1939 erschienen Buch
»Foundations of Ethics“ (FE): ,We have a natural wish to reach
a single principle from which the rightness or wrongness of all
actions can be deduced. But it is more important that a theory be
true than that it be simple...“ (FE, 83). Nach Ross ist es zwar
legitim, nach einem grundlegenden Prinzip zu suchen. Doch
dem Versuch, die unterschiedlichen moralischen Prinzipien auf
ein Prinzip zu reduzieren, sei kein Erfolg beschieden. Ein mora-
lisches System, das auf einem Prinzip aufbaut, kann den unter-
schiedlichen Dingen, die wir als moralisch ansehen, nicht Rech-
nung tragen. Deshalb ist der ethische Pluralismus dem ethischen
Monismus vorzuziehen (vgl. a.a.O., 83). Natiirlich kénnen wir
weiterhin darauf hoffen, ein letztes Prinzip zu finden. Ross halt
es aber fir weiser, eine irreduzible Vielheit von Prinzipien zu ak-
zeptieren.
So umfafit die Liste von prima-facie-Pflichten
a) Pflichten, die auf von einem selbst ausgefiihrten Handlungen
beruhen wie z.B. Wahrhaftigkeits- und Wiedergutmachungs-
pilichten;
b) Pflichten, die auf von anderen begangenen Handlungen beru-
hen wie z.B. Dankbarkeitspflichten;
c) die Pflicht verteilender Gerechtigkeit;
d) die Pflicht des Wohlwollens (die eigentliche utilitaristische
Pflicht, das Gute in der Welt zu maximieren);
e) die Pflicht, anderen nicht zu schaden;
f) die Pflicht, sich selber zu vervollkommnen.
Diese unterschiedlichen moralischen Pflichten kénnen miteinan-
der kollidieren. Lif}t sich in solchen Fillen bestimmen, welche
Pflicht befolgt werden sollte? Ross ist hier skeptisch: Es ist seiner
Ansicht nach unklar, ob sich Pflichtenkollisionen rational auflo-
sen lassen (vgl. a.a. O., 188). Doch damit wird, wie Ross betont,
seine intuitionistische Ethik nicht bedroht. Wir wissen, was zu
tun unsere moralische Pflicht ist, ohne in allen Konfliktfallen die
richtige Losung zu kennen. Nach Ross wird daran blof8 deutlich,
dafl unser moralisches Wissen begrenzt ist (vgl. a.a.O., 188). Da-
bei konnen wir uns — so Ross — durchaus auch in Konfliktfillen
hiufig eine Meinung dariiber bilden, was die wahrscheinlich rich-
tige Handlung ist (vgl. a.a.O., 190). Und in den Fillen, wo wir

106

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dazu nicht in der Lage sind, laf}t sich bestimmen, welche Hand-
lungen die richtigen Handlungen sein koénnen (vgl. a.a.O., 191).

b. H. A. Prichards Intuitionismus

Wie Ross ist H. A. Prichard ethischer Intuitionist. Dabei vertritt
Prichard einen Intuitionismus, der dem, was man in der gegen-
wirtigen Diskussion ,Partikularismus® (vgl. IV,3) nennt, sehr na-
he kommt. Entwickelt wird diese Position in dem 1912 veroffent-
lichten Aufsatz ,Does Moral Philosophy Rest On a Mistake?*
(1968, 1-17) Prichard beschiftigt sich darin zunichst mit der Fra-
ge ,Wieso soll ich moralisch sein?‘. Nach Prichard kann diese Fra-
ge, bei der es sich um die zentrale moralische Frage handelt, nicht
beantwortet werden. Ohne Zweifel kann man z.B. sagen: ,Du
sollst moralisch sein, weil dies deinem Eigeninteresse entspricht.”
Doch dies ist, wie Prichard meint, keine Antwort auf die Frage
»Wieso soll ich moralisch sein?“ (vgl. a.a. O., 3ff.). Die Frage ,Soll
ich meine Schulden zuriickzahlen? kann nur als Frage danach
verstanden werden, ob es eine moralische Pflicht gibt, Schulden
zuriickzuzahlen. Ist dies der Fall, dann ist — so Prichard — klar, daf§
wir in der entsprechenden Weise handeln sollten. Zu sagen: ,]Ja,
ich sollte meine Schulden zuriickzahlen, aber soll ich meine
Schulden zuriickzahlen?‘ ist sinnlos (vgl. a.a. O., 16).

Prichard vertritt wie Ross die Ansicht, daf} unsere moralischen
Pflichten aus sich selbst einsichtig und keines Beweises bediirftig
sind (vgl. a.a.O., 161.). Es wire, wie Prichard meint, auch unklar,
worin ein solcher Beweis bestehen konnte. Moralische Pflichten
lassen sich nicht aus dem, was in einem auflermoralischen Sinn gut
ist, ableiten (vgl. a.a.O., 7). Sie miissen vielmehr als solche er-
kannt werden (vgl. a.2.0., 16: ,,... can only be apprehended di-
rectly by an act of moral thmkmg ). Dabei erkennen wir unsere
moralischen Pflichten nach Prichard - und damit nahert er sich
dem ethischen Partikularismus — in den jeweiligen Handlungssi-
tuationen: ,(I)f we do doubt whether there is really an obligation
to originate A in a situation B, the remedy lies not in any process
of general thinking, but in getting face to face with a particular
instance of the situation B, and then directly appreciating the ob-
ligation to originate A in that situation® (a.a.O., 17).

Gegen Prichard lafit sich einwenden, daf} er das Sollen blof} in
einem moralischen Sinn versteht. Unterscheidet man aber zwi-
schen einem moralischen und einem rationalen Sollen, dann ist

107

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die Frage ,Wieso soll ich moralisch sein?‘ eine Frage, die beant-
wortet werden kann (vgl. Frankena 1958, 47; Brink 1989, 61). Sie
1aflt sich in die Frage tibersetzen ,Ist es fiir mich rational, mora-
lisch zu sein?. Der andere Einwand, der gegen Prichard und auch
gegen Ross vorgebracht werden kann, bezieht sich auf deren In-
tuitionismus. Das zentrale Problem dabei ist, daf} sich moralische
Intuitionen einer argumentativen Uberpriifung entziehen. Nach
Mafgabe unterschiedlicher Intuitionen sind dann auch verschie-
dene, insbesondere gegenseitig sich ausschliefende Pflichtenkata-
loge moglich.

3. Der ethische Partikularismus

Teile der Uberlegungen von Ross und Prichard werden in den
Arbeiten von Jonathan Dancy und David McNaughton weiterge-
fihrt, und zwar unter dem Stichwort ,ethischer Partikularismus®.
Die zentrale These des ethischen Partikularismus lautet: Es gibt
keine moralischen Prinzipien (vgl. Dancy 1983, 530). Dabei wer-
den moralische Prinzipien als Aussagen iiber moralisch relevante
Eigenschaften verstanden. Durch ein Prinzip wie ,Du sollst an-
deren nicht schaden wird ,Schaden zufiigen® als in einem negati-
ven Sinn moralisch relevant charakterisiert. Oder umgekehrt wird
tiber eine Aussage wie ,Du sollst anderen Freude bereiten‘ ,Freu-
de bereiten® als in einem positiven Sinn moralisch relevant
bestimmt. Was heifit es nun, die Existenz moralischer Prinzipien
zu verneinen? Wer dies tut, bestreitet, daf eine Eigenschaft immer
in derselben Weise moralisch relevant ist (vgl. a.a.O., 540f;
McNaughton 7988, 192f.). Was damit gemeint ist, illustriert
McNaughton an folgendem Beispiel (vgl. a.a.O., 193): Eine Re-
gierung iiberlegt sich, die 6ffentliche Hmrlchtung von Terroristen
wiedereinzufiithren. Sie geht davon aus, daf dies sehr vielen Men-
schen Genugtuung bereiten wiirde. Ist das ein Grund, der dafiir
spricht, Terroristen offentlich hinzurichten? Wenn Freude be-
reiten (Genugtuung oder Befriedigung verschaffen u.4.) in jedem
Fall in einem positiven Sinn moralisch relevant ist, gibt es zumin-
dest einen Grund, der eine Wiedereinfithrung dieser Praxis nahe-
legt. Es mag andere Griinde geben, die dagegen sprechen; daf§
diese Praxis Freude bereitet, spricht dafiir. Partikularisten bestrei-
ten dies. Threr Ansicht nach ist Freude (Genugtuung, Befriedi-

108

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gung u.4.) in einem Kontext dieser Art nicht positiv, sondern ne-
gativ moralisch relevant. Ganz generell gilt: Die moralische Rele-
vanz von Situationseigenschaften verindert sich nach Mafigabe
des jeweiligen Kontexts. Die These, daf} eine Eigenschaft in allen
Kontexten in der gleichen Weise moralisch relevant ist, halten
Partikularisten fiir eine unbegriindete Annahme (vgl. Dancy
1983,541). Ihrer Ansicht nach hingt die Relevanz der Eigenschaf-
ten einer Situation von allen anderen Eigenschaften einer Situa-
tion ab (vgl. McNaughton, 1988, 193). Deshalb laf}t sich auch von
keiner Eigenschaft kontextunabhingig sagen, ob sie und in wel-
cher Weise sie moralisch relevant ist. Ob es richtig ist, jemandem
Freude zu bereiten, 1afit sich deshalb nicht losgelost von der ein-
zelnen Situation, in der dies getan werden soll, bestimmen (vgl.
McNaughton 4. 4. O., 190: ,(W)e have to judge each particular
moral decision on its individual merits“). Der Partikularist ver-
tritt eine Situationsethik, derzufolge jede Situation fiir sich zu be-
urteilen ist. Dabei brauchen wir nach Ansicht der Partikularisten
keine Prinzipien, um bestimmen zu konnen, ob eine Handlung,
die z.B. anderen Freude bereitet, richtig oder falsch ist. Wie Dan-
cy sagt, sehen wir das ohne Umwege tiber Prinzipien, wenn wir
die einzelne Handlung betrachten (vgl. Dancy 1983, 543).

In seiner Kritik an moralischen Prinzipien stellt der ethische
Partikularismus auch die Universalisierbarkeit moralischer Urtei-
le in Frage. Das Prinzip der Universalisierbarkeit besagt: Wenn es
in der Situation A falsch ist, x zu tun, dann ist es in jeder dhnlichen
Situation auch falsch, x zu tun (vgl. dazu Sidgwick 71907, 380; Ha-
re 1963, 12). Der ethische Partikularist weist dieses Prinzip zu-
riick (vgl. Dancy 1983, 544): Die Situation B kann alle Eigenschaf-
ten haben, die in der Situation A x falsch machen; sie ist insofern
in den relevanten Hinsichten von der Situation A nicht zu unter-
scheiden. Das reicht aber nicht aus, x auch in der Situation B als
falsch anzusehen. In der Situation B konnen niamlich zusitzlich
Eigenschaften vorliegen, die x zu einer moralisch richtigen Hand-
lung machen (vgl. Dancy 1981, 379). Nach Ansicht der ethischen
Partikularisten muf8 das Prinzip der Universalisierbarkeit abge-
lehnt werden.

Gegen den ethischen Partikularismus konnen drei Einwinde
vorgebracht werden:

a) Es ist fraglich, ob eine Situationseigenschaft ihre moralische
Relevanz in Abhingigkeit ihres Kontextes wechselt. Es mag sein,

109

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

um das Beispiel von McNaughton zu nehmen, daf} Freude am
Leiden anderer schlecht ist. Daraus folgt aber nicht, dafl Freude
haben oder bereiten als solche nicht gut sind. Betrachten wir fol-
gendes Beispiel: Man kann sagen, daff es gut ist, 10000 Mark zu
erhalten. Es ist aber schlecht, wenn ein Massenmorder 10000
Mark bekommt, weil er — so liefle sich sagen — dieses Gut nicht
verdient. Aussagen liber verdiente und unverdiente Freuden las-
sen sich verallgemeinern. In gleicher Weise konnte man sagen, daf}
Menschen, die andere leiden sehen wollen, nicht dadurch, dafl
man ihnen Freude bereitet, belohnt werden sollten (vgl. dazu Le-
mos a.a. O., 431f.). Nur gute Menschen - so kénnten wir sagen —
sollten Gutes erfahren. Dies aber unterstellt, daf Freude als sol-
che gut ist. Man kann also durchaus Freude als gut und gleich-
zeitig Freude am Leiden als schlecht ansehen.

b) Nach Ansicht der Partikularisten nehmen wir die moralische
Qualitdt einer Handlung direkt wahr, ohne dabei auf moralische
Prinzipien angewiesen zu sein. Doch wie kann man etwas als mo-
ralisch gut bzw. moralisch verwerflich wahrnehmen, ohne zuvor
einen Begriff moralisch relevanter Eigenschaften zu haben? Un-
klar ist, wie sich ohne Prinzipien moralisch relevante von mora-
lisch irrelevanten Eigenschaften unterscheiden lassen. Unklar ist
auch, wie wir etwas als in einem positiven Sinn moralisch relevant
wahrnehmen konnen, wenn wir nicht davon ausgehen konnen,
daf} Freude zu bereiten z. B. prima facie moralisch gut ist.

c) Man konnte auch ausdriicklich unterscheiden zwischen dem
absichtlichen Bereiten von Freude und der Freude, die wir ande-
ren ohne Absicht bereiten. Auch in diesem Zusammenhang wiir-
de der Partikularist vielleicht sagen, Freude habe eben nicht im-
mer den gleichen Wert oder die gleiche moralische Bedeutung. Thr
Wert variiere, je nachdem, ob sie absichtlich oder unabsichtlich
herbeigefiithrt werde. Hier muf man allerdings zwischen morali-
schem und aulermoralischem Wert unterscheiden. Freude (Lust,
Befriedigung) wird oft als moralisch neutraler oder aufler-
moralischer Wert bezeichnet. Dagegen hat der gute Wille, ande-
ren Freude zu bereiten, immer einen sittlichen Wert, wenn auch
vielleicht keinen absoluten oder unbedingten, wie Kant meint.
Der zusitzliche, sittliche Wert absichtlich herbeigefiihrter Freude
oder Lust hat seinen Ursprung nicht in situationsbedingten
Schwankungen des auflermoralischen Wertes von Lust, sondern
im guten Willen des Akteurs. Der Wertunterschied zwischen ab-

110

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sichtlich herbeigefiihrter und zufillig erzeugter Lust 1aflt sich
demnach ohne Riickgriff auf die partikularistische These befriedi-
gend erkliren.

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Die metaethische Krise (Wolf)

Die sog. Metaethik hat sich in der ersten Hilfte dieses Jahrhun-
derts unter dem Einfluff von Moores und Wittgensteins (vgl.
Johnston 7989) Philosophie entwickelt. Von Moore ging die An-
regung aus, metaphysische Sachfragen auf Fragen zu verlagern,
was wir elgentllch meinen, wenn wir z.B. ,,Substanz , »Auflen-
welt® oder ,,gut® sagen. Wittgenstein ging in seiner Spatphiloso-
phie noch einen Schritt weiter, indem er sog. metaphysische Fra-
gen durch Fragen der Formulierung dieser Probleme ersetzte.
Der frithe Wittgenstein steht fiir den Schock, den der Neopositi-
vismus ausgeldst hat: Fragen der Ethik und des sinnvollen Lebens
sind keiner streng wissenschaftlichen Behandlung zuginglich, al-
so mufl man iber sie schweigen. Der spite Wittgenstein steht da-
gegen fur eine flexiblere Sprachphilosophie, welche die Vielfalt im
Gebrauch der Sprache respektiert und die auf Eigenarten des
»moralischen Sprachspiels“ eingeht. Damit ist der Weg aus der
Aporie einer blofl destruktiven Sprachkritik hin zu einer kon-
struktiven Metaethik geebnet.

Uber die Aufgaben der Metaethik gibt es unterschiedliche Auf-
fassungen. Die Analyse der Moralsprache kann als Vorbereitung
der normativen Ethik durch eine Klirung der Bedeutung moral-
sprachlicher Ausdriicke praktiziert werden — wir sprechen von
der propadeutischen Metaethik. Sie kann jedoch auch als Ersatz
fur inhaltliche Diskussionen verstanden werden. Im zweiten Fall
sprechen wir von therapeutischer Metaethik, d.h. vom Vorhaben,
metaphysische Probleme, zu denen auch moralische Kontrover-
sen gerechnet werden, als Scheinprobleme aufzulgsen. Die Elimi-
nation der Metaphysik (vgl. Ayer 1970, Kap. 1; Nielsen 1971)
kommt dadurch zustande, dafl wir uns von den Verhexungen der
Sprache befreien.

Betrachtet man alle Arten von Werturteilen als metaphysische
Scheingebilde (vgl. Carnap und Russell, zitiert und kritisiert in
Stevenson 1944, 266), so bleibt kein Raum mehr fiir eine wissen-
schaftliche Behandlung der normativen Ethik. Diese Haltung

112

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

richtet sich gleichermaflen gegen idealistische und naturalistische
Formen der normativen Ethik. Die ersten Attacken des Neoposi-
tivismus gegen die Metaphysik haben die Disziplinen der Moral-
philosophie, aber auch der Asthetik und der Theologie, in eine
tiefe Krise gestiirzt. Die metaphysikfeindliche Haltung kann sich
zu einem generellen Sinnlosigkeitsverdacht gegentiber allen
Auferungen verdichten, die sich nach keinen uns geliufigen wis-
senschaftlichen Verfahren (Rechnen, Beobachten, Definieren etc.)
tiberpriifen lassen. Die Moglichkeit synthetischer Urteile a priori,
die nach Kant das Terrain der Metaphysik abstecken, wird bestrit-
ten. Sitze sind entweder analytisch, d.h. durch Definition wahr
oder falsch — dann informieren sie nicht iber die Welt; oder sie
sind synthetisch, und dann sind sie durch Erfahrung tiberpriifbar.

Die analytische Philosophie hat sich seit den neopositivisti-
schen Anfingen rasant entwickelt. Einige ,Dogmen des Empiris-
mus“ wurden innerhalb der analytischen Philosophie bereits in
den fiinfziger Jahren heftig attackiert. Die Dichotomie zwischen
analytischen und synthetischen Urteilen und das Ideal einer theo-
riefreien Erfahrung gerieten — z.T. unter dem Einfluf§ des philo-
sophischen Pragmatismus — unter Beschuff. In den achtziger
Jahren dieses Jahrhunderts folgte dem ,linguistic turn® ein ,.epi-
stemological turn“, d. h. eine Riickkehr zu klassischen Fragen der
Erkenntnis und Metaphysik. Das Erscheinungsbild von analyti-
scher Philosophie als Logik und Sprachanalyse wird abgelost von
einem erweiterten Verstindnis. Auch im Bereich der Ethik wird
der Status moralischer Wahrheiten, Fakten und Erkenntnisse neu
untersucht. Ethischer Realismus und Kognitivismus erhalten eine
neue Chance (vgl.u. VI).

Die wichtigsten Grundsteine einer nonkognitivistischen Me-
taethik wurden in der ersten Hilfte dieses Jahrhunderts gelegt;
diese Anstrengung gipfelt in Stevensons Ethics and Language
und Hares The Language of Morals. Diese metaethischen Sy-
steme traten mit dem Anspruch auf, normativ-ethisch neutral zu
sein. Sie legten den Finger auf den nonkognitiven Gebrauch der
Sprache. Wir gebrauchen die Sprache nicht nur fir Aussagen, son-
dern auch, um damit Wiinsche, Gefiihle und Einstellungen auszu-
driicken und jene anderer zu beeinflussen. Es gibt Grenzen der
Rationalitit in der Ethik und eine besondere Bedeutung von
nicht-rationalen Mitteilungen.

»Metaethik“ war urspriinglich der Name fiir die Analyse des

113

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

moralischen Vokabulars. Sprachanalyse galt als ,wissenschaftli-
cher als inhaltliche Normierung. Im Einfluflbereich des sog.
Neopositivismus (vgl. Haller 7993) versprachen sich Autoren
wie Alfred Jules Ayer und Charles Stevenson von der systemati-
schen Beschiftigung mit der Moralsprache wesentliche Auf-
schliisse iiber die Besonderheit von Wertfragen. Irrefithrende
Eigenschaften der Alltagssprache wurden schonungslos kritisiert.
Alltdgliche moralische Urteile erwecken aufgrund ihrer gramma-
tikalischen Form und infolge der mit ihnen beanspruchten Auto-
ritit den Eindruck, es handle sich um echte, d. h. wahrheitsfahige
und informative Aussagen Uber die Realitit. Sitze wie ,Es gibt
keine Gerechtigkeit auf Erden® haben die Form negativer Exi-
stenzaussagen, und , X ist gut“ sieht aus wie eine gewohnliche
Pradikation oder eine Beschreibung. Doch ist der Schein der
Oberflichengrammatik nicht triigerisch? Driicken solche Formu-
lierungen tiberhaupt wahrheitsfihige Aussagen aus?

1. Die neopositivistische Sinnkritik und
die Neutralitat der Metaethik

Eine nachhaltige Erschiitterung des wissenschaftlichen Selbstver-
standnisses der sog. Geisteswissenschaften wurde bereits durch
den Positivismus im 19. Jahrhundert ausgelost. Damals ging es
Verteidigern der sog. ,,Geisteswissenschaften darum, deren eige-
ne Methode oder eigenen Gegenstandsbereich zu charakterisie-
ren. Der Neopositivismus des frithen 20. Jahrhunderts dagegen
orientierte sich fast ausschliefllich an der Mathematik und den
Naturwissenschaften; Zielscheibe seiner Kritik waren metaphysi-
sche Sitze, zu denen alle Werturteile gezahlt wurden.

Die Neopositivisten waren nicht nur skeptisch gegeniiber der
Lelstungsfahlgkelt der Alltagssprache, sondern — was vielleicht
weniger bekannt ist — auch gegentiber einer verbreiteten Anma-
fung in Wertstreitigkeiten. Sie waren nimlich der Auffassung,
dafl Angehorige der scientific community keine spezielle morali-
sche Kompetenz haben. Wissenschaftler haben kein normativ-
ethisches Sonderwissen, sondern bestenfalls eine metaethische
Kompetenz, nimlich die Fihigkeit, besonders hartnickigen, in
der (moralischen) Alltagsprache verwurzelten Illusionen korri-
gierend entgegenzutreten. Zielscheibe der Kritik war der ethische

114

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kognitivismus, der besagt, Werturteile seien wahrheitsfahige Ge-
bilde nach dem Muster gehaltvoller Aussagen tiber eine Wirklich-
keit.

Macht das Programm einer neutralen Sprachanalyse tiberhaupt
Sinn? Ein Beispiel mag den Vorzug einer moralisch neutralen me-
taethischen Regulierung bestitigen: die Verwendung des Aus-
drucks ,Mensch in der Abtreibungsdebatte (vgl. Singer ?1994,
1181.,195{.). In einem sehr weiten und bloff biologisch prizisier-
baren Sinne sind alle Wesen von der Zeugung bis zum Tod, sofern
sie zu unserer Spezies gehoren, Menschen. Der kleinste gemein-
same Nenner aller Menschen ist nicht so sehr Vernunftfahigkeit
oder andere verborgene Ziele des ,wahren Menschseins®, son-
dern ein Typus von genetischer Information, der bei der Ver-
schmelzung von Ei- und Samenzelle zustandekommt. Kann man
aus dieser faktischen Gemeinsamkeit jedoch die Forderung ablei-
ten, auch Foten seien menschliche Wesen und daher menschlich
zu behandeln? Kann sich ein Abtreibungsgegner auf die Uber-
zeugungskraft der rhetorischen Frage verlassen, die lautet: ,,Sind
Foten etwa keine Menschen?“

Es wird gerne tibersehen, daf} diese Art von Rhetorik mit einer
Verschiebung des Ausdrucks ,,Mensch® und ,menschlich“ ope-
riert, nimlich mit einem unbemerkten oder jedenfalls nicht signa-
lisierten Ubergang von ,,Angehdriger der Spezies homo sapiens®
zu ,Wesen mit Bewufltseinsqualititen®. Wird nun diese Unter-
scheidung im moralischen Vokabular nicht zuvor getroffen, son-
dern eine umfassende Explikation (eine ,Wesensdefinition“ des
Menschen, die auf alle Exemplare unserer Spezies zutreffen soll)
eingefiihrt, so wird damit ein populirer Sprachgebrauch gut wi-
dergespiegelt. Wer wagt es schon, der Formel, dafl alle Menschen
menschlich zu behandeln seien, 6ffentlich zu widersprechen? Bei
genauerem Hinsehen erweist sich jedoch der Ausdruck ,Mensch’
als zweideutig: Einmal ist er ein moralisch neutraler Klassifika-
tionsbegriff, und ein anderes Mal ist er ein moralischer Bewer-
tungsbegriff. Mit dieser Aquivokation wird eine schwierige mo-
ralische Entscheidung erschlichen. Die Rede vom ,Menschen’ in
diesem (empirisch nicht verifizierbaren) Sinne verschafft den Ab-
treibungsgegnern leichtes Spiel. Ihr rhetorischer Sieg ist rasch er-
kauft. Die Verschmelzung (oder Konfusion) der biologischen und
»humanistischen Definition fithrt zu einer hybriden Konzep-
tion. Es handelt sich um eine ,,persuasive Definition“ (Stevenson

115

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1938). Doch der Nachteil besteht darin, dafl die Anwendung der
hybriden Konzeption von Mensch auf Angehdrige unserer Spe-
zies ohne Ansitze zu personalen Eigenschaften umstrittene nor-
mative Fragen (wie: Ist Abtreibung moralisch verwerflich?) durch
sprachliche Verschleierung, gleichsam hinter dem Vorhang beant-
wortet. Insofern ist also eine Explikation des Pradikators
»-Mensch“, welche der genannten Unterscheidung Rechnung
tragt, neutraler.

Ist die neutralere Definition etwa unbrauchbar? Ist die morali-
sche Neutralitit der Metaethik (vgl. Lenk 1973), falls sie moglich
sein sollte, ein Vorzug oder nicht? Sie mag als Makel erscheinen,
wenn man von der Metaethik direkte Entscheidungshilfe oder
den Ersatz der normativen Ethik (im Sinne der therapeutischen
Metaethik) erwartet; doch Neutralitit ist eine Tugend, wenn
man von der Metaethik im Sinne einer propadeutischen Spracha-
nalyse lediglich die Vorbereitung einer moglichst transparenten
Diskussion erwartet, in der Pro- und Contra-Argumente explizit
und unterscheidbar an den Tag treten. Sie dient der besseren Ver-
stindigung und der Vorbereitung auf den inhaltlichen Disput, der
sich von einem verdeckten Streit um Worte unterscheidet. Meta-
ethik sollte sogar so formal bleiben, dafl sie nicht einmal eine Vor-
entscheidung fiir den Universalismus und gegen den Partikularis-
mus fillt. Denn es ist voraussehbar, daff die Diskussion iiber Sinn
und Nutzen allgemeiner Prinzipien in der Ethik (und Erziehung)
immer wieder in verinderter Gestalt aufflammen wird (vgl.
IV, 3).

Unhaltbar ist die Verbindung der Metaethik mit einem sog.
sordinary language approach“. Metaethik enthilt nicht nur Be-
schreibungen der Alltagssprache — ein solches Programm ist ziel-
und uferlos —, sondern auch reformierende Definitionen, welche
den faktischen Sprachgebrauch teilweise verindern. Definieren,
Prizisieren und Explizieren sind normative Tatigkeiten — ihre
obersten Normen sind Klarheit, Nichtzirkularitit und Fruchtbar-
keit fiir Theorien. Dies sind zwar nicht im engeren Sinne morali-
sche Normen, aber es sind methodologische Normen, die v.a. der
besseren Verstindigung dienen. Der Nutzen metaethischer Eror-
terungen bemif}t sich nach diesen Normen. Die Neutralitit der
Metaethik kann nicht, wie das ein puristischer Alltagssprachen-
Ansatz und ein krasser Positivismus nahelegen, auf jegliche Nor-
mierung verzichten.

116

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Der Emotivismus

Der empfindlichste Schlag wurde dem traditionellen ethischen
Kognitivismus (der die Moglichkeit genuiner Werterkenntnisse
voraussetzt) vom ethischen Emotivismus versetzt. Werturteile
sind — abgesehen von ihren beschreibenden Elementen — im Kern
expressive Gebilde. Sie driicken Gefiihle, Wiinsche oder Einstel-
lungen aus und sind insofern keine wahren oder falschen Aussa-
gen Uber die Welt. Zu den wichtigsten Vorlaufern des Emotivis-
mus werden u.a. Hume und Spinoza (vgl. Stevenson 1944, 115)
gezihlt.

George Edward Moore (vgl. Moore 1903) versuchte zu zeigen,
daf das Gute keine natiirliche Eigenschaft sein kann. Er war je-
doch kein Empirist, sondern ein Platoniker, der glaubte, das Gute
bestehe in einer nicht-zusammengesetzten und nicht-natirlichen
Eigenschaft. Der Emotivismus gibt sich mit dieser Losung nicht
zufrieden. Er will das Problem an der sprachphilosophischen
Wurzel ausrotten: Die typische Verwendung von Urteilen wie
»X ist gut“ oder ,Du sollst x tun“ dient weder der Bezeichnung
natiirlicher noch nicht-natiirlicher Eigenschaften, sie dient nicht
einmal der Bezeichnung innerer Zustinde. Dieser letzte Punkt ist
wichtig, wurde doch — unter anderem durch eine Stelle bei Hume
(vgl. Hume 1973, 11, 2101.), die dem bekannten Abschnitt iiber
,sein und ,sollen‘ vorausgeht — gelegentlich die Auffassung ver-
treten, die Losung des Dilemmas, ob Werturteile ,,matters of
facts“ oder ,relations of ideas“ bezeichneten, bestehe in der Aner-
kennung der zweiten Option. Auch dieser ,,primitive Subjektivis-
mus®, fiir den Werturteile ausschliefflich Bezeichnungen von Ge-
fihlen, Wiinschen oder Einstellungen des jeweils Sprechenden
sind, verkennt den nicht-beschreibenden Anteil von Werturteilen.
Ein Werturteil dient nicht der Feststellung oder Beschreibung,
sondern dem Bekenntnis und dem Versuch, andere moglichst
wirksam umzustimmen.

Es gibt eine rudimentire Form von Emotivismus, welche die
Frage der Geltung von Griinden vollstindig psychologisiert. Die-
se primitive Variante, nach der gilt, was wirkt, erzeugt ein inter-
essantes Paradoxon. Zu den wirksamen Mitteln kénnen nimlich
ausgerechnet jene falschen Theorien gehoren, die Werturteile
dogmatisch als Aussagen (oder gottliche Befehle) interpretieren,
also jene kognitivistischen oder metaphysischen Auffassungen,

117

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die einer kritischen Untersuchung — wie Emotivisten meinen —
nicht standhalten.

Oft wurde der Emotivismus als Amoralismus oder Nihilismus
mifiverstanden. Sogar ein zeitgendssischer Autor nennt ihn auf
leicht irrefiihrende Weise einen ,,gemifigten Nihilismus“ (Har-
man 1981, 231., aber auch 54!). Der Emotivismus wird haufig als
unangemessen zuriickgewiesen, weil er jeglichen rationalen Gel-
tungsanspruch der Moral untergrabe. Diese Einschitzung mag
auf primitive Formen des Emotivismus zutreffen. Sicher trifft sie
nicht auf die Theorie zu, die Charles Stevenson (Stevenson 1944;
1963) ausgearbeitet und deren zentrale Thesen er bereits 1937 ver-
offentlicht hat (Stevenson 1974).

Der ethische Emotivismus, der von Stevenson und Paul Ed-
wards (Edwards 7955) verfeinert wurde, ist primar eine Theorie
der Bedeutung von Werturteilen. Ausgangspunkt ist der scharfe
Kontrast zwischen wissenschaftlicher Erkenntnis und subjekti-
ven Werteinstellungen. Gelten wissenschaftliche Hypothesen als
empirisch Uberpriifbare, wahrheitsfihige Gebilde, so bleibt in
Werturteilen ein Kern subjektiver Einstellung bestehen, der sich
nicht in Beschreibung oder Tatsachenfeststellung auflosen 1afit.
Uneinigkeiten in der Moral beschrinken sich nicht immer auf
Meinungsverschiedenheiten (,disagreements in belief). Haufig
involvieren sie Kollisionen von Einstellungen (,,disagreements in
attitudes®, vgl. Stevenson 71948). Dabei handelt es sich um Hand-
lungsdispositionen, die zwar de facto meist mit bestimmten Mei-
nungen (und anderen Uberzeugungen) teils logisch, vorwiegend
aber kausal verkntipft sind. Das Phinomen, daf} Personen die
gleichen fiir einen Streitfall einschligigen Fakten akzeptieren,
aber dazu unterschiedliche Einstellungen haben, ist ein Anhalts-
punkt fiir die relative Selbstindigkeit solcher Einstellungen. Ein-
stellungen werden durch den Meinungsvorrat einer Person nur
unvollstindig determiniert.

Was Stevenson vom komplizierten (meist kausalen, gelegent-
lich auch logischen) Zusammenspiel von Deskriptivem (generel-
ler: Kognitivem) und Emotivem sagt, hat auch unabhingig von
seiner problematischen Bedeutungstheorie bleibendes Interesse.
Die Hervorhebung und Unterscheidung des Emotiven, d. h. des-
sen, was Gefiithle, Wiinsche und Einstellungen ausmacht, ist nach
Stevenson ein nitzliches Instrument der Analyse. Er behauptet
nicht, dafl das Emotive vollig unabhingig existiere oder wirke

118

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

oder dafl es einen Sammelbegriff fir alles wissenschaftlich
Zwecklose oder gar Zweckwidrige bilde. Nicht alles Emotive ist
per se konfus oder das Resultat einer Konfusion (78). Vielmehr
trifft es zu, daf§ Deskriptives und Emotives fast immer zusammen
auftreten und sich wechselseitig ,firben®. Dennoch rechtfertigt
sich die begriffliche Unterscheidung, insbesondere zur Charakte-
risierung jener Fille, in denen sich die deskriptive Bedeutung ei-
nes Terms wandelt, wihrend seine emotive konstant bleibt. So
wird etwa ,Demokratie‘ meist zustimmend, aber mit verschiede-
ner deskriptiver Bedeutung verwendet (vgl. Stevenson 1944, 72).
Interessant ist, dafl selbst typisch emotive Ausdriicke wie ,gut’
fast immer auch deskriptiv, gelegentlich sogar emotiv inaktiv ver-
wendet werden — etwa dann, wenn der Historiker konstatiert, dafl
Kindst6tung in Sparta gut war, aber nicht in Athen (831.). Hare
wird vom ,inverted commas use“ von ,sollen“ sprechen (Hare
1972, 206-211).

Alasdair MacIntyre hat die emotivistische Analyse sozial- und
kulturkritisch interpretiert und behauptet, daff, wenn der Emoti-
vismus wahr sei, die Unterscheidung zwischen manipulativen
und nicht-manipulativen Beziehungen triigerisch sei (vgl. Macln-
tyre 1987, 42). Diese Schluf$folgerung ist jedoch falsch. Wenn der
Emotivismus auf den Unterschied zwischen ,,disagreement in be-
lief“ und ,disagreement in attitude“ aufmerksam macht, heifit das
gerade nicht, daf} er den Unterschied zwischen beiden verdunkelt.
Vielmehr will er, hnlich wie Hume mit seinen bekannten Unter-
scheidungen von ,sein‘ und ,sollen‘ (Vgl. Hume 1973, 11, 211{.
(= Treatise of Human Nature, dritter Teil, erstes Buch, erstes Ka-
pitel]; vgl. Hudson 1969; Thomas 1993, 153-160; Snare 1992,
Kap. 6) auf einen Ubergang aufmerksam machen, der oft iiber-
sehen wird. Der ethische Emotivismus behauptet also nicht 1-3:

1) Der Unterschied zwischen Tatsachenbehauptungen und Wert-
ungen ist fliefend; die Unterscheidung lafit sich de facto nicht
aufrechterhalten.

Bei Stevenson findet sich jedoch das von John Dewey inspirier-
te Zugestindnis, dafl der vermeintliche Dualismus von Werten
und Fakten eher einer graduell verschiedenen Verteilung dersel-
ben in Ethik und Wissenschaft entspricht. Werturteile sind im Be-
reich der Moral hiufiger anzutreffen als im Bereich der Wissen-
schaften. (Vgl. insbesondere Stevenson 7944, 282)

119

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2) In ethischen Diskussionen geht es haufiger um subjektive
Einstellungen als blofl um Tatsachenurteile.

Die emotive Theorie beansprucht, alle Fille von Werturteilen
abzudecken. Dabei kommen aber Unterscheidungen zwischen
moralischen und nicht-moralischen Wertungen bzw. zwischen
Werten und Normen zu kurz. (Zur Krituk vgl. Stroll 7954,
Urmson 7968 und White 1963, Kap. 11-12)

3) Der Unterschied zwischen blofler Manipulation des Willens
und argumentativer Uberzeugung ist eine blofie Illusion.

Diese drei Unterstellungen, die typisch sind fir MacIntyres
oberflichliche Lesart des ethischen Emotivismus, werden von
Stevenson ausdriicklich zuriickgewiesen. Ja er behauptet gerade-
zu das Gegenteil, namlich:

4) Werturteile und deklarative Urteile lassen sich fiir die Praxis
hinreichend unterscheiden, und zwar mit Hilfe der Unterschei-
dung von ,beliefs“ und ,,attitudes”.

So konnten wir nach einem Beispiel von Stevenson sehr wohl
unterscheiden, ob ein Schachexperte im Spiel mit einem Anfinger
aus einem Irrtum heraus einen Fehlzug macht oder ob er den An-
tinger aus Wohlwollen gewinnen lifit (Stevenson 7944, 7). Im
ersten Fall handelt es sich um ein kognitives Versagen, im zweiten
Fall um einen Akt wohlwollender Tauschung (pia fraus), welcher
der Ermutigung des Anfingers dienen soll. Mit dem Festhalten an
der praktischen Unterscheidbarkeit von Werten und Fakten ver-
einbar ist es, dafl es irritierende Zweifelsfille und Ubergangs-
formen gibt und daf sich Stevenson auflerstande sieht, ein allge-
meines Kriterium fiir diese Unterscheidung oder die parallele
Unterscheidung von ,,belief“ und ,attitude® (bzw. desire, interest
etc.) anzugeben.

5) Wir miissen die Doppelnatur von ethischen Uneinigkeiten
beachten. Einstellungen und Meinungen spielen beide ihren Teil
und miissen in ihrer engen (meist kausalen) Beziehung studiert
werden (Stevenson 1944, 19).

Stevenson glaubt, daff es zwischen Meinungen und Einstellun-
gen selten rein logische, hdufig nur kausale Beziehungen gibt.
Uber diese These liefle sich streiten. Insbesondere Stevensons
Restriktion von Rationalitat auf verifizierte Meinung oder logi-
sche Konsistenz ist diskutabel, wie wir noch sehen werden.
Trotzdem sind die Rationalititsbedingungen der Informiertheit
und der Konsistenz nicht zu verachten, ja sie bieten einen soli-

120

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den Schutzschild gegen irrationale Weltanschauungen. Allein die
strenge Beachtung dieser minimalen Bedingungen von Rationali-
tit konnte gegen die Versuchungen der totalitiren und irrationa-
len Weltanschauungen immunisieren, obwohl diese minimalen
Bedingungen noch kein hinreichendes Kriterium fiir wahre Mo-
ral sind — ,wahr® dient haufig der Formulierung persuasiver De-
finitionen.

Im Unterschied zu einer verbreiteten Auffassung reduziert der
Emotivismus Uneinigkeiten in der Ethik nicht auf blofle Einstel-
lungskonflikte. Dies trifft allenfalls auf eine rohe Frithform des
Emotivismus zu, die z.B. Alfred Julius Ayer (vgl. Ayer 1970) in
den dreifliger Jahren vertreten hat. Stevenson begeht nicht den
Fehler, Werturteile aller Art auf Exklamationen, Imperative oder
Wiinsche zu reduzieren. Er bestreitet ausdriicklich, dafl sein erstes
und vereinfachendes Analysemodell fiir ,X ist gut® namlich: ,Ich
billige x — tue desgleichen" dasselbe bedeute wie ,\Was auch immer
jemand billigt, ist gut’. Eine solche Gleichsetzung wiirde zu ei-
nem ,linguistischen Chaos“ (Stevenson 1944, 107) fithren. Es Wa—
re nicht mehr méglich, zu unterscheiden zwischen ,Ich billige x“
und ,X ist es wert, gebilligt zu werden®. Eine dhnliche Konfu-
sion, namlich zwischen ,desired“ und ,,desirable“, hat man wie-
derholt John Stuart Mills Beweis des Utilitarismus vorgeworfen.
Stevenson kann sich von solchen Konfusionen distanzieren, denn
sein Analysemodell hat den Status eines metaethischen Vor-
schlags, der sich als Interpretament fiir die Flexibilitit der Moral-
sprache bewihren mufl und daher nicht zu verwechseln ist mit
der Empfehlung einer ,willigen (und allerdings inkonsistenten)
Alltoleranz [...], anstelle von aktiver Teilnahme an Uneinigkeiten
der Einstellung“. Stevenson kann also die klassische Formel ak-
zeptieren, dafy das Gute nicht das ist, was de facto geliebt wird,
sondern das Liebenswerte — obwohl er ihr keinen analytischen
Nutzen zugesteht.

Stevenson unterscheidet zwei Analysemuster, ein simpleres,
das die deskriptive Mitbedeutung auf die Mitteilung der Einstel-
lung des Sprechenden einschrinkt, und ein komplexeres, das die
deskriptive Bedeutungskomponente mit persuasiven Definitio-
nen erweitert. Beide Analysemuster sind ntitzliche Instrumente,
und keines schliefit die Rolle der Informiertheit aus. ,Beliefs are
the guides to attitudes ...“ (Stevenson 1944, 18)

6) Es besteht ein wichtiger Unterschied zwischen bewufiter,

121

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kontrollierter Meinungsinderung und unbewufiter Einflufinah-
me durch sog. persuasive Definitionen (vgl. Stevenson 1938).

Die emotive Theorie verdunkelt nicht den Unterschied zwi-
schen argumentativer Uberzeugung und blofler Propaganda oder
Manipulation, sondern sie macht vielmehr auf diesen Unterschied
und die damit verbundenen Verdunkelungsgefahren aufmerksam.
Sie entlarvt eine Reihe von Strategien der Einfluflnahme, die
nicht-rational, aber deshalb nicht notwendig irrational (z.B. auf
falschen Informationen basierend) sind. Sie zeigt, wo die Grenzen
zwischen kontrollierter Meinungsinderung und den schwer kon-
trollierbaren Folgen der Anwendung von Rhetorik und Sugge-
stion liegen. Wir konnen an einen Punkt gelangen, wo uns nichts
Ubrigbleibt, als auf Rhetorik auszuweichen — wichtig ist nur, daf}
wir dabei erkennen, welches Spiel wir spielen (und welches mit
uns gespielt wird). Dieser Punkt ist dann erreicht, wenn sich un-
terschiedliche Beurteilungen durch Erginzungen oder Berichu-
gungen des Informationsstandes der Partizipanden nicht mehr
wesentlich verindern lassen, wenn ein tieferliegender Gegensatz
der Einstellungen bemerkbar wird. An diesem Punkt eroffnet sich
ein Abgrund zwischen Fakten und Werten - ein Abgrund, der seit
Hume und - unter verinderten Vorzeichen — seit Moore (vgl.
Darwall, Gibbard, Railton 7992; Darwall 71989) den Ausgangs-
punkt der meisten sog. metaethischen Diskussionen bildet.

Fiir Stevenson sind sog. emotive Bedeutungen vollig auflerwis-
senschaftlich. Er spricht von ,extrascientific meaning® (Stevenson
1944,21). Er gibt zu, daf} es ausnahmsweise auch in wissenschaft-
lichen Diskussionen ,disagreements in attitudes“ geben kann
(vgl. Stevenson 1944, 282-290). Diese Kontrastierung von Wis-
senschaft und Wertungen sollte nicht tbertrieben werden
(2661.), sind doch auch nicht-rationale Appelle in Faktenannah-
men und anderen Einstellungen eingebettet.

Stevensons kausale Bedeutungstheorie, die er in seinem Haupt-
werk nur sehr fragmentarisch skizziert, hat kaum Nachfolger ge-
funden. Seine Analyse des expressiven und evokativen Gehalts
von Werturteilen 18t sich jedoch auch unabhingig von dieser
problematischen Bedeutungstheorie verteidigen (vgl. Gibbard
1990). Im Unterschied zu Kant trigt Stevenson den Unterschei-
dungen zwischen Handlungsanreiz und Handlungsgrund, Ansta-
cheln und Anleiten (vgl. Falk 7953), Uberzeugen und Uberreden
wenig Rechnung. Problematisch an einer primitiven Variante des

122

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Emotivismus ist die Tendenz, gute Griinde auf kausal relevante
Griinde zu reduzieren (vgl. Spectator 7993, 61). Stevenson richtet
sich aber gerade gegen die Vorstellung einer vollstindigen Deter-
mination von Einstellungen durch Meinungen. Damit lafit er zu-
mindest Raum fir die Entwicklung von Kriterien zur Unterschei-
dung von guten und schlechten Griinden (vgl. Stevenson 1944,
114). Diese Kriterien haben jedoch kein metaethisches Funda-
ment, sondern miissen im normativen Streit erarbeitet werden.
Dieser Streit mit Hilfe der ,zwingenden Begriffe“ von ,sollen
und ,Pflicht diirfe nicht, wie Stevenson mit Verweis auf John De-
wey sagt, losgelost werden von einem Verstandnis der menschli-
chen Natur, sonst drohe die Gefahr der unnétigen Vermehrung
von Einstellungskonflikten bis hin zur Erzeugung pathologischer
Verbote (Stevenson 1944, 100).

3. Der universale Praskriptivismus

Hare hat im Anschluff an Stevenson die eingingigste Formel zur
Analyse der moralischen Sprache geprigt: den universalen Pri-
skriptivismus. Moralische Urteile sind - in ihrer typischen Ver-
wendung — praktisch verbindlich und verallgemeinerbar. Diese
Auffassung ist bestechend, vermeidet sie doch die von Hare uner-
midlich kritisierten Schwichen des Deskriptivismus. Sie ent-
spricht sogar dem Geist von Kants Charakterisierung der Ethik
als Antwort auf die Frage: ,Was soll ich tun?“ mittels eines Tests
der Verallgemeinerung.

Hare bezeichnet die Neigung, Werturteile (ausschliefflich oder
primir) fur gewohnliche Aussagen zu halten, als Deskriptivismus
(Hare 1974). Dieser ist nach ihm die Wurzel aller falschen oder
konfusen ethischen Theorien. Der Deskriptivist verkennt die Tat-
sache, daff aus moralischen Ausdriicken, wenn sie in echten (nicht
blof} zitierenden oder ironischen) Werturteilen vorkommen, lo-
gisch Imperative folgen. Damit ist das Fundament gelegt fiir eine
Logik des praktischen Schlieflens, die auch ohne den Transport
von Wahrheitswerten von den Primissen zur Konklusion aus-
kommt. Um Voraussetzung eines praktischen Syllogismus zu
sein, muf} ein Prinzip lediglich ernsthaft akzeptiert werden. Die-
ses Element der personlichen Entscheidung 1afit sich durch keine
angeblichen moralischen Fakten stiitzen. Die Ableitbarkeit von

123

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Imperativen erklirt auch die selbstbindende oder priskriptive
Kraft moralischer Urteile fiir den Sprechenden selber, denn prak-
tischen Syllogismen folgen nicht nur an andere gerichtete, son-
dern auch selbstadressierte Imperative.

Doch wie begriindet Hare seine Theorie? Eine im engeren Sin-
ne Kantische Begriindung in einer metaphysisch interpretierten
Vernunftnatur des Menschen kommt fiir thn nicht in Frage. Er
steht Kants metaphysischen Auffassungen ablehnend gegeniiber.
Gibt es kein metaphysikfreies Fundament der Ethik? Konnte
nicht die metaphysikkritische Metaethik etwas beitragen zu ihrer
Begriindung?

Hare will tatsichlich die Metaethik fruchtbar machen fir die
normative Ethik, ohne jedoch diese beiden Niveaus zu vermi-
schen. Die Neutralitit der Metaethik wird von Hare nicht preis-
gegeben, aber — im Gegensatz zu Stevenson — eingeschrinkt. Er
will ihr mehr als nur ein theoretisches Interesse abgewinnen. Ob-
wohl die Metaethik keine direkte oder vollstindige Begriindung
der Moral liefern kann, vermag sie doch gewisse minimale Anfor-
derungen zu formulieren, die von keiner plausiblen Moral mifi-
achtet werden diirfen: Moralische Urteile miissen praktisch ver-
bindlich und verallgemeinerbar sein. Hare glaubt, diese zentralen
Eigenschaften in logischen (besser: semantischen) Eigenschaften
moralischer Terme vorzufinden. Es handelt sich dabei weder um
willkirliche Setzungen, noch um empirische Feststellungen, son-
dern um ein Entdeckungsverfahren sui generis, das er ,linguisti-
sche Intuitionen® nennt (vgl. Wolf 7983, Kap. 1). Eine traditio-
nelle Deutung im Sinne von Platons anamnesis oder Kants
synthetischen Urteilen a priori lehnt er als metaphysikverdachtig
ab (vgl. Hare 1995). Hare meint, die wesentlichen Eigenschaften
der Praskriptivitit und der Universalisierbarkeit moralischer Ur-
teile mittels einer sokratischen Unterredung entdecken zu kon-
nen; die Sokratische Frage betrifft das, was wir eigentlich meinen,
wenn wir solche Urteile fillen. Damit meint Hare, der Willkiir
einer bloflen Dekretierung dieser formalen Voraussetzungen der
Moral entgehen zu konnen. Wer sich auf die Moralsprache ein-
1alt, wird von ihrer Dynamik gleichsam erfaflt. Wer ernsthaft
sagt: ,X ist in der Situation S moralisch gefordert, muf}, wenn
er selber in die Situation S gerit, einen selbstadressierten Befehl
akzeptieren, der besagt: ,Lafl mich S tun!“ Nur wer die morali-
sche Sprache nicht ernsthaft gebraucht (oder nicht versteht) oder

124

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wer willensschwach ist, wird in diesem Fall noch vor der Ausfiih-
rung dieses selbstadressierten Imperativs zuriickweichen. Hares
Motiv fiir die Verankerung der Préskriptivitdt in der Moralspra-
che ist durchsichtig: Die Moralsprache ist keine unverbindliche
Unterhaltung, keine ironische Spielerei, kein Versteck fiir Selbst-
begiinstigung und Fremdbenachteiligung. Sie ist eine Art Korsett,
das auch konsolidierend auf die Praxis wirkt.

Noch einleuchtender scheint Hares Verankerung der Verallge-
meinerung in der deskriptiven Bedeutungskomponente von
Werturteilen. Die Verallgemeinerungsfihigkeit moralischer Ur-
teile verlauft streng analog zur Verallgemeinerungsfahigkeit ge-
wohnlicher deskriptiver Urteile. Kritiker von Hares Fundierung
der Universalisierbarkeit dagegen machen geltend, dafl es unab-
hingig von der Analyse der Moralsprache inhaltliche Griinde fiir
allgemeine Prinzipien (vgl. Stevenson 1944, 95; 1987) oder dage-
gen (vgl. Dancy 1993, 79-86) gibt. Hares Abstiitzung der Verall-
gememerbarkelt in der Moralsprache wire dann, selbst wenn sie
in sich korrekt wire, tiberfliissig oder aus anderen Griinden an-
fechtbar.

Hare wehrt sich gegen den Verdacht, er wolle die ganze Moral
aus der Metaethik ableiten. Er betont, daf§ zur Moral auch Vor-
stellungskraft, Empathie und Informiertheit gehoren. Diese Vor-
aussetzungen folgen nicht automatisch aus den genannten Eigen-
schaften der Moralsprache. Sie bilden vielmehr ein drittes
Element, das fiir moralisches Denken konstitutiv ist. Uberdies
hilt Hare Phantasie, Einfiihlungsvermogen und Informiertheit
fir wesentliche Ingredienzien einer praktikablen Verallgemeine-
rung in der Moral. Bei der Anwendung moralischer Urteile geht
es darum, auch die von meinen eigenen Interessen und Idealen
verschiedenen Interessen und Ideale anderer angemessen zu erfas-
sen.

Seit den siebziger Jahren geht Hare noch einen Schritt weiter:
Er mochte aus der Erorterung ,linguistischer Intuitionen® indi-
rekt eine utilitaristische Moraltheorie (vgl. Hare 1972/3) gewin-
nen. Damit stellt Hare in verstirktem Mafle die Idee der Neutra-
litit der Metaethik aufs Spiel. Es mag berechtigte Zweifel geben,
ob die Metaethik vollkommen neutral und damit folgenlos fiir die
Wahl eines Normensystems ist, doch die schwache Begriindung
des Utilitarismus in Sprachanalyse geht selbst Autoren zu weit,
die sonst Hares normativ-ethische Position iibernehmen (vgl. Sin-

125

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ger 21994, Kap. 1). Hare kann sich gegen diese Einwinde nur ver-
teidigen, indem er sowohl sein besonderes Verstindnis von intui-
tiver Sprachanalyse als auch die Tatsache betont, er strebe keine
vollstindige Ableitung der Moral an.

Hare will auch die Prioritit der Moral vor Uberlegungen an-
derer Art definitorisch festlegen. Der moralische Gebrauch von
ysollte“ oder ,mufl hat nach Hare unterordnende Kraft (vgl.
Hare 1992, 103-107). Er denkt u.a. an die Regelung eines Kon-
flikts zwischen isthetischen und moralischen Regeln. Auch in
diesem Schritt konnte man eine weitere Untergrabung der Neu-
tralitdt der Metaethik sehen. Schliefllich gilt die Behauptung, mo-
ralische Uberlegungen hitten vor nicht-moralischen immer den
Vorzug, als umstritten, und es ist im Sinne einer offenen Diskus-
sion unzweckmiaflig, die sog. ,overridingness“-These (mit der
Hare nochmals die praktische Verbindlichkeit und Unausweich-
lichkeit genuiner moralischer Urteile unterstreichen mochte) in
die Definition des moralischen Standpunktes einzubauen. Kriti-
ker dieser These haben u.a. geltend gemacht, daf} eine als immer
tberlegen definierte Moral die Frage ,Warum soll ich moralisch
sein? und damit eine offene Debatte mit Amoralisten versperrt.
Problematisch sind manche inhaltlichen Definitionen des morali-
schen Standpunktes, welche nicht nur die Berticksichtigung an-
derer (im Unterschied zum Egoismus), sondern zusitzlich auch
eine gleiche oder unparteiliche Berticksichtung einschlieflen (vgl.
Frankena, 1976, Kap. 9, 10 und 15; 71983). Auch die Orientierung
an Interessen ist nicht ganz so selbstverstindlich, wie sie jeman-
dem erscheinen mag, der in der utilitaristischen Tradition zu
Hause 1st.

Ob und in welchem Umfang eine Moral gleiche Achtung ver-
langt, bleibt voraussichtlich umstritten — man denke nur an die
Frage, ob Ethik die aktive Uberwindung von Standesunterschie-
den oder gar eine gleiche Ehrfurcht vor allem Leben vorschreibt.
Vollstindige Neutralitat der Metaethik mag ein unerreichbares,
vielleicht steriles Ideal sein. Doch der wahre Kern der Neutrali-
titsthese ist das methodische Mifitrauen gegen die Errichtung
von Definitionsbarrieren gegen unabgeschlossene moralische
Kontroversen. Man mag sich daher fragen, ob Stevensons kon-
sequentes Festhalten an der moralischen Neutralitit der Meta-
ethik nicht Hares linguistischer Begriindung seines universalen
Praskriptivismus vorzuziehen sei.

126

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Damit soll natiirlich nicht unterstellt werden, Hare habe nichts
zur Bereicherung und Verbesserung der Moralphilosophie beige-
tragen. In seinem Bemiihen um Klarheit und praktische Anwen-
dung ist er ein wichtiger spiritus rector fiir die Ethik dieses Jahr-
hunderts. Zu den wichtigsten Verdiensten seiner Philosophie
gehort, dafl er — neben den Eigenschaften der Verallgemeinerbar-
keit und der Praskriptivitat — die zentrale Rolle von Informiert-
heit, Vorstellungsvermogen und Empathie betont hat. Ohne Vor-
stellungsvermdgen konnen wir uns nicht in die Rolle jener
versetzen, die von uns verschiedene Interessen und Ideale haben,
und ohne Empathie bliebe uns das Gefiihlsleben anderer vollig
unbekannt.

4. Gute Griinde

Als Reaktion auf den Emotivismus hat sich der von Toulmin und
Baier vertretene, sog. ,good reason approach“ herausgebildet.
Stevenson hat rationale Methoden in der Ethik im wesentlichen
mit der Prifung von faktischen Annahmen gleichgesetzt. Zwei
weitere Methoden hat er ebenfalls als rational gelten lassen: das
Verfahren der Definition (das nur einen Sprachrahmen liefert, oh-
ne inhaltliche moralische Probleme zu l6sen) und die Konsistenz-
probe. Diese kann immanente Widerspriiche in einem System von
Meinungen und Einstellungen aufdecken, doch sie kann nicht zei-
gen, welche von zwei kollidierenden Einstellungen ,gtiltig” ist
(vgl. Stevenson 1944, 134). Damit scheinen die rationalen Metho-
den ausgeschopft. Ubrig bleiben die nicht-rationalen Strategien,
z.B. der Appell an Mitleid oder der Versuch, Mitleid zu erzeugen.

Ein simples Beispiel mag den Vorgang der gegenseitigen Uber-
zeugung veranschaulichen. Zwei Personen — A und B - sind sich
tber viele einschligige Fakten, welche die Arbeitslosigkeit in ih-
rer Gesellschaft betreffen, einig. Trotzdem ist A fiir den Ausbau
der Arbeitslosenunterstiitzung, B dagegen. A hat das Unglick der
Arbeitslosen vor Augen und findet, dafl es moralische Pflicht ist,
ithnen zu helfen. B reagiert hingegen kalt auf das Unglick von
Arbeitslosen. Er sagt:

B: ,Mag sein, daff Arbeitslose leiden, aber daraus folgt nicht, daff man
thnen helfen muf. Viele Leute leiden. Es ist besser, wenn sie sich selber

127

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

helfen oder es wenigstens versuchen. Arbeitslosenunterstiitzung unter-
grabt die Selbstachtung und schafft ein Heer von Parasiten, die gar nicht
mehr arbeiten wollen (oder es vielleicht gar nie wollten).“ —

A ist entsetzt.

A: ,Wie kann man nur so daherreden. So kalt und gleichgiiltig kann
man nur sein, wenn man sich die Verzweiflung anderer gar nicht vor
Augen fithrt oder selber nie in Not war ...“ -

B: ,Irrtum®, unterbricht B, ,ich bin seit drei Jahren arbeitslos, das
heifdt, ich habe keine feste, meiner Qualifizierung entsprechende Stelle.
So habe ich mich mit Gelegenheitsjobs durchgeschlagen und war in
mehreren Stidten auf Jobsuche. Unsere Arbeitslosigkeit ist hauptsich-
lich das Resultat von Faulheit und mangelnder Mobilitit sowie der Suche
nach feiner und gutbezahlter Arbeit. Klar, daf} solche Stellen rar sind. Zur
Zeit arbeite ich aushilfsweise in einer Kartonfabrik. Falls sie mich feuern,
werde ich weitersuchen. Nie wiirde ich mich beim Arbeitslosenamt mel-
den. -

A: ,Du bist alleinstehend. Wenn du eine Familie hittest, wirst du froh
um eine Stelle ...“ -

B: ,Wenn, wenn, wenn ... Nicht alle, die Arbeitslosengelder beziehen,
sind verheiratet. Uberdies kann auch eine Familie gewisse Opfer auf sich
nehmen. Wenn wir schon Sozialabgaben bezahlen miissen, dann kénnte
man diese Mittel viel besser einsetzen. Das Geld wiirde viel dringender
gebraucht in Landern, in denen es Hungersnote gibt.“ —

A: ,Diese Antwort iiberrascht mich. Zunichst schien dir das Elend
anderer gleichgiiltig zu sein. Nun machst du dir plotzlich etwas aus dem
Elend fremder Menschen, die uns viel weniger angehen als unsere Ar-
beitslosen.” -

B laft diese Kritik nicht auf sich sitzen. -

B: ,Ich habe nur Schlufffolgerungen aus deiner Einstellung gezogen.
Dein Mitleid scheint ja ziemlich kurzsichtig zu sein. Wenn du schon ein
mitleidiges Herz hast, dann solltest du auch iiberlegen, wer die Hilfe am
notigsten braucht. Aber es ist dein Fehler, dich dem Mitleid zu uberlas-
sen. In einer Welt, in der es so viel Elend gibt, kann ein mitleidiger
Mensch eigentlich nur verzweifeln. Deshalb ziehe ich es vor, moglichst
gar nicht an fremdes Elend zu denken. Ubrigens neigen mitleidige Men-
schen dazu, sich ins Leben anderer einzumischen und thnen den letzten
Rest von Selbstvertrauen zu nehmen.“ ~

Gibt es eine rationale Methode, um diesen Dialog zu beenden und
eine beiden annehmbare Losung vorzuschlagen? Solange A und B
einfach auf ihrer Grundeinstellung beharren, wird eine Losung
wohl kaum absehbar sein. Denn es ist tatsichlich schwer zu sagen,
welche der beiden Einstellungen rationaler ist. Sowohl A als auch

128

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B haben gute Griinde auf ihrer Seite — etwa die Riicksichtnahme
auf Leiden anderer oder eine Art Ehrgefiihl, das B sogar dazu
motiviert, auf angebotene Hilfe zu verzichten, um nicht in seiner
Selbstachtung kompromittiert zu werden. Dieser Verzicht macht
seine Haltung besonders glaubwiirdig.

Nach Stevenson kann sich die eigene Personlichkeit nur im Mi-
lieu der gegenseitigen Persuasion entwickeln (vgl. Stevenson
1974, 135). Zwar versucht man, andere zu beeinflussen, doch
man setzt sich auch ithrem Einfluf aus. Menschen konnen aus
Konflikten und Debatten lernen. Deutet hier Stevenson nicht
einen Aspekt von Vernunft an, der in seiner restriktiven Auffas-
sung des ,Kognitiven“ fehlt? Kann man an dieser Stelle nicht ei-
nen Schritt weiter gehen? Konnen wir nicht bereits aus diesem
Minidialog lernen, daff moralische Systeme, welche Riicksicht
auf Leiden (Hilfe in Not) oder Selbstachtung vernachlissigen, un-
vollstindig sind? Und konnen wir nicht ebenfalls lernen, daf} Sy-
steme, welche einen dieser beiden Werte verabsolutieren, das mo-
ralische Denken verzerren und tible Folgen erzeugen? Stellt sich
nicht das Problem der Abwigung zwischen mindestens diesen
beiden Werten als unumginglich heraus? Mufl moralisches Den-
ken nicht eine Rangordnung zwischen den beiden Erwigungen
finden? So brennend diese Fragen sind, so schwierig diirfte die
Aufgabe sein, Priorititen zwischen verschiedenen moralischen
Griinden von vornherein und fiir alle Situationen zu formulieren.

Wir konnten sagen: Beide Griinde — Riicksichtnahme auf Lei-
den anderer und Selbstachtung (vgl. dazu Dillon 1995) - sind gute
moralische Griinde, weil sie menschliche Grundwerte betreffen.
Hilfe fir jene, welche sie unbedingt brauchen und wiinschen,
kann ein Beitrag sein zur Verminderung von Konflikten und Lei-
den in der Welt. Man braucht diese Hilfe nicht jenen aufzudrin-
gen, die sie nicht wiinschen. Ebensowenig sollte man sie an jene
vergeuden, die sie nicht brauchen oder die sich selber helfen
konnten. Doch ist das Ziel der Leidensminderung oder der Kon-
fliktverhiitung das einzige oder oberste moralische Ziel? Es lafit
sich zumindest bestreiten, daff Moral, wie Toulmin (Toulmin
1950, Teil III) meint, eine zentrale Funktion habe. Konnte es nicht
mehrere, einander z.T. widerstreitende Ziele und Griinde geben?
Wie lieflen sich verschiedene gute Griinde gegeneinander abwi-
gen? Missen wir mit unlosbaren Konflikten rechnen?

129

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Neuere Grundlagendiskussionen

(Schaber)

Die metaethische Diskussion wurde seit den 30er Jahren durch
das, was man Nonkognitivismus nennt, dominiert. Bei allen Dif-
ferenzen waren sich die Nonkognitivisten Ayer, Stevenson, Hare,
Gibbard und Blackburn darin einig, dal moralische Aussagen
nicht wahrheitsfahig sind. Diese zentrale nonkognitivistische
These wurde in den 70er und 80er Jahren in zunehmender Weise
der Kritik unterworfen. Positionen wurden entwickelt, denen zu-
folge moralische Aussagen genauso wie nicht-moralische Aussa-
gen wahr oder falsch sein konnen. Das ist die These des sog. mo-
ralischen Realismus, der Gegenposition zum Nonkognitivismus.
Moralische Realisten berufen sich unter anderem auf eine Phino-
menologie des Moralischen. Wir erfahren moralische Werte nicht
als etwas, das wir konstruieren, sondern als etwas, das wir entdek-
ken. (Vgl. dazu Kutschera 1982, 229: ,Werturteile beruhen auf
Werterfahrungen. Daf es Werterfahrungen gibt, ist ebenso unbe-
streitbar wie die Tatsache, daf} es tiberhaupt Erfahrungen gibt.“)
In einer alltiglichen Perspektive meinen wir, dafy moralische Aus-
sagen wie ,Rassismus ist moralisch verwerflich‘ etwas zum Aus-
druck bringen, was der Fall ist (vgl. Murdoch 1970, 97;
McNaughton 7988, 40). Uberdies lassen sich — wie einige Reali-
sten im Rekurs auf sprachphilosophische Uberlegungen Witt-
gensteins meinen — die beschreibende und evaluative Bedeutung
bestimmter Begriffe wie ,mutig‘ oder ,grausam‘ nicht klar unter-
scheiden; dementsprechend lasse sich auch die Differenz von Fak-
ten und Werten nicht aufrechterhalten (vgl. McDowell 1981,
1441f.; Lovibond 1983, 14{f.). Andere Realisten sind der Ansicht,
dafl sich moralische Aussagen auf einen Gegenstandsbereich be-
ziehen, der durch bestimmte natiirliche Tatsachen oder Eigen-
schaften konstituiert wird. Damit sind die Themen benannt, wel-
che die neuere Debatte zwischen Realisten und Nonkognitivisten
bestimmen. Diese Debatte ist der Gegenstand der nachfolgenden
Ausfithrungen. Im ersten Teil (VI, 1) werden nonkognitivistische
und im zweiten Teil (VI, 2) verschiedene realistische Positionen

130

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vorgestellt. Der dritte Teil (VI, 3) behandelt die Frage, ob und in
welcher Weise der Realist dem praktischen Charakter moralischer
Aussagen Rechnung tragen kann; eine Frage, die im Kontext der
neueren Realismusdebatte von zentraler Bedeutung ist.

1. Nonkognitivismus

Fiir Nonkognitivisten haben moralische Aussagen eine expressive
Bedeutung. Mit ihnen werden Gefiihle oder Einstellungen oder,
wie Hare meint, universale Priferenzen ausgedriickt (vgl. V). Da
Gefiihle, Einstellungen und Priferenzen nicht wahr oder falsch
sind, haben moralische Aussagen keinen Wahrheitswert. Dem-
entsprechend sind moralische Uberzeugungen keine wirklichen
Uberzeugungen: Sie sind nicht nach Mafigabe dessen, was der Fall
ist, richtig oder falsch. Dies konnten sie nur dann sein, wenn es —
so argumentieren Nonkognitivisten — moralische Tatsachen gibe
(vgl. Mackie 71977, 40). Doch was sollen moralische Tatsachen
sein? Mackie glaubt, dafl es sich um sehr seltsame Tatsachen han-
deln wiirde. Sie miifiten denjenigen, der sie erkennt, zum Handeln
anleiten und entsprechend eine priskriptive Kraft besitzen (vgl.
a.a.0,, 40). Doch Tatsachen gegeniiber konnen wir indifferent
sein. Wir konnen sie zur Kenntnis nehmen, ohne unsere Hand-
lungsweisen zu verindern. Moralische Tatsachen wiren deshalb
Tatsachen ganz eigener Art; wie Mackie meint, vollig verschieden
von dem, was wir sonst kennen (a.a.O., 38).

Gegen moralische Tatsachen und damit verbunden gegen die
Idee einer moralischen Realitdt spricht — wie Mackie weiter argu-
mentiert — auch das Faktum der Verschiedenheit von moralischen
Normensystemen. Der moralische Realist miifite diese Verschie-
denheit auf die mangelnde Einsicht in das, was objektiv gut ist,
zuriickfihren. Nach Mackie lassen sich normative Differenzen
jedoch besser durch unterschiedliche gesellschaftliche Lebensfor-
men erklaren (vgl. a.a. O, 36 ff.). Unterschiedliche Dinge werden
als moralisch gefordert oder verboten angesehen, weil die gesell-
schaftlichen Gepflogenheiten und Traditionen verschieden sind,
welche unsere moralischen Uberzeugungen bestimmen.

Das sind Griinde, moralische Aussagen fiir nicht wahrheitsfa-
hig zu halten. Allerdings vertrigt sich dieser nonkognitivistische
Schluf schlecht mit der Oberflichengrammatik moralischer Ur-

131

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

teile wie ,Das Foltern von Menschen ist moralisch verwerflich’.
Mit solchen Aussagen scheint etwas festgehalten zu werden, das
der Fall oder nicht der Fall ist. Wir verstehen solche Aussagen
auch nicht einfach als Ausdruck von Getfiihlen, Einstellungen
oder universalen Priferenzen. Das Foltern von Menschen ist ver-
werflich, auch wenn wir keine ablehnende Einstellung dazu hit-
ten. Verschiedene Nonkognitivisten geben zu, dafl wir in einer
alltiglichen Perspektive dazu neigen, moralische Realisten zu
sein. Doch davon lassen sie sich nicht weiter beeindrucken. Mak-
kie vertritt in diesem Zusammenhang eine Irrtumstheorie, die be-
sagt: Obwohl wir moralische Urteile in einem objektiven Sinn
begreifen, driicken moralische Urteile nichts Objektives aus (vgl.
a.2.0,, 35). Der alltigliche Objektivitatsanspruch laflt sich - so
Mackie - gut funktional erkliren: ,We ... want our moral judge-
ments to be authoritative for other agents as well as for ourselves:
objective validity would give them the authority required”
(a.a.0., 43).

Auch Simone Blackburn sieht im alltiglichen Objektivitdts-
anspruch keinen Grund, Realist zu werden. Die Objektivitat ist
seiner Auffassung nach das Resultat einer Projektion eigener Ein-
stellungen auf die Welt. Eigenschaften von Handlungen oder Per-
sonen rufen in uns positive oder negative Einstellungen hervor, die
wir auf diese zuriickprojizieren: Wir reden tber sie so, als hitten
sie evaluative Eigenschaften (Blackburn 7984, 170f.). Fir diese
Projektion gibt es, wie Blackburn meint, einen einfachen Grund:
Wir wollen auf moralische Fragen nicht eine beliebige, sondern die
richtige Antwort (vgl. Blackburn 1981, 177). Doch fiir die Suche
nach der richtigen moralischen Antwort sind wir - so Blackburn -
nicht auf die Entdeckung moralischer Tatsachen oder Eigenschaf-
ten angewiesen. Um die moralischen Einstellungen einer Person
zu beurteilen, gentigt es, diese auf ithre Kohirenz hin zu priifen
(vgl. 1984, 195). Dabei konnen die moralischen Einstellungs-
systeme verschiedener Personen differieren. Nach Blackburn zei-
gen solche Differenzen, daf} eines der beiden Systeme defizient
oder beide defizient und ein drittes Einstellungssystem richtig ist.
Vielleicht gibt es kein umfassendes, kohirentes System morali-
scher Einstellungen. Blackburn ist aber optimistisch, daf} es Ein-
stellungen gibt, die von allen geteilt werden, und die man entspre-
chend auch als richtige moralische Einstellungen bezeichnen kann
(vgl.a.2.0.,199).

132

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Blackburn versucht zu zeigen, wie der Nonkognitivist der Idee
einer richtigen moralischen Antwort Rechnung tragen kann. Die
Kohirenz der Einstellungen reicht aber — so 1afit sich argumentie-
ren — als Richuigkeitskriterium nicht aus. Die Frage ,Ist eine posi-
tive Einstellung x gegeniiber richtig?‘ ist nicht die Frage ,Ist eine
positive Einstellung x gegeniiber mit anderen Einstellungen ver-
traglich?, sondern die Frage: ,Wire eine positive Einstellung x
gegeniiber, x angemessen?* Und eine positive Einstellung gegen-
tber x scheint genau dann angemessen zu sein, wenn x moralisch
gut ist.

Alan Gibbard lehnt die emotivistische Analyse moralischer Ur-
teile ab: Mit moralischen Aussagen werden seiner Ansicht nach
keine Gefiihle oder Einstellungen zum Ausdruck gebracht. Wer
etwas moralisch gut nennt, anerkennt vielmehr die Norm, die po-
sitive Gefiihle dem in Frage stehenden Gegenstand gegentiber zu-
1aflt oder rechtfertigt (vgl. Gibbard 71990, 451f.). Dementspre-
chend ist die Frage nach dem, was moralisch richtig ist, nicht die
Frage nach der richtigen Einstellung, sondern vielmehr die Frage
nach den Normen, die unser Verhalten, unsere Gefiihle und Ein-
stellungen leiten sollten (eine Einstellung ist richtig, sofern sie
einer richtigen Norm entspricht).

Die Frage stellt sich, was es heifdt, eine Norm zu akzeptieren.
Nach Gibbard bedeutet es im Kern, bestimmte Gefiihle als be-
rechtigt oder gefordert anzusehen (vgl. a.a. O., 47). Wenn ich die
Handlung x als moralisch verwerflich bezeichne, sage ich damit,
dafl jemand, der x tut, Schuldgefiihle haben sollte. Wann aber - so
1a8¢ sich fragen — sind Schuldgefiihle gefordert? Die Antwort, die
naheliegt, lautet: Sie sind genau dann gefordert, wenn etwas getan
wurde, das moralisch verwerflich ist. Um Gefiihle fiir berechtigt
oder gefordert zu halten, mufl man zuvor uber einen Begriff des-
sen verfiigen, was moralisch verwerflich und moralisch gut ist: Ich
halte Schuldgefiihle fir gefordert, weil oder sofern ich tiberzeugt
bin, daf} etwas getan wurde, das moralisch verwerflich ist. Das
aber ist nicht kompatibel mit Gibbards Analyse: Eine Norm zu
akzeptieren heifit nicht, Gefiihle fur gefordert, sondern vielmehr
Handlungsweisen fiir moralisch gut oder falsch zu halten. Das ist
nicht nur fir Gibbard ein Problem. Ganz generell ist unklar, wie
sich ein solcher Befund in ein nonkognitivistisches Konzept mo-
ralischer Aussagen integrieren lafit.

Doch bei allen Schwierigkeiten mit denen sich nonkognitivi-

133

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stische Konzepte konfrontiert sehen, scheint folgendes fiir den
Nonkognitivismus zu sprechen: Moralische Aussagen haben im
Unterschied zu nicht-moralischen Aussagen eine handlungsanlei-
tende Bedeutung. Konnten sie eine solche Bedeutung auch haben,
wenn sie sich blof§ auf etwas beziehen wiirden, das der Fall ist?
Die Antwort, die sich aufdringt, lautet: Nein, denn Tatsachen
konnen wir zur Kenntnis nehmen, ohne unsere Handlungsweisen
zu verindern ( vgl. VI,3).

2. Movralischer Realismus

Die moralischen Realisten sind der Ansicht, daff es moralische
Tatsachen gibt. Moralische Urteile sind nach Mafigabe dieser Tat-
sachen wahr oder falsch. Doch was sind moralische Tatsachen?
Im Lager der Realisten stehen sich bei der Beantwortung dieser
Frage zwel Stromungen gegeniiber: Die einen favorisieren
1) nicht-naturalistische, die anderen 2) naturalistische Konzeptio-
nen ,moralischer Tatsachen‘. Nicht-naturalistische Konzeptionen
stimmen darin iiberein, daff moralische Tatsachen sich nicht auf
nicht-moralische Tatsachen reduzieren lassen. Naturalistischen
Konzeptionen zufolge ist eine solche Reduktion sinnvoll und
auch angezeigt. Betrachten wir zuerst einige nicht-naturalistische
Konzeptionen.

A. Spielarten eines nicht-reduktiven Realismus

Thomas Nagel vertritt einen Realismus, der sich aut Handlungs-
griinde bezieht: Aussagen tiber Handlungsgriinde konnen unab-
hingig von unseren Uberzeugungen und auch unabhingig von
unseren Handlungsmotiven richtig oder falsch sein (vgl. Nagel
1986, 144). Moralische Fakten sind — so Nagel — objektive Griinde
zum Handeln. Solche Griinde lassen sich erkennen, wenn ich die
anderen Personen wie auch mich selbst von einem unpersonlichen
Standpunkt aus betrachte. Von diesem Standpunkt aus sehe ich
mich als eine Person neben anderen Personen. Ich sehe auch, dafl
die Person, mit der ich identisch bin, Grund hat, das zu tun, was
gut fiir sie, und zu verhindern, was schlecht fiir sie ist. Das gilt
nicht nur fiir diese Person, sondern fiir alle Personen. Zudem wird
nach Nagel auch deutlich, daf} jede Person Grund hat, Dinge zu

134

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verhindern, die schlecht sind, fiir welche Person auch immer sie
schlecht sind. Nagel versucht dies am Beispiel der Schmerzen zu
verdeutlichen: Er geht davon aus, dafl Schmerzen fiir alle schlecht
sind. Die unpersonliche Perspektive zeigt mir nach Nagel, daf§
Schmerzen an sich schlecht sind; unabhingig also davon, wer die
Schmerzen hat (vgl. a.a.O., 160f.). Dementsprechend habe ich
einen Grund, gegen Schmerzen etwas zu tun, wessen Schmerzen
es auch immer sind. Da dieser Grund nicht auf meinen Wiinschen
und Interessen, aber auch nicht auf meinen Uberzeugungen be-
ruht, handelt es sich um einen objektiven Handlungsgrund. Die
Aussage ,Es glbt einen Grund fir A, gegen die Schmerzen von B
etwas zu tun’ ist konsequenterweise auch dann richtig, wenn A
nicht motiviert ist, so zu handeln, oder iberzeugt ist, keinen
Grund zu haben, gegen die Schmerzen B’s etwas zu tun.

Ich kann mich ohne Zweifel als eine Person neben unzihligen
anderen Personen sehen. Doch sehe ich von einem unpersonli-
chen Standpunkt aus auch — was fiir Nagels Argumentation ent-
scheidend ist —, daf} bestimmte Dinge an sich schlecht oder gut
sind? Gegen Nagel kann man sagen: Ich sehe, dafl Schmerzen fiir
alle anderen Personen auch schlecht sind. Ich sehe aber nicht, dafl
sie personenunabhingig schlecht, sondern schlecht einzig fiir die
einzelnen Personen sind. Daraus folgt aber blof}, dafl jeder einen
Grund hat, gegen seine Schmerzen, nicht aber notwendigerweise
auch gegen die Schmerzen der anderen etwas zu unternehmen.
Was der unpersonliche Standpunkt also offenbart, sind allein sub-
jektive und keine objektiven Handlungsgriinde.

Sabina Lovibond vertritt die Auffassung, daf§ moralische Tatsa-
chen und Eigenschaften Aspekte der natiirlichen Welt sind, ohne
auf natiirliche Tatsachen und Eigenschaften reduzierbar zu sein
(vgl. Lovibond 7983, 50). Es handelt sich um Tatsachen eigener
Art, die uns ithrer Ansicht nach durch eine moralische Wahrneh-
mung der Welt zuginglich werden. Damit ist kein besonderes
Wahrnehmungsvermogen gemeint, sondern — in Anlehnung an
Uberlegungen von Wittgenstein — eine sprachliche Kompetenz,
die wir durch die Teilnahme am moralischen Sprachspiel erlernen
(vgl. a.a.0., 49/50). Es ist dieses Sprachspiel, das es uns ermog-
licht, die moralischen Aspekte von Dingen wahrzunehmen.

Lovibond hilt den ontologischen Status dieser Aspekte nicht
fir weiter aufklirungsbediirftig. Das ist insofern problematisch,
als ein Nonkognitivist sagen konnte, dafl es sich bei diesen Aspek-

135

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ten um nichts anderes als objektivierte Einstellungen oder Gefiih-
le handelt. Deshalb stellt sich die Frage, ob die moralischen
Aspekte, die wir nach Lovibond wahrnehmen konnen, reale Qua-
litdten sind. Lovibond glaubt, dafl dies der Fall ist, da sie in der
Realititsfrage intersubjektive Ubereinstimmung fiir mafigebend
hilt (vgl. a.a. O., 42): Das, worin wir uns einig sind — sei dies nun
moralischer oder nicht-moralischer Natur - kann ihrer Ansicht
nach als etwas Objektives angesehen werden.

Lovibonds Konzept ,moralischer Realitit’ beruht auf einem
sehr weit gefaflten Realititsbegriff. Es lafit sich bezweifeln, ob es
sich dabei um einen angemessenen Begriff von Realitit handelt.
Doch das ist ein Problem, fiir das Moralphilosophen nicht zustéin-
dig sind. Die Schwierigkeit, mit der sich Lovibonds Vorschlag im
Kontext der hier interessierenden metaethischen Fragestellung
konfrontiert sieht, liegt an einem anderen Ort: Es ist fiir einen
moralischen Antirealisten unproblematisch, Lovibonds erweiter-
ten Begriff ;moralischer Realitit* zu akzeptieren. Er bezweifelt ja
nicht, daf} wir uns in bestimmten moralischen Fragen einig sind.
Ordnet man solchen Einigkeiten einen Begriff ,moralischer Tat-
sachen’ zu, erweist sich — so lifit sich argumentieren — die Debatte
zwischen Realisten und Antirealisten als ein reiner Streit um
Worte (vgl. dazu auch Hare 1985).

John McDowell hat sich intensiver mit dem ontologischen Sta-
tus moralischer Werte beschifiigt. Seiner Meinung nach lassen
sich moralische Werte mit sekundiren Qualititen vergleichen.
So, wie wir etwas als griin wahrnehmen, konnen wir etwas als
moralisch gut oder verwerflich wahrnehmen. Dabei werden se-
kundire Qualititen als Dispositionen verstanden: Griin zu sein,
heifit, Beobachtern unter bestimmten Umstinden als griin zu er-
scheinen (vgl. McDowell 1985, 111/112). Allgemein formuliert:
Eine sekundire Qualitit ist die Disposition eines Gegenstandes,
in einem Beobachter gewisse Sinneseindriicke zu erzeugen. In
dhnlicher Weise lassen sich nach McDowell auch moralische
Eigenschaften begreifen. Diese unterscheiden sich in einem we-
sentlichen Punkt von sekundiren Qualititen. Bei moralischen
Eigenschaften handelt es sich — so McDowell — nicht um Dispo-
sitionen, die Sinneseindriicke erzexgen, sondern vielmehr um Ei-
genschaften, die bestimmte Einstellungen verdienen (vgl. a.a.O.,
118). Was damit gemeint ist, versucht McDowell am Phinomen
der Furcht zu verdeutlichen: Bestimmten Situationen und Hand-

136

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lungen ist die Reaktion der Furcht angemessen. Diese Reaktion
wird — wenn sie angemessen ist — nicht durch die objektive
,Furchtbarkeit* der Situation oder der Handlung verursacht. Eine
solche Eigenschaft mifiten wir nur dann annehmen, wenn wir
nach einer kausalen Erklirung von Furcht suchten. McDowell
hilt eine solche aber nicht fir gefordert (vgl. a.a.O., 119). Fir
eine Erklirung des Phinomens der Furcht reicht es aus, die Ei-
genschaften zu bestimmen, auf die Furcht die angemessene Reak-
tion darstellt. Formal bestimmt sind das die Eigenschaften, die
eine Situation oder eine Handlung furchterregend erscheinen las-
sen. Ubertragen auf den moralischen Bereich bedeutet das: So,
wie Furcht die angemessene Reaktion auf furchterregende Dinge
ist, ist moralische Billigung die angemessene Reaktion auf das,
was moralisch gut ist.

McDowells Konzept ,moralischer Eigenschaften sieht sich mit
folgender Schwierigkeit konfrontiert: Wenn moralische Eigen-
schaften eine Art sekundirer Qualititen wiren, konnten wir uns
in bezug auf moralische Fragen nicht irren (vgl. McGinn 1983,
150). Die Zuschreibung einer sekundiren Qualitit bestimmt sich
nach dem phinomenalen Gehalt der Erfahrung. Die Begriffe fur
sekundire Qualititen beziehen sich auf die Weise, wie wir etwas
wahrnehmen. Sind sich zwei Beobachter tiber eine sekundire
Qualitat nicht einig, dann muf sich keiner der beiden irren. Ein
Farbenblinder z.B. irrt sich nicht; er sieht verschiedene Dinge
einfach anders als ein ,normaler‘ Beobachter. Ohne Zweifel kann
man sich in Hinsicht auf sekundire Qualititen tiuschen. Ich
konnte der Auffassung sein, einen blauen Gegenstand vor mir zu
haben und dann nach einem nochmaligen Hinsehen feststellen,
daf es sich dabei um einen schwarzen Gegenstand handelt. In
einem solchen Fall hitte ich mich zuerst getduscht. Es ist sinnvoll,
von Tauschung zu reden, weil wir annehmen, dafl ein bestimmter
Gegenstand einem normalen Beobachter unter normalen Um-
standen in einer ganz bestimmten Weise erscheint. Wiirde jemand
aber nach mehrmaligem Hinsehen den Gegenstand — anders als
normale Beobachter — immer noch als blau wahrnehmen, wiirde
er sich nicht tiuschen, sondern — wie der Farbenblinde — einfach
anders sehen. Ubertragen auf den moralischen Bereich bedeutet
dies: Eine Handlung kann von einem Beobachter als moralisch
gut, von einem anderen Beobachter als moralisch verwerflich
wahrgenommen werden, ohne daf} sich einer der beiden im Irr-

137

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tum befinde. Daraus liflt sich der Schlufl ziehen, dafl der Ver-
gleich von sekundiren Qualititen und moralischen Werten die
Idee moralischen Irrtums untergribt; eine Idee, die fiir den mora-
lischen Realismus von zentraler Bedeutung ist (vgl. Sturgeon
1986). Denn wenn es eine moralische Wahrheit gibt, mufl es auch
einen moralischen Irrtum geben. So betrachtet scheint der mora-
lische Realist wenig Grund zu haben, an diesem Vergleich fest-
zuhalten.

Moralische Eigenschaften lassen sich auch als superveniente Ei-
genschaften von Handlungen oder Situationen verstehen. Als su-
perveniente Eigenschaften sind sie von nicht-moralischen Eigen-
schaften abhingig, ohne auf sie reduzierbar zu sein. Die
Supervenienz moralischer Eigenschaften bedeutet — genauer be-
trachtet — zweierlei (vgl. Blackburn 71984, 184):

1) Wenn etwas die nicht-moralischen Eigenschaften B1, B2 und
die moralische Eigenschaft A (,moralisch gut sein‘) besitzt, dann
kann es nicht aufhoren, moralisch gut zu sein, ohne daf§ sich zu-
mindest eine der relevanten B-Eigenschaften verandert. 2) Wenn
etwas die nicht-moralischen Eigenschaften B1, B2 und zugleich
die moralische Eigenschaft A hat, dann hat alles, was dieselben
B-Eigenschaften hat, auch die moralische Eigenschaft A. Dabei
1alt sich aus dem Faktum, daf} etwas die Eigenschaften B1, B2
hat, nicht der Schluf} ziehen, es besitze auch die moralische Eigen-
schaft A. Vielmehr gilt: Wenn wir feststellen, dafl etwas, das mo-
ralisch gut ist, die nicht-moralischen Eigenschaften B1, B2 hat,
dann konnen wir sicher sein, daff jedes Ding, das die Eigenschaf-
ten B1, B2 hat, auch die moralische Eigenschaft A besitzt (vgl.
dazu a.a. O., 183/184). Zwischen diesen beiden Eigenschaftsarten
besteht also kein notwendiges Verhiltnis. Es lassen sich andere
Welten denken, in denen Dinge mit den Eigenschaften B1, B2
nicht die moralische Eigenschaft A haben.

Die Frage stellt sich, ob es sich beim beschriebenen Superve-
nienzverhiltnis um ein Verhiltnis realer Eigenschaften handelt.
So ist Hare der Ansicht, daf} mit Supervenienz ein Moment der
Universalisierbarkeit moralischer Urteile gemeint ist (vgl. Hare
1989, 68). Danach gilt: Wenn ich x moralisch gut nenne, dann
muf ich jedes Ding, das in den relevanten Hinsichten x dhnlich
ist, auch gut nennen. Supervenienz ist so kein Verhaltnis realer
Eigenschaften, sondern ein Prinzip der Zuordnung von morali-
schen Bewertungen zu bestimmten natirlichen Eigenschaften.

138

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mit diesem Begriff der Supervenienz ist den Bediirfnissen des mo-
ralischen Realisten nicht gedient.

B. Naturalismus

Nach Ansicht eines ethischen Naturalisten ist das, was moralisch
gut ist, mit bestimmten natiirlichen Tatsachen oder Eigenschaften
identisch (vgl. Railton 1989, 154; Brink 1989, 1561f.). Dement-
sprechend bezeichnen die zentralen moralischen Begriffe ,mora-
lisch gut und ,moralisch verwerflich dasselbe wie gewisse nicht-
moralische Ausdriicke. Und moralische Aussagen wie ,x ist mo-
ralisch gut* lassen sich dann konsequenterweise in Aussagen der
Art ,x hat die natiirlichen Eigenschaften B1, B2 iibersetzen; dabei
kann der Ausdruck ,natirlich® jeweils durch den Ausdruck
,nicht-moralisch® ersetzt werden. Der naturalistische Realist geht
keine dubiosen ontologischen Verpflichtungen ein. Er muf keine
Tatsachen oder Eigenschaften eigener Art annehmen. Moralische
Tatsachen und Eigenschaften sind vielmehr seiner Konzeption
nach einfach Teil dessen, was der Fall ist. Das spricht fiir diese
Version des moralischen Realismus.

Der ethische Naturalismus scheint aber durch Moores Argu-
ment der offenen Frage widerlegt (vgl. Moore 1903, 10ff.). Die-
sem Argument zufolge kann der Ausdruck ,moralisch gut‘ nicht
durch einen deskriptiven Ausdruck definiert werden und deshalb
auch keine natiirliche Eigenschaft bezeichnen (vgl. dazu Kap. IV).
Man kann z.B. ,moralisch gut® nicht als ,das, was Menschen
glicklich macht* definieren, da es sinnvoll ist zu sagen: ,Ist die
Handlung x, die Menschen glicklich macht, auch wirklich gut?‘
Wiren die Ausdriicke ,Menschen gliicklich machend® und ,mora-
lisch gut‘ bedeutungsgleich, hitte die Frage keinen Sinn.

Dieser Einwand setzt voraus — so kann der Realist argumentie-
ren —, dafl es sich bei einer Definition von ,moralisch gut’ um
einen analytischen Satz handelt, der wahr ist aufgrund der Bedeu-
tung der in ihm enthaltenen Begriffe. Man kann eine solche Defi-
nition aber als eine synthetische Aussage verstehen, die notwendi-
gerweise wahr und gleichzeitig das Resultat empirischer
Untersuchungen ist (vgl. Railton 71989, 157; Railton spricht in die-
sem Zusammenhang von ,reforming definitions“; dazu auch
Wolf 7983, 21{.; Putnam 1981, 207; Kripke 1980; Brink 1989,
157). Wasser ist HZO‘ ist dafiir ein gutes Beispiel. Offene Fragen

139

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(,Ist Wasser wirklich H,O?‘) sind in bezug auf solche Definitio-
nen sinnvoll, da die behauptete Identitit nicht a priori feststeht.
Der Umstand, daf offene Fragen moglich sind, sagt also nichts
gegen die Definition ,Wasser ist H,O*. In genau diesem Sinne
konnen offene Fragen sinnvoll sein, wenn es um die Definition
von ,moralisch gut’ geht. Es folgt daraus nicht, daf§ ,moralisch
gut‘ undefinierbar ist.

Nach Hare kann der Ausdruck ,moralisch gut — anders als der
Naturalist glaubt — nicht in einem rein deskriptiven Sinn verstan-
den werden, da er neben einer deskriptiven wesentlich eine pra-
skriptive Bedeutung hat (vgl. Hare 1961, 911f.). Wir verwenden
,moralisch gut‘, um etwas zu empfehlen, und nicht blof}, um et-
was zu beschreiben.

Darauf kann der Realist folgendes erwidern: Moralische Aus-
driicke haben nicht notwendigerweise eine priskriptive Bedeu-
tung. Einen praskriptiven Charakter hat eine Aussage wie ,x zu
tun, ist moralisch gut® (1) - so argumentiert Railton (vgl. Railton
1989, 151) - fiir diejenigen, welche die entsprechenden Interessen
oder Motivationen besitzen, x zu tun. So kann man sagen: Wer
moralische Motivationen besitzt, wird — gesetzt er halt (1) fur
richtig — x tun wollen; fiir ihn hat (1) eine — wie Railton sagt —
handlungsanleitende Kraft (,action-guiding force®; a.a.O., 151;
vgl. VI, 3).

Doch welche natiirlichen Tatsachen und Eigenschaften sind mit
moralischen Tatsachen und Eigenschaften identisch? Und wie
18t sich das bestimmen? Railton geht von einer Analyse dessen
aus, was in einem nicht-moralischen Sinn gut fiir Personen ist.
Gut fiir eine Person — so Railton - ist das, was ihre objektiven
Interessen fordert. Unterstellt man nun, daff Moral nicht mit in-
dividueller, sondern mit sozialer Rationalitit zu tun hat, so kann
man moralische Fakten tiber die objektiven Interessen einer Ge-
meinschaft bestimmen (vgl. Railton 1986, 190). Dement-
sprechend konnte man ,moralisch gut® als ,das, was den objekti-
ven Interessen einer Gemeinschaft forderlich ist‘, bestimmen
(vgl. Schaber 1995, 3251f.). Wire dies eine angemessene Defini-
tion von ,moralisch gut? Liefle sich ,moralisch gut‘ nicht auch
anders fassen? Konnte man diesen Ausdruck unterschiedlich de-
finieren, wiirde aus dem ethischen Naturalismus ein ethischer
Relativismus folgen (vgl. dazu Hare 7989). Das ist ein zentrales
Problem fiir den moralischen Realisten. Nicht jede Definition

140

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von ,moralisch gut® wird Plausibilitit besitzen. Trotzdem koénn-
ten unterschiedliche Definitionen plausibel sein. Es ist aber auch
moglich, daf} sich eine Kernbedeutung von ,moralisch gut‘ be-
stimmen liefle, der alle zustimmen konnten (vgl. dazu auch Smith
1994, 201). Und tiber diesen Kerngehalt — so kann der moralische
Realist argumentieren — wiren wir in der Lage, die natiirlichen
Tatsachen und Eigenschaften zu erkennen, die mit moralischen
Tatsachen und Eigenschaften identisch sind.

3. Internalismus und Externalismus

Moralische Urteile beziehen sich auf Handlungen und haben in-
sofern eine praktische Bedeutung. Moralische Uberzeugungen
sind konsequenterweise mit den ihnen entsprechenden Hand-
lungsmotivationen verbunden. Ist der moralische Realist in der
Lage, diesem Faktum Rechnung zu tragen? Oder ist der morali-
sche Realismus mit der praktischen Bedeutung moralischer Ur-
teile unvertriglich? Im Lager der Realisten werden in diesem Zu-
sammenhang zwei unterschiedliche Positionen vertreten: a) Die
einen sind der Ansicht, daf8 moralische Uberzeugungen allein
jemanden zum Handeln bewegen konnen; b) fiir die anderen be-
steht zwischen moralischen Uberzeugungen und den entspre-
chenden Handlungsmotivationen ein kontingenter Zusammen-
hang: man kann gegeniiber moralischen Urteilen, die man fiir
richtig hilt, indifferent bleiben. Die Realisten, die a) vertreten,
kombinieren den Realismus mit einem sog. Internalismus; und
diejenigen, welche b) fiir richtig ansehen, verkniipfen den Realis-
mus mit einem sog. Externalismus (zur Terminologie vgl. Brink
1989, 37ff. und McNaughton 7988, 46ff.). Betrachten wir im
folgenden diese beiden Positionen.

A.Internalismus

Die zentrale These des Internalismus lautet: Wer das moralische
Urteil ,Es ist gut, x zu tun‘ (1) als richtig anerkennt, ist notwend;-
gerweise motiviert, x zu tun. Jemand, der (1) zustimmt, ohne in
entsprechender Weise motiviert zu sein, ist entweder unehrlich
oder versteht das Urteil nicht, dem er zustimmt (vgl. Hare 1963,
83). Doch wie kann das der Fall sein, gesetzt, moralische Urteile

141

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

beziehen sich — wie moralische Realisten behaupten — auf Tat-
sachen? Konnen wir Tatsachenurteilen gegeniiber nicht indiffe-
rent sein?

Nach Ansicht verschiedener Realisten besteht zwischen mora-
lischen Uberzeugungen und Handlungsmotivationen in der Tat
ein notwendiger Zusammenhang: Moralische Uberzeugungen
(die Uberzeugung, dafl x moralisch gut ist) motivieren eine Per-
son, in der entsprechenden Weise zu handeln (vgl. Nagel 1970,
13ff.; McDowell 1978, 14; McNaughton 7988, 106{f.; Dancy
1993, Kap. 1-3). Das setzt voraus, daff aus kognitiven Zustinden
allein motivationale Zustinde und damit verbunden Handlungen
hervorgehen koénnen. Doch dies widerspricht der von vielen ge-
teilten Humeschen Theorie der Motivation (vgl. Hume 1978, 415:
»Reason is and ought only to be the slave of the passions, and can
never pretend to any other office than to serve and obey them®;
vgl. dazu auch Smith 7987). Danach sind kognitive Zustinde
allein unfihig, eine Person zum Handeln zu motivieren. Nur im
Zusammenspiel mit Wiinschen oder Interessen konnten Uber-
zeugungen eine handlungsmotivierende Kraft haben. Und ent-
sprechend gilt: Fiir Handlungserklarungen sind Wiinsche unent-
behrlich.

Genau dies wird von verschiedenen moralischen Realisten be-
stritten. Eine Handlungserklirung, die keine Wiinsche erwihnt,
kann — so z.B. McDowell — eine angemessene Erklirung sein
(,Hans hat dem Fremden geholfen, weil er dies fiir moralisch rich-
tig hielt’). Die Zuschreibung eines entsprechenden Handlungs-
wunsches trigt nach Ansicht von McDowell in vielen Fillen
nichts zur Erklirung einer Handlung bei (vgl. McDowell 1979,
15; dazu auch McNaughton 7988, 112). Handlungen kénnen auch
ohne Wiinsche verstandlich sein.

Die Humesche Position lafit sich mit folgendem Argument ver-
teidigen (vgl. Smith 7987): Eine Uberzeugung ist etwas, das mit
der Welt iibereinstimmen sollte. Umgekehrt ist ein Wunsch etwas,
mit dem die Welt ibereinstimmen sollte. Im Unterschied zu
Uberzeugungen zielen Wiinsche auf eine Verinderung der Welt
(Smith spricht in diesem Zusammenhang von unterschiedlichen
»directions of fit“; a.a.O., 51). Das zeigt sich auch daran, daf§
Uberzeugungen — anders als Wiinsche — nach Maflgabe dessen,
was der Fall ist, revidiert werden sollten: Stimmen sie mit der
Welt nicht tiberein, sollten sie aufgegeben oder verindert werden.

142

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wiinsche beziehen sich per se auf etwas, das nicht oder noch nicht
der Fall ist. Daraus lifdt sich der Schlufi ziehen, daff fiir Handlun-
gen Wiinsche, die auf die Veranderung der Welt zielen, unentbehr-
lich sind.

Das setzt voraus — so kann der moralische Realist erwidern —,
dafl sich Wiinsche von Uberzeugungen klar unterscheiden lassen.
Nach Mark Platts ist dies aber nicht méglich, da Wiinsche selbst
kognitive Elemente enthalten (Platts 71988, 294). Wiinsche zielen
nicht blof§ auf die Verinderung der Welt, sondern beziehen sich
auch auf das, was der Fall ist. Insbesondere beruhen bestimmte
Wiinsche auf Uberzeugungen der Art ,Ich halte x fiir wiinschens-
wert* (vgl. a.a. 0., 293; dazu auch Platts 1991, 28); ,Ich wiinsche x,
weil ich x als wiinschenswert ansehe‘. Ein solcher Wunsch hat
genauso wie die ihm entsprechende Handlung ein kognitives
Fundament. Daran wird nach Platts aber deutlich, dafl sich das
Humesche Handlungsmodell nicht aufrechterhalten lifit.

Nach Smith bringt die Aussage ,Ich halte x fir wiinschenswert’
aber eine Uberzeugung zum Ausdruck, die genau dann wahr ist,
wenn die betroffene Person den entsprechenden Wunsch hat (vgl.
Smith 7987, 57). Aussagen iiber Wiinschenswertes setzen Wiin-
sche voraus. Von einem kognitiven Fundament bestimmter Wiin-
sche kann deshalb nach Ansicht von Smith nicht die Rede sein.

B. Externalismus

Der moralische Realist kann diese Schwierigkeiten umgehen, in-
dem er einen Externalismus vertritt. Die zentrale These des Exter-
nalismus besagt: Ich kann einem moralischen Urteil aufrichtig zu-
stimmen, ohne motiviert zu sein, in der entsprechenden Weise zu
handeln. Zwischen moralischen Uberzeugungen und moralischen
Handlungsmotivationen besteht ein kontingenter Zusammen-
hang. Dies laf}t sich nach Brink gut an dem, was er den Amorali-
sten nennt, zeigen (vgl. Brink 7989, 46). Brinks Amoralist ist nicht
eine Person, die moralischen Uberlegungen gegeniiber indifferent
ist, sondern vielmehr eine Person, die moralische Uberzeugungen
hat, ohne moralische Motivationen zu haben. Fiir den Internali-
sten ist es undenkbar, daf§ eine solche Person existiert. Brink aber
macht die Moglichkeit des Amoralisten am Faktum fest, dafl wir
uns thn vorstellen konnen (vgl. a.a.O., 48). Er 1af3t sich insbeson-
dere dann vorstellen, wenn wir von einer naturalistischen Defini-

143

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tion von ,moralisch gut‘ ausgehen. Wenn ,moralisch gut‘ so etwas
bedeutet wie ,den Interessen von Personen forderlich’, dann gilt:
Ich kann etwas als moralisch gut anerkennen und indifferent blei-
ben, da mir das Schicksal anderer Menschen gleichgiltig sein
kann.

Fiir den Realisten hat der Externalismus folgenden Vorteil: Der
externalistische Realist unterstellt nicht, daff die moralische Reali-
tit eine praskriptive Kraft in sich enthalte (vgl. Wolf 7995, 346).
So erweist sich Mackies Einwand, moralische Tatsachen miifiten
seltsame Tatsachen eigener Art sein, als gegenstandslos. Zudem
kann der Externalismus dem Phinomen der moralischen Willens-
schwiche gut Rechnung tragen. Der Internalist sieht sich hier vor
grofle Probleme gestellt. (Vgl. McNaughton 7988, 119: ,(H)ow
can a state that motivates in some cases fail to motivate in
others?“)

Gegen den Externalismus lafit sich folgendes einwenden: Der
Externalist ist gezwungen, den praktischen Charakter morali-
scher Aussagen an die Wiinsche und Interessen von Handelnden
zu binden: Handelnde haben einen Grund, das zu tun, was richtig
und gefordert ist, sofern sie die entsprechenden Wiinsche und In-
teressen haben. Damit verlieren moralische Urteile und Forde-
rungen die universale Verbindlichkeit und damit die Autoritit,
die wir thnen zusprechen. Der Externalist kann moralische For-
derung nur als hypothetisch und nicht als kategorisch geltende
Forderungen begreifen.

Der Externalist kann darauf zweierlei erwidern: 1) Ein Kon-
zept objektiver moralischer Handlungsgriinde 1afit sich nicht ver-
treten. Griinde zum Handeln beruhen ganz generell auf den Wiin-
schen und Interessen der Handelnden (vgl. dazu auch Harman
1975,9; Mackie 1977, 77 ff.; Williams 71981, 102). Das externalisti-
sche Konzept moralischer Griinde entspricht einem angemesse-
nen Begriff der Handlungsgriinde. 2) Mit dem Externalismus
wird — so kann man mit Philippa Foot argumentieren (vgl. Foot
1978, 167) — die Autoritdt moralischer Forderungen keineswegs
untergraben. Diese Autoritit des Moralischen verdankt sich nim-
lich nicht einer mysteriosen Verbindlichkeitsquelle, sondern viel-
mehr den bestehenden moralischen Wiinschen und Interessen,
welche die meisten Menschen haben.

144

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TEIL C

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 1.

13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ IEm.


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VII. Angewandte Ethik (Wolf)

Die angewandte Ethik ist die moderne Gestalt der traditionellen
Kasuistik, allerdings mit einschneidenden Anderungen. Sie ba-
siert nicht mehr auf einer normativ-ethischen Einheitslehre,
sondern bewegt sich in einem Feld stark umstrittener und kon-
kurrierender Ansitze; Aristoteles steht als dogmatisch unver-
bindliche Anregungsquelle neben Kant, den Utilitaristen und an-
deren Spielarten und Mischformen der Ethik. Bezugnahme auf
Gott und die Bibel gilt in der philosophischen Ethik als suspekt.
Was in der philosophischen Kommunitit nicht mehr zihlt, sind
Argumente, die ohne Voraussetzung eines religiosen Glaubens
nicht verstanden oder nicht akzeptiert werden konnen. Das heifit
nicht, dafl man aus der langen theologischen Tradition nichts ler-
nen konnte. Die gemeinschaftsstiftende Rolle von tberlieferten
Erzahlungen ist nur ein Beispiel, das eine Untersuchung des
Verhiltnisses von Ethik und Erzihlungen nahelegt. Auch die Be-
deutung moralphilosophischer Probleml6sungen nach dem ka-
suistischen Verfahren des analogischen Vergleichs zwischen para-
digmatischen Fillen und Grenzfillen wird neuerdings wieder
geltend gemacht (vgl. Jonsen/Toulmin 7988). Die Debatten zur
Sterbehilfe haben eine Abwigung zwischen paradigmatischer
Hilfe durch Lebensverlingerung und atypischer Hilfe durch Le-
bensverkiirzung (infolge z. B. von Schmerzbekimpfung) zur me-
dizinethischen Agenda hinzugefiigt. Suizid- und Suchtprivention
sind andere Problembereiche, in denen sich Lebensschutz und
paternalistische Zwinge, Hilfe und Freiheitseinschrinkungen auf
subtile Weise verbinden.

Die Belange von Recht, Wirtschaft und Gesellschaft, das Ver-
hiltnis von Weltfrieden und Weltreligionen konnen in diesem
Handbuch nicht erortert werden. Es ist jedoch wichtig, dafl eine
integrale Ethik, die beispielsweise auf aktuelle Umweltprobleme
antworten will, Theoreme der Wirtschaftsethik und der 6kologi-
schen Wert- und Normenlehre zu verkniipfen vermag. Die For-
derung der Kohirenz zwischen angenommenen Prinzipien und

146

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

konkreten Losungsvorschlagen bleibt der wichtigste Priifstein
angewandter Ethik. Diese ist um Begriffe von Respekt vor Indi-
vidualwohl und Autonomie, diverse Modelle von Gerechtigkeit
und vor allem um Entscheidungen iiber Leben und Tod zentriert
(vgl. Bayertz 1991; Leist 1990; Singer 1993).

Pauschale Vorbehalte gegen angewandte Ethik stammen u.a.
von Anhingern eines Vorbildes von strenger Wissenschaft, die
glauben, dafl Wertungen in ihrem Kern ohne kognitiven Gehalt
sind und sich deshalb einer wissenschaftlichen Behandlung ent-
ziehen. Anhinger dieser Auffassung wie z.B. die Emotivisten
(vgl. V, 2) werden sich auf eine metatheoretische Erorterung der
Ethik beschrinken und die Entscheidung konkreter moralischer
Probleme dem gesunden Menschenverstand iberlassen. Die
Trennung zwischen Wissenschaft und Alltagsverstand wird kon-
sequent durchgefiihrt.

Zweifel an der Moglichkeit angewandter Ethik stammen aber
auch aus einem ganz anderen Lager, nimlich von Vertretern einer
strengen (metaphysischen) Letztbegriindung. Das Programm der
Letztbegriindung will der Ethik ein letztes Fundament in voéllig
gewissen Prinzipien verschaffen. Konkrete Situationsentschei-
dungen erscheinen nach diesem Begriindungsprogramm ebenso
abgeleitet und zweitrangig wie einzelne Wahrnehmungsurteile.
Ein von Platon, Descartes und Moore inspiriertes Programm ei-
ner in letzten Prinzipien fest verankerten Ethik kann hochste Er-
kenntnisanspriiche im Bereich des Grundsitzlichen mit einer
Skepsis im Bereich der Kasuistik kombinieren (vgl. Butchvarov
1989).

Obwohl die beiden genannten Gegner einer angewandten
Ethik ganz entgegengesetzte Auffassungen tiber die Moglichkeit
von Metaphysik haben, sind sie sich doch beide einig darin, dafl
sich die konkreten Entscheidungen des Lebens einer griindlichen
oder gar wissenschaftlichen Erorterung entziehen. Theoretischer
Rationalismus oder Szientismus kann leicht in praktischen Irra-
tionalismus umschlagen. Deshalb ist es wichtig zu sehen, dafl es
nicht nur ein einziges Ideal von Griindlichkeit und Begriindung
gibt, das fiir alle Bereiche der Erkenntnis gilt. Wichtiger noch:
Eine ethische Theorie darf den Ubergang von der Theorie zur
Praxis nicht ausblenden, sonst versteigt sie sich zu einem doppel-
ten Utopismus: Sie postuliert Pflichten fiir ideale Menschen, die
in einer idealen Welt leben, statt zu untersuchen, wie die Pflichten

147

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von realen Menschen in ihren realen Lebensbedingungen ausse-
hen sollten. Die aus falsch verstandener Griindlichkeit motivierte
Verbannung von Anwendung und Praxisbezogenheit hat oft zu
einem Versagen von Philosophie und Wissenschaften angesichts
dringender Probleme gefiihrt. Entweder wurden praktische und
politische Probleme aus der Philosophie verbannt, oder der Uber-
gang von der Theorie zur Praxis, Wissenschaft und Existenzerhel-
lung, Analyse und Engagement erfolgte sprunghaft, wie z.B. in
Stromungen der Existenzphilosophie seit Heidegger und Sartre.

Angewandte Ethik ist nicht zu trennen von methodischen Fra-
gen, welche den Typus von Argumenten oder Griinden betreffen,
die man in praktischen Diskussionen als giiltig voraussetzt. Der
Antagonismus von verschiedenen Positionen (Utilitarismus,
Kantismus, Tugendethik, Vertragsethik, vgl. DeMarco/Fox 1986;
Nida-Riimelin 71996) charakterisieren das aktuelle Szenario eben-
so wie Versuche zu intelligentem Eklektizismus bis hin zur Ab-
wendung von Theorien (vgl. Winkler/Coombs 7993). Unabhin-
gig vom Streit der Schulen und Weltanschauungen gibt es
Methodenfragen, die alle Richtungen betreffen. Zentral ist so-
wohl in der Geschichte der Kasuistik als auch der modernen
Ethik der Gebrauch von Beispielen und Gedankenexperimenten.
Extreme und kiinstliche Beispiele haben den didaktischen Vorteil,
dafl sie die Grenzen der Anwendung moralischer Intuitionen auf-
zeigen. Uberdies erlauben sie es, die in Wirklichkeit oft iberkom-
plexen empirischen Randbedingungen kiinstlich einzuschrinken
und die Aufmerksamkeit auf wenige moralisch relevante Ziige
einer Situation zu lenken. Moralische Intuitionen, die durch Er-
ziehung und Routine in unseren Gefiihlen verankert sind, missen
dagegen auf voraussehbare, hdufig eintretende Situationen vorbe-
reiten. Eine methodische Erschiitterung hartnacklger moralischer
Intuitionen durch die Konfrontation mit imaginiren Beispielen
mag daher einer Lockerung unseres Denkens dienen. Sie kann
als Heuristik fiir eine Reform oder Verfeinerung der Moral, aber
nicht als Ersatz fiir kohirente Vernetzung moralischer Argumen-
te dienen. Die Konfrontation mit Extrembeispielen und ,hard ca-
ses“ ist noch nicht deren Auflosung (vgl. Birnbacher 1995,
Kap. 7). Beispiele ohne Argumente sind blind, Argumente ohne
Beispiele leer.

148

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Bindestrich-Ethiken

Die fortlaufenden Diskussionen in Zeitschriften wie Philosophy
and Public Affairs, in zahlreichen Periodika zur Medizinethik, in
der Zeitschrift fiir Rechts- und Sozialphilosophie, Environmental
Ethics, Between the Species und vielen anderen Organen und
Sammelbinden lassen sich kaum tberblicken oder gar pauschal
bewerten. Tatsache ist, daf} in manchen Zeitschriften und Mono-
graphien hohe Mafistibe fiir die philosophische Erorterung prak-
tischer Fragen realisiert werden. Die Ubersicht wird auch er-
schwert durch die Zunahme der Anwendungsbereiche. Es gibt
kaum eine Kombination mit Ethik, die nicht bereits irgendwo
gebraucht wurde. Von Technik- und Medizin-, Umwelt- und
Wissenschafts-, Kriegs- und Friedens-, Tier- und Bioethik ist die
Rede, Sport- und Betriebs-, Arbeits- und Freizeitethik lassen sich
ebenfalls antreffen. Es gibt Rechts- und Medienethik, Berufs- und
Managementethik. Auch von der Ethik und Philosophie von
Wirtschaftsunternehmen ist die Rede. Was ist von diesen Kom-
posita zu halten? Bringen sie eine einzige Ethik in zahlreichen
Anwendungen zum Ausdruck, so konnte man von Anwendung
der Ethik oder angewandter Ethik sprechen. Gelegentlich scheint
es aber auch, daf} verschiedene Elemente oder Teile, einzelne
Tugenden oder Prinzipien ein und derselben Ethik hauptsichlich
in gewissen Bereichen zur Anwendung kommen. Ist Fairnef§ in
Sport, Wirtschaft und Kriegsfihrung dieselbe Fairnef? Ist
Achtung vor menschlichem Leben im Kriegs- und im Friedensfall
dasselbe Prinzip oder die gleiche Haltung? Wie sehr sind das Ver-
stindnis und die Bedeutung von Prinzipien kontextabhingig?
Oder gllt es gar, vollig neue und verschiedenartige Regionalethi-
ken mit eigenen Prinzipien zu schaffen? Dies scheint v.a. die viel
gehorte Rede von einer ,neuen Ethik“ fir Umweltprobleme
nahezulegen.

Die alten Streitigkeiten der Schulen und der Anarchismus ethi-
scher Systeme konnen in der angewandten Ethik weder zuge-
deckt noch tiberwunden werden. Gleichwohl gibt es immer wie-
der Versuche, mit intermedidren Prinzipien ohne letzte
Fundamente ein Stiick philosophischer Arbeit zu verrichten. So
kann etwa Respekt vor Autonomie in der vertieften und ver-
zweigten Erorterung des Paternalismus (vgl. Feinberg 1984-
1988, Bd. III; Kleinig 71983; van de Veer 1986) vorausgesetzt, aus-

149

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gedeutet und verfeinert werden — Anwendung ist immer zugleich
Ausdeutung und In-Beziehung-Setzung zu anderen Prinzipien,
Hypothesen oder Einstellungen. Im Rahmen eines kohirenten
Systems, dessen Teile sich gegenseitig stiitzen, schlieffen sich Be-
grindung und Anwendung der Ethik eng zusammen. Falls es kei-
ne selbstevidenten letzten Gewissheiten gibt, die sich in Isolation
selber begriinden und die ganze Last weiterer Begriindungen tra-
gen, kann Begriindung der Ethik nur im Kontext ihrer Anwen-
dung stattfinden. Der Kohirentismus spricht nicht nur gegen eine
vollige Trennung von Begriindung und Anwendung, sondern
auch gegen eine vollstindige Arbeitsteilung zwischen Spezialisten
und Generalisten in der Ethik. Obwohl die Spezialisierungs-
zwinge angesichts der immer grofleren Verzweigung angewand-
ter Ethik nicht zu leugnen sind, werden gute Spezialisten immer
wieder auf die allgemeinen Fragen der Ethik zurtickkommen.

2. Feministische Ethik

Die feministische Ethik wirft dhnliche methodische Fragen auf
wie die bisher erwihnten Bindestrich-Ethiken. Geht es um Wei-
terfihrung traditioneller Ethik und Politik oder um den Bruch
mit ihnen? Geht es um Anwendungen und Modifikationen alter
Konzeptionen oder um die Entwicklung radikal neuer? Histo-
risch gesehen ist der Feminismus aus anderen Freiheitsbewegun-
gen hervorgegangen und hat vielfache Anstofle aus den sozialen
Bewegungen des 18. und 19. Jahrhunderts empfangen. Der
Kampf gegen die Sklaverei und die Unterdriickung der Arbeiter-
klasse hat dazu gefiihrt, daf} vereinzelte Stimmen auch die Unter-
werfung der Frauen kritisierten. Zu den frithen Fiirsprecherinnen
eines humanistischen Feminismus gehort Mary Wollstonecraft
(1759-1797). Sie beanstandet die Tatsache, dafl Frauen in zeitge-
nossischen Schriften tiber Erziehung ,,als eine Art untergeordne-
ter Wesen, und nicht als Teil der menschlichen Spezies behandelt
werden“ (Rossi 1973, 41). Sie orientiert sich an einer ,,Unterord-
nung unter die Vernunft, nicht unter den Mann“ (Rossi 1973, 53).

Eine Exponentin des Feminismus im 19. Jahrhundert, welche
die Unterwerfung der Frau im Geiste des radikalen Liberalismus
und Frithsozialismus diagnostiziert, ist Harriet Taylor (1807-
1858). Sie hat mit ihren Gedanken zu einer Schrift angeregt, die

150

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ihr zweiter Gatte John Stuart Mill unter dem Titel The Subjection
of Women 1861 verfafit und 1869 in London verdffentlicht hat.
Die personliche Motivation von Mill fiir die Sache der Frauen-
emanzipation stammt aus der Erfahrung der geistigen Zusam-
menarbeit in Gemeinschaft und unter der Kritik dieser wirklich
tiberlegenen Frau (Mill 1970, 59). Auch Mill stiitzt seinen Femi-
nismus im wesentlichen auf die Forderung der Gleichheit aller
Menschen. Ausgangspunkt ist eine im historischen Wandel be-
griffene, fortschreitende menschliche Natur, die sich in jedem In-
dividuum verschieden ausprigen kann. Mill setzt sich kritisch mit
traditionellen Argumenten fiir die Unterordnung der Frau aus-
einander, etwa der Auffassung eines Rechts des Stirkeren, einer
Berufung auf das Natiirliche oder auf die freiwillige Unterwer-
fung von Frauen. Letztere fithrt Mill auf eine in frither Kindheit
ansetzende ,Versklavung des Geistes® (Mill 7970, 16) zuriick.
Zielscheibe der Polemik sind die einseitigen Ehe- und Eheschei-
dungsgesetze Englands sowie der Ausschluff der Frauen vom
Wahlrecht, aber auch die allgemeinen sozialen Bedingungen der
Ungleichheit zwischen den Geschlechtern. Die Kritik Mills rich-
tet sich nach Auffassung einer modernen Interpretin gegen Dis-
krimination, die darin besteht, Menschen mit Riicksicht auf ihre
Zugehorigkeit zu einer Gruppe zu behandeln, ,,ohne Riicksicht
darauf, was sie als Individuen sind“ (Tulloch 7989, 186). Der
psychologische Kern minnlicher Uberlegenheitsgefiihle ist eine
Form der Selbstanbetung (self-worship), wihrend Frauen zu
einer Selbstaufopferung (self-sacrifice) fiir ihre Familie angehal-
ten werden (Mill 1970, 42). Mill beschrankt sich also keineswegs
auf den institutionellen oder juristischen Aspekt, sondern lenkt
die Aufmerksamkeit auch auf die subtileren Formen der Behin-
derung der Entwicklung der Selbstachtung von Frauen in Familie
und Gesellschaft. Ob vorherrschende Charakteristika von Frauen
wie Fiirsorglichkeit und praktische Neigungen ausschliefflich ein
Produkt von Deformation durch die Gesellschaft sind und ob
solche Eigenheiten auch kiinftig eine Rolle spielen konnten oder
sollten, wird von Mill duflerst zuriickhaltend beurteilt; niemand
kann voraussagen, wie sich ein weibliches Wesen unter Bedingun-
gen der vollstindigen Gleichheit entwickeln wiirde (57). Theorien
liber Wesensunterschiede zwischen Minnern und Frauen bleiben
unter den Bedingungen der Ungleichheit ,vollstindig hypothe-
tisch® (66). Eine Frau, die heirate, konne so verstanden werden,

151

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

als entscheide sie sich dafiir, einen Haushalt zu fiihren (48). Diese
Andeutungen Mills, die v.a. den Zwang von verheirateten Frauen
zur Erwerbstitigkeit in Frage stellen, lassen erkennen, wie schwer
es selbst einem so vorurteilslosen Autor wie Mill fallt, sich von
stereotypen Vorstellungen der Rolle von mittelstindischen Frau-
en in der Familie loszulosen.

Eine feministische Ethik in den Fuf}stapfen Mills 18t sich in
einem Prinzip zusammenfassen: Interessen von Frauen und Min-
nern sind gleich zu beachten. Das Streben nach unparteiischer In-
teressenerwagung ist das oberste Prinzip der Ethik; so gesehen ist
die feministische Ethik eine angewandte Ethik, nicht eine Sonder-
ethik mit eigenen Werten und Normen. Gegen dieses Programm
erheben sich jedoch einige Einwinde. Ein erster Einwand besagt,
dafl sich dieser Ansatz iiber relevante Unterschiede von Mannern
und Frauen einfach hinwegsetzt und ein abstraktes, geschlechts-
loses Bild vom Wesen des Menschen voraussetzt. Dieser Einwand
beruht jedoch auf einer Konfusion: Das Postulat der gleichen
Interessenerwagung enthalt keine deskriptive These ber die
menschliche Natur. Postulate und Beschreibungen bewegen sich
auf zwei verschiedenen Ebenen. Wie das Beispiel von Mill zeigt,
ist die Forderung der Gleichheit vereinbar mit einer historischen
und differenzierenden Sicht von Menschen.

Ein zweiter Einwand lautet, gleiche Erwagung fithre zu einem
Modell der Gleichbehandlung, zu einem nivellierenden Konfor-
mismus und damit zu Geringschitzung und Unterdriickung von
Vielfalt. Auch dieser Einwand setzt eine unklare Gegeniiberstel-
lung von Gleichheit und Vielfalt voraus. Da die zeitgenéssische
Diskussion so stark von der begrifflichen Gegentiberstellung von
Gleichheit und Differenz bestimmt ist und da u. a. auch gefordert
wird, die Konzepte von Gleichheit und Differenz zueinander in
Beziehung zu setzen (Rosenberger 1996), mufl dieser zweite Ein-
wand hier kurz erortert werden. Die Erinnerung an Mill konnte
auch hier hilfreich sein: Er ist gleichzeitig Advokat des demokra-
tischen Gleichheitsideals und Kritiker der Massenkultur. Gleich-
heit verlangt u.a. die gleichen familidren und gesellschaftlichen
Rahmenbedingungen fiir die freie Entfaltung des eigenen Wohls.
Freiheit und Selbstandigkeit sind aber geradezu Garanten dafiir,
dafl sich Menschen in verschiedene Richtungen entwickeln, z.B.
verschiedene Berufe wihlen, aber auch verschiedene Bediirfnisse
entwickeln. Gleiche Erwigung von Interessen fithrt uberdies

152

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht zu einer gleichen Behandlung von Menschen, da Menschen
verschiedene Interessen haben konnen. Gleichheit in diesem Sin-
ne verlangt also eine differenzierende Behandlung von verschie-
denen Interessen.

Ein dritter Einwand richtet sich gegen die im Gleichheits-
postulat verankerte Vorstellung von Diskriminierung. Diskrimi-
nierung — so wird gesagt — sei eine Behandlung von Menschen
nicht als Individuen, sondern als Gruppenmitglieder. Sexistische
Diskrimination besagt, dafl man eine Frau so oder so behandelt,
weil sie eine Frau ist. Diese Auffassung von Diskrimination sei
aber viel zu formell: Wichtig sei doch gar nicht die Tatsache, ob
man Mitglieder der Gruppe A anders behandle als Mitglieder der
Gruppe B — wichtig sei lediglich, wie man sie behandle. Die Be-
deutungslosigkeit des formalen Diskriminationsverbotes werde
v.a. bei Verfahren der umgekehrten Diskrimination manifest:
Wiirde man z.B. fortan absichtlich Frauen in Bereichen, in denen
sie bisher benachteiligt wurden, besonders fordern, oder wiirde
man damit fortfahren, Frauen in gewissen Bereichen zu entlasten
(z.B. von der allgemeinen Wehrpflicht), so bestehe darin gar kein
Unrecht. Jedenfalls sei es kein Anliegen des Feminismus, alle for-
malen Diskriminationen abzuschaffen. — Dieser Einwand ist
nicht so vernichtend, wie er auf den ersten Blick aussieht. Forma-
le Diskriminierung kann zwar unter bestimmten Umstinden -
man denke etwa an eine Quotenlosung — ein Versuch sein, beste-
hende Ungleichheiten zu verringern. Man beachte jedoch, dafl
Quotenlosungen fiir Frauen (im Unterschied zu Quotenlosungen
fur die politische Reprisentation von Minderheiten), wenn sie
tiberhaupt legitim sind, sich nur als befristete Mafinahmen vertei-
digen lassen, und dafl ihr Ziel die Herstellung eines Zustandes ist
(z.B. eines hoheren oder gleichen Frauenanteils), der weniger
oder keine formale Diskrimination enthalt. Mit der Anniherung
an diesen Zustand verliert die Praxis der umgekehrten Diskrimi-
nation ihre moralische Berechtigung. Eine perennierende Quo-
tenl6sung wiirde dagegen das Vorurteil bestitigen, Frauen seien
auch bei einmal realisierter Chancengleichheit weniger fahig als
Minner. Die genannte Rechtfertigung einer provisorischen Quo-
tenldsung ist zukunftsorientiert. Kaum plausibel ist dagegen eine
vergangenheitsorientierte Rechtfertigung, die in der positiven
Diskrimination eine Form von Wiedergutmachung oder ,Bufie”
durch heute lebende Manner fiir vergangene Benachteiligungen

153

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sieht, die von anderen Minnern zu anderen Zeiten begangen
wurden.

Der dritte Einwand geht jedoch tiefer: Gleiche Erwigung und
gleiche Behandlung sind per se noch keine Garantien fiir Gerech-
tigkeit. Ein Despot, der alle Untertanen gleichermaflen unter-
driicken wiirde, wire zwar frei von Diskrimination, aber er wire
kein gerechter Herrscher. Wichtig ist nicht die Wiederholung
gleicher Verfahren, sondern die Qualitt dieser Verfahren selber.
Genauer gesagt: Die formale Nicht-Diskrimination mag zwar ein
notwendiges Element von Gerechtigkeit sein, sie ist jedoch sicher
kein hinreichendes. Sie lifit den Inhalt gerechter moralischer Ur-
teile unterbestimmt. Wichtig ist nicht nur, wie etwas beriicksich-
tigt wird, sondern auch in welcher Hinsicht.

Auch dieser Einwand macht das Zugestindnis, daf} Gleichheit
ein notwendiges Element von Gerechtigkeit bleibt. Dies ist ange-
sichts der kontroversen Lage von Gerechtigkeitstheorien schon
viel, verbalisiert doch die Forderung gleicher Beachtung so etwas
wie einen gemeinsamen Kern verschiedener Gerechtigkeitsvor-
stellungen. Die Anwendung dieses Postulats macht jedoch zu-
sitzliche Uberlegungen erforderlich.

Bereits das scheinbar einfache Beispiel der Forderung nach
Bevorzugung berufstitiger schwangerer Frauen in Form eines
Schwangerschaftsurlaubs zeigt, daf§ es sich hier zunichst um kei-
nen Verstofl gegen das formale Diskriminationsverbot handelt.
Schwangere Frauen werden nicht bevorzugt, weil sie Frauen sind,
sondern weil sie schwanger sind. Es handelt sich so gesehen nicht
um eine sexistische Form von Gruppendiskrimination. Wie die
Regelung des Schwangerschaftsurlaubs jedoch weiter begriindet
und gestaltet wird, hingt davon ab, ob man Schwangerschaft le-
diglich als Krankheit, Behinderung oder etwas Drittes betrachtet,
ob man die Anspriiche von Schwangeren primir als Schutz- oder
als Kompensationsanspriiche versteht und welche Bedeutung der
Hohe des bestehenden Einkommens und anderen partikuliren
Umstinden der Situation zugemessen wird. Diese weiteren Fra-
gen, die fiir eine Ethik und Politik des Feminismus wichtig sind,
bleiben durch das Verbot der formalen Diskriminierung unterde-
terminiert.

Das Gleichheitspostulat ist tatsichlich unbestimmt: Welche In-
teressen sind es, die gleich gewichtet werden sollen, und warum
gerade Interessen, und nicht vielmehr Rechte oder Werte wie Au-

154

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tonomie? Diese Fragen machen deutlich, dafl das Gleichheits-
prinzip offen ist fir verschiedene Interpretationen. Natiirlich
macht es einen Unterschied, ob Interessen nur nach ihrer Inten-
sitit und Dauer gleich beriicksichtigt werden, oder ob dartiber
hinaus informierte oder gar autonome Priferenzen berticksichtigt
werden. Die praktischen Folgen liegen auf der Hand: Frauen, die
sich in einer Gesellschaft (aus welchen Griinden auch immer)
nicht fiir Politik interessieren, hitten vielleicht gleichwohl ein In-
teresse, wenn sie besser informiert wiren. Und selbst informierte
Politikverdrossenheit ist noch kein hinreichender Grund zur An-
nahme, daf} es nicht objektiv besser wire fiir Frauen, mehr poli-
tische Optionen zu haben.

Diese Modifikationen des Prinzips der gleichen Interessener-
wigung machen das Gleichheitspostulat keineswegs tiberflissig.
Dennoch ist es in Ansitzen des neuen Feminismus (auch gender/
sex-feminism genannt) nicht beliebt. Diese betonen viel stirker
die Diskontinuitit des Feminismus zu anderen Freiheitsbewe-
gungen. Diese Diskontinuitit wird damit begriindet, dafl wir uns
in einem Geschlechterkrieg befinden, der alle Bereiche der
Gesellschaft, ja selbst unsere Konzeptionen von Rationalitit,
Wissenschaft etc. durchdringe. Diese radikalen Diagnosen der
Gesellschaft beruhen allerdings oft auf falschen oder héchst um-
strittenen Daten und verfithren tiberdies zu einer Flucht in iso-
lierte, sich mit sich selbst beschiftigende Subkulturen (vgl. Som-
mers 1994). Es ist umstritten, ob Begriindung und Durchsetzung
der Forderungen der Frauenemanzipation uiberhaupt einer neuen
Ethik bediirfen. Einige Philosophinnen der Gegenwart finden so-
gar bei Kant und Hume geniigend Ankniipfungspunkte fiir eine
feministische Ethik (vgl. die Beitrige von O’Neill und Baier in
Nagl-Docekal/ Pauer-Studer 1993).

Besonders anregend haben die Hypothesen von Caroll Gilligan
(Gilligan 1982; vgl. Nunner-Winkler 7991) zu den zwei Stimmen
der Moral gewirkt. Sie haben nicht nur zur Entwicklung einer
sog. Care-Ethik und pluralistischen Konzeptionen der Ethik ge-
fiihrt, sondern auch produktiven Widerspruch herausgefordert.
Nach Gilligan gibt es zwei Varianten der Moral, die sich gegen-
seitig ausschliefen: Eine Moral der Gerechtigkeit und eine der
Firsorge. Diese beiden Perspektiven lassen sich weder in eine ein-
zige Moralkonzeption integrieren, noch 1aflt sich — wie etwa im
Stufenschema der moralischen Entwicklung von Kohlberg (vgl.

155

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I11, 2) - die Stufe der Firsorglichkeit jener der Gerechtigkeit un-
terordnen. Gilligan hat nun diese beiden Typen der Moral dem
weiblichen und mannlichen Denken zugeordnet. Sowohl ihre
Typologie als auch diese Zuordnung sind jedoch heftig umstrit-
ten.

3. Der Schutz der Privatsphare

Die jahrhundertelange Sakralisierung der Ehe und die Auszeich-
nung der ehelichen Sexualitit als von Gott vorgesehenem Medi-
um der Prokreation haben zur Ausbildung einer starren Sexual-
moral gefithrt. Im Unterschied zur lehramtlichen Verkiindigung
der katholischen Kirche scheuen sich jedoch die meisten moder-
nen Moralphilosophen, normative Aussagen uber Familie, Sex
und das Verhalten zustimmender Erwachsener in ihrer Privat-
sphire zu fillen. Es scheint so, als konne es in einer rein sikularen
Ethik keine spezifisch moralischen Probleme der Liebe, Sexuali-
tit und Familie und daher keine selbstindige Sexualmoral geben.
Damit soll nicht gesagt werden, daf} es keine moralischen Begleit-
probleme von Liebe und Sexualitit gibt oder dafl der Begriff der
Liebe kein Thema fiir Moralphilosophen sei. Fiir liberale Theore-
tiker darf jedoch keine Handlung verboten werden, die nieman-
den in seinen Interessen oder Grundrechten schidigt. Und fiir alle
mindigen Personen gilt die Maxime: volenti non fit iniuria (dem
Zustimmenden geschieht kein Unrecht). So kann z.B. eine Frau,
die einer Anstellung als Striptease-Tanzerin zustimmt, gar nicht
geschidigt werden. Diese Maxime fordert natiirlich ein gewisses
Maf an Freiwilligkeit. Frauen, deren spezielle Notlage oder Un-
wissenheit ausgebeutet wird, um sie ins ,,Pornogeschift“ zu brin-
gen, konnen nach durchschnittlichen Standards von Arbeitsver-
tragen nicht mehr als freiwillig zustimmend betrachtet werden.
Was Liberale in diesem Zusammenhang vor allem kritisieren ist
die Auffassung einer moralischen Schidigung. Selbst wenn es z. B.
ein moralisches Ideal der Selbstachtung gibe und wenn gewisse
Formen der Sexualitit eine ,Wegwerfung der eigenen Wiirde“
(Kant) in sich schlossen, wiren sie als moralische Grundlage von
Sanktionen ungeeignet. Ein von Kant gepragter Liberaler konnte
das damit begriinden, daff gerade Selbstachtung nur aus freiem
Willen, nicht durch Repression bewahrt werden kann; ein dem

156

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Utilitarismus nahestehender Liberaler wird aus anderen Griinden
zur gleichen Schlufifolgerung gelangen: Er wird namlich darauf
insistieren, dafl rein moralische Schidigungen, die keine empi-
risch nachweisbaren Verletzungen von im allgemeinen Interesse
an Sicherheit begriindeten berechtigten Erwartungen anderer im-
plizieren, einen unparteiischen Gesetzgeber nichts angehen.
Sexualitat in allen ihrer Formen (Homosexualitit, Prostitution
und Pornographie mit eingeschlossen) darf nach der liberalen
Auffassung nie verboten werden, wenn sie zwischen zustimmen-
den Erwachsenen stattfindet. Ausgenommen von dieser Freiheit
sind Kinder und Jugendliche. Uberdies sind Vorschriften in bezug
auf Ort und Zeit (also z.B. das Verbot von Sexshops in gewissen
Stadtteilen) zuldssig, wenn damit die Erregung offentlichen
Argernisses vermieden werden kann. Vorliufer dieser liberalen
Auffassung ist Mill (vgl. Mill 7859). In seinen Fuflstapfen haben
Hart (1963) und Feinberg (1984-1988) die liberale Strafrechts-
theorie weiterentwickelt. Auch marxistische Autoren teilen diese
Auffassung der Straflosigkeit, ja der moralischen Indifferenz von
Sexualitdt zwischen zustimmenden Erwachsenen. Was aus marxi-
stischer Sicht gleichwohl fir Einschrankungen oder Verbote von
Pornographie sprechen kann, sind allenfalls Formen der Schadi-
gung und Ausbeutung auf der Ebene der Produktion, nicht je-
doch eine vermeintliche Schidlichkeit fiir Konsumenten oder
eine vermeintliche Immoralitit auf der fiktionalen Ebene der lite-
rarischen oder szenischen Darstellung (vgl. Soble 7986).

Zum einen scheinen sich moralische Probleme im Zusammen-
hang mit Sexualitit und Familie vollstindig zu iiberschneiden mit
allgemeinen Fragen der Treue, Loyalitit und Dankbarkeit; zum
anderen steht der Uberwachung und Durchsetzung einer Sexual-
moral das Hindernis des Rechts auf Privatsphire entgegen. Selbst
Anhinger einer strengen Beschrinkung von Antikonzeptionsmit-
teln werden zogern, Paare in ihrer Intimsphire mit modernen
Mitteln der visuellen oder akustischen Uberwachung zu kontrol-
lieren. Die moderne Empfindlichkeit fiir die Verletzung der Pri-
vatsphire mag viele Ursachen haben, doch eine scheint in der Zu-
nahme technischer Méglichkeiten der Uberwachung zu bestehen.
Das politische Anliegen des Datenschutzes richtet sich v.a. gegen
den Staat und andere michtige Organisationen, welche die Mittel
fur kostspielige und immer raffiniertere Methoden haben.

Dem Recht auf Privatsphire entspricht seit der frithen Neuzeit

157

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eine Pflicht zur Intimisierung von Korperverrichtungen. Wer die-
se Pflicht verletzt, erregt 6ffentliches Argernis. In manchen Fillen
scheinen sich die Grenzen von Privat und Offentlich mit jenen
von geschlossenen und allgemein zuganglichen Orten zu decken.
Mit dem Betreten offentlicher Plitze verwirkt man das Recht,
nicht betrachtet oder belauscht zu werden.

Es ist duflerst schwierig, das Recht auf Privatsphire genau zu
definieren. Auf diesen Sachverhalt hat Judith Jarvis Thomson hin-
gewiesen. Wer sich z.B. an ein Liebespaar in einem 6ffentlichen
Park heranschleicht, um es zu belauschen, scheint ebenfalls eine
Privatsphire zu verletzen. Nach Thomson gibt es eine etwas ver-
einfachende Hypothese, die geeignet ist, die Komplexitit dieses
Rechtes zu erfassen. Sie lautet: Das Recht auf Privatsphire tritt
immer zusammen mit anderen Rechten auf; es ist ein cluster-right,
ein Recht, das nur im Ensemble mit anderen Rechten auftritt
(Thomson 1975). Haufig tritt es auf mit dem Recht auf Eigentum
(mit dem es allerdings nicht identisch ist), hdufig mit dem Recht
auf den eigenen Korper. Dieses umfafit das Recht, Teile seines
Korpers zu verkaufen oder zu verstiimmeln und schliefit andere
davon aus. Dieses ausschliefende Recht auf den eigenen Korper
ist in Analogie zum Recht auf Eigentum zu verstehen; gleichwohl
ist es, wie Thomson mit zahlreichen Beispielen zu illustrieren ver-
sucht, ein eigenstindiges Recht. Das Recht auf Privatsphire dage-
gen scheint, weil es ein cluster-right ist, ein abgeleitetes Recht zu
sein.

Vorsichtsmafinahmen zum Schutz der Privatsphire miissen
nicht perfekt sein, sondern allgemein zumutbaren Standards ent-
sprechen. Bereits Nachlissigkeit kann jedoch geniligen, um das
Recht auf Eigentum oder Privatsphire zu verwirken. So wie Ge-
legenheit Diebe macht, so schafft sie auch unliebsame Voyeure
oder Lauscher. Uberdies kann man absichtlich auf ein Recht ver-
zichten. Dabei ist es nicht ganz einfach, jene Handlungen und
Unterlassungen zu systematisieren, mit denen jemand auf sein
Recht verzichtet oder es verwirkt. Eine allgemeine Theorie von
Rechten miifite nach Thomson diese Aufgabe erfiillen.

Thomsons Aufsatz laflt viele Fragen offen. So neigt sie etwa zu
einem dezisionistischen Ansatz, wonach ein Recht auf Privat-
sphire entsteht, wenn ich es will. Eine Singerin, die nicht mehr
auftreten will und die sich dazu entschlossen hat, nicht mehr 6f-
fentlich aufzutreten und nur noch in ihren vier Winden singt, hat

158

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- so Thomson — ein Recht darauf, nicht belauscht zu werden. Es
gibt noch weitere Beispiele, die zeigen sollen, daf8 das Recht auf
Privatsphire nur auf Launen oder Stimmungen beruht: Ob ich
will oder nicht, daf§ mir jemand tibers Knie streicht, oder ob ich
will, dafl mir jemand nichtlich die Haare schneidet oder die Ell-
bogen griin anstreicht. Was Thomson véllig ignoriert, ist die Bin-
dung der Gefiihle von Scham und der Bediirfnisse nach einer Pri-
vatsphire an kulturell verankerte Vorstellungen von Freiheit und
Beziehungen, das heifit die historische und soziologische Per-
spektive (vgl. Benn & Gaus 1983; Moore 1984; Schoeman 1984
und 1992).

4. Die Abtreibungsdebatte

Abtreibung ist ebenfalls eine Entscheidung, fiir die man das Recht
auf Privatsphire in Anspruch nehmen konnte. Dies wire vor al-
lem dann einleuchtend, wenn man die Abtreibung unter die ,,Ver-
brechen ohne Opfer” subsumieren konnte. So gesehen wire es gar
nicht die Frage, wie man entscheidet, sondern wer entscheidet. Da
es bei der Abtreibung primir um einen Eingriff in den Korper der
schwangeren Frau geht, liegt es primar an ihr, fir oder gegen Ab-
treibung zu entscheiden.

Ob es sich bei der Abtreibung um ein ,Verbrechen ohne
Opfer* handel, ist jedoch gerade umstritten. Nach manchen Ab-
treibungsgegnern sind ganz einfach die ungeborenen Menschen
die Opfer. Deshalb kann es sich bei einer Abtreibung nie um eine
Privatsache handeln. Sie ist nicht mit einer Blinddarmoperation
vergleichbar. Konservative Abtreibungsgegner berufen sich auf
einen konsequent verstandenen Lebensschutz, wobei sie aller-
dings menschlichem Leben eine Sonderstellung einrdumen.

Etwas vorsichtiger argumentieren jene Abtreibungsgegner,
welche auf die Potentialitit menschlichen Lebens vom Zeitpunkt
der Befruchtung an verweisen. Die Geltung eines Potentialitits-
prinzips, das einem potentiellen X gleichen moralischen Status
zubilligt wie X selber, ist allerdings ebenfalls umstritten. Nach
Auffassung mancher Autoren zihlen in der Moral nur Riicksich-
ten auf aktuelle Eigenschaften oder Fahigkeiten — etwa die Fihig-
keit, Schmerzen zu empfinden. Diese Eigenschaft ist nicht von
Anfang an gegeben, sondern sie (bzw. ihre physiologische Grund-

159

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lage) entsteht im Verlaufe des zweiten Trimesters der Schwanger-
schaft. Kann die Leibesfrucht im ersten Trimester der Schwanger-
schaft noch als Klumpen von Zellen klassifiziert werden, so ent-
wickelt sie sich im zweiten und vor allem im dritten Trimester zu
einem Wesen, das sich qualitativ kaum mehr von einem Neuge-
borenen unterscheidet. Aus diesen und anderen Griinden wird
die Entscheidung fiir eine spite Abtreibung immer problemati-
scher und belastender. Im Blick auf individuelle Eigenschaften
und Fihigkeiten ist die Grenze der Geburt, die eine Unterschei-
dung von Abtreibung und Kindstotung nahelegt, ziemlich will-
kiirlich. Theoretisch konnte man sich auch eine Regelung vorstel-
len, die aktive oder passive Kindstdtung bis zur achten Woche
nach der Geburt unter streng festgelegten Konditionen legalisiert.
Doch die Trennlinie der Geburt wird auch aus pragmatischen
Grinden verteidigt (vgl. Hoerster 1995), und zwar deshalb, weil
sie den meisten Menschen mehr einleuchte als eine willkiirliche
Trennlinie zwischen erlaubtem und unerlaubtem Infantizid.

Weil der Fotus in seinen kontinuierlichen Verwandlungsfor-
men schwer zu klassifizieren ist, weil er gar nicht oder nur teil-
weise iiber Fihigkeiten einer erwachsenen Person verfiigt, sind
Debatten iiber den moralischen Status von Féten so schwierig.
Dazu kommen Tendenzen, den Streit vom moralischen Status
des Fotus auf andere Fragen — etwa der Bevolkerungspolitik oder
der Stellung der Frauen in der Gesellschaft — zu verlagern. Die
beiden Extrempositionen — Abtreibung sei Mord, und Abtrei-
bung sei Privatsache — tragen beide nicht der graduellen qualitati-
ven Verinderung des Fotus wahrend der ganzen Schwangerschaft
Rechnung. Es scheint unwahrscheinlich, dafl sich eine Abtrei-
bung in den ersten acht Wochen nach gleichen moralischen Maf3-
stiben beurteilen liflt wie eine Abtreibung zu einem spiteren
Zeitpunkt.

5. Positionen und Argumente der Umweltethik

Haiufig verlauft die Diskussion um die Umweltethik in den Bah-
nen von Umweltethik versus Anthropozentrismus. Es wird an-
genommen, die neue Umweltethik setze einen Holismus oder
Biozentrismus voraus, wihrend traditionelle Ethik anthropozen-
trisch sei. Man unterstellt, wer sich wirklich und nachhaltig fiir

160

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die Umwelt engagiere, miisse sie um ihrer selbst willen schitzen;
umgekehrt gilt, daf} anthropozentrisches Denken zu einem lauen
Engagement fithre. Die Frage, welche Entititen (Kollektive oder
Individuen) iberhaupt moralischen Status (moral standing) haben
konnen, welche direkte moralische Beachtung verdienen, wird oft
gar nicht gestellt, sondern als miiflige Frage betrachtet, welche
sich durch richtige Gesinnung bzw. radikales Engagement von
selbst beantworte.

Diese Haltung ist jedoch unbefriedigend. Zwar mag es vor-
kommen, dafl Menschen aus falschen Griinden das Richtige tun;
auch kommt es ofter vor, dafl sich Menschen von ihren guten
Griinden nicht motivieren lassen. Auf diesen zweiten Fall werden
wir am Schluf} dieses Kapitels zuriickkommen. Den ersten Fall -
dafl Menschen aus falschen Griinden das Richtige tun — mag fol-
gendes Beispiel illustrieren. In einer Familie gibt es zwei Kinder.
Der jiingere Peter glaubt aufgrund eines Marchens, Wohnungsti-
ren konnten Schmerzen empfinden, und mit dem Knall beim Zu-
schlagen driickten sie diesen Schmerz aus. Deshalb schliefit er die
Tiiren immer leise. Die altere Schwester Anna dagegen hilt nichts
von diesem Aberglauben und knallt Tiiren. Fiir die anderen Fami-
lienmitglieder und den Zustand der Tiiren (bzw. das Portemon-
naie der Familie) ist das Verhalten des jiingeren besser: Er verur-
sacht keinen Liarm und keine Reparaturkosten. Falls ihn sein
Aberglaube zur Gewohnheit fithrt, Tiiren sanft zu schliefen, und
wenn diese Gewohnbheit schliefflich seinen kindlichen Aberglau-
ben tiberlebt, dann erweist sich sein fritherer Irrtum als niitzlich
oder fruchtbar. Trotzdem gibt es unabhingig von dieser er-
wiinschten Nebenwirkung des Glaubens kaum gute Griinde, an
die Empfindungsfihigkeit von Holz zu glauben. Eine Praxis kann
also zu erwiinschten Zielen fithren, obwohl sie auf falschen oder
unbegriindeten Annahmen beruht. Umgekehrt konnen richtige
oder gut begriindete Annahmen wie jene der ilteren Anna zu fal-
schen praktischen Schluf$folgerungen fiihren, etwa der Schlufifol-
gerung, daf} Vandalismus gegen Dinge oder Wesen, die keine
Schmerzen empfinden konnen, moralisch erlaubt oder unproble-
matisch sei.

Eine Abkehr von allzu einfachen Alternativen wird erleichtert,
wenn wir uns vor Augen halten, dafl beziiglich der Frage, welche
Wesen in sich wertvoll sein konnen, folgende Positionen denkbar
sind:

161

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

A. Anthropozentrismus

Der Anthropozentrismus besagt, daf} alle Menschen moralisch
gleich zihlen, nimlich als Angehoérige der Spezies homo sapiens.
Er bezieht auch kiinftige Generationen ein und fordert strenge
Unparteilichkeit in bezug auf Unterschiede der Rassen und Ge-
schlechter. ,Klugheitsgriinde und Vorsorge fiir die kiinftigen
Generationen mogen bereits zwingend genug sein, uns und an-
dere zu einem die Umwelt schonenden, die Natur schiitzenden
und bewahrenden Verhalten zu verpflichten.“ (Birnbacher 1980,
105) Der Anthropozentrismus wird oft als umweltfeindlich be-
trachtet, doch das ist véllig falsch. Er beruht auf einem strengen
Egalitarismus unter den Menschen aller Zeiten und mifite, kon-
sequent realisiert, zu praktisch weitreichenden umweltschiitze-
rischen Reformen fithren. Er gibt allerdings keine explizite Be-
grindung dafiir, warum Menschen und nur Menschen einen
Eigenwert haben, andere Lebewesen dagegen nicht. Die Beteue-
rung ,Weil sie der Spezies homo sapiens angehoren® kann wohl
kaum als Begriindung akzeptiert werden. Auch das pragmatische
Argument ,Weil damit Diskriminierungen unter Menschen auf-
horen® geniigt nicht, denn man konnte geltend machen, dafl diese
Position Diskriminierungen von nicht-menschlichen Lebewesen
stiitzt. Wiirde es nicht viel weniger Grausamkeit gegen Tiere ge-
ben, wenn die Sphire der Wesen mit Eigenwert tiber den Kreis
unserer Spezies hinaus erweitert wiirde?

Hier und im folgenden wird oft der Begriff ,Eigenwert* (inha-
renter Wert) verwendet. Dieser Begriff und seine Verwendung in
der Ethik ist selber Gegenstand zahlreicher Kontroversen. Wir
begniigen uns hier mit einer knappen Explikation. Der Begriff
,Eigenwert‘ besagt, dafl ein Wesen selber Quelle oder Sitz von
Werten ist, unabhingig vom Wert, den es fiir andere hat. In den
meisten Moraltheorien wird die Feststellung von Eigenwert mit
dem Postulat verkniipft, den Eigenwert zu respektieren. Zwei
Konfusionen lassen sich in diesem Zusammenhang vermeiden:
1) Eigenwert fallt nicht notwendigerweise zusammen mit einem
vollig objektiven, d.h. von Interessen losgelosten Wert. Ein sub-
jektiver Werttheoretiker (der die ontologische Eigenstindigkeit
von Werten in einer Welt ohne Interessen bestreitet) muf} nicht
bestreiten, daff Wesen mit Interessen, weil sie Interessen haben,
ein Eigenwert zukommt. Die Zuschreibung von Eigenwerten ver-

162

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

pflichtet also nicht zu einer ontologischen Annahme von objekti-
ven Werten. 2) Dinge konnen um ihrer selbst willen geschitzt
werden — z.B. eine schone Zinnkanne, die nicht nur (oder viel-
leicht gar nicht) als Gefiafl verwendet wird, kann trotzdem als
Schmuckstiick um ihrer selbst willen geschitzt werden. Sie hat
fiir den Betrachter einen intrinsischen Wert, doch sie hat deshalb
noch keinen Eigenwert wie ein Wesen mit einer eigenen Perspek-
tive oder einem eigenen Wohl. Ob etwas einen Eigenwert hat oder
nicht, ergibt sich also nicht allein aus der Tatsache, ob etwas véllig
um seiner selbst willen geschitzt wird. Eine nicht-instrumentale
Einstellung macht noch keinen Eigenwert. So (und nur so) ver-
standen ist Eigenwert nicht vollig ,subjektiv®, d.h. mehr als
etwas, was aus beliebigen Griinden um seiner selbst willen ge-
schitzt wird. Eigenwert ist oder hat vielmehr das, was aus mora-
lischen (nicht blof asthetischen) Griinden um seiner selbst willen
geachtet werden soll.

B. Logozentrismus, Personalismus, Ethicozentrismus

Diese Position besagt, daff alle vernunftfahigen Wesen und nur sie
Eigenwert haben. Es handelt sich um den wohl einflufireichsten
Versuch, den Anthropozentrismus philosophisch zu begriinden.
Nicht mehr die blofle Mitgliedschaft in der Spezies homo sapiens,
sondern die allen Menschen zuzuschreibende Vernunftanlage (das
Potential, um die Fahigkeit zu Vernunft zu entwickeln) ist der
tiefere Grund fiir den gleichen und einzigartigen moralischen Sta-
tus aller Menschen. Es gibt zwei Varianten des Logozentrismus,
die auf bereits entwickelte Fihigkeiten zu Vernunft aufbauen: den
Ethicozentrismus (alle moralisch kompetenten Wesen und nur sie
haben Eigenwert) und den Personalismus (alle Wesen, die sich
von anderen unterscheiden und auf Vergangenheit und Zukunft
beziehen kdnnen, und nur sie haben Eigenwert). Vereinfachend
kann man sagen, daf} diese beiden Varianten eine bereits aktuali-
sierte Fihigkeit voraussetzen, die bei nicht-menschlichen Lebe-
wesen kaum und bei Menschen hiufig anzutreffen ist.

Zwischen dem puren Logozentrismus und den genannten
Varianten ergibt sich ein Dilemma: Waihrend ersterer alle Men-
schen ausnahmslos gleich bewertet (sofern sie alle eine potentielle
Fihigkeit zur Vernunft haben), orientieren sich die genannten
Varianten an aktuellen Fahigkeiten. Sie stiitzen sich im Gegensatz

163

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zum reinen Logozentrismus nicht auf ein fragwiirdiges Potentia-
litdtsprinzip, das einem Wesen mit potentiellen Fahigkeiten den
gleichen Wert zuschreibt wie einem Wesen mit tatsichlichen
Fahigkeiten. Darin liegt ihr Vorzug. Thr Nachteil ist, dafl sie das
Ideal eines Egalitarismus unter Menschen nicht zu erreichen ver-
mogen: Ein Siugling ohne zukunftsbezogene Wiinsche hitte fiir
den Personalismus keinen Eigenwert — man kénnte ihn im Prin-
zip (wenn seine Eltern nichts dagegen haben) toten und durch
andere ersetzen. Fir den Ethicozentrismus hitten Menschen oh-
ne moralische Kompetenz (oder mit sehr geringer?) keinen Ei-
genwert, was zu noch unplausibleren Schluf$folgerungen fiihrt.
Das Abriicken vom reinen Logozentrismus fithrt zur Bildung
eigener Kategorien von menschlichen Grenzfillen ohne Eigen-
wert, zu der nun nicht etwa nur Extremfille wie die menschliche
Zygote oder ein Mensch im irreversiblen Koma gehoren, sondern
auch Kleinkinder, Geistesschwache u.a. Nur der Logozentris-
mus, der auf die potentielle Vernunftfihigkeit abstellt, trigt dem
Anliegen nach einem Prinzip Rechnung, dafl allen Menschen Ei-
genwert zuschreibt. Aber er tut es mit Hilfe des Potentialitats-
prinzips, das bereits im Abschnitt tiber Abtreibung (vgl. VII, 4)
als problematisch erkannt wurde.

C. Pathozentrismus

Ethik wird hiufig so definiert, als ginge es dabei hauptsichlich
oder ausschliefllich um die Regelung des Zusammenlebens von
Menschen. Diese Definition beruht jedoch auf einem Vorurteil.
Man glaubt, weil moralische Entscheidungen nur von bewuflten
und freien Akteuren gefallt werden und weil Menschen die ein-
zigen uns bekannten freien Akteure sind, miifiten ethische Ent-
scheidungen ausschliefilich Menschen betreffen. Dies ist ein
Fehlschlufi, der sich sogar bei Kant findet. Dieser meint nimlich,
weil nur Menschen Pflichten haben, konnten wir nur gegen
Menschen Pflichten haben (vgl. Paragraph 16 der Tugendlehre).
Nur wer fahig sei, Pflichten zu erfiillen, konne direkter Adressat
von Pflichten (bzw. Triger von Rechten) sein. Diese Annahme
ist jedoch willkiirlich. Zwar trifft es zu, dafl wir uns gegeniiber
Wesen, die selber nicht vertragsfihig sind, nicht vertraglich ver-
pflichten kénnen. Doch es gibt keinen guten Grund, alle mora-
lischen Verbindlichkeiten nach dem Paradigma von Vertrigen zu

164

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

modellieren. Die Pflichten, nicht Leiden zu verursachen bzw.
Leiden zu hindern oder zu lindern, sind keine Vertragspflichten.

Einen besonderen Stellenwert fiir die Verteidigung von nicht-
vertraglichen Mitleidspflichten haben Kleinkinder und Tiere. Der
Sonderstellung nicht vertragsfihiger, aber empfindungsfahiger
Lebewesen, die als direkte Empfinger und Nutzniefler unseres
Verhaltens geeignet sind, trigt der Pathozentrismus Rechnung.
Er stellt eine wichtige Erweiterung des Bereichs von Wesen mit
Eigenwert dar und bringt die Fahigkeit zu leiden und sich zu
freuen ins Zentrum der Aufmerksamkeit. Alle Wesen, die
Schmerzen oder andere Leiden empfinden konnen, sind direkte
Adressaten moralischer Riicksichtnahme und konnen sinnvoller-
weise um ihrer selbst willen beachtet werden.

Der Pathozentrismus mit Abstufungen unterscheidet nun zwi-
schen dem Anspruch, nicht gequilt, und dem Anspruch, nicht
getotet zu werden. Er kombiniert den Pathozentrismus fiir nur
empfindungsfihige Wesen mit einem Personalismus fiir Wesen
mit zukunftsorientierten Interessen. Sog. bloff empfindungsfahige
Wesen ohne zukunftsorientierte Interessen diirfen (ohne schwer-
wiegende Gegengriinde) zwar nicht gequalt, aber (aus relativ tri-
vialen Griinden) schmerzlos getotet werden. Thr Leben als solches
zahlt nicht, nur ihr Interesse, nicht zu leiden. Nur Wesen, die
zusitzlich tber zukunftsbezogene Interessen verfiigen, durfen
aus direkten moralischen Griinden nicht getotet werden (Singer
1993; Hoerster 1995). Trotzdem konnen die Anhinger des abge-
stuften Pathozentrismus radikale Kritiker der Massentierhaltung
und anderer Praktiken sein, die nicht ,,nur“ die Totung, sondern
de facto hiufig auch leidensvolle Tierhaltung, Transporte und T6-
tungsmethoden einschlieen. Uberdies anerkennen sie direkte
Griinde gegen die Totung jener hoher entwickelten nichtmensch-
lichen Lebewesen, sofern diese iiber zukunftsorientierte Wiinsche
verfugen. Wird das Homizidverbot mit dem Verbot der Durch-
kreuzung zukunftsorientierter Wiinsche begriindet, so 1afit sich
dieses Verbot (in abgeschwichter Form?) auch auf jene Tiere an-
wenden, bei denen sich Ansitze zu Erwartungen und Plinen
nachweisen lassen. Gingen jedoch alle Tiere im Augenblick auf,
so liefle sich diese Begriindung des Totungsverbotes nicht anwen-
den. Sie 1afit sich Gberdies auch nicht auf neugeborene Menschen
anwenden: Wo keine Lebenspline vorliegen, lassen sich auch kei-
ne durchkreuzen.

165

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mufl man die Behauptung, es gebe keine direkten Griinde ge-
gen die Totung Neugeborener, einfach hinnehmen? Neugebore-
ne, um die sich niemand kiimmert, konnten so gesehen straflos
umgebracht werden, sofern wir uns nur davor hiiten, ihnen
Furcht oder Schmerzen zuzufigen. Eine Gesellschaft mag sich
zwar aus irgendwelchen Griinden (z.B. um den Nachwuchs fiir
die Armee zu garantieren) ihrer Neugeborenen annehmen, doch
Riicksichten auf den Eigenwert von Neugeborenen wiirden dabei
keine Rolle spielen. Wer mit dieser Schluf$folgerung nicht einver-
standen ist, wird nach anderen Begriindungen des Totungsver-
botes Ausschau halten. Der egalitire Pathozentrismus geht nun
einen Schritt weiter: Alle empfindungsfahigen Lebewesen haben
ein gleiches Lebensrecht oder einen gleichen Eigenwert. In der
Totung und Ersetzung von Lebewesen durch andere kommt der
Verstof} gegen die Idee eines Eigenwertes besonders deutlich zum
Ausdruck. Damit soll nicht etwa gesagt werden, Totung sei das
einzige oder schlimmste Ubel, das einem Wesen mit Eigenwert
widerfahren kann.

Ein erster direkter Grund gegen die Totung (oder irreversible
Betidubung) eines empfindungsfihigen Wesens besteht darin, daf§
thm, selbst wenn es iiber keine Interessen fiir den anderen Tag
verfligt, etwas entzogen wird, nimlich kunftige Freuden (Wolf
1998). Menschliche Eingriffe konnen die Lustprimie bereits le-
bender empfindungsfihiger Wesen verkiirzen. Das Ubel liegt
nun nicht etwa darin, dafl damit die Summe der Lust in der Welt
verkleinert wird, sondern daff ihm, diesem Individuum, etwas ge-
raubt wird. Anders gesagt: Ein Wesen mit eigenen Empfindungen
und damit mit Eigenwert wird so behandelt, als hitte es keine, als
wire es austauschbar oder ersetzbar. Doch Wesen mit eigenen
Empfindungen sind keine anonymen Gefifle von Lust oder Un-
lust. Vielmehr sind sie selber Quelle von Werten, Orte von Wert-
schitzung. Es ist sinnvoll und nach dem Prinzip der gleichen
Achtung auch Pflicht, sie als Wesen mit eigenem Wohl und Wehe
zu betrachten und zu schiitzen, auch wenn sie tiber kein hoheres
Selbstbewufitsein und keine Sprache verfiigen.

Ein zweiter direkter Grund gegen die Totung empfindungsfa-
higer Lebewesen besteht darin, dafl es wohl kaum véllig punk-
tuelles Bewuftsein gibt. Empfindungen von Freude und Schmerz
werden vermutlich selbst bei einfachsten Lebewesen etwas nach-
klingen. Mit der Kontinuitat ist nun auch der Wunsch verkniipft,

166

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

in seinen angenehmen Zustianden und Tatigkeiten weiterzufahren,
nicht aus dem Flufl des Lebens herausgerissen zu werden. Die
Fahigkeit zu solchen Wiinschen kann bereits empfindungsfihigen
Wesen ohne zukunftsorientierte Wiinsche zugebilligt werden.

Der dritte direkte Grund gegen die Totung von empfindungs-
fihigen Wesen liegt darin, dafl es keinen direkten Zusammenhang
zwischen zukunftsorientierten Wiinschen und Totungsverbot
gibt. Vielleicht gibt es Menschen (sog. Lotosesser), die ganz im
Augenblick aufgehen; sicherlich gibt es Asketen, deren letztes
Ziel es ist, ganz im Augenblick aufzugehen. Darf man annehmen,
daf sie ihr Lebensrecht verwirkt haben? Muf} das Totungsverbot
nicht so begriindet werden, dafl es auch diesen gleichen Schutz
bietet? (An dieser Stelle kann man nicht auf das Argument zu-
rickgreifen, fiir die Zuschreibung eines Lebensrechts gentige be-
reits die Anlage zur Vernunft — dies wire ein Riickfall in den rei-
nen Logozentrismus.)

Zukunftbezogene Priferenzen tragen dazu bei, dafl es gute in-
direkte Griinde und wirksame Motive gibt, die berechtigten Er-
wartungen von Menschen mit Voraussicht und entsprechenden
Angsten und Hoffnungen zu schiitzen. Ein institutionalisierter
Lebensschutz fiir alle Menschen dient diesem Interesse an
Sicherheit und verhindert das sog. Ubel des Alarms, der Ver-
ursachung von Angst und Panik. Darin liegt zumindest eine Er-
klirung (wenn vielleicht auch keine moralische Rechtfertigung)
dafiir, warum der Schutz menschlichen Lebens in Rechtsgemein-
schaften einen so hohen Stellenwert hat (was sicher begriiflens-
wert ist), wahrend der Schutz des Lebens individueller Tiere (mit
Ausnahme von Heimtieren) in unserer Kultur nur wenige Men-
schen beschiftigt (was nach den zuletzt erorterten Standards fiir
die Zuschreibung von Eigenwert eigentlich zutiefst bedauerlich
sein sollte). Der traditionelle Tierschutz konzentriert sich v.a.
auf die Verringerung von Leiden und den Artenschutz. Der
Schutz des Lebens individueller empfindungsfihiger Tiere dage-
gen wird nur von Minderheiten ernstgenommen. Diese Minder-
heiten konnen sich natiirlich auch nicht mit der Praxis der mas-
senhaften Totung von Tieren zu Nahrungszwecken abfinden,
selbst wenn diese unter fiir das Vorleben der Tiere giinstigeren
Bedingungen realisiert werden konnte.

167

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

D.Biozentrismus

Der Pathozentrismus privilegiert empfindungsfihige Lebewesen
gegeniiber empfindungslosen. Der Biozentrismus ist im Ansatz
grof8ziigiger: Er billigt allen Lebewesen gleichen Eigenwert zu;
die Frage nach der Empfindungsfahigkeit wird als sekundir oder
nebensichlich betrachtet. Man beachte, dafl es zwei Strategien
gibt, den Pathozentrismus zu bekimpfen: Die erste Strategie be-
zieht sich auf die empirische Anwendung des Kriteriums der
Empfindungsfihigkeit. Im Extremfall wird hier geltend gemacht,
es gebe gar keine empfindungslosen Lebensprozesse oder — etwas
bescheidener — es gebe jedenfalls keine sicheren Anhaltspunkte
fur die Zuschreibung von Empfindungsfahigkeit. Diese Strategie
- nennen wir sie die Ausweitungsstrategie — ist zwar ziemlich
populir, gibt es doch viele Spekulationen tiber Empfindungen
von Insekten, Pflanzen und vielleicht sogar Mineralien. Doch
selbst die Annahmen eines Panpsychismus liefern keine grund-
sdtzlichen Argumente gegen das Kriterium der Empfindungsfa-
higkeit, sondern nur gegen seine restriktive Anwendung oder
den vorschnellen Ausschlufl von Pflanzen etc. Kritiker, welche
die Empfindungen von Menschen im Koma oder von Pflanzen
in Anschlag bringen, vergessen leicht, dafl sie sich offenbar eben-
falls auf das Kriterium des Pathozentrismus stiitzen, andernfalls
hitten ihre Hypothesen tiber Empfindungsfihigkeit von Wesen,
denen man bisher keine zuschrieb, keinerlei moralische Bedeu-
tung. Der Biozentrismus ist mit dem Pathozentrismus extensional
dquivalent, wenn letzterer mit dieser Ausweitungsstrategie ver-
kniipft wird.

Deutlicher unterscheidbar ist der Biozentrismus, wenn er auf
einer zweiten Strategie aufbaut, indem er nimlich das Kriterium
der Empfindungsfahigkeit selber bzw. seine moralische Relevanz
attackiert. Warum sollte Empfindungsfihigkeit, warum sollten
Bewufltseinsqualititen so wichtig sein? Zwar sind sie es fiir uns,
doch miissen sie es deshalb auch fiir andere Organismen sein? Die
moralische Diskrimination auf der Basis eines Kriteriums der
Empfindungsfihigkeit wird in Frage gestellt, nicht nur dessen
empirische Anwendung, wie in der ersten Strategie. Dieser Dis-
krimination, die letztlich auf menschlichen Wertprojektionen in
die Natur basiert, wird eine radikale Interspezies-Unparteilich-
keit entgegengestellt. Wirklich speziesneutral sind nur Ansitze,

168

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die darauf verzichten, moralische Qualititen, die den Mitgliedern
unserer Spezies oder anderen, uns nahestehenden Spezies beson-
ders wichtig sind, in die ganze Natur zu projizieren. Die Vernich-
tung von Leben ist immer ein direktes Unrecht. Ehrfurcht vor
allem Leben (Albert Schweitzer) oder gleicher Respekt vor allen
Lebewesen (Paul W. Taylor) sind die moralisch adidquaten Hal-
tungen. Wir haben Verantwortung nicht nur in Ansehung der
Natur, sondern auch gegeniiber der (belebten) Natur (vgl. Birn-
bacher 71980, 111).

Der Reiz des Biozentrismus — der Verzicht auf eine als willkiir-
lich empfundene Hierarchisierung von Lebewesen mit und sol-
chen ohne Eigenwert — hat allerdings auch seinen Preis. Zunichst
ist es fraglich, ob eine vollige Unparteilichkeit iberhaupt prakti-
kabel ist, ob sie uns nicht zu grofle Opfer auferlegen wiirde. Als
Individuen miflten wir uns einen asketischen Lebensstil auferle-
gen, ja selbst der strengste Vegetarismus wiirde uns nicht den tra-
gischen Konflikt ersparen, zu toten, um zu leben. Bevolkerungs-
politisch kime eine Zuwachsrate der menschlichen Bevolkerung
tiberhaupt nicht mehr in Frage, wollten wir das Lebensrecht aller
anderen Lebewesen wirklich gleich respektieren.

Der Biozentrismus 1aflt sich entweder in einer teleologischen
Metaphysik (Aristoteles, Taylor) oder in einer voluntaristischen
Gesamtdeutung des Lebens (Schopenhauer, Schweitzer) veran-
kern. Beide Fundamente sind philosophisch hochst umstritten,
geht es doch im einen Falle darum, Zwecke von Organismen un-
abhingig von Bewufitsein zu identifizieren, wihrend es im zwei-
ten Fall darum geht, Lebenswillen unabhingig von Bewuf3tsein
zu identifizieren. Diese Schwierigkeit hat Auswirkungen auf eine
Konzeption von Moral aus der Quelle von Sympathie, Mitleid,
Einfithlung oder hypothetischer Perspektiventibernahme. Was
heiflt es, sich in die Perspektive von Wesen ohne minimales Be-
wufltsein zu versetzen? Wie konnen wir herausfinden, was fiir
Wesen ohne eine bewufite Perspektive selber gut oder schlecht
1st?

E. Holismus

Der Biozentrismus zeichnet Individuen gegeniiber Kollektiven
aus. Doch warum sollten nicht uberindividuelle Lebens-
zusammenhinge als genuine Triger von Werten betrachtet wer-

169

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den? Der Holismus vollzieht diesen letzten Schritt: Kollektive
(ganze Spezies) und natiirliche Gleichgewichte haben morali-
schen Status, sind schitzenswert und schiitzenswert um ihrer
selbst willen. Ein Vorzug dieser Position liegt auf der Hand: Sie
liefert direkte Griinde fiir den Artenschutz. Uberdies erspart sie
uns die schwierige Frage, wie individuelle biologische Lebenspro-
zesse von natlirlichen Zusammenhingen zu unterscheiden und
warum — wie der Biozentrismus unterstellt — nur individuelle Bio-
masse in sich wertvoll sei. Der Holismus entfernt sich jedoch weit
von der Idee des individuellen Lebensschutzes. Individuelle Or-
ganismen werden in dieser Perspektive zu bloflen (meist ersetzba-
ren) Elementen von Ganzheiten. Ubertrigt man den Holismus
auch auf Menschen und hoher entwickelte Tiere, so fithrt das zu
einer Abwertung von Individuen, die den meisten ethischen An-
sdtzen zuwiderlauft. Der Holismus sagt nicht nur, daff Individuen
nur in intakten nattirlichen Systemen tiberleben konnen - soviel
wird selbst ein aufgeklrter Anthropozentrismus mit in den Kal-
kiil ziehen —, sondern daf} Systeme selber Eigenwert haben. Damit
sind sehr hiufige und tragische Konflikte zwischen den Lebens-
anspriichen von Individuen und Systemen vorprogrammiert.

Neben diesen Bedenken bleibt auch undurchsichtig, warum
tberhaupt Lebenszusammenhinge Trager von Eigenwerten bil-
den. Eine eigene Perspektive konnen wir thnen wohl kaum zu-
sprechen. Ein Argument wird oft durch Bezugnahme auf den
Wert von Gleichgewichten in der Natur erschlichen. Ein Gleich-
gewicht kann jedoch kein letzter Wert sein, schliefit es doch im-
mer Verzicht auf Dynamik, Fortentwicklung, eventuell Fort-
schritt zum Besseren aus (Birnbacher 7980, 108). Ein weiteres
Argument betont die Verkettung der Teile der Natur — auch die
Menschen sind keine von der Natur separaten Wesen. Aus dieser
zutreffenden Feststellung lafit sich jedoch ebenfalls kein valides
Argument fir den Holismus oder auch nur fir die biozentrische
Unparteilichkeit unter den Spezies konstruieren. Abhingigkeit
von natirlichen Prozessen spricht weder fiir noch gegen Eigen-
wert. Dafl auch Menschen auf intakte Umwelt angewiesen sind,
ist fir die Frage nach moglichen Tragern von Eigenwert vollig
irrelevant.

170

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

F. Asthetische Argumente

Gelegentlich werden asthetische Argumente angefiihrt, um den
Eigenwert von Lebewesen und Arten zu begriinden. Allerdings
liegt hier eine gewisse Verschiebung des Wertbegriffs vor (vgl.
VII, 5, A). Der intrinsische Wert der Natur und insbesondere des
sog. Naturschonen liegt in ihren adsthetischen Qualititen. Doch
der Schutz der Natur ist fundiert in den isthetischen Vorlieben
gegenwartiger und kinftiger Generationen (vgl. Birnbacher
1980, 130-134). Der intrinsische Wert von Naturschonheit und
Kunstwerken fallt nicht mit dem moralisch signifikanten Eigen-
wert zusammen. Die Verwechslung von intrinsischen Werten und
Eigenwerten wird allerdings durch folgende Zusatzannahmen be-
gunstigt. Glaubt man an die Existenz isthetischer Werte als einem
Mobiliar des Universums, das vollig unabhingig von menschli-
chen Priferenzen darauf wartet, von uns entdeckt zu werden, so
lage eine Verwechslung von intrinsischem Wert mit Eigenwert
nahe, wiirde es sich doch in beiden Fillen um einen objektiven,
dem Werttrager selbst inhirierenden Wert handeln. Die Gleich-
setzung von intrinsischem Wert und (im ontologischen Sinne) ob-
jektiven Wert ist jedoch keineswegs zwingend. Wird iberdies
Objektivitit als vollige Unabhingigkeit von menschlichen Prife-
renzen verstanden, so wird schwerverstandlich, wie objektive
Werte — asthetische oder moralische — Menschen tiberhaupt noch
zu Handlungen motivieren konnten. Setzt moralische Motivation
nicht eine gefihlsmiflige Teilnahme voraus? Anders gesagt: Es
fallt schwer, sich mit Wesen zu identifizieren, die ex hypothesi
tber nichts verfugen, was auch nur im Entferntesten mit Vorlie-
ben oder Abneigungen vergleichbar ist.

Auch die schwichere Annahme, der Geschmack aller (infor-
mierten, inklusive aller kiinftigen) Menschen miifite letztlich kon-
vergieren und konnte daher einen stabilen Mafistab fir morali-
sche Bewertungen abgeben, ist reichlich spekulativ. Geht man
jedoch davon aus, daf} dsthetische Urteile menschlichen Ge-
schmack voraussetzen, so ist nicht nur der Bezug zu Urteilern,
sondern auch zu veridnderlichen Geschmacksrichtungen zu be-
riicksichtigen. Asthetische Priferenzen konnen stark divergieren,
wie etwa die Vorlieben fiir unbetretene Wildnis, idyllisches Dorf-
leben oder ein hektisches Leben in urbanen Zentren zeigen. In-
trinsischer dsthetischer Wert bezieht sich nicht so sehr auf Wesen

171

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

als letzte Quellen oder Orte von Werten, sondern vielmehr auf
Wesen, Objekte oder Vorginge, die von anderen Wesen um ihrer
selbst willen geschitzt werden. Asthetischer intrinsischer Wert
ist, wie bereits gesagt wurde, ein anderer Typus von Wert als mo-
ralisch relevanter Eigenwert. Nur letzterer unterstreicht, dafl fiir
ein Wesen eine eigene Perspektive moglich ist, aus der betrachtet
Dinge fiir es selber gut oder schlecht sein kénnen.

Nun gibt es allerdings eine wichtige Analogie zwischen isthe-
tischem Wert und Eigenwert. In beiden Fillen ist eine Haltung
angemessen, die iiber eine blofle Nutzung oder Konsumation hin-
ausweist. Asthetische Wahrnehmung ist — zumindest idealiter —
eine Schule des nicht-verfigenden, nicht-beherrschenden und
nicht-kommerziellen Verhaltens und damit jener Gelassenheit
und Besonnenbheit, die uns zu mehr Riicksicht auf das Eigenleben
der Natur motivieren kann. Bewunderung der Natur kann eine
reinigende Kraft haben. Diirfen wir etwas, das so kunstvoll ist
(und sei es auch ,nur” ein Grashalm), daf} wir es selber nicht her-
stellen konnten, zerstoren? Ein schwaches Argument fir asthe-
tischen Naturschutz konnte besagen, daf es dabei weniger um
Erfullung von Pflichten, als vielmehr um die Realisierung
menschlicher Vorziige geht. In der Wahrnehmung der Schonbheit,
Grofle und Komplexitit der Natur konnte der Mensch z.B. sei-
nen Hang zur Selbstiiberschitzung iiberwinden (vgl. Hill 7983).
Schwache Griinde sind nicht notwendigerweise schwache Moti-
ve. Vielleicht konnen solche Ideale Menschen, die sie teilen, zu
besonderen Taten oder zu auflerordentlicher Hartnickigkeit mo-
tivieren. Doch warum sollten sie alle Menschen teilen? Schwach
sind naturisthetische Griinde aber auch deshalb, weil sie auf falsi-
fizierbaren empirischen Annahmen beruhen. Asthetische Natur-
betrachtung macht nicht immer sanft und bescheiden. Sie kann
auch zur Nachahmung der natiirlichen Gleichgtltigkeit gegen-
tiber dem Leiden von Individuen anregen.

172

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VIII. Ethik und Theorien des guten Lebens (Schaber)

Die Frage, was es fiir Menschen heifit, ein gutes Leben zu leben,
hat die Ethik seit der Antike beschaftigt. Plato und Aristoteles
(und dementsprechend die Aristotelische Tradition) haben zwi-
schen der Frage nach dem guten Leben und der Frage nach dem,
was moralisch gut ist, gar nicht unterschieden. Das setzt voraus,
daf ein gutes Leben mit einem moralisch guten Leben zusam-
menfillt. Das ist eine starke Voraussetzung, die heute von den
meisten Moralphilosophen abgelehnt wird. Trotzdem ist die Fra-
ge nach dem guten Leben fiir die Ethik von grofler Relevanz. Re-
levant ist sie insbesondere fiir alle Moraltheorien, bei denen ein
Zusammenhang besteht zwischen dem, was moralisch gut ist
und dem, was gut ist fiir Menschen. Dazu braucht das moralisch
Gute nicht mit dem, was fiir Menschen gut ist, gleichgesetzt zu
werden. Es reicht, wenn das fiir den Menschen Gute fiir die Be-
stimmung moralischer Werte und Normen eine Rolle spielt. Und
das ist bei allen namhaften Moraltheorien der Fall. Selbst eine
reine Gesinnungsethik wird — soll sie plausibel sein — in der Be-
stimmung der richtigen Gesinnung nicht vollstindig vom Guten
fiir den Menschen abstrahieren konnen.

In einem ersten Teil (VIII.1.) sollen die wichtigsten Konzepte
des guten Lebens, d.h. Konzepte dessen, was es heifdt, daf} etwas
fir eine Person gut ist, vorgestellt werden. Unterschieden werden
dabei die hedonistische Theorie, die Wunschtheorie des guten Le-
bens und schliellich die Theorie, die das, was gut ist, in einem
objektiven Sinn versteht. Im zweiten Teil (VIIL.2.) wird die Frage
nach der Relevanz der Moral fiir das gute Leben behandelt wer-
den. Ist es gut, moralisch zu sein? Der dritte Teil (VIIL3.) geht das
Verhaltnis von Moral und gutem Leben von der anderen Seite her
an: Welche Relevanz hat das, was fiir Menschen gut ist, fir die
Moral? Und abschlieflend wird im vierten Teil (VIIL.4.) das Ge-
wicht moralischer Forderungen thematisiert. Wenn moralische
Forderungen mit auflermoralischen Zielen einer Person kollidie-
ren, stellt sich die Frage, was den Vorrang besitzt.

173

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Theorien des guten Lebens
A. Subjektives Wohlbefinden

In der klassischen, auf Aristoteles zuriickgehenden Auffassung
ist Gliick das zentrale Gut fiir den Menschen. ,Gliick® ist ein
vager Begriff, der sich unterschiedlich interpretieren 1ifit. Man
kann Glick als den Inbegriff bestimmter subjektiver Zustinde,
genauer als subjektives Wohlbefinden verstehen (vgl. Birnbacher
1990, 73). Nach Ansicht der klassischen Gliicksutilitaristen Jere-
my Bentham und John Stuart Mill ist subjektives Wohlbefinden
(»pleasure®) das, wonach alle Menschen streben. Doch was ist
darunter genau zu verstehen? Die Frage stellt sich, weil die Zu-
stinde subjektiven Wohlbefindens, etwa das Trinken eines guten
Weins, das Bestehen einer Priifung, das Erkennen eines Naturge-
setzes verschiedenartig sind. Gibt es etwas, das diese Zustinde
gemeinsam haben? Ein Vorschlag lautet (vgl. Edwards 1979,
Kagan 1992): Ein subjektiver Zustand ist ein Zustand subjektiven
Wobhlbefindens, wenn die betroffene Person wiinscht, daf} dieser
Zustand besteht. Von diesem Wunsch werden alle Zustinde sub-
jektiven Wohlbefindens — ungeachtet ihrer qualitativen Differen-
zen - begleitet. Das lafit sich auf zwei verschiedene Weisen ver-
stehen (vgl. Kagan 1992, 173):

(1) Ein subjektiver Zustand x ist ein Zustand subjektiven Wohl-
befindens, weil oder sofern sein Bestehen gewiinscht wird.

(2) Das Bestehen des subjektiven Zustandes x wird gewtinscht,
weil oder sofern es sich dabei um einen Zustand subjektiven
Wohlbefindens handelt.

Ist (1) richtig, dann ist subjektives Wohlbefinden das Resultat
von Wunscherfillung. Das hitte aber zur Folge, daf} das fiir den
Menschen Gute nicht an subjektivem Wohlbefinden, sondern an
Wunscherfillung oder Wunschbefriedigung festzumachen wire.
Entsprechend ware die vorliegende hedonistische Theorie des Gu-
ten mit einer Wunschtheorie des Guten — auf die wir weiter unten
zu sprechen kommen werden — identisch. Wer das fiir den Men-
schen Gute iiber bestimmte subjektive Zustinde definieren will,
hat deshalb gute Griinde, das Verhiltnis von Zustanden subjekti-
ven Wohlbefindens und den sie begleitenden Wiinschen im Sinne
von (2) zu verstehen. Dann gilt: Zustinde subjektiven Wohlbefin-

174

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dens sind Zustinde, die unmittelbar einen Wunsch nach ihrem
Bestehen nach sich ziehen.

Welche Griinde gibt es, eine solche Konzeption guten Lebens
zu vertreten? Verschiedene Autoren begriinden eine subjektive
Glickstheorie mit den Vorteilen, welche diese gegeniiber der
weit verbreiteten Wunsch- oder Priferenztheorie des Guten hat.
So argumentiert Birnbacher, dafl die Erfillung von Wiinschen
bzw. Priferenzen nicht in jedem Fall zum Wohl einer Person bei-
tragt. Zudem konne etwas gut sein fiir eine Person, unabhingig
davon, ob sie einen entsprechenden Wunsch habe (,,Daf} jemand
keine Verbesserung seiner dufleren Lebensumstinde oder seines
Gesundheitszustandes anstrebt, zeigt nicht, dafl es thm so gut
geht, wie es ihm gehen konnte®, Birnbacher 1990, 74). Nach An-
sicht von Richard Brandt legt uns das Phinomen der Priferen-
zenwechsel nahe, die subjektive Gliickstheorie der Wunschtheo-
rie des Guten vorzuziehen (vgl. Brandt 71992, 1691f.). Ich kann
heute den Wunsch haben, dafl zu einem zukiinftigen Zeitpunkt
t1 x der Fall sein wird. Zum Zeitpunkt t1 habe ich diesen Wunsch
nicht mehr. Tragt jemand zu meinem Wohl bei, wenn er dafiir
sorgt, dafl x zum Zeitpunkt t1 der Fall ist? Ist in diesem Zusam-
menhang der vergangene oder der gegenwirtige Wunsch mafige-
bend? Nach Brandt kann man dieses Problem innerhalb einer
Waunschtheorie des Guten nicht 16sen. Eine Antwort lifit sich
finden, wenn man — wie die subjektive Glickstheorie dies tut —
fragt, welche Wunscherfiillung angenehmere Empfindungen her-
vorruft.

Die subjektive Gliickstheorie ist mit folgendem Problem kon-
frontiert: Subjektives Wohlbefinden ist nicht das einzige Ziel, das
Menschen anstreben (vgl. Williams 7972, Kap. 9; Mackie 1977, 48;
Griffin 1986, 71.). So erzihlt Griffin die Geschichte von Freud,
der todkrank und an Schmerzen leidend, sich weigerte, schmerz-
stillende Pillen zu nehmen. Er zog klares Denken subjektivem
Wobhlbefinden vor (Griffin a.a.O., 8). Daf} subjektives Wohlbe-
finden nicht nur unser einziges Ziel ist, wird auch — wie verschie-
dene Autoren argumentieren — an folgendem Beispiel von Robert
Nozick deutlich (Nozick 1974, 42): Viele von uns wiren nicht
bereit, sich an eine Erfahrungsmaschine anschliefen zu lassen,
die uns fortwahrend mit Glickszustinden uiberschittet. Das ver-
tragt sich schlecht mit der subjektiven Gliickstheorie (vgl. Griffin
1986, 9; Temkin 1993, 309). Menschen scheinen neben subjekti-

175

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vem Wohlbefinden auch Dinge wie Autonomie und authentische
Beziehungen zu wollen.

B. Wunschbefriedigung

Gut ist das — so kann man mit verschiedenen Okonomen sagen
(vgl. Luce/Raiffa 1950, 501.) —, was die Wiinsche bzw. die Prife-
renzen (die geordneten Wiinsche) einer Person befriedigt. Dabei
konnen Wiinsche einen beliebigen Inhalt haben. Die Befriedigung
masochistischer Wiinsche kann genauso zum Wohl einer Person
beitragen wie die Befriedigung eines Wunsches nach Autonomie.
Diese Konzeption des Guten ist problematisch, da die Erfiillung
verschiedener Wiinsche, wie Birnbacher sagt, nicht ,nutzenstif-
tend“ 1st (Birnbacher 7990, 73), also nicht zum guten Leben einer
Person beitragt (vgl. auch Griffin 7986, 10f.). Man kann die
Wunschtheorie entsprechend modifizieren und sagen: ,,Gut ist
fiir eine Person das, was die Person — ausreichend informiert tiber
den Wunschgegenstand — wiinscht oder wiinschen wiirde. Fiir
das gute Leben sind — so gesehen — nicht einfach die aktuellen
Wiinsche, sondern vielmehr die informierten Wiinsche einer Per-
son mafigebend. Ein Wunsch ist informiert, wenn die betroffene
Person die fiir die Wiinsche relevanten Fakten kennt. Mit Brandt
konnte man sagen, dafl informierte Wiinsche dariiber hinaus auch
nicht auf logischen Fehlern beruhen (Brandt, 1979 10; dazu auch
Harsany1 1982).

Um dem oben genannten Problem der Priferenzenwechsel zu
begegnen, konnte man die Wunschtheorie weiter modifizieren
und sagen: ,,Gut fiir eine Person ist das, was Wiinsche befriedigt,
die sich nicht blof} auf kurze Zeitriume, sondern auf Lebensab-
schnitte oder gar das ganze Leben beziehen“ (Derek Parfit redet
in diesem Zusammenhang von ,globalen Priferenzen’, vgl. Parfit
1984, 497: , The Global versions of these theories I believe to be
more plausible“). Wichtig ist: Anders als die subjektive Glucks-
theorie kann die Wunschtheorie des Guten — unabhingig davon,
ob man sich auf globale oder nicht-globale Wiinsche bezieht — der
Verschiedenartigkeit der menschlichen Ziele sehr gut Rechnung
tragen. Das ist der wohl gewichtigste Grund sie der Gliickstheo-
rie vorzuziehen.

Folgende Einwinde lassen sich gegen die Wunschtheorie des
Guten vorbringen:

176

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1) Ein informierter Wunsch kann befriedigt werden, ohne daf}
damit das Wohl der betroffenen Person gefordert wird. So kann
ich z.B. den Wunsch haben, daf§ sich die beruflichen Ziele eines
Fremden, den ich im Flugzeug treffe, realisieren. Der Fremde ist
erfolgreich, und mein Wunsch geht in Erfillung. Ungliickliche
Unmstinde fithren dazu, dafl ich davon nie erfahren werde. Die
Ansicht, dafy mein Wohl trotzdem gefordert wird, ist nicht plausi-
bel (Parfit 4. a. O., 494, Temkin 4. a. O., 308). Daraus laf}t sich der
Schlufl ziehen, daff Wunscherfillung nur dann gut ist fir eine
Person, wenn die Erfahrungsbedingung (,Experience Require-
ment”, Griffin a.4. O., 13) erfillt ist: Um gut zu sein, mufl die
Wunscherfilllung etwas an meinem subjektiven Zustand verin-
dern.

11) Gut ist etwas nicht, weil wir es — ausreichend informiert
dariiber — wiinschen. Vielmehr gilt: Ausreichend informiert wiin-
schen wir etwas, weil es gut fiir uns ist. ,What makes us desire the
things we desire, when informed, is something about them — their
features or properties. But why then bother with informed desire,
when we can go directly to what it 1s about objects that shape
informed desires in the first place” (a.a.O., 17; vgl. dazu auch
O’Neill 1993, 691f.). Die Information zeigt uns, ob ein Wunsch-
gegenstand gut und inwiefern er gut fiir uns ist. Ist dies der Fall, so
ist ein Wunschgegenstand fiir eine Person gut, unabhingig davon,
ob diese ithn wiinscht oder nicht.

C. Objektiv Gutes

Man kann in diesem Sinn das, was gut ist fiir Menschen von Wiin-
schen loslosen und sagen: Es gibt eine objektive Liste guter Din-
ge, an denen es sich bemif}t, ob und wie gut es einer Person geht
(Parfit a.a. O., 499: ,The good things might include moral good-
ness, rational activity, the development of one’s abilities, having
children and being a good parent, knowledge, and the awareness
of true beauty“; dazu auch Railton 7986, 175 und Ross 1930, 140).
Eine solche Theorie des Guten trigt der Intuition Rechnung, dafl
wir bestimmte Dinge anstreben, weil sie gut sind. Die hedonisti-
sche Theorie des Guten tiberschneidet sich mit dieser Theorie des
objektiv Guten. Ein Hedonist kann bestimmte Zustinde als ob-
jektiv gut ansehen; unabhingig davon, ob diese Zustinde ge-
wiinscht werden oder nicht. In diesem Sinne wire der Hedonis-

177

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mus eine objektive Theorie des Guten. Im Unterschied zu dieser
Form des Hedonismus sind objektive Theorien aber nicht geno-
tigt, einzig subjektives Wohlbefinden als objektiv gut anzusehen.
Damit tragen sie dem Einwand Rechnung, dafl Menschen nicht
blofl nach subjektivem Wohlbefinden streben.

Wie laf8t sich bestimmen, ob etwas im objektiven Sinn gut fiir
eine Person ist? Man konnte das objektiv Gute an dem festma-
chen, was Aristoteles das Ergon tou anthropou nennt, eine fiir
den Menschen charakteristische Fahigkeit (Nikomachische
Ethik, I 6, 1097 b 24{.; vgl. dazu auch Hurka 7993, 24). Fur Ari-
stoteles ist das die Fahigkeit zur Rationalitit. Der Mensch zeich-
net sich aber durch unterschiedliche Fihigkeiten aus (vgl. Hoffe
1993, 143). Das wirft die Frage auf, ob die Entwicklung aller cha-
rakteristischen Fihigkeiten gut ist fiir Personen. Oder gibt es hier
individuelle Unterschiede? Wie lieflen sich diese bestimmen? Die-
se Fragen fiihren zu einem anderen Problem, das ebenfalls mit
einer Theorie des objektiv Guten verbunden ist: Es ist unklar,
wie darin individuellen Differenzen Rechnung getragen werden
kann. Autonomie z.B. kann fiir Personen von unterschiedlichem
Wert sein (vgl. Griffin a.a. O., 54). Demgegentiber scheint eine
objektive Theorie des Guten nahezulegen, dafl etwas, das gut ist,
fur alle in gleicher Weise gut ist. Das ist aber nicht sehr plausibel.
»(A)n objective-list account has to be made more flexible, more
sensitive to individual differences” (a.a.O., 54). Ein Vertreter ei-
ner objektiven Theorie konnte diesem Problem begegnen, indem
er die individuellen Differenzen an den unterschiedlichen Fahig-
keiten, die Menschen haben, festmacht: Etwas ist dann nach Mafi-
gabe der Fihigkeiten eines Menschen gut. Diese Replik ist stich-
haltig, wenn man davon ausgehen kann, daf die Entwicklung von
Fihigkeiten per se gut ist. Das lafit sich aber bestreiten: Ist es gut,
die Fahigkeit, andere zu quilen, zu entwickeln?

Wenn eine objektive Theorie des Guten richtig ist — und darin
liegt eine weitere Schwierigkeit — kann etwas fiir eine Person gut
sein, ohne daff es ihr Leben in irgendeiner Weise verandert. Kagan
bestreitet, daff dies der Fall sein kann: ,,If something is to be of
genuine ... benefit ro a person, then it must affect the person; it
must make a difference 7 the person® (Kagan 1992, 186). Das
scheint zumindest mit unseren Intuitionen besser tibereinzustim-
men.

178

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Moralische Relevanz des guten Lebens

In welcher Weise ist das, was gut ist fiir Menschen, moralisch
relevant? Ist — anders gefragt — alles, was das Wohl von Menschen
fordert, moralisch zu berticksichtigen? Das laflt sich bestreiten:
Intuitiv betrachtet sollten wir auf einen sadistischen Wunsch kei-
ne Riicksicht nehmen. Nach Harsanyi, der einen Priferenzutilita-
rismus vertritt, sind alle asozialen Priferenzen moralisch bedeu-
tungslos und dementsprechend aus der Nutzenberechnung
auszuschlieffen (Harsanyi 7982, 56). Er begriindet dies folgender-
maflen: Ich kann nicht moralisch verpflichtet sein, Dinge zu un-
terstiitzen, die moralisch verwerflich sind (,No amount of good-
will to individual X can impose the moral obligation on me to
help him in hurting a third person ... out of sheer sadism, ill will,
resentment, and malice®, a.a. O., 56). Ein Vertreter der objektiven
Theorie des Guten konnte argumentieren, daf} asoziale Priferen-
zen darum moralisch irrelevant sind, weil deren Befriedigung fir
niemanden gut sein kann. Doch welche Griinde man auch immer
hier ins Feld fiihrt, es scheint intuitiv plausibel zu sein, asozialen
Priferenzen jegliche moralische Relevanz abzusprechen.
Dagegen laf3t sich einwenden, daf} der Ausschluf} asozialer Pri-
ferenzen oder Interessen auf einer moralischen Beurteilung dieser
Priferenzen beruht. Das ist insbesondere dann problematisch,
wenn man — wie dies unter anderem Harsanyi tut — das moralisch
Gute tber Priferenzen oder iber Interessen bestimmt. Wenn man
Priferenzen oder Interessen aus moralischen Griinden fir be-
langlos erklart, setzt man einen Begriff des Moralischen voraus,
der sich unabhingig von Interessen und Wiinschen gewinnen lifit.
Der Vorschlag von R. M. Hare ist mit diesem Problem nicht
konfrontiert: Hare unterscheidet zwischen zwei Ebenen morali-
schen Denkens, einer kritischen und einer intuitiven Ebene (vgl.
Hare 7981, Kap. 2 und 3). Auf der hoheren, kritischen Ebene, fir
die der Aktutilitarismus mafigebend ist, sind alle Priferenzen —
ungeachtet ihres Inhaltes — relevant (vgl. Hare a.4.O., 144:
»(E)qual preferences count equally, whatever their content®).
Auf der intuitiven Ebene moralischen Denkens — auf der wir uns
nach Hare im Normalfall bewegen sollten - sind allein die guten
Priferenzen moralisch von Belang. Das kritische Denken formu-
liert die moralischen Prinzipien, die es ermdglichen, zwischen
guten und schlechten Priferenzen zu unterscheiden. Hare ist

179

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tberzeugt, dafl die Berticksichtigung aller Priferenzen auf der
fundamentaleren Ebene moralischen Denkens nicht zu absurden
Konsequenzen fithrt: , This is because, in the world as it is, the
encouragement of good desires and higher pleasures will maximi-
ze preference-satisfaction as a whole in the long term ...“ (a.2.O.,
146).

Man kann den Priferenzen oder Interessen von Personen ein
unterschiedliches Gewicht zuschreiben. So laflt sich sagen:
Grundbediirfnisse sind moralisch gewichtiger als ,blofle* Wiin-
sche (vgl. dazu Wiggins 1987 und Braybrooke 1987). Das zeigt
sich auch am engen Zusammenhang, der zwischen Grundbediirf-
nissen und moralischen Pflichten besteht. Wir fiihlen uns ver-
pflichtet, Menschen einen minimalen Lebensstandard zu sichern;
wir fithlen uns aber nicht verpflichtet, den Wunsch einer wohl-
habenden Person nach einer zweiten Jacht zu befriedigen. Dies
ist soweit unumstritten. Fraglich ist, ob Grundbedirfnisse - so-
fern geklirt werden kann, was darunter genau zu verstehen ist
(vgl. Griffin 1986, 421f.) — in jedem Fall einen moralischen Vor-
rang vor Wiinschen besitzen (vgl. Thomson 7987, 98{f.). Ein
Waunsch kann fiir eine Person gewichtiger sein als ein Grundbe-
diirfnis. So ist es moglich, dafl z.B. ein Kiinstler — vor die Wahl
zwischen eigener Gesundheit und Vollendung seines Werks ge-
stellt — seinem Wunsch, etwas kiinstlerisch Wertvolles zu leisten,
den Vorrang gibt. Dementsprechend konnte man nicht sagen, daf§
Grundbediirfnisse durchweg moralisch bedeutender sind, auch
wenn sie dies vermutlich in den meisten Fillen sind.

3. Wieso soll ich moralisch sein?

Welche Relevanz hat umgekehrt Moral fir das gute Leben? Ist
moralisches Handeln Teil des guten Lebens? Anders gefragt: Ist
moralisches Handeln im Interesse der Handelnden? Oder haben
die Griinde, sich moralisch zu verhalten, mit Eigeninteresse
nichts zu tun? Diese Fragen werden unter dem Titel ,Wieso soll
ich moralisch sein?‘ diskutiert. Es handelt sich dabei um die Frage
nach den Griinden fiir moralisches Handeln.

Nach H. A. Prichard ist die Frage ,Wieso soll ich moralisch
sein?“ illegitim (vgl. Prichard 1968, 15). Denn es handelt sich
um die unsinnige Frage, ob das, was moralisch gefordert sei,

180

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auch wirklich moralisch gefordert sei. Auf eine solche Frage —
so Prichard - kann es keine Antwort geben. Entweder sehen
wir, dafl etwas moralisch gefordert ist, oder wir sehen es nicht.
Die Frage ist aber nicht sinnlos, wenn wir — anders als Prichard
dies tut — zwei Bedeutungen von ,sollen’, eine rationale und
eine moralische Bedeutung, unterscheiden. Die Frage: ,Soll ich
- moralisch betrachtet — moralisch handeln?* ist in der Tat
nicht sinnvoll. Doch die Frage: ,Ist es fiir mich rational, mora-
lisch zu handeln?* ist in keiner Weise sinnlos. ,Some things, I
have now learnt, are right and others wrong; but why should I
do what is right and eschew what is wrong?“ (Nowell-Smith
1954, 40).

Ein Egoist wird sagen: ,, Ich tue nur das, was mir Vorteile bringt;
ich kiimmere mich nicht um das Wohl anderer, sondern bloff um
mein eigenes Wohl.“ Moralisch verhilt sich der Egoist dement-
sprechend dann, wenn dies sein Wohl befordert. Moore ist der
Ansicht, daf der Egoist eine Position vertritt, die in sich wider-
sprichlich und deshalb unverntinftig ist (vgl. Moore 1903, 961£.).
Der Egoist — so Moore (vgl. IV, 2, A) - sagt: ,Mein eigenes Gut ist
das einzige Gut.“ Dabei muf} der Egoist das eigene Gut als etwas
verstehen, das gut in einem absoluten Sinn ist. Nur dann - so
argumentiert Moore — hat er Grund, sein eigenes Gut zu verfo!-
gen. ,But if it is good absolutely that I should have it, then every-
one else has as much reason for aiming at my having it, as I have
myself“ (99). Das bedeutet nach Moore, daf} das Gut jedes einzel-
nen jeweils das einzige Gut ist, das es gibt. Das sei aber ein Selbst-
widerspruch (,,an absolute contradiction®, 99). Diese Argumenta-
tion iberzeugt nicht, da der Egoist in keiner Weise gezwungen ist,
die These ,Mein eigenes Gut ist das einzige Gut“ zu vertreten. Er
kann vielmehr sagen: ,Das einzige, worum ich mich kiimmere, ist
das, was fiir mich gut ist.“ Damit behauptet er nicht, dafl das eige-
ne Gut das einzige Gut ist, das es gibt. Er kann dann auch, ohne
sich selbst zu w1dersprechen, zugestehen, dafl fiir andere ihr eige-
nes Gut das einzige ist, wonach sie streben.

Nach Platos Auffassung ist das, was gut ist, mit dem, was
moralisch gut ist, identisch. Wer moralisch schlecht handelt - so
Plato — schadet sich selbst (vgl. Plato Staat, 441d{f.). Die Frage
nach dem guten Leben ist so die Frage nach dem, was moralisch
gut ist. Diese Auffassung beruht auf einer Konzeption der
menschlichen Natur, der zufolge der Mensch seine eigentliche

181

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bestimmung (telos) realisiert, indem er moralisch handelt. Diese
Konzeption menschlicher Natur halten heute wohl nur wenige
fir plausibel. Das Problem liegt dabei vor allem darin, daff man
mit dieser Konzeption den unbestreitbaren Konflikten zwischen
dem moralisch Guten und dem, was gut ist fir Personen, nicht
Rechnung zu tragen vermag.

Ein anderer Vorschlag lautet: Es ist im Eigeninteresse von Per-
sonen, moralisch zu handeln (die eigenen, auflermoralischen Ziele
werden durch moralisches Handeln gefordert). Das kann zwei-
erlei heifen: 1) Moralisches Handeln ist in bestimmten Fillen oder
i1) zmmer im Eigeninteresse des Handelnden. i) ist trivialerweise
richtig; i1) hingegen 1af3t sich bestreiten. Hume meint, dafl i1) rich-
tig ist. Moralisches Handeln hat fiir den Handelnden verschiede-
ne Vorteile: Es bringt ihm angenehme Getiihle, ein gutes Gewis-
sen, einen guten Ruf und eine innere Befriedigung (vgl. Hume
1975, Sec. IX, Part II). Ausnahmen hilt Hume nur in Fillen fir
moglich, bei denen es um gerechtes Handeln geht: ,,(W)e must
acknowledge that there is not, in any instance, the smallest pretext
for giving (vice, P. S.) the preference above virtue, with a view of
self-interest; except, perhaps, in the case of justice, where a man,
taking things in a certain light, may often seem to be a loser by his
integrity“ (a.a.O.).

Dagegen spricht der Befund, den sehr viele teilen, daf§ morali-
sche Forderungen oft mit unserem Eigeninteresse unvertraglich
sind. Es ist eines der wesentlichen Ziele moralischer Forderungen
und Prinzipien, Menschen dazu zu bringen, ihr Eigeninteresse zu
tiberwinden (vgl. Baier 1958, 314, Mackie 1977, 107 ff., Warnock
1971, 26). So betrachtet ist moralisches Handeln gerade nicht im
Eigeninteresse von Handelnden. Zumindest ist der Zusammen-
hang zwischen Moral und Eigeninteresse komplexer als Hume
glaubt. Nach Baier ist es nicht im kurzfristigen, sondern vielmehr
im langfristigen Interesse von uns, sich moralisch zu verhalten
(a.a.0., 314f,; vgl. auch Hare 7981, 195). Der Vorteil, den mora-
lisches Handeln nach sich zieht, bezieht sich dementsprechend —
so Baier — nicht auf einzelne Handlungen, sondern auf ein ganzes
Leben.

Nach Gauthier muf} gezeigt werden, in welcher Weise Moral
fiir die Handelnden insgesamt vorteilhaft sein kann, ohne im Ein-
zelfall jeweils immer vorteilhaft zu sein (Gauthier 1970, 167).
Kann eine solche paradox klingende These — so fragt Gauthier -

182

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wahr sein? Die Art, wie Moral mit Vorteilen fiir alle und Nach-
teilen fiir einzelne verbunden sein kann, lafit sich sehr gut an dem
aus der Spieltheorie (von Neumann/Morgenstern 1953; Luce/
Raiffa 1957; Brams 1976) stammenden Gefangenendilemma illu-
strieren: Zwei Verbrecher A und B werden verhaftet und separat
verhort. Von threm Verhalten im Verhor hingt ab, ob und in wel-
cher Weise sie bestraft werden. Die moglichen Resultate in Ge-
fangnisjahren sind:

B
bekennen nicht bekennen
bekennen 10, 10 0,12
nicht bekennen 12,0 2,2

Das heifit: Wenn A und B ihre Tat gestehen, missen sie beide 10
Jahre ins Gefangnis. 2 Jahre Gefingnis stehen ithnen bevor, wenn
sie beide nicht gestehen. Gesteht A, und B gesteht nicht, mufy B 12
Jahre ins Gefingnis, und A wird freigelassen. Das Umgekehrte ist
der Fall, wenn B gesteht und A dies nicht tut. Was immer der an-
dere jeweils tut, es ist fiir beide besser zu bekennen als nicht zu
bekennen. Das Resultat, das damit aber realisiert wird, ist subop-
timal. Die 2,2-Losung wire fiir beide die bessere Losung. Orien-
tieren sich A und B an ihrem Eigeninteresse, ist diese Losung
jedoch nicht erreichbar. Daran wird deutlich, dafl die direkte Ver-
folgung des Eigeninteresses Folgen nach sich ziehen kann, die
nicht im Eigeninteresse der betroffenen Personen sind. Eine mo-
ralische Norm, die den einzelnen auffordert, Dinge zu tun, die fiir
ithn nicht optimal sind, konnte hier als eine Losung angesehen
werden. ,If all men are moral, all will do better than if all are
prudent. But anyone will always do better if he is prudent than if
he is moral® (Gauthier 4. 4. O., 175). So ist Moral mit allgemeinen
Vorteilen und individuellen Nachteilen verbunden. Damit ist eine
Antwort auf die Frage ,Wieso sollen wir moralisch sein?“, nicht
aber auf die Frage ,Wieso soll ich moralisch sein?“ gegeben; in
Kooperationssituationen der beschriebenen Art liefert morali-
sches Handeln dem einzelnen namlich nicht das fiir ihn bestmog-
liche Resultat.

Der einzelne hat einen Grund, sich moralisch zu verhalten,
wenn er weifl oder zumindest nicht ausschlieffen kann, dafl er
das Kooperationsspiel mit einem anderen wiederholt spielen wird
(vgl. Parfit 1984, 59; Mackie 1977, 1171., 1981, 1471.). Die Wieder-

183

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

holung der Spiele (sog. iterierte Koordinationsdilemmas oder
auch Superspiele genannt, vgl. Kliemt 1986, 781f.) liefert eine L6-
sung des Zwei-Personen-Gefangenendilemmas (gesetzt die Betei-
ligten wissen nicht, wieviele Spiele sie spielen werden, was fak-
tisch wohl in der Tat selten der Fall sein wird; vgl. dazu Parfit
a.a. 0., 5091.). Groflere Schwierigkeiten liefern sog. ,Mehrere-
Personen-Dilemmas‘ (vgl. a.a.O., 59{f.). Ein solches Dilemma
ergibt sich bei 6ffentlichen Gttern, d.h. bei Giitern, die nur von
mehreren Personen produziert werden, aber auch von solchen
konsumiert werden konnen, die zu deren Produktion nichts bei-
tragen. Der einzelne erzielt den grofiten Nutzen, wenn er nicht
kooperiert, die anderen aber kooperieren und ihren Beitrag lei-
sten. Die zweitbeste Losung besteht darin, dafl er und die anderen
kooperieren; und die schlechteste Losung ergibt sich, wenn nie-
mand kooperiert. Wichtig ist: Das Eigeninteresse legt nahe, nicht
zu kooperieren. Wie lifit sich die Kooperationslsung erreichen?
Es lohnt sich fiir mich zu kooperieren, wenn ich davon ausgehen
kann, dafl die Mehrheit der anderen auch kooperieren wird. Die
Gefahr besteht, dafl die Kooperierenden durch die Nicht-
Kooperationswilligen ausgebeutet werden. Das lifit sich nach
Gauthier nur verhindern, wenn die Kooperierenden (,constrai-
ned maximizer“) in der Lage sind, die Kooperationswilligen wie
auch die ,Ausbeuter’ (,,straightforward maximizer®) zu identifi-
zieren (,if the straightforward maximizer and the constrained
maximizer appear in their true colours, then the constrained
maximizers must do better (Gauthier 1986, 173; vgl. dazu aus-
fuhrlich a.a. O., 157 ff.). Unklar bei diesem Vorschlag bleibt, wie-
so ich kooperationswillig sein soll. Gerade wenn andere koope-
rieren, habe ich einen guten Grund, nicht zu kooperieren. Dieser
Grund fallt nur dann weg, wenn Nicht-Kooperation von den an-
deren entdeckt und sanktioniert wird. Dies wird aber in vielen
Fillen nicht moglich sein. Oder ein entsprechendes
Uberwachungssystem hat Nachteile, die niemand will (vgl. Parfit
a.a. 0., 631.).

Parfit ist aus diesem Grund der Ansicht, dafl wir auf das, was er
moralische Losungen nennt, angewiesen sind. ,,The moral soluti-
ons are often the only attainable solutions. We therefore need
moral motives“ (a.a.O., 65). Solche moralischen Losungen sind
(vgl. a.2.O., 64): 1) Jeder tut das, von dem er wollen kann, daf} es
auch andere tun (die Kantische Losung); ii) Jeder kooperiert,

184

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wenn gentigend andere kooperieren (er ist nicht bereit, die Ko-
operierenden auszubeuten) (die altruistische Losung).

Die Frage stellt sich, wieso wir uns solche moralischen Motive
aneignen sollen. Mit Hume konnte man sagen, dafl wir moralische
Motive einfach haben, weil wir mitfithlende Wesen sind (vgl.
1975, Sect. V., Part IL). Es lafit sich auch argumentieren, daff mo-
ralisch zu sein ein wertvolles Ziel fir uns ist (vgl. Sayre-McCord
1989, 120; Schmitz 1993, 58). Dieses Ziel zu verfolgen kann nach
Ansicht verschiedener Autoren in unserem Eigeninteresse sein.
Sich um andere zu kiimmern - so z.B. Schmitz (a.a. O., 58) — be-
reichert unser eigenes Leben (vgl. dazu auch Tugendhat 7993, 281:
»Ich mufl mich ... den mir nahestehenden Menschen gegeniiber
moralisch verhalten, wenn die affektive Beziehung, die ich zu
ithnen habe, eine befriedigende sein soll“). Moralisch sein ent-
spricht so einem weit verstandenen Eigeninteresse. Dies ist der
Fall, wenn ich eine Person bin, die moralisch sein mochte (vgl.
dazu auch Ursula Wolf 71984, 1781f.) oder — anders formuliert —
zu deren Identitit es gehort, moralisch zu sein (vgl. Badhwar
1993). Fraglich ist, ob man in solchen Zusammenhingen noch
sinnvoll von Eigeninteresse reden kann. Das Problem ist, dafl
man in dieser Weise alles unter dem Titel ,Eigeninteresse® subsu-
mieren kann, und die Diskussion um das Verhiltnis von Moral
und Eigeninteresse so ihre Pointe zu verlieren droht.

Griffin vertritt die Ansicht, dafl moralisch zu sein ein wertvol-
les Ziel ist, ohne auf Eigeninteresse im engen Sinn reduzierbar zu
sein (Griffin 7986, 155; und 158: ,,(M)orality is one of the things
worth caring about“). Dabei stammt das Motiv fiir moralisches
Handeln — wie dies nach Griffin auch bei anderen, aulermorali-
schen Giitern der Fall ist — aus einem Verstindnis dessen, was es
heifit, moralisch zu sein. Er behauptet nicht, daf} wir allein aus
einem solchen Verstindnis heraus moralisch handeln. Es gibt ver-
schiedene Griinde fir moralisches Handeln. Eigeninteresse ist
nach Griffin aber nur ein Grund neben anderen.

4. Das Gewicht moralischer Forderungen

Moralische Forderungen konnen mit den auflermoralischen Zie-
len, die eine Person verfolgt, kollidieren. Was hat in solchen Kon-
fliktsituationen ein grofleres Gewicht? Nach Hare sind morali-

185

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sche Forderungen in jedem Fall gewichtiger. Und dies aus folgen-
dem Grund: Moralische Urteile sind universalisierbar und pri-
skriptiv. Diese beiden Eigenschaften besitzen aber auch evaluative
Urteile, die keine moralischen Urteile sind. Moralische Urteile
lassen sich dementsprechend nur iber eine dritte Eigenschaft
identifizieren: , There remains a further logical property of moral
language, besides universalizability and prescriptivity, namely
that which distinguishes moral from other evaluative judgments.
The name I shall give to this property is ,overridingness‘“ (Hare
1981, 24). Dementsprechend gilt: Wer moralische Gebote wie ,Du
sollst dein Versprechen halten® versteht, weiff, dafl diese gewichti-
ger sind als nicht-moralische Gebote (z.B. Gebote der Hoflich-
keit) und gewichtiger als die eigenen auflermoralischen Ziele. Das
gehort nach Hare zum Begriff der Moral.

Der Vorrang moralischer Gebote wird von verschiedenen Mo-
ralphilosophen bestritten. So argumentiert Philippa Foot, dafl fiir
eine Person Hoflichkeitsregeln verbindlicher sein konnen als mo-
ralische Gebote (vgl. Foot 1978, 184; dazu auch Slote 7983, Kap. 4
und Scheffler 71992, 52f.). Das impliziere nicht, dafl sich eine sol-
che Person nicht um Moral kiimmere. Vielmehr sei es moglich,
der Moral in verschiedenen Konfliktsituationen ein unterschied-
liches Gewicht beizumessen.

Eine dhnliche Auffassung vertritt auch Williams (vgl. 7985,
182ff.). Moralische Uberlegungen sind — so Williams — wichtig,
ohne aber in jedem Fall das grofite Gewicht zu haben (vgl.
a.a2.0., 184: ,Ethical life itself is important, but it can see that
things other than itself are important; vgl. dazu auch Nagel
1986, 197). Hier ist nach Williams zu differenzieren: Gewisse mo-
ralische Uberlegungen haben Prioritit, andere nicht. Prioritit ha-
ben sie z.B. in Fillen, in denen vitale Interessen auf dem Spiel
stehen (a.a.O., 185).

Man kann gegen einen generellen Vorrang moralischer Forde-
rungen auch folgendermaflen argumentieren: Das moralische Sol-
len bezieht sich auf Handlungsgriinde (vgl. Harman 1975, 8f,;
Mackie 1977, 731f.). ,Du sollst x tun“ heiflt: ,Du hast einen
Grund, x zu tun.“ Nach Ansicht verschiedener Autoren habe ich
nur dann einen Grund, x zu tun, wenn dies einem meiner eigenen
Ziele forderlich ist (vgl. Williams 7981, 102; Harman 1975, 9); da-
bei konnen diese Ziele moralischer wie auflermoralischer Natur
sein. Ist dies richtig, dann bemift sich das Gewicht meiner Griin-

186

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

de, moralisch oder nicht moralisch zu handeln, am Gewicht mei-
ner Ziele, die dabei jeweils auf dem Spiel stehen. Fiir eine Person,
deren hochstes Ziel es wire, moralisch zu sein, hitten moralische
Forderungen immer Vorrang. Generell gilt dann: Das Gewicht
moralischer Forderungen hingt jeweils von der Ordnung der Pri-
ferenzen von Personen ab (in einem dhnlichen Sinn Mackie 1977,
246).

Diese Position kann man aus verschiedenen Griinden zurtick-
weisen: a) Sie trigt unserem ,alltiglichen‘ Verstindnis moralischer
Forderungen nicht Rechnung. Das moralische Sollen hat fiir uns
unabhingig vom subjektiven Wollen Geltung. Wire das nicht der
Fall, liefle sich das moralische vom rationalen Sollen gar nicht un-
terscheiden.

b) Das obige Argument unterstellt, dafl Handlungsgriinde -
moralische wie nicht-moralische — auf den Zielen oder Interessen
einer Person beruhen miissen. Das lifit sich bestreiten. McDowell
ist der Ansicht, daf} ich etwas als Grund zum Handeln anerken-
nen kann, ohne zuvor ein entsprechendes Ziel oder ein entspre-
chendes Interesse gehabt zu haben (vgl. McDowell 1979, 15; dazu
auch Nagel 7970, 291.). Der Handlungsgrund kann vielmehr auf
einer Einsicht in das, was in einer Situation moralisch gefordert
ist, beruhen (ich sehe, daf} etwas gefordert ist; das ist fiir mich der
Grund, es auch zu tun).

¢) Das Gewicht moralischer Forderungen an subjektiven Zielen
festzumachen, wiirde die Autoritit des Moralischen untergraben.
Die ,Institution® der Moral lebt davon, daf} thre Forderungen als
vorrangig verstanden werden.

Foot sieht hier keine groflen Gefahren drohen (vgl. 1978, 167).
Menschen haben moralische Ziele und Wiinsche. Die Autoritit
des Moralischen ist auf diese Ziele und Wiinsche zuriickzufiihren.
Zudem - so fragt Foot kritisch — worin soll die Autoritat und die
vorrangige Geltung moralischer Forderungen sonst begriindet
sein? Foot sieht nicht, was hier geltend gemacht werden konnte.
»My argument is that they are relying on an illusion, as if trying to
give the moral ,ought® a magic force“ (a.a.O., 167). So betrachtet
bleibt gar nichts anderes tibrig, als das Gewicht moralischer For-
derungen an den Zielen und Interessen von Handelnden festzu-
machen.

187

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IX. Schluf: Monismus versus Pluralismus (Schaber)

Ethik wird traditionellerweise als eine Theorie verstanden, die zu
bestimmen versucht, was moralisch richtig und falsch, bzw. was
moralisch geboten und verboten ist. Eine solche Theorie formu-
liert Prinzipien, nach denen wir uns in unserem Handeln richten
sollten. Diese Prinzipien werden nicht frei erfunden oder nach
irgendwelchen Vorlieben gewihlt, sondern — so zumindest der
theoretische Anspruch — systematisch begriindet. Prinzipien wer-
den aus grundlegenderen Prinzipien abgeleitet und letztlich in
einem zentralen Prinzip fundiert.

Moraltheorien, die in dieser Weise auf einem zentralen Prinzip
gegrundet sind, liegen vor. Zu denken ist hier an den Utilitaris-
mus, die Kantische Ethik, Vertragstheorien in ihren unterschied-
lichen Versionen wie auch an Dworkins Theorie moralischer
Rechte. So ist das moralische Grundprinzip des Utilitarismus das
Nutzenprinzip, wonach das moralisch richtig ist, was in einer Si-
tuation den fiir die Betroffenen grofiten Nutzen bringt. Oder fiir
die Kantische Ethik ist dies der kategorische Imperativ in seinen
unterschiedlichen Formulierungen, daf§ ich nur nach der Maxime
handeln darf, von der ich wollen kann, daf} sie als allgemeines
Gesetz Geltung hitte; oder so, dafl ich den anderen niemals nur
als Mittel, sondern immer auch als Zweck behandeln soll.

Diese Moraltheorien sind in den letzten Jahrzehnten in ver-
stairktem Mafl kritisiert worden. Dabei bezieht sich die Kritik,
die hier gemeint ist, weniger auf die internen Probleme dieser
Moraltheorien. Natiirlich gibt es auch diese interne Kritik (vgl.
I1): So wird z.B. moniert, dafl der Utilitarismus es erlauben wiir-
de, fundamentale moralische Rechte von Personen zu verletzen,
oder daf§ er tiber kein plausibles Konzept von Verteilungsgerech-
tigkeit verfiige und auch dafl er an uns viel zu anspruchsvolle
Forderungen stelle, um hier nur einige Kritikpunkte zu erwih-
nen. Gegen Kants Ethik wird eingewendet, sie sei viel zu vage,
oder sie konne die Handlungsfolgen nicht angemessen bertick-
sichtigen u.a.m. Die Kritik jedoch, die hier zur Sprache kommen
soll, bezieht sich auf den sog. monistischen Charakter dieser

188

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theorien, darauf, daf} es sich dabei um Theorien handelt, die ein
moralisches Grundprinzip formulieren. In den letzten Jahrzehn-
ten sind verschiedene Stimmen vernehmlich geworden, welche
Utilitarismus und Kantianismus nicht aufgrund ihrer internen
Probleme, sondern vielmehr aufgrund ihres monistischen Cha-
rakters ablehnen. Damit wiederholt sich eine Situation, welche
schon in den 30er Jahren W. D. Ross veranlafite, eine pluralisti-
sche Position einzunehmen. Blieb Ross’ Werk ohne nachhaltigen
Einfluf} auf die Diskussion, haben seine Nachfolger eine weit
groflere Wirkung. Das Moralische — so lautet der Tenor dieser
Kritik — 18t sich nicht in einem Grundprinzip zum Ausdruck
bringen. Eine Ein-Prinzipien-Ethik ist falsch, unabhingig davon,
welchen Inhalt dieses Prinzip hat. Als Alternative wird zum
einen — wie dies Partikularisten tun — vorgeschlagen, auf Prinzi-
pien in der Ethik ganz zu verzichten oder - so Tugendethiker -
die Aufmerksamkeit von Prinzipien weg auf andere Dinge wie
z.B. die Charaktereigenschaften von Personen zu lenken. Ein
gemafigterer Alternativvorschlag lautet: Das Moralische kon-
stituiert sich nicht iiber ein, sondern vielmehr {iber unterschied-
liche Prinzipien; Prinzipien, die sich nicht auf ein Prinzip zu-
riickfithren lassen. Das ist die zentrale These der sog. ethischen
Pluralisten.

Die Prinzipien, von denen hier die Rede ist, spezifizieren die
Kategorien dessen, was moralisch von Gewicht ist. Fiir den Utili-
taristen gibt es in diesem Zusammenhang nur eine Kategorie: die
Kategorie der Niitzlichkeit. Nach Ansicht des ethischen Plurali-
sten Thomas Nagel aber sind folgende fiinf Kategorien zu unter-
scheiden (vgl. Nagel 1979, 1291.):

a) soziale Verpflichtungen;

b) Rechte;

c) Niitzlichkeit;

d) an der Vollkommenheit des Handelnden orientierte Ziele;

e) Bindung an eigene Projekte.

Diese Kategorien konnen nach Nagel nicht auf eine Kategorie zu-
ruckgefithrt werden. Die Kategorie der Nitzlichkeit beispiels-
weise ist blof§ eine Kategorie neben anderen; aus ihr lassen sich —
anders als Utilitaristen glauben — die anderen Kategorien nicht
ableiten. Diesen unterschiedlichen Kategorien ordnet Nagel auch
unterschiedliche Arten von moralischen Pflichten zu:

a) Pflichten, die sich aus sozialen Rollen ergeben;

189

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b) Negative Pflichten, die sich aus moralischen Rechten herleiten
lassen wie z. B. die Pflicht, anderen keinen Schaden zuzufigen;

c) Die Pflicht, zum Wohl anderer beizutragen;

d) Pflichten mir selbst gegentiber wie z.B. die Pflicht, die eigenen

Fahigkeiten zu entwickeln;

e) Pflichten den eigenen Projekten gegentiber.

Nagel liefert ein gutes Beispiel dafiir, was unter einer pluralisti-
schen Ethik zu verstehen ist. Dabei lassen sich durchaus andere
Listen von Pflichten denken. Wichtig ist: Welche Arten von
Pflichten es auch immer gibt, sie lassen sich nicht auf eine Grund-
pflicht zuriickfihren. Dariiber hinaus, so machen ethische Plu-
ralisten geltend, konnen die unterschiedlichen moralischen
Pflichten miteinander kollidieren. Es gibt sowohl innerhalb der
einzelnen Pflichtenarten wie auch zwischen den verschiedenen
Arten von Pflichten Konflikte. Einige dieser Konflikte, insbeson-
dere die Konflikte zwischen unterschiedlichen Pflichtarten, sind
nicht losbar. Dies trifft aber nicht auf alle Konflikte zu. Fir be-
stimmte Pflichtenkonflikte gibt es nach Ansicht ethischer Plura-
listen richtige Losungen. Diese lassen sich aber nicht im Rekurs
auf ein fir die Moral grundlegendes Prinzip bestimmen. Verant-
wortlich fiir richtige Losungen ist vielmehr, wie verschiedene Plu-
ralisten meinen, die Urteilskraft. Diese erlaubt uns einige, aber
nicht alle moralischen Konflikte zu losen. Soweit der ethische
Pluralist.

Lafit sich Moral — wie der ethische Pluralist behauptet — in der
Tat nicht auf ein Prinzip reduzieren, dann dringt sich ein anderes
Verstindnis von Ethik auf. Ethik formuliert dann kein Entschei-
dungsverfahren fiir moralische Probleme. Konfrontiert mit mora-
lischen Konflikten, liefert uns die Moraltheorie kein Prinzip, nach
Mafigabe dessen die Konflikte aufzulsen wiren. Und da die mei-
sten moralischen Probleme dort entstehen, wo unterschiedliche
Prinzipien oder unterschiedliche Wertkategorien kollidieren, ver-
mag die Moraltheorie — von einigen Ausnahmefillen abgesehen —
kein Losungsverfahren fiir moralische Fragen zu formulieren.
Moraltheorie kann dann einzig als ein Analyseinstrument ver-
standen werden: Sie kann in den einzelnen Problemfillen klar
machen, welche Wertgesichtspunkte jeweils auf dem Spiel stehen;
die eigentliche Losung mufl sie aber — sofern es sie gibt — der
praktischen Urteilskraft iberlassen.

Der ethische Pluralist legt uns also ein anderes Verstindnis von

190

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ethik nahe. Doch haben wir wirklich gute Griinde, ethische Plu-
ralisten zu werden? Das ist die Frage, die den Gegenstand der
nachfolgenden Ausfihrungen bildet. Dabei soll hier keine Ant-
wort auf diese Frage entwickelt werden. Vielmehr geht es darum,
die Argumente vorzustellen, die fiir bzw. gegen eine Abkehr vom
ethischen Monismus sprechen.

1. Inkommensurabilitit moralischer Werte

Die unterschiedlichen Prinzipien der Moral, von denen der ethi-
sche Pluralist redet, ruhen auf unterschiedlichen, aufeinander
nicht reduzierbaren Werten auf. Freiheit, Gleichheit, Fairnef}
konnen als Beispiele solcher irreduziblen Werte angesehen wer-
den. Der ethische Monist hat mit einer solchen Vielheit von Wer-
ten zunichst keine Probleme. Natiirlich - so kann er sagen - sind
unterschiedliche Dinge wie Freiheit, Gleichheit, Fairnef} fiir uns
wertvoll (oder werden von uns zumindest als wertvoll angese-
hen). Soweit stimmt der Monist mit dem Pluralisten tberein.
Was die beiden trennt, ist folgendes: Im Unterschied zum Moni-
sten bestreitet der Pluralist, dafl diese Werte durchweg kommen-
surabel sind (vgl. Larmore 1994, 67). Das heiflt: Es gibt keinen
zentralen Wert, auf den hin sich alle tibrigen Werte beziehen las-
sen. Nehmen wir z.B. eine Handlung, welche die Freiheit vieler
vergroflern, und eine alternative Handlung, welche einen grofie-
ren Grad an Gleichheit realisieren wiirde. Nach Ansicht eines
Utilitaristen 138t sich iiber den zentralen Wert der Niitzlichkeit
bestimmen, welche der beiden Handlungen moralisch wertvoller
ist. Gerade dies wird aber von Pluralisten bestritten. IThrer Mei-
nung nach gibt es keinen solchen Wertmafistab, der es uns erlau-
ben wiirde, Werte wie Freiheit und Gleichheit zu vergleichen (vgl.
Berlin 71969, 171). Dementsprechend gilt: Wenn wir uns zwischen
Handlungen zu entscheiden haben, die unterschiedliche Werte
realisieren, dann lifit sich nicht bestimmen, welche der beiden
Handlungen wertvoller oder besser ist. In solchen Konfliktsitua-
tionen missen wir uns einfach entscheiden, ohne unsere Ent-
scheidung im nachhinein als richtige Losung ausweisen zu kon-
nen (vgl. dazu ebd., 171: ,In the end, men choose between
ultimate values ...“). Die Wahl zwischen unterschiedlichen Wer-
ten ist die Wahl zwischen inkommensurablen und d.h. unver-

191

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gleichbaren Groflen (Inkommensurabilitat kann auch als Inkom-
patibilitit oder als ungefihre Gleichheit verstanden werden (vgl.
Schaber 7994); Inkommensurabilitit im Sinne von Unvergleich-
barkeit ist aber das, was dem ethischen Monismus die grofiten
Schwierigkeiten bereitet).

Doch gibt es unvergleichbare Werte? Diese Frage stellt sich,
weil wir tatsichlich unterschiedliche Werte vergleichen. Betrach-
ten wir folgende politische Alternative, die sich als ein Konflikt
zwischen den Werten Freiheit und Gleichheit interpretieren 1afit:
Wir konnen Freiheitsrechte ausbauen, was voraussehbar negative
Auswirkungen auf den Lebensstandard vieler hitte. So konnte
man z.B. das Gesundheitssystem liberalisieren, wiirde dabei aber
in Kauf nehmen, daf} einzelne Personen aus dem System heraus-
fallen. In einem solchen Fall stiinde ein kostengiinstiges Gesund-
heitssystem, das die Freiheit einer groflen Mehrheit erhohen wiir-
de, einer allgemeinen Gesundheitsversorgung gegeniiber, die dem
Ideal der Gleichheit entspriche. Obwohl hier zwei grundlegende
Werte kollidieren, kann ich zum Schlufl kommen, daf} es mora-
lisch besser wire, an der allgemeinen Gesundheitsversorgung
festzuhalten. Das aber heifit, daf} ich die Werte, die durch die un-
terschiedlichen Handlungsalternativen realisiert werden, in der
Tat miteinander vergleiche. Ich tue dies, indem ich die eine Hand-
lung als moralisch besser bezeichne. So betrachtet scheinen Werte
wie Gleichheit und Freiheit durchaus vergleichbar zu sein. Das
gilt auch fiir andere Werte: Wir vergleichen beispielsweise den
Wert von fairen Handlungen mit Handlungen, welche die Wohl-
fahrt von Personen erhohen, also dem Wert der Niitzlichkeit die-
nen. Die These, Werte seien unvergleichbar, scheint einer niheren
Priifung nicht standzuhalten.

Ethische Pluralisten werden diesen Schluff fur voreilig halten.
Es kann durchaus sein — so kann der ethische Pluralist argumen-
tieren —, dafl bestimmte Werte sich vergleichen lassen. Das heifit
aber keineswegs, daf} alle Werte kommensurabel sind. Und in der
Tat spricht vieles dafiir, daf} dies nicht der Fall ist. Betrachten wir
dazu den Wert der Freundschaft: Viele von uns weigern sich, den
Wert, den Freundschaft fiir uns hat, mit dem Wert materieller
Giiter zu vergleichen. Sie lehnen solche Vergleiche ab, weil sie
diese fur verwerflich halten. So wiirden wohl die meisten sich
weigern, den Wert einer Freundschaft gegen den Wert von Geld
aufrechnen zu lassen. Natiirlich konnte man im Prinzip das eine

192

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gut fiir wertvoller halten als das andere Gut. Und es ist ohne
Zweifel nicht auszuschlieflen, dafl bestimmte Menschen bereit
sind, den Wert von Freundschaft in Geld auszudriicken. Wie aber
Joseph Raz argumentiert, ist dies in unserem Zusammenhang
nicht von Belang (vgl. Raz 1986, 346; Schaber 1994, 1561.). Die
Bereitschaft, Freundschaft monetar zu bewerten, bedeutet in kei-
ner Weise, dafl Freundschaft und Geld vergleichbar sind. Nach
Raz gilt vielmehr: Wer bereit ist, dies zu tun, weify nicht, was
Freundschaft ist. Freundschaft konstituiert sich tiberhaupt erst
als Wert, wenn man es ablehnt, sich auf entsprechende Wertever-
gleiche einzulassen. Dasselbe 1af}t sich auch im Blick auf andere
Werte wie z.B. den Wert des menschlichen Lebens sagen (vgl.
Lukes 1996, 43ff.). Dem Vergleich des Werts von menschlichem
Leben mit dem Wert anderer Giiter sind Grenzen gesetzt, nicht
weil menschliches Leben, wie vielfach gesagt wird, einen absolu-
ten Wert darstellt, sondern weil zur Wertschatzung von mensch-
lichem Leben gehort, dieses nicht mit dem Wert von Geld, sozia-
lem Prestige und anderen Giitern dieser Art zu vergleichen.

Der ethische Monist kann hier folgendes erwidern: Unsere
Weigerung, bestimmte Werte miteinander zu vergleichen, zeigt
nicht, daf} es inkommensurable, d. h. unvergleichbare Werte gibt.
Wer sich weigert, den Wert von Freundschaft in Geld aufzurech-
nen, macht deutlich, dafl er Freundschaft jedem beliebig hohen
Geldbetrag vorzieht. Was wir in einem solchen Fall vorfinden,
ist keine Inkommensurabilitit von Werten, sondern vielmehr eine
lexikographische Ordnung von Werten: Das eine Gut hat einen
Wert, der durch keine noch so grofie Quantitit des anderen Gutes
aufgewogen werden kann. So kann man Freundschaft und Geld,
aber auch — wie Rawls dies beispielsweise tut — basale Freiheits-
rechte und 6konomische Gleichheit lexikographisch ordnen (vgl.
Rawls 1971, 43 und 611f.). Ist dies der Fall, dann sind die entspre-
chenden Werte in keiner Weise inkommensurabel.

Das Problem bei diesem Vorschlag ist dies: Es bleibt unklar, wie
wir zu einer lexikographischen oder nicht-lexikographischen An-
ordnung von Werten gelangen. Wie werden die unterschiedlichen
Werte verglichen? Sind wir dazu auf einen zentralen Vergleichs-
wert angewiesen? Und welcher Wert konnte das sein? Natiirlich
gibt es auf diese Fragen monistische Vorschlige. Utilitaristen
schlagen Gliick bzw. Niitzlichkeit vor; deontologische Theorien
betrachten Respekt als mafigebenden Wert. All diese Vorschlige

193

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sind der Kritik ausgesetzt. Doch das ist nicht das eigentliche Pro-
blem. Fraglich ist vor allem, ob die genannten Vorschlige das lie-
fern, was sie zu liefern vermeinen, nimlich einen zentralen Ver-
gleichswert. Das Problem, das hier gemeint ist, liflt sich am
Vorschlag, daff Gluck der mafigebende Wert ist, verdeutlichen:
Es gibt verschiedene Arten von Gliick oder subjektivem Wohlbe-
finden. Die subjektiven Zustinde, die mit dem Trinken eines Glas
Weines, dem Verliebtsein, einer interessanten Diskussion ver-
kniipft sind, sind unterschiedlicher Natur. Fraglich ist aber: Wie
13t sich der Wert dieser unterschiedlichen Zustinde vergleichen?
Welchen Wert konnten wir als Vergleichswert nehmen? Es
scheint — und darin liegt das Problem —, dafl eine Pluralitit dessen,
was fiir uns wertvoll ist, innerhalb der Kategorie Gliick selbst
wieder auftaucht (vgl. auch Rawls a.4. O., 557). Damit hilt der
Begriff Gliick nicht, was sich der ethische Monist von ihm ver-
spricht. Der ethische Monist mufl - so gesehen — einen zentralen
Wert finden, der sich einer solchen pluralistischen Interpretation
entzieht.

2. Moralische Konflikte

Verschiedene ethische Pluralisten sind der Ansicht, daf} der ethi-
sche Monismus falsch ist, weil er moralischen Konflikten nicht
Rechnung tragen kann (vgl. dazu Wiggins 1978; Stocker 1990,
Kap. 8). Innerhalb eines ethischen Monismus sind moralische
Konflikte genau besehen unmoglich. Und das heifdt: Es kann fiir
einen ethischen Monisten keine Situationen geben, in denen wir
vor der Entscheidung zwischen Handlungsoptionen stehen, wo-
bei fiir beide moralisch gute Griinde sprechen. Doch dies — so
argumentieren ethische Pluralisten — widerspricht ganz offen-
sichtlich unserer moralischen Erfahrung. Wir fithlen uns in ver-
schiedenen Situationen moralisch verpflichtet, Dinge zu tun, die
wir nicht zusammen tun konnen. Der Monist kann den Eindruck
eines Handelnden, sich mit einem moralischen Konflikt konfron-
tiert zu sehen, nur als Irrtum betrachten. Denn innerhalb eines
Monismus gibt es einen zentralen Wert, der handlungsanleitend
sein soll. Fir einen Glicksutilitaristen z.B. sollte man sich in
Konfliktsituationen einfach iberlegen, welche Handlung das
grofite Gliick hervorbringt und dementsprechend handeln.

194

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Problem liegt nun aber nach Ansicht des ethischen Plura-
listen darin, dafl wir uns bei Konflikten fiir eine Option entschei-
den und entscheiden miissen, es aber gleichzeitig bedauern, die
andere Option nicht gewihlt haben zu konnen. Dies tun wir auch
in Fillen, in denen wir tiberzeugt sind, daf} das, was wir getan
haben, moralisch besser war. Und wir halten solche Gefiihle des
Bedauerns fiir angemessen. Doch wie soll - so der Pluralist — eine
monistische Theorie, die ein Prinzip oder einen Wert fiir mafi-
gebend ansieht, Gefithle des Bedauerns fiir angemessen halten
konnen? Wenn wir uns in Konfliktfillen — wie z.B. der Gliicks-
utilitarist empfiehlt —, an der Handlung orientieren, die den grofi-
ten Gliickszuwachs verspricht, dann haben wir nichts zu bedau-
ern; wir haben dann namlich einfach das grofiere dem geringeren
Gliick vorgezogen. Gefiihle des Bedauerns konnen nur dann an-
gemessen sein, wenn unterschiedliche Werte kollidieren, die nicht
auf einen Wert reduziert werden konnen. Soweit das Argument
des ethischen Pluralisten.

Ein ethischer Monist kann argumentieren, daf} es auch inner-
halb monistischer Moraltheorien Raum fiir moralische Konflikte
geben kann. Das laflt sich an folgenden Beispielen deutlich ma-
chen. Betrachten wir zunichst den Priferenzutilitarismus, der
das, was moralisch richtig ist, dariiber definiert, was die Priferen-
zen von Personen optimal bedient. Nehmen wir an, ich kénnte in
einer bestimmten Situation eine Priferenz der Person A befriedi-
gen, indem ich eine Priferenz einer anderen Person B durchkreu-
ze. Gesetzt ich habe dazu keine Alternative, dann werde ich, wo-
zu ich mich auch immer entscheide, einer Person Schaden
zufiigen. Mit dem Priferenzutilitaristen Richard M. Hare konnte
man nun eine prima facie Regel annehmen, die besagt: ,,Flige an-
deren keinen Schaden zu.“ Es ist angemessen, Verletzungen von
prima facie Regeln zu bedauern, weil wir uns — wie Hare meint -
im Normalfall an diese Regeln halten sollten (vgl. Hare 7981,
281f.). Das heifit: Wem in seiner Erziehung beigebracht worden
ist, diese prima facie Regeln zu beachten, der erwirbt auch die
Disposition, Regelverletzungen zu bedauern (vgl. a.a. O., 39).

Moralische Konflikte kann es aber auch innerhalb einer moni-
stischen Moraltheorie geben, die wie die Kantische den kategori-
schen Imperativ zum moralischen Grundprinzip erklart. Es ist
anzunehmen, daf sich aus einem solchen Prinzip Subprinzipien
ableiten lassen, die miteinander in Kollision geraten kénnen. Ein

195

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Handelnder kann insofern Griinde haben, beide Handlungen aus-
zufiihren, auch wenn sich die eine Handlung als moralisch besser
erweist. Monistische Moraltheorien brauchen also — so kann der
Monist argumentieren — moralische Konflikte in keiner Weise
auszuschlieflen.

3. Die Quellen der Moral

Fiir bestimmte ethische Pluralisten ist der ethische Monismus aus
einem anderen Grund falsch: Anders als der ethische Monist
glaubt, hat die Moral nicht eine, sondern verschiedene Quellen:
Moralische Pflichten gehen aus unterschiedlichen sozialen wie
personlichen Beziehungen hervor. Ich beziehe mich in sehr unter-
schiedlichen Weisen auf andere wie auch auf mich selbst. Betrach-
ten wir im folgenden die diversen sozialen Beziehungen: Ich be-
ziehe mich auf andere als Mitbiirger, als Kollege, als Bruder, als
Geschiftspartner, als Freund, als Mitmensch usw. (vgl. dazu Ross
1930, 19). Aus diesen unterschiedlichen Beziehungen gehen nun -
so argumentieren ethische Pluralisten wie Ross — auch unter-
schiedliche moralische Pflichten hervor. Als Freund habe ich an-
dere Pflichten als als Mitbiirger oder als Geschiftspartner. Es sind
diese unterschiedlichen moralischen Pflichten, iiber die sich be-
stimmen laf}t, was es heiflt, ein Freund, ein Mitbiirger und ein
Geschiftspartner zu sein. Der ethische Monismus wird - so der
ethische Pluralist — mit dieser Vielfalt von sozialen Beziehungen
vor grofle Schwierigkeiten gestellt. Eine monistische Moraltheo-
rie wie beispielsweise der Utilitarismus ist gezwungen, diese Be-
ziehungsvielfalt zu unterschlagen und eine bestimmte Art der so-
zialen Beziehungen fiir moralisch allein maflgeblich zu erklaren:
die Beziehung nimlich, in der ich mich zu anderen als Wohltiter
verhalte. Der Utilitarismus trigt damit, wie Ross meint, dem per-
sonlichen Charakter moralischer Pflichten nicht Rechnung (vgl.,
a.a.0., 22). Wir stehen - so der ethische Pluralist — anderen Men-
schen nicht blof§ als Wohltiter gegentiber. Dasselbe Problem stellt
sich auch beispielsweise dem Kantianer: Orientieren wir uns am
kategorischen Imperativ, dann stehen wir anderen als Mitmen-
schen gegeniiber. Doch auch hier gilt: Moralisch ist nicht nur die-
se Beziehungsform von Mitmensch zu Mitmensch relevant. Wer
wie der Utilitarist und Kant eine bestimmte Form sozialer

196

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Beziehung moralisch verabsolutiert, verkennt nach Ansicht ethi-
scher Pluralisten die unterschiedlichen Quellen der Moral und
zeichnet entsprechend ein unangemessenes Bild der Moral.

Der ethische Monist wird nicht bestreiten, daff unterschiedli-
chen sozialen Beziehungen unterschiedliche moralische Pflichten
zugeordnet werden konnen. Es ist aber unklar, ob diesen unter-
schiedlichen Pflichten nicht ein gemeinsamer Wertgesichtspunkt
oder ein gemeinsames Prinzip zugrundeliegt oder zugrundeliegen
muf. Dies scheint darum gefordert zu sein, weil wir nur mit Hilfe
eines gemeinsamen Wertgesichtspunkts moralische Pflichten als
moralische Pflichten ausweisen konnen. Betrachten wir dazu
noch einmal Nagels Pflichtenkatalog: Diesem gemif} sind wir ei-
genen Projekten gegentiber moralisch verpflichtet. Wer das Wohl-
temperierte Klavier beherrschen will und sagt ,Ich kann nicht ins
Kino gehen, weil ich noch iiben muff‘, bringt nach Nagel eine
moralische Pflicht zum Ausdruck. Die Frage stellt sich, ob es sich
dabei aber wirklich um eine moralische Pflicht und nicht bloff um
eine Klugheitsregel handelt. Das ist in der Tat alles andere als klar.
Viele von uns wiirden solche Bindungen an eigene Projekte als
Gebot der Klugheit und nicht als Gebot der Moral betrachten.
Dasselbe liefe sich auch im Blick auf die von Nagel genannte
Pflicht, seine eigenen Fihigkeiten zu entwickeln, behaupten. Da-
bei geht es hier — so kann der ethische Monist argumentieren -
nicht um eine inhaltliche Kritik des Nagelschen Vorschlags, son-
dern um ein grundsitzliches Problem; um das Problem namlich,
was Forderungen zu moralischen Forderungen macht. Diese Fra-
ge stellt sich jedem, der wissen will, worin seine moralischen
Pflichten bestehen. Denn um diese Pflichten zu bestimmen, miis-
sen wir in der Lage sein, moralische von nicht-moralischen For-
derungen, von Forderungen der Hoflichkeit z. B. zu unterschei-
den. Dabei mag die Grenze des Moralischen unscharf bleiben.
Doch daraus lif}t sich nicht der Schlufl ziehen, daff wir auf eine
Eingrenzung des Moralischen nicht angewiesen seien. Die Ant-
wort auf die Frage beispielsweise, ob wir eigenen Projekten ge-
gentiber moralisch verpflichtet sind oder nicht, setzt einen Begriff
des Moralischen voraus. Sie setzt — anders formuliert — einen zen-
tralen moralischen Gesichtspunkt voraus, den der ethische Plura-
list gerade bestreitet.

197

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Die Losung moralischer Konflikte

Der ethische Monist hilt ein pluralistisches Konzept der Moral
noch aus einem anderen Grund fiir problematisch: Es ist unklar,
wie sich Wertkonflikte rational 16sen lassen, gesetzt, es gibt kei-
nen zentralen Vergleichswert. Das ist ein Problem, das fiir unser
moralisches Denken nicht unerheblich ist, da wir in sehr vielen
Fillen mit Wertkonflikten konfrontiert sind. Ist der ethische Plu-
ralist nicht gezwungen - so kann der ethische Monist fragen -,
Wertkonflikte fiir unlosbar zu halten? Und wird damit Ethik
nicht unfihig, richtige Antworten auf moralische Probleme zu
formulieren?

Bestimmte ethische Pluralisten werden sich hier gelassen zei-
gen und argumentieren, dafl der Einwand von der falschen An-
nahme ausgeht, es gabe fiir moralische Konflikte rationale Losun-
gen. Da es aber keinen zentralen moralischen Wert gibt, auf den
hin sich die konfligierenden Werte beziehen und vergleichen las-
sen, konnen moralische Konflikte tiberhaupt nicht rational gelost
werden. Vielmehr miissen wir uns in Konfliktsituationen einfach
entscheiden, ohne daff wir in der Lage wiren, unsere Entschei-
dung als richtige oder begriindete auszuweisen. Diese Notwen-
digkeit, sich zu entscheiden, ist — wie Berlin meint - ein Charak-
teristikum menschlicher Existenz. Die Unfihigkeit fir Konflikte
rationale Losungen zu finden, gibt seiner Ansicht nach unserer
Freiheit ihren Wert. ,,The necessity of choosing between absolute
claims is then an inescapable characteristic of the human con-
dition. This gives its value to freedom ... as an end in itself ...
(Berlin 1969, 169).

Diese radikal dezisionistische Position widerspricht aber - so
1af8t sich argumentieren — ganz offensichtlich unseren Intuitionen.
Es mag intuitiv betrachtet Konfliktfille geben, fiir die wir keine
richtige Losung zu finden vermogen. Doch bei vielen Konflikten
sehen wir uns dazu durchaus in der Lage. Wenn ich z.B.
jemandem versprochen habe, an seiner Geburtstagsparty teilzu-
nehmen und ich auf dem Weg dorthin zufilligerweise an einem
Unfallort vorbeikomme, wo meine Hilfe erbeten wird, dann wer-
den wohl nur die wenigsten sich im unklaren dartiber sein, wel-
cher Handlung ich den Vorzug geben sollte. Ohne Zweifel ist es
moralisch auch geboten, Versprechen einzuhalten. Insofern liegt
in dieser Situation ein Konflikt vor. Doch es ist nicht wirklich

198

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

strittig, was in einer solchen Situation die moralisch richtige und
dementsprechend die moralisch geforderte Handlung ist. Wir
sind hier nicht zu einer willkiirlichen Entscheidung gezwungen.
Fir moralische Konflikte scheint es also durchaus richtige Losun-
gen zu geben.

Das wird von den meisten ethischen Pluralisten auch zugege-
ben. Nach Ansicht von Nagel beispielsweise sind in der Tat nicht
alle Entscheidungen in Konfliktfillen willkiirlich. Vielmehr gibt
es fiir bestimmte Konflikte richtige Losungen (vgl. Nagel 1979,
1341.). Diese richtigen Losungen lassen sich auch ohne zentralen
moralischen Vergleichswert bestimmen. Was uns nach Meinung
verschiedener ethischer Pluralisten erlaubt, die richtige Losung
fur moralische Konflikte zu finden, ist die praktische Urteilskraft.
Nagel schreibt dazu: ,,The fact that one cannot say why a certain
decision is the correct one, given a particular balance of conflic-
ting reasons, does not mean that the claim to correctness is
meaningless ... What makes this possible is judgement ...“ (Nagel
1979, 1341.; vgl. Larmore 1987, 9ff.). Dabei verhilft uns die Ur-
teilskraft nicht in allen Konfliktfillen zu richtigen Losungen. Es
gibt, wie Nagel z. B. meint, Konflikte, die von einer solchen Kom-
plexitit sind, dafl auch die Urteilskraft nicht zu helfen vermag.
Doch in vielen Konfliktfillen reicht es aus, sich auf die Urteils-
kraft zu verlassen (vgl. Nagel 4. 4. O., 135).

Das scheint ein plausibles Konzept der Losung von Wertkon-
flikten zu sein. In einer niaheren Betrachtung erweist es sich aber —
so wird der ethische Monist argumentieren — als problematisch.
Unklar ist, was unter Urteilskraft genau zu verstehen ist, und wie
sie uns die richtigen Losungen von Konflikten liefern soll. Wie
kann man sagen, dafl eine Handlung moralisch besser als alterna-
tive Handlungen ist, wenn man iiber keinen Vergleichswert ver-
fugt? Betrachten wir noch einmal das Unfallbeispiel: Wenn wir
sagen, dafl es moralisch besser ist, am Unfallort zu helfen, dann
tun wir dies, weil wir beispielsweise der Ansicht sind, dafl damit
das in dieser Konfliktsituation gewichtigere Interesse befriedigt
wird. Es ist ein Gesichtspunkt dieser Art, der uns erlaubt - so
der ethische Monist — zum entsprechenden Urteil iiber das, was
in dieser Situation besser ist, zu gelangen. Wie praktische Urteils-
kraft, die ohne eine solche Vergleichsgrofle operiert, uns richtige
Losungen von Wertkonflikten aufzeigen kann, bleibt deshalb vol-
lig schleierhaft.

199

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der ethische Pluralist muf} nicht bestreiten, daf8 fiir richtige
Konfliktlosungen Vergleichsgroflen notwendig sind. Es kann
auch seiner Ansicht nach gut sein, dafl wir fir richtige Losungen
jeweils auf einen Vergleichswert angewiesen sind. Bestreiten muf§
er nur, dafl fir die Losungen aller moralischen Konflikte ein be-
stimmter zentraler Wert mafigebend ist. Der ethische Pluralist
kann die These vertreten, dafl fiir unterschiedliche Konfliktfille
auch unterschiedliche Vergleichswerte relevant sind (vgl. dazu Ri-
chardson 71994, 105). Und so ist es durchaus nicht auszuschlieflen,
daf} wir in dem beschriebenen Unfallbeispiel durch eine Nutzen-
abwigung zur richtigen Losung gelangen. In bestimmten Kon-
fliktfillen konnten also der Wert der Niitzlichkeit, in anderen
aber andere Werte fiir die richtige Konfliktlosung mafigebend
sein.

Doch wie — so konnte der ethische Monist fragen — ldfit sich
bestimmen, welcher Vergleichswert jeweils relevant 1st? Gibt es
dafiir Kriterien? Kann es innerhalb eines ethischen Pluralismus
solche Kriterien tiberhaupt geben? Eines ist, so der ethische Mo-
nist klar: Verfiigten wir iber einen zentralen Vergleichswert, dann
wifliten wir, wie richtige Konfliktlosungen zu bestimmen wiren.
Und genau dies ist es, was wir wollen: Wir suchen in Konflikt-
situationen nach Losungen, und zwar nicht nach irgendwelchen
Losungen, sondern nach den richtigen Losungen. Es mag sein,
dafl wir die Moraltheorie, die uns den relevanten Vergleichswert
liefert, noch nicht gefunden haben. Das kénnte ein ethischer Mo-
nist zugeben. Er wird es aber fir voreilig halten, die Suche nach
einer solchen Theorie aufzugeben. Denn einzig eine monistische
Theorie wird unserer Intention, richtige Konfliktlosungen zu fin-
den, gerecht.

Ethische Pluralisten sind iiberzeugt, dafl dieser Suche kein Er-
folg beschieden sein kann. Mit Ross halten sie es fiir weise, An-
spriiche an die Ethik aufzugeben, die nicht erfiillt werden kénnen.
Die Frage, ob sie damit recht haben, soll hier offenbleiben. In der
Debatte um Pluralismus und Monismus in der Ethik — soviel soll-
te deutlich geworden sein - stehen sich unterschiedliche Ethik-
konzeptionen gegeniiber. Moglicherweise kann uns diese Debatte
klarer machen, was unter Ethik zu verstehen und was von der
Ethik zu erwarten ist.

200

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

Alican, N. E 1994 Mill’s Principle of Utility. A Defense of
John Stuart Mill’s Notorious Proof, Am-
sterdam, Atlanta.

1992 The Nature of Moral Thinking, London,

New York.

Aristoteles 1972 Nikomachische Ethik, dbersetzt v.
O. Gigon, Minchen.

Arrington, R. L. 1989 Rationalism, Realism, and Relativism.

Perspectives in Contemporary Moral
Epistemology, Ithaca & London.

Attfield, R. 1975 Against Non-Comparabilism, in: Philo-
sophy 50, 230-234.

Ayer, A.]. 1993 Sprache, Wahrheit und Logik, Stuttgart
(engl. Originalausgabe London, New
York 1936 und 21950).

Badwahr, N. K. 1993 Altruism vs. Self-Interest, in: Altruism,
Social Philosophy & Policy 1, 90-117.

Baier, K. 1958 The Moral Point of View, Ithaca, New
York.

Baier, K. 1974 Der Standpunkt der Moral. Eine rationa-
le Grundlegung der Moral, Diisseldorf.

Baier, K. 1995 The Rational and the Moral Order. The

Social Roots of Reason and Morality,
Chicago, LaSalle/Illinois.

Baldwin, T. 1990 G. E. Moore, London.

Bayertz, K. (Hrsg.) 1991 Praktische Philosophie. Grundorientie-
rungen angewandter Ethik, Reinbek bei
Hamburg.

Bayertz, K. 1993 Der evolutionire Naturalismus in der
Ethik, in: Evolutionire Ethik zwischen
Naturalismus und Idealismus. Beitrige
zu einer modernen Theorie der Moral,
hrsg. von Wilhelm Liitterfelds, unter
Mitarbeit von Thomas Mohrs, Darm-
stadt, 141-165.

Bayertz, K. (Hrsg.) 19932 Evolution und Ethik, Stuttgart.

Beckermann, A. 1977 Analytische Handlungstheorie, Band II:

(Hrsg.) Handlungserklirungen, Frankfurt/M.

201

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Benn, S. 1./

Gaus, G. F. (Hrsg.)

Benson, ].

Berlin, 1.

Birnbacher, D.
(Hrsg.)

Birnbacher, D.

Birnbacher, D.
Blackburn, S.
Bowie, N. E.
(Hrsg.)
Brams, S. J.
Brandt, R.

Brandt, R.

Braybrooke, D.
Brentano, F.

Brentano, F.

Brink, D.

Butchvarov, P.

Canto-Sperber, M.

Cavalier, R. J./
Gouinlock, J./
Sterba, J. (Hrsg.)
Chisholm, R. M.
Cooper, D.
Cummiskey, D.

Dancy, J.

202

1983

1979

1969
1980

1990

1995
1984
1983

1976
1979

1992

1987

1952

1955

1989

1989

1994

1989

1986

1993

1996

1981

Public and Private in Social Life, Lon-
don & Canberra, New York.

Who is the Autonomous Man? in: Philo-
sophy 58, 5-17.

Four Essays on Liberty, Oxford.
Okologie und Ethik,
gart. )
Der Utilitarismus und die Okonomie,
in: B. Bievert (Hrsg.): Sozialphilosophi-
sche Grundlagen okonomischen Han-
delns, Frankfurt/M., 65-85.

Tun und Unterlassen, Stuttgart.
Spreading the Word, Oxford.

Ethical Theory in the Last Quarter
of the Twentieth Century, Atascadero.
Game Theory and Politics, New York.
A Theory of the Good and the Right,
Oxford.

Two Concepts of Utility, in: Morality,
Utilitarianism, and Rights, Cambridge,
158-175.

Meeting Needs, Princeton, New Jersey.
Grundlegung und Aufbau der Ethik,
Bern, Neuauflage Hamburg 1977.

Vom Ursprung sittlicher Erkenntnis,
Hamburg [basierend auf einem 1889 ge-
haltenen Vortrag).

Moral Realism and the Foundations of
Ethics, Cambridge.

Skepticism in Ethics, Bloomington, In-
dianapolis.

La philosophie morale britannique, Pa-
ris.

Ethics in the History of Western
Philosophy, Houndsmills, Basingstoke,
Hampshire.

Brentano and Intrinsic Value, Cam-
bridge etc.

Value Pluralism & Ethical Choice, New
York.

Kantian Consequentialism, New York,
Oxford.

On Moral Properties, in: Mind 90, 367-
385.

Stutt-

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dancy, J.

Dancy, J.
Darwall, St.

Darwall, St./
Gibbard, A./
Railton, P.

1983

1993
1989

1992

DeMarco, J. P/ 1986
Fox, R. M. (Hrsg.)

Dillon, Robin S. 1995

(Hrsg.)
Donagan, A.
Dworkin, R.
Dworkin, R.

Edwards, P.

1977
1977

1984

1955

Edwards, R. B. 1979

Bisiler; N,
Engels, F.
Ethics
Falk, W. D.

Falk, W. D.

Fehige, Chr./

1983
1894
1982

1947/8

1953

1995

Meggle, G. (Hrsg.)

Feinberg, J.
Fishkin, J. S.

1984
1988
1984

Ethical Particularism and Morally Rele-
vant Properties, in: Mind 92, 530-547.
Moral Reasons, Oxford.

From Moore to Stevenson, in: Cavalier/
Guinlock/ Sterba, 366-398.

Toward Fin de siécle Ethics: Some
Trends, in: The Philosophical Review,
101, 1, 115-189.

New Directions in Ethics. The Chal-
lenge of Applied Ethics, New York &
London.

Dignity, Character, and Self-Respect,
New York, London.

The Theory of Morality, Chicago.
Taking Rights Seriously, London; dt.:
Biirgerrechte ernstgenommen, Frank-
furt/M. 1984.

Rights as Trumps, in: . Waldron (Hrsg.):
Theories of Rights, Oxford, 153-167.
The Logic of Moral Discourse, New
York.

Pleasures and Pains. A Theory of Quali-
tative Hedonism, Ithaca, New York.
Moral Character, in: Weinreich-Haste/
Locke, 187-211.

Herrn Eugen Dithrings Umwilzung der
Wissenschaften, Neuauflage Berlin 1989.
Special Issue on Moral Development
92, 3.

,Ought and Motivation, in: Proceedings
of the Aristotelian Society 48, 492-510,
wieder abgedruckt in ders.: Ought, Rea-
sons, and Morality, Ithaca, London 1986,
21-41.

Goading and Guiding, in: Mind 62, 145-
171, wieder abgedruckt in ders.: Ought,
Reasons, and Morality, Ithaca, London,
1986, 42-66.

Zum moralischen Denken, 2 Bde,
Frankfurt/M.

The Moral Limits of the Criminal
Law, Oxford, 4 Bde.

Beyond Subjective Morality. Ethical
Reasoning and Political Philosophy,
New Haven, London.

203

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Flanagan, O.

Fletcher, G. P.

Foot, Ph.
Frankena, W. K.

Frankena, W. K.

Frankena, W. K.
Freud, S.

Fried, C.
Gauthier, D.

Gauthier, D.
Gehlen, A.
Gibbard, A.
Gilligan, C.

Ginet, C.

Ginters, R. (Hrsg.)

Godwin, W.

Goldman, A. L.

Goodpaster, K. E.

Grewendorf, G./

Meggle, G. (Hrsg.)

Griffin, J.

Guest, St.

204

1991

1993

1978
1958

1976

1983
1969

1978
1970

1986
1940
1990
1982
1990
1978
1793
1970

1982

1974

1986

1992

Varieties of Moral Personality. Ethics
and Psychological Realism, Cambridge/
Mass., London.

Loyality. An Essay on the Morality of
Relationship, Oxford, (dt. Frankfurt/
M., das 7. Kapitel iiber den Fahneneid
fehlt).

Virtues and Vices, Oxford.

Obligation and Motivation in Recent
Moral Philosophy, in: Essays in Moral
Philosophy, hrsg. von A.I. Melden,
Seattle, London, 40-81.

Perspectives on Morality, hrsg. von Ken-
neth E. Goodpaster, Notre Dame, Lon-
don.

Moral-Point-Of-View Theories, in:
Bowie, 39-79.

Studienausgabe, Frankfurt/M.

Right and Wrong, Cambridge/Mass.
Morality and Advantage, in: ders.
(Hrsg.): Morality and Rational Self-In-
terest, New Jersey, 166—180.

Morals by Agreement, Oxford.

Der Mensch, Berlin.

Wise Choices, Apt Feelings, Cambridge/
Mass.

In a Different Voice, Cambridge/Mass.
dt.: Die andere Stimme, Miinchen 1984.
On Action, Cambridge.

Relativismus in der Ethik, Diisseldorf.
Enquiry Concerning Political Justice,
London, Neudruck: Harmondsworth,
Middlesex 1985.

A Theory of Human Action, Princeton,
New Jersey.

Kohlbergian Theory: A Philosophical
Counterinvitation, in: Ethics 92, 491-
498.

Seminar: Sprache und Ethik. Zur
Entwicklung der Metaethik, Frank-
furt/M.

Well-Being. Its Meaning, Measurement,
and Moral Importance, Oxford.

Ronald Dworkin, Edinburgh, Kap.6
[Objectivity in Law and Morality].

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Guyau, ].-M. 1885
Habermas, J. 1973
Habermas, J. 1983
Habermas, J. 1986
Haller, R. 1993
Hampshire, St. 1983
Hare, R. M. 1963
Hare, R. M. 1972
Hare, R. M. 1972-3
Hare, R. M. 1974
Hare, R. M. 1981
Hare, R. M. 1985
Hare, R. M. 1989
Hare, R. M. 1989a
Hare, R. M. 1989b
Hare, R. M. 1992
Hare, R. M. 1995
Harman, G. 1975

Esquisse d’une morale sans obligation, ni
sanction, ohne Erscheinungsort, Neu-
auflage ohne Erscheinungsort, Librairie
Artheme Fayard 1985 nach der zweiten,
korrigierten Auflage von 1890, ebenfalls
ohne Erscheinungsort.
Wahrheitstheorien, in: H. Fahrenbach
(Hrsg.): Wirklichkeit und Reflexion.
Walter Schulz zum 60. Geburtstag, Pful-
lingen, 211-265.

Diskursethik — Notizen zu einem Be-
griindungsprogramm, in: Moralbewufit-
sein und kommunikatives Handeln,
Frankfurt/M., 53-125.

Moralitat und Sittlichkeit. Treffen He-
gels Einwinde gegen Kant auch auf
die Diskursethik zu?, in: W. Kuhlmann
(Hrsg.): Moralitit und Sittlichkeit,
Frankfurt/M., 16-37.

Neopositivismus, Darmstadt.

Morality & Conflict, Oxford.

Freedom and Reason, Oxford.

Die Sprache der Moral, Frankfurt/M.
Moral Principles, in: Proceedings of the
Aristotelian Society 73, wieder abge-
druckt in Hare 1989a, 49-65.
Deskriptivismus, in: Grewendorf/Megg-
le, 260-284.

Moral Thinking, Oxford.

Ontology in Ethics, in: T. Honderich
(Hrsg.): Morality and Objectivity, Lon-
don, 39-53.

Essays in Ethical Theory, Oxford.
Supervenience, in: Essays in Ethical
Theory, Oxford, 66-81.

A Reduction ad Absurdum of Descripti-
vism, in: Essays in Ethical Theory, Ox-
ford, 113-130.

Moralisches Denken, Frankfurt/M.
Koénnte Kant ein Utilitarist gewesen
sein? in: Fehige/Meggle, I, 11-34, 343—
348.

Moral Relativism Defended, in: Philoso-
phical Review 84, 3-22, wieder abge-
druckt in Meiland & Krausz 1982.

205

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Harman, G.

Harman, G.

Harman, G.

Harman, G./
Thomson, J. J.
Harsanyyi, J.

Hart, H. L. A.
Hartmann, N.
Herman, B.

Hildebrand, D. v.

Hill, Th. E. Jr.

Hoerster, N.

Hoffe, O.

Hohfeld, W. N.
Honderich, T.

Hospers, J.

Hudson, W. P.
(Hrsg.)

206

1978

1981

1985

1995

1982

1963
1926
1993

1982

1983

1995

1993

1919

1995

1978

1969

What is Moral Relativism? In: Values
and Morals, hrsg. von Alvin I. &bldman
und Jaegwon Kim, Reidel-Dori:echt,
143-161.

Das Wesen der Moral. Eine Einfihrung
in die Ethik, Frankfurt/M.

Is there a Single True Morality? in:
Copp, David/Zimmermann David
(Hrsg.): Morality, Reason, and Truth.
New Essays on the Foundations of
Ethics, Totowa, N.J., 27-48.

Moral  Relativism  and  Moral
Objectivity, Cambridge/Mass., Oxford.
Morality and the Theory of Rational Be-
haviour, in: B. Williams/A. Sen (Hrsg.),
Utilitarianism and Beyond, Cambridge,
39-62.

Law, Liberty, and Morality, Oxford.
Ethik, Berlin.

The Practice of Moral Judgments, Cam-
bridge/Mass., London.

Sittlichkeit und ethische Werterkennt-
nis, Vallendar-Schonstatt [urspriinglich
1922].

Ideals of Human Excellence and Preser-
ving the Natural Environment, in: Envi-
ronmental Ethics 5, 211-224, wieder ab-
gedruckt in ders.: Autonomy and Self-
Respect, Cambridge, New York, 104-
117.

Abtreibung im sikularen Staat, Frank-
furt/M., 2. Aufl.

Moral als Preis der Moderne. Ein Ver-
such iiber Wissenschaft, Technik und
Umwelt, Frankfurt/M.

Fundamental Legal Conceptions, Lon-
don.

Wie frei sind wir? Das Determinismus-
Problem, Stuttgart.

Die Reichweite menschlicher Freiheit,
in: Seminar: Freies Handeln und Deter-
minismus, hrsg. von U. Pothast, Frank-
furt/M., 93-114.

The  Is-Ought-Question,
Basingstoke.

London,

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hume, D.

Hume, D.

Hume, D.

Hurka, T.

Hursthouse, R.

Johnston, P.

Jonsen, A.R./
Toulmin, St.

Kagan, S.

Kant, I.
Kant, .
Kant, I.
Kleinig, J.

Kliemt, H.

Kohlberg, L.

Kohlberg, L.

Kramer, H.

Krausz, M. (Hrsg.)

Kripke, S.

1973

1975

1978

1993

1995

1989

1989

1992

1785

1788

1797

1983
1986

1981

1995

1992
1989

1980

Ein Traktat iiber die menschliche Natur,
Hamburg (engl. Originalausgabe 1739-
1740).

An Enquiry Concerning the Principles
of Morals, hrsg. von P.H. Nidditch,
3. Aufl. Oxford.

A Treatise of Human Nature, P. H. Nid-
ditch (Hrsg.) 2. Aufl., Oxford.
Perfectionism, Oxford.

Applying Virtue Ethics, in: R. Hurst-
house (Hrsg.): Virtues and Reasons, Ox-
ford, 57-75.

Wittgenstein and Moral Philosophy,
London, New York.

The Abuse of Casuistry. A History
of Moral Reasoning, Berkeley, Los
Angeles, London.

The Limits of Well-Being, in: Social
Philosophy & Policy 2, 169-189.
Grundlegung zur Metaphysik der Sitten,
Riga, wieder abgedruckt in Akademie-
Textausgabe, Bd. IV, Berlin, New York.
Kritik der praktischen Vernunft, Riga,
wieder abgedruckt in Akademie-Text-
ausgabe Bd. V,, Berlin, New York.
Metaphysik der Sitten, Konigsberg, wie-
der abgedruckt in Akademie-Textausga-
be Bd. VI., Berlin, New York.
Paternalism, Oxford.

Antagonistische Kooperation, Freiburg
1.Br.

From Is to Ought: How to Commit the
Naturalistic Fallacy and Get Away with
It in the Study of Moral Development,
in: ders.: Essays on Moral Development,
vol. 1: The Philosophy of Moral Deve-
lopment, Cambridge, San Francisco,
101-189.

Die Psychologie der Moralentwicklung,
Frankfurt/M.

Integrative Ethik, Frankfurt/M.
Relativism. Interpretation and Confron-
tation, Notre Dame.

Naming and Necessity, Cambridge/
Mass.

207

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kiing, G.

Kupperman, J.
Kutschera, F. von

Ladd, J. (Hrsg.)

Larmore, Ch.

Larmore, Ch.

Leist, A. (Hrsg.)

Lemos, N. M.

Lenk, H.

Locke, D

Louden, R. B.

Lovibond, S

Luce,R.D./
Raiffa, H
Lukes, St.

Maclntyre, A.
Maclntyre, A.

208

1986

1990
1982

1973

1987

1994

1990

1994

1973

1982

1984

1983

1950

1996

1981
1987

Die postkonventionelle Ebene der mora-
lischen Entwicklung: Psychologie oder
Philosophie? in: F Oser/W. Althof/
D. Garz (Hrsg.): Moralische Zuginge
zum Menschen. Zuginge zum morali-
schen Menschen, Miinchen, 312-326.
Character, Oxford.

Grundlagen der Ethik, Berlin, New
York.

Ethical Relativism, Wadsworth, Neuauf-
lage Lanham etc. 1985.

Patterns of Moral Complexity, Cam-
bridge; dt.: Strukturen moralischer
Komplexitat, Stuttgart 1994.

Pluralism and Reasonable Disagree-
ment, in: Social Philosophy & Policy
11/1, 61-79.

Um Leben und Tod. Moralische Proble-
me bei Abtreibung, kiinstlicher Befruch-
tung, FEuthanasie und Selbstmord,
Frankfurt/M.

Intrinsic Value. Concept and Warrant,
Cambridge.

Der ,Ordinary Language Approach”
und die Neutralititsthese der Metaethik,
in: ders.: Metalogik und Sprachanalyse.
Studien zur analytischen Philosophie,
Freiburg i. Br., 30-56.

The Principle of Equal Interest, in: The
Philosophical Review 90, 4, 531-559.
On Some Vices of Virtue Ethics, in:
American Philosophical Quarterly, Vol.
21/3, 227-236.

Realism and Imagination in Ethics, Min-
neapolis.
Games and
York.

On Trade-Offs between Values, in:
F. Hahn/ St. Vannucci (Hrsg.): Ethics,
Rationality, and Economic Behaviour,
Oxford, 36-49.

After Virtue, Notre Dame, 2. Aufl. 1984.
Der Verlust der Tugend. Zur morali-
schen Krise der Gegenwart, Frankfurt/
M., New York.

Decisions, New

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mackie, J. L. 1977
Mackie, J. L. 1984
McAlister, L. 1982
McConnell, T. 1993
McDowell, J. 1978
McDowell, J. 1979
McDowell, J. 1985
McGinn, C. 1985

McNaughton, D. 1988
Meggle, G. (Hrsg.) 1977

Meiland, J. W./ 1982
Krausz, M. (Hrsg.)

Mele, Alfred R. 1997

(Hrsg.)

Mill, J. St.
Mill, J. St./
Mill, H. T.
Mill, J. St./
Mill, H. T./
Taylor, H.

Moore, B.
Moore, G. E.

Moore, G. E.

Moore, G. E.

1859
1970

1976

1984

1912
1942

1959

Ethics. Inventing Right and Wrong, Pen-
guin (dt.: Stuttgart 1983).

Can There Be a Right-Based Moral The-
ory?, in: J. Waldron (Hrsg.): Theories of
Rights, Oxford, 168-181.

The Development of Franz Brentano’s
Ethics, Wiirzburg, Amsterdam.
Gratitude, Philadelphia.

Are Moral Requirements Hypothetical
Imperatives?, in: Proceedings of the
Aristotelian Society, Supplement 52, 13-
29.

Virtue and Reason, in: Monist 62, 331-
350.

Values and Secondary Qualities, in:
Morality and Objectivity, T. Honderich
(Hrsg.), London, 110-129.

The Subjective View, Oxford.

Moral Vision, Oxford.

Analytische Handlungstheorie, Bd.I:
Handlungsbeschreibungen, Frankfurt/
M.

Relativism. Cognitive and
Moral, Notre Dame, London [enthilt
u.a. Beitrige von Ph. Foot, G. Harman,
B. Williams, D. Lyons und G. Harrison].
The Philosophy of Action
(Oxford Readings in Philosophy), Ox-
ford.

On Liberty, London.

Essays on Sex and Equality, Chicago,
London.

Die Horigkeit der Frau. Texte zur
Frauenemanzipation, Frankfurt/M.
(englische Originalausgabe unter dem
Titel ,, The Subjection of Women®, Lon-
don 1869).

Privacy. Studies in Social and Cultural
History, Armonk, New York, London.
Ethics, Oxford, reprint 1978.

A Reply to my Critics, in: P. A. Schilpp,
The Philosophy of G.E. Moore, 535-
627.

Is Goodness a Quality?“, in: Philosophi-
cal Papers, London, 8§9-100.

209

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moore, G. E.
Moore, G. E.

Moore, G. E.

Murdoch, 1.
Nagel, Th.

Nagel, Th.

Nagel, Th.
Nagel, Th.

Nagl-Docekal, H./

Pauer-Studer, H.
(Hrsg.)

Neumann, J./

Morgenstern, O.
Nida-Riimelin, J.

Nida-Riimelin, J.
(Hrsg.)

Nielsen, K.
Nowell-Smith, P.
Nozick, R.
Nunner-

Winkler, G. (Hrsg.)

Nussbaum, M.

210

1986

1991

1903

1970
1970

1979

1986
1991

1993

1953

1993

1996

1971

1954
1974
1991

1993

The Early Essays, hrsg. von T. Regan,
Philadelphia.

The Elements of Ethics, hrsg. von
T. Regan, Philadelphia.

Principia Ethica, Cambridge, revidierte
Ausgabe mit einem Vorwort zur zweiten
Auflage und anderen Schriften 1993; dt.:
tibers. u. hrsg. v. B. Wisser, Stuttgart
1970.

The Sovereignity of the Good, London.
The Possibility of Altruism, Princeton,
New Jersey.

The Fragmentation of Value, in: Mortal
Questions, Cambridge, 128-141; dt.:
Verschiedenheit der Werte, in: Uber das
Leben, die Seele und den Tod tbers. v.
K.-E. Prankel u. R. Stocker, Konigstein/
Ts. 1984, 146-161.

The View from Nowhere, New York.
Equality and Partiality, New York, Ox-
ford, (dt.: Paderborn 1994; frz.: Paris
1994).

Jenseits der Geschlechtermoral. Bei-
trage zur feministischen Ethik, Frank-
furt/M.

The Theory of Games and Economic
Behaviour, Princeton, New Jersey.
Kritik des Konsequentialismus, Miin-
chen.

Angewandte Ethik. Die Bereichs-
ethiken und ihre theoretische Fundie-
rung, Stuttgart.

On Eliminating Metaphysics, in: ders.:
Reason & Practice, New York etc., 393—
405.

Ethics, New York.

Anarchy, State, and Utopia, New York.
Weibliche Moral. Die Kontroverse um
eine  geschlechtsspezifische  Ethik,
Frankfurt, New York.

Non-Relative Virtues: An Aristotelian
Approach, in: M. Nussbaum/ A.Sen
(Hrsg.): The Quality of Life, Oxford,
242-269.

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Oakley, J.
O’Neill, J.

O’Neill, O.

Oser, E/Althof, W.

Ossowska, M.

Parfit, D.

Pauer-Studer, H.

Piaget, J.
Piaget, J.
Piaget, J.

Plato
Platts, M.
Platts, M.

Popper, K. R.

Prichard, H. A.

Putnam, H.
Rachels, J.

1992

1993

1986
1992

1972

1984
1996

1974

1983

1995

1979

1988

1991

1947

1968

1981
1989

Morality and the Emotions, London,
New York.

Ecology, Policy, and Politics. Human
Well-Being and the Natural World, Lon-
don.

Faces of Hunger, London.

Moralische Selbstbestimmung. Modelle
der Entwicklung und Erziehung im
Wertebereich, Stuttgart.

Gesellschaft und Moral. Die historische
und soziale Bedingtheit sittlicher
Grundhaltungen, Diisseldorf.

Reasons and Persons, Oxford.

Das Andere der Gerechtigkeit. Moral-
theorie im Kontext der Geschlechterdif-
ferenz, Berlin.

Weisheit und Illusionen der Philoso-
phen, Frankfurt/M.

Das moralische Urteil beim Kinde,
Stuttgart (EA 1932).

Intelligenz und Affektivitit in der Ent-
wicklung des Kindes, Frankfurt/M.

Der Staat: Uber das Gerechte, tibers. u.
erliutert v. O. Appelt, 10. Aufl., Ham-
burg.

Moral Reality, in: G. Sayre-McCord
(Hrsg.): Essays on Moral Realism, Itha-
ca, New York, 282-300.

Moral Realities. An Essay in Philosophi-
cal Psychology, London.

The Open Society and Its Enemies, Lon-
don; dt.: Die offene Gesellschaft und ih-
re Feinde, Bern und Miinchen 2. Aufl.
1970.

Does Moral Philosophy Rest on a Mis-
take?, in: Moral Obligation, Oxford, 1-
17; dt.: Beruht die Moralphilosophie auf
einem Irrtum? in: G. Grewendorf/
G. Meggle (Hrsg.): Sprache und Ethik,
Frankfurt/M. 1974, 61-80.

Reason, Truth and History, Cambridge.
Morality, Parents, and Children, in: Per-
son to Person, hrsg. von George Graham
and Hugh LaFollette, Philadelphia, 46—
62.

211

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Railton, P.

Railton, P.
Railton, P.

Rawls, J.

Rawls, J.
Raz, ].
Richardson, H.

Rippe, K. P.

Rosenberger, S.
Ross, W. D.

Ross, W. D.

Rossi, A. S. (Hrsg.)

Sayre-McCord, G.

Schaber, P.

Schaber, P.

Scheffler, S. (Hrsg.)

Scheffler, S.
Scheler, M.

1984

1986
1989

1963

1971
1986
1994

1993

1996
1930
1939
1971

1989

1994

1995

1988

1992
1980

Schilp, P. A. (Hrsg.) 1942

212

Alienation,  Consequentialism  and
Morality, in: Philosophy & Public Af-
fairs 13, 2, 143-171.

Moral Realism, in: Philosophical Review
95, 163-207.

Naturalism and Prescriptivity, in: Social
Philosophy and Policy 7, 151-174.

The Sense of Justice, in: The Philosophi-
cal Review 72, 281-305, dt. in: ders.: Ge-
rechtigkeit als Fairnefl, hrsg. von
O. Hoffe, Freiburg, Miinchen 1977,
125-164.

A Theory of Justice, Cambridge/Mass.;
dt: Eine Theorie der Gerechtigkeit,
Frankfurt/M. 1979.

The Morality of Freedom, Oxford.
Practical Reasoning about Final Ends,
Cambridge.

Ethischer Relativismus. Seine Grenzen,
seine Geltung, Paderborn, Miinchen,
Wien, Ziirich.

Geschlechter, Gleichheiten, Differen-
zen, Wien.

The Right and the Good, Oxford.
Foundations of Ethics, Oxford.

The Feminist Papers. From Adams to de
Beauvoir, Boston.

Deception and Reasons to be Moral, in:
American Philosophical Quarterly 26,
113-122.

Sind alle Werte vergleichbar? Kosten-
Nutzen-Analyse und das Inkommen-
surabilititsproblem, in: Analyse & Kri-
tik 2, 153-165.

Moralische Tatsachen, in: G. Meggle u.
Ch. Fehige (Hrsg.): Zum moralischen
Denken, Frankfurt/M., 313-334.
Consequentialism and Its Critics, Ox-
ford.

Human Morality, Oxford.

Der Formalismus in der Ethik und die
materiale Wertethik, Bern [urspriinglich
1916, 3. Aufl. 1926).

The Philosophy of G. E. Moore, Evan-
ston, Chicago.

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schmitz, D.

Schoeman, F. D.

(Hrsg.)

Schoeman, F. D.

Sen, A.
Sidgwick, H.
Singer, P.
Singer, P.
Sloterdijk, P./
Macho, T. H.

(Hrsg.)
Smart, J. J. C.

Smart, R. N.
Smith, M.
Smith, M.

Snare, F.

Snare, F.

Soble, A.

Sommers-Hoff, C.

Spaemann, R.

Spectator, H.

Stegmiiller, W.

Steiner, H.
Steinvorth, U.

1993
1984
1992
1988
1907
1993

1994
1993

1973

1958

1987

1994

1991

1992

1986

1994

1989

1993

1989

1994
1990

Reasons for Altruism, in: Social Philoso-
phy & Policy 1, 52-68.

Philosophical Dimensions of Privacy.
An Anthology, Cambridge.

Privacy and Social Freedom, Cam-
bridge.

Rights and Agency, in: S. Scheffler, 187-
223.

The Methods of Ethics, 7. Aufl.,, Lon-
don.

Practical Ethics, 2. Aufl., Cambridge.
Praktische Ethik, Stuttgart.
Weltrevolution der Seele. Ein Lese-
und  Arbeitsbuch  der  Gnosis,
Zirich.

An Outline of a System of Utilitarian
Ethics, in: B. Williams/]. J. C. Smart:
Utilitarianism: For and Against, Cam-
bridge, 1-74.

Negative Utilitarianism, in: Mind 67,
542-543.

The Humean Theory of Motivation, in:
Mind 96, 36-61.

The Moral Problem, Oxford & Cam-
bridge/Mass.

Morals, Motivation and Convention.
Hume’s Influential Doctrines, Cam-
bridge etc.

The Nature of Moral Thinking, London,
New York.

Pornography, New Haven, London.
Who Stole Feminism. How Women
Have Betrayed Women, New York,
London.

Glick und Wohlwollen. Versuch iiber
Ethik, Stuttgart.

Analytische und postanalytische Ethik.
Untersuchungen zur Theorie morali-
scher Urteile, Freiburg, Miinchen.
Hauptstromungen der Gegenwartphilo-
sophue, Stuttgart.

An Essay on Rights, Oxford.

Klassische und moderne Ethik. Grund-
linien einer materialen Moraltheorie,
Hamburg.

213

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stevenson, Ch.
Stevenson, Ch.
Stevenson, Ch.

Stevenson, Ch.
Stevenson, Ch.
Stevenson, Ch.

Stewart, R. M./
Thomas, L. L.

Stocker, M.
Stroll, A.

Sturgeon, N.

Sylvester, R. P.

Temkin, L.

The Monist 67, 3

Thomas, G.

Thomas, L.

Thomson, G.

214

1938
1944
1948

1963
1974

1983

1991

1990
1954

1986

1990

1993

1984

1993

1991

1987

Persuasive Definitions, abgedruckt in
Stevenson 1963, 32-54.

Ethics and Language, New Haven &
London, (Neudruck New York, 1979).
The Nature of Ethical Disagreement
[1941 verfafit], in: Stevenson 1963, 1-9.
Facts and Values. Studies in Ethical Ana-
lysis, New Haven, (Neudruck Westport,
Connecticut, 1975).

Die emotive Bedeutung ethischer Aus-
driicke, in: Grewendorf/ Meggle 1974,
116-139, (Erstveroffentlichung 1937).
Value-Judgments: Their Implicit Gene-
rality, in: Bowie, 13-37.

Recent Work on Ethical Relativism,
in: American Philosophical Quarterly
28,2 (April) 85-100.

Plural and Conflicting Values, Oxford.
The Emotive Theory of Ethics, Berkeley,
Los Angeles.

What Difference Does It Make Whether
Moral Realism Is True? in: N. Gillespie
(Hrsg.): Moral Realism: Proceedings of
the 1985 Spindel Conference, The
Southern Journal of Philosophy, Suppl.
24, 115-141.

The Moral Philosophy of G. E. Moore,
hrsg. von R. Perkins, Jr. u. R. W. Sleeper,
Philadelphia.

Harmful Goods, Harmless Bads, in:
R. G. Frey/Ch. W. Morris (Hrsg.), Va-
lue, Welfare, and Morality, Cambridge,
290-324.

Is Relativism Defensible? [mit Beitrigen
von Quine, Brandt, Margolis, McCul-
lagh, Weinert, Krausz, Devine, Phillips,
Russell, Vallicella und Bradie], Lasalle.
An Introduction to Ethics. Five Central
Problems of Moral Judgement, London
& Indianapolis/Cambridge.

Morality and Psychological Develop-
ment, in: Peter Singer (Hrsg.): Compa-
nion to Ethics, Oxford, Cambridge/
Mass., 464—475.

Needs, London.

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomson, J. J.

Toulmin, St.

Toulmin, St.

Tugendhat, E.
Tugendhat, E.
Tulloch, G.
Urmson, J. O.
VanDeVeer, D.

Warnock, G. J.
Weinreich-
Haste, H./
Locke, D. (Hrsg.)
Wellmer, A.
White, M.

Wiggins, D.

Wiggins, D.

Wiggins, D.

Williams, B.

Williams, B.

Williams B.

Williams B.

1975

1950

1974

1984
1993
1989
1968
1986

1971
1983

1986

1963

1978

1987

1991

1972

1973

1981

1985

The Right To Privacy, in: Philosophy
and Public Affairs 4, wieder abgedruckt
in: Restitution, & Risk. Essays in Moral
Theory, Cambridge/Mass., London.

An Examination of the Place of Reason
in Ethics, Neuauflage mit neuem Vor-
wort Chicago, London 1986.

Der Gebrauch von Argumenten, Kron-
berg/Ts.: (engl. O. The Use of Argu-
ments, Cambridge 1958, 41974).
Probleme der Ethik, Stuttgart.
Vorlesungen tiber Ethik. Frankfurt/M.
Mill and Sexual Equality, Harvester.
The Emotive Theory of Ethics, London.
Paternalistic Intervention. The Moral
Bounds on Benevolence, Princeton,
New Jersey.

The Object of Morality, London.
Morality in the Making. Thought,
Action, and the Social Context,
Chichester etc.

Ethik und Dialog. Elemente des morali-
schen Urteils bei Kant und in der
Diskursethik, Frankfurt/M.

Toward Reunion in Philosophy, New
York.

Weakness of Will, Commensurability,
and the Objects of Deliberation and De-
sire, in: Proceedings of the Aristotelian
Society 79, 251-277.

Claim of Needs, in: Needs, Values, and
Truth, Oxford, 1-57.

Categorical Requirements: Kant and
Hume on the Idea of Duty, in: The Mo-
nist 74, 1, 83-106.

Morality. An Introduction to Ethics,
New York.

A Critique of Utilitarianism, in: B. Wil-
liams/J. J. C. Smart, Utilitarianism: For
and Against, Cambridge, 75-155.
Internal and External Reasons, in: Moral
Luck, Cambridge, 101-113.

Ethics and the Limits of Philosophy,
London.

215

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Winkler, E./

1993

Coombs, J. R. (Hrsg.)

Wolf, ].-CL
Wolf, J.-Cl.

Wolf, .-CL.

Wolf, J.-Cl.

Wolf, J.-Cl.

Wolf, J.-Cl.

Wolf, U.
Wong, D.

Wong, D.

216

1983

1993

1995

1995a

1996

1998

1984

1985

1991

Applied Ethics. A Reader, Oxford,
Cambridge/ Mass.

Sprachanalyse und Ethik, Bern, Stutt-
gart.

Ethik ohne Gewifheiten? John Deweys
Beitrag, in: Wolf: Utilitarismus, Pragma-
tismus und kollektive Verantwortung,
Freiburg/Schweiz, 48-82.

Hare iiber Ontologie und Ethik, in: Zum
moralischen Denken, hrsg. von Ch.
Fehige, G. Meggle, Frankfurt/M., 335-
353.

Freiheit — Analyse und Bewertung,
Wien.

Ein Pluralismus von prima-facie Pflich-
ten als Alternative zu monistischen
Theorien der Ethik, in: Zeitschrift fiir
philosophische Forschung 50, 4, 601-
610.

Willensmetaphysik und Tierethik, in:
Schopenhauer-Jahrbuch, Frankfurt/M.
Das Problem des moralischen Sollens,
New York, Berlin.

Moral Relativity, Berkeley, Los Angeles,
London.

Relativism, in: Peter Singer (Hrsg.): A
Companion to Ethics, Oxford, Cam-
bridge/Mass., 442-450.

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Personenregister

Alican, N. F. 88

Althoff, W. 80

Apel, K.-O. 581.

Aristoteles 18, 20f., 63, 88f., 92, 100,
146, 169, 173 1., 178f., 231

Arrington, R. L. 36

Attfield, R. 35

Ayer, A. . 112, 114, 121, 130

Badwhar, N. K. 185

Baier, A. 155

Baier, K. 16, 1271., 182

Bayertz, K. 84, 147

Beckermann, A. 18

Benn, S. 1. 159

Benson, J. 44

Bentham, J. 46, 50, 90, 100, 174

Berlin, I. 191, 198

Birnbacher, D. 47, 148, 162, 169f.,
174 1f.

Blackburn, S. 130, 132f1., 138

Brams, S. J. 183

Brandt, R. 471f., 77, 1751.

Braybrooke, D. 180

Brentano, F. 15, 881f.

Brink, D. 41, 108, 139, 141, 143

Butchvarov, P. 147

Canto-Sperber, M. 13
Carnap, R. 112

Chisholm, R. M. 91, 92, 94
Coombs, J. R. 148
Cooper, D. 71, 76
Cummiskey, D. 43

Dancy, J. 41, 1081., 125, 142
Darwall, St. 122

Darwin, Ch. 67, 81
DeMarco, J. P. 148
Descartes 147

Dewey, ]. 74,123
Dillon, R. S. 129
Donagan, A. 52, 54
Dostojewski, F. M. 76
Dworkin, R. 61f., 188

Edwards, P. 16, 118
Edwards, R. B. 174
Emler, N. 71
Engels, F. 43

Falk, W. D. 41, 122
Feinberg, J. 149, 157
Fishkin, J. S. 20f.

Flanagan, O. 64, 771.
Fletcher, G. P. 30

Foot, Ph. 641., 144, 1861.
Fox, R. M. 148

Frankena, W. K. 41, 108, 126
Freud, S. 671., 70, 73, 175
Fried, C. 511, 54

Gaus, G. F. 159
Gauthier, D. 54ff., 183 ff.
Gehlen, A. 31, 81
Gewirth, A. 77

Gibbard, A. 122, 130, 133
Gilligan, C. 77, 155
Ginet, C. 18

Godwin, W. 33
Goldman, A. 1. 18
Goodpaster, K. E. 80
Griffin, J. 62, 1751f., 178, 180, 185
Guyauy, ].-M. 83

Habermas, J. 581.

Haller, R. 114

Hampshire, St. 25

Hare, R. M. 15f,, 47{f,, 61, 77, 79,

217

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

109, 113, 119, 123ff., 136, 1391f.,
179, 185f., 195

Harman, G. 22f., 29, 77, 118, 144,
186

Harsanysi, ]. 47, 176, 179

Hart, H. L. A. 61, 157

Hartmann, N. 15, 91, 96 ff.

Heidegger, M. 82, 148

Herman, B. 43

Hildebrand, D. v. 96 ff.

Hill, Th. E. Jr. 172

Hobbes, Th. 154

Hoffe, O. 178

Hoerster, N. 160, 165

Hohfeld, W. N. 61

Honderich, T. 81

Hospers, J. 681.

Hudson, W. P. 119

Hume, D. 16, 41, 75, 100, 117, 119,
122, 1421., 182, 185

Hurka, T. 178

Hursthouse, R. 64

Husserl, E. 98f.

Johnston, P. 112
Jonsen, A. R. 146
Jonas, H. 82
Jung, C. G. 70

Kagan, S. 1741., 178

Kant, 1. 14, 16, 38ff., 51, 54, 69, 71,
75,79, 88,98, 110, 122ff., 164, 188

Kleinig, J. 149

Kliemt, H. 184

Koestler, A. 83

Kohlberg, L. 1, 72, 74{f.

Krimer, H. 60

Kripke, S. 139

Kiing, G. 80

Kupperman, J. 14

Kutschera, F. von 130

Larmore, Ch. 191, 199
Leist, A. 147

Lemos, N. M. 96, 104, 110
Lenk, H. 116

Locke, D. 79

Louden, R. B. 65

218

Lovibond, S. 130, 135f.
Luce, R. D. 176, 183
Lukes, St. 193

Macho, T. H. 82

Maclntyre. A. 64, 119

Mackie, J. L. 23, 49, 61, 131f., 144,
175, 182f., 186f.

McAlister, L. 88, 94

McConnell, T. 33

McDowell, J. 65, 130, 136f., 142, 187

McGinn, C. 137

McNaughton, D. 108ff., 130, 141f.,
149

Mead, G. H. 79

Meggle, G. 18

Mele, A. R. 18

Mill, J.St. 46, 88, 100, 121, 150f.,
157,174

Moore, G.E. 13, 15, 47, 88, 91,
1001f., 112, 117, 122, 139, 147,
159, 181

Morgenstern, O. 183

Murdoch, I. 130

Nagel, Th. 30, 51 ff. 134f., 142, 186,
189, 197, 199f.
Nagl-Docekal, H. 155
Neumann, E. 70
Neumann, J. 183
Nida-Riimelin, J. 50, 148
Nielsen, K. 112
Nietzsche, F. 83
Nowell-Smith, P. 181
Nozick, R. 175
Nunner-Winkler, G. 155
Nussbaum, M. 63f.

Oakley, J. 41
O’Neill, J. 177
O’Neill, O. 43, 155
Oser, F. 80
Ossowska, M. 37

Parfit, D. 176 ff., 183f.
Pauer-Studer, H. 155
Pesso, A. 71

Piaget, J. 15, 72{f., 80

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Plato 63, 89, 147, 173, 181

Platts, M. 143

Popper, K. 48

Prichard, H. A. 15, 100, 105, 107f.,
180f.

Protagoras 92

Putnam, H. 139

Rachels, J. 33

Raiffa, H. 176, 183

Railton, P. 103, 122, 139, 177

Rawls, J. 501., 541f., 59, 74, 193

Raz, J. 61,193

Richardson, H. 200

Rippe, K.-P. 22

Rosenberger, S. 152

Ross, W. D. 15, 17, 93, 100f., 105f.,
177,189, 196

Rossi, A. S. 150

Russell, B. 112

Sartre, ].-P. 148
Sayre-McCord, G. 185
Schaber, P. 140, 192f.
Scheffler, S. 78, 103, 186
Scheler, M. 15, 81, 83, 911., 96
Schmitz, D. 185

Schoeman, FE. D. 159
Schopenhauer, A. 98, 169
Schweitzer, A. 169

Sen, A. 61

Sidgwick, H. 13, 46, 93, 99, 103, 109
Singer, P. 115, 1251., 147, 165
Slote, M. 186

Sloterdijk, P. 82

Smart, J. J. C. 48f.

Smart, R. N. 48

Smith, M. 41, 141

Snare, F. 41, 119

Soble, A. 157

Sommers, C. 155
Spaemann, R. 50
Spectator, H. 123
Spencer, H. 83, 100
Spinoza, B. de 117
Stegmiiller, W. 99
Steinvorth, U. 59
Stevenson, Ch. 30, 112f., 115ff,
1181f., 126, 1291.
Stocker, M. 194
Sturgeon, N. 138
Stroll, A. 120
Sylvester, R. P. 101

Taylor, H. 150

Taylor, P. 169

Temkin, L. 175, 177
Thomas, G. 119

Thomas, L. 76

Thomas v. Aquin 96
Thomson, G. 180

Thomson, J. J. 1581.
Toulmin, St. 6, 48, 127, 129, 146
Tugendhat, E. 51, 60, 80, 185
Tulloch, G. 151

Urmson, J. O. 48, 120
Van de Veer, D. 149

Warnock, G. J. 182

Wellmer, A. 60

White, M. 120

Wiggins, D. 41, 180, 194

Williams, B. 50, 63, 78, 144, 175, 186
Winkler, E. 148

Wittgenstein, L. 112

Wolf, J.-C. 30, 82, 105, 139, 144, 166
Wolf, U. 124, 185

Wollstonecraft, M. 150

Wong, D. 22, 29

219

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sachregister

Absolutismus 22, 28

Abtreibung 116, 1591., 164
Amoralismus 110
Anthropozentrismus 17, 162, 170
Artenschutz 167

Biozentrismus 160, 168 1.

Deontologie 5, 51 ff.
Deskriptivismus 98, 123
Determinismus 71

-, biologischer 81 ff.

-, psychologischer 68 ff.
Directions of Fit 142
Diskrimination 153 ff.
Diskursethik 15, 58 ff.

Egoismus 103f.

Eigeninteresse 54ff., 59, 180, 182,
184f.

Eigenwert 162, 1711.

Emotivismus 16, 30, 117ff., 127

—, primitiver E. 91

Ethicozentrismus 163f.

Evolutionstheorie 84

Externalismus 16, 141, 143f.

feministische Ethik 16, 150ff.
Feminismus 150

—, humanistischer 150

freier Wille 18, 691.

Gefangenendilemma 183

-, Zwei-Personen-Gefangenen-
dilemma 184

-, Mehrere-Personen-Gefangenen-
dilemma 184

Gerechtigkeitsprinzipien 55f.

Gesinnungsethik 43, 52, 173

Gleichheitspostulat 16, 153 ff.

Gliick 39, 174, 1941.

220

Grundbediirfnisse 78, 180f.
gutes Leben 16f., 173 ff.

Hedonismus 89, 174, 177{.
Holismus 17, 160, 170f.

informierte Wiinsche 176
Inklusivismus 90
Inkommensurabilitit 98, 191
inkommensurable Werte 191 ff.
Intentionalitit 90
Internalismus 16, 23, 41, 141{.
Intuitionismus 90

—, ethischer 1. 99, 101f,

-, handlungsdeontologischer 1. 93
—, philosophischer I. 93, 99
Irrtumstheorie 132

Kantianismus 14, 78, 148, 189

Kasuistik 13, 146 ff.

kategorischer Imperativ 52, 88, 98,
188, 195ff.

Klugheit 38, 40f., 63

kognitive Psychologie 15, 72 ff.

Kognitivismus 41, 113f,, 117

Konsensprinzip 58f.

Kontraktualismus 76, 78

Koordinationsdilemma 184

Lebensrecht 166f.
Letztbegriindung 20, 58, 147
Logozentrismus 163, 167

materiale Wertethik 97f.
Maximinregel 56
Metaethik 23, 112, 116, 124f.
—, Neutralitit der 114ff., 126
Monismus
—, ethischer 106, 1911., 194 ff., 200
moralische Konflikte 75,

194 ff.,1981.

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

moralische Tatsachen 131ff., 134ff.,
1391f,, 144

Naturalismus 83, 139ff.
naturalistischer Fehlschlufl 100f.
Neopositivismus 15, 114f.
Nihilismus 22, 118
Nonkognitivismus 16, 130ff.
Nutzenmaximierung 48f.

organische Einheit 104
Overridingness 17, 126, 186

Partikularismus 96, 108ff., 116, 189
Paternalismus 25, 149
Pathozentrismus 17, 164 1f., 168
Personalismus 163 1.

—, ethischer 99
Pflichtenkollisionen 106, 190
Platonismus 92

Pluralismus

—, ethischer 24, 30, 1051f., 189ff.
Potentialititsprinzip 159, 164
praktische Urteilskraft 199
praktische Vernunft 42
praktischer Syllogismus 123
Prinzipienethik 39, 63, 189

Realismus

—, moralischer 16, 73, 113, 130, 134 ff.

-, psychologischer 78

Recht auf Privatsphire 157f.

Rechteethik 60ff.

Relativismus 14, 20ff., 92

-, Begriffsrelativismus 23, 35ff., 45

-, Begriindungsrelativismus 14, 23,
271f.

—, Kulturrelativismus 22

—, normativ-ethischer 23 ff.

sekundire Qualititen 136 ff.
Skeptizismus 22

Spieltheorie 183

Sprachanalyse 116

subjektives Wohlbefinden 174 ff.
Subjektivismus 22, 92, 117
Supervenienz 138f.

Tierschutz 167
Totungsverbot 24, 165 ff.
Toleranz 23 ff.

Tugenden 63 ff.

Tugendethik 15, 39, 63 ff., 148

Umweltethik 16f., 160

universaler Priskriptivismus 16,
123 1f.

Universalisierbarkeit 109, 124, 138

Universalisierungsgrundsatz 58f.

Universalismus 116

Utilitarismus 15, 44, 50, 76, 78, 88,
121, 125, 148, 188f., 196

—, Aktutilitarismus 46, 471., 179

—, Gliicksutilitarismus 47, 194

—, Ideal-code-Utilitarismus 49, 77

—, idealer 102f.

—, negativer 46ff.

—, Priferenzutilitarismus 15, 47, 77,
79,1711, 195

-, Regelutilitarismus 15, 46, 47{.

Verantwortungsethik 52
Vertragstheorie 15, 59, 148, 188
—,1deale 54,57

—, reale 54, 57

Wertkonflikte 198 ff.

Zwei-Ebenen-Modell 15, 46, 49, 179

221

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783495993934

m 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - T


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean-Claude Wolf
Verhiitung oder Vergeltung?

Einfihrung in ethische Straftheorien

1992. 188 Seiten. Gebunden. Praktische Philosophie, Band 43.
ISBN 3-495-47726-8

Das Buch informiert tiber Problemstellungen und Lésungsansitze der
moralischen Legitimation staatlichen Strafens, wie sie im anglo-amerika-
nischen Sprachraum seit langem von Moral- und Rechtsphilosophen
diskutiert werden. Die beiden wichtigsten theoretischen Ansitze, der
Utilitarismus und die Vergeltungstheorien, werden in ihren verschiede-
nen Varianten ausfithrlich und kritisch gepriift.

Jean-Claude Wolf
John Stuart Mills ,,Utilitarismus*

Ein kritischer Kommentar

1992. 262 Seiten. Gebunden. Praktische Philosophie, Band 45.
ISBN 3-495-47736-5

John Stuart Mills moralphilosophische Hauptschrift ,Utilitarianism*,
ein klassischer Text zur normativen Ethik, wird hier zum erstenmal um-
fassend kommentiert. Wolf verkniipft die Erorterung philosophiehisto-
rischer Aspekte mit der Analyse von Sachfragen der gegenwirtigen Uti-
litarismus-Debatte. Er legt Mills gedankliche Hintergriinde frei,
gewichtet die Erwigungen, von denen Mill sich leiten lief}, und wiirdigt
kritisch seine Argumente. Dabei wird auch die umfangreiche Mill-Lite-
ratur aufgearbeitet.

Verlag Karl Alber Freiburg / Miinchen

https://dol.org/10.5771/9783495093934 - am 17.01.2026, 14:38:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I mm—


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Peter Schaber
Moralischer Realismus

1997. 408 Seiten. Gebunden. Praktische Philosophie, Band 52.
ISBN 3-495-47841-8

Dieses Buch entwickelt eine Theorie der Moral, die plausibel macht, dafl
es eine ,,moralische Wahrheit“ gibt. Ausgehend von der im angelsichsi-
schen Bereich gefithrten metaethischen Diskussion um den Erkenntnis-
status moralischer Urteile entfaltet Schaber eine eigene Version des mo-
ralischen Realismus als Theorie des moralisch Richtigen. Im ersten Teil
des Buches geht es um die Griinde, welche fiir einen moralischen Realis-
mus sprechen, sowie um die Entwicklung und Verteldlgung eines positi-
ven Begriffs ,moralischer Tatsachen®. Nachdem in einem zweiten Teil
mogliche Einwinde gegen den moralischen Realismus gepriift und zu-
rickgewiesen wurden, legt der dritte Teil die Bedeutung des entwickel-
ten Konzepts des ethischen Realismus fiir eine substantielle Moraltheorie

dar.

Philipp Balzer / Klaus Peter Rippe /
Peter Schaber
Menschenwiirde vs. Wiirde der Kreatur

Begriffsbestimmung, Gentechnik,
Ethikkommissionen

1998. Ca. 96 Seiten. Gebunden. ISBN 3-495-47891-4

Die Wiirde der Kreatur aus philosophischer und ethischer Sicht: Wie ist
dieser Begriff zu verstehen und welche moralischen Forderungen erge-
ben sich aus ihm? Welche Konsequenzen ergeben sich daraus fiir die
rechtliche Regelung der genetischen Verianderung von Pflanzen und Tie-
ren? Die Autoren werfen aus Anlaf eines Zusatzes zur Schweizerischen
Bundesverfassung neues Licht auf diese Fragen und untersuchen am
Schluff unter Einbezug praktischer Erfahrungen die Rolle von Ethik-

kommissionen.

Verlag Karl Alber Freiburg / Miinchen

https://dol.org/10.5771/9783495993934 - am 17.01.2026, 14:39:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783495993934
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Vorwort
	Einleitung
	TEIL A
	I.  Relativismus und letzte Begründung (Wolf)
	1.  Verschiedene Typen von Relativismus
	A.  Normativ-ethischer Relativismus
	B.  Begründungsrelativismus
	C.  Konzeptueller Relativismus

	2.  Kants strenge Begründung

	II.  Normative Ethik (Schaber)
	1.  Spielarten des Utilitarismus im 20. Jahrhundert
	A.  Glücks- vs. Präferenzutilitarismus
	B.  Negativer Utilitarismus
	C.  Akt- und Regelutilitarismus
	D.  Hares Zwei-Ebenen-Modell
	E.  Einwände

	2.  Moderne Deontologie
	A.  Der Vorrang des Richtigen
	B.  Kritik

	3.  Vertragstheorien der Moral
	A.  Eigeninteresse und Moral
	B.  Rawls’ Schleier des Nichtwissens
	C.  Probleme

	4.  Diskursethik
	A.  Konsens- und Universalisierungsprinzip
	B.  Kritik

	5.  Rechteethik
	A.  Moralische Rechte
	B.  Schwierigkeiten einer Theorie moralischer Rechte

	6.  Tugendethik
	A.  Charakter und gutes Leben
	B.  Zwei Probleme


	III.  Anstöße aus den Wissenschaften (Wolf)
	1.  Psychoanalyse
	2.  Kognitive Psychologie
	3.  Biologische Evolutionslehre, Ethologie, Soziobiologie


	TEIL B
	IV.  Wertintuitionismus und Wertphänomenologie
	1.  Brentano, Scheier und Hartmann (Wolf)
	2.  Moore, Ross und Prichard (Schaber)
	A.  George Edward Moore
	a.  Naturalistischer Fehlschluß
	b.  Moralische Intuitionen
	c.  Der ideale Utilitarismus
	d.  Egoismus
	e.  Organische Einheiten

	B.  William David Ross und Harold Arthur Prichard
	a.  Ross’ethischer Pluralismus
	b.  H. A. Prichards Intuitionismus


	3.  Der ethische Partikularismus (Schaber)

	V.  Die metaethische Krise (Wolf)
	1.  Die neopositivistische Sinnkritik und die Neutralität der Metaethik
	2.  Der Emotivismus
	3.  Der universale Präskriptivismus
	4.  Gute Gründe

	VI.  Neuere Grundlagendiskussionen (Schaber)
	1.  Nonkognitivismus
	2.  Moralischer Realismus
	A.  Spielarten eines nicht-reduktiven Realismus
	B.  Naturalismus

	3.  Internalismus und Externalismus
	A.  Internalismus
	B.  Externalismus



	TEIL C
	VII.  Angewandte Ethik (Wolf)
	1.  Bindestrich-Ethiken
	2.  Feministische Ethik
	3.  Der Schutz der Privatsphäre
	4.  Die Abtreibungsdebatte
	5.  Positionen und Argumente der Umweltethik
	A.  Anthropozentrismus
	B.  Logozentrismus, Personalismus, Ethicozentrismus
	C.  Pathozentrismus
	D.  Biozentrismus
	E.  Holismus
	F.  Ästhetische Argumente


	VIII.  Ethik und Theorien des guten Lebens (Schaber)
	1.  Theorien des guten Lebens
	A.  Subj ektives Wohlbefinden
	B.  Wunschbefriedigung
	C.  Objektiv Gutes

	2.  Moralische Relevanz des guten Lebens
	3.  Wieso soll ich moralisch sein?
	4.  Das Gewicht moralischer Forderungen

	IX.  Schluß: Monismus versus Pluralismus (Schaber)
	1.  Inkommensurabilität moralischer Werte
	2.  Moralische Konflikte
	3.  Die Quellen der Moral
	4.  Die Lösung moralischer Konflikte


	Literaturverzeichnis
	Personenregister
	Sachregister

