Jitrgen Habermas

Moralischer Universalismus in Zeiten politischer Regression

Jurgen Habermas im Gesprach tiber die Gegenwart und sein Lebenswerk

Jurgen Habermas feierte letztes Jahr seinen 90. Geburtstag. Dieses Jubilium nah-
men wir zum Anlass, um mit einem der einflussreichsten Intellektuellen der
Gegenwart aktuelle gesellschaftspolitische Entwicklungen im Kontext seines phi-
losophischen Denkens zu diskutieren. Dazu haben wir ihn im Mirz 2019 zu
einem ausfithrlichen Vorgesprich in seinem Haus in Starnberg besucht. Das
eigentliche Interview fand im Oktober schriftlich statt.

Claudia Czingon, Aletta Diefenbach und Victor Kempf

1. Das zerbrochene lebensweltliche Fundament

GemdfS Ihrer Gesellschaftstheorie treten Krisen und Konflikte immer dann auf,
wenn die rationalisierte Lebenswelt westlicher Gesellschaften durch systemische
Imperative konomischer Verwertung oder staatlicher Verwaltung gewissermaflen
von auflen »kolonialisiert«, unterwandert oder manipuliert wird. Neuere sozial-
wissenschaftliche Zeitdiagnosen fordern diese Sichtweise heraus und verweisen
darauf, dass die zentralen Fromtstellungen innerhalb der spdtmodernen Lebens-
welt selbst aufbrechen und sich in Form zusehends unversébhnlicher Kulturkdampfe
kundtun. Andreas Reckwitz spricht in diesem Zusammenhang von einem Antago-
nismus zwischen der liberalen »Hyperkultur« urbaner, akademischer Milieus,
deren kosmopolitisches Selbstverstandnis Ihrem universalistischen Diskursmodell
sebr nahe kommt, und dem »Essentialismus« nichtakademischer, eher kleinstdidti-
scher Mittel- und Unterschichten, die ibre Identititen ganz dezidiert im Sinne
partikularer Zugehorigkeit verstehen. Wie beurteilen Sie diese neuere Rede vom
Kulturkampf zwischen universalistischen und partikularistischen Gesellschaftsent-
wiirfen?

Habermas: Andreas Reckwitz hat mit konstruktivem Talent einen neuen Blick
auf die Gesellschaft etabliert. Wenn man so will, ist er der Soziologe der »Genera-
tion Golf« (Illies). Er verfiigt iiber die anschauliche Darstellungskraft eines David
Riesman; er polt aber dessen »innengeleiteten« Charakter aus einer spatroman-
tisch gefarbten libertaren Sicht auf den, wie er meint, in der Spatmoderne mafSge-
benden »aufSengeleiteten« Charakter um. Der Reichtum der Phinomene, die er
mit diesem auf die Anerkennung seiner Einzigartigkeit erpichten Sozialcharakter
erschlieflt, mag beeindrucken. Aber gerade die relative Entkopplung einer sozial-
psychologisch aufgeblatterten Kultur von jenen sozialstrukturellen Verwerfungen,
die letztlich durch funktionale Imperative eines weltweit deregulierten Weltmark-

Leviathan, 48. Jg., 1/2020, S. 7 - 28, DOI: 10.5771/0340-0425-2020-1-7

https://dol. IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 15:53:15.
s . o s ot o oder 1

Erlaubnis ist e


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-7

8 Jiirgen Habermas

tes ausgelost werden, uberzeugt mich nicht. Man stellt doch die Kausalitiaten auf
den Kopf, wenn sich im neoliberal entgrenzten Wettbewerb nur noch die kultu-
relle Eigenlogik der » Anerkennungsmarkte« spiegeln soll.

Ich unterschatze keineswegs die umwailzenden Folgen der neuen Medien. Aber
es wire ein bisschen vorschnell, der Figur des digitalen Nutzers, der in der Kon-
kurrenz um Sichtbarkeit und Anerkennung mit originellen Selbstdarstellungen die
»likes« von moglichst vielen »followers« einsammeln mochte, eine derart repra-
sentative Rolle fur die »spatmoderne« Gesellschaft im Ganzen zuzuschreiben.
Selbst dann nicht, wenn sich in den narzisstischen Entgleisungen eines amerikani-
schen Prisidenten verzerrte Ziige der sogenannten kreativen Szene wiederfinden
sollten. Das allgemeine Bild vom neuen Kulturkampf, in dem die »Kreativen« die
Gewinner sind, greift nach meiner Auffassung zu kurz, sobald es die soziookono-
mischen Ursachen unterbelichtet oder ausblendet.

In der Bundesrepublik haben wir seit zehn Jahren ein kontinuierliches Wirt-
schaftswachstum, wahrend die extreme Ungleichheit der Vermogen und die der
Einkommen im selben Zeitraum gestiegen ist. Inzwischen gibt es sogar in den
grundsitzlich konservativen Wirtschaftsteilen unserer fithrenden Tageszeitungen
nachdenkliche Zustimmung zu Thomas Pikettys Diagnose, dass sich der globale
Kapitalismus durch den Zusammenhang der wachsenden sozialen Ungleichheit
mit dem Aufstieg des Rechtspopulismus selbst gefihrdet. Natirlich besteht kein
linearer Zusammenhang zwischen dem Gini-Koeffizienten einer Volkswirtschaft
und der Herausbildung von identitiaren, nationalistischen und rassistischen Bewe-
gungen. Der Rechtspopulismus reicht in unseren Lindern weit tiber die marginali-
sierten Armutsschichten hinaus. Offensichtlich greift eine ganze Reihe von mobili-
sierenden und verunsichernden Faktoren in die lebensweltlichen Erfahrungen
dieser anfilligen Sozialschichten ein.

Diese Subkulturen mogen fiir die Flexibilisierung und Verfliissigung sozialer
Beziehungen und vertrauter Lebensumstiande besonders empfindlich sein, auch fir
jene sozialkognitiven Dissonanzen, die im Zuge von Immigration und wachsen-
dem kulturellen Pluralismus auftreten. Aber die tiefer liegenden Ausloser sind
eher systemischer Natur. Beunruhigend ist neben der Beschleunigung des Klima-
wandels vor allem die Beschleunigung des technologischen Wandels — Stichwort
Digitalisierung von Alltag und Arbeitswelt. Dabei sind die Probleme, vor die uns
das Ende der Naturwiichsigkeit des menschlichen Organismus, das heifst das
schleichende, vollig unregulierte Wuchern einer »verbessernden« Eugenik stellt,
noch gar nicht ins offentliche Bewusstsein eingedrungen. Diese abstrakten Erfah-
rungen und Ahnungen konnen sich auch deshalb zu einem nachhaltigen Ein-
schiichterungseffekt verdichten, weil sie den Zeithorizont der lebensgeschichtli-
chen Erwartung tiber die aktuelle Lebensphase hinaus ausdehnen und sich in den
besonders betroffenen sozialen Schichten mit der durchaus realistischen Furcht
vor Statusverlust einerseits, der Erfabrung politischer Obnmacht andererseits ver-
binden.

Man darf sich von den Aufmairschen der gestiefelten Glatzkopfe nicht tauschen
lassen; in den phobischen Gefuhlslagen des breiter gestreuten Ethnozentrismus
verraten sich, wenn ich recht sehe, eher defensive Reaktionen. In dieser Abwehr

https://dol. IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 15:53:15.
s . o s it fir o

Erlaubnis ist e der ir


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-7

Moralischer Universalismus in Zeiten politischer Regression 9

auflert sich namlich auch eine realistische Erfahrung von Biirgern, die heute die
Einbuflen des Nationalstaats an politischer Handlungsfahigkeit wahrnehmen —
uberhaupt die Schwiche der politisch fragmentierten Welt der Nationalstaaten
gegeniiber den funktionalen Imperativen deregulierter Weltmarkte. Die Riicksicht-
nahme auf die immer wieder beschworene internationale Wettbewerbsfahigkeit
schrankt den Spielraum der offentlichen Haushalte und damit die staatliche
Handlungsfihigkeit ein. Die Wutbiirger reagieren auf die Beobachtung, dass eine
entmutigte politische Klasse auf die gewachsenen Anspriiche an die Gestaltung
ihrer sozialen Lebensgrundlagen mit Resignation antwortet. Im Schrumpfen der
sozialdemokratischen Parteien verkorpert sich, weil man von diesen noch am
ehesten politisches Handeln erwartet, der ganze Jammer einer politischen Klasse,
die sich von der tatsichlich gewachsenen gesellschaftlichen Komplexitit ein-
schiichtern ldsst; sie gibt ihren kleinteiligen Opportunismus der Machterhaltung
als Pragmatismus aus, beschrankt sich auf das Klein-Klein der additiven Befriedi-
gung von Gruppeninteressen und verzichtet auf eine Gestaltungsperspektive, die
die wachsende Konkurrenz der Einzelinteressen einer immer weiter ausdifferen-
zierten Gesellschaft iibergreift. Zulauf haben im Augenblick die beiden Parteien,
die den globalen Kampf gegen den Klimawandel beziehungsweise die regressive
Beschworung der nationalen Identitit als ein alles andere iiberragendes politisches
Ziel propagieren.

Diese Beschreibung ist im Hinblick auf den ambivalenten Charakter der auch
dem Rechtspopulismus zugrunde liegenden Ohnmachtserfahrung noch unvoll-
stindig. Denn in den Affekten des Rechtspopulismus, der tiberall in der Europa-
ischen Union zum Riickzug in die nationalen Wagenburgen blist, entladt sich
gleichzeitig die Angst vor der ungeschminkten Konfrontation mit der nach meiner
Wahrnehmung grofSten politischen Herausforderung: Aus der Ohnmacht der
postdemokratischen Sackgasse eines neoliberalen »Regierens jenseits des Natio-
nalstaats« konnte nur der institutionelle Auf- und Ausbau von demokratisch kon-
trollierten #ransnationalen Regimes herausfithren. Nur solche Regimes — denen
gegeniiber der »Weltstaat« ein von ihren Gegnern zur Abschreckung imaginar
beschworenes Gespenst ist — waren in der Lage, das in Vertragen Vereinbarte auch
weltweit zu implementieren. Vermutlich ist die Beeinflussung des Klimawandels
das einzige unter den heute dringenden und nur global l6sbaren Grof$problemen,
das wegen seiner physikalisch messbaren und daher hinreichend objektivierbaren
Natur vielleicht doch noch allein mit dem Instrument des volkerrechtlichen Ver-
trags gelost werden kann. Aber dieses Instrument versagt schon vor vergleichs-
weise einfachen Aufgaben wie der Bekampfung von Steuerflucht oder der Regulie-
rung von Banken oder Internetkonzernen.

Wie schitzen Sie denn angesichts der aktuellen Entwicklungen innerbalb der
Europdischen Union die Chancen eines institutionellen Wandels als Vorausset-
zung solch einer transnationalen Demokratisierung ein?

Habermas: Mit dem relativen Abstieg der USA gegeniiber China hat sich die
Auflosung der bipolaren Weltordnung beschleunigt, und die Spaltung des Westens

Leviathan, 48. Jg., 1/2020

https://dol. IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 15:53:15.
s . o s ot o oder 1

Erlaubnis ist e


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-7

10 Jirgen Habermas

hat sich nicht erst seit Trump drastisch vertieft. Ganz abgesehen vom Krisenherd
des Nahen Ostens hatte sich schon angesichts dieser Veranderungen die EU, hat-
ten sich vor allem die Regierungen in Deutschland und Frankreich — und sei es
auch gegen den Widerstand des Vereinigten Konigreichs — langst zu einer Vertie-
fung der institutionalisierten Zusammenarbeit in Kerneuropa aufrappeln mussen.
Einer solchen Initiative war freilich seinerzeit auch die schnelle Erweiterung um
osteuropdische Lander, die froh waren, ihre nationale Souveranitit wiederzuge-
winnen, nicht gerade forderlich. Die 2008 ausbrechende Weltwirtschaftskrise hat
dann innerhalb der Wahrungsgemeinschaft, der ja die Schrittmacherrolle fur wei-
tergehende Integrationsschritte zufallt, den Wirtschaftsnationalismus angefacht
und innerhalb der EU allgemein eine ohnehin schwache Kooperationsbereitschaft
untergraben. Die Krise hat die autoritiren Regimes in Russland, der Turkei und
Osteuropa gefestigt. Und schliefSlich hat sie die beiden iltesten Demokratien der
Welt ebenso wie die relativ stabilen Demokratien im Kern der EU dem Stresstest
des Rechtspopulismus ausgesetzt. Aus diesen Stichworten ergibt sich schon die
defitistische Antwort auf Thre Frage.

Eine Umkehr jener Tendenzen sehe ich trotz des klimapolitischen Hypes, der
seit der Europawahl auf eine globale Kooperation dringt, einstweilen nicht.
Andererseits halte ich die Situation sowohl weltpolitisch wie auch innerhalb der
EU fur ungewohnlich volatil. In der EU ist der ungenutzte Gestaltungsspielraum
der Politik rechtlich tatsiachlich sehr viel grofSer, als es die verzwergten politischen
Eliten behaupten. Diese starren auf den Rechtspopulismus wie das Kaninchen auf
die Schlange und verweigern, wie die Bundesregierung schon seit Beginn der
Krise, jeden weiteren Integrationsschritt. Demgegenuber sprechen die empirischen
Ergebnisse eines aufwindigen, in den Bevolkerungen von 13 EU-Staaten durchge-
fithrten Vergleichs eine ganz andere Sprache; die normativ unterforderten europa-
ischen Bevolkerungen signalisieren namlich durchaus eine Solidarititsbereitschaft
tiber nationale Grenzen hinweg.! Daher ist nicht ganz auszuschlieflen, wenigstens
zu hoffen, dass die neue Europaische Kommission unter Ursula von der Leyen, die
im Kabinett Merkel immer schon die einzig erkennbare Europderin gewesen ist,
mithilfe des EU-Parlaments und mit dem Riickenwind der Regierung Macron viel-
leicht doch noch ein paar Schritte vorankommt.

Wir wiirden gerne noch einmal auf theoretischer Ebene nachhaken. Sie betonen
insbesondere die systemischen Ursachen des gegemwdirtigen Rechtsrucks. Sosebr
dieser Hintergrund miteinbezogen werden muss, so wenig ldsst sich hier von ein-
seitigen Kausalitdten sprechen, wie Sie selbst betonen. Die spannende Frage
scheint doch zu sein, warum die von Ihnen beschriebenen Einschiichterungs- und
Entmdchtigungserfahrungen lebensweltlich vermebrt in nationalistischen Regis-
tern gefasst und beantwortet werden. Das muss ja auch etwas mit der Integrati-
onslogik und -geschichte der Kommunikationsgemeinschaften selbst zu tun haben.
Miisste man das also nicht zuallererst auch als eine (pathologische) Variante kom-

1 Siehe dazu etwa Jirgen Gerhards et al. 2019. European Solidarity in Times of Crisis.
Abingdon, New York: Routledge.

https://dol. IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 15:53:15.
s . o s ot o oder 1

Erlaubnis ist e


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-7

Moralischer Universalismus in Zeiten politischer Regression 11

munikativ gespeister Sozialintegration rekonstruieren, sozusagen aus der Binnen-
sicht, die sich auf den kulturellen Aspekt zentriert, stait zu materialistischen
Erklarungsmustern zu greifen, die die Eigenlogik symbolischer Reproduktion
unterschlagen?

Habermas: Ich stimme Thnen vollig zu: Letztlich entscheidet sich auch die
Zukunft der Europdischen Union genau auf dieser Ebene eines Formwandels der
sozialen Integration — und zwar in Gestalt einer Fusion der verschiedenen politi-
schen Kulturen. Denn dabei miissen wir eine langfristige Tendenz im Auge behal-
ten: Je heterogener die kulturelle Zusammensetzung der Bevolkerung eines politi-
schen Gemeinwesens wird, umso mehr verschiebt sich schon innerhalb der
Nationalstaaten die Biirde der sozialen Integration von den naturwiichsig einge-
wohnten Lebensverhiltnissen auf die Staatsbiirgerrolle. Und diese wurzelt wiede-
rum zunehmend in einer abstrakter werdenden politischen Kultur und einem,
wenn Sie so wollen, emotional schwachen, aber rational verankerten Verfassungs-
patriotismus. Uber alle kulturellen und sozialen Abstinde hinweg verbindet die
Biirger letztlich die gegenseitige Anerkennung als Staatsbiirger und politische Mit-
gesetzgeber. Dass die Gegner der europdischen Einigung das nationalistische
Register bedienen, erklirt sich aus der Zumutung, um die es politisch geht: dass
die Bevolkerungen der Mitgliedstaaten, zunichst in den kerneuropdischen Lin-
dern, bereit sein sollen, ihre nationalen Identititen zu 6ffnen und diese um eine
gemeinsame europdische Identitit »aufzustocken«. Denn nur so entsteht eine
gemeinsame politische Kultur, in der die verfassungsrechtlich geregelten Praktiken
verankert sein mussen. Darin muss beispielsweise ein europdisches Parteiensystem
Fuf§ fassen; denn ohne einen transnationalen Zusammenschluss der Parteien kén-
nen auch die Fraktionen im EU-Parlament nicht die Kraft gewinnen, gesellschaft-
liche Interessen iiber nationale Grenzen hinweg zu verallgemeinern.

Die Umrisse einer europaweiten politischen Kultur zeichnen sich allerdings
schon ldangst in den allgemeinen Wertorientierungen ab, in denen sich die verschie-
denen nationalen, aber aus derselben okzidentalen Entwicklung hervorgegange-
nen Lebensformen ziberlappen. Diese Entwicklung hat im romischen Kaiserreich
mit der Verschmelzung der biblischen und der lateinisch angeeigneten griechi-
schen Traditionen eingesetzt und iiber tiefgreifende kulturelle, soziale und politi-
sche Konflikte, tiber Volkerwanderungen, Konfessionskriege, Klassenkimpfe,
nationalistisch ausgefochtene Weltkriege und, ja, auch iber den Holocaust
schliefSlich in der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts immerhin zu einer erkenn-
baren Aspiration einer bestimmten europdischen Form des zivilisierten Zusam-
menlebens gefiihrt.

Aber jetzt zu lhrer theoretischen Frage nach dem Eigensinn der gesellschaftli-
chen Integration. Gesellschaften stabilisieren sich allgemein auf zwei Ebenen,
einerseits iiber Prozesse der gesellschaftlichen Integration, die sich im Rahmen
intersubjektiv geteilter Lebensformen tiber kommunikatives Handeln und tber die
Orientierung der sprachlich vergesellschafteten Subjekte an Werten und Normen
vollziehen, und andererseits iiber systemische Anpassungsprozesse an die Kontin-
genzen der Umwelt — eine systemische Integration, die sich unter funktionalen

Leviathan, 48. Jg., 1/2020

https://dol. IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 15:53:15.
s . o s it fir o

Erlaubnis ist e der ir


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-7

12 Jirgen Habermas

Gesichtspunkten gewissermafSen auf dem Ricken der sozialen Interaktionen voll-
zieht. Schon in Hegels abstrakter Beschreibung von Krisen der gesellschaftlichen
Integration konnen wir die Phinomene wiedererkennen, auf die Sie sich beziehen.
In seiner »Rechtsphilosophie« hat er bereits den sozialen Zusammenhalt eines
modernen Gemeinwesens mit dem klinischen Blick fiir die wechselnden Konstella-
tionen des Allgemeinen und des Besonderen beschrieben. Aber weil die Sprache
das Medium der sozialen Integration ist, verwendet er diese Begriffe nur aus der
Sicht der kommunikativ handelnden Subjekte selbst.

Die »Ich«- und »Du«-sagenden Subjekte begegnen sich gegenseitig als »indivi-
duelle Einzelne«. Gleichzeitig verstehen sie sich selbst, wenn sie » Wir« sagen, als
Angehorige derselben sozialen Lebensform, an der sie zwar als einem »Allgemei-
nen« teilhaben, die aber ihrerseits als konkrete Lebensform gegenuber anderen
Lebensformen ein »Besonderes« ist; denn dieses »konkret Allgemeine« bildet
auch den Kontext, in den die fiir die Angehorigen verpflichtenden Normen einge-
bettet sind. Gleichzeitig verstehen die Angehorigen die alle Adressaten gleicherma-
8en verpflichtenden Normen jeweils als ein »abstrakt Allgemeines«, weil diese als
allgemeine Normen von der Besonderheit (nicht von der Freiheit) ihrer (Ja- oder
Nein-sagenden) Adressaten absehen.

Hegel unterscheidet also zwischen der Einzigartigkeit der individuellen Perso-
nen, der jeweils besonderen Auspragung ihrer historischen Lebensformen als dem
konkreten Allgemeinen des »sittlichen« Ganzen und der abstrakten Allgemeinbeit
der moralischen und rechtlichen Regulierungen des gesellschaftlichen Verkehrs.
Wenn man von diesen Begriffen ausgeht, soll die gesellschaftliche Integration nur
in dem MafSe gelingen konnen, wie sich ein balanciertes Verhiltnis zwischen Ein-
zelnem, Besonderem und Allgemeinem einspielt und die Ausbildung moderner
Gesellschaften zu einer »sittlichen Totalitait« ermoglicht. Fur den systemischen
Zusammenhang moderner Gesellschaften gibt allerdings ein kapitalistisches Wirt-
schaftssystem den Ausschlag; aus dessen Eigendynamik erklart Hegel nicht nur
die fortschreitende funktionale Differenzierung, sondern gleichzeitig die Tendenz
zur Spaltung der biirgerlichen Gesellschaft in soziale Klassen.

Mit Hegel beginnt daher der philosophische Diskurs der Moderne, der nicht
erst bei Marx um die Frage kreist, wie sich im Rahmen einer kapitalistisch mobili-
sierten und beschleunigt komplexer werdenden Gesellschaft die prekire Balance
zwischen der Solidaritit der vertrauten, aber immer poroser werdenden »sittli-
chen« Herkunftswelten einerseits und den funktionalen Imperativen der wirt-
schaftlichen Dynamik andererseits mithilfe normativ gerechter Verhaltnisse stabi-
lisieren ldasst. Die kapitalistische Dynamik erzeugt zusammen mit einer
wachsenden sozialen Ungleichheit eine Entfremdung der Individuen von ihren ein-
gewohnten Lebensverhaltnissen; aus Hegels Sicht kann diese Entfremdung aber
mit der versohnenden und Gerechtigkeit stiftenden Kraft der staatlichen Organi-
sationsgewalt in individualisierende Freiheitsgewinne umgemiinzt werden. Der
monarchische Staat sollte das soziale Band zwischen den immer stirker vereinzel-
ten und egoistisch in sich verkapselten Individuen auf einer jeweils hoheren Ebene
der funktionalen Differenzierung wiederherstellen.

https://dol. IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 15:53:15.
s . o s ot o oder 1

Erlaubnis ist e


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-7

Moralischer Universalismus in Zeiten politischer Regression 13

Mir liegt es fern, mit Hegel eine substantielle Staatsgewalt zu feiern, die in der
deutschen Staatsrechtslehre bis zu Carl Schmitt und Ernst Forsthoff herumgegeis-
tert ist. Aber die Konstellation der Grundbegriffe von Allgemeinem, Einzelnem
und Besonderem bleibt, sprachphilosophisch entschliisselt, auch dann intakt,
wenn im Verfassungsstaat die demokratische Willensbildung die Ausfallbiirg-
schaft fur die Bewaltigung von Krisen der gesellschaftlichen Integration uber-
nimmt. Es geht mir nicht um Hegel, aber von ihm konnen wir mutatis mutandis
immer noch lernen, dass die Dynamik der kapitalistischen Modernisierung den
gesellschaftlichen Zusammenhalt durch beschleunigten technologischen Wandel
und zunehmende gesellschaftliche Komplexitit bei gleichzeitig wachsender sozia-
ler Ungleichheit belastet — und doch auf Dauer keine regressiven Losungen
zulasst. Die gesellschaftliche Modernisierung ist durch die evolutionare Fithrungs-
rolle der kapitalistischen Wirtschaft geprigt, weil sie auf der systemischen Ebene
funktionale Zusammenhinge und Interdependenzen herstellt, die tiber die sozial
integrierten Lebensverhiltnisse jeweils hinausschieffen und dadurch einen Uber-
hang an politisch regelungsbediirftigen Problemen erzeugen.

Daher sind sozialkognitive und normative Lernprozesse notwendig, sonst treten
Macht und militarische Gewalt an die Stelle politischer Kooperation. Im Laufe
der Moderne haben sich die Bevolkerungen schon innerhalb ihrer demokratisch
verfassten Nationalstaaten an eine fortschreitende soziale und politische Inklusion
von unterprivilegierten Klassen und Schichten, von diskriminierten Gruppen, kul-
turellen Minderheiten und Immigranten gewohnt. In vielen Fallen war damit
nicht nur die einseitige Inklusion, also die Anerkennung der Anderen als Angeho-
rige verbunden, sondern die gegenseitige Inklusion von Anderen, die fureinander
Andere bleiben wollen. Diese verlangt dann jeweils die Bereitschaft, sich in einem
politisch und kulturell erst noch zu erweiternden lebensweltlichen Horizont
gegenseitig als gleichberechtigte Biirger anzuerkennen und zu behandeln. Das
Schmerzliche an diesen Lernprozessen ist genau diese von den gewohnten Lebens-
verhaltnissen abstrabierende Erweiterung der fortan als gemeinsam betrachteten
Lebensform, in denen die abstrakten Normen der gegenseitigen Gleichbehandlung
FufS fassen miissen.

Auf eine solche Herausforderung reagieren natiirlich soziale Schichten, Status-
gruppen und Subkulturen jeweils anders — und zwar umso defensiver, je grofler
die wahrgenommene und befiirchtete soziale Unsicherheit subjektiv eingeschatzt
wird. Die abwehrenden Reaktionen sind jedoch nur in der Hinsicht »partikularis-
tisch«, als sie die bedrohten oder schon verlorenen, retrospektiv idealisierten
Lebensformen thematisieren; ebenso »partikular« sind die Lebensformen, die die
gestorte soziale Integration auf einem neuen Niveau der Differenzierung und Indi-
vidualisierung wiederherstellen konnen. Diese zu erweiternde politische Lebens-
form — in unserem Fall wire das die lingst im Entstehen begriffene politische Kul-
tur der Burger mit dem weinroten Pass — ist ebenso partikular, wie es die
nationalen Kulturen der Mitgliedstaaten sind (die ja ihrerseits wiederum regional
vielfaltig gegliedert sind und — wie in GrofSbritannien, Belgien, Spanien und Italien
— unter aktuellem Stress immer noch auseinanderzubrechen drohen).

Leviathan, 48. Jg., 1/2020

https://dol. IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 15:53:15.
s . o s ot o oder 1

Erlaubnis ist e


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-7

14 Jirgen Habermas

2. Die Grenzen des zivilgesellschaftlichen Diskurses

Seit dem Erstarken des Rechtspopulismus wird in der Offentlichkeit die Frage
kontrovers diskutiert, ob und wie man mit »rechten Stimmen« umgehen soll. Aus
diskursethischer Sicht scheint man schnell in einen Konflikt zwischen Meinungs-
freibeit und der schleichenden Verbreitung diskriminierender Rede zu geraten.
Besonders tragisch stellt sich dieser Konflikt mitunter in alltdglichen Kontexten
dar. Die Prinzipien der Diskursethik setzen eine hohe kommunikative Sensibilitit
voraus — diese berubt jedoch auf sozialen und kulturellen Ressourcen, die in der
Gesellschaft ungleich verteilt sind. Viele Biirgerinnen und Biirger schopfen aus
personlichen Erfabrungen, inszenieren Werte emotional, sprechen ambivalent und
widerspriichlich — nicht selten mit diskriminierenden und verletzenden Effekten.
Ganze kulturelle Milieus aufgrund »ungeschliffener« Redeweisen aus dem offent-
lichen Diskurs auszugrenzen kann demokratietheoretisch jedoch auch keine
Losung sein. Wie gebt man mit dieser Spannung um?

Habermas: Lassen Sie mich zwei kurze Uberlegungen vorausschicken. Die Dis-
kursethik ist keine Handlungsanweisung, sondern eine Moraltheorie. Sie hat die
Aufgabe, ein Moralprinzip zu begriinden, also den Gesichtspunkt zu explizieren,
unter dem Gerechtigkeitskonflikte grundsditzlich rational entschieden werden
konnen. Nun haben politische Fragen, uber die wir sprechen wollen, zwar einen
moralischen Kern, sie gehen aber bei weitem nicht in Rechts- und Gerechtigkeits-
fragen auf. Vielmehr erstrecken sie sich auch auf politisch-ethische Fragen (die
sich nicht auf allgemeine Interessen, sondern auf gemeinsame Wertorientierungen
beziehen und die Beteiligten tiber Fragen vom Typ »Was ist im GrofSen und Gan-
zen gut fir uns?« orientieren). Gegenstand politischer Diskussionen sind tiber-
haupt in erster Linie Interessengegensitze, die mit einer Suche nach einem allge-
meinen Interesse oder nach geteilten Werten gar nicht zu Iosen sind und daher
faire Kompromisse erfordern. Nicht als ob die beteiligten Politiker und Biirger in
der Praxis solche Fragen analytisch unterscheiden wiirden; aber im Verlaufe der
Diskussionen lernen sie, iiber welche Art von Problemen sie streiten und welche
Art von Argumenten jeweils »ziehen«. Unter politikwissenschaftlichen Gesichts-
punkten ist es nun wichtig, dass solche Diskussionen, um einen Beitrag zur demo-
kratischen Legitimitdt der letztlich bindenden politischen Entscheidungen leisten
zu konnen, innerhalb eines demokratisch verfassten Gemeinwesens je nach dem
Ort, an dem sie stattfinden — in Gerichten oder Parlamenten, in Kabinetten der
Regierung oder in Parteien, in der Offentlichkeit usw. —, jeweils verschiedenen
Anforderungen geniigen miissen.

Das veranlasst mich zu der anderen Vorbemerkung. Thre Frage bezieht sich auf
politische Auseinandersetzungen zwischen Parteien und Biirgern in einer politi-
schen Offentlichkeit, in der Massenmedien die Informationsfliisse und Kommuni-
kationskreislaufe steuern. Diese politische Massenkommunikation leistet in dem
Mafe ihren Beitrag zur demokratischen Meinungs- und Willensbildung der Biir-
ger und damit tiberhaupt zur Legitimation gesetzmafSiger politischer Herrschaft,
wie sie konkurrierende offentliche Meinungen zu relevanten und hinreichend klar
umrissenen Problemen hervorbringt. Daraus folgt jedoch keineswegs, wie immer

https://dol. IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 15:53:15.
s . o s ot o oder 1

Erlaubnis ist e



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-7

Moralischer Universalismus in Zeiten politischer Regression 15

wieder unterstellt wird, dass ich »das Seminar« als Vorbild fiir eine konsensorien-
tiert und brav diskutierende Offentlichkeit empfehle. Im Gegenteil, die informelle
Kommunikation in der breiten Offentlichkeit kann auch robuste Manifestationen
oder wiiste Formen des Konflikts aushalten, weil sich der Beitrag der Medienof-
fentlichkeit auf die Mobilisierung der jeweils relevanten Themen, Informationen
und Argumente fiir 6ffentliche Kontroversen beschrankt. Denn die Biirger sollen
ja selber im Lichte konkurrierender Auffassungen ihre Entscheidungen in der
Wahlkabine mehr oder weniger rational treffen. Rechtlich bindende Beschliisse
werden andernorts gefasst. Das ist gewiss ein Modell, aber eines, das auf seinen
Realitatsgehalt getestet wird, wenn beispielsweise die Infrastruktur einer politisch
funktionierenden Offentlichkeit so weit zerfallen ist, dass die fiir eine demokrati-
sche Wahl erforderlichen Informationsfliissse unterbrochen sind und ein Typ wie
Trump Mehrheiten gewinnen und behaupten kann.

Vor dem Hintergrund dieser Konzeption wird es Sie nicht iberraschen, wie ich
Thre konkrete Frage zum Umgang mit dem Rechtspopulismus in der Offentlich-
keit beantworte: Ich habe tiberhaupt kein Verstandnis dafiir, Wutbiirger in Watte
zu packen. Birger sind Erwachsene und haben einen Anspruch darauf, als solche
behandelt zu werden. In der Bundesrepublik hat es viel zu lange gedauert, bis die
Nazi-Aufmairsche, die antisemitischen Anschlige und sogar der Mord an einem
Politiker eine auf Antikommunismus und Islamophobie getrimmte Offentlichkeit
alarmiert und die Behorden zu einem Perspektivenwechsel von links nach rechts
veranlasst haben. Bis vor kurzem war es bei uns fiir Politiker der breiten Mitte
noch unmoglich, ein klares Wort gegen den rechten Mob zu riskieren, ohne
reflexhaft — als miissten sie sich entschuldigen — auf die Symmetrie von Rechts-
und Linksextremismus hinzuweisen. Die offentlichen Reaktionen auf Jahrestage
von »1989« haben auch an die hausgemachten Griinde fiur das Wiederaufleben
des Rechtsextremismus erinnert. Die relativ unvoreingenommene Diskussion im
offentlich-rechtlichen Fernsehen tiber die ebenso zweifelhafte wie symptomatische
Rolle der »Treuhand« war ein ermutigendes Beispiel. Sie ist jedoch nur kurz auf-
geflackert und bald wieder erstickt. Nach diesem Muster hitte es nach meiner
Auffassung seit langem informierte und anhaltende Debatten uber die Fehler bei-
der Seiten beim Modus der Wiedervereinigung geben sollen. Es bedarf keiner
soziologischen Fachkenntnisse, um die drei grobsten politischen Febler der westli-
chen Seite zu benennen.

Erstens hat der robuste Modus der »Ubernahme« der Organisationsgewalt in
allen Lebensbereichen der DDR durch westliche Funktionseliten der Bevolkerung
und deren iibrig gelassenen Eliten jede Chance genommen, eigene Fehler zu
machen und aus diesen Fehlern zu lernen. Umso eher lieflen sich umgekehrt alle
Fehlentwicklungen der westlichen Seite zuschreiben. Das politische Pendant zu
diesem robusten » Anschluss« an die gesellschaftlichen Funktionssysteme der alten
Bundesrepublik war der Prozess des »Beitritts« der neuen Bundeslinder nach
Artikel 23 GG, der eigentlich auf den Beitritt des Saarlands zugeschnitten worden
war und implizit eine gewissermafSen »gewachsene« nationale Zusammengehorig-
keit unterstellt. Tatsachlich hat dieser Modus der Vereinigung den Burgern in Ost
und West die Moglichkeit genommen, durch den traditionsbildenden Akt einer

Leviathan, 48. Jg., 1/2020

https://dol. IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 15:53:15.
s . o s ot o oder 1

Erlaubnis ist e



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-7

16 Jiirgen Habermas

nachholenden Verfassungsgriindung das nachwirkende politische Bewusstsein
eines gewollten Zusammenschlusses auszubilden.

Zweitens hat die undifferenzierte Abrechnung mit den Eliten der DDR, die — bei
allen Schwierigkeiten diachroner Gerechtigkeit — in keinem Verhaltnis zum scho-
nenden Umgang der alten Bundesrepublik mit ihren ungeschoren davongekomme-
nen NS-Eliten stand, den asymmetrischen Lebensverhiltnissen eine normative
Komponente hinzugefiigt, die bis heute die verqueren Diskussionen iiber den
Unrechtscharakter der DDR am Kocheln halt. Im selben Zusammenhang steht
auch die Abkanzelung der in der DDR verbliebenen linken, aber keineswegs
immer linientreuen Intelligenz, die mit den politisch wirklich belasteten Funktio-
naren mehr oder weniger schonungslos uber denselben antikommunistischen
Kamm geschoren worden ist. Der runde Tisch wurde mehr oder weniger stumm
abgeraumt. Damit sind der Bevolkerung der »Beitrittsgebiete« nur wenige eigene
intellektuelle Stimmen verblieben, sodass auch der intern schwelende Konflikt der
Biirgerrechtler mit dem GrofSteil der eigenen Bevolkerung nicht offen ausgetragen
worden ist.

Drittens ist es im ersten nationalen Uberschwang zu einer gegenseitigen Umar-
mung der »Briider und Schwestern« gekommen, die der breiten DDR-Bevolke-
rung eine, wie sich inzwischen herausstellt, doch wohl notwendige Zumutung
erspart hat. Das System Biedenkopf hat nicht ganz so gliicklich funktioniert, wie
es den Anschein hatte. Auch unter den bei weitem schwierigeren Bedingungen
einer nun erst entstehenden sozialen Ungleichheit hitte die Bevolkerung in inter-
nen Diskussionen das nachholen miissen, wozu es in der alten Bundesrepublik
unter ungleich giinstigeren okonomischen Bedingungen vier Jahrzehnte konflikt-
reicher offentlicher Debatten bedurft hatte — die Aufarbeitung der aus der NS-Ver-
gangenheit mitgeschleppten, seitdem zugedeckten und umfunktioniert fortleben-
den autoritiren Mentalititen sowie die Einilbbung in demokratische
Uberzeugungen jenseits blof§ opportunistischer Anpassung. Aus dem Westen
importiert wurde allenfalls mit Rote-Socken-Kampagnen ein Verdringungsanti-
kommunismus, den man aus der eigenen Adenauerzeit kannte.

Trotz dieser drei kritischen Punkte erscheint mir allerdings die larmoyante
Flucht von tiberproportional grofsen Teilen der ostdeutschen Bevolkerung in die
ausgestreckten Arme einer radikalisierten AfD auch nicht gerade als eine selbstbe-
wusste Antwort. Dabei verkenne ich nicht, dass die extreme Rechte ihre Organi-
sationsfahigkeit jenen Kadern aus dem Westen verdankt, die den Osten seit 1990
infiltriert haben.

Sie plidieren relativ optimistisch dafiir, dass man kontroverse Positionen als sti-
mulierende Momente einer lebendigen Offentlichkeit und politischen Debatte
zuldsst, aber gewisse Meinungen auch mit aller Schonungslosigkeit argumentativ
stellt und bekdmpft. Was aber, wenn diskriminierende Stimmen die zwanglose
Artikulation von allen Betroffenen (»of all those affected«) unterminieren? Genau
weil dies auch das erklirte Kriterium liberaldemokratischer Gesellschaften fiir
moralische und politisch-ethische Diskurse gleichermaflen ist, werden seit dem
Aufstieg des Rechtspopulismus die Grenzen des Sagbaren mit neuer Vebemenz

https://dol. IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 15:53:15.
s . o s ot o oder 1

Erlaubnis ist e


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-7

Moralischer Universalismus in Zeiten politischer Regression 17

verbandelt. Mittlerweile gewinnt auch die Verrechtlichung dieser Grenzziehungen
zwischen legitimen und illegitimen Sprechweisen an Bedeutung und ist zugleich
hochst umstritten. Das zeigt etwa der Beschluss des Landgerichts Berlin, der die
Beleidigungen gegen Renate Kiinast im Netz als zuldssige und hinnebhmbare Mei-
nungsdufSerungen anerkennt. Wie ordnen Sie diese offentlichen Kampfe um die
Grenzen des Sagbaren ein?

Habermas: Wir dirfen nicht vergessen, dass das Karlsruher Bundesverfassungs-
gericht den hohen Stellenwert des Grundrechts auf Meinungsfreiheit entgegen der
deutschen Rechtstradition erst durchsetzen musste. Andererseits haben die liberta-
ren Impulse (die sich tibrigens auch in der Mobilisierung massenhafter Proteste
gegen eine lingst tberfillige europiische Regulierung der grofsen IT-Konzerne
gedufSert haben) zu einer Verwirrung der Begriffe gefithrt. Ich kenne die Einzelhei-
ten des Falls von Frau Kiinast nicht. Aber die Justiz hat sich ja inzwischen korri-
giert. Mein Plidoyer bezog sich auf das Beispiel der harten 6ffentlichen Auseinan-
dersetzungen in der alten Bundesrepublik, als die Redaktionen der fithrenden
politischen Tages- und Wochenzeitungen bei aller Polemik einen ungezwungenen
Fluss der Argumente mehr oder weniger zum Zuge kommen lieffen. Demgegen-
uber beobachten wir heute eine Entformalisierung der 6ffentlichen Kommunika-
tion und die Folgen des verringerten Abstands zwischen der veréffentlichten und
der halb-6ffentlichen Meinung des digitalisierten »Stammtisches«. Der wachsende
Antisemitismus und die allgemeine Verwahrlosung der o6ffentlichen Diskussion
sind schlimm genug. Aber noch schlimmer finde ich das Organisationspotenzial,
das die Blasenbildung und Einigelung im »dunklen« Internet anbietet. Die Kom-
munikationsinseln der rechtsradikalen Netzwerke, die sich in Polizei, Bundeswehr,
hier insbesondere im KSK (Kommando Spezialkrifte), oder gar in Buirokratien des
Verfassungsschutzes selbst unbemerkt einnisten, beschworen heute sogar den Alp-
traum eines tiefen Staates herauf. Der digitale Marktplatz bedurfte keiner Deregu-
lierung, er entsprach von Anbeginn neoliberalen Vorstellungen. Umso mehr
schmerzt hier die mangelnde staatliche Regulierung.

3. Zur Zukunft des »unvollendeten Projekts der Moderne«

In den 1990er Jahren haben Sie die Rede vom »unvollendeten Projekt der
Moderne« geprigt und damit der Vorstellung einer zunehmenden Rationalisie-
rung des gesellschaftlichen Lebens zum Ausdruck verbolfen. Obzwar noch
»unvollendet«, schien dieses Projekt verlisslich seine Antriebskrifte aus den Ver-
nunftpotenzialen einer demokratischen und kritischen Offentlichkeit zu schopfen
und auf eine sukzessive Uberwindung gesellschaftlicher und kultureller Partikula-
rismen hinauszulaufen. Mittlerweile scheint dieser Fortschritisoptimismus nicht
mebr so einfach aufrechtzuerbalten, da die universalistischen Sinnressourcen einer
sdkularen, liberaldemokratischen Zivilgesellschaft verbraucht, beschddigt, entleert
oder eben hchst umstritten sind.

Habermas: Ich habe mich 1980 mit einer Rede tiber »Die Moderne — ein unvoll-
endetes Projekt« fiir den Adorno-Preis bedankt. Das war in erster Linie eine Aus-

Leviathan, 48. Jg., 1/2020

https://dol. IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 15:53:15.
s . o s ot o oder 1

Erlaubnis ist e


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-7

18 Jirgen Habermas

einandersetzung mit den beiden damals aktuellen Denkrichtungen der politisch
einflussreichen Neokonservativen auf der einen und der philosophisch interessan-
teren Poststrukturalisten auf der anderen Seite. Die einen waren »reluctant
modernists«, die auf den kapitalistischen Fortschritt setzten, aber dessen mobili-
sierende Schocks durch das Polster »haltender« Traditionen abfangen wollten; die
anderen traten mit der tiberbietenden Geste einer gleichzeitig verabschiedeten
Geschichtsphilosophie auf, um ausgerechnet mit Nietzsche, Schmitt und
Heidegger eine neue Epoche nach dem Ende der »Moderne«, nach Aufkliarung
und Humanismus auszurufen. Das Verstindnis vom »Universalismus« verniinfti-
ger Geltungsanspriiche war ein zentraler Punkt der Auseinandersetzung mit dem
Poststrukturalismus. Die freundschaftlichen Beziehungen, die zwischen Foucault,
Derrida und mir bestanden haben, dndern nichts an diesem sachlichen Gegensatz.

»Universalistisch« nennen wir allgemeine Normen, aus denen sich gleiche
Rechte fur alle beteiligten und betroffenen Personen ergeben. Diese Normen sind
auf eine interessante Weise selbstbeziiglich. Die einseitige oder heuchlerische
Anwendung einer solchen Norm im Hinblick auf einen konkreten geschichtlichen
Kontext ldsst sich nimlich nicht tiberzeugend kritisieren, ohne im Vollzug dieser,
wie wir annehmen wollen, berechtigten Kritik die Geltung dieser selben Norm
schon vorauszusetzen, also performativ Gebrauch von ihr zu machen. Lassen Sie
mich diesen kontroversen Punkt an einer Autoritit erlautern, auf die sich post-
strukturalistisch denkende Linke wie beispielsweise Chantal Mouffe gerne beru-
fen. Carl Schmitt hat die hypokritische Berufung auf Menschenrechte an konkre-
ten Beispielen verhohnt, indem er zeigte, dass diese Rhetorik jeweils dem eigenen
partikularen Interesse bloff den Mantel eines allgemeinen Interesses umhingen
sollte; bei dieser Kritik musste er stillschweigend den eigenen MafSstab, wonach
nur tatsiachlich verallgemeinerbare Interessen als gerecht gelten durften, genau
dem pauschal abgelehnten moralischen Universalismus entlehnen, den er doch mit
solchen Beispielen denunzieren wollte. Das wiederum konnte sich dieser politische
Existentialist nicht eingestehen, weil er a priori davon uberzeugt war, dass die par-
tikularen Machtverhiltnisse gegentiber guten Grunden stets das letzte Wort behal-
ten.

Seitdem haben auch die postkolonialen Studien den Missbrauch der Menschen-
rechtsrhetorik an zahllosen entlarvenden Beispielen der Kolonialmichte belegt.
Aber es ist ein Kurzschluss, daraus per se zu schliefSen, dass die normative Gel-
tung der Menschenrechte selber auf ihren okzidentalen Entstehungskontext
beschrankt ist. Anders wiren zum Beispiel die Fortschritte auf dem Wege des klas-
sischen Volkerrechts zu einem universalistisch begriindeten Recht der Volkerge-
meinschaft kaum zu erkliren. Kurzum, die universalistische Auffassung von
Moral und Recht kann nicht durch solche historischen Beispiele, sondern nur
durch philosophische Argumente widerlegt werden — und die sehe ich bisher
nicht.

Sie nehmen die Formel vom unvollendeten Projekt der Moderne freilich in ers-
ter Linie zum Anlass, um dessen vermeintlichen Fortschrittsoptimismus mit dem
gegenwirtigen Stimmungsumschwung in den politischen Offentlichkeiten zu kon-
frontieren. Sie beschreiben diese Tendenz als »Entleerung universalistischer Sinn-

https://dol. IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 15:53:15.
s . o s it fir o

Erlaubnis ist e der ir


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-7

Moralischer Universalismus in Zeiten politischer Regression 19

ressourcen« und denken dabei, wie ich annehme, an die in den Zivilgesellschaften
nachlassende Uberzeugungskraft jener politisch-kulturellen Uberzeugungen und
Wertorientierungen, von denen demokratische Prozesse letztlich zehren miissen.
Fiir diese Beobachtung lasst sich tatsachlich eine Reihe von Anzeichen anfiihren.
Diese Anzeichen fur eine politische Regression in westlichen Demokratien sind
bedngstigend. Aber ich sehe weder eine normativ uberzeugend zu begriindende
Alternative fiir unsere Verfassungsprinzipien noch eine stabile Form von »illibera-
ler Demokratie«, die auf Dauer mit den Funktionserfordernissen moderner
Gesellschaften vereinbar wire. Ganz abgesehen davon, dass sich die Entwicklung
der Mentalititen zu einem postmaterialistischen Wertehorizont nicht einfach
umkehren ldsst, kann man von systemtheoretischen Argumenten lernen, dass —
trotz des einstweilen noch faszinierenden Gegenbeispiels der Volksrepublik China
— die Steuerungskapazitaten, uiber die autoritar verfasste politische Gemeinwesen
verfiigen, fiir komplexe Gesellschaften nicht ausreichen.

Dem linken Poststrukturalisten mag man mit der Vorhaltung eines performati-
ven Selbstwiderspruchs vielleicht noch politisch beikommen. Aber ldsst sich von
nationalistischen und rechten Tendenzen dasselbe sagen? Imwiefern setzt deren
Ablebnung des Universalismus noch einen universalistischen Geltungsanspruch
voraus? Hat sich hier nicht wieder eine Umstellung auf eine dezidiert und in sich
geschlossene partikularistische Normativitit ergeben? Und warum soll eine solche
neue Schlieffung mentalititsgeschichtlich unmaoglich sein oder aus systemischen
Griinden generell problematisch?

Habermas: Nehmen wir den Einmarsch tiirkischer Truppen ins syrische Gebiet
der Kurden, also den Riickfall in eine Machtpolitik nach dem Muster des klassi-
schen Volkerrechts, als Beispiel fiir die Konsequenz einer, wie Sie sagen, geschlos-
senen partikularistischen Normativitidt. Und nehmen wir an, dass sich in Zukunft
alle so verhalten. Ob dann ein solches Muster der riicksichtslosen nationalen
Selbstbehauptung unter jederzeit kiindbaren Regeln des internationalen Verkehrs
beim heute erreichten Grad der wirtschaftlichen Globalisierung und das heifSt: der
gegenseitigen systemischen Abhingigkeit in fast allen Funktionsbereichen einen
hohen Preis an Wohlstand und Sicherheit bedeuten wiirde, ist zwar eine empiri-
sche, aber nicht wirklich eine offene Frage. Auch wenn wir abwiegelnd anneh-
men, dass die normativ eingeigelten Nationalstaaten nur ihre Borsten nach aufSen
strecken, ohne wie Erdogan aggressive Ausfille zu proben, entsteht kein tiberzeu-
genderes Szenario: Einige dieser ethnozentrisch versiegelten Nationalstaaten
konnten sich, wenn sie wie globale Konzerne auf dem Weltmarkt gefiihrt wiirden,
im sozialdarwinistischen Dschungel eines fortbestehenden neoliberalen Weltwirt-
schaftsregimes gute Uberlebenschancen ausrechnen — aber nur auf Kosten anderer
Nationalstaaten. Alles ist moglich — aber wire ein solches Regime unter den einst-
weilen unumkehrbaren Bedingungen gesellschaftlicher Modernisierung auf Dauer
zu stellen? Nicht ohne Konflikte, die entweder mit Krieg oder in Unterdrickung
enden missten. Und warum sollten die Zivilgesellschaften solcher Staaten nicht
rechtzeitig aus den drohenden Nachteilen, erst recht aus den Katastrophen, die

Leviathan, 48. Jg., 1/2020

https://dol. IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 15:53:15.
s . o s ot o oder 1

Erlaubnis ist e


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-7

20 Jirgen Habermas

die europdische Geschichte des 20. Jahrhunderts inzwischen der ganzen Welt vor
Augen gefithrt hat, lernen?

Im Westen beruhen die politischen Regimes auf dem Bekenntnis zu Grund- und
Menschenrechten, die sich normativ gut begriinden lassen. Nach diesen MafSsta-
ben bedeuten sogenannte »illiberale Demokratien«, die auf eine nationalistische
Ideologie setzen, eine Regression, weil sie der Kritik ihrer unterdriickten opposi-
tionellen Minderheiten nicht mit guten Grunden begegnen konnen. Regressionen
sind, weil wir als historische Existenzen in einem Meer von Kontingenzen rudern,
immer moglich. Die Frage ist nur, was solche Regressionen den Biirgern selbst
kosten. Sollten wir nicht doch lieber unsere Theorie so anlegen, dass der Preis,
den die Beteiligten fur ein solches Regime voraussichtlich zahlen miissten, in die
Beschreibung eingehen kann? Wenn Sie sich auf eine kulturalistisch ausge-
schmiickte Machttheorie beschrinken und den ebenso bornierten wie kostspieli-
gen Nationalismus nur beschreiben, ohne die vorhersehbaren Konsequenzen ein-
zubeziehen, verfehlen Sie wesentliche, eben normative Aspekte der
gesellschaftlichen Realitat.

Wie auch immer man das »unvollendete Projekt der Moderne« wiederbeleben
und mit erneuerter Energie vorantreiben will — immer drohen seine normativen
Aspirationen durch die Dynamiken des Kapitalismus hintertrieben zu werden. In
den Nachkriegsjabrzehnten sab es so aus, als konne es eine friedliche Koexistenz
zwischen der kommunikativen Macht demokratischer Willensbildung und kapita-
listischen Verwertungsimperativen geben. In Zeiten neoliberaler Globalisierung
zeigt sich jedoch, dass die Konkurrenzdynamiken des Weltmarkts, vermeintlicher
Sachzwang und die schlichte Ubermacht des Kapitals nicht nur destruktiv auf Ver-
suche einer transnationalen Vertiefung zivilgesellschaftlicher Solidaritit wirken,
sondern auch die 6kologischen Voraussetzungen des sozialen Zusammenlebens zu
unterminieren drohen. Aber stebt das kapitalistische System iiberbaupt zur Dispo-
sition? Kann es hier sinnvolle, nichtregressive Alternativen geben? Noch grundle-
gender gefragt: Wiirden Sie heute noch an der Beschreibung des Kapitalismus als
einer »normfreien Sozialitit« festhalten? Oder sollte man besser vom kapitalisti-
schen Markt als einer normativ prinzipiell voraussetzungsvollen Sphare der Sitt-
lichkeit oder der Anerkennung sprechen, die entlang ibrer inhidrenten Werte und
Normen auch kritisiert und transformiert werden kénnte?

Habermas: Die »normfreie Sozialitit«, die Sie aus der Schublade holen, war
eine missverstindliche Formulierung, die ich schon vor Jahrzehnten korrigiert
habe. Natiirlich gibt es verschiedene institutionelle Auspragungen des Kapitalis-
mus; aber die lehrreichen Untersuchungen der institutionalistischen Forschungs-
richtung verfeinern nur eine systemische Beschreibung des globalen Wirtschafts-
systems. Luhmann hat seinen Begriff des mediengesteuerten, rekursiv gegeniiber
der Umwelt geschlossenen Systems nicht zufillig am — dann allerdings tiberverall-
gemeinerten — Beispiel des kapitalistischen Wirtschaftssystems entwickelt. Wie
man an der 6kologischen Krise wiederum sieht, lebt das kapitalistische System
ebenso von natiirlichen wie von lebensweltlichen Ressourcen — ich selbst habe von

https://dol. IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 15:53:15.
s . o s ot o oder 1

Erlaubnis ist e


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-7

Moralischer Universalismus in Zeiten politischer Regression 21

der »Kolonialisierung der Lebenswelt« gesprochen. Gleichzeitig ist dieses System
fir die Erschopfbarkeit dieser Ressourcen nicht sensibel, weil es mit seinen
»Umwelten« nur in der Sprache von Angebot und Nachfrage kommunizieren
kann. Auf dieser Taubheit gegeniiber den sozialen, natiirlichen und kulturellen
Umwelten beruht ja gerade sein politisches Erpressungspotenzial. Daher wiirde
ich nicht von »inhdrenten« Werten und Normen sprechen. Die erwiahnten Anzei-
chen fiir einen strukturellen Zerfall der politischen Offentlichkeit und fiir die Aus-
hohlung der liberalen politischen Kultur sind ja deshalb so beunruhigend, weil ich
mir eine sozialstaatliche und okologische Zahmung des Kapitalismus ohne staatli-
che Interventionen, gesteuert von einer halbwegs funktionierenden Demokratie,
nicht vorstellen kann.

Vor diesem beunrubigenden Hintergrund verstehen wir auch Ihre Wiederentde-
ckung der Religion als Repertoire moglicher Ideen menschlicher Wiirde und
moralischer Gleichwertigkeit. Um sie fiir das Projekt der Moderne zu nutzen, hal-
ten Sie jedoch an dem Vorrang einer sikularen Vernunft fest, der Sie ein héheres
universalistisches Potenzial zuschreiben. Daher fordern Sie sowobl von sikularen
wie religiosen Biirgerinnen und Biirgern eine Ubersetzung religioser Ideen in ein
sdkulares Vokabular.

Habermas: Mich hat die »Ubersetzung« semantischer Potenziale in zwei ver-
schiedenen Zusammenhingen interessiert. In meiner gerade abgeschlossenen
Geschichte der Philosophie verfolge ich auf der einen Seite den schon in der romi-
schen Antike einsetzenden Diskurs tiber Glauben und Wissen, um zu zeigen, dass
die wichtigsten praktischen Grundbegriffe unseres sikularen Selbstverstandnisses
— das heifSt Konzepte wie verniinftige Freiheit, Moral und Gerechtigkeit, auch die
Konzepte des freien Willens und der unverwechselbaren Individualitit verant-
wortlich handelnder Personen — aus der philosophischen Aneignung des judischen
und christlichen Erbes hervorgegangen sind. Der Universalismus verniinftiger Gel-
tungsanspriiche ist ein solches Erbe, auch wenn sich um die Buchreligionen der
Achsenzeit jeweils besondere Gemeinschaften und Kulturen gebildet haben. Und
da wir nicht wissen kénnen, ob jener osmotische Ubersetzungsprozess abgeschlos-
sen ist, interessiere ich mich auf der anderen Seite auch fiir ein altes, von John
Rawls erneut aufgegriffenes Thema der politischen Theorie — fiir die Rolle religio-
ser Biirger in der politischen Offentlichkeit demokratischer Rechtsstaaten. In der
Zeitung lese ich gerade von der Kassenzulassung des pranatalen Bluttests auf Tri-
somien, mit dem Krankheitsrisiken (und keineswegs allein das Down-Syndrom)
festgestellt werden konnen. Eine solche administrative Entscheidung hat eine
weitreichende prijudizierende Wirkung fiir das Verhalten der Bevolkerung und
diirfte ohne breite und informierte offentliche Diskussionen, ohne umfassende
parlamentarische Beratung und gesetzliche Grundlage nicht vorgenommen wer-
den. Meine Frage ist nur: Sollte sich dann eine solche, in tiefere Gewasser vordrin-
gende Diskussion von vornherein vom Gehalt der religiosen Stimmen abschneiden
— ich sage vom propositionalen Gehalt, nicht von den Begriindungen der Beitrige
religioser Buirger? Der sdkulare Staat lebt ja, solange er demokratisch verfasst

Leviathan, 48. Jg., 1/2020

https://dol. IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 15:53:15.
s . o s ot o oder 1

Erlaubnis ist e


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-7

22 Jirgen Habermas

wird, von den Stimmen und der Willensbildung einer Zivilgesellschaft, die selbst
in Europa noch keineswegs vollstindig sakularisiert ist.

Am Gebot der Ubersetzung religioser Ideen in ein sikulares Vokabular kristalli-
siert sich jedoch eine zweifache Gefabr, je nach Perspektive: Hingt bereits das
»semantische Potenzial« — beziehungsweise der propositionale Gehalt — von Reli-
gion fiir das »unvollendete Projekt« nicht immer auch von unverhandelbaren,
partikularen und mitunter auch autoritiren Sinnbeziigen ab (etwa die Vorstellung
einer gottlichen Ordnung), sodass die Praktiken der Ubersetzung ins Sikulare im
Grunde das Fundament dieses Potenzials angreift und schliefllich das Religiose
selbst mit zum Verschwinden bringt? Oder gelingt der Transfer — jedoch um den
Preis, dass diese fiir eine Kritik schwerer zuganglichen partikularen und autoritd-
ren Sinnbeziige von Religion erneut wirkmdchtig werden? Genau deren Auflosung
haben Sie in der Theorie des kommunikativen Handelns noch modernisierungs-
theoretisch begriifst.

Habermas: Aus soziologischer Sicht beruht die grofse und einstweilen anhal-
tende Wirkungsmacht religioser Lehren darauf, dass sie die Glaubigen von einer,
sei es in personlicher oder in kosmischer Gestalt, vorgestellten sakralen Macht ret-
tender Gerechtigkeit iiberzeugen. Die Teilnahme am Gemeindekultus bekraftigt
diesen Glauben, indem er die Bertihrung mit archaischen Quellen der Solidaritit
wachhilt. Auf unserem okzidentalen Pfad hat das sikulare Denken von dieser
Hingabe an eine inspirierende Macht rettender Gerechtigkeit die universalistische
Auffassung von Gerechtigkeit und die Zumutung autonomen Handelns zuriickbe-
halten. Bei einer solchen »Ubersetzung« von Motiven, Erfahrungsgehalten und
Sensibilititen verdndert sich natiirlich mehr als nur der Modus des Fuir-wahr-Hal-
tens. Davon bleibt auch der Inhalt nicht unberiihrt — auch die autoritiren Vorstel-
lungsmuster werden abgestreift. Andererseits bedeutet die »Ubersetzung« kein
Nullsummenspiel, bei dem die Religion verlieren musste, was die sikulare Seite
daraus gewinnt.

4. Die Wandlung der Theorie und der Ort der Kritik

Blickt man heute auf Ihr bisheriges Werk zuriick, dann erkennt man auch Ver-
schiebungen und Wendungen innerhalb Ihrer gesellschaftstheoretischen Perspek-
tive. Sie waren vielleicht nie ein wirklich iiberzeugter Marxist, aber in Ihrer friihen
Analyse standen doch die vermachteten und ideologischen Aspekte der biirgerli-
chen Offentlichkeit im Vordergrund. War kommunikatives Handeln fiir Sie
damals noch durchaus ambivalent, also Praxis symbolischer Herrschaft und Ort
der Emanzipation qua Kritik gleichermafen, werden in Ihrer spdteren Theorie des
kommunikativen Handelns die rationalen Eigenschaften kommunikativen Han-
delns fokussiert. Mit dieser Rationalitit der Verstindigung, die alles Sakrale ver-
sprachlicht, diskursiv verfliissigt und dadurch auch iiberwindet, schien ein stetiger
Lernprozess gesetzt, der aus sich heraus auf eine mehr und mehr demokratische,
egalitire und universelle Kommunikationsgemeinschaft hinauslduft. In den letzten

https://dol. IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 15:53:15.
s . o s ot o oder 1

Erlaubnis ist e


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-7

Moralischer Universalismus in Zeiten politischer Regression 23

Jabren unternebmen Sie jedoch eine gewisse postsikulare »Gegenbewegung«,
wenn Sie die moralischen und emanzipatorischen Potenziale religioser Sinngehalte
ins Visier nebmen. Wie denken sie riickblickend iiber die Entwicklung Ibres
Werks nach?

Habermas: Dariiber denke ich eigentlich gar nicht nach. Das musste ich nur, als
mir Eva Gilmer im Namen des Suhrkamp-Verlags eine 2009 erschienene Samm-
lung philosophischer Aufsitze vorschlug; damals sollte ich zu jedem der funf sys-
tematisch geordneten Aufsatzbiande eine Einleitung schreiben. Dabei habe ich
zum ersten Mal tiber den Zusammenhang meiner Arbeiten nachgedacht. Wie Sie
es ganz richtig andeuten, liegt ein gewisser werkbiografischer Einschnitt in den
frithen 1970er Jahren bei den Gauss-Lectures, das heifst dem Ubergang zur Arbeit
an den sprachphilosophischen Grundlagen der Theorie des kommunikativen Han-
delns. Lernprozesse bedeuten natiirlich immer auch Korrekturen - aber ich
glaube, dass ich seitdem diese Grundgedanken eher konsequent in verschiedene
Richtungen ausgearbeitet habe.

Motive religioser Herkunft haben mich seit meiner Dissertation interessiert.
Akzente haben sich seit Mitte der 1980er Jahre nur zugunsten des Vorbehalts ver-
schoben, dass es noch ungehobene semantische Potenziale dieser Herkunft geben
konnte, von denen die ungliaubigen Tochter und Sohne der Moderne vielleicht auf
ihre Weise noch etwas lernen konnen. Was das nachmetaphysische Denken, wie
ich es verstehe, mit den reflektierten, aber lebendig gebliebenen religiésen Uber-
zeugungen verbindet, ist die begriindete Furcht vor einem verflachten, objektivis-
tisch eingeebneten Selbstverstindnis der vergesellschafteten Subjekte und ihrer
Lebenswelt, das heifSt die Befiirchtung des Verlusts jeder transzendierenden, jeder
uber die in der Welt begegnenden Gegenstinde im Ganzen hinausgebenden Per-
spektive. Nachdem die Metaphysik ihre Uberzeugungskraft verloren hat, kénnen
wir philosophisch, wie ich meine, nicht mehr von einem Transzendenten her den-
ken — und wir sollten auch nicht die Submission unter dessen verkitschte Pseudo-
nyme wie das »Seinsgeschick«, das »kommende Ereignis« oder das »ganz
Andere« beschworen. Aber dem Sog, der alles vergegenstandlicht und die spon-
tane Kraft zu einer Transzendenz von innen aufsaugt, miissen wir widerstehen.
Niemand kann fiir sich allein autonom sein — »verninftig« ist die Freiheit, die
darauf ausgerichtet ist, alle und jeden zwanglos in einen intersubjektiv geteilten
und vollstindig dezentrierten Zusammenhang reziproker Beziehungen kommuni-
kativ einzubeziehen. So viel Transzendieren, das heifst: So viel Orientierung tiber
sich und das Bestehende hinaus muss sich jede Gesellschaft, die einen Rest an
Humanitit bewahren will, zumuten.

Marx habe ich schon als Schiiler gelesen. Auch in meinem letzten Buch gibt es
noch ein Kapitel iiber Marx. Ich war immer ein durch Kant, spiter vom Pragma-
tismus gepragter Hegelmarxist, zunichst von Geschichte und Klassenbewusstsein
beeindruckt, dann stark vom Webermarxismus der frithen Kritischen Theorie
beeinflusst. Den Sowjetmarxismus habe ich immer fir schiere Metaphysik gehal-
ten. Auch uber den Charakter des Sowjetregimes konnte man sich nach dem ers-
ten Ubergang an der Friedrichstrafle nach Ostberlin keine Illusionen mehr

Leviathan, 48. Jg., 1/2020

https://dol. IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 15:53:15.
s . o s ot o oder 1

Erlaubnis ist e


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-7

24 Jirgen Habermas

machen. Ebenso immun war ich gegeniiber allen Spielarten des funktionalisti-
schen Marxismus, der die Gesellschaft im Ganzen aus Kapitalverwertungsimpera-
tiven ableiten wollte. Tagespolitisch bin ich, ohne je Mitglied zu werden, der linke
Sozialdemokrat geblieben, der nach dem Godesberger Parteitag den ausgeschlos-
senen SDS gegen die Parteifihrung unterstiitzt hat.

Lassen Sie uns einen kurzen Seitenblick auf neuere Ansdtze kritischer Gesell-
schaftstheorie werfen. Bei aller Disparitit ldsst sich als Charakteristikum kriti-
scher Gesellschaftstheorie das Bemiihen ausmachen, den Stachel der Kritik aus
den Strukturen der sozialen Praxis selbst rekonstruktiv zu entwicklen, statt »blo-
fes Sollen« zu postulieren. Fiir Sie liegt der Anker der Kritik bekanntlich im kom-
munikativen Handeln und seinen rationalen Geltungsanspriichen, die hinsichtlich
ihrer Einlosbarkeit konfrontiert werden konnen. Der Bereich der neueren Kriti-
schen Theorie ist vielgestaltig und uniibersichtlich. Als ein gemeinsamer Nenner
ldsst sich aber vielleicht der Versuch ausmachen, emanzipatorische Praxis weniger
kognitivistisch zu versteben und so andere Motivationsquellen, Formen und
Dynamiken der Kritik zu beleuchten. Axel Honneth betont die emotionale und
identititsbezogene Bedeutung von kulturell eingespielten Anerkennungserwartun-
gen, die in Ihrem argumentationslastigen Diskursmodel nicht recht unterzubrin-
gen seien; Rabel Jaeggi sieht die Dynamik sozialer Transformation in krisenindu-
zierten Lernprozessen, durch die eine dysfunktional gewordene Praxis wieder
lebbar wird, und zwar auf dem Wege praktischer Veranderungen; und stark von
Foucault berkommende, poststrukturalistische Perspektiven, in Deutschland etwa
prominent durch Martin Saar vertreten, lokalisieren den Ort der Kritik in Prakti-
ken der performativen Disruption gesellschaftlicher Subjektivierungen und in der
genealogischen Entwicklung von Gegennarrativen, die durch die augeniffnende
Kraft zuspitzender und entlarvender Rethorik die machtbedingte, oft blutige
Gewordenbeit des Bestebenden illuminieren. In allen drei Ansditzen stebt, trotz
aller Verschiedenheit, ein Momentum der Kritik im Zentrum, das sich nicht direkt
in rationale Geltungsanspriiche umformen ldsst und auch wobl nicht zuvorderst
auf argumentativer Ebene seine Schlagkraft entfaltet. Wie beurteilen Sie diesen
»post-kognitivistischen« Trend in der neueren Kritischen Theorie? Handelt es sich
hier um nachvollziehbare, vielleicht notwendige Paradigmenwechsel? Oder droht
hier erneut das normative Fundament der Kritik und seine rationale Begriindbar-
keit aus dem Blick zu geraten, wie Sie schon gegeniiber Foucault argumentiert
haben?

Habermas: Auf die Verdienste, die mit diesen jingeren Ansitzen der Kritischen
Theorie verbunden sind, kann ich hier nicht eingehen. Aber solche Verdienste
wirde ich nicht einer »postkognitivistischen« Wendung zuschreiben, sondern
einer erweiternden Sicht auf die Kontexte, in die das — in der Alltagskommunika-
tion fast immer elliptisch verkapselte — Vernunftpotenzial des » Angebots und des
Austauschs von Griinden«, wie Robert Brandom sagt, eingebettet ist. Kritikern,
die meinen Kognitivismus, also den Versuch loswerden wollen, mit formalprag-
matischen Mitteln Spuren der gesellschaftlich verkorperten Vernunft in geschicht-

https://dol. IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 15:53:15.
s . o s ot o oder 1

Erlaubnis ist e


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-7

Moralischer Universalismus in Zeiten politischer Regression 25

lichen Lernprozessen aufzudecken, begegne ich mit einem einfachen Argument: Es
ist schlicht eine Frage der Logik, dass niemand ungerechte soziale Verhiltnisse
oder Pathologien, die sich in gesellschaftliche Verhiltnisse unauffillig einnisten,
kritisieren kann, ohne auf kritisierbare Anspriiche zu rekurrieren — also implizit
auf MafSstibe, anhand derer sich die Erfiillung oder Nichterfilllung dieser
Anspruche beurteilen lasst. Die eigentliche Schwierigkeit liegt in der Annahme,
den »Stachel der Kritik«, wie Sie sagen, in der gesellschaftlichen Realitat selbst
aufzufinden. Die Provokation liegt in der Annahme, dass in den unverninftigen
Kontingenzen der Geschichte iberhaupt Spuren der Vernunft zu entdecken sind.
Denn unter dieser Primisse muss der wissenschaftliche Beobachter, wie es scheint,
seine objektivierende Einstellung gegeniiber dem Gegenstandsbereich aufgeben; er
darf dann nicht linger nur beschreiben, was er wahrnimmt, sondern rekonstruie-
rend nachvollziehen und kritisch beurteilen, was er an Objektivationen der Unver-
nunft und das heif§t implizit: an verfehlten Vernunftansprichen, aber moglichen
Lernprozessen im Gegenstandsbereich selbst antrifft. Fur dieses Vorgehen bietet
ein instruktives Beispiel der Typus von Wissenschaftsgeschichte, welcher die
Abfolge naturwissenschaftlicher Theorien nicht nur objektivierend beschreibt und
erklart, sondern im Lichte von Grinden (die sich ja gleichermafSen dem Urteil der
betrachteten wie der interpretierenden Wissenschaftler anbieten) als Korrekturen
von Irrtiimern rekonstruiert und beurteilt.

Natiirlich kann diese Methode schon deshalb nicht unmittelbar auf die Darstel-
lung sozialer Entwicklungen tibertragen werden, weil es in sozialen Interaktionen
nicht nur um die Wahrheitsanspriiche und Lernprozesse einer Forschergemein-
schaft geht. Vielmehr richtet sich der Blick nun auf das ganze Spekirum der empi-
rischen, theoretischen und praktischen Geltungsanspriiche, denen das kommuni-
kative Handeln, weil sie auf intersubjektive Anerkennung angelegt sind, seine
sozial integrative Rolle verdankt. Wenn es ein Vernunftpotenzial gibt, das in der
Gesellschaft selbst angelegt ist, dann steckt es in der kommunikativen Alltagspra-
xis, und zwar im idealisierenden Gehalt der Prasuppositionen, die verstandigungs-
orientiert handelnde Aktoren reziprok vornehmen miissen, wenn sie sich im Kon-
text ihrer Lebenswelt tiber etwas in der objektiven Welt verstindigen, streiten,
gegenseitig missverstehen (oder tiuschen). Die Griinde sind das Vernunft bean-
spruchende, insofern objektivierende Bindeglied zwischen den Beteiligten und
dem interpretierenden Beobachter. Und im Lichte einer rationalen Rekonstruktion
dieser theoretischen und praktischen (das heifSt moralischen und juristischen, ethi-
schen und 4sthetischen) Griinde kann sich dann herausstellen, was die gesell-
schaftlichen Praktiken einerseits fiir die Beteiligten selbst und was sie andererseits
fir uns als kritische Beobachter bedeuten. In diesem rekonstruktiven Verfahren
liegt der Mehrwert einer kritischen Gesellschaftstheorie gegeniiber den Beschrei-
bungen und Erkliarungen der Soziologie. Ich bin mir bewusst, dass ich mit der
Theorie des kommunikativen Handelns die Profession gerade von diesem Punkt
nicht habe tiberzeugen konnen.

Die Auseinandersetzung mit Ibren Kritikerinnen und Kritikern sowie neuen For-
schungsbefunden im Vorwort der Neuauflage des »Strukturwandel der Offent-

Leviathan, 48. Jg., 1/2020

https://dol. IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 15:53:15.
s . o s it fir o

Erlaubnis ist e der ir


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-7

26 Jirgen Habermas

lichkeit« 1990 hat Sie dazu veranlasst, von der Idealisierung der politischen
Offentlichkeit im 19. Jabrbundert, aber auch von der Vorstellung einer ausschliefs-
lich massenmedial vermachteten, entpolitisierten und entdemokratisierten Offent-
lichkeit des 20. Jabrbunderts Abstand zu nebhmen und »Offentlichkeit« stattdes-
sen differenzierter beziehungsweise pluralistischer zu denken. Das Vorwort endet
interessant, indem Sie sich selbst befragen: Zu welchen demokratietheoretischen
Erkenntnissen wiirden Sie kommen, wenn Sie den »Strukturwandel der Offent-
lichkeit« noch einmal, also 30 Jabre nach der Erstveroffentlichung, untersuchen
wiirden? Sie antworten darauf, dass Ihre Schlussfolgerungen maoglicherweise
» AnlafS wire[n] fiir eine weniger pessimistische Einschitzung und fiir einen weni-
ger trotzigen, blofS postulierenden Ausblick als seinerzeit«. Seither sind noch ein-
mal fast 30 Jahre vergangen, in denen die politische Offentlichkeit tiefgreifende
Wandlungsprozesse vollzogen hat. Zu welchem Schluss wiirden Sie heute kom-
men? Wiren Sie beute wieder pessimistischer?

Habermas: Eher ratlos als pessimistisch. Sonst miisste ich den Strukturwandel
der Offentlichkeit, der sich aktuell vollzieht und der sich wihrend der nichsten
Jahrzehnte beschleunigen wird, schon kennen. Diese Untersuchungen muss ich
jungeren Kollegen tiberlassen; ich kann nur noch spekulieren. Denn der Motor
dieser Verinderungen ist die digitale Kommunikation, die ja nicht nur in dieser
Hinsicht einen tiefen evolutionidren Einschnitt bedeutet. Das sollte ich vielleicht
mit einer groben Skizze erkliren. Mit der Grammatikalisierung des anfianglichen
Gebrauchs einzelner bedeutungsidentischer Zeichen muss wihrend der Anfinge
der Menschheit eine propositional ausdifferenzierte Sprache entstanden sein.
Damit konnte sich die Art unserer Vorfahren, aus der der Homo sapiens hervor-
gegangen ist, auf den Modus kommunikativer Vergesellschaftung umstellen. Diese
Umstellung erkldrt auch jenes Problem der Aufrechterhaltung und Erneuerung
einer von Haus aus fragilen gesellschaftlichen Integration, das Durkheim an der
rituellen Erzeugung von gesellschaftlicher Solidaritdt in (neuzeitlichen) Stammes-
gesellschaften untersucht hat. Nach der kommunikativen Vergesellschaftung der
von den Hominiden ererbten, bereits hochentwickelten Intelligenz und Antriebs-
struktur konnten diese Artgenossen ihr Leben nicht mehr selbstbezogen, sondern
nur noch dank intentional gesteuerter Kooperation miteinander reproduzieren.
Seitdem mussten die einzelnen Angehorigen die Imperative der jeweils eigenen
Selbsterhaltung mit denen der kollektiven Selbsterhaltung ausbalancieren.

Aus der anthropologischen Bedeutung der Sprache fir die Konstituierung dieser
Lebensform erklirt sich auch die Relevanz der Verinderungen der sprachlichen
Kommunikationsformen, das heifSt der Medienrevolutionen im Laufe der
Menschheitsgeschichte. Mit dem erst seit den letzten Jahrzehnten des 20. Jahr-
hunderts verbreiteten digitalen Medium ist zwar nicht der sprachliche Modus als
solcher, aber der Ubertragungsmodus und damit die Verstetigung, die soziale
Reichweite, das Tempo und die Dichte der kommunikativen Verstindigung zum
dritten Mal revolutioniert worden — nach der Einfiihrung der Schrift in den ersten
staatlich organisierten Gesellschaften der archaischen Hochkulturen um die
Wende zum dritten vorchristlichen Jahrtausend und nach der Einfiibrung des

https://dol. IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 15:53:15.
s . o s ot o oder 1

Erlaubnis ist e


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-7

Moralischer Universalismus in Zeiten politischer Regression 27

Buchdrucks zu Beginn der gesellschaftlichen Moderne. Der Buchdruck hat alle
Nutzer zu potenziellen Lesern gemacht, auch wenn es noch drei bis vier Jahrhun-
derte gedauert hat, bis im Prinzip alle lesen konnten. Nun haben die sogenannten
»neuen Medien« alle Nutzer zu potenziellen Autoren gemacht — und wie die Nut-
zer der Presse erst lesen lernen mussten, muss auch die Nutzung des neuen Medi-
ums gelernt werden. Das wird vergleichsweise sehr viel schneller gehen, aber wer
weils, wie lange es dauern wird.

Wenn Sie mich nun nach der Relevanz der neuen Medien fiir den Strukturwan-
del der Offentlichkeit fragen, denke ich zunichst an die Bedeutung, die die politi-
sche Offentlichkeit, wie wir sie kennen, fiir die Herausbildung der Demokratie
hatte, und gleichzeitig an die wachsende Bedeutung, die die demokratische Wil-
lensbildung von Lesern wiederum fiir die politische und soziale Integration unse-
rer pluralisierten und individualisierten Gesellschaften gehabt hat. Dabei fillt mir
das strukturelle Problem auf, das mich seit Einfuhrung der digitalen Kommunika-
tion, also spitestens seit den frithen 1990er Jahren, irritiert und ratlos zuriickge-
lassen hat. Ich weif3 einfach nicht, wie in der digitalen Welt ein funktionales Aqui-
valent fur die seit dem 18. Jahrhundert entstandene, aber heute im Zerfall
begriffene Kommunikationsstruktur grofraumiger politischer Offentlichkeiten
aussehen konnte. Das Netz ist von seinen Pionieren gerade wegen seiner anarchi-
schen Infrastruktur zu Recht als befreiend gefeiert worden. Aber gleichzeitig ver-
langt das Moment der Gemeinsambkeit, das fiir die demokratische Meinungs- und
Willensbildung konstitutiv ist, auch eine Antwort auf die spezielle Frage: Wie lasst
sich in der virtuellen Welt des dezentrierten Netzes — also ohne die professionelle
Autoritdt einer begrenzten Anzahl von Verlagen und Publikationsorganen mit
geschulten, sowohl redigierenden wie auswihlenden Lektoren und Journalisten —
eine Offentlichkeit mit Kommunikationskreisldufen aufrechterhalten, die die
Bevolkerung inklusiv erfassen?

Politische Offentlichkeiten, wie auch ich sie beschrieben habe, sind ja nicht
zufillig im historischen Zusammenhang des Parlamentarismus und der Ausbil-
dung eines Parteiensystems entstanden. Diese Kommunikationsstruktur war eine
wesentliche Funktionsvoraussetzung fir jede Demokratie, weil sie die Aufmerk-
samkeit einer groffen Bevolkerung auf relativ wenige politisch entscheidungsrele-
vante Gegenstinde lenken und ein allgemeines Interesse fiir solche Themen
wecken und wachhalten konnte. Aber diese vertikalen, inzwischen auf der Ver-
breitung und Ausstrahlung von Presse-, Radio- und Fernsehprogrammen beruhen-
den Kommunikationsstrome verlieren zunehmend an Bedeutung gegeniiber der
horizontalen Kommunikation tiber die neuen, insbesondere die sozialen Medien.
Die Infrastruktur der Offentlichkeit zerbréckelt in Lindern wie den USA schon
seit langerem. Die ersten Anzeichen der Erosion zeigten sich nach der breitenwirk-
samen Privatisierung des Fernsehens und vor allem des Radios mit der Folge einer
marktorientierten Anpassung der Programme.

Heute kommt hinzu, dass die neuen Medien nicht mehr vom zentripetalen Sog
der klassischen Offentlichkeit erfasst werden. Die von den neuen Medien selbst
erzeugte zentrifugale Web-Offentlichkeit ist von Haus aus fragmentiert, ohne von
sich aus der Immunisierung der auseinanderdriftenden Kommunikationsinseln

Leviathan, 48. Jg., 1/2020

https://dol. IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 15:53:15.
s . o s it fir o

Erlaubnis ist e der ir


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-7

28 Jirgen Habermas

gegen kognitive Dissonanzen etwas entgegenzusetzen. Deshalb kann die in der
realen Welt stattfindende parteipolitische Auseinandersetzung tiber entscheidungs-
bedurftige Themen, wie wissenschaftliche Studien etwa am Beispiel von Obama’s
Gesundheitsprogramm gezeigt haben, in der virtuellen Welt die Aufmerksamkeit
der betroffenen demokratischen Wahler kaum noch binden, sodass die Biirger
uber ihre eigenen politischen Interessenlagen nicht mehr hinreichend aufgeklart
werden konnen.

Die klassischen Massenmedien konnten die Aufmerksamkeit eines grofSen natio-
nalen Publikums bundeln und auf wenige relevante Themen lenken; das digitale
Netz fordert die Vielfalt kleiner Nischen fiir beschleunigte, aber narzisstisch in
sich kreisende Diskurse tiber verschiedene Themen. Die unbestreitbaren Vorteile
dieser Technik stellt ja niemand in Frage. Aber im Hinblick auf den Strukturwan-
del der politischen Offentlichkeit interessiert mich der eine Aspekt: Sobald die
zentrifugalen Krafte dieser »Blasen« bildenden Kommunikationsstruktur die Sog-
wirkung der inklusiven Offentlichkeit aufwiegen, diirften sich konkurrierende
offentliche Meinungen, die fiir die Bevolkerung im Ganzen reprasentativ sind,
nicht mehr ausbilden konnen. Die digitalen Offentlichkeiten wiirden sich dann
auf Kosten einer gemeinsamen und diskursiv gefilterten politischen Meinungs-
und Willensbildung entwickeln. Soweit ich das heute beurteilen kann, hingt vor
allem von der Losung dieses Problems die Richtung ab, in der sich der Struktur-
wandel der Offentlichkeit — und insbesondere der politischen Offentlichkeit —
vollziehen wird.

https://dol. IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 15:53:15.
s . o s ot o oder 1

Erlaubnis ist e



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-7

