
5. Somatic turn: Geschlecht  
als Erinnerungstechnik denken

Gibt es ein Trauma der Identität, ein Trauma des Gender? Wenn soziale Ord-
nungen, wenn Geschlechterordnungen die hierarchisch angelegt sind, sich 
einverleiben, kann das an sich nicht schon als traumatischer Prozess verstan-
den werden? Nicht zuletzt deswegen, weil ein Ungleichheitsverhältnis fleisch-
lich wird?

Werden diskursive und nicht-diskursive Praktiken (verletzende Reden, An-
rufungen, mediale Praxen, physische Gewalt, sexualisierte Gewalt) der Her-
stellung von Geschlecht vergleichbar einer Traumatisierung somatisch erin-
nert? Geschlecht hätte insofern eine somatische Dimension. Geschlecht stellte 
sodann eine Form der Erinnerungssubjektivierung dar, eine Erinnerungstech-
nik – so die zentrale These. Sind Subjektivierungen deswegen von somatischer 
Natur, weil die Einzelnen gemäß ihrer Körper in der Lage sind, (sich) an Zu-
weisungen zu erinnern? Ist dasjenige, was erinnert wird, nahezu untrennbar 
mit den Machtunterschieden, den Macht- und Kräfteverhältnissen verknüpft? 
Können letztere ein Trauma darstellen, das gleichsam subjektkonstituierende 
Spuren hinterlässt? Und: Wenn ja, werden diese Spuren von den Einzelnen 
insofern erlebt, als sie qua ihrer leiblichen Situation Empfindende und die Welt 
Erfahrende sind? Um diesen Fragen weiter auf die Spur zu kommen, soll mit 
einem (kritischen) Bezug auf neurowissenschaftliche Studien nun Nietzsches 
mnemotechnische Idee der Einverleibung sozialer Ordnungen als Geschlech-
terordnung weiter konkretisiert werden. Für eine Theorie der Erfahrung von 
Geschlecht ist allerdings keine Theorie der Identität (im engeren Sinne) nö-
tig. Vielmehr kann an die politische Lesart von sexueller Gewalt gegen Frauen 
der Philosophin und Medizinerin Anna Luise Kirkengen (2002) anknüpfend 
und mit Butlers Theorie der verletzenden Reden sowie mit Nietzsches Kon-
zept der gewaltsamen Subjektbildung, Geschlecht ebenso wie andere soziale 
Kategorien nicht nur weiterhin als diskursive Praxis lesbar bleiben, sondern 
auch als mnemotechnische Praxis – als Inkorporierungspraxis – sichtbar wer-
den. Dafür muss die Identität des Subjekts nicht affirmiert werden, sondern, 
um weiterhin der Hypothese nachzugehen, dass Zuschreibungen in Form von 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t220

Anrufungen konkret somatisch und leiblich verletzen und auf diese Weise 
potenziell traumatische Identitätsanforderungen erzeugen, wird abermals auf 
lebenswissenschaftliche Konzepte zu Trauma Bezug genommen. In diesem 
Zuge werden nun lebenswissenschaftliche (Körper-)Gedächtnistheorien syste-
matisch an Nietzsches Theorie der Mnemotechnik und Butlers Performativitäts-
theorie angeschlossen. Nietzsches Topos der gewaltvollen Subjektivation wird 
genau wie die neurowissenschaftliche Theorie traumatischer impliziter Erin-
nerungen an Judith Butlers Grundgedanken der Konstruktion von Geschlecht 
als (verletzende) Rede, als Anrufung angeschlossen (Butler 1991; 1997; 1998; 
2001; 2009). Indem Butler aber einer neu-materialistischen Kritik und Lesart 
unterzogen wird, wie sie in Kapitel 2 vorbereitet wurde, wird rekonstruierbar, 
dass konkrete Körper lebensgeschichtlich und biografisch faktisch angeru-
fen und beständig ‚geschlechtlich‘ verletzt werden. Durch einen hier stark zu 
machenden somatic turn, der hier als Nietzsche turn weitergeführt wird, lässt 
sich womöglich zeigen, dass Identität eine Macht- und Herrschaftsstrategie 
ist, die ‚versucht‘, kohärente Subjekte zu erzeugen, die eine Fiktion erzeugt, 
die durchaus materiell ist, die nicht allein diskursiv operiert, die vermag reale 
Verletzungen zu erzeugen, die keine Identität sind, sich aber wie eine Identi-
tät anfühlen können. Menschliche Subjekte samt ihrer semiotischen wie ihrer 
somatischen Dimension sind verletzbare Subjekte, die sich ob ihrer Verletzbar-
keit in ein kritisches Verhältnis zu ihren Bedingungen setzen können. Diese 
Ins-Verhältnis-Setzung ist allerdings viel weniger kognitiv als gemeinhin und 
philosophiegeschichtlich angenommen (vgl. Kap. 6, 7 u. 8).

Nun wird, zunächst mit Bezug auf den feministisch-traumatologisch-leib-
phänomenologischen Diskurs zu sexualisierter Gewalt von Anna Luise Kir-
kengen, Geschlecht als Inkorporierungstechnik extrapoliert. Am Beispiel der 
sozialen Praxis Vergewaltigung wird Geschlecht als mnemotechnische Einver-
leibung und Vergewaltigung dabei als Subjektivierungsstrategie ausgewiesen. 
Im Weiteren wird Peter Levines Konzept der Kopplungsdynamiken mit Nietz-
sches Subjektvierungsmodell abgeglichen, um in einer hegemoniekritischen 
Bewegung zu zeigen, dass ‚Traumatisierungen‘ mit Subjektivierungen unter 
gewissen Umständen als koextensiv verstanden werden können. Im weiteren 
Verlauf wird Gender Identity mit Bezug auf Ann Cvetkovichs queerem und post-
kolonialem Traumadiskurs sowie Butlers Theorie der Subjektivierungen als 
Ursprungstrauma selbst als potenziell traumatisch konzipiert. Kirkengens The-
orie der Inkorporierungsgestalten sowie Levines Trauma-Stressmodell werden 
in diesem Zuge wie eine Schablone der Butler’schen Theorie der verletzenden 
und subjektkonstitutiven Anrufungen unterlegt. Somit kann aufscheinen, wie 
sehr nicht nur physische, sondern auch sprechaktliche Gewalten verletzen (vgl. 
Kap. 5.5-5.8). Wenngleich es gewagt scheint, ein naturalistisches Denkmodell 
mit einem poststrukturalistischen beziehungsweise genealogischen zu verglei-
chen, so entscheide ich mich an dieser Stelle deswegen dafür, um die in den ak-

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2215. Somatic turn: Geschlecht als Er innerungstechnik denken

tuellen Neurowissenschaften implizit zum Ausdruck kommende Normativität 
bloßzustellen. Durch queerfeministisch-postkoloniale Bewegungen der Kritik 
an gängigen Traumadefinitionen kann zudem der Raum dessen, was ein Trau-
ma sein kann, weiter aufgespannt werden (Cvetkovich 2003). Der Topos kann 
nun aus dem Hoheitsgebiet medizinischer Definitionsmacht gelöst und sozial-
wissenschaftlich perspektiviert werden. Mit Ann Cvetkovich (2003) kann gefragt 
werden: Ist nicht die Zuschreibung zu und die beständige alltägliche Verwei-
sung auf ein eindeutiges Geschlecht im Rahmen einer unhinterfragten zweige-
schlechtlichen Ordnung selbst potenziell traumatisch? Oder mit Judith Butler 
(2009): Liegt Trauma nicht vielmehr – unter gewissen politischen Bedingungen 
der Existenz – am Ursprung von Subjektivierungen (Butler 2007; 2009)? Ist die 
gesellschaftliche Rigidität von Gender, wenngleich diese sich mithin zu lösen 
scheint, so eine politische Bedingung der Existenz? Eine somatische Dimension, 
wie sie bislang erarbeitet wurde, Butlers Thesen zu Subjektivierungen zugrunde 
gelegt, kann Butlers Denkfigur der Subjektivierung als Gendertrauma entlang 
einer zwangsheterosexuellen Matrix (Kap. 2) an Körperkraft1 gewinnen. Entfal-
ten verletzende Sprechakte eine ähnliche Körperkraft wie physische Gewalten, 
wirken auch sie mnemotechnisch? Zusammengenommen mit einer Vielzahl von 
sexuierenden Praktiken, Produktionen von Bildern, physischen Gewalten kann 
womöglich davon ausgegangen werden, dass Geschlecht nicht nur eine Insze-
nierungs- und Interaktionstechnik, nicht nur eine Wahrnehmungsweise dar-
stellt, sondern vielmehr eine Erinnerungskraft hat. Um dies zu erhärten, wird 
zudem die These der sprechaktlichen Gewalt als Fall des Traumas (Gehring) 
mit Verweis auf die Theorie der Leiblichkeit verletzender Sprechakte von Petra 
Gehring sowie Pascal Delhom abgesichert. Damit bekommt nicht zuletzt der 
Traumadiskurs eine machttheoretische Wendung (vgl. Kap. 5.5-5.8). 

Letztlich zielt dieses Kapitel darauf ab, neurowissenschaftliche Stand-
punkte mit kulturtheoretischen Perspektiven auf Trauma so zu verknüpften, 
dass eine Antwort auf die Frage gegeben werden kann, wie sich Geschlechter-
ordnungen einverleiben können. Kann Gender Identity als „ein Fall des Trau-
mas“ (Gehring) sichtbar werden? Die Beantwortung dieser Frage steht und 
fällt in meinen Augen mit der Postulierung einer materiellen Dimension von 
geschlechtsbezogenen Verletzungen. Diese könnten zum Beispiel in einem 
Rekurs auf die Lebenswissenschaften, wenn auch mit Einschränkungen als 
Dissoziationen, geltend gemacht werden. Werden also Menschen nicht nur 
„gendered“, sondern auch „sexed“?, möchte ich in den Worten Jakob Guggen-
heimers (2013: 11) zur Skizzierung dieser Studie fragen. Und: Welche Möglich-
keiten gibt es, sexing zu entkommen? (vgl. Kap. 6, 7 u. 8) 

1 | Diese Formel verwende ich im Anschluss an Petra Gehring (2007: 211). Gehring 

möchte damit ausdrücken, dass verletzende Reden auf den Körper und seine Empfin-

dungen analog einer physischen Schlagkraft wirken.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t222

5.1 Memorizing femininit y : Inkorporierungsges talten

Anna Luise Kirkengen beschäftigt sich in ihrer Schrift Inscribed Bodies (2001) 
mit den Prozessen der Archivierung von traumatischen Ereignissen aus neu-
rowissenschaftlicher, psychoanalytisch-feministischer, aus der machtanalyti-
schen Perspektive Foucaults sowie aus leibphänomenologischer Perspektive. 
Kirkengen verortet sexuelle Gewalt (sexual abuse) an Frauen und Kindern in 
einem gesellschaftspolitischen, patriachatskritischen Kontext. Kirkengen 
spricht im Zusammenhang mit Traumatisierungen durch sexuelle Gewalt 
und deren ‚Symptomen‘2 von „Gestalt[s] of Embodiments“ (Kirkengen 2001: 
125). Symptome sind in Kirkengens Perspektive Embodiment-Gestalten. Sie sind 
Effekte der Einkörperung von Gewalt. Embodiment-Gestalten entstehen durch 
habituelle Dissoziationen (vgl. ebd.: 120). Die ‚Krankheit‘ (Symptomatik) stellt 
also eine ‚Einkörperung‘ (Einverleibung) der erlebten Gewalt dar. Ein Gewal-
tereignis schreibt sich (vgl. ebd.: 8) (to inscribe) deswegen ein, weil dieses durch 
„perzeptive Synonyme“ (ebd.: 127) (s.o.), also Sinneseindrücke, die an das Ge-
waltereignis erinnern, immer wieder neu belebt und erlebt wird (getriggert 
wird). Das häufige Getriggert-Werden des traumatischen Erlebnisses durch 
perzeptive Synonyme führt, laut Kirkengen, zu „habituellen Dissoziationen“ 
(ebd.: 120). Kirkengen nennt im Rahmen ihrer Darstellungen von Fallbeispie-
len aus der eigenen psychotherapeutischen Praxis, die ihr zur Illustration der 
These der Einverleibung von Gewalterfahrungen dienen, das Beispiel der Pa-
tientin ‚Berit‘, die im Alter von 14 Jahren mit einem Messer bedroht und somit 
zum Geschlechtsverkehr gezwungen wurde. ‚Berit‘ berichtet, dass, wenn sie 
bloß ein Halstuch oder einen Finger an ihrem Hals spürt, dies bei ihr eine 
dissoziative Reaktion im Sinne von „spacing out“ (innerlich weggehen) auslöst 
oder/und einen Brech- oder Angstanfall (ebd.: 121). Laut Kirkengen findet hier 
eine Einschreibung des Traumas in den Leib als ‚Gewalteinkörperung‘ (engl. 
Embodiment of Violation) (ebd.: 138) statt. Embodiment of Violation kann, wie die 
weiteren Ausführungen zeigen werden, subjektivierungstheoretisch verstan-
den werden.

5.1.  Trauma subjektiviert

Die beständige Wiederbelebung einer traumatischen Erfahrung hinterlässt 
sensorische Abdrücke (engl. sensory imprints) (ebd.: 121). Ein Ereignis passiert 
demzufolge nicht nur einmal, es ist für die Betroffenen so als ob es andauernd 
‚passiert‘. Die zentrale Aussage demzufolge ist: Ein Flashback, die innere Wie-
derbelebung eines Gewaltereignisses, kann in dieser Perspektive als eine fortwähren-

2 | Etwa Magen- und Darmbeschwerden, Asthma, Atemschwierigkeiten und andere so-

genannte „somatoforme Störungen“ (ebd.: 11ff.).

1

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2235. Somatic turn: Geschlecht als Er innerungstechnik denken

de Einschreibepraxis der Unterwerfungssituation verstanden werden. Im inneren 
Erleben wird das Messer ‚immer wieder an den Hals gehalten‘, mit der entspre-
chenden neurophysiologischen Reaktion von: Erstarrung und Muskelkontrak-
tion (zum Inhibieren des Kampf- beziehungsweise Fluchtimpulses) (s.o.) samt 
der Emotionen, Angst und Hilflosigkeit; immer, wenn das Ereignis getriggert 
wird, kommt es zur leiblichen Situation des Traumas. Da Opfer sexualisierter 
Gewalt häufig getriggert werden, ist habituelles Dissoziieren meist die Folge 
(vgl. ebd.: 121ff.). Habituelles ‚Dissoziieren‘3 bedeutet auf der physiologischen 
Ebene eine dauerhafte Erstarrung (s.o.). Die biophysiologische Konsequenz ist, 
dass es ob der habituellen ‚Dissoziation‘ zu einer dauerhaften sensorischen 
Einprägung der Eindrücke kommt – zu sogenannten Abdrücken. Das bedeu-
tet, ‚es wird nicht mal mehr ein Trigger benötigt‘, um das Trauma wiederzu-
beleben. Die Kraft des Traumas ist zu einem inneren Verfolger geworden – in 
Form von meist chronischem Schmerz und Anspannung (vgl. ebd.: 8). Trauma 
wird somit zu einer leiblich-somatischen Situation, zum zentralen Aspekt des 
Selbsterlebens des Subjekts. Genau dadurch wirkt ein Trauma subjektivierend: 
Es strukturiert die leiblich-somatische Situation und damit das Selbsterleben 
des Individuums.

5.1.  The Unmaking of things and self : Traumatische 
Subjektivierung als Schwächung des leiblichen Potenzials

Es handelt sich bei einer Traumatisierung um eine Art der Subjektivierung, 
die besonders und alltäglich gleichermaßen ist (zu dem alltäglichen Aspekt 
später). Trauma schwächt zunächst das Potenzial eines energievollen Lebens. 
Ein Trauma lenkt es in Bahnen, die auf das Ereignis samt seiner sozialen In-
halte und semantischen Verkettungen verweisen. In dem Fall: Vergewaltigung 
als Weiblichkeitsanrufung. Elisabeth Behnke stellt mit Bezug auf Kirkengen 
in ihrem leibphänomenologischen Essay zu Embodiment-Arbeit für Vergewal-
tigungsopfer fest4: „For with dissociative embodiment, it is not only a matter of 

3 | Kirkengen (2001) umreißt die Mechanismen habituellen ‚Dissoziierens‘ anhand ‚Ber-

its‘ Situation wie folgt: „As a protection, the strategy of dissociating had once been 

adaptive to a particular situation. When that situation ceased however this habit, re-

activated in an everyday situation of work, had made no sense […]. In its present ap-

pearance no one could ‚read‘ it as a logical consequense of past sensory imprints from 

perceptions during sexual abuse.“ (Kirkengen 2001: 21, Herv.i.O.) Kirkengen hebt hier 

gleichzeitig hervor, dass es sich bei den Gestalts of Embodiment um sinnvolle Reakti-

onen auf vergangene Ereignisse handelt, die sich zur Gegenwart in einen schwer nach-

vollziehbaren Bezug setzen können.

4 | Embodiment Work for the Victims of Violation: In Solidaritiy with the Community of 

the Shaken (2002).

2

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t224

embodiement of violation, but of the violation of embodiment itself.“ (Behnke 
2002: 5) Behnke wie Kirkengen möchten damit deutlich machen, dass sich Ver-
gewaltigungserfahrungen in den Körper einschreiben (engl. to inscribe), und es 
zu einer Verleiblichung der Vergewaltigungserfahrung über habituelle Disso-
ziationen und andere Symptombildungen kommen kann (s.o.). Das Potenzial 
multipler Verkörperungen wird dadurch selbst behindert – verunmöglicht.

Eine traumatische Erfahrung zu machen, bedeutet somit eine gewaltsame, 
schwächende Veränderung beziehungsweise Einschränkung vitaler Potenzi-
ale. Der Dynamik eigen ist, dass die Bedeutungen, die die Dinge der Welt, 
Gegenstände, Menschen, Gesagtes, wie auch der eigene Leib (Körperteile) ha-
ben können, zerstört wird (engl. unmaking), beziehungsweise eine an das Trau-
ma gebundene Bedeutung bekommen können (vgl. Kirkengen 2001: 140ff.). 
Kirkengen bezieht sich auf Elaine Scarry (1985), die in ihren leibphänomeno-
logisch basierten Studien über Folter zeigt,5 dass durch Schmerzerfahrung 
in der Folter die sensorische Wahrnehmung nicht mehr die Bedeutung der 
Gegenstände und die des eigenes Leibes kennt, die sie vor der Folter hatten. 
Bei Kirkengen heißt es, Scarrys zentrale Aussage aufgreifend: „Elaine Scarry 
has described the unmaking of the objects of the world in connection with 
the inflicting of pain during torture. Every object, every room can be unma-
de by torture.“ (Ebd.: 140) So ist etwa eine Badewanne, in der jemand fast er-
tränkt wurde, oder ein Bett, auf dem jemand Elektroschocks bekam, niemals 
mehr dasjenige, was es einst bedeutet haben mag (vgl. ebd.). Elaine Scarry 
nennt den Bedeutungsverlust der Dinge durch das Setzen derselben in einen 
gewaltsamen Kontext „unmaking of things“ (Scarry zit. nach ebd.: 141). Ein 
Ort des Entspannens (Badewanne) ist als solcher unmade, und zu einem Ort 
des Schmerzes, einer Waffe geworden (vgl. ebd.). Auf die Situation von ‚Be-
rit‘ (s.o.) und die Überwältigung mit einem Messer und dessen perzeptives 
Synonym „Finger“ übertragen, beschreibt Kirkengen die Einschreibung von 
traumabezogenen Bedeutungen in den Körper als „Inkorporierungsgestalten“ 
(ebd.: 127). Kirkengen hält fest:

„The finger meant abuse, powerlessness and futility of resistance. The touch of the fin-

ger, appearing to every observer as caress, was the repeated renewal of the owner’s 

mark, she was his property. The mark and its significance might seem almost too con-

crete and too direct. [...] The embodied knife was present even in its symbolic substi-

tution.“ (Ebd.: 123)

Ein Finger, der in dem noch möglichen Sinngehalt Zärtlichkeit bedeutet haben 
mag, wird zum Bedeutungsträger für das Gefühl der Hilflosigkeit, der ver-
geblichen Mühe, aus einer überwältigenden Situation herauszukommen. An 

5 | Vgl. Scarry 1985.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2255. Somatic turn: Geschlecht als Er innerungstechnik denken

den Finger heftet sich die Bedeutung der Vereinnahmung durch den anderen. 
Kirkengen macht an anderer Stelle deutlich, dass es sich dabei nicht lediglich 
um eine symbolische Aufladung handelt, die, einmal verstanden, aufgelöst ist. 
So spricht sie sich beispielsweise gegen eine allein psychoanalytische oder bio-
medizinische Betrachtungsweise von Symptomen aus. Vielmehr argumentiert 
sie mit Verweis auf Merleau-Ponty (1966), dass die Bedeutungsveränderun-
gen zu einer gefühlten, inkorporierten Lebenswelt werden (engl. Corporeality) 
(ebd.: 127). Kirkengen spricht sich im Grunde für eine leibbezogene Definition 
von Trauma aus, ohne dabei die lebenswissenschaftlich-traumatheoretische 
Logik zu desavouieren, wenn sie Folgendes sagt:

„If one conceptualizes an assaultive act as not merely a violent transgression of bound-

aries, but possibly a lasting disturbance of permanent intrusion, it becomes evident 

that this may result in a corporeality of alienation and of internalized danger. The ex-

pressions of suffering, however, must not be viewed as symbolic, their shape is not ar-

bitrary, but informed by the situational logic of an individual’s assault perception and 

interpretation.“ (Ebd.: 138)

Gewalt zerstört und konstituiert hier Leiberfahrung. Dabei ist die Bedeutungs-
gebung – die Verknüpfung der Sinneswahrnehmung mit einer Bedeutung – 
ein konstitutiver Akt, der seinen Antrieb im Verstehen-Wollen hat.6 Ein Finger 
ist genau kein Finger ist kein Finger usw. Kirkengen (2002) setzt die Begriffe 
Konstruktion beziehungsweise Dekonstruktion zu dem Begriff Zerstörung (engl. 
destruction) in ein Verhältnis, um zu erklären, was in traumatisierenden Situ-
ationen passiert. Während die Bedeutungen der sensorischen Wahrnehmung 
sich theoretisch ständig in einem offenen, kreativen Konstitutionsprozess 
befinden, in einem ontologischen Möglichkeitsraum, in dem affirmiert, de-
konstruiert, hinterfragt und verworfen werden kann, rigidisiert sich dieser 
Prozess und engt sich im Falle der Gewalteinkörperung auf eine Bedeutung 
ein – beziehungsweise auf das Zerstören (unmaking) aller anderen möglichen 
Bedeutungen:

„Consequently, to understand is to construct and constitute […] this depicts a process 

of making, a creative process which may actively reconstruct, maintain or confirm the 

existing, or question and deconstruct it, thereby shaping and modeling something new. 

Its opposite is unmaking, which designates a process of destroying the meaning once 

having been made.“ (Ebd.: 140, Herv.i.O.)

6 | Kirkengen bezieht sich hier auf Merleau-Pontys Auseinandersetzung mit dem hus-

serlianischen Begrif f der Sinngebung. Demnach machen Menschen Bedeutungen aus 

dem, was sie er fahren (engl. try to make meaning out of what occurs to them) (vgl.

Kirkengen 2001: 139).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t226

Noch einmal am Beispiel der durch die Foltererfahrung zerstörten Bedeutung 
einer Badewanne als Ort der Entspannung: Eine Badewanne zu dekonstruie-
ren hieße beispielsweise darin Blumen zu pflanzen, dadurch ginge aber die 
Möglichkeit und Bedeutung, auch darin baden zu können, nicht verloren. Für 
die nicht durch Wassertränken Gefolterten ist die Bedeutung der Badewan-
ne als Entspannungsort trotz gestalterisch motivierter Dekonstruktion nicht 
verlorengegangen, nicht unmade – für den Gefolterten hingegen schon. Die 
Bedeutung des Gegenstandes hat sich wahrscheinlich rigidisiert und auf eine 
Waffe eingeengt (s.o.).

5.2 Se xualisierte Ge walt und Folter  
als mnemotechnische Identitätsge walt

Kirkengen (2002) an Nietzsches Mnemotechnik angeschlossen, ist ein Ge-
walttrauma als Produktion einer kohärenten und rigiden Bedeutung, ei-
nes Dings oder eines Impulses zu denken, der andere noch mögliche Rück-
schlüsse einengt. Gewalt, wenn sie auf Soma trifft, subjektiviert, positioniert, 
spricht in die Existenz, verweist auf einen Platz, wirkt wie und als performativer 
Sprechakt (vgl. Butler Kap. 2.2.1 u. 5.5.5). Die Positionierung erfolgt darüber, 
dass die Interpretation der eigenen Impulse und Gefühle, nach einem durch 
Gewalt geprägten rigiden Muster, ein starres traumatisches Identitätserleben 
zu orchestrieren vermag, ohne dass ‚Identität‘ jemals erreicht werden könnte 
(vgl. Kap. 3.3.2). Diese mnemotechnische Identitätsgewalt operiert auf Kosten der 
leiblichen Vielheit wie der Flexibilität und Dekonstruierbarkeit von Bedeutun-
gen der Körper und der Dinge, so lässt sich nun folgern. Sexualisierte Gewalt 
konstituiert insofern Subjekte als Erinnerungssubjekte dieser Erfahrung. Die 
Erfahrung zwingt dem Subjekt unter diesen Umständen eine Identität auf, 
die an diese Erfahrung maßgeblich gebunden ist: eine Identität des Erleidens 
im Fall der mit der Folter/Gewalt verbundenen Zuschreibung. Im Fall der se-
xualisierten Gewalt wird eine Identität (vergewaltigbares) ‚weibliches‘ Objekt 
eingeschrieben, im Falle der Folter durch Waterboarding dem Betreffenden die 
Identität eines ‚Terroristen‘/einer ‚Terroristin‘. „Nur was nicht aufhört weh zu 
thun bleibt im Gedächtnis.“ (Nietzsche 1988: 50) In diesem Sinne handeln die 
modernen Staaten, und handeln die Täter – bewusst oder nicht –, wenn sie 
ihren Opfern mit der Tat einen Subjektstatus zuweisen. Sie handeln mnemo-
technisch. Ich möchte hier betonen, dass erstens, es nicht ‚nur ein Diskurs‘ ist, 
der den Erleidenden sexualisierter Gewalt einen Opferstatus zuspricht, wie das 
mithin von einigen Kritiker_innen des Traumadiskurses behauptet wird (vgl.
Hacking 1996; Lamott 2003), sondern dass die Gewalterfahrung als leibliches 
Betroffensein eine solche Deutungsweise der eigenen Existenz wahrscheinlich 
macht. Die Anerkennung, dass die Erfahrung zur eigenen ‚Identität‘ geworden 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2275. Somatic turn: Geschlecht als Er innerungstechnik denken

ist, ist letztlich für viele Patient_innen von großer Bedeutung und darf ihnen 
nicht einfach durch einen diskursiven (symbolischen) Monismus genommen 
werden. Dies wäre erneute Gewalt, da sie die Nicht-Anerkennung des Schmer-
zes impliziert. Das bedeutet auch, der positive Bezug auf „Identität“ sollte der 
sprechenden Person, die es betrifft, überlassen werden, und niemals in einer 
Fremdzuschreibung erfolgen.

Der Akt der gewaltsamen Bedeutungsgebung als „the unmaking of mea-
nings“ (Kirkengen 2001: 141) unterliegt dem Akt einer Zuschreibung (vgl. ebd.: 
139). Zuschreibungen finden dabei immer innerhalb eines dem Subjekt gege-
benen Referenzrahmens statt. „What things and events mean is derived from 
the frame of ideas within which the person is situated. The act of giving mean-
ing is an act of active attribution.“ (Merleau-Ponty zit. nach ebd.) Gemäß Mer-
leau-Ponty (1966) sind der Leib und die Bedeutung, die er für das Subjekt hat, 
ein offenes Zwischenergebnis innerhalb eines kulturellen und gesellschaftli-
chen Referenz- und Deutungsrahmens. Im Falle der gewaltsamen Inkorporie-
rungsgestalten handelt es sich demnach um eine Vergewaltigung des Leibes 
und seiner Möglichkeiten und einer Reduzierung der Sinne auf traumatische 
Bedeutungen; damit verbunden ist, dass der Leib selbst zum Gegenstand wer-
den kann.

5.2.1 Der objektivierte, der besetzte Körper

„Die Gewalt macht jeden, der sie erleidet, zum Ding.“ (Weil 2011: 161)

Im Kontext von Kirkengens Falldarstellungen wird nicht nur deutlich, wie 
Berührungen oder Gegenstände, sondern auch Teile des Körpers oder der 
ganze Körper durch Gewalteinwirkungen vereinnahmt (entfremdet) und ge-
schwächt werden können. Der Körper selbst kann zu einem Ding werden, 
das kaum noch oder nicht mehr von innen heraus gespürt wird. Dasjenige, 
was gemäß der leibphänomenologischen Schule die menschliche Existenz 
ausmacht, das Betroffen-Sein ob der erfahrbaren eigenen leiblichen Situati-
on (vgl. Wuttig 2015b: 244ff.), kann durch traumatische Erfahrungen unter-
höhlt werden, so dass Erleidende sich leiblich eingeschränkt oder gar nicht 
spüren, beziehungsweise ihren Körper als Gegenstand wahrnehmen. Es ist 
mithin der Gewinn der lebenswissenschaftlichen Perspektive auf Trauma, 
dies bloßlegen zu können. Die Dissoziation von der eigenen leiblichen Si-
tuation stellt den Verobjektivierungszustand par excellence dar. Die als si-
cher geglaubte Unterscheidung zwischen Körperhaben und Leibsein, wie 
sie charakteristisch für die philosophische Anthropologie ist, hernach der 
Mensch seinen Körper hat und ihn wie ein anderes Objekt handhaben kann, 
und sein Leib ist, den er von innen heraus spürt (vgl. ebd.: 253ff.), enttarnt das 
Trauma und seine Wirkungen als Naivität. Es straft die Doppelaspektivität 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t228

leiblicher menschlicher Existenz, wie sie von Helmuth Plessner (1975) postu-
liert wird, Lügen (vgl. ebd.). Denn: Das Trauma rafft die menschliche Exis-
tenz im schlimmsten Fall auf die Fratze eines Körperhabens zusammen. 
Genau auf diesen Punkt weist auch Elisabeth Behnke (2002) hin, wenn sie 
Jean Paul Sartres existentialphänomenologisches Projekt des Leibes (1985) 
als selbstverständlichen stillen Begleiter in Frage stellt. Für Menschen mit 
Gewalterfahrungen und einem dissoziativen Körpererleben gilt das mit Ein-
schränkungen nicht. Der Körper ist hier nicht „absently available“ (Behnke 
2002: 1), wie Sartre behauptet, sondern vielmehr nicht spürbar (vgl. ebd.). 
Genau die Dimension der kinästhetischen Sensibilität (engl. somaesthetic sen-
sibility), die gespürte Gewissheit, sich bewegen zu können, das was Husserl 
als das kinästhetische „Ich kann“ bezeichnet, gerät in der Dissoziation in eine 
fundamentale Krise (vgl. ebd.: 9). Wer sich nicht spürt, der ist sein Leib nicht 
mehr. Kirkengen macht dies an einem weiteren Fallbeispiel deutlich. Sie 
schildert die Erfahrung einer ‚Patientin‘, die seit der Erfahrung der sexuellen 
Übergriffe, innerhalb derer sie zum Oralverkehr gezwungen wurde, darun-
ter leidet, dass sie ihren Mund nicht mehr als ihren Mund spürt (Kirkengen 
2001: 419). Kirkengen beschreibt, dass die ‚Patientin‘ den Geschmack des 
Spermas nicht aus ihrem Mund bekommt, es sei denn durch Essen von sü-
ßen Speisen (ebd.).7 Da der Übergriff auf der Ebene des Körpergedächtnisses 
ständig wiederbelebt wird, ist die ‚Patientin‘ nicht mehr ihr Mund (spürt ihn 
nicht mehr als ihre leibliche Situation), es sei denn durch den Genuss von 
süßen Speisen – das ist „das weitere“ – sie hat lediglich ihren Mund. Der 
Übergriff stellt eine Enteignung, eine Besetzung, eine Kolonialisierung des 
Körpers, hier speziell des Mundes, dar.8 Damit ist auch gemäß der philo-
sophischen Anthropologie Plessners der Fall für die Selbst-Vergegenständ-
lichung gegeben. Die menschliche Existenz zeichnet sich hernach durch 
das Vermögen aus, seinen Leib von innen heraus zu spüren und zugleich 
auf ihn wie auf einen Gegenstand zu blicken.9 Der Übergriff vernichtet das 

7 | Kirkengen argumentier t hier mit Bezug auf die Psychoanalytikerin Julia Kristeva und 

den Begrif f des abjects. Der Samen ist das andere, was nicht in den Körper soll und Ekel 

auslöst: „The abject is that which shall not enter our bodies and which generates acts of 

protection, symbolisations of the forbidden, rules for the prohibited and sensations of 

disgust.“ (Kristeva zit. nach Kirkengen 2001: 419)

8 | Ein anderer ‚Patient‘, von dem Kirkengen berichtet, hat seit seiner Vergewaltigung 

im Alter von zehn Jahren die Fähigkeit verloren, farbig zu sehen. Kirkengen beschreibt, 

wie seine Fähigkeit, farbig zu sehen, mit dem Erinnern und Besprechen des Ereignisses 

in der Psychotherapiestunde zurückkehrt. Der Farbsinn wurde in diesem Fall unmade 

(vgl. ebd.: 140).

9 | In Der Fall des Traumas: zur somatischen Dimension geschlechtlicher Subjektivie-

rungen. Eine Schrift zur Einführung in die Soma Studies (Wuttig 2015b) habe ich eine 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2295. Somatic turn: Geschlecht als Er innerungstechnik denken

selbstverständliche leibliche Sich-Spüren, das leibliche „In-der-Welt sein“ 
(Merleau-Ponty) oder stellt es zumindest radikal in Frage. Der Traumafor-
schung ist bekannt (anders als der leibphänomenologischen Schule), dass 
traumatische Ereignisse zu einer Vielzahl von „numbings“, Betäubungen des 
Körpers und der Sinne (vgl. ebd.: 140), führen können. Menschen mit trau-
matischen Erfahrungen berichten immer wieder, dass sie das Gefühl haben, 
sich in ihrem eigenen Körper fremd zu fühlen, nicht ganz oder nur zum Teil 
anwesend zu sein, „weit weg zu sein, und nichts sagen zu können […] dass 
Gefühl und Sprache keine Einheit [darstellen], dass sie unverbunden mit ih-
rer Stimme sind“ (ebd.: 158), dass sie ihren Körper oder Teile des Körpers wie 
aus Metall oder aus Holz wahrnehmen, sich tot fühlen, unlebendig fühlen, 
sich selbst nicht spüren, beziehungsweise sich selbst als irreal erleben (vgl. 
Sachsse 1998; 2000; Ackermann 2004: 85).10 Nach Kirkengen handelt es sich 
bei einer Vielzahl von ‚Symptomen‘, die häufig unter dem Label „somatofor-
me Störungen“ zusammengefasst werden, um dissoziative Einverleibungen, 
um Gewalteinkörperungen, um Besetzungen des Körpers (vgl. Kirkengen 
2001: 138). Die Vielzahl der Diagnosen verobjektiviert, parzelliert und ver-
schleiert dabei, dass es sich eigentlich um Gewalteinkörperungen handelt.11 
Kirkengen sieht in der Vergabe von Diagnosen vielmehr ein Herrschaftsinst-
rument, das über die Individualisierung und Familialisierung von Krankhei-
ten Herrschaftsmechanismen in Gesellschaften verdeckt.

ausführliche Auseinandersetzung mit der philosophischen Anthropologie Plessners un-

ternommen. Ich beziehe mich hier auf diesen Diskurs.

10 | Sachsse (1998) weist auf die Coping-Strategie der ‚Dissoziation‘, des sich Nicht- 

Spürens, das sogenannten „Hautrit zens“ als sich selbst verletzendem Verhalten hin. 

Sich selbst zu verletzen erwirkt einen Entspannungszustand. Der Zustand dissoziativen 

Sich-nicht-Spürens ist weitaus unerträglicher als der Erlösungsschmerz des Blutfließens 

(vgl. Ackermann 2004: 40ff.). Leibphänomenologisch betrachtet: Sich zu schneiden ist 

demnach ein Weg, sich aus dem Zustand des Reduzier t-Seins auf ein Körper-Haben zu 

erlösen, sich wieder zu spüren, und Leib zu sein.

11 | Ein weiteres Beispiel hier für ist die irreführende Vergabe der Diagnose „Angsstö-

rungen“, wenn Menschen ‚Hyperventilationen‘ haben. Kirkengen stellt fest: „As to what 

is termed ‚hyper ventilation‘, the phenomenon in all its various presentations is con-

ceived of as an integral part of anxiety disorders. Consequently, problems with breath-

ing have not been studied with regard to abuse embodiment.“ (Kirkengen 2001: 138, 

Herv.i.O.) Kirkengen ist aber nach wie vor eine der wenigen, die „Abuse Embodiment“ 

(ebd.) in einen gesellschaftskritischen Blick nimmt und dissoziative Einverleibungen als 

eine Frage von Macht und Herrschaft thematisier t.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t230

5.2.2  Wer erstarrt? Violation Embodiment  als sexistische 
Subjektivierung

„The violated human bodies have emerged as both bodies unto or into which violence 

is inscribed in a literal, graphical, etching-like sense, and bodies which are inscribed 

into the social politics which silence the main impact of patriarchy, namely the societal 

structures of domination and objectification. […] Sexually violated bodies are, […] in-

scribed bodies.“ (Ebd.: 8)

Gewalterfahrungen verortet Kirkengen in einem explizit sexistischen Gesell-
schaftszusammenhang. Der Modus der Dissoziation (Erstarrung), als ein phy-
sio-psychischer Zustand von Hilflosigkeit, der sich durch einen gefühlten Ein-
druck von „ich kann nicht“ auszeichnet,12 kann in einer herrschaftskritischen 
Perpektive als eine Form der Unterwerfung bezeichnet werden, die keinesfalls 
natürlich ist oder biologisch begründbar, sondern im Kontext gesellschaftlich 
generierter Asymmetrien zu sehen ist (lediglich die Fähigkeit zu erstarren 
wäre ‚biologisch‘, aber nicht wer erstarrt).

Wenngleich Kirkengen es versäumt, andere Herrschaft konfigurierende 
intersektionale Differenzlinien13 zu thematisieren, wie sie auch Studien zur 
sexualisierten Gewalt nicht rezipiert, die zu dem Ergebnis kommen, dass im-
merhin jeder zwölfte Junge von sexueller Gewalt betroffen ist (vgl. Gahleitner 
2005: 23), lohnt sich doch ein Rezipieren ihrer Verknüpfungen. Dies nicht nur, 
weil nach wie vor die Mehrheit der Vergewaltigungsopfer ‚weiblich‘ sind, bezie-
hungsweise über die Praxis der Vergewaltigung zu ‚weiblichen‘ Subjekten der 
Unterwerfung werden, sondern weil Kirkengen (2001) dezidiert den Leib, die 
an ihm erfahrene Gewalt und sein Ausgesetzt-Sein in Herrschaftsbeziehun-
gen in ein medizinalisierungskritisches Verhältnis setzt. Somit können die 
Machteffekte von Diagnosen benannt werden, ohne dass jedoch die realen und 
materiellen Auswirkungen, die Gewalt an den Körpern hat, ausgeklammert 
werden. Anders gesprochen: Einschreibungen von Macht- und Herrschaftsver-
hältnissen haben Namen wie: Nausea, Muskelschmerzen, Asthma, chronische 
Müdigkeit, Hautausschläge usw. ‚Symptome‘ deuten nicht selten auf eine un-
bewusste Schutzhaltung, ein Antizipieren von Gefahr, der Angst vor (erneuter) 
sexueller Gewalt hin.

12 | Vgl. Dinkel-Pfrommer 2006.

13 | Etwa: race, ‚Behinderung‘, Alter und soziale Schicht (vgl. Degele 2009; Lutz et al. 

2010). Eine systematische Erweiterung auf die Verknüpfung der Strukturkategorien, im 

Sinne einer intersektional angelegten kritischen Traumaforschung steht noch aus, und 

wird derzeit im Ansatz in dem Handbuch TraumaPädagogik und Schule (Jäckle/Wuttig/

Fuchs 2016 i.E.) bearbeitet.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2315. Somatic turn: Geschlecht als Er innerungstechnik denken

Somit werden gesellschaftliche Asymmetrien, innerhalb derer Frauen als 
vergewaltigbar konstruiert werden, zu einer Plattform für die Erfahrung von 
Gefahr. Diskursive und nicht-diskursive Praxen patriarchaler Gesellschafts-
ordnungen, als deren Kulminationspunkt die Vergewaltigung aufscheint, 
werden zu einem ‚Dauertrigger‘, zu einer chronifizierten Stresserfahrung 
(vgl. Kirkengen 2001: 10ff.), die Weiblichkeit als soziale Kategorie, in ihrer 
Potenzialität, Gewalt ausgesetzt zu sein, und damit potenzielle Ängstlich-
keit und Krankheit erst hervorbringen.14 So zeigt Kirkengen auf – indem sie 
medizinisch und leibphänomenologisch-biografisch orientiert auf ihre Pati-
entinnen blickt, dass die meisten ihrer Patientinnen mit gynäkologischen 
Beschwerden massive und mehrjährige sexuelle Übergriffe erlebt haben. Sie 
bilanziert: „The majority of women with a history of both pelvic pain and 
at least one gynecological operation, were abused women.“ (Ebd.: 14) Leib- 
wie subjekttheoretisch kann Kirkengen so gelesen werden, dass die Praxis 
der Vergewaltigung nicht auf eine präfigurative Weiblichkeit trifft, sondern 
‚Weiblichkeit‘ in einer konkreten materiellen Dimension hervorbringt (vgl. 
Kap. 5.2.4). Zumindest werden, indem sich eine spezifische Stresserfahrung 
in den Körper einschreibt – etwa das auf der Hut sein vor Vergewaltigungen 
(vgl. ebd.: 10ff.). – Aspekte einer kultureller Weiblichkeit leiblich erzeugt und 
enerviert. Der Zusammenhang zwischen Gewalterfahrungen und ‚Symp-
tombildungen‘15 wird allerdings durch einen verobjektivierten, nicht-erfah-
rungsorientierten, medizinischen – einen allein Symptom-bezogenen Blick 
allzu oft verstellt.

5.2.3 Der angespannte Körper als Politikum

Eine weitere Querverbindung, die besonders von den körperpsychotherapeu-
tischen Schulen zunehmend thematisiert wird, ist die von chronischen Mus-
kelanspannungen im Körper (Kontraktionen) und traumatischen Erfahrun-
gen.16 Auch Kirkengen thematisiert diesen Punkt. Sie lässt eine Klientin zu 
Wort kommen, die sich wie folgt äußert:

14 | Kirkengen (2001) spricht nicht explizit von der Konstruktion von Weiblichkeit durch 

die Praxis der Vergewaltigung. Dies ist meine Lesart, die ich im Anschluss an Shanon 

Marcus (1992) und Judith Butler (1991; 1995) einwebe (vgl. Kap. 5.2.4).

15 | Es ist in weiten Teilen der Traumaforschung unbestritten, dass eine Vielzahl an 

Symptomen wie Depressionen, Angststörungen, selbstverletzendes Verhalten, Essstö-

rungen, Suchtverhalten und gewalttätiges Verhalten mit der Er fahrung von sexueller Ge-

walt in Kindheit und Jugend assoziier t sind. Vgl. dazu Ackermann 2004.

16 | Zum Beispiel wird aktuell der Zusammenhang zwischen der Versteifung der Fas-

zien und rheumatischen Schmerzen (Fibromyalgie) sowie traumatischen Er fahrungen 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t232

„As far as my chronic and disabling muscle pain, I recognize how, since childhood, I’ve 

been tense and on my guard. I’ve been constantly listening, holding my breath, expect-

ing humiliations to hit me at any time from everywhere.“ (Ebd.: 9)

Schmerzhafte Verspannungen können demnach mit der Erfahrung von Ge-
fahr zu tun haben, genauer: mit dem beständigen Antizipieren von Gefahr 
(s.o.), auch wenn aktuell keine reale Bedrohung besteht. Damit findet eine 
Verwischung der Zeit im Erleben der Erleidenden statt. Kirkengen zieht hier 
eine Parallele zu der von Michel Foucault in Überwachen und Strafen (1976) 
beschriebenen panoptischen Situation des Gefangenen. Das Trauma als Hor-
rorerfahrung gleicht einem Panopticon der Herrschaft, in dem die/der Erlei-
dende in seinem Angst-Schmerz isoliert ist, weil dieser für keinen anderen in 
seiner Umgebung gegenwärtig nachvollziehbar ist, und von einem medizinali-
sierenden, nach Objektivierbarkeit strebenden Blick nicht lesbar ist. Kirkengen 
hält fest:

„The horror, fear and pain of the past would be as-if present. Nobody else would be able 

to share this perception of reality. Anybody else, and definitely the objectifying medical 

gaze in the sense of Michel Foucault, would judge the horror, fear and pain as lacing 

reason, meaning and causal substrate.“ (Ebd.: 6, Herv.i.O.)

Indem Erleidende sich vorauseilend einer unkalkulierbaren und jederzeit mög-
lichen Bedrohung unterwerfen, die aber für andere nicht sichtbar ist, verstärkt 
sich ein Trauma der Isolation. Eine materielle Dimension bekommt das patri-
archale Panopticon zusätzlich dadurch, dass Gewaltakte im Körper als somati-
sche Daueranspannung – als dauerhafte Erfahrung von Bedrohung beziehungs-
weise Gefahr – verbleiben können. Es handelt sich hier also nicht um eine 
einmalige Erfahrung der Gewalt, sondern Gewalt wird über Intrusionen (s.o.) 
ständig wieder erlebt – sie wird zu einer körperlich erfahrbaren Realität, einer 
leiblichen Realität. Sie kann ein ständiger Begleiter sein, der in den Muskeln, 
den Nerven usw. sitzt.17 Gewalt kann Körper machen, und verweist sie auf sozi-
ale Plätze, die als natürlich geglaubt werden.

diskutier t, besonders (sexuelle) Gewalt und Misshandlung in der Kindheit (vgl. Lang-

ford/Gilliland 2008).

17 | „Sitzt“ ist hier wohlweislich nicht in vorsichtigen distanzierenden Anführungszei-

chen gesetzt. Es handelt sich nicht um eine Metapher. Denn: Die Angst sitzt wirklich im 

Körper, in den Faszien, sie schmerzt. Mit Nietzsche: Eine Gesellschaftsordnung meto-

nymisier t sich in die Körper, sie übersetzt sich in diese und setzt sich in sie hinein (s.o.).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2335. Somatic turn: Geschlecht als Er innerungstechnik denken

5.2.4 Vergewaltigung als performative Mnemotechnik

 ‚Weiblichkeit‘ wird über die Praxis der Vergewaltigung hergestellt. Ein Verge-
waltigungstrauma trifft zwar auf gegenderte Wesen (vgl. Engel 2011), Vergewal-
tigung ist aber gleichzeitig auch ein Versuch eines praktischen Modus des Zu-
weisens von Identität. Über die physisch gewalttätige Praxis der Vergewaltigung 
schreibt sich eine soziale (genderbinäre) Ordnung in den Körper ein. Sie hinter-
lässt Spuren einer historisch und kulturell varianten Weiblichkeitskonstruktion. 
Vergewaltigung geschieht also nicht einer ‚fertigen Identität Frau‘, sondern die 
Praxis selbst operiert als Platzanweiser – als eine Verknüpfung der Kategorie 
Frau mit einer physischen wie symbolischen, leiblich erfahrbaren und damit 
real werdenden Repressionserfahrung. Anders gesprochen: Es ist vielmehr nicht 
(nur) so, dass Frauen* dergestaltige Repressionserfahrungen machen, weil sie 
‚Frauen‘, im ontischen Sinne, sind, sondern dass die Praxis der Vergewaltigung 
‚menschliche‘ Energien und Intensitäten auf einen sozialen Platz – hier ‚hetero-
sexuelle Frau‘ verweist. Die Vergewaltigung ist als immer mögliche Praxis in 
intelligible Positionierungen in einem binären Herrschaftsverhältnis der Ge-
schlechter eingeschrieben (vgl. Kap. 2). Paradoxerweise raubt und bestätigt diese 
Praxis zugleich den Status als Subjekt zu existieren dadurch, dass durch die Be-
drohung der Vergewaltigung Prekarität und Würdelosigkeit mit ‚weiblicher‘ Sub-
jektivität assoziiert ist. (Genau deswegen ist es so schwer für Frauen*, wirklich 
zu Würde zu gelangen.) Da es sich hier aber um eine koextensive und ambiguide 
Bewegung handelt, ist sie gemein, hinterrücks und schwer zu durchschauen. 
Sie bildet deswegen, so meine ich, den eigentlichen traumatischen ‚Kern‘ der 
Vergewaltigungserfahrung. Vergewaltigungen sind hernach Eindeutigkeitspraxen, 
insofern der Gewaltakt die Eindeutigkeit als die Illusion der kohärenten ‚geschlecht-
lichen Identität‘ zurückbringen soll. Kohärente Identitätswünsche stellen – nicht 
selten sogar – das offene Tatmotiv dar18, und jede Rede von einer teleologischen 
‚weiblichen‘ oder ‚männlichen Identität‘ (vgl. Kap. 1.2) ist als eine gewaltsa-
me Reifizierung dieser Positionen zu deuten; sie ist heteronormativ, sie vitali-
siert, schaut man, auf den Grund diskursiver und Herrschaft somatisierender 
Dynamiken, Vergewaltigungsgewalt. Vergewaltigung ist somit eine Praxis, die 
Heterosexualität performiert – performieren soll, und nicht auf einer präfigu-
rativen Heterosexualität aufsitzt. Das wird umso deutlicher, wenn Männer, die 
vergewaltigt werden, sprechaktlich in eine weibliche Position gebracht werden. 
Wie Dubravka Zarkov (2001) es ausdrückt „The rape of a man is an act of both 
physical and symbolic masculinisation.“ (Mischowski 2004: 33) Die Praxis der 

18 | Ein Beispiel hier für sind die sogenannten ‚corrective rapes‘ in Südafrika, innerhalb 

derselben heterosexuelle Männer lesbische Frauen in Gruppen vergewaltigen, um sie 

zur ‚Heterosexualität‘ zu bekehren. Ich beziehe mich hier auf die Ar te-Dokumentation 

vom 03.12.2011 mit dem Titel Durch Vergewaltigung bekehren.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t234

Vergewaltigung ist auf das Engste verwoben mit der Konstruktion ‚männlicher 
und weiblicher Identität‘. Sie wird dabei von Vergewaltigungsdiskursen orchest-
riert. Sharon Marcus (1992) plausibilisiert, dass Vergewaltigungshandeln in das 
Geschlechterdispositiv (vgl. Kap. 1.3) eingeschrieben ist, am Begriff des rape scripts 
(1992). Marcus wendet sich gegen Ansätze, die Vergewaltigung naturalistisch, 
psychologisch oder voluntaristisch begründen. Für Marcus sind es kursierende 
Erzählungen wie alltagssprachlich und medial verbreitete Geschlechterbilder, 
die dem individuellen Akt der Vergewaltigung vorausgehen (müssen); diese ge-
nerieren erst die für die Praxis der Vergewaltigung nötige Intelligibilität – eine 
Rationalität der Geschlechterdichotomie. Sie hält fest:

„I am defining rape as a scripted interaction which takes place in language and can be 

understood in terms of conventional masculinity and femininity as well as other gender 

inequalitites inscribed before an individual instance of rape.“ (Marcus 1992: 390)

Marcus geht weiter davon aus, dass heterosexistische Diskurse sich in das leib-
liche Erleben der Akteure einschreiben und somit Vergewaltigungshandeln 
erst intelligibel und möglich machen (ebd.: 391). Über die Praxis der Vergewal-
tigung selbst und die Erschütterung des Leibes werden insofern realiter Ge-
fühle und Wahrnehmungsschemata erzeugt. Salopp: Es bleibt nicht beim Dis-
kurs. Es wird affektiv und somatisch – materiell – Angst und Stress erzeugt. 
Angst und Stress subjektivieren, indem sie die sozialen Inhalte, die an diese 
Affekte und somatische Zustände geknüpft sind, beleben. Vergewaltigungen 
treffen nicht auf eine stabile weibliche ‚gesunde‘ Identität, sie stellen vielmehr 
‚den Versuch dar‘, eine kohärente weibliche Identität zu erzeugen.

Ohne eine Somatisierung der gesellschaftlichen Herrschaftsverhältnisse 
(Bourdieu) nimmt ein „willkürlicher Nomos“ (Bourdieu 2005: 45, Herv.i.O.), 
also eine Ernennung, etwa der Nomos „Frau“, nicht die Gestalt eines Naturge-
setzes an (vgl. ebd.). Es kann demnach gesagt werden, dass es also jene will-
kürlichen Ernennungen sind – geschlechts-, klassen-, race-bezogene – die über 
das gewaltsame Erzeugen von Gefühlen, Wahrnehmungen usw. – insbeson-
dere der Angst – erst zu einer gefühlten Wirklichkeit werden. Vergewaltigung 
ist zudem in vielerlei Kontexten, aber besonders in Kriegskontexten, eine gera-
dezu alltägliche Praxis. Die Herstellung eindeutiger Geschlechterverhältnisse 
uno actu mit nationalen Verhältnissen wird hier wirksam.19 Vergewaltigung 
ist eine Gewalt, die vereinheitlichen soll, ein performativer Akt, der ‚weibliche 
Identität‘ als femonationalistische20 Identität mnemotechnisch erzeugen soll, 
der das Etikett „Frau“ auf eine potenzielle leibliche Vielheit werfen und in die-
sem ankern soll.

19 | Vgl. Joachim 2006: 56ff.; Mischkowski 2006: 15ff. u. 94ff.

20 | Zum Begrif f des Femonationalismus vgl. Farris 2013.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2355. Somatic turn: Geschlecht als Er innerungstechnik denken

5.3 Doing femininit y : Die Machtv erhältnisse gehen als 
perzeptive Synonyme in das Innere der Körper über

Aus der Perspektive Kirkengens und ihrer These der perzeptiven Synonyme 
Foucault (2003) gelesen wird nicht nur deutlich, dass „die Machtverhältnisse 
in das Innere der Körper übergehen“ (Foucault 2003: 298), sondern auch, wie 
sie das tun. In Macht und Körper (1975) spricht Foucault davon, dass die Macht 
nicht ein Bewusstsein ergreift, sondern den Körper, und er stellt sich folgen-
de Frage: „Ich frage mich in der Tat, ob es nicht materialistischer wäre, wenn 
man, bevor man die Frage der Ideologie stellt, die Frage des Körpers und der 
Wirkungen der Macht auf ihn untersucht.“ (Foucault 2002a: 936) Und er fährt 
fort:

„Denn mich stör t an den Analysen, die die Ideologie voranstellen, dass man damit stets 

ein menschliches Subjekt voraussetzt, dessen Urbild von der klassischen Philosophie 

vorgegeben wird und das mit einem Bewusstsein ausgestattet sein soll, von dem dann 

die Macht Besitz ergreifen würde.“ (Ebd.)

Kirkengen (2001) arbeitet aus meiner Sicht an einer ähnlichen Fragestellung 
wie Foucault – nämlich: Wie konstituieren die Machtbeziehungen das Sub-
jekt? Und welche Rolle spielt hierbei prominent der Körper? Kirkengen würde 
in einem imaginären Dialog mit Foucault diesem vielleicht antworten, dass 
sie auf materialistische Weise analysiert, wie Macht, hier zuvorderst in Form 
der strukturellen und konkreten Gewalt, sich in den Körper einschreibt und 
Bewusstsein von etwas hervor bringt. Gewaltverhältnisse wären dann somit et-
was, dass das Subjekt und das Bewusstsein in einer Bewegung hervorbringen. 
Sie könnte weiter antworten, dass sie die Verschleierungstaktiken entlarven 
möchte, die ‚Symptome‘ von der in den gesellschaftlichen Kontext eingebetteten 
Biografie trennen.

Zwar sind Machtunterschiede bei Kirkengen, die einen patriarchatskriti-
schen Ansatz verfolgt, deutlicher als bei Foucault asymmetrisch gedacht (s.o.), 
ihre Theorie büßt dabei aber nicht an Antwortkompetenz auf die Frage des 
Körpers und der Wirkungen der Macht auf ihn ein. Indem Kirkengen her-
ausarbeitet, dass über perzeptive Synonyme Körperteile, aber auch der ganze 
Körper, und Gegenstände mit Bezug auf Elaine Scarry (1985) „unmade“ wer-
den können, das heißt ihre Bedeutungen verändern können, und indem sie 
herausarbeitet, dass traumatische Ereignisse sich im Körpergedächtnis ein-
speichern und somit als Wiederbelebung der traumatischen vergangenen Er-
fahrungen durch Flashbacks wieder auftreten können (s.o.), vermag Kirkengen 
auch etwas darüber zu sagen, wie Subjektivität generiert werden kann. Wird 
Foucault eine empirische Subjektivierungstheorie an die Seite gestellt, so lässt 
sich denken, dass das Subjekt sich entlang der (leiblichen) Erfahrungen, die es 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t236

macht, konstituiert.21 Wenn nun aber, so Kirkengen, eine (traumatische) Er-
fahrung durch einen Sinneseindruck (ein Geruch, ein Geräusch, ein visueller 
Eindruck, eine Berührung, das Einnehmen einer bestimmten Körperhaltung) 
wiederbelebt werden kann, ohne dass der Betreffende sich dieser Wiederbele-
bung notwendigerweise bewusst ist, wie es die These der impliziten Gedächt-
nisbildung nahelegt, dann ‚weiß‘ derjenige mithin nicht, dass es sich bei einer 
Erfahrung um eine bereits gemachte Erfahrung handelt. Eine Sinneswahrneh-
mung löst aus, dass der gleiche oder ähnliche ‚Film‘ wie damals ‚wieder abge-
spult wird‘ (beispielsweise des Fingers/Messers am Hals, s.o.). Es handelt sich 
also, um ein präreflexives Fortleben von Wahrnehmungsschemata, die sich 
zur Jetzt-Zeit verschoben verhalten können. Mit Nietzsche und Kirkengen lässt 
sich sagen, dass über perzeptive Synonyme qua Leibgedächtnis aus potenziell 
neuen inneren Erfahrungen bereits gemachte innere Erfahrungen werden. Denn: 
Erfahrungen setzen sich ja, in der Perspektive Nietzsches, aus metonymischen 
Deutungspraxen zusammen (vgl. Kap. 3.3.2, 3.5, 4.3 u. 4.5.1).

Wie physische Gewalten sich in den Körper einschreiben, das wurde am 
Beispiel von Kirkengens Inkorporierungsgestalten besprochen (vgl. Kap. 5.7). 
Physische Gewalten sind der Fall des Traumas per excellence. Vergewaltigun-
gen sind nicht nur deshalb für die allermeisten angsterregend, weil sie einen 
Angriff auf die Würde darstellen (abgesehen von den Morddrohungen, die 
damit oft einhergehen), sondern auch, weil sie ein mnemotechnisches Ereignis 
darstellen – im Sinne der Zuweisung und Einschreibung einer eindeutigen 
Identität und einer Reduzierung und Fixierung auf diese Identität.22 Mit der 
Vergewaltigung soll im Subjekt auf schmerzhafte Weise eine stabile Bedeu-
tung der ‚eigenen Geschlechtlichkeit‘ erzeugt werden. Denn: Nicht nur das 
Ereignis wird vom Körper erinnert, das Ereignis wird zu einem Gefühlsarchiv 
für die sexistische und sexuierende Platzanweisung. Diese sucht dabei nicht 
allein ein gegendertes Wesen heim, sie selbst ist eine Form des doing femininity 
– fast egal, ob es sich dabei um Frau*, Mann* oder/und trans* handelt. Doing 
femininity ist hier deswegen so effektiv, weil das Schmerzgedächtnis involviert 
ist. Das Symbol wird so zu einer leiblichen Realität. Geschlecht wird nicht nur wäh-
rend der Vergewaltigung eingeschrieben, sondern immer, wenn diese ‚getriggert‘ und 
wieder erinnert wird. Es ist die Gewalt, die subjektiviert. ‚Sein Geschlecht‘ soll man 
nicht vergessen.

21 | Zu eine Theorie des Leibes in Zusammenhang mit traumatischen Er fahrungen vgl. 

Wuttig 2015b.

22 | Eine Klientin, die Vergewaltigungen erlebt hatte, äußerte sich in einer Stunde da-

rüber wie folgt: „Ich möchte, dass ich als Vergewaltigungsopfer anerkannt werde. Das 

ist meine Identität. Ich habe seitdem keine andere mehr. Das würde mich entlasten.“ 

(Claudia, 45; Name geändert) Vgl. dazu auch die an der Praxis orientier ten theoreti-

schen Ausführungen von Michaela Huber (2009: 111ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2375. Somatic turn: Geschlecht als Er innerungstechnik denken

Bis hierhin wurde unter anderem Nietzsches Leibphilosophie als Subjekt-
vierungstrauma theoretisiert und Vergewaltigung als Trauma in seiner wahr-
scheinlichen und potenziellen subjektivierenden Kraft unter anderem mit 
dem Verweis auf die Mnemotechnik besprochen. Die Koextensivität der Topoi 
Trauma und Gender Identity ist damit allerdings noch nicht demonstriert. Der 
Grund liegt auf der Hand: Nicht alle werden direkte Opfer physischer sexuali-
sierter wie sexuierender Gewalt. Subjektivierungen müssen also noch auf eine 
andere Art zustande kommen. Handelt es sich dabei aber auch um Gewalt-
tätigkeiten? Und können diese dann ebenfalls mit dem Begriff des Traumas 
belegt werden? Um nun dieser These weiter auf den Grund zu gehen, sollen 
die beiden Stränge Trauma und Subjektivierung weiter aufeinander zulaufen. 
Um letztlich der These dieser Studie, „Identität als Trauma“ und im Weiteren 
Gender Identity als traumatische Dimension Kraft zu verleihen, soll zunächst 
die physiologische Dynamik des Traumas am Beispiel von Peter Levines Kopp-
lungsdynamiken (2006) mit der leiblichen Subjektphilosophie Nietzsches sys-
tematisch verglichen werden (vgl. Kap. 5.4.3), um in einem nächsten Schritt 
mit Judith Butler (1991; 1997; 1998; 2001; 2003; 2007; 2009), Ann Cvetkovich 
(2003) Gender Identity als traumatische Verletzung zu konzipieren. Der vor-
läufig letzte Schritt wird sein, durch eine Sichtbarmachung der Unterschiede 
in den Konzeptionen der im weitesten Sinne geisteswissenschaftlichen Sub-
jektphilosophie(-en) und des lebenswissenschaftlichen Konzeptes Levines wie 
dem Herausstellen der Ähnlichkeiten samt Möglichkeiten der Verknüpfungen 
mögliche somatische Dimensionen und Dynamiken traumatischer Subjekti-
vierungen zu illuminieren.

5.4 Kopplungsdynamiken I: Die Zusammense t zung der 
Erfahrung und der leibliche Originalte x t

Zwischen den von den (neurowissenschaftlichen) Traumastudien proklamier-
ten Dynamiken der Effekte von traumatisierenden Ereignissen und dessen, was 
Nietzsche sich unter den „scheinbar zwanglose[n] alltägliche[n] Interaktionen 
und Ereignissen“ (Nietzsche zit. nach Kalb 2000: 115) vorstellt, die das moder-
ne Subjekt konstituieren (vgl. Kap. 3.3), lassen sich mehr Gemeinsamkeiten 
finden, als einem lieb ist. Diese Gemeinsamkeiten können, in meinen Augen, 
darauf hindeuten, dass Nietzsche in seinem Strukturmodell für Subjektivie-
rungen Bedeutsames und Grundlegendes über die Trias Subjekt, Gesellschaft, 
Leib sagt und deren mögliche Verknüpfungen aneinander durch schmerzhafte 
Ereignisse – orchestriert durch Macht- und Herrschaftsbeziehungen. Die Par-
allelen zwischen den Ansätzen der aktuellen Traumaforschung und Nietzsches 
Subjektphilosophie, die hier immer wieder nachgezogen werden, um die The-
se der modernen Subjektbildung als potenziellem Trauma zu erhärten, lassen 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t238

sich noch einmal in Kürze wie folgt umschreiben: Qua Schmerz- und Leib-
gedächtnis werden aus potenziell neuen inneren Erfahrungen bereits gemachte 
innere Erfahrungen (vgl. Kap. 3.3.2). Erfahrungen setzen sich aus metonymischen 
Deutungspraxen zusammen. Was heißt das aber im Detail? Erfahrungen sind 
in Nietzsches Perspektive Illusionen von Einheiten; angewöhnte Assoziations-
ketten von Impulsen in Bilder, in Gefühle, in Gedanken, die sehr rasch ablau-
fen. Es sei noch einmal erinnert, dass Christoph Kalb Nietzsche diesbezüglich 
wie folgt wiedergibt: Es „bilden sich angewöhnte rasche Verbindungen von Ge-
fühlen und Gedanken, welche zuletzt, wenn sie blitzschnell hinter einander 
erfolgen, nicht einmal mehr als Complexe, sondern als Einheiten empfunden 
werden“ (Nietzsche zit. nach Kalb 2000: 105, Herv.i.O.). Für Nietzsche setzt sich 
die Konstruktion von Erfahrungen aber zunächst aus willkürlichen Interpreta-
tionen von Nervenimpulsen zusammen. In der zweiten Abhandlung von Zur 
Lüge und Wahrheit im außermoralischen Sinne, wo es ihm um die willkürliche 
Bedeutungsgebung der Natur durch Interpretationen geht, stellt er fest: „Ein 
Nervenreiz zuerst übertragen in ein Bild – erste Metapher. Das Bild wieder 
nachgeformt in einen Laut – zweite Metapher“ (Nietzsche 2006: 2) (vgl. Kap. 
3.3.2). Zusammengenommen mit der Aussage, dass sich rasche Verbindungen 
von Gefühlen und Gedanken bilden, die nachträglich als Einheit wahrgenom-
men werden, kann gesagt sein, dass die Einheit des Subjekts durch eine rasche 
metonymische Verbindung oder Übersetzung der Entitäten (Nervenreiz, Bild, 
Gefühl, Laut, Gedanke) als illusorischer Komplex erzeugt wird. In Bezug auf die 
in dieser Untersuchung interessante somatische Dimension heißt das: Die Phy-
siologie bedeutet von sich aus: nichts. Sie wird lediglich interpretiert (gedeutet). 
Der Leib bildet bei Nietzsche eine eigene vitale Dimension, die zu einem Ich hin 
subjektiviert wird. Iwawaki-Riebel stellt fest:

„Wenn ‚Ich‘ etwas wahrnehme und ‚mich‘ mit der Sprache äußere, ist es schon eine 

Interpretation und Symbolisierung über etwas durch viele sprachliche Reflexionen. Die 

leiblichen Tatbestände und deren Wahrnehmungen werden durch die grammatikalische 

Struktur ‚ver fälscht‘.“ (Iwawaki-Riebel 2004: 74, Herv.i.O.)

Der Nervenreiz tritt hier als eine Art physiologischer ‚Originaltext‘ auf (vgl. 
ebd.: 82) (vgl. Kap. 6.1.3-6.2), der zunächst in ein Bild und später in einen Laut 
– in Sprache und sinnhafte Bedeutungen – übersetzt wird. Iwawaki-Riebel 
hebt hervor, dass Nietzsche davon ausgeht, man teile sich in der alltäglichen 
Kommunikation „Bewegungen mit, mimische Zeichen, welche von uns auf 
Gedanken hin zurück gelesen werden“ (Nietzsche zit. nach ebd.: 76, Herv.i.O.), 
und nicht Gedanken an sich (vgl. ebd.). Wenngleich Nietzsche von Metaphern 
spricht (s.o.), handelt es sich hier genau genommen um metonymische Vor-
gänge, um die Übersetzung von Impulsen, besser Nervenreizen in Bedeutun-
gen – mit einer Zwischenstation über das Bildhafte (s.o.).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2395. Somatic turn: Geschlecht als Er innerungstechnik denken

Der Leib bildet also den Durchgangspunkt für dem Leib jenseitige sozial- 
moralische Ideale (vgl. ebd.: 64). Bei Kalb heißt es: 

„An leiblicher Selbstbildung hat das Soziale insofern entscheidenden Anteil, als gesell-

schaftlich verbindliche Konventionen die Modelle leiblicher Integration vorgeben; in 

sprachlichen Handlungen sollen sich die kognitiven Schemata der Weltdeutung ebenso 

wie die praktischen Konventionen der Weltbewältigung in die individuellen Leiber ‚ein-

schreiben‘ können.“ (Kalb 2000: 111, Herv.i.O.) 

Die leibliche Selbstbildung ist gleich einer das Subjekt generierenden Ansamm-
lung von Erfahrungen, die wiederum auf einer rigiden Übersetzung, einer auf 
Erinnerungen basierenden Interpretation von Erregungen und nicht auf einer, 
Spielraum beinhaltenden, In-situ-Interpretation einer Erregung beruhen.23 Die 
traumatische Komponente kommt nun ins Spiel, da sich Erfahrungen als Er-
innerungen an Erfahrungen im ‚Individuum‘ umso stärker verankern, wenn 
der Schmerz das Vehikel ist, auf dem die Erfahrung, als Interpretation eines 
Impulses, in den Leib eingeschrieben wird (vgl. ebd.). Anders: Das Individu-
um wird über kontingente gesellschaftlich generierte Schmerzerfahrungen 
erzeugt. Noch mögliche Deutungspraxen von sensorischen Wahrnehmungen 
werden also über die Installierung eines traumatischen Körpergedächtnisses, 
über eine Totalität einer Festlegung von metonymischen Prozessen, orchest-
riert.

Nietzsche spricht auch davon, dass die „Sachen“, bevor sie zu Einheiten wer-
den – über gängige angewöhnte (traumatische) Deutungspraxen „Ströme mit 
hundert Quellen und Zuflüssen sind“ (Nietzsche zit. nach ebd.: 105), und dies 
ist für Nietzsche eine Metapher für eine Ontologie aller noch möglichen In-
terpretationen des leiblichen Originaltextes der leiblichen Impulse24 in Bilder, 

23 | Das bereits in Kapitel 3.3.2 genannte Strukturmodell zur Entschlüsselungen von 

Erfahrungen als Erinnerungen (an gesellschaftlicher Konventionen) kann vor dem Hinter-

grund der bisherigen Überlegungen zu Trauma-Erleben in seiner immanenten Schmerz-

dynamik, seiner mnemotechnische Konnotation sichtbar werden. Es sei hier noch ein-

mal genannt: „Die ganze ‚innere Er fahrung‘ beruht darauf, dass zu einer Erregung der 

Nerven-Centren eine Ursache gesucht und vorgestellt wird – und dass erst die gefunde-

ne Ursache in’s Bewusstsein tritt: diese Ursache ist schlechterdings nicht adäquat der 

wirklichen Ursache, – es ist ein Tasten aufgrund der ehemaligen ‚inneren Er fahrung‘, d.h. 

des Gedächtnisses. Das Gedächtniss erhält aber auch die Gewohnheit der alten Inter-

pretation, d.h. der irr tümlichen Ursächlichkeit, – sodass die ‚innere Er fahrung‘ in sich 

noch die Folgen aller ehemaligen falschen Causal-Fiktionen zu tragen hat.“ (Nietzsche 

2007: 344, Herv.i.O.)

24 | Ein Impuls ist nach Levine (2006) die kleinste Bewegungseinheit, die auf eine 

Empfindung folgt (vgl. Funke-Kaiser 2007).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t240

Gefühle, Gedanken. Assoziationsketten könnten demnach beweglich sein. Ein-
fach gesprochen: Ein Nervenreiz (Impuls) müsste nicht immer in das gleiche 
Bild, das gleiche Gefühl, den gleichen Laut und die gleichen Gedanken über-
setzt werden. Erst durch die mnemotechnische – eine traumatisierende Macht 
(Kap. 4.1) – rigidisieren sich die Bedeutungen, und damit erhält der ontische 
Durchgangspunkt Leib seine sozial situierte Rigidität (vgl. ebd.: 112). Dies be-
deutet eine situative aber nicht ‚irreversible‘ totale Besetzung des Leibes (vgl. Kap. 7).

In der aktuellen neurowissenschaftlich basierten Traumakonzeption von 
Peter Levine (1998; 2006) nun tauchen ähnliche Überlegungen auf. Wie be-
reits deutlich wurde, scheinen genau jene ‚metonymischen Vorgänge‘ auch im 
Verständnis der traumabezogenen Neurowissenschaften durch gewaltsame 
Ereignisse, bei denen eine hohe nervliche Erregung im Spiel ist, rasch(-er) ab-
zulaufen, und durch jene Geschwindigkeit einen zumindest relativen konstitu-
tiven Wahrnehmungsautomatismus zu erzeugen, innerhalb dessen etwa eine 
Badewanne eine Waffe ist usw. (s.o.). Wenn auch Levine wie die allermeisten 
Vertreter_innen der Neurowissenschaften eine autonome und naturalisieren-
de Subjektvorstellung vertritt,25 dabei die Gesellschaftlichkeit des Leibes nicht 
zu seinem Theoriehorizont gehört, lassen sich dennoch, mit dem nun folgen-
den Verweis auf Levines Modell der Kopplungsdynamiken, womöglich Nietz-
sches mnemotechnische philosophische Spekulationen ‚erden‘. Dieses ‚erden‘ 
darf allerdings nicht den macht-implikativen, philosophischen Boden eines 
Nietzsche verlassen – dann kommt man wirklich in ein gemeines essentialis-
tisches Fahrwasser. Der Gewinn dieser Untersuchung besteht ja gerade darin, 
dass der Leib in seiner physiologischen Dimension nicht, was die Frage nach 
dem Subjekt angeht, auf diese reduziert ist, und somit der Leib auch nicht als 
Basiserklärung für soziale Prozesse dient, sondern bestenfalls als eine „vor-
kognitive Bedingung und Ordnung menschlichen Daseins“ (Iwawaki-Riebel 
2004: 70), in das sich die Konventionen einschreiben (um sich zu erhalten).

5.4.1 SIBAM (Levine) und die Rigidisierung des Erlebens

Peter Levine unterscheidet in Anlehnung an verhaltenstherapeutische Konzep-
te26 zwischen fünf Wahrnehmungskanälen, die die Gesamtgestalt der Erfah-
rung eines jeden Individuums ausmachen. Diese sind: sensation (Empfindung), 

25 | In diesem Zuge beklagt Felix Hasler etwa eine zunehmende „Neuro-Euphorie“ (Has-

ler 2012: 12), die nun meint, das Subjekt allein neurowissenschaftlich erklären zu kön-

nen, angefangen davon, wie Kinder lernen sollten, oder „wie unser Leben allgemein zu 

leben ist“ (vgl. ebd.: 13). In diesem Zuge fragt er, unter anderem mit Anspielung zum 

Beispiel auf den Neurostar Manfred Spitzer: „Was ist bloß [mit der ehemals bodenstän-

digen Hirnforschung, B.W.] geschehen?“ (Ebd.: 12)

26 | Ich danke Elfriede Dinkel-Pfrommer für diesen Hinweis.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2415. Somatic turn: Geschlecht als Er innerungstechnik denken

image (Impression/Bild/Vorstellung), behaviour (Verhalten), affect (Emotion/Ge-
fühl), meaning (Bedeutung) (vgl. Levine 2006: B3.3ff.; 2011: 178ff.). Sein Modell 
zur Bezeichnung, Differenzierung und der Beziehung (Kopplungsdynamiken) 
der fünf Wahrnehmungskanäle trägt die Abbreviatur SIBAM (vgl. Levine 2011: 
178ff.). Während van der Kolk (2000) Dissoziation in eine primäre, sekundä-
re und tertiäre Spaltung gliedert (vgl. Kap. 4.6.3), womit die Annahme einer 
kohärenten Identität verbunden ist, und Ers Nijenhuis (2008) mit seinen Mo-
dell der strukturellen Dissoziationen von einer Spaltung von Subsystemen der 
Persönlichkeit ausgeht (vgl. Igney 2009: 28), sieht Levine (2006; 2010) die Dis-
soziation als eine Spaltung der unterschiedlichen SIBAM-Elemente voneinan-
der (vgl. Levine 2006: B3.3ff.; 2011: 178ff.). Im Folgenden werden die einzelnen 
Wahrnehmungskanäle in aller Kürze umrissen.

Sensation

Der Wahrnehmungskanal sensation setzt sich, für Levine, aus dem kinästheti-
schen Gewahrsein, den unwillkürlichen Empfindungen des autonomen Nervensys-
tems, der Propriozeption und dem vestibulären System zusammen. Zum kinäs-
thetischen Gewahrsein gehören: Muskelanspannung, -bewegungen, Energien, 
Bewegungsimpulse. Zu den unwillkürlichen Empfindungen des ANS gehören 
das Temperaturempfinden (vgl. Levine 2006: B.3.3), Verdauungsempfinden 
(vgl. ebd.), das Empfinden des eigenen Herzschlages, das viszerale Empfin-
den (Bauchgefühl, Anspannung, Raum[-Gefühl]) (vgl. ebd.), das Empfinden 
der Augenbewegungen und der Atmung. Zur Propriozeption zählen die Wahr-
nehmung dafür, wo sich die einzelnen Teile des eigene Körpers zu anderen 
befinden, die Wahrnehmung der Geschwindigkeit, mit der man sich bewegt, 
die Wahrnehmung der Gelenkaktivität, die Wahrnehmung des eigenen Kör-
pers im Verhältnis zur Umgebung. Das vestibuläre System (Gleichgewichtssinn) 
beinhaltet das Gewahrsein für das Innenohr, das Empfinden und die Orien-
tierung zur Schwerkraft, zum Aufrecht-Sein, zur Balance und zum Gleichge-
wicht, weiter den Sinn für Beschleunigung und Abbremsen (vgl. ebd.).

Image

Der Wahrnehmungskanal image meint innere und äußere Eindrücke, die über 
die fünf Sinneswahrnehmungen: sehen, hören, riechen, tasten, schmecken 
erfolgen. Innere und äußere Eindrücke formen sich dabei zu einem Bild zu-
sammen. Images sind nicht mit „Bilder“ zu übersetzen, sondern eher als Im-
pressionen. In Bezug auf traumatische Situationen handelt es sich um ‚frag-
mentarische Schnappschüsse‘ der bedrohlichen Situation. Über die schnelle 
Verdichtung der Impressionen zu einem fixen Bild, im Schock, ist eine beson-
ders starke Wahrnehmungsprägung wahrscheinlich (Levine 2011: 182f.). Der 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t242

„Bildkanal“ (ebd.) drückt in besonderer Weise die Dynamik der dramatischen 
Verknüpfung von Sinneseindrücken aus.

Behaviour

Der Kanal behaviour bezieht sich auf alle verbalen oder non-verbalen Handlun-
gen. Zu den verbalen Handlungen gehören neben der Sprache auch Geräusche, 
Vokallaute, Töne, Rhythmen usw. Zum non-verbalen Verhalten zählen beispiels-
weise willkürliche grob- und feinmotorische Bewegungen (und deren Tempo), 
Haltungen, Gesten, Muskeltonus, Augenbewegungen, der Gesichtsausdruck 
und die Mimik. Unter der Kategorie behaviour sind auch alle unwillkürlichen 
Bewegungen und Impulse subsumiert, auch solche, die vom autonomen Ner-
vensystem reguliert werden, wie „Gähnen, Schwitzen, Rülpsen, Tränen, glu- 
ckernder Magen, Gänsehaut, Schlucken, Veränderung der Hautfarbe, Schüt-
teln, Zittern, Beschleunigung des Herzschlags, Veränderung der Atemfrequenz, 
Pupillenerweiterung, schlaffe Extremitäten, Reglosigkeit u.v.m.“ (Levine 2006: 
B3.13).

Affects

Unter affects versteht Levine, in einer für die weitere Argumentation relevanten 
Abgrenzung zu den im Alltagsverständnis mit Empfindungen gleichgesetzten 
Qualitäten, sogenannte kategorische Emotionen wie Angst, Freude, Traurig-
keit, Wut, Ekel, Zorn, Schrecken, Scham, Hilflosigkeit, Liebe, Verbundenheit.27 
Zu den affects zählen auch sogenannte „Nuancen oder Formen von Gefühlen“ 
(ebd.), Stimmungen oder „subtile, noch unbestimmte Veränderungen der in-
neren Gefühlslandschaft“ (ebd.). Levine unterscheidet darüber hinaus zwi-
schen primären und sekundären Emotionen. Primäre Emotionen sind neue 
Gefühle, die eine frische Qualität haben, und weisen häufig den Weg aus einer 
traumatischen Erfahrungsqualität hinaus, sekundäre Emotionen haben eine trau-
matische und festschreibende Qualität; „als würde alles wiederkehren, festste-
cken, alt sein“ (ebd.).

Meaning

Der Wahrnehmungskanal meaning beinhaltet „Ansichten, Ideen, Beurteilun-
gen, Gedanken, Analysen, Interpretationen, Symbole usw.“ (ebd.: B3.16). Es sind 

27 | In der Perspektive Levines, die er in Anschluss an Darwin formulier t, sind kategori-

sche Emotionen universell menschliche Gefühle (2006: B3.13). Meine Kritik an Levines 

These besteht darin, dass Gefühle im jeweiligen sozialen und historischen Kontext ge-

sehen werden müssen (vgl. Kap. 6.5.1-6.5.3).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2435. Somatic turn: Geschlecht als Er innerungstechnik denken

hier in erster Linie Erfahrungen, die mit Bedeutungen versehen werden. Be-
deutungen sind gemäß Levine dazu da, eine Erfahrung zu interpretieren be-
ziehungsweise zu kategorisieren (vgl. ebd.: B3.16ff.). Besonders im Falle von 
heftigen Erregungen, ergo im Falle gemachter traumatischer Erfahrungen, 
kommt es zu heftigen Gefühlen oder Empfindungen und damit auch zu ri-
giden Attribuierungen, soll heißen: Bedeutungen können im Falle traumati-
schen Erlebens oft fixiert, begrenzt oder verengt sein.

Besonders der letztgenannte Punkt verweist auf eine Parallele sowohl zu 
Freuds Konzept der Erinnerungsspuren wie auch zum mnemotechnischen Kon-
zept Nietzsches. Die kognitiven (neokortikal organisierten) Deutungen von 
Erfahrungen sind im Kontext traumatischer Erfahrungen fixiert (vgl. dazu 
auch Freud 1923: 30) (vgl. Kap. 4.5.2, 4.8 u. 5.4.1-5.4.3). Levine beziffert und 
präzisiert die Tendenz zur Rigidisierung der Deutungen von Erfahrungen des 
Weiteren unter der Formel der „Kopplungsdynamiken“ (Levine 2006: B3.17). 
Dabei geht es, vorweg gegriffen, ähnlich wie bei Nietzsche darum,28 dass Be-
deutungen sich in rigider Art und Weise an Impulse, Empfindungen, Gefüh-
le heften, sobald Erfahrungen traumatischen Ausmaßes, die mit einer hohen 
nervlichen Enervierung einhergehen, im Spiel sind. Damit ist implizit die Kon-
tingenz der Bedeutung somatischer Dimensionen ausgedrückt.

5.4.2 Kopplungsdynamiken II – im Konzept des  
Somatic Experiencing® oder die Ontologie des Möglichen

Der Ausdruck „Kopplungsdynamiken“ bezieht sich in dem von Levine entwi-
ckeltem Behandlungskonzept für posttraumatische Störungen Somatic Ex-
periencing® auf die Beziehung verschiedener SIBAM-Elemente untereinander 
(vgl. Levine 2006: B3.17). Mit dem Begriff „Kopplungsdynamiken“ möchte Le-
vine, mit Blick auf die Genese posttraumatischer Störungen, ausdrücken, dass 
Reaktionen des Nervensystems auf einen inneren oder äußeren Reiz, in der 
Wahrnehmung dieses Reizes, einer früheren traumatischen Situation ähneln 
können (vgl. ebd.). Levine unterscheidet normativ-medizinisch zwischen ge-
sunden und traumatischen Kopplungsdynamiken (vgl. ebd.). Demnach bilden 
traumatische Kopplungen die Abweichung und gesunde Kopplungsdynami-
ken die Norm.

Im Folgenden soll der Versuch unternommen werden, Levines Konzept nor-
malisierungskritisch so umzuinterpretieren, dass dasjenige, was bei Levine eine 
‚gesunde‘ Kopplungsdynamik darstellt, mit einer im philosophischen Figur 
der Ontologie des Möglichen, ein menschlicher Möglichkeitsraum des Seins der erst 

28 | Leider hatte ich bislang nicht die Möglichkeit, Peter Levine persönlich zu fragen, ob 

er Nietzsche gelesen und seine Inspirationen von ihm bekommen hat. Aus den Gesprä-

chen mit anderen Kolleg _innen lässt sich darauf ebenfalls kein Hinweis entnehmen.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t244

durch die kontingenten sozialen Bedingungen innerhalb dessen das Subjekt situiert 
ist, eine kontingente Begrenzung erfährt.29 Die ‚traumatische‘ Kopplungsdynamik 
stünde dann sozusagen für die allzu normalen und normalisierenden Effekte 
einer auf Machtunterschieden/Differenzlinien sich gründenden sozialen Ord-
nung. Dies geschieht nicht zuletzt mit der Absicht, Trauma selbst zu normali-
sieren, damit ‚Traumatisierte‘ nicht in den Freakshows auf der szientistischen 
psychiatrischen Bühne ausgestellt werden.

Unter einer gesunden Kopplungsdynamik versteht Levine einen Zustand 
von „freeflow“ zwischen den einzelnen SIBAM-Elementen im Sinne einer 
‚flüssigen Kooperation‘ derjenigen Hirnregionen, die an der jeweiligen Steue-
rung der Wahrnehmungskanäle beteiligt sind. Es handelt sich, weiter, bei der 
gesunden Kopplungsdynamik um eine veränderliche und flexible Beziehung 
der Elemente untereinander. Bei Levine heißt es:

„Eine normale, gesunde Kopplung zwischen einzelnen SIBAM-Elementen kann als fle-

xibel, veränderlich, übereinstimmend und nicht fixier t in Bezug auf Erregung und Akti-

vierung definier t werden. Gewisse SIBAM-Elemente mögen zwar miteinander verbunden 

sein, kleben aber nicht aneinander fest.“ (Levine 2006: B3.17)

Levine möchte damit sagen, dass etwa ein bestimmtes Geräusch, als Auslöser, 
mit einem möglichem Eindruck assoziiert ist, dieser mögliche Eindruck mit 
einer Bedeutung usw. Das Geräusch beispielsweise beim Spaziergang durch 
den Park, wenn ein Baum gefällt wird30, um den eine sichere Absperrung be-
steht (image), ruft unter ‚normalen Umständen‘ kaum eine starke Angst auf 
den Plan. Bestenfalls eine kurzweilige Irritation. Physiologisch bedeutet das, 
dass womöglich die Erregung, gesteuert durch das ANS und die Amygdala, 
für einen kurzen Moment ‚ansteigt‘. Der Herzschlag beschleunigt sich, die 
Pupillen verengen sich, die Schweißproduktion wird angekurbelt. Auf der 
Ebene der Empfindung (sensation) könnte der beschleunigte Herzschlag bei 
entsprechender Achtsamkeit wahrgenommen werden. Sogleich die/der Betref-

29 | Die Ontologie des Möglichen ist eine Denkfigur, die ich im Anschluss an meine 

Kritik an Helmuth Plessners ontologischer Zweideutigkeit, die in sein Konzept des Leib-

seins und Körperhabens eingeschrieben ist, formulier t habe. Der ontologische Möglich-

keitsraum verweist auf einen Hiatus zwischen den Handlungsmöglichkeiten des somati-

schen Subjekts (Agency) und den sozialen Bedingungen, diskursiven Praxen; ein Hiatus 

den Plessner insbesondere mit der Figur der exzentrischen Positionalität verschließt. 

Agency sehe ich genau in diesem Hiatus begründet: dem Spalt zwischen Gesellschaft-

lichkeit und Leiblichkeit beziehungsweise Soma. Sozialität und Soma sind nicht das 

gleiche. Ausführlich dazu insbesondere Wuttig 2015b: 281ff.)

30 | Das Beispiel ist meiner therapeutischen Praxis und den Schilderungen einer/eines 

Klient_in entlehnt.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2455. Somatic turn: Geschlecht als Er innerungstechnik denken

fende aber genau registriert (eventuell durch nochmaliges visuelles Orientie-
ren), dass um den Baum eine Absperrung angebracht ist und sie/er sich in 
sicherem Abstand zu dieser befindet, reduziert sich wahrscheinlich die sym-
pathische Enervierung. Möglicherweise findet eine neutrale Feststellung ‚auf 
neokortikaler Ebene‘ statt: „Ein Baum wird gefällt.“ Der Affekt (affect) dazu 
ist wahrscheinlich Indifferenz oder Neutralität. Auf der Ebene des Verhaltens 
(behaviour) geht die/der Betreffende weiter seines/ihres Weges. Die Wahrneh-
mungselemente sind untereinander auf eine potenziell undramatische, im 
Sinne von beweglicher Weise miteinander verbunden. Auch andere mögliche 
Bedeutungen und Gefühle, Eindrücke, Empfindungen und damit Verhaltens-
weisen im Zusammenhang mit dem Eindruck (hier: Geräusch der Säge) sind 
möglich. Vorbedingung für eine Mehrdeutigkeit von Eindrücken ist, dass, 
physiologisch gesprochen, das Nervensystem sich nicht in einem Zustand von 
Alarmbereitschaft befindet. Anders: Das Geräusch der Säge hat in diesem Fall 
für den Betreffenden keinen traumatischen Gehalt. Anders mag es sich bei-
spielsweise verhalten, wenn ein Mensch ein Geräusch, der in einen Bagger 
integrierten Säge beim ‚normalen Spaziergangs durch den Park‘ vernimmt, 
der/die an einer Protestaktion gegen eine Waldrodung teilgenommen hat, bei 
der er/sie oder andere Teilnehmer_innen durch einen Polizeieinsatz verletzt 
wurden. In diesem Fall ist das Geräusch der Säge möglicherweise traumatisch 
besetzt und eine solche Kopplungsdynamik würde wie folgt aussehen: Der 
Eindruck (Reiz) (Geräusch der Säge) löst eine hohe Erregung im ANS aus, es 
kommt zu einer Enervierung von Kampf- beziehungsweise Fluchtimpulsen 
(s.o.), der Herzschlag nimmt zu (sensation) (behaviour), der Muskeltonus steigt 
an, das Gefühl (affect) dazu ist womöglich Rage oder Panik, es entsteht das 
Bild eines Kriegsschauplatzes (Wasserwerfer und schreiende Demonstranten 
tauchen sogleich vor dem inneren Auge auf) (image). Die damalige Bedeutung 
ist ad hoc aktualisiert (meaning). Auf der Verhaltensebene sieht sich der Be-
treffende womöglich gezwungen, seinen Spaziergang abzubrechen, es kommt 
beispielsweise der Gedanke „ich halte es hier nicht aus“.

Die Rigidisierung besteht nun darin, dass die Assoziationsketten zwischen 
S, I, B, A und M „übermäßig verbunden sind“ (ebd.), das heißt, sie laufen dem 
Inhalt nach immer gleich ab. Levine hält fest:

„Jeder einzelne SIBAM-Effekt kann überkoppelt werden, so dass immer das gleiche 

Reaktionsmuster abläuft, unabhängig von äußeren Umständen. Die Empfindung (sen-

sation) wird immer mit diesem Bild (image) verbunden, immer mit diesem Verhalten 

(behaviour), immer mit diesem Gefühl (affect), immer mit dieser Bedeutung (meaning).“ 

(Ebd.: B1.29)

Auf unser Beispiel übertragen: Auf den Eindruck X (Säge) wird, insofern es 
sich um ein Ereignis mit traumatischem Gehalt handelt, und eine hohe Erre-

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t246

gung im Spiel ist, nahezu die gleiche Bedeutung, der gleiche Affekt, der gleiche 
Eindruck, die gleiche Empfindung, das gleiche Verhalten wachgerufen.

Bei schweren Traumatisierungen kann es sogar sein, dass eines oder meh-
rere Elemente in der Wahrnehmung nicht zur Verfügung stehen. Ein Geräusch 
kann zwar eine hohe Erregung samt Panik auslösen, doch es fehlt eine bedeu-
tungsgebende Erinnerung sowie ein Bild, dass zu der hohen Gefühlsaktivität 
passen würde. In diesem Fall handelt es sich ebenfalls um eine traumatische 
Kopplungsdynamik – eine Dissoziation (vgl. ebd.). In beiden Fällen sind Quali-
täten von Neugier, Entscheidung, Flexibilität, Wahl und Veränderlichkeit, kre-
ative Deutungen eingeschränkt (vgl. ebd.: B3.17). Es kann zu einer tendenziell 
rigiden Erfahrungsqualität kommen. In einem bedrohten Zustand besteht we-
nig Raum für eine flexible Assoziation und eine auf Neugier basierende offene 
Grundhaltung.

Während also eine gesunde Kopplungsdynamik Raum für „Neugier, unter-
schiedliche Möglichkeiten für Ergebnisse, Kreativität“ (ebd.) schafft, zeichnen 
sich traumatische Kopplungen nach Levine als ein ‚Hängenbleiben‘ in einer 
Erfahrungsschleife aus:

„Der Ausdruck ‚traumatische Kopplung‘ bezieht sich auf eine Aktivierung, ausgelöst 

durch einen Reiz, der zu Traumasymptomen führt. Es besteht keine Flexibilität, keine 

Wahl oder Veränderlichkeit der Reaktionen auf einen Reiz, und die Reaktionen entspre-

chen nicht dem Reiz. [...] Das ist vergleichbar einem ausgetretenen Pfad oder einer 

Schallplatte mit einem Sprung.“ (Ebd.)

5.4.3  Kopplungsdynamiken III – traumatische Subjektivierung: 
Nietzsche und Levine im Gespräch

Da Levine (1998; 2006; 2011) als Biologe und Psychotherapeut sich nicht im 
engeren Sinne für eine Verknüpfung von Affekten mit sozialen Ordnungen 
und politischen Bezügen interessiert, und weder explizit noch implizit arbei-
tet31, soll diese Verbindung hier hergestellt werden. Was haben Affektqualitäten 
mit Subjektivierungen und der Reproduktion der sozialen Ordnung zu tun? 
Aus der Perspektive der Neurowissenschaften an diese Frage herangegangen: 
Levine (2006) spricht, wie oben ausgeführt, von der Tendenz zur Starrheit der 
Affektqualität gegenüber Veränderungen und der Tendenz zur Offenheit der 
Empfindungsqualität (sensations) gegenüber Veränderungen. Traumatische Er-
fahrungen schränken also auch in der Perspektive Levines die Möglichkeit ein, 
gegenwärtige (neue) Erfahrungen zu machen, wie man im Anschluss an Nietz-
sche sagen könnte (vgl. Nietzsche 2007: 344) (vgl. Kap. 3.3.2). „Die Schallplatte 

31 | In mittlerweile zehnjähriger Auseinandersetzung mit Levines Ansatz SE habe ich 

kein Mal davon gelesen oder gehört.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2475. Somatic turn: Geschlecht als Er innerungstechnik denken

mit einem Sprung“ (Levine 2006: B.3.17) (s.o.) ist in meinen Augen vergleich-
bar mit Nietzsches „Tasten aufgrund der ehemaligen inneren Erfahrung, d.h. 
des Gedächtnisses“ (Nietzsche 2007: 344) (vgl. Kap. 3.3.2), und der Konstituie-
rung von Wahrnehmungseinheiten, die er am prominentesten als „rasche Ver-
bindungen von Gefühlen und Gedanken, welche zuletzt, wenn sie blitzschnell 
hintereinander erfolgen, nicht einmal mehr als Komplexe, sondern als Einhei-
ten empfunden werden“ umreißt (Nietzsche zit. nach Kalb 2000: 105, s.o.). Das 
Gedächtnis, das Levine (1998; 2006; 2011) wie Nietzsche (1988; 2007) im Sinn 
haben, ist ein Leibgedächtnis oder ein implizites Gedächtnis (vgl. Kap. 4.8). 
Dieses speichert die Erfahrung, und sorgt dafür, dass sie als Erinnerung wie-
der abgerufen wird – aber für eine gegenwärtige Erfahrung gehalten wird. Die 
Verwischung von Vergangenheit und Zukunft im Erleben des Subjekts ist hier 
gleichsam Programm. Wenn Nietzsche von der mnemotechnischen und beina-
he zwangsläufigen Metonymie von Nervenreizen in Bilder, in Laute spricht 
(vgl. Kap. 3.3.2), liefert er daher, ohne es zu wissen, eine Blaupause für Levines 
Modell der Kopplungsdynamik. Die Entitäten Nervenreiz, Bild, Laut und Ge-
fühl, Gedanke sind bei Nietzsche in einer ebenso potenziell kontingenten Weise 
aufeinander bezogen wie Levines SIBAM-Entitäten. Ihr Potenzial zur Rigidität 
und zur Fixierung (sich in immer gleicher oder ähnlicher Weise blitzschnell 
und kaum merklich miteinander zu verknüpfen) wird bei Levine (2006) durch 
die Metapher des „Sprungs in der Schallplatte“ verdeutlicht und bei Nietzsche 
durch das Konzept der Mnemotechnik.

Das bedeutet: Während beide zwar ein ähnliches Strukturmodell liefern 
für die Zusammensetzung der Erfahrung, nämlich als Erinnerungen, die 
sich aus Übersetzungsleistungen von Reizen in Bilder, in Gefühle, in Wor-
te (Gedanken) zusammensetzen32, bringt Nietzsche (1988), anders als Levine 
(1998; 2006; 2011), der Formel der Mnemotechnik bereits inhärent, eine ge-
sellschaftliche Dimension ins Spiel. Für Levine scheint der Mensch beinahe 
gesellschaftslos zu sein, das Subjekt wird hier implizit als ein autonomer, na-
turalistischer in sich geschlossen operierender neurologischer Organismus 
skizziert (vgl. Levine 1998: 15ff.). Für Nietzsche hingegen laufen mnemotechni-
sche Kopplungsdynamiken sinngebend entlang eines kulturell wie historisch 
produzierten Wissens und seiner Konventionen ab. Sie laufen im Interesse der 
Einhaltung der Konvention ab, sie bestätigen die Konvention, sie stellen einen 
wahrscheinlichen sozialen Anpassungsprozess aller in Herrschaftsverhältnis-
se eingebundenen modernen Subjekte dar. Dies ist der zentrale Unterschied 
zwischen beiden Ansätzen, die sich letztlich auch aus den unterschiedlichen 
Wissenschaftsbereichen ergeben – der eine Sozial- und Leibphilosoph, der an-

32 | Nämlich: Zu einem Nervenreiz, der zunächst als Empfindung (sensation) wahrge-

nommen wird, wie etwa: Wärme, Kälte, Druck, fließen, prickeln, gesellt sich eine Vor-

stellung, dazu ein Gefühl, dazu eine wertende, also interpretative Bedeutung.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t248

dere Ethologe und Neurowissenschaftler. Die von den Neurowissenschaften 
heute ins Zentrum gestellte und stark gemachte „vorkognitive Dimension der 
Möglichkeit von Erkenntnis“ (Iwawaki-Riebel 2004: 70) findet sich ebenso in 
Nietzsches Gestalt des Leibes als Vielheit (vgl. Nietzsche 1993: 39; vgl. Nietz-
sche 1988a: 19) (vgl. Kap. 3.2 u. 6.1.3). Dementsprechend geht es bei so man-
chen Parallelen zwischen Nietzsches vitaler Leibphilosophie und den aktuellen 
Neurowissenschaften (vgl. dazu Grosz 1994: 122) auch um recht Unterschied-
liches: Während Levine und die meisten neurowissenschaftlichen Vertre-
ter_innen eine reduzierte biologische und physiologische Deutung des Leibes 
favorisieren (vgl. dazu auch Iwawaki-Riebel 2004: 70), und eine Beschreibung 
von traumatisierten Anderen, die in einen gesunden Normalzustand (Heilung) 
zumindest potenziell überführt werden können postulieren, geht es in Nietz-
sches Leibphilosophie um das Hadern und Ringen mit „einer neuzeitlichen 
Subjektivität“ (ebd.: 71). Anhand Nietzsches Psychologie-kritischer Haltung wird 
deutlich, wie kontraproduktiv er eine Segregation in kranke und gesunde Men-
schen jenseits einer Theorie gesellschaftlicher und alltäglicher Gewaltsamkei-
ten findet.33

Während die Neurowissenschaften mithin von einer Ignoranz gegenüber 
den politischen Bedingungen, die das Subjekt konstituieren, geprägt sind, in-
nerhalb derselben das Subjekt erklärungstheoretisch auf biologische Prozesse 
reduziert wie gleichermaßen den politischen Bedingungen stets vorgelagert 
ist, geht es Nietzsche um eine „ganzheitliche [...] Ordnung menschlichen Da-
seins“ (ebd.: 70). Damit ist nicht nur gemeint, dass Nietzsche, wie Günter Abel 
(2001) es ausdrückt, „eine Reflexion des Bewusstseins, des Subjekts in uns“ 
(Abel zit. nach ebd.) unternimmt, sondern dass eine, wenn auch keine syste-
matische Erfassung des Werdens des Subjekts mit seinen mentalen und kog-
nitiven Dimensionen unter Einbeziehung und Erfassung des menschlichen 
Leibes als potenzielle vor-individuelle und vor-subjektivierte Form – Leben – 
stattfindet. Dabei ist, anders als in den Neurowissenschaften, Subjektwerdung 
auf das Engste mit den gesellschaftlichen und symbolischen Bedingungen 
der Existenz verzahnt. Nicht nur lehnt Nietzsche eine Reduktion auf biologi-
sche Erklärungen des Subjekts ab, er lehnt genauso eine Reduktion auf in-
dividualisierende Erklärungen ab. Dasjenige, was Levine als Normalzustand 
versteht, die freie und offene Beweglichkeit der SIBAM-Entitäten in einer flie-
ßenden Kopplungsdynamik, kann in meinen Augen normierungskritisch als 
das „noch mögliche Fließende, Amorphe“ bezeichnet werden, das droht, aus 

33 | Nietzsche weist in der ersten Abhandlung in der Zur Genealogie der Moral (1988) 

die Motivationen der englischen Psychologie seiner Zeit als zwielichtig aus: Ahistorisch 

seien die Annahmen und die Segregation in „gut“ und „schlecht“, die sie aufstellt, be-

reits Effekt einer Sprache, die tief in sich die Mechanismen der „Machtäußerung“, des 

„Herrenrechts“ in sich trägt (Nietzsche 1988: 15).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2495. Somatic turn: Geschlecht als Er innerungstechnik denken

einer gesellschaftlich-hegemonialen Rationalität ausgeschlossen zu werden.34 
Bei Nietzsche könnte die freie Kopplungsdynamik ein Zustand sein, der sich, 
ebenso wie bei Levine, mit der leiblichen Selbstbeobachtung am ehesten und 
annähernd erreichen lässt: „Offenheit des Leibes“, „des offenen Meeres des 
Wanderers“ (vgl. Iwawaki-Riebel 2004: 90). Der doppelte Effekt aber eines 
Nietzsche, „die Kopplung leibhaftiger Subjekte und intersubjektiver Konventi-
onen“ (Kalb 2000: 112) und damit „die Reproduktion sozialer Ordnungen und 
die Integration individueller Leiber“ (ebd.) bleibt dem philosophisch wie sozio-
logisch nicht versierten Levine verborgen.

Daraus folgt, dass rigide Übersetzungsdynamiken ‚in den besten Subjekten 
vorkommen‘. Das liegt daran, dass die Individuen in einer auf Machterhaltung 
beruhenden Gesellschaftsordnung mit den entsprechenden hierfür nötigen 
Parzellierungen und Kategorisierungen von Menschengruppen eingebunden 
sind. Pathetisch gesprochen: Während die neuro-basierten Gesundheitswis-
senschaften noch davon träumen, wir lebten im diesseitigen Paradies, und 
Trauma sei eine etwas unpopuläre (Rand-)Erscheinung, weiß Nietzsche, dass 
der Glaube an dasselbe bereits eine potenziell traumatische Hybris darstellt, 
weil sie die Erfahrung derjenigen, die an den Folgekosten kapitalistischer, auf 
Individualisierung und Trennung der Existenzen beruhenden Gesellschafts-
ordnung leiden, Lügen straft. Das wird noch verstärkt, indem marginalisier-
te Menschen via eines hegemonialen Traumadiskurses für ihr ‚eigenes‘ Leid 
verantwortlich gesprochen werden. Das geschieht jedes Mal, wenn ein gesell-
schaftliches Problem in einen scheinbar privaten Kontext verschoben wird, 
und eine Frage der sozialen, strukturellen oder symbolischen Gewalt zu einer 
Thematik individueller, neoliberaler Selbstsorgepflicht wird (vgl. dazu auch 
Brensell 2013).

Soziosomatisch gedacht heißt das: Rigide Übersetzungen (Koppelungen) 
von Impulsen in Gefühle, Bilder und Gedanken stellen nicht nur „den [Son-
der-, B.W.]Fall des Traumas“ dar (Gehring 2007: 218), sondern möglicherwei-
se den Fall der „Schwierigkeiten neuzeitlicher Subjektivität“ (Iwawaki-Riebel 
2004: 71). Das Werden des neuzeitlichen Subjekts in seinen Bedingungen der 
Existenz wäre dann „der Fall des Traumas“ (Gehring 2007: 218) (vgl. Kap. 5.6). 
Damit wäre gesagt, dass Subjektivierungen eine den Bedingungen gemäße 
kontingente traumatische Dimension innehaben, ob ihrer ontischen Vorbe-
dingung: der somatischen Dimension. Die somatische Dimension ist liminal. 
Knochen, Muskeln, Energien, Flüssigkeiten, Kräfte, Nerven, all dies hat eine 
Grenze der Belastbarkeit. Das Trauma wird an der Physis leiblich erfahren.

‚Nietzsches‘ Leib bildet den Topos der Verletzlichkeit und das Trauma be-
steht darin, dass ‚Ichs‘ als fixe Identitäten entlang gesellschaftlicher Macht- und 

34 | Es handelt sich hier um ein Zitat von Theodor W. Adorno (Adorno zit. nach Krug 

2012).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t250

Herrschaftsverhältnisse über relativ stabile Bedeutungen erzeugt werden sollen. 
Das Prinzip Individualisierung organisiert leibliche wie auch soziale Situati-
onen. In den aktuellen (neurowissenschaftlichen) Traumadiskursen hat das 
Traumatische stets selbst individualisierenden oder kollektivierenden Charak-
ter,35 es stellt das immerwährende Hintergrundgeräusch moderner Subjektivi-
tät dar. Das moderne Subjekt ist ein bereits Traumatisiertes. Die geschlechtliche 
Subjektivierungsgewalt bildet dabei einen der zentralen Höfe der Individua-
lisierungsformen. Genau das werden die weiteren Ausführungen zeigen. Im 
Folgenden soll also nach der Subjektivierung Geschlecht gefragt werden.

5.5 Gender als Tr auma I

Inwieweit können Zuordnungen zu Geschlechtsidentitätskategorisierungen als 
ein Trauma beziehungsweise eine traumatische Dimension lesbar sein? Diese 
Frage hängt eng mit der Frage zusammen, wer als Subjekt gilt und wer nicht, 
welche Subjektformen intelligibel oder lebbar sind im Horizont dominanter 
gesellschaftlicher Diskurse und ihrer Ausschlussmechanismen (vgl. Kap. 2). 
Diesmal geht es hernach nicht um die lauten gewaltsamen Übergriffe, wie 
etwa Vergewaltigungen, sondern im Zentrum stehen ‚leisere‘, unauffälligere, 
in alltägliche gesellschaftliche Praktiken eingelassene Formen der Gewalt, die 
noch dazu in hegemonialen Diskursen zu Trauma kaum thematisiert werden. 
Können sich auch unauffälligere, allzu selbstverständliche Formen der Gewalt 
einverleiben? Wirken diese subjektivierend, indem sie an der somatischen Di-
mension der Individuen ansetzen? Um diese Fragen zudem im Rekurs auf die 
Traumaforschung zu beantworten, soll zunächst die gängige Traumadefiniti-
on einer Kritik unterzogen werden. Damit steht auch die Verwendung des Be-
griffs Trauma auf dem Prüfstand, ohne ihn jedoch zu desavouieren. Vielmehr 
soll mit einer Kritik der gängigen klinischen Traumadefinition eine Öffnung 
des Begriffes von einem punktuellen Geschehen „Trauma“ zu einer alltägli-
chen sozialen Situation hin „traumatische Dimension“ erzielt werden. Trauma 
in einen gesellschaftlichen Kontext zu stellen, bedeutet, die Traumasemantik 
selbst zu verschieben, von einem außergewöhnlichen Phänomen hin zu einem 
begrifflichen Handwerkszeug verdeckte, weil allzu selbstverständliche Macht- 
und Herrschaftspraxen sichtbar zu machen. Hierbei ist die Unterscheidung 
zwischen einem kulturwissenschaftlichen und einem neuropsychologischen 
Traumabegriff von Bedeutung (Kap. 5.5.5). Nicht zuletzt soll die Operation mit 
der Figur „Gender als Trauma“, die weitere Klärung der diese Studie leitenden-
de Fragestellung vorangetrieben werden: Wie kommt Geschlecht in die Körper?

35 | Zur Produktion von Kollektiv-Traumata am Beispiel von 9/11 siehe Kühner 2008: 

97ff.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2515. Somatic turn: Geschlecht als Er innerungstechnik denken

5.5.1 Wer gilt als traumatisierbares Subjekt?  
Kritik der gängigen Traumadefinition

In den psychiatrischen Leitlinien zur Klassifikation psychischer Störungen, 
der ICD im europäischen Raum, der DSM im US-amerikanischen Raum, 
werden die individuellen Auswirkungen eines traumatischen Ereignisses als 
eine Krankheit begriffen, die eine klar definierte Grenze zu einem gesunden 
menschlichen Zustand suggeriert, die wiederum in Parameter von klarer Ur-
sache und Wirkung wie auch zeitlichen Verläufen einteilbar erscheint. Die 
Entstehung eines Traumas beziehungsweise einer „posttraumatischen Belas-
tungsstörung“ wird als „protrahierte Reaktion auf ein belastendes Ereignis 
oder eine Situation außergewöhnlichen Ausmaßes (kurz oder langanhaltend), die 
bei fast jedem tiefe Verzweiflung hervorrufen würde“ (ICD10 2000: 169, Herv. 
B.W.), definiert. Als Ereignisse, die eine posttraumatische Belastungsstörung 
auslösen können, listet der ICD10 folgende: Naturereignisse, von Menschen 
verursachte Katastrophen, Kampfhandlungen, schwere Unfälle, Zeuge eines 
gewaltsamen Todes zu sein, Folterung, Terrorismus, Vergewaltigung und 
sonstige Verbrechen (vgl. ebd.).

Die Auflistung dieser Ereignisse als Situationen außergewöhnlichen Aus-
maßes transportiert dabei unter der Hand eine klassenspezifische männ-
lich-weiße, nicht-behinderte Perspektive auf  Trauma, und damit eine machtvol-
le definitorische Engführung und Ausgrenzung noch möglicher Ereignisse. Es 
mag sein, dass für die allermeisten (jungen) Männer der weißen Mittelschicht 
in den postfordistischen Ländern des ‚Nordens‘ Folterungen, Vergewaltigun-
gen, Kampfhandlungen, Naturereignisse, Terrorismus usw. „Situationen au-
ßergewöhnlichen Ausmaßes“ sind, für viele Schwarze Menschen, people of co-
lour, queers, queers of colour,36 Frauen, Staatenlose, die allermeisten Menschen, 
die in den Ländern des Südens leben oder in den von Armut bedrohten ‚Ghet-
tos‘ der westlichen Welt, sind sie das allerdings und bedauerlicherweise nicht. 
Akute Bedrohungen existenzieller, materieller, und sexueller Art gehören für 
viele Menschen zum ganz normalen Alltag.37

36 | Zum Begrif f queers of colour vgl. Muñoz 1999.

37 | Ulrich Duchrow, Reinhold Bianchi, Rene Krüger und Vincenzo Petracca (2006) 

sprechen von einer zunehmenden, durch den globalen Kapitalismus hervorgerufenen 

Spaltung von Menschen und Gesellschaften. In groben Zügen ist hierbei Verlierer der 

globale Süden und Gewinner der globale Norden. Die Autor_innen sprechen davon, 

dass ca. 100.000 Menschen pro Tag (36,5 Millionen pro Jahr) an den Folgen von Man-

gelernährung, Wir tschaftskriegen, ‚Naturkatastrophen‘, indirekt an Ausbeutungsver-

hältnissen, die die Erde oder direkt den Menschen betreffen, sterben (vgl. Duchrow 

et al. 2006: 20ff.). Des Weiteren weisen die Autor_innen darauf hin, dass der globa-

le Kapitalismus sich an der ausbeutbaren humankapitalistischen Reserve nährt. Der 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t252

Die US-amerikanische Psychologin Laura S. Brown kritisiert den Passus 
des Ereignisses „außergewöhnlichen Ausmaßes“ (s.o.) des ICD10, der im DS-
M3R seine Entsprechung in der Formel: „an experience outside the range of 
normal human experience“ (Brown: 1995: 100) fand,38 wie folgt:

„This picture of ‚normal‘ traumatic events gives shape to my problem as a feminist ther-

apist with the classic definitions of appropriate etiologies for psychic trauma. ‚Human 

experience‘ as reffered to in our diagnostic manuals, and as the subject for much of the 

important writing on trauma, often means ‚male human experience‘ or at the least, an 

experience common to both women and men. The range of human experience becomes 

the range of what is normal and ususal in the lives of men of the dominant class; white, 

young, able-bodied, educated, middle-class, Christian men.“ (Ebd.: 101)

Brown kritisiert, dass nicht nur die Erfahrungen derjenigen, für die Ereignis-
se ‚außergewöhnlichen Ausmaßes‘ Alltagserfahrungen sind, unsichtbar und 
unhörbar gemacht werden, sondern dass über die Benennung der Auslöser für 
Traumata als scheinbar unausweichliche Ereignisse eine heimliche Affirmati-
on von gesellschaftlichen Missständen passiert. Ein Trauma scheint eben ein-
fach unverhofft ein normales menschliches Leben zu zerbersten. Dass aber die 
allermeisten Auslöser von Menschen gemacht sind, und in den allermeisten 
Fällen von denjenigen gesteuert werden, die in den Schaltzentralen globaler 
Macht sitzen (mehrheitliche weiße Männer), wird hiermit verschleiert. Brown 
sieht somit eine Komplizenschaft zwischen den Produzenten von Kriegen, Fol-
terungen, Vergewaltigungen, Klimakatastropen usw. und einem psychiatri-
schen Diskurs, der diese man-made desasters als scheinbar alternativlose ‚Ereig-
nisse‘, unpolitische, unpolitisierbare und somit unkritisierbare, quasi natürliche 
Ereignisse ‚festschreibt‘. Sie stellt fest:

„Trauma is thus that which disrupts these particular human lives, but no other. War and 

genocide, which are the work of men and male-dominant culture are agreed upon traumas; 

so are natural disasters, vehicle crashes, boats sinking into the freezing ocean.“ (Ebd.)

Nicht nur soll in den klinischen Definitionen ein bereits besprochenes stilles 
Einverständnis mit traumatisierenden Ereignissen ausgedrückt werden, mehr 

Wohlstand und die Sicherheit der Menschen des Nordens hängen mithin genau von der 

permanenten Unsicherheit und dem Ausgesetztsein der kriegerischen Handlungen der 

Menschen in den Ländern des Südens ab. Das Erzeugen von Unsicherheit ist vielleicht 

nicht System, aber systemerhaltend. Insoweit sind die kapitalistischen, weltumspan-

nenden Rituale für viele Menschen selbst traumatisch (vgl. ebd.: 96ff.).

38 | Auf diese wie andere Kritiken hin wurde der Passus im DSMIV nicht übernommen, 

während er im ICD10 nach wie vor besteht (vgl. ICD10 2000: 169; 2013).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2535. Somatic turn: Geschlecht als Er innerungstechnik denken

noch: Hier werden, mit Butler gedacht, weiße, gesunde, heterosexuelle männli-
che Menschen in den Metastatus des Subjekts enthoben, weil anscheinend nur 
diese überhaupt anerkannterweise traumatisierbar sind (vgl. Kap. 2.3). Trauma 
kann nur diejenigen ereilen, die ein ‚normales‘ Leben führen. Ein ‚normales‘ Le-
ben heißt dann schnell, ein sicheres, weißes, bürgerliches (un-)sichtbares Leben.39 
Alle anderen können von Ereignissen außergewöhnlichen Ausmaßes gar nicht 
heimgesucht werden (so die implizite Botschaft), ihre (prekären) Leben stellen 
ja das außergewöhnliche, das nicht-traumatisierbare oder schon immer trauma-
tisierte Andere dar, die bereits stattgefundene, aber verdrängte Verwüstung40, 
durch die sich das westlich-abendländische Subjekt zuerst als ganz und poten-
ziell unversehrt konstituieren kann. Die flächendeckende (nicht die punktuelle) 
Zerstörung, das nicht-zerstörbare Ich, weil es bereits zerstört ist, bildet in diesem 
Diskurs das unbewusste Pendant weißer, westlicher traumatisierter Ganzheit. 
Kurz: das Andere, das Ausgeschlossene, das schon immer bereits Zerstörte: das 
abject41 und damit das nicht schützenswerte, das nicht betrauerbare Leben42, das 
nicht-intelligible Subjekt. Wo sich kein Trauma (mehr) ereignen kann, da ist 
auch kein Subjekt, und wo kein Subjekt ist, da ist auch keine Verletzlichkeit.

Gemäß Butler ermöglichen gesellschaftliche Normen soziale Existenz. Die 
Norm ist der individuellen Erfahrung nicht äußerlich, sondern durchdringt, formt 
diese und bildet die Rahmung für eine Erfahrung. Normen – und diagnosti-
sche Leitlinien können als solche verstanden werden – müssen daraufhin be-
fragt werden, „wie sie das Leben einschränken und ermöglichen, wie sie vorab 
bestimmen, was eine lebensfähige Existenz sein wird und was nicht“ (Butler 
2009: 328).

39 | Ich beziehe mich hier auf Isabell Karremann. Karremann arbeitet in ihrer Schrif t 

Männlichkeit und Körper die Paradoxie von Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit weißer Männ-

lichkeit, und die Widersprüchlichkeit, die sich daraus ergibt, als nicht-sichtbar sichtbar 

zu sein, heraus (2008: 19).

40 | Ich denke hier etwa an die katastrophale Ausbeutung der Minenarbeiter für sel-

tene Erden zwecks Ausweitung westlicher Kommunikationstechnologien. Der Zusam-

menhang zwischen Armut dor t und Wohlstand hier wird systematisch ausgeblendet, 

wenn von Kriegen im Kongo etwa als scheinbar vom Himmel fallenden ethnischen Krie-

gen gesprochen wird. Dass Kriege entlang eines Überlebenskampfes um Ressourcen 

in einem global organisier ten postfordistischen Kapitalismus er folgen – genauso wie 

‚Flüchtlingsströme‘ – ist ein Zusammenhang, der in meinen Augen diskursiv-systema-

tisch verdeckt wird.

41 | Im Sinne von Julia Kristeva (1981).

42 | Vgl. Butler (2009a: 92): Butler arbeitet in der Schrif t Krieg und Affekt heraus, wie 

dominante Deutungsraster als Raster des Krieges medial erzeugt werden, und wie diese 

die Wahrnehmung davon strukturieren, welches Leben als zu betrauern gilt und welches 

nicht.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t254

Daraus folgt: Wenn eine Theorie von der Traumatisierung aller Menschen 
nicht in die Falle der Reifizierung von Machtunterschieden gehen will, dann 
muss Trauma nicht in engen medizinischen Kategorien zu formuliert werden, 
sondern in seiner sozialpolitischen Dimension sichtbar werden. Auf diese Weise 
würde sich auch für die von einer symbolischen Ordnung an den Rand ge-
drängten, prekären Subjekte ein intelligibler Topos der Verletzbarkeit erschlie-
ßen, der ihnen implizit durch diesen Diskurs verweigert wird. Ganz ‚normale‘ 
Erfahrungen von Minderheiten, Armen, Frauen, Schwarzen Menschen als po-
tenziell traumatisch/traumatisierend würden so anerkannt, ohne dass man in 
die Falle geht, Trauma als Krankheit zu sehen, und damit alle Minderheiten 
der westlichen Gesellschaften als traumatisiert zu pathologisieren. Trauma 
ist sozusagen ein krankmachendes Politikum. In diesem Sinne argumentiert 
auch Laura S. Brown (1995) mit ihrem Begriff des insidious trauma.

5.5.2 Insidious trauma

Die normativen Effekte gängiger Diagnosemanuale konstruieren ein reales 
Trauma (engl. real trauma) (Brown 1995: 102), in dessen Schatten Herrschafts-
verhältnisse als ein verdecktes Trauma (engl. insidious trauma) gedeihen. Ent-
sprechend spricht sich Brown für eine Umdefinition des Traumbegriffes be-
ziehungsweise eine Erweiterung des Traumawissens um insidious trauma aus:

„Real trauma is often only that form of trauma in which the dominant group can partic-

ipate as a victim rather than as the perpetrator or etiologist of the trauma. The private, 

secret, insidious traumas to which a feminist analysis draws attention are more often 

than not those events in which the dominant culture and its forms and institutions are 

expressed and perpetuated.“ (Ebd.)

In der Perspektive Browns sind traumatische Ereignisse, wie sie etwa die Welt-
gesundheitsorganisation (WHO) definiert, mithin eine Legitimation für die 
herrschende Klasse, sich selbst als Opfer und nicht als Perpetuierer einer sozi-
alen Ordnung, die auf Machtunterschieden basiert, sehen zu können. Genauso 
trägt die damit verbundene, versäumte Kennzeichnung der (potenziell traumati-
schen) Alltagsrealität vieler Schwarzer Menschen, Mädchen, Frauen, Menschen 
mit Behinderung, Schwuler und Lesben zur Aufrechterhaltung einer trauma-
tisierenden Gesellschaftsstruktur bei. Kurz: Traumatisierende Ökonomien der 
Differenz werden systematisch ausgeblendet. Brown fasst zusammen:

„Feminist analysis also asks us to understand how the constant presence and threat of 

trauma in the lives of girls and women of all colors, men of color in the United States, 

lesbian and gay people, people in poverty, and people with disabilities has shaped our 

society, a continuing background noise rather than an unusual event.“ (Ebd., Herv. B.W.)

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2555. Somatic turn: Geschlecht als Er innerungstechnik denken

Die Annahme, es handelte sich bei Traumatisierungen um arbiträre, singulä-
re, individuelle und individualisierbare Ereignisse, ist demnach nicht nur ein 
Irrglaube, sondern auch eine Herrschaftsstrategie. Traumata erfassen Subjek-
te immer innerhalb ihrer politischen und normativen Bedingungen der Exis-
tenz. Trauma (oder seine Abwesenheit) ist somit aufs engste mit den normati-
ven Bedingungen verknüpft, die das Subjekt konstituieren. Diese normativen 
Bedingungen instituieren die Seinsweise, in der ein Mensch als Subjekt aner-
kannt wird und damit den Grad seiner Verletzbarkeit. Eine große normative 
Bedingung im Spiel um Positionierungen ist der soziale Entwurf der Identität 
Geschlecht.

5.5.3 Identität Geschlecht  als Trauma

„The normalisation of sex and gender identities can be seen as a form of insidious trau-

ma, which is effective precisely because it often leaves no sign of a problem.“ (Cvetkovich 

2003: 46)

Die Literaturwissenschaftlerin Ann Cvetkovich entwirft in ihrer Schrift An 
Archive of Feelings. Trauma, Sexuality and Lesbian Public Cultures (2003) eine 
poststrukturalistisch-machtkritische Perspektive auf Trauma. Ob ihrer eige-
nen poststrukturalistischen Provenienz weiß Cvetkovich, dass der affirmative 
Bezug auf den Traumabegriff gewisse theoretische Probleme mit sich bringen 
kann, wie etwa theorieimmanent in die Nähe einer Dynamik der Konstituie-
rung eines kranken ‚Anderen‘ hineinzugeraten (vgl. Kap. 4.9). Cvetkovich ent-
scheidet sich dennoch für die Verwendung des Begriffes und rechtfertigt dies 
wie folgt:

„Despite the risks involved in taking on a discourse that has been dominated by medical 

and pathologizing approaches, I have been drawn to the category of trauma because it 

opens up space for accounts of pain as psychic, not just physical. As a name for expe-

rience of socially situated political violence, trauma forges overt connections between 

politics and emotion.“ (Ebd.: 2)

Cvetkovich vollzieht ähnlich wie Brown eine Verschiebung des Begriffes und 
perspektiviert Trauma als eine politische Trope. Das Trauma als kulturelles 
Archiv ist für Cvetkovich deshalb wichtig und wirksam, weil es möglich ist, 
damit die seelischen wie physischen Verletzungen zu markieren, die gesell-
schaftliche Schieflagen und die damit verbundenen Gewaltsamkeiten erzeu-
gen können. Cvetkovich sieht in Traumakonzepten beziehungsweise in ihrer 
Umschrift eine Chance, die Gefühlsqualität, die Macht- und Herrschaftsverhält-
nisse beziehungsweise politische Verhältnisse auf individueller Ebene haben 
können, sichtbar zu machen. In einer kritischen Abkehr gängiger Trauma-

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t256

definitionen schlägt Cvetkovich vor, Trauma als „eine Bezeichnung für Er-
fahrungen sozial situierter politischer Gewalt zu verwenden“ (ebd.: 3, Über-
setzung B.W.). Trauma kann, so verwandt, „eine Verbindung zwischen Politik 
und Gefühlen schmieden“ (ebd., Übersetzung B.W.). In diesem Sinne schließt 
sich Cvetkovich Laura S. Browns (1995) Lesart von Traumatisierungen als „in-
sidious trauma“ an (vgl. ebd.: 18, 32 u. 33). Cvetkovichs Interesse geht aber 
deutlich über das von Brown hinaus. Sie möchte die Textur möglicher trau-
matischer Alltagserfahrung als politisch-emotionalen Stress herausarbeiten, 
indem sie zwischen kulturellen und performativen Praktiken, zum Beispiel 
der queeren Musikszene, ‚persönlichen‘ Erfahrungen und queer-, gender-, race- 
und nation-bezogenen Diskursen ein feines Netz zu weben beginnt. Die Ver-
knüpfungsstellen dieses Netzes stellen in Cvetkovichs Sicht Gefühlsarchive 
(engl. archives of feelings) (ebd.: 7) dar, eine Art traumatische Rückstände von 
beweglichen Macht- und Herrschaftsverhältnissen im sich an diesen entlang 
subjektivierenden Subjekt. Um den traumatischen Gefühlsarchiven auf die 
Spur zu kommen – den netzartigen Geweben im Zwischen des ‚persönlichen‘, 
‚privaten‘ Erlebens, den kulturellen Praktiken und den politischen Bedingun-
gen, den Dispositiven der Macht (vgl. Kap. 1.3-1.3.1), ist es nicht nur notwendig, 
sich für die Überlebenden eines extremen Traumas zu interessieren, sondern 
gleichermaßen für diejenigen, die sich qua alltäglicher Lebensbedingungen 
stetig in der Nähe des Traumas aufhalten. Cvetkovich schreibt:

„I’m interested not just in trauma survivors but in those whose experiences circulate in 

the vicinity of trauma and are marked by it. I want to place moments of extreme trau-

ma alongside moments of everyday emotional distress that are often the only sign that 

traumas’s effects are still being felt.“ (Ebd.: 3)

Im Anschluss an Walter Benjamin argumentiert Cvetkovich, dass der Kapita-
lismus zu einer gefühlten Erfahrung (engl. felt experience) (ebd.: 43) wird, in-
dem er die Struktur der individuellen Alltagserfahrung verändert,43 indem er 
anfängt, die Sinne zu bewohnen, sich in Übererregung oder Taubheitsgefüh-
len äußert, sowohl im Rahmen extremer als auch in weniger extremen alltägli-
chen Zuständen (ebd.). Auf Marx rekurrierend postuliert Cvetkovich, dass der 
Kapitalismus die verdeckte Krankheit ist, und ein damit geschickt kaschiertes 
Trauma. Sie gibt an:

43 | Walter Benjamin (1968) wiedergebend heißt es bei Cvetkovich: „Trauma and Mo-

dernity thus can be understood as mutually constitutive categories; trauma is one of the 

affective experiences, or structures of feeling, that characterizes the lived experience of 

capitalism.“ (Cvetkovich 2003: 17)

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2575. Somatic turn: Geschlecht als Er innerungstechnik denken

„Within Marxist approach to the history of sensation, trauma can be understood as a 

sign or symptom of a broader systemic problem, a moment in which abstract social sys-

tems can actually be felt or sensed. But traumatic experience [...] and its aftermath can 

be characterized not just by too much feeling, or hyperarousal, but also by an absence 

of feeling, or numbness. Furthermore, the feeling of life under capitalism may manifest 

as much in the dull drama of everyday life as in cataclysmic or punctual events.“ (Ebd.)

Es ist jene Verwobenheit von politischen Systemen, extremen Erfahrungen, 
alltäglichen und intimen (privaten) Erfahrungen, privaten und öffentlichen 
Räumen, die das Gefühl selbst zu einer öffentlichen Angelegenheit, bezie-
hungsweise zu einem Scharnier zwischen dem Einzelnen und den politischen/
diskursiven Systemen werden lässt, und zwar darüber, dass politische Systeme 
und gesellschaftliche Macht- und Kräfteverhältnisse Gefühlsarchive, trauma-
tische Archive bilden (ebd.: 7ff.). Cvetkovich ist es daher ein Anliegen, Trauma 
nicht den Definitionen der Medizin zu überlassen, sondern es iner kulturellen 
(politischen) Angelegenheit zu machen. Das bedeutet, Trauma in die Hände 
derjenigen zu legen, die als Kunst- und Kulturschaffende alternative Modelle 
dafür finden, wie Gefühle Teile des öffentlichen Raumes werden können. Cvet-
kovich drückt ihre mit der Umschrift des Traumatopos verbundene Hoffnung 
wie folgt aus:

„I hope to seize authority over trauma discourses from medical and scientific discourse 

in order to place it back in the hands of those who make culture, as well as to forge new 

models for how affective life can serve as the foundation for public culture.“ (Ebd.: 20)

Der Traumabegriff sollte der durch den medizinisch-psychologischen Diskurs 
suggerierten Eingrenzbarkeit wie Rasterbarkeit nach und in Zeitlinien, Sympto-
men, feststehenden und beschädigbaren Identitäten, Individualitäten und pa-
thologischen Intimitäten entrissen werden. Das Trauma kann so zu einer pro-
grammatisch diffusen Kategorie hin dekonstruiert werden, ohne es selbst und 
seine Verwendungen vollends zu zerstören. Dekonstruiert wird die Juxtaposi-
tionierung von Trauma mit einer klar umrissenen Krankheit, die das Individu-
um aufgrund eines außergewöhnlichen Ereignisses heimsucht. Dekonstruiert 
wird hier auch, dass Menschen mit bereits klar umrissenen Identitäten trauma-
tisiert werden. Trauma ist hier mit der Konstruktion von Identitäten, produktiv 
und nicht repressiv (in Anlehnung an Foucault) (vgl. ebd.: 44) verbunden. Mit 
Bezug auf Butler formuliert Cvetkovich, dass schon ein eindeutiges Geschlecht 
sein zu müssen, eine Geschlechtsidentität formieren zu müssen – entlang der 
zwangsheterosexuellen Matrix traumatisch ist: „The normalisation of sex and 
gender identities can be seen as a form of insidious trauma, which is effective 
precisely because it often leaves no sign of a problem.“ (Ebd.: 46) Das Trau-
matisierende daran ist vor allem, dass jene Normalisierung der Geschlechts

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t258

identität nicht als problematisch wahrgenommen wird. Im Gegenteil, die Nich-
terlangung einer solchen glaubhaften Identität wird im Kontext hegemonialer 
Traumadiskurse eher problematisiert (vgl. Kap. 1.2).

Das Trauma der (Geschlechts-)Identität also ist weder nur gegenwarts- noch 
nur vergangenheitsbezogen, weder nur ein heftiger Schock, sondern stets auch 
ein permanentes Hintergrundgeräusch. Trauma ist hier stets zutiefst politisch 
– ein Archiv für transnationale, rassialisierende, sexistische, sexualisierende, 
homophobe Normalisierungen und (sub-)kulturelle Widerständigkeiten. Cvet-
kovich kommt es dabei besonders auf die Überschneidungen von normativen 
Identitätskonstruktionen an, und wie diese zu einer kulturellen Erinnerung 
werden, wie ein Normativitätstrauma Widerständigkeiten produziert und wie da-
bei über einen kulturellen Ausdruck Öffentlichkeiten und Identitäten dekons-
truierbar werden (vgl. ebd.: 47). Die Spur des Traumas ist keinesfalls ‚dingfest‘ 
zu machen. Trauma ist nicht nur Quell des Leidens, sondern immer auch kul-
turelle Ressource, Ort der Widerständigkeit – des Aufbruchs, der Überschrei-
tung vorgefasster Räume, wie Cvetkovich am Beispiel der Queer-Riot-Punkband 
Tribe 8 deutlich macht. Tribe 8 spielen mit sexualisierter Gewalt auf der Bühne, 
eignen sie sich an, stellen sie in einen anderen als den patriachal-hegemoni-
alen Kontext. Ein Triggern eines Traumas oder Selbstermächtigung? Diese 
Spannung kann mit Cvetkovich als eine Art politisch-therapeutische, identi-
tätsdekonstruktive Praxis gedacht werden (ebd.: 83ff.). Das queering eindeuti-
ger Identitäten und Rollenzuweisungen wie etwa in der künstlerischen Praxis 
von Tribe 8 ist hier eine Antwort auf Trauma. Auf das Trauma, eine kohärente 
Identität sein zu müssen. Queer ist gleichzeitig ein Gefühlsarchiv für Diskri-
minierungen und deren Widerständigkeit. Sie umreißt den Kern ihrer Arbeit 
wie folgt:

„This work unveils another version of insidious trauma, by tracking how contemporary 

experiences of racism rest on the foundation of traumatic events such as slavery, lynch-

ing and harassment. It demands models that can explain the links between trauma and 

everyday experience, the intergenerational transmission from past to present, and the 

cultural memory of trauma as central to the formation of identities and publics.“ (Ebd.: 

38)

Cvetkovichs Traumatopos speist sich aus vielerlei Bezügen, die sich immer wie-
der unruhig miteinander bewegen und bewegen lassen: feministische Theorie, 
kritische Rassismustheorie und Afro-American Studies, Marxismus und queer 
theory. Die feministische Theorie lehrt dabei, Trauma als Alltagserfahrung, 
im Sinne sexualisierter Gewalt zu denken, die Afro-American Studies lehren, 
Trauma transgenerational zu verstehen (s.o.), der Marxismus transportiert die 
politisch-systemische Perspektive und die queer theory die Kritik an der Kate-
gorie Trauma.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2595. Somatic turn: Geschlecht als Er innerungstechnik denken

In der unruhigen Bewegung zwischen persönlichen und kollektiven Ge-
fühlensarchiven, politischen Systemen, Gegenwärtigem und Erinnertem gibt 
es unendliche Kontaktpunkte, Beweglichkeiten, die sich nie ganz fixieren las-
sen, und die dennoch als Erfahrungen sichtbar, performierbar und besprech-
bar gemacht werden sollten. So etwa taucht hier immer wieder die Frage auf, 
inwieweit sich Trauma über performative Widerständigkeiten und Inszenie-
rungen transformieren lässt (vgl. ebd.: 81 u. 119). Eine zirkuläre Beziehung zwi-
schen Kulturformationen und den Affekten der Einzelnen stark machend und 
die Rolle des diffusen Traumas darin verdeutlichend, schreibt sie:

„This influence [marxist approach, B.W.] makes me less dependent on psychoanalytic 

paradigms, which are more likely to demand that trauma be defined in precise and nar-

row terms. Rather than diagnosis or a cure, the goal is the development of rich and var-

ied ways to talk about emotional experience as a social experience. Trauma is a window 

onto the study of how historical experience is embedded in sensational experience and 

how affective experience can form the basis of culture.“ (Ebd.: 285)

Mit Bezug auf die queer theory schlägt sie daher eine gemeinsame Reise der 
Trauma-Theorie und der Queer-Theorie in Richtung gesellschaftlicher Trans-
formation vor. Denn das ist letztlich das Anliegen beider:

„Moreover queer theory and trauma theory are fellow travellers because they seek ways 

to built not just sexuality but emotional and personal life into models of political life and 

its transformation.“ (Ebd.: 48)

Wenn es vielen Traumatherapeut_innen neben der Behandlung der PTBS auch 
um eine Nennung und Skandalisierung der politischen Bedingungen und Un-
gleichheitsverhältnisse geht (vgl. Fischer/Riedesser 1999; van der Kolk et al. 
2000; Herman 2003; Becker 2006; Hirsch 2010) – wenn auch mit unter-
schiedlicher Emphase – so lassen doch auch die engagiertesten politisch-psy-
chotraumatologischen Ansätze wie etwa der von David Becker (2006) ein sys-
tematisches Einweben einer poststrukturalistischen Perspektive vermissen. 
Der Gewinn von Cvetkovichs Denken der Gefühlsarchive ist eine poststruk-
turalistische Perspektive auf Trauma, die Trauma ernst nimmt, in den mög-
lichen Effekten von symbolischer und physischer Gewalt auf die ‚Einzelnen‘, 
ohne sie als Einzelne einer sozialen Ordnung vorgängig zu individualisieren, 
zu pathologisieren und kategorisieren zu müssen. Hier wird gleichsam eine 
Trauma-Figur erzeugt, die ein Nachdenken über Trauma evoziert, das ohne 
starre Identitäten auskommt, und die Anrufung zu einer Identität hin sogar 
selbst als potenziell traumatisch perspektivieren kann. Damit ist ein Theorie-
design etabliert, welches nicht nur eine Analyse der das Subjekt konstituieren-
den Machtbeziehungen einschließt, darin nicht nur die Kategorie Geschlecht 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t260

explizit in Frage stellt, sondern durch die Verwendung des Traumatopos an der 
Seite der queer theory sowohl Verletzungen als auch widerständigen Potenzi-
ale einfängt, die die Machtverhältnisse hervorbringen. Kurz: Ein Identitäten 
dekonstruierendes Traumamodell ist gebaut. Anders als etwa in den kapitalis-
muskritischen Analysen zu Trauma bei Ulrich Duchrow et al., wo der Kapita-
lismus die Identität des Individuums beschädigt (vgl. Durchrow et al. 2006: 
64), bringen Machtverhältnisse die traumatischen Identitäten samt Gefühlen 
im Sinne ihrer Ordnung hervor. Trauma und Identitätsdispositive bilden in 
der poststrukturalistischen Traumaschrift Cvektovichs eine koextensive Be-
wegung. Das Subjekt ist insofern ein Traumatisiertes als es angerufen und 
gezwungen wird, eine eindeutige (geschlechtliche) Identität in einem macht-
vollen gesellschaftlichen Feld anzunehmen. Cvetkovichs Postulate scheinen 
darüber hinaus etwas deutlicher artikulierbar zu machen, was bei Judith But-
ler (1991; 1997; 2001; 2009) implizit anklingt: Die Instituierung einer binären 
Zweigeschlechtlichkeit samt der naturalisierenden Zwangsheterosexualität 
und den Zwangsidentifizierungen, die sie erfordert und einsetzt (vgl. Butler 
1991: 46), ist wie ein Trauma zu lesen – bildet ein insidious trauma – oder wie 
ich es deutschsprachig formulieren würde: bildet eine traumatische Dimensi-
on. Immer wieder aufs Neue semantisch reduziert zu werden, erzeugt eine 
Ansammlung von Enttäuschungen und Desillusionierungen, die schmerzhaft 
wie konstitutiv sind. Denn: Das Trauma ist dem Subjekt nicht nachgelagert. In 
der modernen Gesellschaft samt ihrer Kategorisierungen bildet es, wie Butler 
proklamiert, seinen Ursprung. Um dem Verdacht weiter nachzugehen, dass die 
zweigeschlechtliche Anrufung traumatisierte Subjekte hervorbringt, wird im 
Folgenden Butlers Geschlechterphilosophie auf die Frage nach der traumati-
schen Dimension hin gelesen. Davon ausgehend, dass ein Trauma sich durch 
und an Soma – einer somatischen lebendigen Intensität ereignet, wird aber-
mals nach der Rolle der somatischen Dimension in Butlers Subjektivierungs-
matrix gefragt, und an den Stellen, wo diese illokutionär wie auch in Bezug auf 
die Anerkennung eines Wissens um Körpervorgänge unterbelichtet scheint, 
eine materielle Lesart von Körpern und ihren Vorgängen angefügt. Dies um 
zu verstehen, wie Identitätszuschreibungen als Form sprechaktlicher Gewalt 
Körper konkret zu affizieren vermögen.

5.5.4 Gender  als Trauma II (bei Butler) und blasse  
somatische Dimensionen

In der Annahme einer beschädigbaren, reinen, unverfälschten Geschlechtsi-
dentität lauert schon das Trauma.44 Bezüglich der hier einzunehmenden Per-

44 | Ich erachte die mangelnde Rezeption poststrukturalistischer identitätsdekonst-

ruktiver Ansätze in den allermeisten psychologischen Ansätzen der Psychotraumato-

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2615. Somatic turn: Geschlecht als Er innerungstechnik denken

spektive, die binäre Geschlechterordnung selbst als potenziell traumatisch zu 
denken, lassen sich ebenso Hinweise bei Judith Butler finden. Für Butler ar-
beitet eine zwangsheterosexuelle Norm über diskursiven wie performativen 
Ausschluss (vgl. Kap. 2.3). Eine zwangsheterosexuelle Norm produziert inso-
fern intelligible anerkannte Subjekte resp. Körper (das Subjekt geht hier im 
Körperlichen auf und vice versa) und solche, die aus dem Diskurs ausgeschlos-
sen sind und den nicht-lebbaren, nicht-erzählbaren Körpern entsprechen: Die 
nicht-lebbaren, nicht-erzählbaren Körper bilden dabei das konstitutive Außen 
für eine nicht zu erreichende, fiktionale, anerkannte Subjektposition.45 Butler 
geht aber sogar noch einen Schritt weiter, wenn sie von denjenigen, die aus 
dem Diskurs ausgeschlossen sind, als den traumatischen resp. traumatisieren-
den Körpern spricht:

„Die normative Kraft der Performativität […] arbeitet [...] mit dem Ausschluss. Und im 

Falle von Körpern suchen jene Ausschlüsse die Signifikation als deren verwerfliche 

Grenzen heim oder als das, was strikt verworfen ist: das Nichtlebbare, das Nichterzähl-

bare, das Traumatische.“ (Butler 1997: 260)

Nicht nur diejenigen, bei denen die Kohärenz und Kontinuität von sex, gender 
und Begehren nicht gewährleistet scheint, sondern alle Menschen, so macht 
Judith Butler es in ihrem Aufsatz Melancholisches Geschlecht/verweigerte Identi-
fizierung in der Schrift Psyche der Macht (2001) einmal mehr deutlich, erhalten 
qua geschlechtlicher Subjektivierung (innerhalb der kontingenten heterosexu-
ellen Matrix) eine notwendige Wunde. Alle erleiden ein Trauma, das in der 
abgewehrten Trauer, als welche sie die Melancholie mit Freud bezeichnet, be-

logie für ein gefährliches Versäumnis. Beispielhaft hier für ist die Schrif t von Matthias 

Hirsch zu Dissoziation und Trauma mit dem Titel Mein Körper gehört mir: Dissoziation 

und Inszenierungen des Körpers psychoanalytisch betrachtet (2010). Hier wird der Ter-

minus „Geschlechtsidentität“ affirmativ unreflexiv eingesetzt, und das, obwohl dezi-

dier t Verwundungen thematisier t werden, die mit geschlechtlichen Zuschreibungen zu 

tun haben. Somit wird in dieser Schrif t zu Trauma ein Gewaltverhältnis – ein insidious 

trauma for tgesetzt, nämlich die Zuschreibung einer geschlechtlichen Identität. Man 

stelle sich eine vergleichbare Rede über und damit Reifizierung der ‚Rassenidentität‘ 

statt ‚Geschlechtsidentität‘ vor – dies um zu verdeutlichen, wie antiquier t doch auch 

kürzlich erschienene Schrif ten sein können (vgl. Kap. 1.2).

45 | Zur Erinnerung: „Dieser letztgenannte Bereich [der undenkbaren, verworfenen, 

nicht-lebbaren Körper, B.W.] ist nicht das Gegenteil des ersten, denn Gegensätze sind 

schließlich Teil der Intelligibilität; letzterer ist der ausgeschlossene und nicht entzif fer-

bare Bereich, der den ersten Bereich als das Gespenst seiner eigenen Unmöglichkeit 

heimsucht, ist die eigentliche Grenze zur Intelligibilität, deren konstitutives Außen.“ 

(Ebd.: 16) (vgl. Kap. 2.3)

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t262

steht. Abgewehrt wird, der heterosexuellen Matrix immanent, die Trauer um 
das ‚andere‘ Geschlecht – (welches ich fortan nicht sein kann, aber begehren 
soll) (Butler 2001: 25ff.) (vgl. Kap. 2.3.1). Geschlechtliche Subjektivierung ist in 
dieser, stärker psychoanalytischen Perspektive, nur über den frühkindlichen 
Erwerb einer konstitutiven Wunde zu haben. Butler setzt auf diese Weise ähn-
lich wie Levinas (vgl. ebd.: 115f.) das Trauma an den Ursprung von Subjektivie-
rung. Die wiederholte performative Anrufung etwa als „Mädchen“, samt ihrer 
psychischen Umwendung (vgl. Kap. 2), stellt eine Form sprechaktlicher Gewalt 
dar (vgl. Kap. 5.7).

Somit ist, wie Cvetkovich in Bezug auf Butlers dekonstruktivistische The-
orie feststellt, ein Trauma nicht etwas, das einem bereits mit sich selbst iden-
tischen Subjekt geschieht, sondern es ist gleichursprünglich mit demselben. 
Cvetkovich stellt fest:

„Judith Butler’s notion of gender identification as located in melancholic repudiation 

of the other gender along with her account of abjection’s role in the formation of both 

individual and collective identity places trauma at the origins of subject formation.“ 

(Cvetkovich 2003: 46)

Trauma steht bei Butler gemäß der Rezeption nietzscheanischer wie foucault
ianischer Subjekttheorie sowie der Rezeption französischer, psychoanalytisch 
inspirierter Theoreme, wie der von Jean Laplanche und Emmanuel Levinas 
tatsächlich am Ursprung von Subjektivierungen.46 Dies wird umso deutlicher, 
als Butler Körper und ihre Existenzen allzeit durch die Sprache bedroht sieht 
(vgl. Butler 1998: 15). Nicht nur sind es physische Gewalthandlungen bis hin 
zur Ermordungen von Menschen, die sich nicht geschlechtseindeutig kleiden 
und im öffentlichen Raum bewegen, beziehungsweise keine klar männlich oder 
weiblich konnotierte Körpersprache einnehmen,47 die eine sozial geforderte 

46 | In der Kritik der ethischen Gewalt (2007) entwir f t Butler eine dezidier t subjekt- 

traumatische Perspektive mit Verweis auf Laplanche und Levinas. Sowohl bei Levinas 

als auch bei Laplanche ist das Ausgesetzt-Sein durch den anderen (zum Beispiel im 

Rahmen früher Pflegebeziehungen) und die Anrede durch den anderen immerzu eine 

traumatisierend überwältigende. Jener Überwältigungsakt, jenes Ausgesetzt-Sein bil-

det in der strukturalistisch inspirier ten Psychoanalyse (Kultur theorie) den Topos der 

Dezentrier theit des Subjekts (vgl. Butler 2007: 115ff.).

47 | Judith Butler erzählt in dem Film Judith Butler: Philosophin der Gender (2006), 

produzier t von Arte France, die Geschichte eines Jungen, der in Maine in einem Dorf auf-

wuchs. Sie beschreibt, dass der Junge gerne beim Gehen die Hüften schwang und mehr 

und mehr einen ‚weiblichen‘ Gang annahm. Zunächst hänselten die anderen Jungen ihn 

bloß, aber eines Tages wurden sie gewalttätig und schlugen ihn, bis sie ihn schließlich 

über eine Brücke warfen und ermordeten.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2635. Somatic turn: Geschlecht als Er innerungstechnik denken

Anpassung an die Geschlechternorm zur Zwangsmaßnahme machen, son-
dern es ist „Sprache in sich selbst, [die] ihre eigene Möglichkeit der Gewalt und 
Zerschlagung der Welt in sich birgt“ (ebd.). Sprache und Gewalt sind für Butler 
keine Gegensätze (vgl. ebd.). Vielmehr ist es gerade die Sprache, die den Körper 
gleich einem physischen Akt verletzt (vgl. ebd.: 13). Die Sprache erhält oder zer-
stört den Körper, bei Butler, nicht im wörtlichen Sinne, sondern eine bestimm-
te menschliche Existenz des Körpers wird dadurch erst möglich, dass dieser 
in die Existenz gesprochen wird, dadurch als Subjekt anerkannt wird. Damit 
ist immer auch eine traumatische Abhängigkeit von normativen Bedingungen 
verbunden (s.o.). Diese ‚entscheiden‘, ob ‚ich‘ und als was ‚ich‘ existieren darf 
und anerkannt werde. Das ist für Butler das Trauma. Ein physischer Angriff 
ist grundsätzlich keine andere Sache als der hegemoniale Diskurs der Zweige-
schlechtlichkeit – ein heterosexuelles traumatisches Skript, das jene physisch 
gewaltsamen Ausbrüche erst denkbar und praktizierbar macht.

Butler (1995) skizziert den theoretischen Rahmen dafür, Gender in seiner 
hegemonialen, zweigeschlechtlichen und zwingenden gesellschaftlichen Na-
tur als gewaltsam und traumatisch zu denken, genau wie sie auch die leibliche 
Existenz des Menschen an sich als den Topos menschlicher Verwundbarkeit 
angibt (vgl. Butler 2009: 43). Dadurch aber, dass Butler eine – zumindest ana-
lytische – Unterscheidung von Soma und Sema abzulehnen scheint – dies wird 
etwa deutlich, wenn sie sagt, dass „die Sprache den Körper nicht [...] im wörtli-
chen Sinn ins Dasein bringt oder ernährt“ (Butler 1998: 14) – weist sie auch die 
Möglichkeit eines dezidiert physiologischen Bezugs auf den Körper (die phy-
siologische Dimension verschwindet in der Psychischen) (vgl. Kap. 2.2) zurück 
und gefährdet damit ein vertieftes Nachdenkens über den Zusammenhang 
von Macht und Physiologie. Der Topos des verletzlichen Körpers und damit die 
somatische Dimension überhaupt bleibt eher blass und abstrakt. Wie in Kapitel 
2 ausführlich dargelegt, lässt Butlers Geschlechterphilosophie offen, wie genau 
eine Anrufung, eine verletzende Rede in den Körper kommen kann und leib-
lich-somatisch erfahrbar ist. Sprich: Mit Butler kann die Frage, wie Geschlecht 
als ein ‚soziales‘ Trauma in den Körper kommt und zu einer Leiberfahrung 
wird, nicht beantwortet werden. Denn: Eine Lesart Butlers könnte sein, dass 
auf den Körper lediglich ‚gegendert‘ geblickt wird, eine andere, dass Körper 
als materielle oder somatische Dimensionen total mit ihrem Geschlecht – qua 
frühkindlicher Identitfikationen – verwoben sind, weil ja hier der konkretisti-
sche Bezug auf Soma – zumindest in weiten Teilen Butlers abstrakter Analysen 
eskamotiert wird.

Im Folgenden sollen nun im Anschluss an und in Übereinstimmung mit 
Butler (1991; 1997; 2009) und Cvetkovich (2003) Identitätszuschreibungen zwar 
als traumatisch konzeptionalisiert werden – mit einem Bezug auf eine somati-
sche Dimension, einen ‚multiplen Nervenkörper, der sich erinnern kann‘, soll 
allerdings ein genaueres Verständnis dafür erarbeitet werden, wie der Entwurf 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t264

Geschlecht (und andere Identitätszuschreibungen) zu einem Trauma werden 
können. Der Körper in seiner (auch) physiologischen Dimension, wird über die 
Einführung einer Wissensproduktion somatischer Traumadynamiken sicht-
bar. Geschlecht kann sich somit womöglich nicht nur als ein traumatisierender 
Sprechakt zeigen, sondern als eine subjektivierende KörperErinnerungstechnik. 
Bevor die leibliche Dynamik von subjektivierenden Verletzungen besprochen 
wird, zunächst ein Exkurs in die Denkgebäude des kulturwissenschaftlichen 
Traumatopos, um genauer zu verstehen, wieso so etwas Grundsätzliches und 
Normales wie (s)ein Geschlecht zu sein, ein Trauma darstellen kann.

5.5.5 Trauma am Ursprung von Subjektivierung

Während der klinische Traumatopos Trauma (traumatós) (vgl. Kap. 4.4) als 
außergewöhnliche, kontingente, den zumindest potenziell unbeschädigten 
(heilen) Menschen ereilende Wunde begreift, ist das Subjekt in den post-
strukturalistisch-kulturwissenschaftlichen Traumadiskursen qua Subjektsta-
tus notwendig traumatisiert. In der Schrift Kritik der ethischen Gewalt (2003; 
2007)48 geht Judith Butler der Genese des ethischen Verantwortungsgefühls 
nach. Für Butler ist dieses daraus erklärbar, dass wir uns selbst nie ganz gehö-
ren, dass wir von Anbeginn der Existenz durch einen anderen adressiert wer-
den, und diesem anderen als einer basalen Andersheit ausgesetzt sind. Jenes 
Adressiert-Werden durch den anderen findet in einer dem Subjekt vorgängigen 
Sprache statt, die es in Bezug auf seine Kohärenz bricht.49 Ausgesetztsein oder 
Ausgeliefertsein bildet demnach hier die Trope primärer (im Sinne von not-
wendiger) Subjektkonstitutionen (vgl. Butler 2007: 46).

Warum sind wir ausgesetzt? Zum einen, weil wir uns nicht von Anbeginn 
unseres Lebens selbst versorgen können. Bei Butler heißt es: „Noch bevor ich 
ein ‚Ich‘ erwerbe, bin ich ein Etwas, das berührt wurde, das bewegt, gefüttert, 
zu Bett gebracht, angesprochen wurde, in dessen Umgebung – auch über es 
– gesprochen wurde.“ (ebd.: 95) Und zweitens, weil die Bildung des Ich im-
mer eine Adressierung durch das Du impliziert. Das Du ist immer in dem Ich 
enthalten, das Ich ist nichts ohne das Du (vgl. Butler 2003: 92). Mit Laplanche 
argumentiert Butler, dass die Bildung des Subjekts selbst notwendig trauma-
tisch ist. Sie stellt fest:

48 | Es handelt sich um unterschiedliche Auflagen derselben Schrif t. Ich zitiere mal 

aus der einen, mal aus der anderen. Das hängt mit meinen Exzerpten zusammen, die der 

Auflage entnommen sind, die, als ich sie anfer tigte, in der Württembergischen Lande-

bibliothek ver fügbar waren.

49 | Bei Butler heißt es: „Möglicherweise nimmt uns jedoch die Ar t, wie wir von Anfang 

an durch Andersheit unterbrochen sind, die Fähigkeit, unser Leben in narrativer Ge-

schlossenheit zu erzählen.“ (Butler 2007: 89)

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2655. Somatic turn: Geschlecht als Er innerungstechnik denken

„Für Laplanche ist die primäre Anrede überwältigend; sie lässt sich nicht deuten oder 

verstehen. Es ist die Urer fahrung des Traumas. Angesprochen zu werden trägt ein Trau-

ma in sich, lässt das Traumatische nachhallen, und doch kann dieses Trauma nur im 

Nachhinein durch einen zweiten Vorfall er fahren werden. Ein anderes Wort trif f t uns wie 

ein Schlag, eine Anrede oder eine Benennung, die plötzlich und unerklärlich tötet, auch 

wenn man weiterlebt, seltsam weiterlebt, als dieses getötete Wesen, weiter spricht.“ 

(Butler 2007: 114)

Das ‚Trauma‘ als Wunde oder Verletzung ergibt sich aus der primären Adres-
sierung ipso facto. Menschliche Existenz heißt Ausgesetztsein als Basiserfah-
rung. Eine konstitutive und unabwendbare Verletzung ist allen Menschen ei-
gen und bildet die Grundlage für die Offenheit für Eindrücke und damit für 
alle weiteren Verletzbarkeiten. Weitere Verletzbarkeiten durch Anreden (Anru-
fungen) lassen die erste Verletzung überhaupt erst nachhallen.50 Die primä-
re Verletzbarkeit bildet hier die Chiffre, nicht nur für traumatisches Erleben, 
sondern auch für eine mögliche ethische Haltung an sich. Die im Erwach-
senenalter sich ereignenden kontingenten Verletzungen sind eine Echo des 
Konstitutivtraumas. Butler fasst zusammen:

„Als Erwachsene er fahren wir zweifellos alle möglichen Verletzungen, ja Gewaltsamkei-

ten, und sie bringen etwas von der primären Ausgesetztheit und schutzlosen Offenheit 

für Eindrücke ans Licht und können uns diese früheren Er fahrungen sehr wohl auf mehr 

oder minder traumatische Weise ins Gedächtnis rufen.“ (Butler 2003: 98)

Dennoch bedeutet dieses Postulat keine Machtunterschiede negierende Ethik- 
Symbiose, im Sinne eines „Alle sind immer gleichermaßen verletzbar.“ Butler 
stellt klar:

„[Wir] müssen sicherlich Normen ersinnen, die zwischen verschiedenen Formen des 

Übergrif fs entscheiden, indem sie zwischen deren unvermeidlicher und unüberwindli-

cher Seite hier und ihren gesellschaftlich kontingenten und veränderlichen Bedingun-

gen dort unterscheiden.“ (Ebd.: 110)

Und in Die Macht der Geschlechternormen (2009) heißt es:

„In einer gewissen Hinsicht leben wir alle mit dieser besonderen Verletzbarkeit, einer 

Verletzbarkeit durch den anderen, die zu unserem Leben gehört; unter bestimmten so-

50 | „Ich bin verletzt, und ich stelle fest: Meine Verletzung selbst belegt, dass ich offen 

für Eindrücke, dass ich dem anderen auf eine Weise ausgeliefer t bin, die ich nicht voll-

ständig vorhersagen oder kontrollieren kann.“ (Ebd.: 95)

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t266

zialen und politischen Bedingungen wird diese Verletzbarkeit jedoch in hohem Grade 

gesteigert.“ (Butler 2009: 43)

Ein Trauma steht am Ursprung der Konstituierung aller Subjekte, als univer-
selles Prinzip.51 Dieses Trauma besteht in dem Angerufen-Werden durch den 
anderen, dem basalen Ausgesetzt-Sein. In Bezug auf die politischen Bedin-
gungen, die das Subjekt bilden, bekommt das erste Trauma jedoch eine be-
sondere Brisanz. Es klingt immer dann nach, wenn eine erneute Verletzung 
erfolgt. Unter den kontingenten Bedingungen der Konstruktion binärer Dif-
ferenzen (männlich-weiblich, weiß-schwarz, gesund-krank usw. wird diese 
Verletzbarkeit in hohem Grade gesteigert. Sie trifft uns dann wie ein Schlag, 
sie tötet auch, wenn man seltsam weiterlebt als dieses getötete Wesen. Genau 
dies ist der „Fall des Traumas“ (Gehring 2007: 218) (vgl. Kap. 5.6), welches 
sich Ich-konstitutiv als gesteigertes Echo des Ursprungstraumas ereignet. Das 
Subjekt ist selbst ursächlich einer Verletzung, so will es auch Nietzsche (vgl. 
Butler 2007: 116). Ob die Verletzung sich bis zu einer nicht oder kaum lebba-
ren Zumutung steigert, liegt an den (veränderbaren) sozialen und politischen 
Bedingungen, in die die Einzelnen diskursiv eingebunden sind. Um die Dy-
namik der verletzenden Ansprachen und die Erzeugung des durch Sprache 
erzeugten Schmerzes besser zu verstehen, soll nun die somatische Dimension 
wie die Dimension leiblicher Erfahrung als ‚Dinge eigener Art‘ wieder stärker 
ins Spiel gebracht werden. Dafür wird eine systematische Einführung in die 
Begrifflichkeit der verletzenden Rede (des verletzenden Sprechaktes) gegeben 
(vgl. Delholm 2007; Gehring 2007; Kuch/Herrmann 2007). Die Offenheit für 
Eindrücke –, die ja qua unserer leiblichen Situation (vgl. Butler 2009: 43) (s.o.) 
gegeben ist, wird offensichtlich, wenn ein Sprechakt (eine verletzende Rede) 
auf Soma trifft und zu einer leiblichen Erfahrungen werden kann, sprich: 
inkorporiert wird. Butlers Theorie der Subjektivierungen als Anrufung und 
deren psychischer Umwendung könnten durch Nietzsches mnemotechnisches 
Konzept eine materialistische Wendung bekommen. Indem zudem Butlers 
Subjektivierungstheorie über die Leibgedächtnistheorie Nietzsches hinaus im 
Folgenden wieder an die lebenswissenschaftliche Perspektive auf Trauma an-
geschlossen wird, kann womöglich ein Verständnis dafür freigelegt werden, 
wie (nicht nur) Geschlecht in den Körper kommt.

51 | Zum Universalismus Butlers in der Schrif t Kritik der ethischen Gewalt vgl. auch 

Abraham 2013.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2675. Somatic turn: Geschlecht als Er innerungstechnik denken

5.6 Der Fall des Tr aumas:  
sprichwörtlich tr ak tierte Körper

Gemäß Hannes Kuch und Steffen Kitty Herrmann zielen sowohl ‚körperliche‘ 
als auch ‚sprachliche‘/symbolische Verletzungen auf unsere Würde, auf unser 
soziales Sein ab (vgl. Kuch/Herrmann 2007: 180). So demonstriert die Ohrfei-
ge neben der körperlichen Dominanz vor allem die symbolische Verachtung 
und Geringschätzung des Ohrfeigenden gegenüber dem Betroffenen. So wie 
Ohrfeigen können auch beleidigende Worte den Körper treffen und den Status 
des Subjekts markieren. Gehring hält fest:

„Worte können endgültig [...] das ‚Ansehen‘ eines Individuums treffen, mit einer Auf-

schlagsenergie, die den Körper des Gemeinten hochschnellen lässt oder ihn lähmt, 

wonach die Beleidigung dann gleichsam wie ein Projektil feststeckt. Eine Vergif tung 

nicht nur der Seele, sondern der physischen Lebensfähigkeit der ganzen Person kann im 

Grenzfall er folgen: Dies ist der Fall des Traumas. Die Beleidigung sitzt .“ (Gehring 2007: 

218, Kursivierung B.W., alle anderen Herv.i.O.)

Die Philosophin Petra Gehring (2007) vertritt hier, dass verletzende Reden 
ein Trauma darstellen. Worte sind Waffen, die nicht nur Spuren in den Seelen 
hinterlassen, sondern auch die Körper konkret treffen. Ich kann zwar nicht 
mit Worten machen, dass wirklich Blut fließt, dennoch wirken verletzende 
Sprechakte auf Körperfunktionen ein, so Gehring (ebd.: 219). Das wesentli-
che Merkmal eines verletzenden Sprechaktes, oder der verletzenden Rede, ein Be-
griff, den Gehring von Judith Butler (engl. hate speech, 1998) übernimmt (vgl. 
ebd.: 213), verweist auf die dem Sprechen innewohnende verletzende Gewalt. 
Diese wiederum beruht auf einer „verfügenden Gewalt“ (vgl. Kuch/Herrmann 
2007: 197, Herv.i.O.). Verfügend heißt, dass die verletzende Rede in irgendei-
ner Weise durch die Subjektposition des Sprechers legitimiert ist (vgl. ebd.: 
197ff.). Das bedeutet, der/die Sprecher_in hat eine autoritative Sprecher_innen-
position. Ihre/seine Worte, die des/der verletzenden Sprecher_in, sind deshalb 
wirkungsvoll, weil sie/er sich auf die symbolische Kraft einer Gruppe, einer 
Institution, eines Gesetzes (Althusser) beruft, oder etwa im Namen einer Wis-
senschaft spricht. Es kann sich dabei aber auch ‚nur‘ um die symbolische Kraft 
der vorherrschenden Norm, des medial produzierten Konsens usw. handeln. 
Die/der Verletzende erhält also seine symbolische Schlagkraft, indem sie/er 
sich auf wirkmächtige soziale Normen und Werte bezieht (vgl. ebd.: 202). 
Kuch/Herrmann stellen fest:

„Nicht die Sprecherinnen ver fügen über die Macht der verletzenden Benennung, son-

dern ein historischer Chor an Stimmen: Gesellschaftliche Klassifikationen tragen die 

kollektive Kraft einer ganzen Kultur in sich.“ (Ebd.: 200)

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t268

Verletzen können Menschen leichter, je höher ihr sozialer Status und je größer 
ihre soziale Anerkennung ist. Durch die Anrede wird meine Identität immer 
wieder aufs Neue bestätigt. Verletzungsanfälliger sind diejenigen, die über ei-
nen geringen sozialen Status verfügen. Dabei gibt es sogenannte Entwertungs-
adressierungen. Die Zuschreibung einer mit Abwertung assoziierten Identität 
ist symbolische Gewalt in Form der verletzenden Rede. Bei den mit Abwertung 
assoziierten Identitäten handelt es sich um gesellschaftlich konstruierte Prob-
lemgruppen. Diese Kategorien dienen immer wieder als Schimpfwörter.

Eine weitere Form der symbolischen, verletzenden Rede besteht darin, je-
manden erst gar nicht anzusprechen – die Nichtadressierung. Diese Nicht-
adressierung geht einher mit einem Verlust der Stimme, der Fähigkeit ihrer-
seits/seinerseits andere anzusprechen: Ein Beispiel ist das Zimmerpersonal 
in Nobelhotels. Sie sind unsichtbar, sie werden nicht angesprochen, und auch 
sie dürfen den Gast nicht ansprechen. Ihr soziales Sein ist prekär. Wer eine 
Stimme hat, und wer sie geraubt bekommt, entscheidet nicht nur die individu-
elle Biografie, sondern auch der soziale Status. Es kann sehr schmerzvoll sein, 
einer Kategorie anzugehören, die offenen oder verdeckten gesellschaftlichen 
Entwertungen unterliegt. Randständig zu sein, bedeutet häufiger verletzenden 
Sprechakten ausgesetzt zu sein, weil diejenigen, die verletzen, sich hier an den 
allgemein akzeptierten Zug ganz normaler Alltagsentwertungen anhängen 
können. In vielen Fällen ist ihnen das nicht einmal bewusst.

Für Gehring (2007) ist die traumatische Wirkung verletzender Reden kon-
kret körperlich. Anders als für Butler (1991; 1997; 1998) etwa, die eine materi-
elle Wirkung eines Sprechaktes zu desavouieren scheint (vgl. Kap. 2.3.4), erhält 
das sprechaktliche Verletzungstrauma bei Gehring (2008) eine explizite und 
sprachlich einholbare somatische Dimension. Trauma stellt eine sprichwörtli-
che Einschreibung symbolischer Gewalten in die Körper dar. Gehring hält fest:

„Physische Wirkungen auch des vermeintlich ‚Abstrakten‘ und ‚Idealen‘ [sind] zumin-

dest immer möglich – und vielleicht sogar die Regel. Kommunikation affizier t uns ganz, 

sie affizier t nicht nur unserer Köpfe. Also bedarf es eines deutlichen, diesseits des als 

physischen Erleidens gefassten Gewaltbegrif fs, um ungute, gewaltförmig zu nennende 

Formen der Verletzung unseres Soseins von der (auch physisch) ‚wirkungsvollen‘ Macht, 

die die Rede über uns hat, zu unterscheiden.“ (Gehring 2007: 223, Herv.i.O.)

Pasqual Delhom, der ebenso wie Gehring leibtheoretisch-machtanalytisch 
denkt, verweist auf die durch gewaltsame Reden „geraubte Stimme“ (Delhom 
2007: 241ff.). Für Delhom zielt symbolische Gewalt in erster Linie auf die Mög-
lichkeit ab, überhaupt von einem Ort aus sprechen zu können, eine Stimme er-
heben zu können. Menschen, die Ausschlussdiskursen unterliegen, aufgrund 
von Kriterien der ‚Hautfarbe‘, der ‚Volks- oder Religionszugehörigkeit‘, des Ge-
schlechts oder einer sozial oder moralisch verpönten Tätigkeit (vgl. ebd.: 240), 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2695. Somatic turn: Geschlecht als Er innerungstechnik denken

haben häufig keinen Ort, von dem aus sie sich gegen sprachliche Gewalt, die 
ihnen widerfährt, wehren könnten. Dies weil, wie Delholm deutlich macht, 
die Verletzung der Marginalisierung dem einzelnen, konkreten, sprachlichen 
Gewaltakt vorausgeht. Marginalisierung ist somit eine konstitutive stille Ver-
letzung. Das bedeutet, entlang von sozialen Anerkennungsdynamiken ist die 
Entwicklung einer ‚Identität‘ jenseits der jeweiligen Verletzungstopoi nicht 
ohne weiteres möglich. Der Ort des (Nicht-)Sprechens entzieht sich mithin 
der ‚eigenen‘ Bestimmbarkeit. Er ist durch einen gesellschaftlichen Diskurs 
zugewiesen. Dies betrifft Menschen, die nicht nur gewaltsam angesprochen 
werden,52 und ebenso Menschen, die von niemandem angesprochen werden.53 
Delhom schreibt:

„Durch die erlittene Gewalt werden die Erleidenden nicht in ihrer leiblichen Identität54 

verstärkt und dazu aufgerufen, sie in ihrer Stimme auszudrücken, sondern sie werden 

auf eine körperliche Identität zurückgeworfen, die nicht spricht.“ (Ebd.: 245)

Und weiter:

„In manchen Fällen gelingt es ihm [dem Erleidenden, B.W.] sogar, das Schweigen zu 

brechen und auf das Erlittene zu antworten. Doch diese Antwort wird nicht dadurch 

ermöglicht, dass die Beleidigung den Beleidigten in seinem Sein konstituier t und einen 

Ort gibt, von wo aus er antworten kann. Denn von dem Ort aus, an den der Erleidende 

durch die sprachliche Gewalt versetzt wird, kann er nicht antworten.“ (Ebd.)

Delhom spricht hier bewusst von Erleidenden. Das Leiden besteht in der kon-
stitutiven Verletzung durch sprachliche Gewalt und nicht in einer additiven. 
Identität wird nicht eine Verletzung hinzugefügt, sondern die Attribuierun-
gen: Geschlecht, race, Nationalität, Beruf, Alter, ability und ihre Spielarten sind 
die identitätskonstitutive Wunde – das Trauma. Wenn die Stimme leiblich ist 

52 | Als Beispiel nennt Delholm hier Nicolas Sarkozys Rede über Jugendliche in den Vo-

ror ten der Großstädte während der sozialen Unruhen in Frankreich Ende 2005. Sarkozy 

sagte: „Dies sind keine Jugendliche. Es sind Schurken, Gesindel.“ (Delhom 2007: 242)

53 | Delhom nennt hier Menschen in Isolationshaft (ebd.: 243). Ein weniger drasti-

scheres Beispiel sind mithin alte Menschen, die, wie es in einem Tator t mit dem Titel 

Herzversagen aus dem Jahr 2004 heißt, Gefahr laufen, zur „Armee der Unsichtbaren zu 

gehören“.

54 | Wenngleich Delhom hier der Illusion einer ‚eigenen Identität‘ anzuhängen scheint, 

die als ontologisches Gegengewicht zu einer falschen Identität, der der Zuschreibungen 

der äußerlichen Merkmale, fungieren soll, und ich diese Ansicht nicht teile, so lässt 

sich doch mit Delhom die Verletzungskraft der Fremdzuschreibungen belegen. Diese 

machen das Leben/Leib stumm und oder schwächen das Selbst.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t270

und „ihr Ton, ihre Höhe, ihre Wärme oder Kälte, ihr Volumen und viele andere 
Merkmale [sie] mit einem Individuum aus Fleisch und Blut [verbinden], das 
durch sie erkennbar ist“ (ebd.: 244). „Wenn sie [die Stimme, B.W.] auch den 
Zustand seines Leibes, seine Ruhe oder seine Aufregung, seinen Zorn, seine 
Müdigkeit aus[drückt]“ (ebd.), dann wird die Stimme nicht nur sinngemäß, 
sondern konkret geraubt. Sie bricht weg.

Jürgen Budde (2007) illustriert in seinem Aufsatz Der Körper als Feld der 
Aushandlung von Männlichkeit zwischen Schülern anhand einer typischen Schul-
situation, wie hegemoniale Männlichkeit55 über Körpernormen verhandelt 
wird. Die Stimme spielt dabei eine Rolle. Die von Budde (2007) geschilderte 
Situation56 soll nun vor dem Hintergrund der in diesem Kapitel dargelegten 
traumatheoretischen Konzepte gelesen werden. Dies um zu zeigen, wie sich 
geschlechtliche Zuschreibungen über verletzende Sprechakte in den Körper 
einschreiben, und somit in und an den Körpern eine identitätsverdichtende 

55 | Ebenso wie Weiblichkeit ist Männlichkeit demgemäß als soziales Geschlecht zu 

verstehen, das in den Körper eingeschrieben wird, und die Wahrnehmungsschemata der 

Individuen durchbuchstabier t. Zwar gilt gemäß der profilier ten Männlichkeitsforscherin 

Raewyn Connell die Dominanz von Männern über Frauen als die hauptsächliche Form 

männlicher Macht, diese Achse wird aber von einer zweiten homosozialen Dimension 

sozialer Hierarchie überlagert, den hegemonialen Strukturen zwischen verschiede-

nen Ausprägungen von Männlichkeit. Connell unterscheidet zwischen „hegemonialen, 

komplizenhaften, untergeordneten und marginalisier ten Männlichkeiten“ (vgl. Connell 

2006: 92ff.). Sie geht davon aus, dass in sozialen Interaktionen verhandelt wird, wel-

che Männlichkeitsinszenierungen als anerkannt und legitim gelten und welche als ab-

weichend und unmännlich – demnach ausgegrenzt werden. Als zugehörig und legitim 

gelten jene Männlichkeiten, die sich weitgehend gemäß den hegemonialen Erwartungen 

verhalten. Marginalisier t werden jene, die sich diesen gegenüber abweichend verhalten. 

Körper sind in Connells Perspektive einerseits als Ergebnis von und andererseits als 

Beitrag zur Konstruktion von Männlichkeit(-en) zu sehen. Der Körper ist Objekt und Han-

delnder in der sozialen Welt. Ein Kennzeichen hegemonialer Männlichkeit ist nach Meu-

ser (2013) (der sich unter anderem auf Connell bezieht) die Ausklammerung von ver-

letzungsoffener Körperlichkeit, nicht leistungsfähiger Körperlichkeit zugunsten eines 

leistungsstarken, sportiven, verletzungsmächtigen Körpers (das heißt, in der Lage zu 

sein, ggf. andere zu verletzen). Vgl. dazu auch die ‚Falldiskussion Said‘ in Kapitel 7.2.4.

56 | Budde bezieht sein empirisches Material aus einer Schulstudie, die in drei Mittel-

stufenklassen über drei Jahre durchgeführt wurde. In der ethnografisch angelegten Stu-

die standen geschlechtliche Interaktionen im Mittelpunkt. Leitende Fragestellung war: 

Wie wird durch Marginalisierungen im Kontext der Aushandlung ‚männlich‘ legitimer und 

illegitimer Körper der männliche Habitus hergestellt. Budde geht davon aus, dass der 

männliche Habitus in Abgrenzung und Relationalität zum weiblichen Habitus hergestellt 

wird (Budde 2007: 161).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2715. Somatic turn: Geschlecht als Er innerungstechnik denken

Wirkung entfalten – sich vergleichbar einer Traumatisierung und als „Fall des 
Traumas“ (Gehring 2007: 218) inkorporieren. Butlers These, dass Anrufun-
gen subjektivieren, soll dabei gestützt werden (vgl. Kap. 2.2.1). Allerdings soll 
indes nicht der Aspekt der frühkindlichen Identifizierungen (vgl. Kap. 2.3.1) 
beziehungsweise der der psychischen Umwendung als psychische Identifikatio-
nen hervorgehoben werden, sondern die alltägliche Wucht der sprechaktlichen 
Gewalt. Die performative Kraft speist sich einerseits aus der Intelligibilität, die 
sie aus der rituellen Zitierpraxis erhält (Kap. 2.2.1), sie kann aber nur deswegen 
wirksam sein, weil sie auf eine ‚leibliche Existenz trifft‘, die ob ihrer somati-
schen Verfasstheit sensibel genug ist, auf diese Anrufungen zu reagieren. Die 
somatischen Dynamiken der Reaktionen auf verletzende Sprechakte sollen nun 
an einem Beispiel illustriert werden. Darüber kann sichtbar werden, weshalb 
die „Beleidigung sitzt“ (s.o.), weshalb die Anrufung nicht so einfach nicht nicht 
umgewendet werden kann.

5.7 Verle t zender Sprechak t Geschlecht – 
Inkorporierungsges talt Geschlecht

In seinem Beitrag Der Körper als Feld der Aushandlung von Männlichkeit zwischen 
Schülern (2007) beschreibt Budde eine wohl typische Schulsituation. Ein 15-jäh-
riger Junge, ‚Joachim‘, wird in der Pause von seinen Mitschülern beleidigt we-
gen seiner angeblich „hellen“ Stimme. Die Mitschüler_innen unterstellen ihm 
im selben Akt ‚weibliche‘ Körperformen und bringen eine geschlechtskorrektive 
Operation ins Spiel.57 Budde interpretiert zu Recht, dass ‚Siegfried‘ die „körper-
liche Repräsentation der Stimme mit der Frage nach legitimer Männlichkeit ver-
knüpft“ (Budde 2007: 162). Die Spannung, dass ‚Joachims‘ Inszenierung nicht 
mit hegemonial männlichen Vorstellungen übereinstimmt, ‚Joachim‘ aber au-
genscheinlich ein Junge ist, soll über die vorgeschlagene operative Angleichung 
erfolgen (vgl. ebd.). ‚Joachim‘ zeigt auf die Beleidigung, die Verhöhnung, den 
verletzenden Sprechakt hin „keine Reaktion“ (ebd.). ‚Joachim‘ widerspricht nicht 
und streitet nicht. Ihm ist nicht nur die Sprache geraubt, sondern im metapho-
rischen wie im konkreten Sinne ist er der eigenen Stimme beraubt. Bei Budde 
heißt es, die Situation vor dem Hintergrund sprechakttheoretischer sowie des 
Konzeptes zu hegemonialer Männlichkeit (Connell) interpretierend:

57 | Der Dialog ereignet sich nach Budde wie folgt: „Siegfried zieht Joachim auf und 

ruft herüber zu ihm: ‚Hey, Joachim, was ist denn mit deiner Stimme? Die ist so hell!‘ 

Siegfried macht eine hohe und quietschige Stimme nach. Er sagt etwas von: ‚So weibli-

che Formen, ein weiblicher Körper.‘ Siegfried ruft dann zu ihm: ‚Joachim, wann ist deine 

Operation?‘ Joachim zeigt keine Reaktion. Matthias ruft nun: ‚Er lässt sich operieren, 

dass er ein Mann wird!‘ Die anderen lachen.“ (Ebd.: 161)

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t272

„Da er [Joachim, B.W.] aber aus dem Kreis derer, die im Namen legitimer Männlichkeit 

sprechen dürfen, herausdefinier t ist, schweigt er. Das Schweigen bezieht sich also nicht 

nur auf die Sprache, sondern auch auf den Körper. Die Sprache wird auch auf der kör-

perlichen Ebene geraubt.“ (Ebd.: 164)

Auch in Buddes Perspektive haben verletzende Reden – und Budde verweist 
hier ebenfalls auf Butler Werk Hass spricht – die Macht, körperlich zu werden 
(vgl. ebd.: 163). Der performative Sprechakt inkorporiert sich. Das bedeutet: Er 
bringt sich selbst als corporeality (Grosz 1994) hervor. Wie aber genau tut er das? 
Budde folgert weiter: „Durch massive sprachliche Angriffe kann einem Indi-
viduum ‚die Sprache geraubt werden‘.“ (Ebd.) Wenngleich Budde zuerst sagt, 
dass die „Verletzungen sich inkorporieren“ (ebd.), setzt er nun doch wieder die 
Formulierung der „Sprache geraubt werden“ in einfache, also distanzierende 
Anführungszeichen (ebd.). Meines Erachtens drückt sich hier die Scheu des 
poststrukturalistischen Kanons aus, den Körper in seiner vulnerablen Materi-
alität für bar zu nehmen. Wenngleich Budde sagen möchte, dass die Sprache 
eigentlich und nicht nur uneigentlich geraubt wird, setzt er „Sprache geraubt 
werden“ (ebd.) in distanzierende Anführungszeichen, die bekanntlich die Un-
eigentlichkeit der Wendungen kennzeichnen sollen. Hier kann vermutet wer-
den, dass Budde keine genaue Vorstellung von psycho-physiologischen Prozes-
sen hat, ergo davon, wie genau es dazu kommen kann, dass sich der Sprechakt 
inkorporiert und was genau der Körper dabei ist. Das liegt vermutlich daran, 
dass Budde (2007) hautpsächlich mit Bourdieu arbeitet, dessen Körperbegriff 
materialistisch unterbelichtet ist, wie auch dass Budde in lebenswissenschaft-
liche, zum Beispiel traumatheoretische Konzepte nicht eingearbeitet scheint, 
die erklären könnten, wie genau es zu einer solchen Inkorporierung kommt.

Nichtsdestoweniger scheint Budde selbst anzudeuten, wie der Sprach- oder 
Stimmraub vor sich geht. Am Beispiel einer weiteren, von ihm dokumentier-
ten Marginalisierungssituation beobachtet er die Gesichtszüge eines Jungen, 
der sprechaktlich beleidigt wird und folgert:

„Er [Veith, ein anderer Schüler in ähnlicher Situation, B.W.] erwidert den Blick und be-

teiligt sich somit zwar an der Interaktion, sein Gesicht ist allerdings ‚zu einer Fratze‘ 

verzogen und macht die Unterordnung sehr deutlich sichtbar – er erstarr t.“ (Ebd.: 164, 

Herv.i.O.)

Und weiter:

„Die Unterordnung ist als Inkorporierung in den Körper eingeschrieben und wirkt als 

körperreflexive Praxis, da auch die (Nicht-)Reaktion als Handeln in der sozialen Welt 

gedeutet wird. Sie äußerst sich als körperliche Fixierung in der Unmöglichkeit, aus der 

Erstarrung zu entfliehen.“ (Ebd.)

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2735. Somatic turn: Geschlecht als Er innerungstechnik denken

Budde formuliert hier sehr pointiert, dass die asymmetrischen Machtverhält-
nisse, die in der Zuweisung eindeutiger Identitäten bestehen, als Repressions-
erfahrung in die Körper übergehen. Spätestens hier aber gelangt die Argumentati-
on ohne eine körperimmanente Theorie samt Begrifflichkeiten an ihre Grenzen. Die 
Frage, wieso dieser Mensch hier erstarrt, kann meines Erachtens nicht (körper-)
soziologisch, sondern nur sozio-somatisch beantwortet werden. Das bedeutet, Be-
zug zu nehmen auf lebenswissenschaftliche Konzepte. Mit einem (kritischen) 
Bezug auf Peter Levines Fight-flight-freeze-These (vgl. Kap. 4.6.1) sowie auch mit 
Anna Luise Kirkengens These der Inkorporierungsgestalten (vgl. Kap. 5.1.3) in 
der Verknüpfung mit Sprechakttheorien, ließe sich postulieren, dass Menschen 
auf ein sie sprechaktlich bedrohendes Ereignis möglicherweise mit einer phy-
sischen Erstarrung reagieren (vgl. Kap. 5.1.3-5.2.4). Dadurch, dass die/der Erlei-
dende durch den verletzenden Sprechakt an einen Platz verwiesen wird, von 
dem aus es sich nicht mehr legitimerweise sprechen lässt (s.o.). Gerade weil 
der zugewiesene Ort mit der Verletzung koextensiv ist, reagiert sie/er mit ei-
ner Erstarrung beziehungsweise mit einer ‚Dissoziation‘. Dann geschieht das-
jenige, was Laplanche eine Anrede nennt, die unerklärlich tötet, auch wenn 
man weiterlebt, seltsam weiterlebt als dieses getötete Wesen (vgl. Butler 2007: 
114). Das Weiterleben als getötetes Wesen ist weniger poetisch gesprochen 
vergleichbar dem Zustand der ‚Dissoziation‘. Die verletzende Rede kann sich 
deswegen inkorporieren, weil sie ins Körpergedächtnis als Effekt der ‚Dissozi-
ation‘ übergeht, und über perzeptive Synonyme wieder belebt werden kann. 
Das wäre Laplanches Nachhallen der Urerfahrung des Traumas durch einen 
zweiten Vorfall (vgl. ebd.). Das ist der konkrete Fall der Gedächtnispolitik. 
Ein dritter, vierter und unendlicher Nachhall ist damit ipso memento corporalis 
ebenso angelegt. Das ist der Fall der somatoformen Gedächtnispolitik. Kon-
kret: Möglicherweise erlebt ‚Joachim‘ (Budde 2007) oder, oder, oder ... in ihrem 
weiteren Leben immer dann Symptome des ‚Stimme-Versagens‘ (Sprache-Ver-
schlagens), des Einfrierens der Gesichtszüge (Kopfschmerzen sind hier oft im 
Gepäck!), wenn sie zum Beispiel einen Raum betreten, der an das Klassenzim-
mer erinnert, oder einem Jungen58 begegnen, der sie an die Beleidiger_innen 
aus frühen Tagen erinnert. Über perzeptive Synonyme – visuelle, olfaktorische, 
gustatorische, kinästhetische, akustische Eindrücke, die dem Ereignis ähneln 
(vgl. Kap. 5.3) – wird also eine soziale Norm, transportiert über interaktive ver-
letzende Reden, als eine Form der symbolischen Gewalt59, hier zum Beispiel 

58 | Aus der eigenen therapeutischen Praxis weiß ich, dass es sich hierbei oft tatsäch-

lich um ‚Jungen*‘ und nicht um Männer handelt, und der Erleidende dann gefühlt eben-

falls ein Junge* ist.

59 | Ich verwende den Begrif f im Anschluss an Pierre Bourdieu: Symbolische Gewalt 

ist in den Habitus der Akteure verankert: entweder als Disposition zum Herrschen oder 

in der Disposition zur Unterwerfung. Symbolische Gewalt ist präreflexiv und daher von 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t274

die sozial geforderte starke Stimme als Merkmal hegemonialer Männlichkeit, 
nicht nur im Moment der Interaktion, sondern dauerhaft in den Körper eingeschrie-
ben. Anders herum: Die soziale Norm, die hier eingeschrieben wird, ist die 
einer dominanten, durch die kräftige Stimme markierten Männlichkeit. Das 
bedeutet, der Entwurf Geschlecht, hier „Männlichkeit“, wird über die Attribu-
ierung „kräftige Stimme“ zu einer verletzenden Rede. Die zitierförmige ite-
rative Praxis erfährt auf der somatischen Ebene eine Verstärkung, indem sie 
mnemotechnisch ‚wirkt‘. Als solche schreibt sie sich in Form eines internalisier-
ten Dauertriggers, der sich in ‚Körpersymptomen‘ wie Erstarrungen, Stimme 
wegbrechen usw. äußern kann, in die Körper ein. Das bedeutet, dass erstens 
die Dynamik der Anrufung in einer überaus konkreten materiellen Dimension 
Subjekte hervorbringt, das bedeutet weiter, wenn die somatische Dynamik der 
Reaktionen auf Anrufungen auf diese Weise ans Licht kommt, anders über 
Formen der Nicht-Umwendung der Anrufung nachgedacht werden muss. Will 
sagen: Die Wirkung eines Sprechaktes ist nicht in ‚rein kognitiven‘ oder seeli-
schen Dimensionen zu denken, das haben die vorangegangenen Ausführun-
gen gezeigt. Widerständigkeit bedeutet, den Sprechakt nicht umzuwenden, die 
Identitätsernennung zurückzuweisen. Was aber, wenn man bereits verwundet 
ist, wenn der Schock tief im Soma sitzt? Der Organismus in seiner Vielheit be-
reits zu einer Einheit erstarrt? Wenn die Dynamik der Anrufung „zu schnell, 
zu viel auf einmal ist“? (vgl. Kap. 4.6.1). Dann ist das der Fall der mnemotechni-
schen (geschlechtlichen) Produktion des Subjekts. Das ist der Fall des Traumas.

5.8 Zwischenfa zit: Geschlecht als Erinnerungstechnik 
denken

Der gesellschaftliche Entwurf der Zweigeschlechtlichkeit hinterlässt als trau-
matische Dynamik konstitutive Spuren im Subjekt, so die bis hierher ent-
wickelte Theorie. Dies erfolgt dadurch, dass Zweigeschlechtlichkeit (auf eine 
nicht kalkulierbare Weise) (Körper-)Erinnerungen erzeugt und somit Erfah-
rungswelten choreografiert. Das Subjekt wird durch die Anrufung in einem 
präreflexiven Zwangserinnerungsmodus gesetzt, der es nicht vergessen las-
sen soll, was es heißt, ‚geschlechtlich‘ nicht zu stimmen. Geschlecht kann 
genauso gut als Inkorporierungsgestalt60 beziffert werden, bedenkt man, dass 

bewusst ausgeübter Gewalt zu unterscheiden. Ihr Handlungsinhalt ist den Akteur_innen 

ob ihres Verstrickt-Seins (Komplizenschaf t) mit den Strukturen, die die symbolische 

Gewalt ermöglichen, in der Regel verborgen (vgl. Bourdieu 2009) (vgl. Kap. 4.1-4.3).

60 | Ähnliches könnte für andere soziale Entwürfe gelten: race, Behinderung, age, sozi-

ale Schicht usw., auch wenn die Strategien und Dynamiken der Diskriminierung, Margi-

nalisierung und Zuschreibungen sich unterscheiden mögen.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2755. Somatic turn: Geschlecht als Er innerungstechnik denken

es unzählige regulierende biografische Situationen geben mag. Die Indivi-
duen regulieren und positionieren sich in wechselseitigen und multiplen 
sprechaktlichen Verhältnissen, die entweder in situ oder als Körpererinne-
rungen subjektivierend wirken. Inkorporierungsgestalten stecken dabei, mit 
Gehring gesprochen, wie ein Projektil in den gefühlten Körpern fest – als Fall 
des Traumas (Gehring 2007: 218). Traumatisch wie konstitutiv dabei ist das 
„unmaking“ der Körper (Scarry zit. nach Kirkengen 2001: 14) als making of 
gendered bodies. Unterscheidet man hier – als eine Denkmöglichkeit – Körper, 
so wie manche Weltatlanten die Länder nach Ländern in ihrer physischen 
und politischen Dimension, also nach physischen (physiologischen) und poli-
tischen Körpern (vgl. Kap. 6.6-6.7), so bedeutet Inkorporierung, etwa wie im 
Falle der von Budde (2007) geschilderten Schulsituation, dass die physiologi-
sche Stimme (die Körperfunktion) zu einer politischen Bedeutung wird. Die 
Stimmlage wird zu einer körperpolitischen Angelegenheit. Die Bedeutung 
diffundiert über verletzende, erinnerbare und erinnerte Sprechakte in den 
Körper. Geschlecht ist eine politische Kategorie, als solche gelangt sie über 
mnemotechnische Prozesse in die Körper. Dadurch erhält der Leib seine Be-
deutungen. In diesem Fall geht das über die Stimme. Sie wird Dreh- und An-
gelpunkt der Subjektbildung. Sie wird unmade, verliert ihre Neutralität, sie 
ist nun nicht mehr ohne weiteres nur Stimme als Sprechwerkzeug, sondern 
gefühltes Symbol für hegemoniale Männlichkeit und deren Scheitern. Hege-
moniale Männlichkeit als Aspekt diskursiver Zweigeschlechtlichkeit wird somit 
erinnert. An Nietzsche angeschlossen: Geschlecht ist eine Erinnerungstech-
nik. Geschlechtliche Subjektivierung ist der Fall des (insidious) Traumas. Der 
gesellschaftliche Entwurf „Geschlecht“ hinterlässt Spuren in den Körpern, 
die über traumatische Dynamiken und rasche Verbindungen von somatischen 
Impulsen, Bildern, Gefühlen und Gedanken zu einer unmerklichen Einheit 
werden. Als solche hinterlassen die metonymischen Prozesse den Eindruck der 
Authentizität von Geschlecht. 

Die kohärente Geschlechtsidentität wird von den Einzelnen mithin als ge-
fühlte Einheit (leidvoll) wahrgenommen und bleibt doch eine Illusion. Sie birgt 
in sich immer wieder ein sozial gefordertes Ringen um Echtheit und ein Lei-
den am Scheitern derselben.

Leiden und Scheitern ergeben sich aus dem ontologischen, aber verdeck-
ten Abstand zwischen der normativen Zumutung und Anforderung Geschlecht 
und dem, was davon in den erlebbaren Leibern ankommt (spürbar wird). Eine 
Deckungsungleichheit zwischen dem sozialen (diskursiven) Entwurf und sub-
jektivem ‚Geschlechtserleben‘ ist nicht ein Thema ausgewiesener ‚Transsexu-
eller‘. In der ein oder anderen Form sind davon alle betroffen – seien die 
‚Symptome‘ dieses Leidens auch schwer hiermit zu assoziieren. Dass das so 
ist, ist Teil der Strategie der verdeckt operierenden symbolischen Gewalt 
(s.o.). Geschlecht als kohärente Identität wird niemals und von niemandem  

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t276

(sterblichen)61 erreicht. Der Begriff Geschlechtsidentität ist ein contradictio in ad-
jecto, ein Widerspruch in sich. Ein Oxymoron. Er kann stets nur auf das gefühl-
te und faktische Scheitern an der Norm verweisen.

Geschlecht kann mit Nietzsche als eine am Leib verdichtete Erinnerung an 
Erfahrungen, als ein Körpergedächtniseffekt, eine Erinnerungstechnik (Mne-
motechnik) gedacht werden. Physiologische Impulse sind der Originaltext, der 
in Gefühle, Bilder, Bedeutungen übersetzt wird. In welche Gefühle, Bilder und 
Bedeutungen ein Impuls übersetzt wird, hängt vom gesellschaftlichen Kontext 
ab. Ob die Stimme gegendert gefühlt wird und eine gegenderte Bedeutung hat, 
hängt ebenso vom gesellschaftlichen Kontext ab. Innerhalb einer heteronorma-
tiven Matrix wird das ontologisch mögliche neutrale Stimmgespür zu einem 
geschlechtlich codierten Stimmgefühl. Am Diffusionspunkt von „Nervenreiz“ 
und Bild (Nietzsche), von Sensation (Empfindung) und Gefühl (Levine), von 
Physis und politischem Leib wird Geschlecht gemacht. Geschlecht liegt am Über-
gang von physischer und (körper-)politischer Ebene, von Körpern als Funk-
tion und ihrer gefühlten Bedeutung. Trauma ist in dem Spiel ein Scharnier 
zwischen dem Außen und dem Innen, indem es aus Körpern Geschlechter 
macht.62 Die These der psychischen Umwendung der Anrufung (vgl. Butler 

61 | In Kapitel 1.2.2 habe ich darauf mit Gernot Böhmes Platonrezeption, der Rede 

der Diotima (1996), darauf verwiesen, dass Identität ein historisches Faktum ist, und 

in Bezug auf die Anwendung auf den Menschen eine moderne Idee. Aus dem platoni-

schen Diskurs ist ablesbar, dass eine kohärente Identität zu entwickeln in der Antike 

allein den Gött_innen zugetraut wurde. Menschen zeichneten sich präzise durch ihre 

Nicht-Identität aus.

62 | In Wuttig 2015b habe ich ausführliche dargelegt, dass stabile Bedeutungen von 

Geschlecht am (eigenen) Leib nicht ex nihilio erzeugt werden, wie dies beispielsweise 

bei Pierre Bourdieus Habituskonzept oder Gesa Lindemanns phänomenologischer Eth-

nomethodologie der Fall ist, sondern über eine dritte Dimension katalysier t werden, 

und damit eine stärker transformative Dynamik bekommen, die bei Bourdieu fehlt (die 

Trägheit des Habitus steht dieser im Weg). Die dritte Dimension ist der psycho-physi-

sche Schmerz. Darüber werden in einem traumatischen Akt stabile Bedeutungen über 

schmerzhafte Erinnerungen erzeugt (Mnemotechnik). Geschlecht ist, so die These hier, 

nicht nur ein Modus Operandi, wie Bourdieu es herausstellt, sondern ebenso ein Me-

mento Operandi. Für Bourdieu stellt Geschlecht wie andere Strukturkategorien eine 

Habitusformation dar. Den Modus Operandi bildet dabei die „generative Formel des 

Habitus“ (Barlösius 2006: 189). Bei Bourdieu (1987; 1992; 1997; 2005) wird aber 

nicht klar, was der Körper ist, und aufgrund welcher Qualitäten die Habitualisierung von 

hegemonialen Bedeutungen möglich wird. Die konkret leibliche Basis für die Inkorpora-

tion einer sozialen Ordnung, der Geschlechterordnung, die in den Thesen Lindemanns 

maßgeblich durch den Plessner’schen Leib ‚nachgeliefer t‘ wird, lässt aber Geschlecht 

gleichsam ex nihilio, total und als ontisch enge zweite Natur erscheinen. Damit ist 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2775. Somatic turn: Geschlecht als Er innerungstechnik denken

2001: 157f.) in alltagsperformative Interaktionen sowie im Rahmen frühkindli-
cher Identifizierungen von genderbinären Zuschreibungen (Butler) liefert, so 
wird einmal mehr deutlich, kein vollständiges tool, um die somatische Dimen-
sion der Internalisierung sexuierender Reden erschöpfend einzufangen. Die 
somatische Dimension wird in der Konzeption Butlers nicht ausgesprochen 
theoretisiert, und verliert sich letztlich in der symbolischen Dimension.

Geschlecht als nicht-präformative Kategorie muss, um als Wirklichkeit ge-
fühlt zu werden, zwar habitualisiert werden, dafür müssen sich aber unzählige 
miteinander verwobene Spuren geschlechtlicher (sozial und diskursiv pro-
duzierter) Bedeutungen im Körpergedächtnis der Individuen verankern (eine 
These, die Bourdieu zwar implizit vertritt, explizit aber nicht aufgreift).63 Des-
wegen wird in dieser Studie nicht vordergründig und im Anschluss an Pierre 
Bourdieu (1987; 1992; 1997; 2005) von Habitualisierung gesprochen, sondern 
von der Inkorporation der gesellschaftlichen Macht- und Kräfteverhältnisse als 
von Mnemotechnik.

Daher plädiere ich auch für einen Nietzsche turn, einen materialist turn,64 
der Materialität als durch soziale Prozesse werdend beleuchtet. Wenn die mate-
rielle Dimension als physiologische Dimension etwa mit Bezug auf Nietzsche 
oder einem (kritischen) Bezug auf die Lebenswissenschaften (Neurowissen-
schaften) ins Spiel kommen darf, dann wird deutlich, dass in den aktuellen, al-
lein poststrukturalistischen Bezügen eine vorkognitive Dimension, wenn auch 
keine außersoziale Dimension der Erkenntnis und damit der Widerständig-
keit mit und gegen sozial normierende Zuschreibungen, wieder in die Debatte 
hineingeholt werden kann; eine vorkognitive Dimension, die sich nicht, wie im 
Fall der Topoi Internalisierung oder Umwendung auf die psychische Dimen-
sion des Unbewussten als einem Kind psychoanalytischer Wissensproduktio-
nen beschränkt, sondern den Körper als eigene Intensitäten und Energien ins 
Zentrum der Diskussion um Machtverhältnisse und potenzielle Widerstän-
digkeiten stellt. In meinen Augen ist damit ein erster Schritt in die Richtung 
einer neu-materialistischen Idee gemacht: die Infragestellung des Geist-Kör-
per-Dualismus, unter Einbeziehung der somatischen Dimension und nicht 
unter Ausklammern derselben, in einem post-cartesianischen Projekt (und 
keinem anti-cartesianischen) (vgl. dazu auch Coole/Frost 2010: 8). Letzteres 
scheint nur allzu leichtfertig die somatische, die vitale Dimension komplett 
zu eskamotieren, beziehungsweise den Lebenswissenschaften zu überlassen, 
während ersteres eine neue Lesart der vitalen Dimension vorschlägt. In die-

gleichsam nicht geklär t, wie Geschlecht in den Körper kommt, sondern nur, dass es 

körperlich er fahren wird (vgl. Wuttig 2015b: 284ff.).

63 | Siehe Wuttig 2015c: 204ff.

64 | Zur Einordnung von Nietzsches Philosophie als „materialistische Philosophie“ vgl. 

Coole/Frost 2010: 5.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t278

sem Zusammenhang geht es darum zu fragen, wie die menschliche vitale Di-
mension in eine materielle Welt eingebunden ist (vgl. ebd.: 3), und wie beide 
in (bio-)politische Diskurse und gesellschaftliche Zumutungen eingebunden 
sind (vgl. ebd.: 6). Materialisierung ist dabei ein komplexer, offener, vielfälti-
ger, kontingenter Prozess (vgl. ebd.: 7).

Das Anliegen dieser Studie war bis hierhin zu zeigen, wie Körper auf trau-
matische Weise in soziale Zuschreibungen eingebunden sind – wie sie diese 
annehmen. Dabei galt Geschlecht als eine mächtige Zuschreibung, weil es die 
gesellschaftlichen Bereiche und die Subjekte auf zentrale Weise anordnet.

Es galt zu zeigen, dass Geschlecht keine präformative Kategorie darstellt, 
sondern sich an den Körpern tagtäglich mnemotechnisch materialisiert. Ge-
schlecht wird also nicht nur eingeübt, performiert, diskursiv hervorgebracht, 
schon gar nicht frühkindlich definitiv erworben, sondern Geschlecht, genauer 
vergeschlechtlichte Bedeutungsspuren müssen erinnert werden. In diesem Sinne 
sollte nicht nur von einem performing gender oder doing gender, respektive doing 
femininity oder doing masculinity gesprochen werden (wie das in aktuellen De-
batten zu Geschlecht häufig der Fall ist), sondern auch von memorizing gender, 
memorizing femininity und memorizing masculinity. Gemäß Nietzsche und den 
Traumastudien sind besonders schmerzhafte Erfahrungen dazu geeignet, sta-
bile (fixe) Bedeutungen, als Erinnerungen an Erfahrungen, als Gedächtnisef-
fekte zu erzeugen (s.o.). Die Geschlechterordnung (Ökonomie) muss nicht nur aufs 
Neue zitiert werden, um sich zu instituieren, sie muss hierfür im Körpergedächt-
nis verankert werden. Eine soziale Ordnung muss körperlich ver(er)innerlicht 
werden, damit sie gefühlte und empfundene Wirklichkeit werden kann. Die 
zwangsheterosexuelle Matrix (Butler) stellt eine Form der Gewalt dar. Die Gewalt 
aber wird alltäglich symbolisch wie materiell an den Leibern und Körpern voll-
zogen, und sie wird erinnert. So geht sie als Machtverhältnis in die sprichwört-
lichen Körper über. Geschlecht als Erinnerungstechnik gedacht ist somit weder 
ein unkörperlicher diskursiver Effekt (so wie das Subjekt nicht körperlos ist und 
dabei doch nicht notwendig ‚geschlechtlich‘), noch eine am Körper dingfest 
zu machende Identität, sondern eine kontingente, angewöhnte, sich materiali-
sierende wie rematerialisierbare Erinnerungsspur. Der plurale Leib als „Durch-
gangspunkt“ (Iwawaki-Riebel 2003: 66) für die gesellschaftlichen Macht- und 
Kräfteverhältnisse stellt eine materielle Dimension dar, die, eingebunden in so-
ziale Verhältnisse, Gefahr läuft, vergeschlechtlicht, vereinheitlicht zu werden. 
Der plurale Leib ist ‚von sich aus‘ vieles – nur nicht (s)ein Geschlecht. Identität 
kann somit als eine Chiffre der Normierung pluraler Leiber enttarnt werden, 
gerade vor dem Hintergrund eines strategisch-normativen Bezugs auf einen 
traumatisierbaren, liminalen Leib. Eine kohärente Identität ist nicht dasjenige, 
was im Sinne der psychischen Gesundheit erworben werden muss. Der teleo-
logische Entwurf einer kohärenten Identität ist vielmehr einem modernen Dis-
kurs um Ganzheit oder Ganzheitlichkeit geschuldet, der das Subjekt nur noch 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2795. Somatic turn: Geschlecht als Er innerungstechnik denken

enger an seine Unterwerfung zu binden vermag, anstatt es zu befreien. Eine 
mögliche Form der Befreiung ist darum, auferlegte Identitäten eben als Aufer-
legung zu erkennen und diese zurückzuweisen beziehungsweise eine kritische 
Haltung dazu einzunehmen. Die Analyse der Dynamiken zwischen dem Leib 
als Ort der illusorischen Einheit und Adressat der Anrufung und dem Körper 
in seinen Kräften und Intensitäten können zu einem besseren Verständnis von 
„Somatisierungen von Herrschaft“ (Bourdieu 2005; Wuttig 2015b) beziehungs-
weise der Herrschaft via Subjektivierungen (Foucault, Butler) beitragen. Die 
Traumawissenschaften liefern dafür ein Modell, weil sie beschreiben können, 
wie es zur Rigidität leiblichen Erlebens kommen kann.

Für die Analyse geschlechtlicher Subjektivierungen noch einmal festgehal-
ten: Der Körper in seiner Vielheit ist Energie, Kraft, Intensität. Geschlecht ist 
eine binäre diskursive Konstruktion. Der Leib bildet die Dimension der Körpe-
rerfahrung (die nicht ungebrochen und schon gar nicht eindeutig geschlecht-
lich ist). Die traumatische Dimension bildet das Scharnier zwischen den drei-
en. Das bedeutet: Geschlecht ist nicht einfach bereits schon immer leiblich. 
Geschlecht wird erzeugt via eine diskursive Performativität binärer Zweige-
schlechtlichkeit, die verletzt Subjekte hervorbringt. Geschlechtssprechen und 
Geschlechtshandeln als doing genderdiscourse (Jäckle 2015) verletzt, erschüttert 
Körper, erzeugt (Körper-)Erinnerungen, erzeugt Körpersubjektivitäten, die aber 
keinesfalls starr sind. Das bedeutet: Die Trias Körper, Leibempfindungen und 
Gesellschaftlichkeit (Diskurse, Rationalitäten, Ordnungen, Dispositive) wird 
erst durch das Scharnier traumatische Dimension zu einer imaginären Einheit. 
Wie stark diese Verbindung ist, ob sie eher lose oder „relativ stabil“ (Bourdieu 
1987) ist, ist nicht zuletzt eine Frage der Intensität des Traumas. Mit der trau-
matischen Dimension kommt eine kontingente Variable ins Spiel der Subjek-
tivationen. Geschlecht ist eine Erinnerungstechnik. Das will diese Studie sagen. 
Das Subjekt der Verletzbarkeit wie auch das Subjekt der Widerständigkeit er-
gibt sich aus der Verschränkung von physischer und semiotischer Dimension. 
Somit bildet der Körper als Energie, Kraft und Intensität den Topos mensch-
licher Verletzbarkeit und Traumatisierbarkeit. Es ist dies Nietzsches Erbe, an-
zuerkennen, dass nicht zuletzt ein Symbol kein Symbol verletzt, sondern das 
Leben – was auch immer das im Einzelnen sein mag.

In den nächsten beiden Kapiteln werden die Möglichkeiten leiblicher Wi-
derständigkeit mit und gegen soziale Normierungen besprochen. Wie kann 
Widerständigkeit mit und gegen bereits einverleibte und erinnerte Spuren 
vergeschlechtlichender Praxen aussehen? Widerständigkeit wird hier eng an 
der eigenleiblichen transformierbaren Erfahrung des Subjekts gedacht und 
der Möglichkeit zur reflexiven Leibbeobachtung. Beides soll am Beispiel der 
Praxis der körperbezogenen Traumatherapie (Somatic Experiencing®) sowie am 
Beispiel der zeitgenössischen Tanzformen Neuer Tanz und Contact Improvisa-
tion illustriert werden.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839431542-008 - am 15.02.2026, 00:23:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

