sich wiederum nicht unmittelbar, sondern ergibt sich erst vor dem Hintergrund
seiner — in Anlehnung an die Kantische Bestimmung des Rechtsprinzips vorgenom-
menen — Erliuterung der allgemeinen Charakteristika der Rechtsform. »Diese
Erliuterung ist Bestandteil einer funktionalen Erklirung, nicht etwa eine normative
Begriindung des Rechts. Denn die Rechtsform ist iberhaupt kein Prinzip, das sich,
sel es epistemisch, sei es »normativ< begriinden liefle« (143). Wenn nun aber fiir die
Rechtsform die Gewihrleistung subjektiver Freiheitsrechte konstitutiv ist und sub-
jektive Freiheitsrechte eine fiir die staatsbiirgerliche Autonomie und die Rationalitit
demokratischer Willensbildungsprozesse unerlafiliche Voraussetzung bilden, dann
sind mit der Rechtsform als solcher von Hause aus normative Konnotationen ver-
bunden: Sie ist ein cinzigartiges »Trigermediume« einer gesellschaftlichen Rationali-
tatsstruktur, welches durch seine spezifischen Eigenschaften (»Formbestimmun-
gen«) subjektive Autonomie —auch in dem von Klaus Giinther angegebenen Sinn des
Ausstiegs aus kommunikativen Vergesellschaftungszwingen — iiberhaupe erst er-
mdglicht. Gewiff ist dieser der Rechtsform anhaftende normative Gehalr solange
noch unentfaltet, wie er nicht im Licht des Diskursprinzips (und des Demokratie-
prinzips) universalisiert wird und als das Reche auf gleiche subjektive Handlungsfrei-
heiten allen Rechtsgenossen zukommt. Aber dafl dies iiberhaupt méglich ist,
verdankt sich der Formn des Rechts. Denn sie ist keine Hiille, die mit beliebigen
Inhalten gefiillt werden kann.

Thomas Kupka
Jirgen Habermas’ diskurstheoretische
Reformulierung des klassischen Vernunftrechts’

L

Am Anfang war das Wort, das man sich gab, und das war ein Vertrag. So oder ihnlich
liefle sich der Ausgangspunkt des theoretischen Programms iiberspitzen, mit dem
Habermas aus der Fahigkeit der Menschen, einander ein Wort geben zu kdnnen, das
komplizierte Verhiltnis von Volkssouverinitit und subjektiven Rechten erfassen
will. Das ist so neu nicht. Ungewdhnlich ist indessen, auch schon die Anfinge der
devtschen Zivilrechtsdogmatik, die bekanntlich fiir das hiesige Rechtsdenken mo-
dellbildend gewesen ist, auf den Schutz von Verhiltnissen wnversebreer Intersubjek-
tivitit zuriickzufiihren und dafiir u. a. Savigny als Zeugen zu zitieren, nach dem ein
Rechtsverhiltnis »die der einzelnen Person zustehende Macht (sichere): ein Gebiet,
worin ihr Wille herrscht — und mit unserer Einstimmung herrscht»?, Gewif} ist das
Rechtsverhiltnis — und zumal das privatrechtliche — ein Reziprozititsverhiltnis, in
dem »Alter die Pflicht zur faktischen Normbefolgung nur dann zumutbar (ist),
wenn er die Erwartung stabilisieren kann, dafl Ego aufler durch rationale Einsicht

auch durch empirische Einwirkung dazu motiviert werden kann, die Reziprozirits- -

Die folgenden fragmentarischen Uberlegungen beziehen sich auf das Kapitel 111 von J. Habermas, Fakti-
zitit und Geltung, Frankfurt/M. 1992. Sie beschaftigen sich vor allem mit seiner diskurstheoretischen
Begriindung der Grundrechte. Fiir Anregungen danke ich Rolf Knieper. Vor verschiedenen Mifiverstind-
nissen hat mich Klaus Gunther bewahrt, der mich jedoch niche vor den hier mdglicherweise nach
verbleibenden schiitzen konnte. Auch ithm danke ich.

2 F. C.v. Savigny, System des heutigen rémischen Rechts, Bd. 1, Beclin 1840, § 4; zitiert nach Habermas,

Fn. 1), 112,

.73.216.36, am 20.01.2026, 08:11:34. Inhalt.
fr oder Jenerativen

4671


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-461

462

bedingung zu erfiillen«*. Hingegen ist schon diese »empirische Einwirkung« eher
charakeeristisch fiir ein Machtverhiltnis, in dem sich (wechselseitige) Zwangsbefug-
nisse generieren. Habermas’ methodische Idealisierungen aber sind hinlinglich
diskutiert und sollen an dieser Stelle nicht noch einmal aufgegriffen werden*. Hier
geniigt der Hinweis, dafl schlieflich auch schon Savigny von einem Gebiet sprach, in
dem der individuelle Wille berrscht, und das, wie Habermas selbst bemerke, nach der
Entledigung seiner idealistischen Gehalte, spitestens seit Windscheid® als Reflex
einer objektiven Rechtsordnung gilt, die wohl eher strategische, wenngleich durch-
aus intersubjektive Beziehungen organisiert als sich auf den Schutz der iufleren
Bedingungen #nversebrter Intersubjektivitit bezieht®,

In den vertragstheoretischen Konstruktionen von Hobbes und Locke, aber auch in
denjenigen von Rousseau und Kant, war das Verhiltnis von subjektiven Rechten und
objektivem Recht noch umgekehrt. Hier allerdings unterschitzt Habermas den zen-
tralen Stellenwert des Naturrechts bzw. jener transzendentalen Freiheir, die ihnen
erst die Konstruktion des Gesellschaftsvertrags erméglichte?. Insbesondere im Hin-
blick auf die den Privatvertrag als Modell tberschreitenden Vertragstheorien von
Kant und Rousseau will er zeigen, daf} bei beiden, wenn auch noch nicht besonders
deutlich, »sich im Gesellschaftsvertrag das moralisch begriindete Recht der Men-
schen auf gleiche subjektive Freiheiten mit dem Prinzip der Volkssouverdnitit
(verschrinkt)«®, Das Problem dabei aber ist, will er dies als Leitfaden nehmen, daf er
in der Naturrechtstradition dann seinerseits diese subjektiven Freiheiten als vorpoli-
tische voraussetzen mufl, wodurch er sein eigenes Erkenntnisziel, nimlich eine
radikal-demokratische und diskurstheoretische Begriindung subjektiver Rechte, nur
schwer erreichen kann. Dies bestitigt Habermas implizit selbst, wenn er meint, daft
»zu diesen beiden Ideen (der Menschenrechte und der Volkssouverinitit — Th. K.)
... sich diejenigen Gehalte (verdichten), die gleichsam iibrigbleiben, wenn die nor-
mative Substanz eines in religisen und metaphysischen Uberlieferungen veranker-
ten Ethos durch den Filter posttraditionaler Begriindungen hindurchgetrieben
worden ist«®. Ein naturrechtlicher »Restgehalt« 1st dem Filtrat mithin immanent.

1

Um diese Vermutung zu begriinden und um zu zeigen, daf sich Habermas hier in
einem Dilemma befindet, dem er selbst nur widerspriichlich beikommen kann, sei im
folgenden sein Gedankengang detailliert rekonstruiert. Schon sein theoretischer
Ausgangspunkt enthilt den Konflikt: Zum einen besteht fiir thn »der gesuchte in-
terne Zusammenhang zwischen Volkssouveranitat und Menschenrechten darin, daft
das System der Rechte genau die Bedingungen angibt, unter denen die fiir eine po-
litisch autonome Rechtsetzung notwendigen Kommunikationsformen ihrerseits

y K. Gunther, Der Sinn fir Angemessenheit, Frankfurt/M. 1988, 115.

4 Siehe insbes. zu Faktizutat und Geltung erwa U. Tietz, Fakuizitdt, Geltung und Demokratie. Bemerkungen
zu Habermas’ Diskurstheorie der Wahrheit und der Normbegrundung, in: Deutsche Zeitschrifx {. Philo-
sophie 41 (1993), 333 fi.

8. Windscherd, Lehrbuch des Pandekeenrechts, Frankfurt/M. 1906, Bd. 2, § 37.

Zu den Bedingungen unversehrter Intersubjektivitar, aus deuen das Rechr nach Habermas hervorgeht und
die es gleichermaBen schutzen soll, siehe die entsprechenden Passagen in Habermas, Faktizitdt, Kap. 1.2
und 3.

Vgl. auch die Kritik von K.-H. Ladenr, Subjektive Rechte und Theerie der Prozeduralisierung: Vom Uni-
versalismus des Rechts zur rechtlichen Modellbildung unter Ungewilheitsbedingungen, KJ 1994, 42,
48 f.

Habermas, Faktizitat, 123, auch 130ff.

9 Ebd., 129.

~ [ o)

-

.73.216.36, am 20.01.2026, 08:11:34.
fr oder



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-461

rechtlich institutionalisiert werden konnen«'. Zum anderen aber spricht er wenig
spiter von der »Gleichurspriinglichkeit von privater und 6ffentlicher Autonomies,
von subjektiven Rechten und objektivem Recht, die sich erst zeige, »wenn wir die
Denkfigur der Selbstgesetzgebung, wonach die Adressaten zugleich die Urheber
ithrer Rechte sind, diskurstheoretisch entschliisseln«'!. Hier also sind subjektive
Rechte gewissermafien das Ergebnis emnes intersubjektiven Diskursprozesses, deren
»Substanz« dann in der Sicherung der formalen Bedingungen fiir die Erzeugung des
allgemeinen Gesetzes liegt, das aber diese Rechte {durch ihre Urheber) seinerseits
stets aufs Neue validiert; dort hingegen sind subjektive Rechte schlichte Vorausset-
zung fiir die politisch autonome Rechtsetzung und stehen selbst nicht zur Disposi-
tion. Die Idee allerdings, nach der legitimes Recht einerseits aus Prozessen
demokratischer Deliberation hervorgehe, in denen sich die Biirger wechselseitig
rechtliche Autonomiesphiren zuerkennen, und andererseits zugleich die kommuni-
kativen Bedingungen eines deliberativen Rechtserzeugungsprozesses gesellschaftlich
mstitutionalisieren muf, ist fiir sich genommen noch kein Widerspruch. Sie bezeich-
net jenen komplexen Doppelstatus rechtlicher Strukturen, dem auch in der neueren
amerikanischen Verfassungsdiskussion nachgegangen wird. Wenn man dort aber

nach einem verfassungstheoretischen Zugang dazu sucht, »how laws and rights can

be both the free creations of citizens and, at the same time, the normative givens that
constitute and underwrite a political process capable of creating constitutive law«"?,
wenn also von »rights as either the preconditions for or the outcome of an undistor-
ted deliberative process«'? gesprochen wird, so vor allem deshalb, um darauf
hinzuweisen, »that our rights, including our rights of ownership, are creations of
law«™. Der Vorschlag, »(l)egal rights ... as the language of a continuing process
rather than the fixed rules« zu verstehen's, ist nur eine Variante méglicher Konzep-
tionen, die sich aus einem solchen Vorverstindnis ableiten liefen. Bei Habermas
hingegen ist das »System der Rechtex, das »genau die Bedingungen angibt«, die dem
demokratischen Rechtsetzungsprozefl vorausliegen, selbst in diesem nicht mehr the-
matisierbar. Von einer Gleichurspringlichkeit von privater und 6ffentlicher Autono-
mie kann auf den ersten Blick also noch nicht die Rede sein. Vielmehr scheint
Habermas hier noch jener »zweistufigen Legalitit« verhafter, die sowohl der deut-
schen wie der amerikanischen Verfassungstradition zugrundeliegr'®, obwohl er ei-
gentlich gegen eben diese antreten will.

Wie aber geht es weiter? Eher im lctztgenannten Sinne, wenn Habermas nunmehr
hervorhebt, daf, wie in der Vernunftrechtstradition, das gesuchte System der Rechte
»genau die Grundrechte enthalten (soll), die sich die Biirger gegenseitig einrdumen
miissen, wenn sie ihr Zusammenleben mit Mitteln des positiven Rechts legitim regeln

10 Ebd,, 134.

11 Ebd., 135. Hier ware im ubrigen eher von Grundrechiseragern als von Grundrechtsadressaten zu spre-
chen gewesen.

12 F. Michelman, Law’s Republic, 97 Yale Law Journal 1493, 1505 (1988).

13 C. R. Sunstesn, Beyond the Republican Revival, 97 Yale Law Journal 1539, 155t (1988), der semerseits auf
Habermas, The Philosophical Discourse of Modernity, 1987, 294-326, Bezug nimmt,

14 Ders., The Partial Constitution, 1993, 4.

15 M. Minow, Imerpreting Rights: An Essay for Robert Cover, 96 Yale Law Journal 1860, 1876 (1987).

16 Zu Begriff und Problem in der deurschen Tradition des Rechusstaates, vgl. O. Kirchhewner, Legalitat und
Legitimitit, in: ders., Politische Herrschaft. Fiinf Beitrige zur Lehre vom Staat, Frankfurt/M. 1967, 7, 10,
mit C. Schmutt, Legalitit und Legitimitdt, in: ders., Verfassungsrecheliche Aufsitze, Berlin 1948, 263, 309.
Im anglo-amerikanischen Rechtskreis kommt das Problem in der Spannung zwischen »Constitutiona-
lism« und »Democracy« zum Ausdruck; siche eswa die Sammelbande von . Elster/R. Slagstad (eds.),
Constitutionalism and Democracy, Cambridge/UK 1988, und D. Greenberg/S. N, Katz ec al. (eds.),
Constitutionaiism and Democracy: Transitions in the Contemporary World, New York/Oxford 1993.
Vgl. aber auch F. Michelman (Fn. 12) mit B. Ackerman, We the People: Foundations, Cambridge/Mass.
1991, insbes. ch. 1 {letzterer vor allem zum Begriff der »Dualist Demacracy«),

.73.216.36, am 20.01.2026, 08:11:34. it.
fr oder Jenerativen

463


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-461

464

wollen«, denn immerhin setze das »Rechtsmedium als solches . . . Rechte voraus, die
den Status von Rechtspersonen . .. tiberhaupt (erst) definieren«’7. Soviel war auch
bisher bekannt. Will aber Habermas sich nicht mit seinem Dauerkontrahenten Luh-
mann auf die tautologische Definition beschrinken, daf »Recht ist, was das Rechr als
Recht bestimmt«'¥, so muB er erkliren, weshalb das aus seiner Perspektive so ist, wie
vor allem aber der Vorgang der Begriindung dieser Rechte von statten gehen soll, die
sich die Biirger gegenseitig einriumen miissen, obgleich das Rechtsmedium sie be-
reits voraussetzt.

Zentral ist hier bekanntlich der Begriff des kommunikativen Handelns. Zwar ist,
wenn man mit Habermas das Recht »als erwartungsstabilisierende Erganzung zur
Moral« einfithrt, eine raumliche, zeitliche und sachliche Eingrenzung prakuscher
Diskurse erreicht'?, doch bleibt unklar, weshalb subjektive Rechte dariiber hinaus
eine private Autonomie gewiahrleisten sollen, »die auch als Befreiung von den Ver-
pflichtungen kommunikativer Freiheit beschrieben werden kann«®. Freilich impli-
ziert schon der Begriff der Freiheit die Moglichkeit, von ihr gegebenenfalls keinen
Gebrauch zu machen oder auf sie zu verzichten. Und auch erméglichen Rechte
strukturell gewisse Freiraume von der kommunikativen Suche nach Konsens und
intersubjektiver Konfliktbearbeitung®'. Doch ist das kommunikative Handeln fiir
Habermas zugleich die Schnittstelle zwischen privater und éffentlicher Autonomie,
mithin die Voraussetzung fiur deren Gleichurspriinglichkert. Wenn aber beides zu-
sammen bestehen konnen soll, miiite Habermas begriinden, daf die durch subjek-
tive Rechte gewihrte Befreiung von den Verpflichtungen kommunikativer Freiheit
ihrerseits aus einem gesellschaftlichen Kommunikationsprozef hervorgeht, also zu-
gleich auch Ergebnis der 6ffentlichen Autonomie ist, die ihre Gleichurspriinglichkeit
mit der privaten erst dadurch erhilt, wenn nicht auf einen festen Bestand an subjek-
tiven Rechten zuriickgegriffen wird. Mit einem solchen Begriindungsschritt aber tut
er sich schwer.

Habermas versteht kommunikative Freibeit im Anschluf an Klaus Giinther** als die
im verstindigungsorientierten Handeln wechselseitig vorausgesetzte Moglichkeit
der Stellungnahme zu den Auflerungen eines Gegeniibers und zu den damit erhobe-
nen Geltungsanspriichen. Sie bestehe nur zwischen Akteuren, die sich in »performa-
tiver Einstellung miteinander Giber etwas verstiandigen wollen« (Hervorheb. Th. K.)
und voneinander Stellungnahmen zu reziprok erhobenen Geltungsanspriichen er-
warten. Diese Abhingigkeit der kommunikativen Freiheit von einer intersubjektiven
Bezichung erklire, weshalb sie mit illokutioniren Verpflichtungen verkniipft ist.
Denn Ego erhalte nur die Méglichkeir, zu einem kritisierbaren Geltungsanspruch
Alters Stellung zu nehmen, wenn dieser bereit ist, den Anspruch erforderlichenfalls
zu begriinden. Von diesen illokutioniren Verpflichtungen des Gebrauchs kommuni-
kativer Freiheit sollen nun die rechtlich geschiitzten subjektiven Freiheiten entbin-
den. Sie sind — diskurstheoretisch gewendet — eben deshalb »wesentlich negative
Freiheit«, weil sie »zum Ausstieg aus dem kommunikativen Handeln und zur Ver-
weigerung illokutionirer Verpflichtungen (berechtigen); sie begriinden eine Privat-

17 Habermas, Faktizitit, 151 (Hervorh. — Th.K.).

18 N. Lubmann, Das Recht der Gesellschaft, Frankfure/M. 1993, 1411.; dementsprechend hac Lyhmann
auch die Geltung rechtlicher Normen redundant begriinder. Sie gelten, weil sic gelten; ebd., 373 f.

19 Habermas, Fakuizitdt, 1o1f., 151, 187 ff.

20 Hierzu und zum folgenden ebd., 152-154.

21 Vgl. hierzu auch U. K. Preuff, Rationality Potentials of Law — Allocative, Distribucive and Communica-
tive Rationality, in: Chr. Jocrges/D. M. Trubek (Eds.), Critical Legal Thought: An American-German
Debate, 1989, 527, 5361

22 K. Ginther, Die Freiheit der Stellungnahme als politisches Grundreche, in: P. Koller et al. (Hrsg.), Theo-
retische Grundlagen der Rechtspolitik, ARSP (Beiheft 51} 1991, 58 [f.

.73.216.36, am 20.01.2026, 08:11:34.
fr oder



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-461

heit, die von der Biirde der gegenseitig zugestandenen und zugemuteten kommuni-
kativen Freiheit befreite.

Dies ist jedoch nur aus der Sicht eines Einzelnen zu verstehen, der gewissermaflen
nur von Fall zu Fall® sich aus seinen kommunikativen Bindungen zu losen wiinseht,
nicht aber vor dem Hintergrund, daR Habermas im allgemeinen das Eingehen der-
selben Verpflichrungen nicht so sehr vom Willen der Akteure abhingig mache,
sondern es sprachtheoretisch gleichsam als Voraussetzung fiirs kommunikative Han-
deln iiberhaupt versteht, und dieses wiederum als Voraussetzung fiir jene »kommu-
nikative Rationalitit« begreift, die ihm den bewufltseinstheoretischen Begriff der
praktischen Vernunft als Nachfolgebegriff ersetzen soll*. Und nicht zuletzt hat er
noch in Moralbewufitsein und kommunikatives Handeln darauf insistiert, dafl »aus
der Perspektive der Lebenswelt, der der Aktor jeweils angehdért, . . . (die) Option fiir
einen langfristigen Ausstieg aus Kontexten verstandigungsorientierten Handelns
(nicht besteht)« bzw. etwas pathetisch formuliert: »den Riickzug in die monadische
Vereinsamung strategischen Handelns — oder in Schizophrenie und Selbstmord be-
deuten (wiirde)«*s.

Diesem Problem ist in sozialpsychologischer Hinsicht auch G. H. Mead schon nach-
gegangen, als er vorschlug, die Prozesse der Individuierung und Vergesellschafrung
als zwei komplementire Vorginge zu begreifen, die sich aus intersubjektiven und
notwendig verstindigungsbezogenen Anerkennungsverhiltnissen speisen®. An
Mead kniipft Habermas bekanntlich kommunikationstheoretisch an?”. Nun lassen
sich sozialpsychologische Kategorien auf das Recht nur schwer iibertragen. Doch
wenn Vergesellschaftung und Individuierung zwei komplementire Prozesse sind,
hitte es in Habermas’ Sinne dann nicht nahegelegen, auch die durch subjcktive
Rechte geschiitzte private Autonomie aus dieser Erginzungskonstellation zu be-
grinden? Miifte der interne Zusammenhang von privater und 6ffentlicher Autono-
mie also nicht gerade in den kommunikativen Vernetzungen gesucht werden, die erst
wechselseitige Anerkennungsverhiltnisse generieren? Ein Recht wire dann in gewis-
ser Weise immer auch ein aus Reziprozititsverhiltnissen zu begriindender Geltungs-
anspruch und sei es noch, wenn subjekrive Rechte eine private Autonomie
gewihrleisten sollen, die diskurstheoretisch nunmehr auch als Befreiung von den
Verpflichtungen kommunikativer Freiheit beschrieben werden kann. Auf die Moda-
lititen des Ausstiegs aus dem kommunikativen Handeln miiflte sich demnach
seinerseits — und zwar bereits auf der Begriindungsebene und nicht erst in der An-
wendungsdimension®¥ — verstindigt werden, Das heifit freilich nicht, daff es nicht
jedem Biirger freistehen sollte, sich der Teilnahme an den Prozessen des offentlichen
Lebens zu verweigern und sich ins »Private« zuriickzuziehen®. Vielmehr ist damit
gemeint, dafl Riickzug und Teilnahme nur als ein wechselseitiger Bedingungszusam-
menhang zu denken sind, der sich insoweit bestindig verindert, wie die Biirger sich
wechselseitig Riickzug und Teilnahme gewihren. Und da der Riickzug schon be-
grifflich ein »Eingebundensein« voraussetzt, kann er sinnvoll nur so verstanden
werden, dafl er gleichsam auf einen individuellen Nahbereich verweist, dessen Aner-

23 Habermas, Diskursethik — Notizen zu einem Begriindungsprogramm, in: ders., Moralbewufitsein und
kommunikauves Handeln, Frankfurt/M. 1983, 3, 112; vgl. auch Faktizitat, 154.

24 Habermas, Fakuzitit, 171[., 24 ff.

25 Habermas, Diskursethik - Notizen (Fn. 23), r12.

26 G. H. Mead, Mind, Self, and Society: From the Standpoint of a Social Behaviorist. Ed. by Ch. W. Morris,
Works of G.H.Mead, Vol.I, Chicago u. London 1934 u. 1962; dr.: Geist, Identitat und Gesellschaft,
Frankfurt/M. 1968.

27 Habermas, Theoric des kommunikativen Handeins, Frankfurt/M. 1981, Bd.I1.

28 Zur Anwendungsproblematik insgesamt Ginther, Der Sinn fiir Angemessenheit, (Fn. 3).

29 Diese Verdeutlichung, dafl die Argumentation navirlich nicht dazu fiihren darf, Rechte aus den Verpflich-
tungen kommunikativen Handelns zu begriinden, verdanke icb Klaus Giinther.

.73.216.36, am 20.01.2026, 08:11:34.
fr oder

465


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-461

466

kennung die reflektierte Teilnahme am &ffentlichen Leben ebenso erst ermaglicht,
wie die Teilnahme selbst nur den Gegenstand der Reflexion bilden kann. Wohl aus
einer solchen Perspektive hat etwa Michelman vorgeschlagen, »privacy as a political
right«*® anzusehen, ohne dafl ihr »privates« Element verloren ginge. Individuelle
Privatheit und Offentlichkeit sind damit ihrerseits gleichurspriinglich’’. Daf das
Rechtsmedium als solches bereits Rechte vorausserzt, steht damit nicht im Wider-
spruch, sondern bedeutet nicht mehr, als die konstitutive Bedingung, dafl dic Biirger,
so sie die »Urheber« ihrer Rechte sein wollen, sich eben der Mittel des Rechts be-
dienen miissen. Entgegen Luhmann allerdings ist es dann niche das Rechr selbst, das
bestimmt, was Recht ist. Vielmehr sind es in einer solchen Konstellation die Biirger,
die Recht wie Rechte gleichermaflen setzen.

Diesen Schritt aber nachvollzieht Habermas nicht. Vielmehr kchrt cr an dieser Stelle
zum klassischen Vernunftrecht zuriick. Denn wenn ganz im Sinne Kants die Freiheit
eines jeden mit der gleichen Freiheit allcr nach einem allgemeinen Gesetz zusammen
soll bestehen konncn, dann bedarf es eines gesellschaftlichen Kommunikationspro-
zesses zur Begriindung subjektiver Rechtc nicht. Dann geht dic Freiheit dem
allgemeinen Gesetz voraus, oder in Habermas® Worten: »Die Form des allgemeincn
Gesetzes legitimiert die Verteidung subjektiver Handlungsfreiheiten«?, Dem trigt
noch die erheblich eingeschrinkee Formulierung Rechnung, die Idee der Selbsige-
setzgebung fordere, »daf sich diejenigen, die als Adressaten dem Recht unterworfen
sind, zugleich als Autoren des Rechts verstehen kénnen«®. Hier ist namlich nur
noch vom allgemeinen Gesetz und nicht, wie noch oben, von Rechten die Rede,
deren »Urheber« die Biirger sind. Lediglich sind sie nunmehr als Gesetzgeber mit
der Ausgestaltung und Vertetlung ebendieser befaflt. Sollte Habermas also am Ende
die Idee der Gleichurspriinglichkeit von subjektiven Rechten und Volkssouverinitit
zugunsten der traditionalen Vorgingigkeit der Rechte aufgegeben haben? So zumin-
dest scheint es auch noch auf den zweiten Blick. Aber jetzt wird es kompliziert.

I

Habermas® entscheidender Gedanke bezicht sich auf »eine logische Genese von
Rechten, die sich schrittweise rekonstruieren lafit. Sie beginnt mit der Anwendung
des Diskursprinzips auf das — fiir die Rechtsform als solche konstitutive — Recht auf
subjektive Handlungsfreiheiten iiberhaupt und endet mic der rechtichen Institutio-
nalisierung von Bedingungen fiir eine diskursive Ausiibung der politischen Autono-
mie, mit der riickwirkend die zunichst abstrakt gesetzte private Autonomie rechtlich
ausgestaltet werden kann«>¢, Ein harter Brocken zu knacken. Wo aber bleibt in dieser
logischen Genese der Diskurs, wenn die Rekonstruktion vom Abstrakten zum Kon-
kreten verliuft und die Konkretion dadurch zustandekommen soll, »dafl die zu-
nichst von auflen herangetragene Perspektive . .. vom System der Rechte internali-
siert wird«?*? Und weshalb braucht es eine aus der externen Perspektive abstrake
gesetzte private Autonomie itberhaupt, wenn das System der Rechte selbst sich be-
reits intern aus dem Recht auf subjektive Handlungsfreiheiten speist, eben weil
dieses Rechr als Kehrseite der Handlungskoordinierung iiber zwingende Gesetzc®

yo Michelman (Fn. 12), 1535.

31 Vgl dazu, allerdings aus mehr systemcheoretischer Siche, auch die Kritik von Ladeur, Auflosung des
Subjekrs in der differentiellen Bewegung der Funktionssysteme?, ARSP 8o (1994), 407, 421.

32 Faktizitdc, 153 (Hervorheb, Th.K.).

33 Ebd.

34 Ebd,, 154f.

35 Ebd.

36 Ebd,, rg1f.

.73.216.36, am 20.01.2026, 08:11:34. Inhalt.
fr oder



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-461

fiir die Rechtsform als solche konstitutiv ist. Hinter der Abstraktion nur eine Tau-
tologie und vielleiecht doch ein versteckter Seitenblick zur systemtheoretischen
Erklirungsvariante, nach der Recht ist, was das Recht als Recht bestimmt? Gewift
nicht, schon wegen des in beiden Theorielagern je unterschiedlichen Verhiltnisses
von Recht und Moral. Doch wie genau soll nun die logische Genese der Rechte sich
vollziechen? Habermas spricht diesbeziiglich von einem »Kreisprozef}, in dem sich
der Kode des Rechts und der Mechanismus fiir die Erzeugung legitimen Rechts, also
das Demokratieprinzip, gleichurspriinglich konstituieren«¥. Das Demokratieprin-
zip selbst verdanke sich der Verschrinkung von Diskursprinzip und Rechtsform?®.
Nach dem Diskursprinzip sind bekanntlich nur die Handlungsnormen giiltig, denen
alle méglicherweise Betroffenen als Teilnehmer an rationalen Diskursen zustimmen
konnten??. Verschrinkt mit der Rechtsform soll es jene Bedingungen generieren,
unter denen die fiir eine legitime Rechtsetzung notwendigen Kommunikationsfor-
men ihrerseits rechtlich institutionalisiert werden kénnen. Im Hinblick auf die
Rechtsform allerdings wird die verwendete Terminologie uniibersichtlich. Vor allem
wegen einer an verschiedenen Stellen eigentiimlich durchscheinenden Unterschei-
dung zwischen Rechtsform und Rechtskode, von der ich jedoch nicht weil}, ob sie
tatsichlich so intendiert ist, da beide Begriffe auch synonym verwendet werden. Eine
mégliche Interpretation kénnte die folgende sein: Ist fir die Rechtsform charakteri-
stisch, daf} sie bereits Rechte (die Privatautonomie als solche) voraussetzt, damit
tiberhaupt von »Rechtssubjekten« gesprochen werden kann, so ist der Rechiskode
gewissermafien der Rechtsform nachgelagert und muR erst noch »in Gestalt legitim
vertedter (also »gleicher« — Th. K.) subjektiver Rechte eingerichtet werden«#. Den
Weg weist das Diskursprinzip, mit dessen Hilfe nach Habermas sich die Forderung
der Verteilung der Freiheit als »gleiche« erst begriinden [a8t. Rechtsférmig institu-
tionalisiert soll es die Gestalt des Demokratieprinzips annehmen, welches dann
seinerseits dem Prozefl der Rechtsetzung legitimititserzeugende Kraft verleihet'.
Der so erzeugte Rechtskode schliefilich bezeichnet das System der Rechte. Zwar
wird auch hier vornehmlich von der Verteilung von Rechten gesprochen, doch lifi
diese Konstellation immerhin offen, um welche Rechte es sich handelt, dic da gleich
zu verteilen sind. Den Rechtskode gewissermalen als konkretisierte Rechtsform zu
etablieren bleibt mithin der Verfassungspraxis der Biirger iiberlassen, die lediglich an
die Rechtsform als gemeinsame Sprache gebunden sind, die sie aber, soweit sie sich
mit dem Diskursprinzip zum Demokratieprinzip verschrinkt, immer zugleich auch
selbst kreieren,

So aber liegen die Dinge nicht immer. Denn wenn umgekehrt das System der Rechte
»genau die Rechte enthalten (soll), die Biirger einander zuerkennen miissen, wenn sie
ihr Zusammenleben mit Mitteln des positiven Rechts legitim regeln wollen« und
wenn daraus auf »jene Kategoricn von Rechten in abstracto« geschlossen wird, »die
den Rechtskode selber hervorbringen, indem sie den Status von Rechtspersonen fest-
legen«*?, dann ist nicht mehr nur von einem gemeinsamen Verstindigungsmedium
die Rede, das in Gestalt der Rechtsform auftritt und zugleich als Rechiskode erst
noch einzurichten wire. Vielmehr ist dariiber hinaus der demokratischen biirger-
schaftlichen Selbstbestimmung ein komplettes Programm von Rechten vorausgelegt.
Ein Kreisprozefl, in dem sich Rechtskode und Demokratieprinzip gleichurspriing-

37 Ebd,, 153.

38 Ebd,, 154.

39 Ebd,, 138,

40 Ebd., 157 im Anschlufl an Kamt (Hervorheb. i. O.).
41 Ebd., 154.

42 Ebd., 145 (Hervorheb. Th. K.}.

.73.216.36, am 20.01.2026, 08:11:34. Inhalt.
fr oder Jenerativen

467


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-461

468

lich konstituieren, ist nicht mehr erkennbar. Wie auch immer man es wendert, das
»System der Rechte« ist immer schon da und wird lediglich riickwirkend durchs
Diskursprinzip validiert. Es ist also die Retrospektive, auf die es Habermas an-
kommt, und nicht ein Verfahrensentwurf fiir die prospekrive Begriindung erst noch
biirgerschaftlich zu generierender Rechtspositionen. Wie beim allgemeinen prakri-
schen Diskurs geht es nicht um ein Verfahren zur Erzeugung von gerechtfertigten
Normen, sondern um die Priifung der Griltigkeit vorgeschlagener oder hypothetisch
erwogener Normen#!. Und so zégert Habermas niche, selbst jene Kategorien von
Rechten vorzuschlagen, die er fiir ein demokratisches Gemeinwesen fiir unentbehr-
lich hilt und die cr dann anschlieBend am Mafstab des Diskursprinzips zur
Uberpriifung stellt. Hier allerdings bewegt er sich dann nicht mehr verkennbar auf
dem gesicherten Boden der Naturrechtstradition, wenn er zu diesen jenes zentrale
Grundrecht auf das gréfitmogliche Mafl gleicher subjektiver Handlungsfreiheiten
zihlr, die er ihrerseits schliefflich in den bekannten subjektiven Rechten entdeckt, die
nach »mehr als zweihundert Jahren europiischer Verfassungsrechtsentwicklung« zur
Verfiigung stehen*.

Der anschlieBende Perspektivenwechsel von der aus »Sicht des Theoretikers betrach-
teten Genese der Rechte« zur Uberpriifung derselben durchs Diskursprinzip, das
dann »die Biirger in eigener Regie sollen anwenden kinnen«*, entkommt jedoch
ebenfalls nicht dem bisher dargestellten Dilemma und schligt sich seinerseits auf die
Seite der Vernunftrechtstradition. Dies ist nicht verwunderlich, wenn der Ausgangs-
punkt bzw. der Priifgegenstand aus dieser Tradition geschopft wird, die zugleich den
Priffungsmalstab setzt. Denn soweit die Biirger nunmehr bestimmte Rechte schon
haben bzw. Rechtssubjekte sind, kdnnen sie, wie Habermas richtig bemerkt, das
Medium, in dem sie ithre Autonomie verwirklichen wollen, nicht mehr frei wihlen.
Sie sind als Rechtssubjekte an den Rechiskode als einzig mogliche Sprache gebun-
den. Damit geht es also — wie schon erwihnt — nur noch um die biirgerschaftliche
Ausgestaltung und Verteilung bereits vorhandener Rechte durchs Recht. Es ist daher
zu kurz gegriffen, wenn Habermas meint, dafl der Selbstbestimmungspraxis der Biir-
ger nichts vorgegeben sei, »aufler dem Diskursprinzip, das in Bedingungen kommu-
nikativer Vergesellschaftung iberhaupt angelegt ist, ... und dem Rechtsmedium«+.
Denn gerade ist es doch das von thm mit relativ genau spezifizierten Rechten ausge-
stattete Rechtsmedium, das ihren Status bestimmt und dem das Diskursprinzip
gewissermaflen nachgelagert ist, wenn auch es vom Theoretiker bei der »Genese« des
Systems der Rechte beriicksichtigt wurde. Durchaus also eine erhebliche Vorgabe.
Angesichts einer solch bedeutungsschweren theoretischen Konstruktion scheint der
Weg zuriick zu den Biirgern verstellt, die da nunmehr selbst »iiberlegen und — in der
Rolle eines Verfassungsgebers — entscheiden (sollen), wie die Rechte beschaffen sein
miissen, die dem Diskursprinzip die rechtliche Gestalt eines Demokratieprinzips
geben«#7. Nicht mehr, wie es die oben angedeutete Interpretation nahegelegt hatte,
ist es das sich aus der Verschrinkung von Rechtsform und Diskursprinzip ergcbende
Demokratieprinzip, das auch die Erzcugung des Rechtsmediums selber steuert, in
dem »eine verniinftige politische Willensbildung . .. als der gemeinsame Wille frei

43 Siehe dazu auch Habermas, Diskursethik — Notizen, (Fn. 23), 113 (zum Moraldiskurs). Dies hat im
iibrigeu schon Mead an Kant kritisiers; vgl. Mead, Fragmente uber Ethik, in: ders., Geist, Identitac und
Gesellschaft, 1968, 431 1.

44 Habermas, Fakuzitat, 155 {f., 163. Zur Kritik eines solchen Vorgehens, das sich u. a. auch bei John Rawls
finder, vgl. Kupka, Politischer Liberalismus und soziale Gerechtigkeir, ARSP 80 (1994), 335, 342Ff.,
347

45 Habermas, Faktizitit, 160.

46 Ebd., 161£.

47 Ebd,, 160f.

.73.216.36, am 20.01.2026, 08:11:34. Inhalt.
fr oder



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-461

assoziierter Rechtsgenossen ihren Ausdruck finden kann«¥, sondern umgekehrt
wird der strukturelle Zusammenhang von privater und 6ffenticher Autonomie nach
wie vor einseitig — von der privaten her — interpretiert. Dies dndert sich auch nicht,
wenn Habermas iibereinstimmend mit der modernen Demokratietheorie die ent-
sprechenden Rechte als notwendige Bedingungen ansieht, als » Bedingungen, die die
Ausiibung politischer Autonomie erst ermdglichen<*?. Gilt ihm doch eine jede Aus-
Gbung politischer Autonomie im wesentlichen als »Interpreration und Ausgestal-
tung dieser im Prinzip ungesittigten Rechte durch einen historischen Gesetzgeber«,
was ebenso gelte fiir »die politischen Grundrechre, die dafiir in Anspruch genommen
werden«®®, Und sogar dariiber hinaus spiegelt sich entgegen Habermas’ wiederholter
Beteuerung in der »logischen Genese« des Systems der Rechte das in der Vernunft-
rechtstradition vorgefundene Naturrecht, das noch selbst dem Verfassungsgeber
vorgegeben ist. Denn was anderes kann es bedeuten, daf erst »in einer bestimmten
verfassungsgebenden Interpretation diese Rechte iiberhaupt zu Bewufltsein (kom-
men)« und die Biirger lediglich »mit einer aus der Sicht ihrer Situation gefundenen
Lesart des Systems der Rechte« den Sinn eben jenes Unternehmens explizieren, »auf
das sie sich schon eingelassen haben, sobald sie sich entschliefen, ihr Zusammenle-
ben durch Recht legitim zu regeln«*'. Dies freilich mégen nun alles nur Spitzen sein,
die ein Kritiker sucht, um sein eigenes Argument zu stiitzen. Und natiirlich hebe
Habermas immer wieder hervor, dafl es seiner eigenen Idee widerspriche, den de-
mokratischen Verfassungsgeber auf die Interpretation der Menschenrechte - »als so
etwas wie moralische Tatsachen« — zu beschrinken, die er dann nur noch zu positi-
vieren hitte. Doch nicht zuletze ist es der »intrinsische« Wert dieser Rechte, der
gleichsam auch ihm vorausgeht und ihn verpflichtet, einen entsprechenden »Status
von Rechtspersonen zu erzeugen«**. Fiir intrinsische Werte aber liflt sich wohl nur
vom rationalen Narurrecht her argumentieren.

Dafl nach Habermas das Unternehmen biirgerschaftlicher Selbstbestimmung allein
emn »inwinves Verstandnis des Diskursprinzips und den Begriff der Rechtsform«?
voraussetzt, ist, wie gezeigt, keineswegs wenig. Ist es doch die Intuition des Intel-
lekruellen, die dieses Unternehmen informiert und die sich ihrerseits aus einem
bereits vorfindlichen Geltungssinn subjektiver Rechte speist, der nur noch entdeckt
zu werden braucht. Am Ende jedenfalls steht nicht mehr das Wort, sondern eine
diskurstheoretische Reformulierung des klassischen Vernunfrrechts am Anfang. Die
eigentlich gestellte Frage nach den Bedingungen einer Gleichurspriinglichkeit von
privater und offentlicher Autonomie harrt weiterhin der Beantwortung.

48 Ebd., 142f.

49 Ebd,, 162 (Hervorh. 1. 0.}

so Ebd.

51 Ebd., 163 (Herverh. 1. O.). Die Formulierung, daB eine Verfassung das System der Rechte interpretiere,
findet sich bei Habermas im ubrigen hanfiger; vgl. nur ebd., 159 (»die klassischen liberalen Grundrechte
... als Interpretationen und Ausgestaltungen des allgemeinen Freiheitsrechts«) und S.232.

2 Habermas, Uber den internen Zusammenhang von Rechsstaat und Demokeratie, in: Preuft, Der Begriff
der Verfassung, Frankfurt/M. 1994, 83, 9of.

53 Habermas, Fakuzitat, 163.

.73.216.36, am 20.01.2026, 08:11:34. it.
fr oder Jenerativen

469


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-461

