
Von Papafrauen, Geschlechterrollenspiel, 

Kessen Vätern und Ladys 

Fem(me)/Butch in den Sexualitätsdiskussionen 

deutschsprachiger Lesbenbewegungen der 1970er- 

bis 1990er-Jahre 

Lorenz Weinberg 

Wir dachten, wir hätten den Befreiungs
krieg gewonnen, als wir uns das Wort 
gay zu eigen gemacht hatten. Doch dann 
kamen die Studierten aus ihren Löchern 
hervor und erklärten uns die neuen Spiel
regeln. […] Sie warfen uns raus, sorgten 
dafür, daß wir uns für unser Aussehen 
schämten. Sie sagten wir wären Chauvi
nistenschweine, der Feind. […] Es war nicht 
schwer, uns weg zu schicken, wir gingen 
widerstandlos. (Feinberg 1996: 13) 

Historische Spurensuche – ›Fem(me)/Butch‹ in den Quellen 
der Zeitgeschichte 

Als ich diese Zeilen aus Leslie Feinbergs Stone Butch Blues zum ersten Mal las, lösten 
sie in mir den Wunsch nach Auseinandersetzung mit Butch/Fem(me)1-Geschichte 
und den Lesbian Sex Wars2 aus, der mich bis heute nicht mehr losgelassen hat. So 

1 Die Schreibweise von Fem(me) (›Femme‹ oder ›Fem‹) variiert je nach Ort, Zeit oder Person, 
weshalb ich im Folgenden die Variante ›Fem(me)‹ nutzen werde. Sabine Fuchs bietet Erläu
terungen zu den verschiedenen Formen und Schreibweise (vgl. Fuchs 2009: 13). 

2 Die Lesbian oder auch Feminist Sex Wars waren kontrovers geführte Diskussionen innerhalb 
feministischer und lesbischer Kontexte der späten 1970er-, 1980er- und 1990er-Jahre, die vor 
allem im angloamerikanischen Raum geführt wurden. Verhandelt wurden Themen, die sich 
unter dem Oberbegriff ›Sexualität‹ wiederfinden. Zentrale Streitpunkte waren Pornografie, 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-004 - am 13.02.2026, 16:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Teil I: Femme/Butch-Dynamiken und –Identitäten / Part I: Femme/Butch Dynamics and Identities 

habe ich zu Diskussionen über lesbisch*queere Sexualität innerhalb feministischer 
Kontexte der 1970er- bis 1990er-Jahre im deutschsprachigen Raum geforscht. Ei

nen Schwerpunkt legte ich dabei auf (Darstellungen von und Diskussionen über) 
Fem(me)/Butch-Kultur, die ich als paradigmatisch für die Verknüpfung von lesbi

scher und trans*queerer Geschichte begreife. In diesem Beitrag werde ich Teile mei

ner Arbeit mit und an Quellen der Lesbenbewegungen präsentieren. Entlang der 
Quellenauszüge werde ich zeigen, ob und inwiefern Fem(me)/Butch Teil deutsch

sprachiger Diskussionen seit den 1970er-Jahren war und wie Sexualität und Identi

tät hier verhandelt wurden. Dabei mache ich mich auch auf eine Spurensuche deut

scher Begrifflichkeiten für und Debatten über lesbisch*queere Paarkonstellationen, 
die von Gegensätzlichkeit und von queerer Maskulinität und Femininität geprägt 
waren. 

Ein Diskurs über ›Fem(me)/Butch‹ lässt sich in den Quellen der 1970er- bis 
1990er-Jahre – in unterschiedlicher Ausprägung, mit sich veränderndem Wording 
und entlang wechselnder Themenkomplexe – erkennen. Da die Beschäftigung 
mit ›Fem(me)/Butch‹ sowohl Auseinandersetzungen mit sexuellen Praktiken, Ero

tik und Begehren als auch mit geschlechtlicher Identität, Geschlechtsausdruck 
und Konzeptionen von Geschlecht beinhaltet, veranschaulicht diese Thematik 
das Ineinandergreifen von Sexualitätsdiskussionen und Aushandlungen von les

bisch*queeren Identitätskonzeptionen.3 Der Fokus dieses Beitrags liegt auf der 
Feindseligkeit gegenüber Fem(me)/Butch-Kultur und auf Kritiken aus radikal

feministischer Richtung, die auch im Eingangszitat von Feinberg prominent 
auftauchen. Dafür werde ich chronologisch vorgehen und zunächst Spuren von 
Fem(me)/Butch-Kultur in einer Lesbenzeitschrift der 1970er-Jahre nachzeichnen. 
Im Anschluss stehen Auszüge aus den 1980er-Jahren im Fokus, bevor ich mich mit 
der Frage nach einem ›Fem(me)/Butch-Revival‹ in den 1990er-Jahren beschäftige. 

Annoncen, Ablehnung, Abgrenzung – Fem(me)/Butch in der UKZ4 

der 1970er 

Fem(me)/Butch-Kultur wurde in den deutschsprachigen lesbisch-feministischen 
Publikationen der 1970er-Jahre überwiegend pejorativ und ablehnend verhandelt. 
Sich selbst abgrenzend, wurde diese Form lesbisch*queerer Paarfiguration an vielen 
Stellen kritisiert bzw. bestenfalls als zu entschuldigendes antiquiertes Phänomen 

BDSM, Sexarbeit, verschiedene sexuelle Praktiken und die Frage nach Ein- und Ausschlüssen 
von trans Frauen (vgl. Duggan und Hunter 2006). 

3 Eine umfassende Darstellung nahm ich in meiner Dissertation vor (vgl. Weinberg 2023). 
4 Die UKZ (Unsere kleine Zeitung) war eine Westberliner Lesbenzeitschrift, die von 1975 bis 2001 

von der Gruppe L74, einer Lesbengruppe für ältere Lesben, herausgegeben wurde. 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-004 - am 13.02.2026, 16:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lorenz Weinberg: Von Papafrauen, Geschlechterrollenspiel, Kessen Vätern und Ladys 41 

aus der Vergangenheit besprochen. Eine neutrale oder vorsichtig affirmative Per

spektive lässt sich in den Annoncen oder in Berichten älterer Lesben erkennen. Eine 
besonders prägnante Kontaktanzeige ist in der Augustausgabe von Unsere kleine 
Zeitung (UKZ) des Jahres 1975 zu finden. Hier sucht eine 60-Jährige, die sich selbst 
als »sehr feminin, gut aussehend« beschreibt, eine »stark maskuline freundin für 
dauerfreundschaft« [sic!] (UKZ August/1975: 35). Im Laufe der 1970er-Jahre wurde 
die Nutzung der Begrifflichkeiten ›KV‹ oder ›Kesser Vater‹ für maskulin auftretende 
Lesben immer häufiger verwendet – teilweise als direkte Übersetzung von ›Butch‹. 
Für den femininen Part etablierte sich in den Zeitschriften der 1970er-Jahre noch 
kein eigenständiger konsistenter Begriff. 

Im Folgenden möchte ich einen konkreten Auszug aus der UKZ vorstellen. Es 
handelt sich um einen Artikel aus der radikalfeministische Publikation Rufe alle 
Lesben – bitte kommen, die 1977 im feministischen Westberliner Selbstverlag Tomyris 
veröffentlicht wurde (vgl. CLIT 1977). Das kleinformatige Büchlein versammelt ins 
Deutsche übersetzte Texte des New Yorker Kollektivs CLIT (Collective Lesbians 
International Terrors), die in den 1970er-Jahren als CLIT-Papers in den USA zirku

lierten und in der Zeitschrift Off Our Backs erschienen (vgl. Weinberg 2020: 289). 
Einer der Texte aus dem Büchlein erschien 1978 in der UKZ (vgl. UKZ 3/1978) und 
soll im Folgenden in Auszügen vorgestellt werden. 

Auf mehreren Seiten kommt in dem Beitrag die schonungslose Ablehnung von 
und radikale Kritik an Fem(me)/Butch-Kultur zur Geltung. Zu Beginn des Artikels 
geht es um die Verärgerung der Verfasserinnen darüber, dass sich von lesbischen 
Beziehungen enttäuschte Frauen im Nachgang ihrer ernüchternden Erfahrungen 
von anderen Frauen insgesamt abwenden würden. In der Beschreibung dieses ver

meintlich häufig auftretenden Phänomens wird erstmals von »butch-femme« ge

sprochen: 

Nur weil e i n e Frau dich tief verletzt hat oder weil du an eine Reihe von butch- 
femme-Männern geraten bist, die sich als Frauen verkleidet haben (und ein hete
rosexuelles Bewußtsein hatten), oder weil du es mit einer heterosexuell identifi
zierten Lesbierin zu tun hattest, d.h. einer Lesbierin, die Rollenspiele spielt, männ

lich identifiziert ist und sich dir gegenüber wie ein Mann verhalten hat – ist es 
engstirnig, deine Wut und den Schmerz […] zu verallgemeinern und zu glauben, 
daß dich alle Frauen fertig machen. (ebd.: 15) 

Auffällig ist zunächst, dass hier von »butch-femme-Männern« gesprochen wird. 
Fem(me)/Butch-Kultur wird also als inhärent männlich konstruiert. Auch der zwei

te bemerkenswerte Terminus »heterosexuell identifizierte Lesbierin« wird genutzt, 
um Fem(me)/Butch-orientierte Lesben aus der radikalfeministischen Konzeption 
einer Lesbe auszuschließen bzw. sie als lesbisch-feministisch unerwünscht zu 
markieren. Dem zugrunde liegt ein strikt dichotomes und biologistisches Ge

https://doi.org/10.14361/9783839473351-004 - am 13.02.2026, 16:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Teil I: Femme/Butch-Dynamiken und –Identitäten / Part I: Femme/Butch Dynamics and Identities 

schlechterverständnis und daraus resultierend die Ablehnung all dessen, das mit 
Formen von Maskulinität verbunden wird oder sich auf Männlichkeit bezieht. Eben

so geht die Abgrenzung von Heteras und bisexuellen Frauen mit der Verurteilung 
von Fem(me)/Butch-Kultur Hand in Hand. In Rufe alle Lesben wird dazu geraten, 
sich von Heteras und bisexuellen Frauen sowie von »heterosexuell identifizierten 
Lesbierinnen fernzuhalten« (ebd.). Denn, so heißt es weiter im Text, »[a]lle diese 
Frauen spielen immer noch die alten Rollenspiele, und das ist tödlich. Radikale 
Lesbierinnen spielen keine Rollen miteinander, und wenn du es tust, dann bist du 
k e i n e radikale Lesbierin, wie du’s auch drehst und wendest« (ebd.: 16). Ständiger 
Referenzpunkt ist ein ›richtiges‹ lesbisch-feministisches Bewusstsein. Dies wird 
Fem(me)/Butch-orientierten Lesben und Queers hier abgesprochen und Fem(me)/ 
Butch konsequent mit Heterosexualität verglichen oder sogar gleichgesetzt: Im 
Wording des Textes ist von ›Mann/Frau-Rollen‹ die Rede, wenn über ›femme/butch‹ 
gesprochen wird. ›Butch/Femme‹ wird im Text aber auch zu ›KV/Weibchen‹. ›KV‹ 
(Kesser Vater) als deutsches Äquivalent zu ›Butch‹ ist später, bis in die 1990er-Jahre 
hinein, an vielen Stellen in den deutschsprachigen Publikationen zu finden.5 

Fem(me)/Butch-Kultur ist für die Autorinnen des CLIT-Kollektivs Ausdruck 
für eine allgemeine »Verwirrung bei Lesbierinnen, männlich-heterosexuelle Ver

haltensweisen und Haltungen mit Lesbianismus durcheinanderzubringen« (UKZ 
3/1978: 16). Die bekannte Erzählung, Fem(me)/Butch-Kultur sei Heterosexismus in 
Reinform, spielt hier eine zentrale Rolle und wird an verschiedenen Stellen repetitiv 
bemüht. Als allgemeingültige Wahrheit gilt hier einzig die Aussage, Fem(me)/Butch 
sei ein »krankhaftes, kaputtes, pubertäres, ungesundes Rollenspiel […], das in der 
heterosexuellen Welt beispielhaft zu finden ist« (ebd.: 18). 

Kesse Väter und Femmes – Die Paarkonstellation maskulin/feminin 
in den 1980ern 

In den westdeutschen Lesbenzeitschriften UKZ und Lesbenstich war in den 1980er- 
Jahren einerseits der Begriff ›KV/Kesser Vater‹ etabliert, andererseits tauchte auch 
das Begriffspaar ›Butch/Femme‹ immer häufiger auf. Das Wording in Bezug auf 
deutsche Kontexte ist in den 1980ern allerdings größtenteils ›KV/Femme‹. Wie in 
den 1970er-Jahren war auch in den 1980ern die lesbische Subkultur (der ›Sub‹) ein 
wichtiger Referenzpunkt bzw. ein Raum, entlang dessen Fem(me)/Butch-Kultur 
verhandelt wurde. Zusätzlich entwickelten sich nun Diskussionen zwischen bzw. 
über sogenannte ›Sub- und Bewegungslesben‹. Damit einhergehend lassen sich 
klassistische Abwertungsmechanismen von Seiten der (akademisch geprägten) 

5 So auch in der Erstfassung der deutschen Übersetzung des Klassikers Stone Butch Blues von 
Leslie Feinberg (vgl. Feinberg 1996). 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-004 - am 13.02.2026, 16:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lorenz Weinberg: Von Papafrauen, Geschlechterrollenspiel, Kessen Vätern und Ladys 43 

feministischen Lesbenbewegungen erkennen. Fem(me)/Butch-Kultur wurde da

bei im Bereich des Subs verortet, der wiederum mit offen zur Schau gestelltem 
Flirten und Sexualität in Verbindung gebracht wurde. Nicht selten wurden diese 
Elemente von feministischen Bewegungslesben herangezogen, um sich vom Sub 
abzugrenzen. 

Fem(me)/Butch-Kultur tauchte in den Zeitschriften der 1980er-Jahre außerdem 
entlang von Verhandlung von Vergangenheit auf: So wurde 1983 sowohl in der UKZ 
als auch im Lesbenstich die Lesbenzeitschrift Wir Freundinnen aus den 1950er-Jahren 
vorgestellt und in diesem Kontext auf die damalige ›Bubi/Dame‹-Kultur verwiesen 
(vgl. Lesbenstich 2/1983: 29–33). Ebenfalls wurde ›Fem(me)/Butch‹ in UKZ und Les
benstich im Zusammenhang mit Reiseberichten und anderen Darstellungen ›ferner 
Länder‹ (insbesondere asiatischer Länder) verhandelt. Die Paarfiguration ›Butch/ 
Fem(me)‹ wird in diesem Kontext als ein Phänomen entworfen, welches mit den 
eigenen Konzeptionen von Lesbischsein nicht übereinstimmt, und ins Außen ver

lagert. Elemente von rassistischem Othering sind hier enthalten. Allerdings stie

ßen solche Berichte und Ausführungen in der UKZ auch auf scharfe Kritik (vgl. UKZ 
11/1983: 40). 

Eine bemerkenswerte Diskussion um Fem(me)/Butch fand in den späten 
1980er-Jahren ebenfalls in der UKZ statt: Im Dezember 1988 wurde hier eine ero

tische Kurzgeschichte von Joan Nestle in deutscher Übersetzung veröffentlicht. In 
Für meine Papafrau beschreibt Nestles Erzählfigur, eine Fem, auf drei Seiten die 
sexuelle Beziehung zu ihrer Butch-Geliebten, ihrer »Papafrau« (vgl. UKZ 6/1988: 
43–45). Auf der Suche nach einem schriftlichen Ausdruck für lesbische Sexualität, 
greift Nestle auf das Motiv der Butch/Fem(me)-Dynamik zurück. Es geht um female 
masculinity, penetrative Sexualität und Dildos als lesbisch*queere Körperteile, den 
lesbischen ›Schwanz‹. Die Ich-Erzählerin schreibt dezidiert und konkret lustvoll 
über das rezeptive Erleben von penetrativem Sex und Femme/Butch-Dynamiken. 
Die Reaktionen auf diese literarische Bearbeitung von lesbisch*queerer (Butch/ 
Femme-)Sexualität löste eine Debatte innerhalb der UKZ aus, die sich über die Aus

gaben der nächsten eineinhalb Jahre erstreckte, aufgebrachte Leserinnen-Briefe 
und Sonderteile sowie eine komplette Ausgabe zum Thema ›lesbische Sexualität‹ 
hervorbrachte. 

Kritik an Nestles Geschichte lässt sich besonders anschaulich in einem radikal

feministischen Sonderteil zur Diskussion über lesbische Sexualität erkennen, der 
in der UKZ 1/1990 veröffentlicht wurde. Die Ablehnung von Fem(me)/Butch-Kultur 
stellt hier eine tragende Säule der Kritik an sexpositivem Aktivismus generell dar 
(vgl. UKZ 1/1990: 12–32). Formuliert wird hier Kritik am sogenannten ›Geschlech

terrollenspiel‹ (vgl. ebd.: 22–28) sowie an der lustbetonten Darstellung von pene

trativer Sexualität. So verweist etwa eine der Verfasserinnen des Sonderteils auf Für 
meine Papafrau und schlussfolgert: 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-004 - am 13.02.2026, 16:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Teil I: Femme/Butch-Dynamiken und –Identitäten / Part I: Femme/Butch Dynamics and Identities 

Sie schwärmt davon, daß ihre Papafrau sie zu ›nehmen‹ und ›hinzulegen‹ weiß. […] 
Daraufhin dildo-penetriert die Papafrau unter ›Oh Baby, du bist so gut zu ficken‹- 
Rufen ihre Femme. Hier spielen also zwei Frauen auf ganz eindeutige Weise die 
Mann/Frau-Rollen nach. (ebd.: 22) 

Ihre Argumentationslogik: Hier handele es sich ausschließlich um heterosexisti

sche, patriarchale sexuelle Rollenaufteilungen. Dass im Sonderteil ›Butch/Fem(me)‹ 
respektive ›KV/Femme‹ gemeint war, wenn ›Geschlechtsrollenspiel‹ gesagt wurde, 
wird durch die Überleitung zum nächsten Abschnitt eines Textes deutlich; hier heißt 
es: »Während das KV- und Femme-Spiel in seiner Struktur ein patriarchales Hetero

modell ist, ist das lesbische Sado-Maso-Spiel das Konzentrat desselben« (ebd.: 25). 
Ähnlich wie BDSM, der Gebrauch von Dildos und weiteren Sextoys sowie andere 
sexpositive feministische Kontexte wurde auch Fem(me)/Butch-Kultur als patriar

chales Modell gewertet. 

Butch/Fem(me)-Renaissance? Die 1990er-Jahre 

Die Begrifflichkeiten ›Butch‹ und ›Femme‹ tauchen in diesem Jahrzehnt immer 
häufiger auf und werden zunehmend normalisiert. Aber spiegelt sich die in der 
Sekundärliteratur postulierte »Wiederauferstehung von Butch/Femme« (Funk 1997: 
23-34), die sich vor allem in der Queer Theory zeigt, auch in den Lesbenzeitschriften 
der 1990er-Jahre wider? Ja, zum Teil: Es sind verstärkt eine wertschätzende und af

firmative Auseinandersetzung mit und positive Aneignungen von Fem(me)/Butch- 
Kultur zu erkennen. Die sexpositive Stimmung, die in den US-amerikanischen 
lesbisch*queeren Kontexten dieser Zeit vorherrschend war, lässt sich in Ansätzen 
auch in den deutschsprachigen Dokumenten finden. Die sexpositiven Kontexte 
erzeugten einen Raum, in dem von einer Art ›Fem(me)/Butch-Revival‹ gesprochen 
werden kann. Mindestens ebenso stark vertreten wie eine positive Beschäftigung 
war in den 1990er-Jahren die vehemente und scharfe Kritik an sowie die abwertende 
Darstellung von Fem(me)/Butch. 

Im Folgenden geht es um wertschätzende und lustvolle Thematisierungen von 
Butch/Fem(me), die in den 1990ern häufiger wurden. So wurde etwa in der UKZ 
das Zusammenspiel von ›Fem(me)‹ und ›Butch‹ als Fem(me)/Butch-Paarkonstel

lation Ende der 1990er, insbesondere im Jahr 1997, intensiv verhandelt. Besonders 
ausführlich wird der Thematik in den UKZ-Ausgaben 6&7/1997 Raum gegeben. 
In dem Artikel »Butch und Femme: Von der neuen Lust aufs Lesbischsein« (UKZ 
6&7/1997: 32–33) bemerkt die Autorin: 

Seit einiger Zeit ist Bewegung in die deutsche Lesbenszene geraten: butch und 
femme sind wieder da, erst zaghaft noch und vereinzelt, aber es werden mehr. 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-004 - am 13.02.2026, 16:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lorenz Weinberg: Von Papafrauen, Geschlechterrollenspiel, Kessen Vätern und Ladys 45 

Der kesse Vater und die Lady, annäherungsweise deutsche Entsprechungen, ge
ben sich die Ehre, nachdem sie sich lange rar gemacht haben (ebd.: 32). 

Sie zeichnet hier das Bild eines Butch/Fem(me)-Revivals in den 1990er-Jahren. 
›Kesser Vater‹ bleibt, wie in den Jahren zuvor, als deutschsprachiges Butch-Äqui

valent bestehen. Die ›Lady‹ als deutsche Entsprechung für ›Fem(me)‹ lässt sich 
allerdings sonst kaum wiederfinden. Im Artikel geht die Verfasserin darauf ein, 
dass Fem(me)/Butch in lesbisch-feministischen Kontexten der 1970er-Jahre nicht 
gern gesehen war, stellt Fem(me)/Butch-Geschichte der 1920er- und 1950er-Jahre 
vor und thematisiert den hohen Stellenwert von Sex und Erotik für Fem(me)/Butch- 
Kultur. Diese sei »ungeniert ausgelebte Körpersprache« (ebd.). 

Durchweg positiv und affirmativ wird im Berliner Frauen-Erotikmagazin Aus
tern aus dem Jahr 1993 über Fem(me)/Butch gesprochen. Fem(me)/Butch-Kultur war 
innerhalb der Austern ein selbstverständlicher Teil lesbischer (Sub-)Kultur und an

erkannter Möglichkeitsraum lesbischer Selbstentwürfe. In Austern wurde nicht die 
Frage verhandelt, ob Fem(me)/Butch-Paarkonstellationen als Teil lesbischer Kultu

ren denk- und lebbar seien – dies ist hier ein unhinterfragter Fakt –, sondern viel

mehr darüber gesprochen, wie Fem(me)/Butch-Kultur sich, z.B. in Bezug auf sexu

elle Rollen, ausdrückte (vgl. Austern 1/1993: 40–41). 
In den Lesbenbewegungspublikationen der 1990er-Jahre lassen sich ebenso 

vermehrt Kritik, Ablehnung und Verurteilungen an bzw. von sexpositiver und 
Fem(me)/Butch-Kultur erkennen, die nun wieder (wie in den 1970ern) konkret 
ausformuliert und ausführlich argumentiert werden. Um dieses ›Revival‹ der aus

formulierten Butch/Fem(me)-Ablehnung soll es nun gehen: Die Kritik artikulierte 
sich in anschaulicher Weise in der radikalfeministischen Lesbenzeitschrift Ihrsinn 
und in Sheila Jeffreys Buch Ketzerinnen (1994). In Jeffreys Ketzerinnen lässt sich eine 
heftige Kritik an Fem(me)/Butch-Kultur erkennen. Kritik übt Jeffreys an Fem(me)/ 
Butch u.a. deshalb, weil sie hier Elemente eines vermeintlich »neuen Essentialis

mus« (ebd.: 14), den sie in Lesbenkontexten beobachtet habe, erkennt. Dieser ›neue 
Essentialismus‹, so Jeffreys, diene dazu, »das in der lesbischen Kultur wiederbelebte 
erotisierte Ungleichgewicht der Macht in Form des Butch-Femme-Rollenspiels zu 
rechtfertigen« (ebd.). Darüber hinaus lässt sich Jeffreys Kritik an Fem(me)/Butch 
immer wieder in ihrer Verhandlung von Sexualität ablesen. So steckt in ihrer Kritik 
an BDSM-Praktiken häufig ebenso die Kritik an Fem(me)/Butch-Kultur. 

Auch Joan Nestle steht in Jeffreys’ Schussfeuer gegen Fem(me)/Butch-Kultur 
und -Sexualität. Nestle nimmt bei Jeffreys die Rolle der »führende[n] Propagan

distin des neuen lesbischen Rollenspiels« (ebd.: 88–89) ein. Mit der Bezeichnung 
›Propagandistin des Rollenspiels‹ zeigt Jeffreys das Frontendenken auf. Dem

entsprechend wird in Ketzerinnen nicht von Butch/Fem(me)-Kultur, sondern von 
»Butch/Femme-Ideologie« (ebd.: 93) gesprochen. Auch im Zusammenhang mit 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-004 - am 13.02.2026, 16:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Teil I: Femme/Butch-Dynamiken und –Identitäten / Part I: Femme/Butch Dynamics and Identities 

Kritik an Penetration/Dildos wird aus Nestles Fem(me)/Butch-Sammelband The 
Persistent Desire (1992) zitiert. Jeffreys konstatiert: 

Rollenspielende Sexualität, wie sie in Anthologien wie The Persistent Desire vorge
führt wird, imitiert klassische heterosexuelle Fellatio und Geschlechtsverkehr ge
radezu andächtig mit dem Ziel, diese Praktiken für sadomasochistische Befriedi
gung heranzuziehen. Eine Butch erklärt freundlicherweise die Freuden der Pene
tration: […] Nestle beschreibt das Gevögeltwerden mit einem Dildo […]. Pat Califia 
wünscht sich in einem Gedicht einen Schwanz. (Jeffreys 1994: 99–100) 

Im Zusammenhang mit Nestles The Persistent Desire stehen auch unterschiedliche 
Vorstellungen von und Theorien über Geschlecht im Mittelpunkt der in Ketzerin
nen ausbuchstabierten Ablehnung von Fem(me)/Butch-Kultur. Jeffreys wirft den 
Autor*innen der Texte in The Persistent Desire vor, sie würden »versuchen […] den 
Genderbegriff zu vernebeln« (ebd.: 96), da in den meisten der Beiträge ›Butch‹ 
und ›Fem(me)‹ als lesbische Gender begriffen wurden. In diesen Beiträgen über 
›Fem(me)‹ und ›Butch‹ als eigenständige Geschlechtsidentitäten wird das binäre 
Geschlechtssystem ›Mann/Frau‹ aufgebrochen und Geschlecht jenseits von biolo

gistischer Körperlichkeit gedacht (vgl. Nestle 1992: 13–22, 466–482). Jeffreys und 
andere Radikalfeministinnen hingegen vertraten (und vertreten) eine biologisti

sche Vorstellung von Geschlecht, die Geschlecht nicht losgelöst von körperlichen 
Merkmalen wie Genitalien betrachten kann. So heißt es in Ketzerinnen: 

Eine feministische Analyse betrachtet Gender als politische Kategorie, sogar als 
politische Klasse, in die Menschen eingeordnet werden, je nachdem, ob sie einen 
Penis besitzen oder nicht. Dieser Besitz macht das männliche Gender aus, nicht 
bloß eine interessante erotische Kategorie, sondern die herrschende Klasse in ei
nem System, das männliche Herrschaft genannt wird und in dem Frauen leiden 
und sterben. (Jeffreys 1994: 96) 

Fazit: Angekommen in der Gegenwart 

An dieser Stelle möchte ich einen Punkt setzen, denn hier sind wir bei ganz aktuellen 
Debatten um Transidentität, TERF6 und geschlechtliche Selbstbestimmung ange

kommen. Diese innerfeministischen oder innerlesbischen Auseinandersetzungen 
können als ›logische‹ Fortführungen von Fem(me)/Butch-Ablehnung und -Feind

lichkeit der Vergangenheit (und damit verbunden der Diskussionen der Sex Wars) 
verstanden werden. Auch in Ketzerinnen wurde sich bereits an dem »Phänomen 
Transsexualität« (Jeffreys 1994: 106) abgearbeitet. 

6 Trans-Exclusionary Radical Feminism. 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-004 - am 13.02.2026, 16:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lorenz Weinberg: Von Papafrauen, Geschlechterrollenspiel, Kessen Vätern und Ladys 47 

Vor diesem Hintergrund erscheint es als umso bemerkenswerter, dass sich 
transfeindliche radikalfeministische Lesben seit einigen Jahren nun ›Butch‹ ver

stärkt als positive Selbstbezeichnung aneignen. In ähnlicher Art und Weise wie 
damals gegen Butches (und Femmes) argumentiert wurde, wird der Term nun gegen 
trans Männer und andere queere trans Personen verteidigt und als Abgrenzung 
genutzt (vgl. Roedig 2015). In ihren transexkludierenden Argumentationen nutzen 
sie ›Butch‹ als originale, lesbisch-feministische ausschließlich weibliche Positi

on und übersehen dabei die Diskurse und Debatten, die in der Vergangenheit 
dazu geführt wurden. Ihr Versuch, durch die Betonung von Geschichtlichkeit 
ihrem binären und biologistischen Denksystem Kontinuität und Absicherung zu 
verleihen, kann nur scheitern, wenn sie sich nicht bewusst machen, auf welche 
Konzepte und Lebensweisen sie sich eigentlich beziehen und wessen Kämpfe sie 
hier zweckentfremden. 

Ein erheblicher Teil der feministischen Kritik an Butch/Fem(me) seit den 1970er- 
und dann erneut in den 1990er-Jahren betraf die sexuelle Ebene in Butch/Fem(me)- 
Konstellationen. So wurden etwa die lustvolle Einbeziehung von Penetration und 
Dildo-Sexualität sowie sexuelle Rollenaufteilungen abgelehnt und als vor-feminis

tisch verurteilt. Darüber hinaus kommt in den Diskussionen über Fem(me)/Butch- 
Kultur und -Sexualität zum Vorschein, dass in Lesbenbewegungskontexten eine 
Wechselwirkung zwischen der Ablehnung der Subkultur und Fem(me)/Butch- 
Kultur bestand, in der wiederum Paternalismus und Klassismus mitschwangen. 
Außerdem wird ein rassistisches Othering in Bezug auf Fem(me)/Butch-Kultur in 
anderen Ländern deutlich. 

Zentral standen Geschlechtlichkeit und Geschlechtsidentität im Fokus: Unter

schiedlichkeiten in Bezug auf die geschlechtliche Positionierung, Geschlechtsinsze

nierung und Geschlechtsausdruck wurden in lesbisch-feministischen Kontexten 
kontrovers verhandelt. In den Auseinandersetzungen um Fem(me)/Butch-Kultur, 
lassen sich 1) Konflikte über die Konzeption der Identitätsposition ›Lesbe‹ und 
daran anschließend 2) Debatten über unterschiedliche Geschlechtsverständnisse 
erkennen. Dabei wurden von radikalfeministischer Seite Ausschlüsse vorgenom

men, um eine Gegenwelt zu heterosexistischen und patriarchalen Strukturen zu 
schaffen. So lässt sich die rigorose und rücksichtslose Abgrenzung von allem, das 
als ›männlich‹ oder ›heterosexistisch‹ gelesen wurde, erklären. Es wurde somit eine 
beharrliche und scharfe Trennung zwischen Heterosexualität und Homosexualität 
sowie Männern und Frauen vorgenommen. Zwischentöne und queere Positionen 
und Überschneidungen lassen sich in sexpositiven und queeren Fem(me)/Butch- 
Dokumenten, -Texten und -Diskussionen erkennen. Sie wurden von radikalfe

ministischer Seite allerdings nicht anerkannt, sondern abgelehnt und verurteilt. 
Sexualität und geschlechtliche Identität von Butches und Fem(mes) und (ande

ren) trans*queeren und/oder nicht-binären Personen wurden damit entnannt, 
unsichtbar gemacht und verunmöglicht, sie wurden angegriffen, ausgeschlossen 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-004 - am 13.02.2026, 16:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Teil I: Femme/Butch-Dynamiken und –Identitäten / Part I: Femme/Butch Dynamics and Identities 

und bekämpft. Diese epistemische Gewalt in den vergangenen Diskursen gilt es 
aufzuarbeiten, in gegenwärtigen lesbisch-radikalfeministischen transfeindlichen 
Strukturen und Rhetoriken zu problematisieren und zu bekämpfen und queer*les

bische Gegengewichte zu bilden. 

Literatur 

CLIT (1977) [New York 1974] Rufe alle Lesben – bitte kommen! Diskussionsergebnisse 
einer lesbischen Gruppe. Berlin: Tomyris. 

Duggan, L. und Hunter, N. D. (2006) Sex Wars. Sexual Dissent and Political Culture. 
New York: Taylor & Francis. 

Feinberg, L. (1996) Träume in den erwachenden Morgen. Berlin: Krug & Schaden

berg. 
Fuchs, S. (2009) »Femme ist eine Femme ist eine Femme… Einführung in den 

Femme-inismus«, in: Fuchs, S. (Hg.) Femme! radikal – queer – feminin. Berlin: 
Querverlag, S. 11–46. 

Funk, J. (1997) »Lesbe im Plural. Zur Wiederauferstehung von Butch/Femme in der 
Queer Theory«, in: Kuhnen, S. (Hg.) Butch/Femme. Eine erotische Kultur. Berlin: 
Querverlag, S. 23–34. 

Jeffreys, S. (1994) Ketzerinnen. Lesbischer Feminismus und die lesbisch-sexuelle Re

volution. München: Frauenoffensive. 
Nestle, J. (1992) (Hg.) The Persistent Desire. A Femme-Butch Reader. Boston: Alyson. 
Roedig, A. (2015) »Transsexualität. Der Trend zu Trans«, Zeit Online. www.zeit.de/ 

kultur/2015-12/transsexualitaet-homosexualitaet-diversity-geschlecht-butche 
s-10nach8 (letzter Zugriff am 17.02.2024). 

Weinberg, L. (2020) »›Pleasure and Danger‹. Butch/Femme und die Sex Wars«, in: 
Fuchs, S. (Hg.) Femme/Butch Dynamiken von Gender und Begehren. Berlin: 
Querverlag, S. 273–304. 

––– (2023, noch unveröffentlicht) Feministische Sex Wars und Butch/Fem(me)-Kul

tur. Sexualitätsdiskussionen als Aushandlungsorte lesbisch_queerer Identitäts

konzeptionen in deutschsprachigen Lesbenbewegungen der 1970er–1990er Jah

re. Dissertation, Freie Universität Berlin. 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-004 - am 13.02.2026, 16:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.zeit.de/kultur/2015-12/transsexualitaet-homosexualitaet-diversity-geschlecht-butches-10nach8
http://www.zeit.de/kultur/2015-12/transsexualitaet-homosexualitaet-diversity-geschlecht-butches-10nach8
http://www.zeit.de/kultur/2015-12/transsexualitaet-homosexualitaet-diversity-geschlecht-butches-10nach8
https://doi.org/10.14361/9783839473351-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.zeit.de/kultur/2015-12/transsexualitaet-homosexualitaet-diversity-geschlecht-butches-10nach8
http://www.zeit.de/kultur/2015-12/transsexualitaet-homosexualitaet-diversity-geschlecht-butches-10nach8
http://www.zeit.de/kultur/2015-12/transsexualitaet-homosexualitaet-diversity-geschlecht-butches-10nach8


Lorenz Weinberg: Von Papafrauen, Geschlechterrollenspiel, Kessen Vätern und Ladys 49 

Quellen 

Austern: 1/93 (1993) 
Lesbenstich: 2/83 (1983) 
Unsere kleine Zeitung (UKZ): August/75 (1975), 3/78 (1978), 11/83 (1983), 6/88 (1988), 

1/90 (1990), 6+7/97 (1997) 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-004 - am 13.02.2026, 16:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839473351-004 - am 13.02.2026, 16:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

