Von Papafrauen, Geschlechterrollenspiel,
Kessen Vatern und Ladys
Fem(me)/Butch in den Sexualitatsdiskussionen

deutschsprachiger Lesbenbewegungen der 1970er-
bis 1990er-Jahre

Lorenz Weinberg

Wir dachten, wir hiatten den Befreiungs-
krieg gewonnen, als wir uns das Wort
gay zu eigen gemacht hatten. Doch dann
kamen die Studierten aus ihren Lochern
hervor und erklarten uns die neuen Spiel-
regeln. [..] Sie warfen uns raus, sorgten
dafiir, daR wir uns fir unser Aussehen
schdmten. Sie sagten wir waren Chauvi-
nistenschweine, der Feind. [...] Es war nicht
schwer, uns weg zu schicken, wir gingen
widerstandlos. (Feinberg 1996: 13)

Historische Spurensuche - >Fem(me)/Butch« in den Quellen
der Zeitgeschichte

Als ich diese Zeilen aus Leslie Feinbergs Stone Butch Blues zum ersten Mal las, losten
sie in mir den Wunsch nach Auseinandersetzung mit Butch/Fem(me)'-Geschichte
und den Lesbian Sex Wars® aus, der mich bis heute nicht mehr losgelassen hat. So

1 Die Schreibweise von Fem(me) (Femme< oder >Fems) variiert je nach Ort, Zeit oder Person,
weshalb ich im Folgenden die Variante sFem(me)< nutzen werde. Sabine Fuchs bietet Erlau-
terungen zu den verschiedenen Formen und Schreibweise (vgl. Fuchs 2009: 13).

2 Die Lesbian oder auch Feminist Sex Wars waren kontrovers gefiihrte Diskussionen innerhalb
feministischer und lesbischer Kontexte der spiten 1970er-, 1980er- und 1990er-Jahre, die vor
allem im angloamerikanischen Raum gefiihrt wurden. Verhandelt wurden Themen, die sich
unter dem Oberbegriff sSexualitit« wiederfinden. Zentrale Streitpunkte waren Pornografie,

- am 13.02.2026, 16:25:43.



https://doi.org/10.14361/9783839473351-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Teil I: Femme/Butch-Dynamiken und -Identitaten / Part I: Femme/Butch Dynamics and Identities

habe ich zu Diskussionen iiber lesbisch*queere Sexualitit innerhalb feministischer
Kontexte der 1970er- bis 1990er-Jahre im deutschsprachigen Raum geforscht. Ei-
nen Schwerpunkt legte ich dabei auf (Darstellungen von und Diskussionen iiber)
Fem(me)/Butch-Kultur, die ich als paradigmatisch fiir die Verkniipfung von lesbi-
scher und trans*queerer Geschichte begreife. In diesem Beitrag werde ich Teile mei-
ner Arbeit mit und an Quellen der Lesbenbewegungen prisentieren. Entlang der
Quellenausziige werde ich zeigen, ob und inwiefern Fem(me)/Butch Teil deutsch-
sprachiger Diskussionen seit den 1970er-Jahren war und wie Sexualitit und Identi-
tit hier verhandelt wurden. Dabei mache ich mich auch auf eine Spurensuche deut-
scher Begrifflichkeiten fiir und Debatten iiber lesbisch*queere Paarkonstellationen,
die von Gegensitzlichkeit und von queerer Maskulinitit und Femininitit gepragt
waren.

Ein Diskurs iiber >Fem(me)/Butch« lisst sich in den Quellen der 1970er- bis
1990er-Jahre — in unterschiedlicher Ausprigung, mit sich verinderndem Wording
und entlang wechselnder Themenkomplexe — erkennen. Da die Beschiftigung
mit »Fem(me)/Butch« sowohl Auseinandersetzungen mit sexuellen Praktiken, Ero-
tik und Begehren als auch mit geschlechtlicher Identitit, Geschlechtsausdruck
und Konzeptionen von Geschlecht beinhaltet, veranschaulicht diese Thematik
das Ineinandergreifen von Sexualititsdiskussionen und Aushandlungen von les-
bisch*queeren Identititskonzeptionen.’ Der Fokus dieses Beitrags liegt auf der
Feindseligkeit gegeniiber Fem(me)/Butch-Kultur und auf Kritiken aus radikal-
feministischer Richtung, die auch im Eingangszitat von Feinberg prominent
auftauchen. Dafiir werde ich chronologisch vorgehen und zunichst Spuren von
Fem(me)/Butch-Kultur in einer Lesbenzeitschrift der 1970er-Jahre nachzeichnen.
Im Anschluss stehen Ausziige aus den 1980er-Jahren im Fokus, bevor ich mich mit
der Frage nach einem >Fem(me)/Butch-Revival<in den 1990er-Jahren beschiftige.

Annoncen, Ablehnung, Abgrenzung - Fem(me)/Butch in der UKZ*
der 1970er

Fem(me)/Butch-Kultur wurde in den deutschsprachigen lesbisch-feministischen
Publikationen der 1970er-Jahre iiberwiegend pejorativ und ablehnend verhandelt.
Sich selbst abgrenzend, wurde diese Form lesbisch*queerer Paarfiguration an vielen
Stellen kritisiert bzw. bestenfalls als zu entschuldigendes antiquiertes Phinomen

BDSM, Sexarbeit, verschiedene sexuelle Praktiken und die Frage nach Ein- und Ausschlissen
von trans Frauen (vgl. Duggan und Hunter 2006).

3 Eine umfassende Darstellung nahm ich in meiner Dissertation vor (vgl. Weinberg 2023).

4 Die UKZ (Unsere kleine Zeitung) war eine Westberliner Lesbenzeitschrift, die von 1975 bis 2001
von der Gruppe L74, einer Lesbengruppe fiir dltere Lesben, herausgegeben wurde.

- am 13.02.2026, 16:25:43.



https://doi.org/10.14361/9783839473351-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lorenz Weinberg: Von Papafrauen, Geschlechterrollenspiel, Kessen Vatern und Ladys

aus der Vergangenheit besprochen. Eine neutrale oder vorsichtig affirmative Per-
spektive lisst sich in den Annoncen oder in Berichten ilterer Lesben erkennen. Eine
besonders prignante Kontaktanzeige ist in der Augustausgabe von Unsere kleine
Zeitung (UKZ) des Jahres 1975 zu finden. Hier sucht eine 60-J3hrige, die sich selbst
als »sehr feminin, gut aussehend« beschreibt, eine »stark maskuline freundin far
dauerfreundschaft« [sic!] (UKZ August/1975: 35). Im Laufe der 1970er-Jahre wurde
die Nutzung der Begrifflichkeiten >KV<oder >Kesser Vater« fiir maskulin auftretende
Lesben immer hiufiger verwendet — teilweise als direkte Ubersetzung von >Butchx.
Fiir den femininen Part etablierte sich in den Zeitschriften der 1970er-Jahre noch
kein eigenstindiger konsistenter Begriff.

Im Folgenden méchte ich einen konkreten Auszug aus der UKZ vorstellen. Es
handelt sich um einen Artikel aus der radikalfeministische Publikation Rufe alle
Lesben — bitte kommen, die 1977 im feministischen Westberliner Selbstverlag Tomyris
verdffentlicht wurde (vgl. CLIT 1977). Das kleinformatige Biichlein versammelt ins
Deutsche iibersetzte Texte des New Yorker Kollektivs CLIT (Collective Lesbians
International Terrors), die in den 1970er-Jahren als CLIT-Papers in den USA zirku-
lierten und in der Zeitschrift Off Our Backs erschienen (vgl. Weinberg 2020: 289).
Einer der Texte aus dem Biichlein erschien 1978 in der UKZ (vgl. UKZ 3/1978) und
soll im Folgenden in Ausziigen vorgestellt werden.

Auf mehreren Seiten kommt in dem Beitrag die schonungslose Ablehnung von
und radikale Kritik an Fem(me)/Butch-Kultur zur Geltung. Zu Beginn des Artikels
geht es um die Verirgerung der Verfasserinnen dariiber, dass sich von lesbischen
Beziehungen enttiuschte Frauen im Nachgang ihrer erniichternden Erfahrungen
von anderen Frauen insgesamt abwenden witrden. In der Beschreibung dieses ver-
meintlich hiufig auftretenden Phinomens wird erstmals von »butch-femme« ge-
sprochen:

Nur weil e i n e Frau dich tief verletzt hat oder weil du an eine Reihe von butch-
femme-Mannern geraten bist, die sich als Frauen verkleidet haben (und ein hete-
rosexuelles Bewufitsein hatten), oder weil du es mit einer heterosexuell identifi-
zierten Lesbierin zu tun hattest, d.h. einer Lesbierin, die Rollenspiele spielt, mann-
lich identifiziert ist und sich dir gegeniiber wie ein Mann verhalten hat — ist es
engstirnig, deine Wut und den Schmerz [...] zu verallgemeinern und zu glauben,
dafd dich alle Frauen fertig machen. (ebd.: 15)

Auffillig ist zunichst, dass hier von »butch-femme-Mdnnern« gesprochen wird.
Fem(me)/Butch-Kultur wird also als inhirent minnlich konstruiert. Auch der zwei-
te bemerkenswerte Terminus »heterosexuell identifizierte Lesbierin« wird genutzt,
um Fem(me)/Butch-orientierte Lesben aus der radikalfeministischen Konzeption
einer Lesbe auszuschliefRen bzw. sie als lesbisch-feministisch unerwiinscht zu
markieren. Dem zugrunde liegt ein strikt dichotomes und biologistisches Ge-

- am 13.02.2026, 16:25:43.

4


https://doi.org/10.14361/9783839473351-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Teil I: Femme/Butch-Dynamiken und -Identitaten / Part I: Femme/Butch Dynamics and Identities

schlechterverstindnis und daraus resultierend die Ablehnung all dessen, das mit
Formen von Maskulinitit verbunden wird oder sich auf Mannlichkeit bezieht. Eben-
so geht die Abgrenzung von Heteras und bisexuellen Frauen mit der Verurteilung
von Fem(me)/Butch-Kultur Hand in Hand. In Rufe alle Lesben wird dazu geraten,
sich von Heteras und bisexuellen Frauen sowie von »heterosexuell identifizierten
Lesbierinnen fernzuhalten« (ebd.). Denn, so heif3t es weiter im Text, »[a]lle diese
Frauen spielen immer noch die alten Rollenspiele, und das ist todlich. Radikale
Lesbierinnen spielen keine Rollen miteinander, und wenn du es tust, dann bist du
k e in e radikale Lesbierin, wie du’s auch drehst und wendest« (ebd.: 16). Stindiger
Referenzpunkt ist ein srichtiges< lesbisch-feministisches Bewusstsein. Dies wird
Fem(me)/Butch-orientierten Lesben und Queers hier abgesprochen und Fem(me)/
Butch konsequent mit Heterosexualitit verglichen oder sogar gleichgesetzt: Im
Wording des Textes ist von >Mann/Frau-Rollen« die Rede, wenn iiber >femme/butche
gesprochen wird. >sButch/Femme« wird im Text aber auch zu >KV/Weibchenc. >KV«
(Kesser Vater) als deutsches Aquivalent zu >Butch« ist spiter, bis in die 1990er-Jahre
hinein, an vielen Stellen in den deutschsprachigen Publikationen zu finden.?

Fem(me)/Butch-Kultur ist fiir die Autorinnen des CLIT-Kollektivs Ausdruck
fiir eine allgemeine »Verwirrung bei Lesbierinnen, mannlich-heterosexuelle Ver-
haltensweisen und Haltungen mit Lesbianismus durcheinanderzubringen« (UKZ
3/1978: 16). Die bekannte Erzihlung, Fem(me)/Butch-Kultur sei Heterosexismus in
Reinform, spielt hier eine zentrale Rolle und wird an verschiedenen Stellen repetitiv
bemitht. Als allgemeingiiltige Wahrheit gilt hier einzig die Aussage, Fem(me)/Butch
sei ein »krankhaftes, kaputtes, pubertires, ungesundes Rollenspiel [...], das in der
heterosexuellen Welt beispielhaft zu finden ist« (ebd.: 18).

Kesse Vater und Femmes - Die Paarkonstellation maskulin/feminin
in den 1980ern

In den westdeutschen Lesbenzeitschriften UKZ und Lesbenstich war in den 1980er-
Jahren einerseits der Begriff sKV/Kesser Vater« etabliert, andererseits tauchte auch
das Begriffspaar >Butch/Femme« immer hiufiger auf. Das Wording in Bezug auf
deutsche Kontexte ist in den 1980ern allerdings grofitenteils sKV/Femme«. Wie in
den 1970er-Jahren war auch in den 1980ern die lesbische Subkultur (der >Sub«) ein
wichtiger Referenzpunkt bzw. ein Raum, entlang dessen Fem(me)/Butch-Kultur
verhandelt wurde. Zusitzlich entwickelten sich nun Diskussionen zwischen bzw.
iiber sogenannte >Sub- und Bewegungslesben«. Damit einhergehend lassen sich
klassistische Abwertungsmechanismen von Seiten der (akademisch geprigten)

5 So auch in der Erstfassung der deutschen Ubersetzung des Klassikers Stone Butch Blues von
Leslie Feinberg (vgl. Feinberg 1996).

- am 13.02.2026, 16:25:43.



https://doi.org/10.14361/9783839473351-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lorenz Weinberg: Von Papafrauen, Geschlechterrollenspiel, Kessen Vatern und Ladys

feministischen Lesbenbewegungen erkennen. Fem(me)/Butch-Kultur wurde da-
bei im Bereich des Subs verortet, der wiederum mit offen zur Schau gestelltem
Flirten und Sexualitdt in Verbindung gebracht wurde. Nicht selten wurden diese
Elemente von feministischen Bewegungslesben herangezogen, um sich vom Sub
abzugrenzen.

Fem(me)/Butch-Kultur tauchte in den Zeitschriften der 1980er-Jahre auflerdem
entlang von Verhandlung von Vergangenheit auf: So wurde 1983 sowohl in der UKZ
als auch im Lesbenstich die Lesbenzeitschrift Wir Freundinnen aus den 1950er-Jahren
vorgestellt und in diesem Kontext auf die damalige >Bubi/Dame«-Kultur verwiesen
(vgl. Lesbenstich 2/1983: 29-33). Ebenfalls wurde sFem(me)/Butch< in UKZ und Les-
benstich im Zusammenhang mit Reiseberichten und anderen Darstellungen >ferner
Linder« (insbesondere asiatischer Linder) verhandelt. Die Paarfiguration >Butch/
Fem(me)< wird in diesem Kontext als ein Phinomen entworfen, welches mit den
eigenen Konzeptionen von Lesbischsein nicht iibereinstimmt, und ins Auflen ver-
lagert. Elemente von rassistischem Othering sind hier enthalten. Allerdings stie-
Ren solche Berichte und Ausfithrungen in der UKZ auch auf scharfe Kritik (vgl. UKZ
11/1983: 40).

Eine bemerkenswerte Diskussion um Fem(me)/Butch fand in den spiten
1980er-Jahren ebenfalls in der UKZ statt: Im Dezember 1988 wurde hier eine ero-
tische Kurzgeschichte von Joan Nestle in deutscher Ubersetzung veréffentlicht. In
Fir meine Papafrau beschreibt Nestles Erzihlfigur, eine Fem, auf drei Seiten die
sexuelle Beziehung zu ihrer Butch-Geliebten, ihrer »Papafrau« (vgl. UKZ 6/1988:
43—45). Auf der Suche nach einem schriftlichen Ausdruck fiir lesbische Sexualitit,
greift Nestle auf das Motiv der Butch/Fem(me)-Dynamik zuriick. Es geht um female
masculinity, penetrative Sexualitit und Dildos als lesbisch*queere Korperteile, den
lesbischen >Schwanz«. Die Ich-Erzahlerin schreibt dezidiert und konkret lustvoll
iiber das rezeptive Erleben von penetrativem Sex und Femme/Butch-Dynamiken.
Die Reaktionen auf diese literarische Bearbeitung von lesbisch*queerer (Butch/
Femme-)Sexualitit loste eine Debatte innerhalb der UKZ aus, die sich iiber die Aus-
gaben der nichsten eineinhalb Jahre erstreckte, aufgebrachte Leserinnen-Briefe
und Sonderteile sowie eine komplette Ausgabe zum Thema slesbische Sexualitit<
hervorbrachte.

Kritik an Nestles Geschichte l4sst sich besonders anschaulich in einem radikal-
feministischen Sonderteil zur Diskussion iiber lesbische Sexualitit erkennen, der
in der UKZ 1/1990 veroffentlicht wurde. Die Ablehnung von Fem(me)/Butch-Kultur
stellt hier eine tragende Siule der Kritik an sexpositivem Aktivismus generell dar
(vgl. UKZ 1/1990: 12—32). Formuliert wird hier Kritik am sogenannten >Geschlech-
terrollenspiel« (vgl. ebd.: 22-28) sowie an der lustbetonten Darstellung von pene-
trativer Sexualitit. So verweist etwa eine der Verfasserinnen des Sonderteils auf Fiir
meine Papafrau und schlussfolgert:

- am 13.02.2026, 16:25:43.

43


https://doi.org/10.14361/9783839473351-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

m

Teil I: Femme/Butch-Dynamiken und -Identitaten / Part I: Femme/Butch Dynamics and Identities

Sie schwarmtdavon, dafd ihre Papafrausie zusnehmen<und>hinzulegen<weifs. [...]
Daraufhin dildo-penetriert die Papafrau unter>Oh Baby, du bist so gut zu ficken«
Rufen ihre Femme. Hier spielen also zwei Frauen auf ganz eindeutige Weise die
Mann/Frau-Rollen nach. (ebd.: 22)

Ihre Argumentationslogik: Hier handele es sich ausschliefdlich um heterosexisti-
sche, patriarchale sexuelle Rollenaufteilungen. Dass im Sonderteil >Butch/Fem(me)<
respektive »KV/Femme« gemeint war, wenn >Geschlechtsrollenspielc gesagt wurde,
wird durch die Uberleitung zum nichsten Abschnitt eines Textes deutlich; hier heif3t
es:»Wihrend das KV- und Femme-Spiel in seiner Struktur ein patriarchales Hetero-
modell ist, ist das lesbische Sado-Maso-Spiel das Konzentrat desselben« (ebd.: 25).
Ahnlich wie BDSM, der Gebrauch von Dildos und weiteren Sextoys sowie andere
sexpositive feministische Kontexte wurde auch Fem(me)/Butch-Kultur als patriar-
chales Modell gewertet.

Butch/Fem(me)-Renaissance? Die 1990er-Jahre

Die Begrifflichkeiten >Butch< und >Femmec« tauchen in diesem Jahrzehnt immer
hiufiger auf und werden zunehmend normalisiert. Aber spiegelt sich die in der
Sekunddrliteratur postulierte »Wiederauferstehung von Butch/Femme« (Funk 1997:
23-34), die sich vor allem in der Queer Theory zeigt, auch in den Lesbenzeitschriften
der 1990er-Jahre wider? Ja, zum Teil: Es sind verstirkt eine wertschitzende und af-
firmative Auseinandersetzung mit und positive Aneignungen von Fem(me)/Butch-
Kultur zu erkennen. Die sexpositive Stimmung, die in den US-amerikanischen
lesbisch*queeren Kontexten dieser Zeit vorherrschend war, lisst sich in Ansitzen
auch in den deutschsprachigen Dokumenten finden. Die sexpositiven Kontexte
erzeugten einen Raum, in dem von einer Art »Fem(me)/Butch-Revivalc gesprochen
werden kann. Mindestens ebenso stark vertreten wie eine positive Beschiftigung
war in den 1990er-Jahren die vehemente und scharfe Kritik an sowie die abwertende
Darstellung von Fem(me)/Butch.

Im Folgenden geht es um wertschitzende und lustvolle Thematisierungen von
Butch/Fem(me), die in den 1990ern hiufiger wurden. So wurde etwa in der UKZ
das Zusammenspiel von >Fem(me)< und >Butch« als Fem(me)/Butch-Paarkonstel-
lation Ende der 1990er, insbesondere im Jahr 1997, intensiv verhandelt. Besonders
ausfithrlich wird der Thematik in den UKZ-Ausgaben 6&7/1997 Raum gegeben.
In dem Artikel »Butch und Femme: Von der neuen Lust aufs Lesbischsein« (UKZ
6&7/1997: 32—33) bemerkt die Autorin:

Seit einiger Zeit ist Bewegung in die deutsche Lesbenszene geraten: butch und
femme sind wieder da, erst zaghaft noch und vereinzelt, aber es werden mehr.

- am 13.02.2026, 16:25:43.



https://doi.org/10.14361/9783839473351-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lorenz Weinberg: Von Papafrauen, Geschlechterrollenspiel, Kessen Vatern und Ladys

Der kesse Vater und die Lady, anndherungsweise deutsche Entsprechungen, ge-
ben sich die Ehre, nachdem sie sich lange rar gemacht haben (ebd.: 32).

Sie zeichnet hier das Bild eines Butch/Fem(me)-Revivals in den 1990er-Jahren.
»Kesser Vater« bleibt, wie in den Jahren zuvor, als deutschsprachiges Butch-Aqui-
valent bestehen. Die >Lady« als deutsche Entsprechung fiir >Fem(me)« lisst sich
allerdings sonst kaum wiederfinden. Im Artikel geht die Verfasserin darauf ein,
dass Fem(me)/Butch in lesbisch-feministischen Kontexten der 1970er-Jahre nicht
gern gesehen war, stellt Fem(me)/Butch-Geschichte der 1920er- und 1950er-Jahre
vor und thematisiert den hohen Stellenwert von Sex und Erotik fiir Fem(me)/Butch-
Kultur. Diese sei »ungeniert ausgelebte Korpersprache« (ebd.).

Durchweg positiv und affirmativ wird im Berliner Frauen-Erotikmagazin Aus-
tern aus dem Jahr 1993 iitber Fem(me)/Butch gesprochen. Fem(me)/Butch-Kultur war
innerhalb der Austern ein selbstverstindlicher Teil lesbischer (Sub-)Kultur und an-
erkannter Méglichkeitsraum lesbischer Selbstentwiirfe. In Austern wurde nicht die
Frage verhandelt, ob Fem(me)/Butch-Paarkonstellationen als Teil lesbischer Kultu-
ren denk- und lebbar seien - dies ist hier ein unhinterfragter Fakt -, sondern viel-
mehr dariiber gesprochen, wie Fem(me)/Butch-Kultur sich, z.B. in Bezug auf sexu-
elle Rollen, ausdriickte (vgl. Austern 1/1993: 40—41).

In den Lesbenbewegungspublikationen der 1990er-Jahre lassen sich ebenso
vermehrt Kritik, Ablehnung und Verurteilungen an bzw. von sexpositiver und
Fem(me)/Butch-Kultur erkennen, die nun wieder (wie in den 1970ern) konkret
ausformuliert und ausfiihrlich argumentiert werden. Um dieses >Revival« der aus-
formulierten Butch/Fem(me)-Ablehnung soll es nun gehen: Die Kritik artikulierte
sich in anschaulicher Weise in der radikalfeministischen Lesbenzeitschrift Ihrsinn
und in Sheila Jeffreys Buch Ketzerinnen (1994). In Jeffreys Ketzerinnen lisst sich eine
heftige Kritik an Fem(me)/Butch-Kultur erkennen. Kritik tibt Jeffreys an Fem(me)/
Butch u.a. deshalb, weil sie hier Elemente eines vermeintlich »neuen Essentialis-
mus« (ebd.: 14), den sie in Lesbenkontexten beobachtet habe, erkennt. Dieser >neue
Essentialismus, so Jeffreys, diene dazu, »das in der lesbischen Kultur wiederbelebte
erotisierte Ungleichgewicht der Macht in Form des Butch-Femme-Rollenspiels zu
rechtfertigen« (ebd.). Dariiber hinaus ldsst sich Jeffreys Kritik an Fem(me)/Butch
immer wieder in ihrer Verhandlung von Sexualitit ablesen. So steckt in ihrer Kritik
an BDSM-Praktiken hiufig ebenso die Kritik an Fem(me)/Butch-Kultur.

Auch Joan Nestle steht in Jeffreys’ Schussfeuer gegen Fem(me)/Butch-Kultur
und -Sexualitit. Nestle nimmt bei Jeffreys die Rolle der »fithrende[n] Propagan-
distin des neuen lesbischen Rollenspiels« (ebd.: 88—89) ein. Mit der Bezeichnung
»Propagandistin des Rollenspiels< zeigt Jeffreys das Frontendenken auf. Dem-
entsprechend wird in Keizerinnen nicht von Butch/Fem(me)-Kultur, sondern von
»Butch/Femme-Ideologie« (ebd.: 93) gesprochen. Auch im Zusammenhang mit

- am 13.02.2026, 16:25:43.

45


https://doi.org/10.14361/9783839473351-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46 Teil I: Femme/Butch-Dynamiken und -Identitaten / Part I: Femme/Butch Dynamics and Identities

Kritik an Penetration/Dildos wird aus Nestles Fem(me)/Butch-Sammelband The
Persistent Desire (1992) zitiert. Jeffreys konstatiert:

Rollenspielende Sexualitit, wie sie in Anthologien wie The Persistent Desire vorge-
fihrt wird, imitiert klassische heterosexuelle Fellatio und Geschlechtsverkehr ge-
radezu andichtig mit dem Ziel, diese Praktiken fiir sadomasochistische Befriedi-
gung heranzuziehen. Eine Butch erklart freundlicherweise die Freuden der Pene-
tration: [...] Nestle beschreibt das Gevogeltwerden mit einem Dildo [...]. Pat Califia
wiinscht sich in einem Gedicht einen Schwanz. (Jeffreys 1994: 99—100)

Im Zusammenhang mit Nestles The Persistent Desire stehen auch unterschiedliche
Vorstellungen von und Theorien iiber Geschlecht im Mittelpunkt der in Ketzerin-
nen ausbuchstabierten Ablehnung von Fem(me)/Butch-Kultur. Jeffreys wirft den
Autor*innen der Texte in The Persistent Desire vor, sie wiirden »versuchen [...] den
Genderbegriff zu vernebeln« (ebd.: 96), da in den meisten der Beitrige >Butch«
und >Fem(me)« als lesbische Gender begriffen wurden. In diesen Beitrigen iiber
sFem(me)< und >Butchc als eigenstindige Geschlechtsidentititen wird das binire
Geschlechtssystem >Mann/Frau« aufgebrochen und Geschlecht jenseits von biolo-
gistischer Korperlichkeit gedacht (vgl. Nestle 1992: 13—22, 466-482). Jeffreys und
andere Radikalfeministinnen hingegen vertraten (und vertreten) eine biologisti-
sche Vorstellung von Geschlecht, die Geschlecht nicht losgeldst von kérperlichen
Merkmalen wie Genitalien betrachten kann. So heifdt es in Ketzerinnen:

Eine feministische Analyse betrachtet Gender als politische Kategorie, sogar als
politische Klasse, in die Menschen eingeordnet werden, je nachdem, ob sie einen
Penis besitzen oder nicht. Dieser Besitz macht das ménnliche Gender aus, nicht
blofs eine interessante erotische Kategorie, sondern die herrschende Klasse in ei-
nem System, das mannliche Herrschaft genannt wird und in dem Frauen leiden
und sterben. (Jeffreys 1994: 96)

Fazit: Angekommen in der Gegenwart

Andieser Stelle mochte ich einen Punkt setzen, denn hier sind wir bei ganz aktuellen
Debatten um Transidentitit, TERF® und geschlechtliche Selbstbestimmung ange-
kommen. Diese innerfeministischen oder innerlesbischen Auseinandersetzungen
konnen als »logische« Fortfithrungen von Fem(me)/Butch-Ablehnung und -Feind-
lichkeit der Vergangenheit (und damit verbunden der Diskussionen der Sex Wars)
verstanden werden. Auch in Ketzerinnen wurde sich bereits an dem »Phinomen
Transsexualitit« (Jeffreys 1994: 106) abgearbeitet.

6 Trans-Exclusionary Radical Feminism.

- am 13.02.2026, 16:25:43.



https://doi.org/10.14361/9783839473351-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lorenz Weinberg: Von Papafrauen, Geschlechterrollenspiel, Kessen Vatern und Ladys

Vor diesem Hintergrund erscheint es als umso bemerkenswerter, dass sich
transfeindliche radikalfeministische Lesben seit einigen Jahren nun >Butch« ver-
starke als positive Selbstbezeichnung aneignen. In dhnlicher Art und Weise wie
damals gegen Butches (und Femmes) argumentiert wurde, wird der Term nun gegen
trans Minner und andere queere trans Personen verteidigt und als Abgrenzung
genutzt (vgl. Roedig 2015). In ihren transexkludierenden Argumentationen nutzen
sie >Butch« als originale, lesbisch-feministische ausschliefilich weibliche Positi-
on und ibersehen dabei die Diskurse und Debatten, die in der Vergangenheit
dazu gefithrt wurden. Ihr Versuch, durch die Betonung von Geschichtlichkeit
ihrem biniren und biologistischen Denksystem Kontinuitit und Absicherung zu
verleihen, kann nur scheitern, wenn sie sich nicht bewusst machen, auf welche
Konzepte und Lebensweisen sie sich eigentlich beziehen und wessen Kimpfe sie
hier zweckentfremden.

Ein erheblicher Teil der feministischen Kritik an Butch/Fem(me) seit den 1970er-
und dann erneut in den 1990er-Jahren betraf die sexuelle Ebene in Butch/Fem(me)-
Konstellationen. So wurden etwa die lustvolle Einbeziehung von Penetration und
Dildo-Sexualitit sowie sexuelle Rollenaufteilungen abgelehnt und als vor-feminis-
tisch verurteilt. Dariiber hinaus kommt in den Diskussionen iiber Fem(me)/Butch-
Kultur und -Sexualitit zum Vorschein, dass in Lesbenbewegungskontexten eine
Wechselwirkung zwischen der Ablehnung der Subkultur und Fem(me)/Butch-
Kultur bestand, in der wiederum Paternalismus und Klassismus mitschwangen.
Auflerdem wird ein rassistisches Othering in Bezug auf Fem(me)/Butch-Kultur in
anderen Lindern deutlich.

Zentral standen Geschlechtlichkeit und Geschlechtsidentitit im Fokus: Unter-
schiedlichkeiten in Bezug auf die geschlechtliche Positionierung, Geschlechtsinsze-
nierung und Geschlechtsausdruck wurden in lesbisch-feministischen Kontexten
kontrovers verhandelt. In den Auseinandersetzungen um Fem(me)/Butch-Kultur,
lassen sich 1) Konflikte iiber die Konzeption der Identititsposition >Lesbe< und
daran anschlieflend 2) Debatten iiber unterschiedliche Geschlechtsverstindnisse
erkennen. Dabei wurden von radikalfeministischer Seite Ausschliisse vorgenom-
men, um eine Gegenwelt zu heterosexistischen und patriarchalen Strukturen zu
schaffen. So lasst sich die rigorose und riicksichtslose Abgrenzung von allem, das
als>minnlich« oder >heterosexistisch« gelesen wurde, erkliren. Es wurde somit eine
beharrliche und scharfe Trennung zwischen Heterosexualitit und Homosexualitit
sowie Minnern und Frauen vorgenommen. Zwischentdne und queere Positionen
und Uberschneidungen lassen sich in sexpositiven und queeren Fem(me)/Butch-
Dokumenten, -Texten und -Diskussionen erkennen. Sie wurden von radikalfe-
ministischer Seite allerdings nicht anerkannt, sondern abgelehnt und verurteilt.
Sexualitit und geschlechtliche Identitit von Butches und Fem(mes) und (ande-
ren) trans*queeren und/oder nicht-biniren Personen wurden damit entnannt,
unsichtbar gemacht und verunmoglicht, sie wurden angegriffen, ausgeschlossen

- am 13.02.2026, 16:25:43.

47


https://doi.org/10.14361/9783839473351-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Teil I: Femme/Butch-Dynamiken und -Identitaten / Part I: Femme/Butch Dynamics and Identities

und bekimpft. Diese epistemische Gewalt in den vergangenen Diskursen gilt es
aufzuarbeiten, in gegenwirtigen lesbisch-radikalfeministischen transfeindlichen
Strukturen und Rhetoriken zu problematisieren und zu bekimpfen und queer*les-
bische Gegengewichte zu bilden.

Literatur

CLIT (1977) [New York 1974] Rufe alle Lesben — bitte kommen! Diskussionsergebnisse
einer lesbischen Gruppe. Berlin: Tomyris.

Duggan, L. und Hunter, N. D. (2006) Sex Wars. Sexual Dissent and Political Culture.
New York: Taylor & Francis.

Feinberg, L. (1996) Triume in den erwachenden Morgen. Berlin: Krug & Schaden-
berg.

Fuchs, S. (2009) »Femme ist eine Femme ist eine Femme... Einfithrung in den
Femme-inismusc, in: Fuchs, S. (Hg.) Femme! radikal — queer — feminin. Berlin:
Querverlag, S. 11-46.

Funk, J. (1997) »Lesbe im Plural. Zur Wiederauferstehung von Butch/Femme in der
Queer Theory«, in: Kuhnen, S. (Hg.) Butch/Femme. Eine erotische Kultur. Berlin:
Querverlag, S. 23-34.

Jeffreys, S. (1994) Ketzerinnen. Lesbischer Feminismus und die lesbisch-sexuelle Re-
volution. Miinchen: Frauenoffensive.

Nestle, J. (1992) (Hg.) The Persistent Desire. A Femme-Butch Reader. Boston: Alyson.

Roedig, A. (2015) »Transsexualitit. Der Trend zu Trans«, Zeit Online. www.zeit.de/
kultur/2015-12/transsexualitaet-homosexualitaet-diversity-geschlecht-butche
s-10nach8 (letzter Zugriff am 17.02.2024).

Weinberg, L. (2020) »Pleasure and Danger«. Butch/Femme und die Sex Wars, in:
Fuchs, S. (Hg.) Femme/Butch Dynamiken von Gender und Begehren. Berlin:
Querverlag, S. 273-304.

——— (2023, noch unveréffentlicht) Feministische Sex Wars und Butch/Fem(me)-Kul-
tur. Sexualititsdiskussionen als Aushandlungsorte lesbisch_queerer Identitits-
konzeptionen in deutschsprachigen Lesbenbewegungen der 1970er-1990er Jah-
re. Dissertation, Freie Universitit Berlin.

- am 13.02.2026, 16:25:43.



http://www.zeit.de/kultur/2015-12/transsexualitaet-homosexualitaet-diversity-geschlecht-butches-10nach8
http://www.zeit.de/kultur/2015-12/transsexualitaet-homosexualitaet-diversity-geschlecht-butches-10nach8
http://www.zeit.de/kultur/2015-12/transsexualitaet-homosexualitaet-diversity-geschlecht-butches-10nach8
https://doi.org/10.14361/9783839473351-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.zeit.de/kultur/2015-12/transsexualitaet-homosexualitaet-diversity-geschlecht-butches-10nach8
http://www.zeit.de/kultur/2015-12/transsexualitaet-homosexualitaet-diversity-geschlecht-butches-10nach8
http://www.zeit.de/kultur/2015-12/transsexualitaet-homosexualitaet-diversity-geschlecht-butches-10nach8

Lorenz Weinberg: Von Papafrauen, Geschlechterrollenspiel, Kessen Vatern und Ladys 49

Quellen

Austern: 1/93 (1993)

Lesbenstich: 2/83 (1983)

Unsere kleine Zeitung (UKZ): August/75 (1975), 3/78 (1978), 11/83 (1983), 6/88 (1988),
1/90 (1990), 6+7/97 (1997)

- am 13.02.2026, 16:25:43.



https://doi.org/10.14361/9783839473351-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 13.02.2026, 16:25:43.



https://doi.org/10.14361/9783839473351-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

