Der Gedankenstrich.

»stille Ekstase«!

TimMm KAMMASCH

Ohne ihn gegen den Strich gelesen zu haben, gibt er nicht preis, was er
verbirgt. Den Strich gegen den Strich lesen heisst, ihn nicht bei seinem
herkémmlichen Namen nehmen; heisst, ihn nicht als Gedankenstrich
lesen; heisst, ihn nicht im Horizont eines Sprachdenkens auslegen,
dem zufolge Zeichen Erleidnisse der Seele durch extramentale Tatsa-
chen reprisentieren; heisst, ihn nicht in einer Tradition lesen, die in
Aristoteles’ Peri hermeneias* den Grundtext ihrer Vorstellung von Re-
prisentation und Referenz durch sprachliche Zeichen erkennt. Dieser
Tradition zufolge entspricht die im Gedankenstrich in Erscheinung

1 | Die Wendung »estasi silenziosa«verdanke ich dem Jesuiten Da-
niello Bartoli, Rektor des Collegio Romano der Universita Gregoriana in
den Jahren 1671-1673, sowie Norbert Wolf, der sie in seine Besprechung von
Berninis HI. Theresa in der Verziickung tibertrigt, vgl. Anmerkung 206.

2 | Aristoteles: Peri hermeneias (1, 16a3-8), in: Ders., Kategorien. Her-
meneutik oder vom sprachlichen Ausdruck, hg., iibers. u. eingel. v. Hans
Ginter Zekl, S. 96 u. 97.

3 | Fast wortlich und nahezu vollstindig begegnet die bei Aristote-
les beschriebene Kaskade der Zeichen (»symbola«, »sémeia«) zwischen
Schrift, Laut, mentalem Eindruck und realem Referenten in derselben
Hierarchisierung wieder in Hans-Georg Gadamers Kritik an der fiir ein
Rilke-Gedicht sinnentscheidenden »bildhaften Gegenwart« eines Punk-
tes. Hans-Georg Gadamer: »Poesie und Interpunktion« (1961), in: Ders.,
Gesammelte Werke, Bd.g, Tiibingen 1993, S. 282-288, hier S. 283.

- am 14,02.2026, 11:55:28. =


https://doi.org/10.14361/9783839409886-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120 | Tim Kammasch

tretende blosse Fligung der Worter zu einer Wortfolge in ihrer linea-
ren syntagmatischen Sequenz der Folge von Gedanken.+ Der Strich als
Gedankenstrich verkorpert derart allegorisch gelesen die skandieren-
de, phrasierende, analytisch-synthetische Dynamis des Denkens.

Den Strich gegen den Strich lesen heisst indes ebensowenig, den
Strich statt als zueinanderhaltenden lingeren Bindestrich nurmehr als
auseinanderhaltenden Strich zu lesen. Zumindest im Deutschen wire
die einseitige Festlegung des Strichs als entweder Binde- oder Trenn-
strich ein sein performatives Potential und seine Gestalt verkiirzender
Deutungsansatz’ Genaugenommen desavouieren aber diese beiden
Kurzstriche ihre jeweilige Benennung als willkiirlich, da sie beide je-
weils beides zugleich leisten — Verbinden und Trennen. Eben das gilt
auch fiir ihren lingeren Zeitgenossen: Einer einseitigen Lektiire legt
sich der Strich also eigentlich quer in den Weg, denn er hilt sie auf
und weist sie immer auch in die Gegenrichtung zum Gegensatz — ein
Streit-Strich, ein Querulant! Als Quer-Strich entspricht es ihm noch
am ehesten, wenn man ihn gegen den Strich liest. Das verlangt indes,
den Strich gegen jedwede willkiirliche Festlegung in seiner Unlesbar-
keit zu lesen und zu beachten, dass er stets gleichermassen ein zuei-
nander- wie auseinanderhaltender, unentscheidbar ein etwas lingerer
Binde- wie Trennstrich ist und damit, genau gelesen, in einem und
zugleich Synthesis und Analysis vollzieht.® Gegen den Strich gelesen

4 | Diese logozentrische Deutung der Sprache klingt selbst bei Ador-
no noch an, wenn er bemerkt, dass der Gedanke am Gedankenstrich
»seines Fragmentcharakters inne« werde (Hervorhebung, TK), Theodor
W. Adorno: »Satzzeichen« (erstveréffentl. in: Akzente, 6 [1956)), in: Ders.,
Noten zur Literatur I, Gesammelte Schriften, Rolf Tiedemann (Hg.), Bd.
11, Frankfurt/Main 4. Aufl. 1996, S. 106-113, hier S. 108.

5 | Vgl. Joachim Grzega: »Von Klammeraffen und Ginsefiisschen:
Kultur und Kognition im Spiegel der Satz- und Sonderzeichen, in: Ono-
masiology Online 8 (2007), S. 1-16, hier S. 2, 7-9. Grzega nennt verschie-
dene Namen des Gedanken- und des Bindestrichs und konstatiert auf
der Grundlage einer empirischen Befragung von 76 deutschsprachigen
»Informanten aus Deutschland« eine »... gewisse Unsicherheit ([...] >ono-
masiologische Unschirfe<) bei der Trennung von Gedankenstrich, Binde-
strich, Trennstrich und deren Benennungen«. In studentischen Seminar-
arbeiten stellt er fest, dass »kein typographischer Unterschied zwischen
Gedankenstrich (linger mit Spatia) und Bindestrich (kurz ohne Spatia)
gemacht« werde.

6 | Mit Bezug auf zwei Gedankenstriche im Konvoi, die eine Par-
enthese in ihre Mitte nehmen, hat bereits Adorno die in sich widerspriich-

- am 14,02.2026, 11:55:28. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839409886-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER GEDANKENSTRICH | 121

liest sich der Strich in seiner Ambivalenz als Kippfigur, als Trope, in
der sich die Sprache in ihrem Vollzug anzeigt, indem sie sich in ihm
einer eindeutigen Bestimmung entzieht und eben dadurch — wie es der
Strich in konkreter Gestalt vollzieht — differentielle, bedeutungsstif-
tende Beziige etabliert. An zwei prominenten Auftritten des Strichs, in
Kleists Die Marquise von O... (1808) und in Heideggers Vortrag Der Weg
zur Sprache, (1959) soll im Folgenden gezeigt werden, wie dieses Satz-
zeichen »irgend ein« bzw. »das« unbestimmbare Verhiltnis markiert,
das Menschen und Sprache immer schon eingegangen und aus dem
sie als Menschen und Sprache immer schon hervorgegangen sind. Die
parallele Lektiire der beiden Inszenierungen des Strichs misst dabei
nicht nur dessen performatives Potential aus. Nebenbei vermerkt sie
zudem eine Grenze zwischen literarischem und philosophischem
Sprachgebrauch, die ebenso wie der Strich als in beide Richtungen
einladender Ubergang erscheint und in ihrer ironischen Ambivalenz
nicht aus der Sprache zu kriegen ist.

»irgend ein Verhaltnis«” (Kleist)

Bereits 19773 machte Klaus Miiller-Salget den schier endlosen Streit der
Interpretationen von Kleists Erzihlungen an einem »Prinzip der Dop-
peldeutigkeit« fest, das er sowohl in deren »Grof3struktur« als auch in
Kleists »wie bekannt sehr eigenwillige[m] Satzbau« nachwies.® Dass
die Ambivalenz der sprachlichen Struktur am nicht abreissenden Wi-
derstreit der Interpretationen auch im Fall der Marquise von O... ur-

liche Doppelfunktion des Gedankenstrichs vermerkt: »Dagegen halten
die Gedankenstriche, welche die Parenthese aus dem FlufR herausstauen,
ohne sie ins Gefingnis zu sperren, Beziehung und Distanz gleicherma-
fRen fest.«, Th. W. Adorno: »Satzzeichenx, S. 111.

7 | Zitiert wird nach der Ausgabe der Novelle im Deutschen Klas-
siker Verlag (DKV), Band III unter Angabe der Siglen im Text: Heinrich
von Kleist: »Die Marquise von O...«, in: Ders., Simtliche Werke und Briefe
in vier Binden, Ilse-Marie Barth, Klaus Miiller-Salget u.a. (Hg.), Band III:
Erzihlungen Anektdoten, Gedichte, Schriften, Klaus Miiller-Salget (Hg.),
Frankfurt/Main, S. 143-186, hier S. 168.

8 | Klaus Miller-Salget: »Das Prinzip der Doppeldeutigkeit in
Kleists Erzihlungen, in: Kleists Aktualitit. Neue Aufsitze und Essays
1966-1978, Walter Miiller-Seidel (Hg.), WdF (Bd. 586), Darmstadt 1981, S.
166-199 (zuerst in: Zeitschrift fiir deutsche Philologie 92 [1973], H. 2, S.
185-211), hier: S. 166f. u. 196.

- am 14,02.2026, 11:55:28. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839409886-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122 | Tim KAMMASCH

sichlichen Anteil hat, steht ausser Frage. Die hier nach wie vor un-
geklirte Frage besteht darin, ob die Marquise von ihrer sEmpfingnis<
durch einen der Anfiihrer des russischen Angriffs auf die »im oberen
Italien« gelegene Stadt »M...« (DKV III, 143), den Grafen »F...« (DKV
111, 146), gewusst habe oder nicht. Der fragliche Akt selbst wird in der
Erzihlung durch den wohl bekanntesten Gedankenstrich der deutsch-
sprachigen Literaturgeschichte zugleich verdeckt wie markiert.> Dem-
entsprechend stellt sich die Frage als sein Geheimnis dar: Bewahrt die
Marquise vor der Welt, zuerst vor ihren Eltern, aber auch dem Leser
gegentiber ein solches Geheimnis? Verstellt sie sich — wie der Strich?
Oder gibt sie alles preis, was sie tatsichlich weiss und was ebenso-
viel ist wie »—«? In anderen, kruderen, in Kleists Worten: Hat sie, wie
sie beteuert, in der Tat »unwissentlich< empfangen, oder aber, wie in
dem bekannten Epigramm zur Erzihlung nicht ohne Witz und Ironie
vermerkt wird, »bloss die Augen zu...« gehalten?® Dass die Marquise
ein »heimliche[s] Wissen« vorenthalte, war von Josef Kunz als These
formuliert, von Miiller-Salget indes als den Sinn der Erzihlung iiber-
haupt verfehlend abgekanzelt worden" — doch ohne Erfolg. Auch 30
Jahre spiter wird die Frage nach dem »geheimen Wissen« etwa von
Adam Soboczynski erneut gestellt.> Wenn indes der aktuelle Stand
der Erkenntnis bei ihm dahingehend lautet, dass nicht der etwaige Ge-
halt dieses >geheimen Wissenss, sondern eben die umstrittene Frage,
ob die Marquise solch ein Wissen iiberhaupt besitze, das eigentliche,
weil unlésbare arcanum der Marquise sei, so mag das zunichst wie

9 | Die Wendung vom »wohlbekannten Gedankenstrich in d[er] Welt-
literatur« ist selbst bereits ein Topos in der Literatur zu Kleist; iiber die
performative Zeichenfunktion des berithmten Gedankenstrichs schweigt
sie sich indes aus, vgl. zur eben zitierten Variation des Topos, Adam So-
boczynski: »Das arcanum der >Marquise von O...«, Kleist Jahrbuch 2004,
Stuttgart 2004, S. 62-87, hier: S. 64.

10 | »... Die Marquise von O... / Dieser Roman ist nicht fur dich,
meine Tochter. In / Ohnmacht! / Schamlose Posse! Sie hielt, weiss ich, die
Augen blof} zu.« (DKV III, 414), vgl. dazu A. Sobczynski: »Das arcanums,
S.71.

11 | Josef Kunz: Die Deutsche Novelle zwischen Klassik und Ro-
mantik, Berlin 1966, S. 133ff., vgl. K. Miiller-Salget: »Das Prinzip der Dop-
peldeutigkeit in Kleists Erzahlungen, S. 178.

12 | A. Soboczynski: »Das arcanum, S. 68.

13 | Ebd,, S. 77: »Das Geheimnis der Marquise, ihr secretum, das,
was gesagt werden konnte, aber nicht gesagt wird, verschliefst sich den
Eltern wie den Lesern als Interpreten der Marquise...«.

- am 14,02.2026, 11:55:28. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839409886-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DErR GEDANKENSTRICH | 123

eine Resignation vor der Frage erscheinen. Indes, statt es dem Kritiker
in James’ Novelle The Figure in the Carpet (18906) gleichzutun, der mit
detektivischer Akribie das Geheimnis des Autors Vereker (»my little
secret«), dessen »joy of [...] soul, »loveliest thing in the world«, — »the
very string« —, in dessen Erzidhlungen vergebens als Etwas zu begrei-
fen sucht, das sich wie ein Vogel auf einer Leimrute feststellen lisst,+
erscheint es von geradezu existenziellem Interesse, nach den Griinden
zu fragen, welche die Entscheidung besagter Streitfrage im Fall der
Marquise von O... verunmoglichen. Es sind dieselben, welche die Lek-
tliren in den Bann dieser Erzihlung ziehen, indem sie bei grosster An-
niherung an das Geheimnis eben dieses deren Zugriff letztlich doch
entziehen. Der Fall der Marquise bleibt die »einmalige Erscheinung
einer Ferne, so nah sie sein mag«.’s

Es geht nachfolgend also darum, zu zeigen, wie Die Marquise von O...
ihre auratische Struktur dem ambivalenten Spiel eines verstellenden
Sagens verdankt, in dessen Mitte gleichsam der Strich als »the very
string« wie ein verkehrt laufender Ariadnefaden die Lektiiren immer
tiefer ins Labyrinth un-moglicher Lesarten verfithrt. Der Strich setzt
in der Tat nicht mehr als »irgend ein Verhiltnis« (DKV III, 168) zwi-
schen der Marquise und dem Grafen in Szene — unbestimmt welches,
in jedem Fall einen »ungeheure[n] Vorfall« (DKV III, 173) mit Folgen.
Die Erzihlung verfiihrt die voyeuristische Neugierde des Lesers, da
sie einen narrativen Einblick »durchs Schliisseloch« (DKV III, 180)
zu gewidhren verspricht, was aber ein blosses, indes spannend insze-
niertes Versprechen bleibt. Dieses durchzieht die gesamte Erzihlung
und zieht mit sich, weil ohne sie nicht méglich, — die Lektiiren. Das
Versprechen erfiillt sich als Ver-sprechen eben darin, dass es die Er-
wartungen der Leser — von der Vogelstellerart des Kritikers aus James’
Novelle (»the thing we were all so blank about was vividly there...«)
— nicht erfiillt. Was der Strich solchen Lesern verwehrt: die Reprisen-
tation einer Wirklichkeit, versagt auch das Erzihlte wortreich.” Statt

14 | Henry James: »The Figure in the Carpet«, in: Ders., Selected
Tales, John Lyon (Hg.), London 2001, S. 284-313, hier: S. 292-295.

15 | Walter Benjamin: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner techni-
schen Reproduzierbarkeit, Frankfurt/Main 1977, S. 15.

16 | James: »The Figure in the Carpets, S. 295.

17 | Wegweisend fir die hier erprobte Lesart ist der Aufsatz von
Werner Hamacher: »Das Beben der Darstellung«, in: David E. Wellbery
(Hg.), Positionen der Literaturwissenschaft. Acht Modellanalysen am Bei-
spiel von Kleists »Das Erdbeben von Chili«, Miinchen 2. Aufl. 1984, S.

- am 14,02.2026, 11:55:28. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839409886-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124 | Tim KaMmAscH

dass dem Leser mitgeteilt wird, wie die Marquise und der Grafin das
zwischen ihnen durch den »—« (DKV 111, 145)"® markierte Verhiltnis
verstrickt sind, bietet die Leerstelle des ausgestrichenen Sinns einer
Reihe von textimmanenten Lektiiren Raum, den diese mit christlich-
mythologisch konnotierten Kennzeichnungen fiillen. So verkliren sie
die Marquise zur »Reinere[n], als Engel sind« und lassen sie als »Herr-
liche, Uberirdische«? folglich als Reinkarnation der Jungfrau und Got-
tesmutter erscheinen. Der Graf nimmt sich aus »wie ein [auferstande-
ner] junger Gott«, mithin als Gottessohn, aber auch als Gottvater des
Kindes, indem die Marquise dieses »gottlichen Ursprungs« (DKV III,
168) wihnt. Damit kontrastieren Benennungen der textimmanenten
Interpreten (Vater und Mutter der Marquise), die deren Zweifel an der
>Reinheit« bzw. Aufrichtigkeit der Marquise belegen. Dann erscheint
sie ihnen »nichtswiirdig« (DKV 111, 165) oder als »Hiindin mit zehnfa-
cher List des Fuchses« (DKV III, 173). Die Marquise hingegen sieht im
Vater ihres Kindes auch wieder einen »Auswurf seiner Gattung ... aus
dem zertretensten und unflitigsten Schlamm hervorgegangen« (DKV
111, 168). Wie es auch »gedreht und gewendet« (DKV III, 168) wird — in
dem Grafen und der Marquise scheinen sich Engel und Teufel (DKV
I11, 186) bzw. »Cherub« (DKYV III, 174) und »Furie« (DKV III, 184) zu
vereinen. In diesen widerstreitenden textimmanenten Lektiiren wird
die Marquise ebenso wie der Graf letztlich unlesbar. Die Erzdhlung
entfaltet so jene Ambivalenz, in der sich der Strich jeder Eindeutigkeit
und Reprisentation versagt, indem er keine der von ihm in sein Ver-
hiltnis gesetzten Figuren normativ vor der anderen auszeichnet. Um-
gekehrt laden die ambivalenten Kennzeichnungen, durch die beide Fi-
guren sich einer binir-codierten diskursiven Lektiire letztlich in ihrer
Bestimmung entziehen, den Strich tiberhaupt zur unlesbaren (und
darum um so attraktiveren) Leerstelle des Sinns auf. Die ambivalenten
Bestimmungen aktualisieren in ihrer eindeutigen Sinn verstellenden
Beredsamkeit das dem Strich eigene Ambivalenzpotential einer durch
ihn ausgestellten und mithin beredten Verschwiegenheit.

149-173, (hier vgl. S. 149). Im Inhaltsverzeichnis des angegebenen Bandes
ist Hamachers Text anstelle einer methodologisch positionierenden Meta-
Uberschrift mit drei »* * *« ausgezeichnet worden.

18 | Vollstindig zitiert lautet der Satz: »Hier — traf er, da bald darauf
ihre erschrockenen Frauen erschienen, Anstalten einen Arzt zu rufen.«
Das eventuelle »geheime Wissen« dieser Frauen, wird von keinem der text-
internen Interpreten des Vorfalls erfragt.

19 | »..Du Herrliche, Uberirdische«; »du Reinere, als Engel sind,
(DKV I11, 177).

- am 14,02.2026, 11:55:28. =



https://doi.org/10.14361/9783839409886-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER GEDANKENSTRICH | 125

Wer aber wird durch diese Verzeichnungen zu Extremen in den
textimmanenten Lektiiren ausgestrichen und eben dadurch verortet,
wenn nicht der Mensch? Aus Pascals Bestimmung des Menschen ex
negativo als »ni homme ni béte«?° lisst sich ableiten, dass der Mensch
durch die doppelte Verneinung zweier Extreme im Zwischenraum ver-
ortet wird — dem Raum, den bei Kleist der Strich gleichsam als Statt-
halter des Menschen diesem frei-hilt. Im Unterschied zum Tier hat der
Mensch Logos (Sprache).? Im Unterschied zum gegenteiligen Extrem,
den Engeln als leiblosen Geisteswesen, ist seine Seele aber eine in Zeit
und Korperlichkeit*2 und damit eine in epistemische Endlichkeit gefal-
lene. Der menschliche Logos ist ein gebrechlicher Logos. Nach Pascal
taugt er nicht zur Wesenserkenntnis der Dinge. Kein Wunder also,
wenn ihm vor den hochsten Wahrheiten (und Wundern wie der unbe-
fleckten Empfingnis) die Sprache versagt. In Kleists Erziahlung gerit
eben diese Vorstellung des >Sprache-Habens< bzw. der menschlichen
Verfiigungsgewalt tiber die Sprache ins Stocken. Denn nicht nur in sa-
krosankten, sondern in menschlich allzu menschlichen Fillen — wel-
che einander zum Verwechseln dhnlich sehen, versagt den Figuren
die Sprache. Als »semiotische, unerfillbare Liicke des Begehrens«
entzieht sich der Strich allen texteigenen Versuchen, ihm einen ein-
deutigen Sinn zuzusprechen.>+ Doch die Sprachohnmacht der Figu-
ren ebenso wie die der textexternen< Interpreten verdankt sich der
wortgewaltigen Inszenierung mehrdeutiger Szenen in einer geradezu
hinterhiltig ambivalenten Sprache. Wenn die »Marquise von O...« von
Kleist als Novelle konzipiert worden ist, dann ist sie zugleich deren
Dekonstruktion. Alles Sagen und Mitteilen erscheint in ihr nur dar-
auf angelegt, die Unlesbarkeit des Strichs durch Sinn und Widersinn
zu entfalten, dergestalt dass die zu erzihlende Begebenheit letztlich
wirklich »unerhérte Umstinde« (DKV III, 178) bleiben.> Und wo die

20 | »L’homme n’est ni ange ni béte, et le malheur veut que qui veut
faire 'ange fait la béte.« (Br. 358), Blaise Pascal: Pensées, Philippe Sellier
(Hg.), Paris 1991, S. 403, Nr. 557.

21 | Gemiss der wirkungsmichtigen Bestimmung bei Aristoteles:
Politica (A 1, 1253 a1-2), W. D. Ross (Hg.), Oxford 1957, hier S. 3.

22 | Vgl. B. Pascal: Pensées (Br. 233), S. 403, Nr. 557.

23 | A. Soboczynski: »Das arcanumc, S. 83.

24 | Soversagt selbst die List der Mutter, der Marquise das vermutete
»geheime Wissen« durch List und Verstellung zu entlocken; denn es bleibt
unklar, warum die Marquise die Probe besteht — ob aus Unwissen oder
durch perfekte Verstellung (vgl. DKV III, 175-177).

25 | A. Soboczynski: »Das arcanums, S. 67: »Damit wird der unkla-

- am 14,02.2026, 11:55:28. EEEEm



https://doi.org/10.14361/9783839409886-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126 | Tim Kammasch

Sprache diesem »ungeheuren Vorfall« (DKV III, 173) nahe kommt, in
der Gartenszene, da fillt bereits die Schilderung der Szenerie so zwie-
spiltig aus und wird die Gebirdensprache der Figuren so andeutungs-
reich, dass jedes Wort aufs Anziiglichste changiert und nicht mehr
Kklar ist, ob von dem »ungeheuren Vorfall« der >Empfangnis< oder den
Umstinden des Gartenbesuchs die Rede geht.>® Denn auch im Fall
des letzteren ist nicht eindeutig auszumachen, ob er von der Marquise

re Status des Geheimnisses erzihlkonstitutiv.« Soboczynski tibernimmt
von A. u. J. Assmann (vgl. ebd.) die Unterscheidung zwischen zwei mog-
lichen Gestalten des Geheimnisses: das unerzihlbare Mysterium (»prin-
zipielle Unverfiigbarkeit«, wie nach christlicher Vorstellung der Fall der
unbefleckten Empfingnis der Jungfrau Maria) oder des an sich erzihl-
baren aber verschwiegenen Geheimnisses (secretum). Zur Unlesbarkeit
des Geheimnisses der Marquise trigt bei, dass, wie Soboczynski zeigt,
die »scharfe Grenze zwischen mysterium und secretum, die als binire Co-
dierung des Geheimnisses fungiert, (... ) in der Marquise von O... zu einer
schwierigen Konstruktion [wird, TK], die in der Unentscheidbarkeit zwi-
schen beiden Geheimnismodellen ihren blinden Fleck bewahrt und damit
die Erzihlung immer wieder antreibt.« (ebd.).

26 | Aufdie Frage der Marquise, »Von wo Herr Graf ist es moglich?«,
gibt der Graf zur Antwort: »von M ...« (DKV III, 170). Frage und Ant-
wort konnen sich sowohl auf das Eindringen des Grafen in ihren Garten
beziehen wie auch auf den Vorfall der Empfingnis in M. Die Frage wie
Antwort begleitenden Gesten — die schwangere Marquise blickt »schiich-
tern« vor sich auf die Erde nieder (also iiber ihren Bauch hinab) und der
Graf sie »ganz leise« an sich driickend — verstirken den Eindruck einer
anziiglichen Doppeldeutigkeit eher, als dass sie ihn auszurdumen vermo-
gen. Der »Korper [der Marquise, TK] changiert bestindig zwischen Ver-
stellung und Wahrhaftigkeitsmodus« (A. Soboczynski: »Das arcanumc, S.
77). Die Ambivalenzerfahrung, die die >Figur< der Marquise bereitet, steht
jener der Heiligen Theresa in der Verziickung durch Gian Lorenzo Bernini
(zwischen 1645-1652, Cornaro Kapelle, S. Maria della Vittoria, Rom) kaum
nach. Auch im Fall von Berninis Altarskulptur wird die Ambivalenzerfah-
rung der spanischen Nonne durch einen Strich, allerdings einen pfeilarti-
gen in der Hand eines Engels, induziert. Er bereitet ihr zugleich Schmerz
und Wonne. Der Pfeil soll der Heiligen angeblich ins Herz und in die
Eingeweide gefahren sein. Dieser Legende enstpricht die ambivalente
Zielrichtung des Pfeils bei Bernini. Eher als auf das Herz zielt er auf den
Schoss der die himmlischen Schmerzensfreuden in »stiller Ekstase« emp-
fangenden Nonne: Daniello Bartoli (1608-1685), zit. nach Norbert Wolf:
Meisterwerke der Skulptur, Stuttgart 2007, S. 209. Thren Kopf lisst die

- am 14,02.2026, 11:55:28. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839409886-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER GEDANKENSTRICH | 127

erwiinscht war oder nicht; zwar hiess sie einen strengen »Tiirwich-
ter«, an der Vorderseite ihres Hauses niemanden einzulassen; indes,
sie liess eine Hintertiir zu ihrem Garten offen stehen, dessen Ginge
der Graf dann »durchstrich« (DKV III, 170). Als der Graf den Strich
spricht, entzieht dieser sich dem Leser als »ein einziges, heimliches,
gefliistertes —l«, weil die Marquise dem Grafen ins Wort fillt und sich
dessen Offenbarungsversuch verschliesst (»— Ich will nichts wissenx,
DKV 111, 171).

Der Strich ist also zugleich der Ort des Menschen und einer ambi-
valenten Sprache. Wo letztere dem Strich am nichsten kommt und ihn
eigentlich sagt, da grenzt sie in ihrer Ambivalenz logisch betrachtet
an den Widersinn eines tertium datur: Als die Marquise, von ihrem
Bruder gefragt wird, ob ihr der Graf »gefalle«, antwortet sie »mit eini-
ger Verlegenheit«: »[E]r gefillt mir und miffillt mir.« (DKV III, 157).
Indem die Marquise diesen ambivalenten Satz mit Hinweis auf ein
Gefiihl sagt, das auch die anderen Mitglieder der Familie teilen, ist
diese ambivalente Sprache die Sprache eines »Gefiihls«. Es handelt
sich dabei gerade nicht um jenes >absolute Gefiihl, in dem die Mar-
quise »mit sich bekannt« zu werden wihnt, dabei aber doch nur ihr
gesellschaftliches Ansehen im Blick hat und handelt, wie man es von
ihr in der Situation einer unehelichen Schwangerschaft erwartet.”
Wenn sie fiir ihre >Niederkunft« die Abgeschiedenheit ihres Land-
hauses und den »Tiirsteher« fiir dessen Schauseite wihlt, so sind das
wohl die ihr von ihrer Hebamme angegebenen »Mittel ..., wie man, in
solchen Fillen, dem Leumund der Welt ausweichenc, d.h. den Schein
wahren kann (DKV III, 165). Das Gefiihl, dem die Marquise in dem
in sich widerspriichlichen Satz Ausdruck gibt, hat keinen Namen. Im
Unterschied zum »absoluten< oder auch »innersten Gefiihl« (DKV III,
168) erhebt es keinen Anspruch auf hohere Selbsterkenntnis, erliegt
dafiir aber auch nicht wie jenes einer Selbsttiuschung. In der Struk-
tur seines Satzes zeigt das Gefiihl eine gewisse Familienihnlichkeit

Heilige seitlich in den Nacken zuriickfallen — wie die Marquise auf dem
Schosse ihres Vaters in der inzestudsen Versshnungsszene (DKV 111, 181).

27 | Vgl. A. Soboczynski: »Das arcanums, S. 66. Soboczynski macht
Zweifel an der in der Forschungsliteratur der siebziger Jahre behaupteten
Absolutheit jener Eingebung geltend, aufgrund deren die Marquise nach
der extremen Reaktion ihrer Eltern auf die entdeckte Schwangerschaft de-
ren Haus verlisst. Denn selbst das »sonderbare« Inserat, in dem sie sich
demjenigen Mann verspricht, der sich als Vater ihres Kindes zu erkennen
gebe, verfolge letztlich die Absicht, ihr Kind gesellschaftskonform als ehe-
liches ohne »Schandfleck« aufwachsen zu sehen (DKV III, S. 168).

- am 14,02.2026, 11:55:28. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839409886-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128 | Tim KAaMmAsCH

mit den von Kant unter dem Titel des Erhabenen zusammengefassten
Gefiihlen, die mit Reflexionsurteilen der dsthetischen Urteilskraft ein-
hergehen. Es ist ein ambivalentes, ein Wechselgefiihl, in dem Gefallen
und Missfallen miteinander im Widerstreit liegen. Das Gefiihl kénnte
insofern als Kandidat fiir eine An-Asthetik gelten, als deren >Gegen-
stand« sich gerade dadurch auszeichnet, dass er sich einer direkten
und bestimmten Erkenntnis entzieht. Indes, im Unterschied zu Kants
Indienstnahme der erhabenen Gefiihle als Zeichen in der »Kritik der
Urteilskraft« kippt im Wechselgefiihl der Marquise das Scheitern der
Einbildungskraft im Versuch, die fiir eine bestimmte Erkenntnis not-
wendige Darstellung (entweder Engel oder Teufel) zu liefern, nicht um
in die negative Darstellung der Vernunft, die bei Kant die eigentliche
Quelle der mithin nur »indirecte« und reflexiv entsprungenen Lust
ist.?® Aus dem Gefiithl der Marquise, dessen Satz das Nichtzustande-
kommen eines bestimmten Erkenntnisurteils dokumentiert, lisst sich
keine Einsicht ex negativo in die transzendentale Dimension einer mit
sich selbst identischen Vernunft abzwecken. Der Satz konstatiert das
Auftreten von Gefallen und Missfallen, Lust und Unlust. Doch die-
se beziehen sich auf den ambivalenten sinnlichen Eindruck, den die
Marquise vom Grafen hat — wie auch immer dieser Eindruck zustan-
de gekommen sein mag. Gefallen und Missfallen beziehen sich wohl
wechselseitig aufeinander, indes ohne, dass das eine tiber das ande-
re triumphierte und sich Eindeutigkeit einstellte. Gemiss einem auf
logische Widerspruchsfreiheit reduzierten Sinnkriterium ist der Satz
dieses Gefiihls daher irrational, sinnlos — irrsinnig gar. Entsprechend
einer solchen Haltung zur Sprache wird geschwiegen, wo nicht wider-
spruchslos ausgesagt werden kann. Und daher stellt sich der Zustand
des Staunens ein, der wirren Rede, der bis ins Entsetzen gesteigerten
Fassungs- bzw. Sprachlosigkeit (»— !«, DKV III, 183), der Ohnmacht,
wo immer die Einsicht dieses Gefiihls >bedrohlich< nahe kommt. Aber
es bleibt dabei: Der Graf gefillt und gefallt nicht, er erscheint zugleich
als gefallen(d)er und nicht gefallen(d)er Engel, und in der von Kleist
gewihlten Wendung des >Ge-Fallens< wird unentscheidbar, welche
der beiden Extreme, Engel — Teufel, fiir welche der beiden Wirkun-
gen, Lust — Unlust, Ursache ist. Der Mensch ist widerspriichlich und
deshalb taugt ein auf Eindeutigkeit bedachter »Leumund« nicht, um
sich von ihm ein zutreffendes Bild zu machen. Gerade weil es auf
Eindeutigkeit zielt und auf dichotomischen Schemata basiert, ist das
sogenannte Urteil der Welt, der »Ruf«, wie der Graf bei Gelegenheit

28 | Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft (1790), Heiner F. Klem-
me (Hg.), Hamburg 2006, §23, S. 1006f.

- am 14,02.2026, 11:55:28. EEEEm



https://doi.org/10.14361/9783839409886-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER GEDANKENSTRICH | 129

seines ersten Heiratsantrags bekennt, notwendig die »zweideutigste
aller Eigenschaften« (DKV III, 152). Der Strich indes — indem er die
Ortschaft des Menschen markiert — erscheint damit zugleich als das
Epizentrum einer zwischen normativen Gegensitzen sich hin und
her bewegenden Sprache, die indes gerade in ihrer Ambivalenz die im
zwiespiltigen Gefiihl existenziell erfahrene normative Erschiitterung
evoziert.

ndas Ver-Haltnis«?° (Heidegger)

In der im Aufsatzband Unterwegs zur Sprache (1959) und dann im
zwolften Band der Gesamtausgabe (198s5) publizierten Fassung des
Vortrags Der Weg zur Sprache (1959)° lisst sich Heidegger in seinem
Fragen nach dem »Sprachwesen« (GA 12, 238) den Weg zur Sprache
von einer sogenannten »Wegformel« (GA 12, 231) weisen. Sie lautet:
»Die Sprache als die Sprache zur Sprache bringen.« (GA12, 230). Formal
auffallend ist das Fehlen eines Subjekts, und auch das Verb bleibt als
Infinitiv hinsichtlich Agens, Modus und Tempus unbestimmt. Wer
oder was bringt die Sprache zur Sprache? In dieser Unbestimmtheit
kann die Formel als »Anweisung« (GA 12, 250) gelesen werden. Doch
deren Gehalt erscheint aufgrund der offensichtlichen Tautologie zu-
nichst ebenfalls unbestimmt. Man muss bereits wissen, was Sprache
ist, um zu verstehen, als was und wohin man sie bringen soll. Doch
gerade nach der Sprache geht ja die Frage. Die Formel ist weder be-
stimmt (Infinitiv bzw. fehlendes Subjekt) noch bestimmend (weil
tautologisch). Und doch behauptet der nachfolgende Satz, dass in der
Formel nicht nur dreimal »das Selbe« gesagt werde: »Die Formel ge-
braucht das Wort >Sprache« dreimal, wobei es jedesmal Anderes und
gleichwohl das Selbe sagt.« (1. Kommentarsatz, GA 12, 230). Immer-
hin deutet dieser Satz durch die Wendung, »[d]ie Formel gebraucht,
bereits an, wer die Sprache als die Sprache zur Sprache bringt: die
Formel selbst und also die Sprache. Als Erklirung liest sich sodann
die nachfolgende Behauptung: »Dies ist Jenes, was das Auseinander-
gehaltene aus dem Einen, worin das Eigenttimliche der Sprache be-

29 | Martin Heidegger: »Der Weg zur Spraches, in: Ders., Unter-
wegs zur Sprache, Frankfurt/Main 1959, S. 239-268. Der »Weg zur Spra-
che« wird hier im Text in Siglen wie folgt zitiert: (GA 12, Seitenzahl) ge-
miss: Martin Heidegger: Unterwegs zur Sprache, Gesamtausgabe, Bd. 12,
Frankfurt/Main 1985, S. 227-262, hier GA 12, 229.

30 | Vgl. ebd.

- am 14,02.2026, 11:55:28. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839409886-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130 | Tim KammaAscH

ruht, zueinanderhilt.« (2. Kommentarsatz). Das Verstehen hingt hier
massgeblich von den Referenzen der einzelnen Pronomina ab, denen
die Lektlire nachgeht.

Das »Dies« zu Beginn des 2. Kommentarsatzes (s.o.) lisst sich als
relativischer Anschluss auf den gesamten Satzzusammenhang des 1.
Kommentarsatzes (s.o0.) beziehen, also auf den Umstand, der hier in
Frage steht: Wie kommt es, dass die Formel, obgleich das Wort »>Spra-
che« dreimal in ihr vorkommt, doch nicht einfach eine nichts(aus)
sagende Tautologie ist, sondern das Wort doch auch »jedesmal Ande-
res ... sagt«? »Dies« bezieht sich demzufolge auf das vom Wort »>Spra-
che« in der Formel Gesagte und zwar in dessen Ambivalenz, die der
1. Kommentarsatz behauptet (»jedesmal Anderes und gleichwohl das
Selbe«). Zugleich lisst sich das »Dies« auch nur auf das letzte Glied
der Dichotomie (»Anderes« — »das Selbe«) im 1. Kommentarsatz bezie-
hen, also nur auf »das Selbe«. In diesem Fall ist dann »Jenes« auf das
entferntere »Anderes« zuriickzubeziehen.

Wiirde man alle diese Beziige im Text mit Bleistift nachzeichnen,
so hitte man spitestens jetzt das Geflecht vor Augen, in das die Lek-
tlre verstrickt ist. In ihrer Bewegung, die sie sich vom Text vorgeben
lisst, ereignet sich jenes »Geflecht«, von dem der Text nachfolgend
mitteilt, dass die »Wegformel« es »[an]deutet«, »anzeigt« und schliess-
lich »nennt« (GA 12, 230f.). Die Dichte des Geflechts wird geradezu
opak, wenn die Lektiire beriicksichtigt, dass in der Wendung »Dies ist
Jenes...« durch das Kopular »ist« wie durch einen Strich »Dies« sowohl
auf »Jenes« als auch gegenwendig »Jenes« auf »Dies« zu beziehen ist,
was zur Konsequenz hat, dass »Dies« nun auch auf »Anderes« und
»Jenes« auch auf »das Selbe« im vorausgehenden 1. Kommentarsatz
zuriickverweist. Was die Lektiire, um analytische Klirung bemiiht,
sorgfiltig auseinanderzuhalten suchte, wobei sie dem Brauch folgte,
dass, zumal in dem engeren Kontext von drei aufeinanderfolgenden
Sitzen, verschiedene Pronomina (»Dies« — »Jenes«; »Anderes« — »das
Selbe«) auch auf verschiedene Nomina verweisen —, das fithrt ihr
Nachvollzug der Beziige im Fall der Formel und der Kommentarsitze
wieder zuriick auf »Eine[s]«. Von diesem »Einen, sagt der 2. Kom-
mentarsatz, dass in »ihm das Eigentiimliche der Sprache beruht«.

Es kann hier nicht darum gehen, die Lektiire aus dem Dickicht
des Geflechts hinauszufithren. Umgekehrt gilt es, auf eine bestimm-
te, selbstdurchsichtige Weise in es so hineinzugelangen, dass es in
den Blick riickt. Worauf es hier ankommt, ist die Ambivalenzerfah-
rung, die zu bereiten das Geflecht angelegt ist. In dieser Ambivalenz-
erfahrung teilt sich der Lektiire ein fernes Echo dessen mit, was ihr
eigentlich unmittelbar nahe ist, doch in seiner Unscheinbarkeit einem

- am 14,02.2026, 11:55:28. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839409886-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DErR GEDANKENSTRICH | 131

vergegenstindlichenden Vorstellen und dichotomischen Zergliedern
unnahbar bleibt: das Grundmovens des Sprachwesens. Der Text stellt
allerdings die Moglichkeit einer Erfahrung des Sprachwesens in Aus-
sicht, wenn »instindiger« geachtet wird, d.h. fiir Heidegger: wenn
»aus dem Ereignis« erblickt wird (GA 12, 246f.). Die Lektiireerfahrung
hat auf dem Weg ihres »[V]erflochten«-Werdens (GA 12, 230) in das
Geflecht bereits aus dem Ereignis geblickt. Sie hat dabei aber um so
weniger »erblickt«, je mehr sie darauf aus war, das Geflecht zu um-
und tiberblicken. Auf diesem Weg lisst sich das Geflecht nicht auf-
losen. Allerdings ist eben diese negative Erfahrung ein erster Schritt
auf dem Weg zur Sprache.

Achtet die Lektiire »instindiger« auf ihre Bewegung im Nachvoll-
zug der Beziige zwischen den beiden Kommentarsitzen, so kann sie
aus dem Ereignis jener Bewegung, in die sie auf den Wortgebrauch
des Textes horend sich von diesem bewegen ldsst, erfahren, wie még-
lich wird, was der 1. Kommentarsatz fiir die Formel behauptet: dass
das selbe, »dreimal« vorkommende Wort »>Sprache« auch »jedes-
mal« Anderes sagen kann. Die beiden Kommentarsitze erbringen
den Nachweis, indem sie den umgekehrten Fall inszenieren und der
Lektiire im Nachvollzug der Beziige zwischen den Pronomina — »An-
deres«, »das Selbe«, »Dies« und »Jenes« — zeigen, wie es kommt, dass
verschiedene Worter nicht nur Anderes, sondern auch das Selbe sagen
kénnen. Sie zeigen dies, indem sie die Lektiire eben das Geflecht ge-
nerieren lassen, in das sie sich verstrickt. Das Geflecht ereignet sich
durch die Vorgabe des Textes, d.h. durch den Gebrauch der Worter,
mithin durch deren Auswahl und Stellung zueinander — doch eben-
so bedarf es hierzu des Vollzugs der aneignenden Lesart. Im Fall der
Formel wird »dreimal« dasselbe Wort »>Sprache«« gebraucht, aber »je-
desmal« an anderer Stelle. Anders als im Fall der beiden Kommen-
tarsitze, in denen die Positionierung der verschiedenen Worter deren
Beziige zueinanderhilt und sie auf das Selbe referieren ldsst, leistet
in der Formel die dreimalige Positionierung desselben Wortes dessen
Auseinanderhalten und generiert damit in jedem einzelnen Fall auch
andere Sinnbeziige. Derart bringt in der Wegformel »Die Sprache als
die Sprache zur Sprache bringen.« gerade die Wiederholung desselben
Wortes »Sprache« Sinn-Differenzen ins Spiel, die sich durch »als«
und »zur« bereits andeuten.

Aus der Lektiireerfahrung des Geflechts schépfend lisst sich dann
in der Auslegung des 2. Kommentarsatzes das unbestimmte »wasx,
welches »... das Auseinandergehaltene aus dem Einen ... zueinander-
hilt, als unbestimmter Bezug auf das den schon lingst nicht mehr li-
nearen Lektiirevollzug gingelnde »Geflecht« lesen. Ebenso legt es die

- am 14,02.2026, 11:55:28. EEEEm



https://doi.org/10.14361/9783839409886-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132 | Tim Kammasch

Lektiireerfahrung des Geflechts nahe, das »Auseinandergehaltene,
aufgrund der Perfektform dieses Partizips, auf das in der Wegformel
auseinandergehaltene Wort »>Sprache« zu beziehen. Es haben sich
also textinterne Referenten gefunden, die in den in Frage stehenden
Sitzen zwar nicht genannt werden und auf die auch kein Stellver-
treter voraus oder zuriick verweist, doch deren Bezug aufgrund der
Lekttireerfahrung des Geflechts — aus diesem blickend — in Betracht
kommen. Durch drei Hinweise wird diese Lesart allerdings nahege-
legt. Denn wenn es, wie bereits erwihnt, heisst, dass die Formel »ein
Geflecht andeutet«, »zeigt«, »nennt, so ist aus dem dritten Hinweis
zu schliessen, dass der Name des Geflechts »Sprache« lautet, denn
die Formel nennt keinen anderen Namen. Somit hitte also das Ge-
flecht in der Formel seinen eigenen Namen genannt. Als Tautologie
erschien die Formel zunichst nichts(aus)sagend. Nunmehr stellt sich
heraus, dass sie gerade in ihrer tautologischen Form das Geflecht der
Sprache an sich selbst inszeniert und mit der Nennung zugleich auch
>sein ldsst<* Damit wird die Tautologie bei Heidegger sogar mehr als

31 | >Sein lassen< kann bei Heidegger im Sinne von >ins Sein brin-
gen< sowie im Sinne von >etwas in Ruhe lassen<, gelesen werden, vgl.
dazu Stephan Grotz: Vom Umgang mit Tautologien. Martin Heidegger
und Roman Jakobsen, Hamburg 2000, S. 115f. Beide Lesarten sind erst
treffend, wenn sie nicht gegeneinander ausgespielt, sondern in ein ambi-
valentes Zusammenspiel gebracht werden. Dasselbe gilt fiir die eingangs
von der Weg zur Sprache gestellte Frage: »Verweilen wir ohne unser Zu-
tun schon in der Nihe der Sprache?« (GA 12, 230): Das Zutun, auf das es
hierbei ankommt, ist ebenfalls ein Seinlassen im Sinne eines Verzichts
auf jedweden Versuch, die Sprache durch etwas anderes als sie selbst zu
bestimmen. Dieser Ansatz ruft férmlich die Tautologie auf den Plan und
gewinnt ihr ein Sagen als Zeigen (des Geflechts) ab. Die im Text konsta-
tierte Wandlung des Weges zur Sprache besteht darin, dass im lesenden
Nachvollzug des Textes bemerkt wird, wie sich der Weg zur Sprache, »...aus
unserem Tun in das ereignete Sprachwesen verlagert« hat (GA 12, 250).
Eine Fremdbestimmung der Sprache (also durch ein Zutun, das die Spra-
che nicht als Sprache denkt) unternimmt Heidegger zufolge Wilhelm v.
Humboldt, wenn er das Wesen der Sprache als energeia »bestimmt« (GA
12, 238). Dessen ungeachtet bleibt Humboldts als Einleitung fiir sein Werk
iiber die Kawi-Sprache verfasste Abhandlung mit dem Titel »Uber die Ver-
schiedenheit des menschlichen Sprachbaues und ihren Einflufl auf die
geistige Entwicklung des Menschengeschlechts« (Berlin 18306) fiir Heideg-
ger wegweisend, zit. nach GA 12, 234f., vgl. 256f.

- am 14,02.2026, 11:55:28. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839409886-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DeErR GEDANKENSTRICH | 133

nur aussagend. Thr kommt insofern ein positiver Status zu, als in der
Tauto-Logie die Sprache selber sich selbst sagt (bzw. zeigt).32

Die Frage nach dem »Einen, aus dem« das Geflecht die Worter aus-
einander- und zueinanderhilt, zieht die Lektiire vor in die substanzlee-
re und in sich komplex verfugte Grundbewegtheit des Sprachwesens.
Das Sprachwesen, »die Sage« (GA 12, 242), so heisst es, »beruht« im
»Ereignis« (GA 12, 250) — ein Grundwort Heideggers, das er gemiss
einer Anmerkung »fiir die hier gedachte Sache in seinen Manuskrip-
ten« seit Mitte der dreissiger Jahre »gebraucht« (GA 12, 248). Was das
Sprachwesen in seiner Bewegung veranlasst, »das Ereignende[,] ist das
Ereignis selbst —und nichts ausserdem.« (GA 12, 247). Das »Ereignis«,
so wird nun aber behauptet, entziehe sich dem Wissen (GA 12, 255).
Wenn es »nichts anderes gibt, worauf das Ereignis noch zuriickfiihrt,
woraus es gar erklirt werden kénnte, verbleibt der Lektiire kein ande-
rer Weg als der, noch »instindiger« in das Ereignis zu blicken und d.h.
es als den dynamischen Ursprung des Sprachgefiiges zu »erfahren«
(GA12, 249).

Wohl um die Vorstellung eines substanzhaften, in der Zeit bestdn-
digen Sprachwesens fernzuhalten® und mit ihr das Modell einer in
der Zeit konstanten systemartigen Struktur, weist eine spitere An-
merkung von Heideggers Hand den Namen »Geflecht« als »schlecht«
zuriick34 Doch am Strich, der ja in seiner ambivalenten Funktion
die Keimzelle jedes Geflechts ist, wird festgehalten. Er begegnet als
die zentrale Gelenkstelle gerade dort, wo der Text die Lektiire in das
»Eine« fiithrt, in dem das Sprachwesen beruht. Der Strich, der in der
»er-eignend-brauchenden Be-wégung« (GA 12, 250) gleich mehrfach
vorkommt, ist gewiss nicht als Gedankenstrich zu lesen, nur schon
deshalb nicht, weil er dafiir zu kurz ist. Treffender sind daher die an
der Funktion orientierten Namen »Binde-« bzw. »Trennstrich«, in-
sofern auch dieser Kurzstrich nicht anders als der Gedankenstrich,

32 | »Die Wegformel: die Sprache als die Sprache zur Sprache bringen,
enthilt nicht mehr nur eine Anweisung fiir uns, die wir die Sprache be-
denken, sondern sagt [d.h. zeigt, T.K.] die forma, die Gestalt des Gefiiges,
worin das im Ereignis beruhende Sprachwesen sich be-wégt.«, GA 12, 250
(kursiv bei Heidegger).

33 | Diese Option reflektiert der Text als Gefahr: »Die Sage — laufen
wir nicht doch Gefahr, wenn wir aus ihr das Sprachwesen zu denken ver-
suchen, dafl wir die Sprache zu einem phantastischen, an sich bestehen-
den Wesen hinaufsteigern, das wir nirgendwo finden, solange wir niich-
tern der Sprache nachsinnen’« (GA 12, 244).

34 | Vgl. GA12, 230, Anm. e.

- am 14,02.2026, 11:55:28. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839409886-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134 | Tim KammAscH

nurmehr auch innerhalb von Woértern, das Auseinander- und Zuein-
anderhalten leistet — und zwar stets beides zugleich, in besagter Ambi-
valenz, die hier von Inter-Esse ist.

Die beiden Striche in den Worten »er-eignend« und »Be-wégung«
entfalten durch ihr Auseinander- und Zueinanderhalten mehrfache
Lesarten der durch sie gestreckten Worter. Wie der Weg zur Sprache
vorausgehend erliutert, klingt in »er-eignen« an, dass die Menschen
in den Brauch der Sprache eingewiesen werden, ihm zugeeignet sind.
Denn nur als ihm Zu(ge)hérende vermégen sie zu sprechen. Es ist die
Sprache, die die Menschen in den Brauch einfiihrt, aus dem sie ge-
miss Heidegger >ihrerseits< die Menschen als «Sprechende» »braucht«
(GA 12, 249 u. 254). Der Strich in dem Wort »Be-wégung« macht
Heideggers Lesart der Sprachbewegung explizit. Wie das diakritisch
doppelpunktierte »é< anzeigt und nachfolgend ausgefiihrt wird, ist die
Sprachbewegung vom alemannischen Verb »wégen« her zu verstehen,
welches das Bahnen bzw. »[B]ilden« eines neuen Weges im Gehen,
im Schnee etwa, bedeutet (GA 12, 249). Die sonderbare Schreibung
exponiert damit zugleich den Bezug der Sprachbewegung zu der fiir
den gesamten Text zentralen Wegmetaphorik. Denn das »Ereignisc,
in dem das Sprachwesen beruht, ist als das »Ereignende« der Weg zur
Sprache, der somit »die Sprache (das Sprachwesen) als die Sprache
(die Sage) zur Sprache (zum verlautenden Wort)« bringt (GA 12, 250).
Der Weg, auf dem die Sprache zur Sprache kommt, ist die besagte
»Be-wégung« und damit das Sprachwesen selbst. Zu beachten ist in-
des, dass obgleich das menschliche Sprechen immer auch dem Brauch
gemiss erfolgt, dieses Nachsprechen dennoch das, was ihm der Weg-
Strich als »Strom der Stille« (GA 12, 244) an Brauch und Sage zutrigt,
nicht als Identisches wiederholt. Im Zuge der Sprach-»Be-wégung« in
jeder Konversation verindert sich die Sprache, die allein durch Kon-
versation zugleich bewahrt wird (Conserver par Converser ).

Die Frage, wie diese »Be-wégung« moglich sei, sieht sich auf den
dritten, den mittleren Strich in der Wendung »er-eignend-brauchende
Be-wégung« verwiesen. Die Antwort wurde auch bereits angedeutet.
Dieser Strich nimmt genau jenen Bereich ein, der das »Eigene« des
Menschen ist: der »Brauch« (GA 12, 249), aus dem die Sprache das
menschliche Sprechen »braucht« (GA 12, 244 u. 254). Wenn also aus
dem Brauch eine »Be-wégung« mdoglich ist, die nicht immer das Sel-

35 | Das ergibt sich aus: »Das Ereignende ist das Ereignis selbst —
und nichts auflerdem.« (GA 12, 247), sowie: »Der Weg ist ereignend.« (GA
12, 249), und aus der appositionalen Gleichsetzung: der »...eigentliche[]
Weg, die er-eignend-brauchende Be-wégung...« (GA 12, 250).

- am 14,02.2026, 11:55:28. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839409886-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DerR GEDANKENSTRICH | 135

be, sondern immer auch Anderes ist, so muss das damit zusammen-
hingen, wie das Zu(ge)horen zum Brauch und das aus dem Brauch
heraus erfolgende Sprechen, das seinerseits ja auch den Brauch weiter
tradiert, miteinander verfugt sind. Der Strich sagt bzw. zeigt es in sei-
ner stillen Unbestimmtheit. Er zeigt die Unbestimmtheit der Weise
an, in der sich die Sage dem Menschen zuspricht und diesen in den
Brauch der Sprache »eignet«. Im selben Zug zeigt er auch den Ort
an, aus dem heraus das menschliche Sprechen erfolgt3® Der Ort ist
dem Menschen nur gewihrt, eingerdumt; als in die Sprachbewegung
verfugter Fiigender ist der Mensch nicht das Subjekt der Sprache und
diese nicht dessen »blosses Gemichte« (GA 12, 255).

Mit Blick auf den Ort des Menschen ruft der Text eine dritte Les-
art des Strichs auf, eine, die den Strich als Markierung der Abwesen-
heit, als Fehlzeichen liest. Der Ort bleibt so unbestimmt und damit
ein unbestimmter Spiel- bzw. Freiraum. In seiner Unbestimmtheit
und Verschwiegenheit dartiber, wie Brauchtum und »Be-wégung« in-
einander verfugt sind, raumt der Strich nicht mehr ein als eine Leer-
stelle des Sinns. Derart zeigt der Strich die Moglichkeit einer Freiheit
im Zu(ge)horen und Sprechen an. So gelesen ist der Strich das unser
Sprechen tiberhaupt erméglichende, es liuternde »lautlose Geldut der
Stille«, das »entbindende Band« (GA 12, 251). Zugleich besteht in die-
sem Fehlen fiir Heidegger der »bindendste Bezug«: der Strich als lien-
social, der die Menschen zum Miteinandersprechen »be-wégt«, weil
seine Erfiillung immer Aufgabe bleibt? Der »Fehl« (GA 12, 254) lisst
sich nicht lesen und doch markiert der mittlere Strich in der Wendung
»er-eignend-brauchende Be-wégung« vielleicht eben diese Unlesbar-
keit eines stindig verfehlten, immer ausstehenden, doch als Entzug

36 | Ein anderer Name und zeigender Auftritt des Strichs als Ort
des Menschen und der Sprache: »Der Auf-Rif} ist das Ganze der Ziige
derjenigen Zeichnung, die das Aufgeschlossene, Freie der Sprache durch-
fugt. Der Aufrif} ist die Zeichnung des Sprachwesens, das Gefiige eines
Zeigens, darein die Sprechenden und ihr Sprechen, das Gesprochene und
sein Ungesprochenes aus dem Zugesprochenen verfugt sind.« (GA 12, 240,
Hervorhebung, TK) Im Namen »Auf-Rif3« vollzieht der Strich eben diesen
Aufriss und wie in der Wendung »er-eignend-brauchende Be-wégung«
6ffnet er »einen ausgezeichneten Bereich [...], darin wir, die zum Spre-
chen der Sprache Gebrauchten, als die Sterblichen wohnen« (GA 12, 255).
Der Kennzeichnung »Sterbliche[]« ldsst zum einen das von Heidegger an
anderem Ort besprochene »Geviert« anklingen, so dass dieses der Name
wire fiir den »ausgezeichneten Bereich« als die »Ortschaft des Zu-einan-
der-Gehorens von Brauch und Ereignis« (GA 12, 229, Anm. ¢).

- am 14,02.2026, 11:55:28. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839409886-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136 | Tim KammascH

die Lese-»Be-wégung« unentwegt motivierenden gemeinsam geteilten
Sinns der Menschen (Sensus communis). In dem Zug, den der mittle-
re Strich zieht, vollzieht sich unentwegt das Ereignis eben dieser »Be-
wégung« als »das Fine«, aus dem selbst noch die in »Sein und Zeit«
von einander abgehobenen »konstitutiven Momente« des »In-der-Welt-
Seins«, »Dasein« und »Mitseing, auseinander- und zueinandergehal-
ten werden.” Sie werden zwar schon in »Sein und Zeit« als »gleichur-
spriinglich[e]« Existenziale angesetzt, doch hat der Eindruck, ebendort
werde das »Dasein« dennoch wieder vom »Mitsein« gesondert behan-
delt,’® Jean-Luc Nancy veranlasst, die Fundamentalontologie Heideg-
gers erneut, allerdings dieses Mal im »Mitsein« zu begriinden und das
»Mit-Wesen« in einem Strich zu verorten.’® Vielleicht ist es méglich, in
dem »Fehl«-Strich, eben jenen Strich zu sehen, der in »Sein und Zeit«
die komplexe Struktur des »In-der-Welt-sein[s]« auseinander- und zu-
einanderhilt, wobei die Differenz zu Nancy darin auszumachen ist,
dass bei Heidegger eine Gemeinschaft des gemeinsam geteilten Sinns
(»des Gemeinsamens, GA 12, 254) letztlich unerreichbar bleibt, wobei
gerade ihr Fehlen die Menschen zum Sprechen >be-wégt<. Der Ort der
Menschen wire somit auch der durchgestrichene Ort einer Utopie,
deren Wirkmacht sich darin bekundet, dass sie in ihrem Entzug den
»Sterblichen« die Sprache gibt.

Die in der Grunddynamik des Sprachwesens sich ereignende Wie-

37 | Martin Heidegger: Sein und Zeit (1927), Tubingen 17. Aufl.
1993, S. 113.

38 | Dieser Eindruck wird durch die Gliederung von »Sein und
Zeit« hervorgerufen, in der zuerst nur das Dasein im Blick der existenzia-
len Auslegung steht, zudem auch durch folgende Stelle: »Aber der Aus-
druck >Dasein« zeigt doch deutlich, dafl dieses Seiende »zunichst« ist in
der Unbezogenheit auf Andere, daf es nachtriglich zwar auch noch >mit<
anderen sein kann« (M. Heidegger: Sein und Zeit, {26, S. 120). Zugleich
wird aber betont, dass in existenzialer Perspektive »...das Dasein wesen-
haft an ihm selbst Mitsein ist.« (ebd.)

39 | Jean-Luc Nancy: singuldr plural sein, aus dem Franz. iibers.
v. Ulrich Miller-Schéll, Berlin 2004, hier S. 53f. u. S. 68: »Singulir-plu-
ral-sein: in einem Strich, ohne Interpunktion, ohne Gleichheitszeichen,
ohne Zeichen der Implikation oder der Abfolge. Nur ein kontinuierlich-
diskontinuierlich gezogener Strich, der das Zusammen des ontologischen
Bereichs, das als das >Mit« des Seins, des Singuldren und des Pluralen be-
zeichnete Mit-sich-selbst-sein [étre-avec-lui-méme)], skizziert und der On-
tologie auf einen Schlag nicht nur eine andere Bedeutung, sondern eine
andere Syntax auferlegt.«

- am 14,02.2026, 11:55:28. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839409886-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DeErR GEDANKENSTRICH | 137

derholung und Verschiebung des Sinns vollzieht sich auch an dem
»Wort«, durch das sich der Vortrag eingangs den Weg in das Geheim-
nis der Sprache weisen lisst (GA 12, 229). Es stammt von Novalis,
tragt den Titel »Monolog« und lautet: » Gerade das Eigentiimliche der
Sprache, daf sie sich blof um sich selbst bekiimmert, weifd keiner«,
(GA 12, 229). Dieses »Wort« erfihrt in der »er-eignend-brauchende[n]
Be-wégung« der texteigenen Auslegung einen Wandel. Am Ende des
Vortrags wird es wiederholt, doch mit verindertem Sinn. Das Geheim-
nis der Sprache besteht nicht darin, dass die Sprache »allein« mit sich
selbst spricht im Sinne eines Identitit vermeintlich zugleich gewah-
renden und konstituierenden reflexiven Selbstverhiltnisses. Auch fiir
Heidegger bleibt das Sprechen der Sprache ein »Monolog«. Aber die
Selbstreferenz aller sprachlichen Beziige konstituiert kein in sich ge-
schlossenes, ungeschichtliches System. Das Geheimnis der Sprache
wird zwar auch am Ende des Textes darin erblickt, dass die Sprache
»...einzig und einsam mit sich selber« spricht (GA 12, 229). Doch dass
dieses Gesprich nicht der Akt eines selbstidentischen Logos ist, liegt
an dem Freiraum, den die Sprache den Menschen als Ortschaft ge-
wihrt, von deren Unbestimmbarkeit alle sinnstiftenden Beziige affi-
ziert werden. Diese Ortschaft lisst der Strich unbestimmt und kenn-
zeichnet sie doch als das, was er still, aber verbindlich unterhilt — ein
Verhiltnis. Indes nicht »irgend ein Verhiltnis«, sondern »unser Ver-
hiltnis zu ihr [der Sprache, TK]«, das Heidegger eingangs »das Ver-
Hiltnis« nennt und in einer nachgetragenen Anmerkung nurmehr
durch einen Doppelpunkt des Entsprechens bestimmt als »Ver-Hilt-
nis: Ortschaft des Zu-einander-Gehérens von Brauch und Ereignis«
(GA 12, 229, u. Anm. ¢, ebd.) — eine Bestimmung freilich, die durch
den mittleren Strich in der Wendung »er-eignend-brauchende Be-wé-
gung« konterkariert wird: Wie Brauch und Ereignis zueinander geho-
ren bleibt unbestimmt. Dass sie nicht eins sind, deuten allenfalls die
Striche in der Schreibung des Kompositums »Zu-einander-Gehoren«
an. Unpassend nur, dass Heidegger fiir den Strich, der Brauch und Er-
eignis zueinander- und auseinander hilt und der den Menschen ihren
Ortin der Sprachgeschichte einrdumt, den kurzen Binde- bzw. Trenn-
strich gebraucht. Dem »Ver-Hiltnis« ent-sprechender wire die Set-
zung »Jenes« grossen Strichs gewesen, der doppelt so lang ist wie der
so genannte Gedankenstrich: »—«, der Geviertstrich. Doch wire dies
dem typographischen Brauch wohl zu sehr gegen den Strich gegangen
und daher dessen Setzung zuviel der Freiheit gewesen. Deren Grenze,
das Verstehen bzw. Nicht-Verstehen, ist allerdings >be-wéglich<— denn
das »Ereignis« ist das »sanfteste aller Gesetze« (GA 12, 248).

- am 14,02.2026, 11:55:28. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839409886-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138 | Tim KammascH

Der mittlere Strich in der die Struktur des Ereignisses offenlegenden
Wendung »er-eignend-brauchende Be-wégung» ist vielleicht etwas zu
kurz, vielleicht auch zu linear geraten (wie geschickt hitte sich da, aller
typographischen Satzung zum Trotz, die in ihrem freien Schwunge so
schone Linie der Tilde als ungefihre Andeutung des Lebendigen einfii-
gen lassen). Gleichwohl markiert auch der kurze Strich in aller Knapp-
heit einen Freiraum, innerhalb dessen sich ein nicht intendierbares,
unabsehbares Zusammenspiel von Brauch und situativer Aneignung
»desselben< durch das menschliche Sprechen ereignet. In der »Mar-
quise von O...« setzt der Strich in seiner ambivalenten Performanz ein
Spiel der Ironie frei, in dessen Zuge sich die Figuren durch ihr Chan-
gieren dem Zugriff der Interpreten entziehen und der Mensch als das
eigentlich uneigentliche Wesen erscheint. Das ins Ironische gebrochene
Spiel der Ambivalenzen, das die Kleistsche Erzihlung inszeniert und
dessen Sinnentzug fiir sie erzihl- und lektiirekonstitutiv ist, liest sich,
vom Heideggerschen Weg zur Sprache aus betrachtet, als konsequente
Entfaltung der »Be-wégung« des Sprachwesens in jedweder Konver-
sation, die die Seinsweise der Sprache ist. Das lautlose »Ver-Hiltnis«,
in dem der Strich das menschliche Hoéren und Sprechen, Lesen und
Schreiben auseinander- und zueinander hilt, vollzieht sich als Ereig-
nis indes >unterhalb«< der metaphysischen Unterscheidung von Subjekt
und Objekt#°, die eine Voraussetzung der Ironie ist. Wenn es Heideg-
gers »Weg zur Sprache« an Ironie gebricht, so kann das nicht dariiber
hinwegtiuschen, dass gleichwohl, textrhetorisch inszeniert, die Lek-
tiire auch auf diesem Weg in das emergente Spiel der Sinnverschie-
bungen »be-wégt« wird und derart die Bedingung der Méglichkeit von
Ironie erfihrt — eine in ihrer Unbestimmbarkeit wunderbare, allen-
falls ironisch sagbare >Freiheits, die der Strich als unlesbarer Grund-
(Ent-)zug der Sprache zugleich ermdglicht und bezeugt — in »stille[r]
Ekstase«.

40 | Vgl. Martin Heidegger: »Der Satz der Identitit« (1957), in: Ders.,
Identitit und Differenz, Pfullingen 1990, S. 9-30, hier S. 26.

- am 14,02.2026, 11:55:28. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839409886-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

m 14.02.2026, 11:55:28.



https://doi.org/10.14361/9783839409886-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14,02.2026, 11:55:28.


https://doi.org/10.14361/9783839409886-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

