
1 Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut.
Zur Fragestellung dieses Buchs

Eine der erfolgreichsten ostdeutschen Musikgruppen, Die Prinzen, hat an‐
lässlich ihres 30-jährigen Bestehens im März 2021 ein neues Album veröf‐
fentlicht. Das titelgebende Lied hat folgenden Text:

Krone der Schöpfung
Von den Bäumen hinunter zu den Sternen hinauf
Aus der Steinzeithöhle ins Energiesparhaus
Und die Evolution nahm ihren Lauf
Heute sind wir der König, doch noch lange nicht satt
Auf dem ganzen Planeten haben wir uns breit gemacht
Und was uns in den Weg kommt, das machen wir platt
Der ganze Wald, der singt im Chor:
„Was geht in euch denn bitte vor?“
Wir sind die Krone der Schöpfung
Na, dann ist ja gut
Nach uns die Sintflut, nach uns die Sintflut
Seid auf der Hut
Wir sind die Krone der Schöpfung
Was für ein Pech
Für die Tiere alleine, die armen Schweine
Also echt, also echt
Wir haben die Kernkraft erfunden und das Fernsehprogramm
Kaffeevollautomaten, den Hähnchengrillstand
Ist schon geil so als König, was man da kann
Wir können mit Überschall reisen, im Berufsverkehr stehen
Schwarze Löcher beweisen und die Welt nicht verstehen
Sind auf allen Gebieten die Crème de la Crème
Der ganze Ozean ist am Schreien:
„Ey, was bildet ihr euch ein?“
Wir sind die Krone der Schöpfung …
Manchmal frag ich mich: „Sind wir nicht selbst das Problem?“
Wie ein Fehler in der Matrix und im System
Wir herrschen, während der Planet in Flammen steht
Wir sind die Krone der Schöpfung …

(Die Prinzen 2021, CD Krone der Schöpfung, Songwriter: Alexander Zieme/ Henri
Schmidt/ Jens Sembdner/ Mathias Dietrich/ Sebastian Krumbiegel/ Tobias Kuenzel/
Tobias Roeger/ Wolfgang Lenk, Songtext von Krone der Schöpfung © Kobalt Music
Publishing Ltd. – offizielles Musik-Video auf Youtube https://www.youtube.com/watch

13

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13 - am 13.01.2026, 10:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=19RuONRmI_8&ab_channel=DiePrinzen
https://doi.org/10.5771/9783748917090-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.youtube.com/watch?v=19RuONRmI_8&ab_channel=DiePrinzen


?v=19RuONRmI_8&ab_channel=DiePrinzen und https://www.youtube.com/watch?v=
uo81IHKd51E&ab_channel=DiePrinzen-Topic Abruf am 5.11.2022)

Fünf Musiker der Prinzen haben ihre Ausbildung in den 1980er Jahren im
Thomanerchor Leipzig bzw. im Dresdner Kreuzchor erhalten. Sie kommen
aus einer für die DDR ungewöhnlich kirchlichen Sozialisation und wissen,
was die Anspielungen auf die Bibel in ihren Texten bedeuten. Das macht
das vorliegende Lied so interessant. Denn es positioniert traditionelle
christliche Überzeugungen im Spannungsfeld moderner Evolutionstheorie
und ökologischer Katastrophen. Das Lied hat einen viergliedrigen Aufbau:

– Die Strophen beschreiben einerseits die enormen Fortschritte der Men‐
schen, seitdem sie sich zur eigenen Spezies homo sapiens sapiens ent‐
wickelt haben: Von den Bäumen, auf denen unsere vormenschlichen
Vorfahren saßen, zu den Sternen, auf die wir unbemannte und wo‐
möglich bald schon bemannte Raumschiffe schicken, von den Stein‐
zeithöhlen zum Energiesparhaus, aber auch zu Kernkraftwerken und
Überschallflugzeugen. Andererseits schildern die Strophen die mit dem
schier ins Unendliche steigenden menschlichen Wissen sich ausbreiten‐
de ökologische Katastrophe. Überwältigt von den eigenen Fähigkeiten
schreiben wir uns die Rolle des „Königs“ zu und machen uns auf dem
kleinen Planeten Erde breit und breiter, ohne dass unser Hunger nach
immer mehr je gesättigt wäre.

– In einem relativ kurzen Zwischenteil zwischen den Strophen und dem
Refrain wechselt das Lied die Perspektive und schlüpft in die Sichtweise
der Tiere, die nur noch den Kopf schütteln und angesichts der anthropo‐
genen Umweltzerstörung völlig fassungslos sind. Die Tiere des Waldes
fragen: „Was geht in euch denn bitte vor?“ Und die Tiere des Ozeans „Ey,
was bildet ihr euch ein?“

– Der Refrain schließlich manifestiert, wie wenig sich die Menschen von
den tierlichen Einwänden beeindrucken lassen. Naiv wie kleine Kinder
halten sie an ihrem biblisch fundierten Credo fest: „Wir sind die Krone
der Schöpfung… Nach uns die Sintflut“.

– Erst ganz zum Schluss kommt im Singular der Ich-Form und nicht mehr
im Plural des Wir die Frage, ob wir Menschen nicht das eigentliche
Problem und der Systemfehler sind. „Wir herrschen, während der Planet
in Flammen steht.“

Es ist bemerkenswert, dass der Refrain zwei Anspielungen auf die bibli‐
schen Schöpfungserzählungen in Gen 1–9 enthält. Die „Krone der Schöp‐

1 Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut. Zur Fragestellung dieses Buchs

14

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13 - am 13.01.2026, 10:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=19RuONRmI_8&ab_channel=DiePrinzen
https://www.youtube.com/watch?v=uo81IHKd51E&ab_channel=DiePrinzen-Topic
https://www.youtube.com/watch?v=uo81IHKd51E&ab_channel=DiePrinzen-Topic
https://doi.org/10.5771/9783748917090-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.youtube.com/watch?v=19RuONRmI_8&ab_channel=DiePrinzen
https://www.youtube.com/watch?v=uo81IHKd51E&ab_channel=DiePrinzen-Topic
https://www.youtube.com/watch?v=uo81IHKd51E&ab_channel=DiePrinzen-Topic


fung“ spielt auf die Gottebenbildlichkeit in Gen 1,26 an, die „Sintflut“ auf
Gen 6–9. Sehr bewusst wird damit angedeutet, dass die Wurzel der gegen‐
wärtigen ökologischen Katastrophe etwas mit der christlichen Botschaft zu
tun hat. Seit den 1960er Jahren ist dies, wie wir sehen werden (Kapitel 1.3),
eine weithin anerkannte These. Aber stimmt sie, und wenn ja in welchem
Ausmaß? Das ist die leitende Frage dieses Buchs.

In diesem ersten Kapitel will ich zunächst auf die aktuelle Position
der katholischen Kirche blicken, die zwar erste Absetzbewegungen vom
Anthropozentrismus zeigt, ohne ihn schon ganz überwunden zu haben.
Dann geht es um eine dringend notwendige begriffliche Schärfung der
Rede vom „Anthropozentrismus“. Auf dieser Grundlage kann die leitende
Frage dieser Abhandlung exakt bestimmt werden. Zehn Kernthesen schil‐
dern den gedanklichen Leitfaden des Buchs, ehe abschließend kurz auf die
Gliederung geblickt wird.

1.1 Die aktuelle römische Position zum moralischen Status der Tiere

1.1.1 Der Katechismus der katholischen Kirche von 1991

Was die römisch-katholische Kirche in einer bestimmten Frage offiziell
lehrt, lässt sich in der Regel am besten am „Katechismus der katholischen
Kirche“ (KKK) von 1991 ablesen. So fragwürdig es sein mag, im 21. Jahr‐
hundert überhaupt noch einen Katechismus zu verfassen, weil ein solcher
im Kontext der modernen (und übrigens gut sokratischen!) Auffassung
von Bildung als Erziehung zum selbständigen Denken und von religiöser
Bildung als Erziehung zum Gottvertrauen nicht die pädagogische Methode
der Wahl darstellt, und so zweifelhaft der konkrete Text des KKK im Lichte
des II. Vatikanischen Konzils vielen auch erscheinen mag: Er dürfte doch
in den meisten Fällen eine grobe erste Orientierung ermöglichen, was die
Mehrheit der weltkirchlichen Hierarchie zu bestimmten Fragen des Glau‐
bens und der Moral denkt und wie sie „tickt“.

Das gilt umso mehr, wenn es zu einem Thema noch kein ausführliches
päpstliches oder konziliares Lehrschreiben gibt. Genau das ist für die Tier‐
ethik der Fall. Zwar hat Papst Franziskus mit der Enzyklika „Laudato si’“
von 2015 ein Lehrschreiben zur Umweltethik verfasst, wie es der Untertitel
„über die Sorge für unser gemeinsames Haus“ anzeigt. Obgleich die Tiere
darin fast auf jeder Seite auftauchen, sind sie nicht das eigentliche Thema,
sondern werden vorwiegend als Teil der Ökosysteme wahrgenommen. Nur

1.1 Die aktuelle römische Position zum moralischen Status der Tiere

15

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13 - am 13.01.2026, 10:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


am Rande lassen sich aus Laudato si’ auch einzelne tierethische Folgerun‐
gen ableiten – eine systematische Tierethik ist nicht das Ziel.

Wenn wir also fragen, was „die Kirche“ im Sinne des hierarchischen Am‐
tes (und in diesem Fall höchstwahrscheinlich auch im Sinne eines großen
Teils der ChristInnen) über die Tiere denkt, können uns die entsprechen‐
den Abschnitte des KKK durchaus eine erste Orientierung geben. Sie fin‐
den sich im Artikel 3.2.2.7: „Das siebte Gebot: ‚Du sollst nicht stehlen‘ (Ex
20,15; Dtn 5,19; Mt 19,18)“. Ich zitiere sie ungekürzt und füge in Klammern
einige Fachbegriffe des lateinischen Originaltextes ein, die die Intention des
Textes genauer verstehen lassen:

„2415. Das siebte Gebot verlangt auch, die Unversehrtheit der Schöpfung
zu achten (observantiam integritatis creationis). Tiere, Pflanzen und leblose
Wesen sind von Natur aus zum gemeinsamen Wohl der Menschheit von
gestern, heute und morgen bestimmt [Vgl. Gen 1,28–31]. Die Bodenschätze,
die Pflanzen und die Tiere der Welt dürfen nicht ohne Rücksicht auf sittli‐
che Forderungen genutzt werden. Die Herrschaft (dominatus) über die be‐
lebte und die unbelebte Natur, die der Schöpfer dem Menschen übertragen
hat, ist nicht absolut; sie wird gemessen an der Sorge um die Lebensqualität
des Nächsten, wozu auch die künftigen Generationen zählen; sie verlangt
Ehrfurcht vor der Unversehrtheit der Schöpfung (integritatis creationis
religiosam observantiam) [Vgl. CA 37–38].

2416. Tiere sind Geschöpfe Gottes und unterstehen seiner fürsorgenden
Vorsehung (Ipse ea Sua providentiali amplectitur sollicitudine) [Vgl. Mt
6,26]. Schon allein durch ihr Dasein preisen und verherrlichen sie Gott
[Vgl. Dan 3,57–58]. Darum schulden ihnen auch die Menschen Wohlwollen
(benevolentiam). Erinnern wir uns, mit welchem Feingefühl (accurata con‐
sideratione) die Heiligen, z. B. der hl. Franz von Assisi und der hl. Philipp
Neri, die Tiere behandelten.

2417. Gott hat die Tiere unter die Herrschaft (procurationi) des Men‐
schen gestellt, den er nach seinem Bild geschaffen hat [Vgl. Gen 2, 19–20;
9,1–14]. Somit darf man sich der Tiere zur Ernährung und zur Herstellung
von Kleidern bedienen (uti). Man darf sie zähmen, um sie dem Menschen
bei der Arbeit und in der Freizeit dienstbar zu machen (assistant). Medizi‐
nische und wissenschaftliche Tierversuche sind in vernünftigen Grenzen
(intra rationabiles limites) sittlich zulässig, weil sie dazu beitragen, mensch‐
liches Leben zu heilen und zu retten.

2418. Es widerspricht der Würde des Menschen, Tiere nutzlos leiden
zu lassen und zu töten. Auch ist es unwürdig, für sie Geld auszugeben,
das in erster Linie menschliche Not lindern sollte. Man darf Tiere gern

1 Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut. Zur Fragestellung dieses Buchs

16

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13 - am 13.01.2026, 10:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


haben, soll ihnen aber nicht die Liebe zuwenden, die einzig Menschen
gebührt (Animalia amare licet; affectio solis personis debita ad ea averti
non deberet).“

Zunächst einmal fällt auf, dass einige Formulierungen ungeklärt bleiben:
Was meint es, „die Unversehrtheit der Schöpfung zu achten (observantiam
integritatis creationis)“ (zweimal in KKK 2415)? Wenn man die „integritas“
wörtlich nimmt, dürfte der Mensch überhaupt nicht in die Schöpfung ein‐
greifen, doch das wird kaum gemeint sein. Was sind „vernünftige Grenzen“
der Tierversuche (KKK 2417)? Woran misst sich deren Vernünftigkeit? Und
was ist schließlich „die Liebe, die einzig Menschen gebührt“ und nicht
Tieren (KKK 2418)? An diesen Fragen merkt man, dass der Text Evidenzen
suggeriert, die er eigentlich erst schaffen sollte.

Über diese gravierenden Unklarheiten hinaus ist der Text als solcher
höchst ambivalent. Auf der einen Seite bemüht er sich in vieler Hinsicht
um eine Wertschätzung der Tiere. So werden die Tiere als Geschöpfe
Gottes präsentiert, die er mit seiner fürsorgenden Vorsehung umfängt
(amplectitur; in der deutschen Übersetzung „unterstehen“ wird aus der
Vorstellung zärtlicher Zuwendung eine hierarchische Beziehung – eine gro‐
be Verfälschung). Sie preisen Gott allein durch ihr Dasein und verdienen
menschliches Wohlwollen und Feingefühl (KKK 2416). Daher sind sie
der fürsorgenden Haushalterschaft oder wörtlicher der stellvertretenden
Fürsorge (procuratio; in der deutschen Übersetzung mit „Herrschaft“ grob
unsachgemäß wiedergegeben!) des Menschen anvertraut (KKK 2417).

Die Umdeutung von Begriffen liebevoller Beziehung in hierarchische
Herrschaftsverhältnisse, wie sie die deutsche Übersetzung vornimmt, zeigt
aber schon, dass es noch eine andere Tendenz des Katechismus gibt: Er
vertritt klipp und klar einen Anthropozentrismus, also die Überzeugung,
dass die gesamte Schöpfung letztlich allein um der Menschen willen exis‐
tiert. Das kommt bereits darin zum Ausdruck, dass die Tiere unter das
VII. Gebot „Du sollst nicht stehlen“ subsumiert werden. In erster Linie
werden sie als Sachen, als Besitz des Menschen verstanden und nicht als
eigenständig lebende Wesen, die um ihrer selbst willen geschaffen wurden.
Folgerichtig werden sie im Text in einem Atemzug mit der unbelebten
Natur und den natürlichen Ressourcen genannt. Der Maßstab für ihre „ver‐
nünftige“ Behandlung ist nicht ihr eigenes Wohlergehen, sondern das gene‐
rationenübergreifend verstandene menschliche Gemeinwohl (KKK 2415).
Tierquälerei widerspricht der Menschenwürde, nicht der Tierwürde (KKK
2418). Aus alldem folgt eine klare Hierarchisierung bzw. Priorisierung der
Bedürfnisse: Menschennot geht vor Tiernot, Menschenliebe steht über der

1.1 Die aktuelle römische Position zum moralischen Status der Tiere

17

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13 - am 13.01.2026, 10:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tierliebe. So sehr sich der Katechismus um eine Wertschätzung der Tiere
bemüht, bleibt diese immer innerhalb der Grenzen eines konsequent an‐
thropozentristischen Weltbildes.

1.1.2 Die Enzyklika Laudato si’ von 2015

Dieselbe Ambivalenz zwischen dem klassischen anthropozentristischen
Rahmen und dem Bemühen um eine neue Wertschätzung der Tiere findet
sich gleichermaßen in der Enzyklika Laudato si’, wenn auch mit spürbaren
Verschiebungen zu Gunsten der nichtmenschlichen Geschöpfe.

An mehreren Stellen vertritt Papst Franziskus einen klassischen Anthro‐
pozentrismus, wenn er auf KKK 2418 verweist (LS 92; 130) oder wenn
er den Biozentrismus ausdrücklich ablehnt (LS 118). Die Kernthese des
klassischen Anthropozentrismus weist Franziskus jedoch eindeutig zurück:
„Heute sagt die Kirche nicht einfach, dass die anderen Geschöpfe dem
Wohl des Menschen völlig untergeordnet sind, als besäßen sie in sich
selbst keinen Wert und wir könnten willkürlich über sie verfügen.“ (LS
69) Und: „Der letzte Zweck der anderen Geschöpfe sind nicht wir.“ (LS
83) Darüber hinaus wird der „Eigenwert eines jeden Geschöpfs“ als eines
der Zentralthemen der Enzyklika bezeichnet (LS 16; vgl. auch LS 76; 208).
Weil die Enzyklika wie der ihr zu Grunde liegende Sonnengesang des Franz
von Assisi mit „Geschöpf “ auch Lebensräume bezeichnet (Sonne, Wasser,
Erde, Feuer etc.), könnte man sie sogar als ökozentristisch oder holistisch
einstufen. Denn sie spricht vom Eigenwert der Lebewesen (LS 69; 118), der
Arten (LS 33; 36) und der Welt (LS 115).

Die Nähe von Laudato si’ zum Holismus zeigt sich auch in der Überzeu‐
gung, dass alles miteinander verbunden ist – nach LS 16 eines der „Zentral‐
themen, welche die gesamte Enzyklika durchziehen“. Aus dieser deskripti‐
ven Beschreibung der Welt als einer untrennbaren Einheit resultiert dann
normativ die Forderung geschwisterlicher Liebe: „Da alle Geschöpfe mit‐
einander verbunden sind, muss jedes mit Liebe und Bewunderung gewür‐
digt werden, und alle sind wir aufeinander angewiesen.“ (LS 42) Ganz im
franziskanischen Duktus betont der Papst die universale Geschwisterschaft
aller Geschöpfe (LS 92; 228) und ihre Zugehörigkeit zu einer universalen
Familie (LS 89–92).

Inhaltlich wird der Eigenwert der Geschöpfe im Gegensatz zum Nutz‐
wert einer Ressource verstanden: „Es genügt nicht, an die verschiedenen
Arten nur als eventuelle nutzbare ‚Ressourcen‘ zu denken und zu vergessen,

1 Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut. Zur Fragestellung dieses Buchs

18

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13 - am 13.01.2026, 10:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dass sie einen Eigenwert besitzen.“ (LS 33) Der Eigenwert ist nicht skalar,
sondern übersteigt jedes Kalkül (LS 36). Ihn wahrzunehmen ist nur mög‐
lich in einer anderen Perspektive als der „Technokratie, die den anderen
Lebewesen keinen Eigenwert zuerkennt“ (LS 118). Das technokratische
Paradigma, das Papst Franziskus vehement zurückweist, ist blind für den
Eigenwert der Geschöpfe. Sein Denken in Kategorien des menschlichen
Eigentums steht der gläubigen Sicht entgegen, dass die Schöpfung eine
Leihgabe ist, dem Menschen zu treuen Händen anvertraut: „Die Geschöpfe
dieser Welt können nicht als ein herrenloses Gut betrachtet werden: Alles
ist dein Eigentum, Herr, du Freund des Lebens (vgl. Weish 11,26).“ (LS
89) Mit diesem Postulat des göttlichen Besitzanspruchs wird die menschli‐
che Verfügungsgewalt über die Schöpfung massiv eingeschränkt. Die aus‐
schließliche oder primäre Subsumierung der nichtmenschlichen Geschöpfe
unter das VII. Gebot ist damit eigentlich obsolet.

Mit Verweis auf KKK 2416 betont Franziskus zwei Mal, der Eigenwert
der Geschöpfe gründe darin, dass sie Gott „schon allein durch ihr Dasein
preisen und verherrlichen“ (LS 33; 69). Gott hat die Geschöpfe nicht ge‐
schaffen, damit sie ihn erfreuen, sondern damit sie sich selbst ihres Lebens
erfreuen. Gott freut sich, gerade weil die Geschöpfe sich am Leben erfreu‐
en. Die Betonung in Laudato si’ liegt daher eher auf dem Dasein als auf
dem Lobpreis Gottes: Die Geschöpfe müssen nicht erst einen Nutzen oder
eine Leistung erbringen, um einen Wert zu erwerben – dieser ist ihnen
allein durch ihr Dasein geschenkt. Ihr Dasein ist in sich wertvoll.

Franziskus weiß um die Gefahr, Umweltschutz und Menschenschutz ge‐
geneinander auszuspielen. Aber sein Rezept dagegen ist wiederum stark an‐
thropozentristisch formuliert. Unermüdlich betont er die „unermessliche“
(LS 65; 158), „unendliche“ (LS 65), „einzigartige“ (LS 69), „besondere“
(LS 154), ja „ganz besondere“ (LS 43) Würde des Menschen. An einer
entscheidenden Stelle scheint er daher die biozentristische Egalität zurück‐
weisen zu wollen: „Das bedeutet nicht, alle Lebewesen gleichzustellen und
dem Menschen jenen besonderen Wert zu nehmen, der zugleich eine uner‐
messliche Verantwortung mit sich bringt. … Manchmal bemerkt man eine
Versessenheit, dem Menschen jeden Vorrang abzusprechen, und es wird für
andere Arten ein Kampf entfacht, wie wir ihn nicht entwickeln, um die
gleiche Würde unter den Menschen zu verteidigen. Es stimmt, dass wir uns
darum kümmern müssen, dass andere Lebewesen nicht verantwortungslos
behandelt werden. Doch in besonderer Weise müssten uns die Ungerechtig‐
keiten in Wut versetzen, die unter uns bestehen, denn wir dulden weiterhin,

1.1 Die aktuelle römische Position zum moralischen Status der Tiere

19

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13 - am 13.01.2026, 10:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dass einige sich für würdiger halten als andere.“ (LS 90; sinngemäß ähnlich
LS 119)

Natürlich ist es vollkommen richtig, dass der Einsatz für die Umwelt
und die Tiere nicht die Vernachlässigung der Menschenrechte und der
zwischenmenschlichen Gerechtigkeit rechtfertigen kann. Und vermutlich
stimmt es auch, dass manche radikalen Umwelt- und TierschützerInnen
genau dies mit Verweis auf die Egalität aller Lebewesen tun. Aber der bio‐
zentristische Grundgedanke der Egalität aller Lebewesen besagt in Wahr‐
heit etwas anderes. Insofern ist LS 118 vorsichtiger und daher zutreffender:
„Diese Situation führt uns in eine beständige Schizophrenie, die von der
Verherrlichung der Technokratie, die den anderen Lebewesen keinen Ei‐
genwert zuerkennt, bis zur Reaktion geht, dem Menschen jeglichen beson‐
deren Wert abzusprechen.“ Hier deutet sich an, dass die Leugnung der
menschlichen und der geschöpflichen Würde in der Regel Hand in Hand
gehen: Wer Menschen vorrangig oder ausschließlich als Ware mit einem
Preis behandelt, wird dies auch mit nichtmenschlichen Geschöpfen tun
und umgekehrt.

Eine bedeutende spirituelle Tiefendimension leuchtet auf, wenn an ei‐
nigen wenigen Stellen darauf verwiesen wird, dass der „Fleisch“, d.h. Ge‐
schöpf gewordene Christus „diese materielle Welt in sich aufgenommen hat
und jetzt als Auferstandener im Innersten eines jeden Wesens wohnt, es mit
seiner Liebe umhüllt und mit seinem Licht durchdringt.“ (LS 221) Damit
ist er zum „Keim der endgültigen Verwandlung“ des gesamten Universums
geworden (LS 235). Hier verweist Franziskus ausdrücklich auf Teilhard
de Chardin: „Das Ziel des Laufs des Universum liegt in der Fülle Gottes,
die durch den auferstandenen Christus – den Angelpunkt des universalen
Reifungsprozesses – schon erreicht worden ist.“ (LS 83) Besonders dicht
sind die Auslegungen des Kolosser-Hymnus (Kol 1,15–20) und des Logos-
Hymnus (Joh 1,1–18) in LS 99: „Eine Person der Trinität hat sich in den
geschaffenen Kosmos eingefügt und ihr Geschick mit ihm durchlaufen bis
zum Kreuz. Vom Anbeginn der Welt, in besonderer Weise jedoch seit der
Inkarnation, wirkt das Christusmysterium geheimnisvoll in der Gesamtheit
der natürlichen Wirklichkeit.“ Häufig verweist die christliche Anthropolo‐
gie darauf, dass in der Menschwerdung Gottes die Würde des Menschen
in einzigartiger Weise aufleuchtet. In Analogie müsste man aus der päpst‐
lichen Interpretation der Inkarnation als Geschöpfwerdung den Schluss
ziehen, dass darin die Würde der menschlichen wie nichtmenschlichen
Geschöpfe in einzigartiger Weise aufleuchtet.

1 Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut. Zur Fragestellung dieses Buchs

20

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13 - am 13.01.2026, 10:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Eine Enzyklika ist keine wissenschaftliche theologische Abhandlung und
genießt daher das Recht, begrifflich und argumentativ etwas unscharf zu
bleiben. Erkennbar versucht Papst Franziskus, einerseits das Anliegen des
klassischen Anthropozentrismus zu bewahren, die Würde des Menschen zu
schützen und für zwischenmenschliche Gerechtigkeit einzutreten, anderer‐
seits aber das Anliegen des Bio- und Ökozentrismus damit zu verbinden,
den Eigenwert der Geschöpfe zu achten und für Gerechtigkeit gegenüber
allen Geschöpfen zu kämpfen. Laudato si’ geht also einen entscheidenden
Schritt weiter als der Katechismus. Einen vollständigen Paradigmenwechsel
schafft die Enzyklika jedoch nicht. Sie schwankt weiterhin zwischen dem
traditionellen Anthropozentrismus und dem modernen Bio- und Ökozen‐
trismus, wenn sie auch für die letzteren eine bislang kirchenamtlich unge‐
ahnte Sympathie erkennen lässt.

1.2 Zur Klärung des Begriffs „Anthropozentrismus“

Die Debatte um den Anthropozentrismus ist noch immer häufig von Be‐
griffsverwirrung geprägt. Denn obwohl mittlerweile in allen mir zugängli‐
chen Sprachfamilien klar ist, dass man drei Perspektiven unterscheiden
muss, ist diese Differenzierung noch lange nicht in der gesamten Breite der
Diskussion angekommen. Daher möchte ich vorab den aktuellen „state of
the art“ wiedergeben (vgl. für den deutschen Sprachraum zuerst Gotthard
M. Teutsch 1987, 16–18 und Bernhard Irrgang 1992, 17):

Die erkenntnistheoretische, methodische oder epistemische Perspektive
fragt danach, welche Maßstäbe dem Menschen für umweltethische Urteile
zur Verfügung stehen1. Hier ist völlig unbestritten, dass es ihm nur möglich
ist, mit seinen menschlichen Vorstellungsmöglichkeiten auf die Welt zu
schauen. Diese Vorstellungsmöglichkeiten kann er durch technische Hilfs‐
mittel erweitern, aber nicht prinzipiell hinter sich lassen. So stoßen viele
Tiere Töne aus, die der Mensch nicht hören kann. Er kann sie aber mittels
Sonografie messen und auf diese Weise erschließen. Auch haben manche

1 Mitunter wird von Anthroporelationalität gesprochen (z.B. Hans J. Münk 1998, 231–
245 und Markus Vogt 2009, 258–259) – allerdings ohne exakt zu definieren, was
normativ damit gemeint ist und welche Ableitungen sich daraus ergeben. Münk und
Vogt legen nahe, dass sie den Begriff und das dahinterstehende Konzept als Alternative
und „Kompromissformel“ (Markus Vogt 2009, 258) zum teleologischen Anthropozen‐
trismus verstehen. Mir scheint aber nach allem, was ich dort lese, dass damit eher eine
Verfeinerung der methodischen Anthropozentrik vollzogen werden könnte.

1.2 Zur Klärung des Begriffs „Anthropozentrismus“

21

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13 - am 13.01.2026, 10:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tiere Sinnesorgane, die der Mensch nicht besitzt, etwa die Sensibilität für
das Magnetfeld der Erde, das ihnen zur Orientierung dient. Auch hier kön‐
nen Messgeräte das Fehlen menschlicher Sinne ersetzen. Insofern erweitert
sich die Wahrnehmung des Menschen für seine Um- und Mitwelt in den
letzten Jahrzehnten enorm.

Zugleich bleibt sie prinzipiell in den menschlichen Erkenntnismöglich‐
keiten gefangen. Denn selbst wenn wir durch das Verhalten der Tiere und
Pflanzen gültige (!) Rückschlüsse auf ihr subjektives eigenes Empfinden
ziehen, wird es uns für immer verschlossen bleiben zu fühlen, „wie es
ist, eine Fledermaus zu sein“ – so der Titel des berühmten Aufsatzes von
Thomas Nagel 1974. Mit anderen Worten: Der Mensch erkennt die Welt
methodisch anthropozentrisch, der Hund methodisch kynozentrisch und
die Biene methodisch melissazentrisch2. Gleichwohl haben bestimmte Tiere
wie der Mensch hohe Fähigkeiten an Empathie über Artgrenzen hinweg.
Die Gemeinsamkeiten in Aufbau und Funktionsweise des Gehirns bewir‐
ken Ähnlichkeiten in Gestik, Mimik und Verhalten, so dass diese wiede‐
rum per analogiam Rückschlüsse auf das innere Erleben ermöglichen. Um
die Schwächen der methodischen oder erkenntnistheoretischen Anthropozen‐
trik3 auszugleichen, ist also die größtmögliche Entwicklung der Fähigkeit
des Hineinfühlens und Hineindenkens, mithin des Sich-in-andere-Spezies-
Hineinversetzens gefragt. Und doch bleiben Grenzen.

Die Unhintergehbarkeit der methodischen Anthropozentrik hat eine un‐
mittelbare ethische Konsequenz: Sie erfordert große Demut. Denn ange‐
sichts der Relativität der menschlichen Erkenntnisperspektive gilt es jede
Überheblichkeit zu vermeiden, die sich in dem Glauben ausdrückt, der
Mensch wisse, wie die Natur funktioniert und was zum Schutz der Um-
und Mitwelt zu tun sei. Wenn wir schon nicht einmal wissen, „wie es ist,
eine Fledermaus zu sein“, dann steht es uns Menschen nicht zu, uns über

2 Die Idee einer artspezifischen epistemischen Begrenztheit findet sich bereits in der
Überlegung des Xenophanes (geboren zwischen 580 und 570 v.Chr.), wenn die Tiere
Hände hätten, würden die Löwen löwenähnliche und die Ochsen ochsenähnliche
Götterbilder herstellen (Hermann Diels (bearb.)/ Walther Kranz (hg) 1972–1975, 21
B 15/16), und in einem Epicharmos (um 540 – 460 v.Chr.) zugeschriebenen Gedicht,
dass Hunde andere Hunde am schönsten fänden, Esel andere Esel, Schweine andere
Schweine und eben Menschen andere Menschen (Hermann Diels (bearb.)/ Walther
Kranz (hg) 1972–1975, 23 B 5). Vgl. Urs Dierauer 1977, 62.

3 Angelika Krebs 1997, 342–343 nennt die methodische Anthropozentrik „metaethischen
Anthropozentrismus“. Das Adjektiv kann zutreffend verwendet werden, das Substantiv
hingegen missachtet wie so oft die auf den folgenden Seiten begründete Unterschei‐
dung von Anthropozentrik und Anthropozentrismus.

1 Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut. Zur Fragestellung dieses Buchs

22

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13 - am 13.01.2026, 10:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tiere und Pflanzen zu erheben. Umwelt- und tierethische Entscheidungen,
die wir treffen, stehen immer unter dem Vorbehalt der begrenzten Erkennt‐
nisperspektive, die uns Menschen mitgegeben ist.

Die zweite, formale Perspektive fragt danach, wer für sein Handeln
welche Verantwortung übernehmen kann und ob man bei nichtmenschli‐
chen Tieren überhaupt von Verantwortung reden sollte. Diese zweite Frage
wird in der Forschung zumindest für bestimmte Tierspezies im Blick auf
innerartliche Regelsetzungen und -befolgungen zunehmend bejaht (Fiona
Probyn-Rapsey 2018, 49). Allerdings geht es dabei nie um die immense
Verantwortung für das Überleben der Biosphäre als ganzer. Hier dürfte un‐
bestritten sein, dass nur der Mensch ansatzweise diese Möglichkeit besitzt.
Er ist der Adressat globaler ethischer Forderungen – und nur er.

Wiederum besteht die Gefahr, aus dieser Sonderstellung des Menschen
falsche Schlüsse zu ziehen. Im Zusammenhang mit der Gottebenbildlich‐
keit in Gen 1 kann man leicht sehen, wohin solche ungedeckten Schlüsse
führen können. Während die Gottebenbildlichkeit dort nämlich einzig
und allein eine formale Anthropozentrik beschreibt, wurde der Begriff in
späteren Jahrhunderten als Antwort auf die dritte Frageperspektive gelesen
und aus ihm der materiale Anthropozentrismus abgeleitet. Aus dieser hi‐
storischen Tatsache folgern viele amerikanischen SchöpfungsethikerInnen,
man solle den Begriff der Gottebenbildlichkeit wie auch seine moderne
Übersetzung mit „Haushalterschaft“ aufgeben. Das wäre natürlich prinzi‐
piell möglich – der formalen Anthropozentrik entkäme man damit aber
keineswegs. Es ginge nur um Kosmetik und Semantik, nicht um harte
Inhalte. Ich möchte daher eher danach fragen, wie zwischen der formalen
Anthropozentrik und dem materialen Anthropozentrismus eine wirksame‐
re Firewall eingezogen werden kann.

Die dritte, materiale oder teleologische Perspektive schließlich fragt da‐
nach, für wen denn die Erde erhalten werden soll: Wer sind die Teloi, die
(Selbst-) Zwecke, um derentwillen die Mittel der Natur eingesetzt werden
dürfen und sollen? Sind es nur die Menschen, wie der Anthropozentrismus
behauptet? Sind es alle fühlenden, schmerzempfindenden Lebewesen, wie
der Pathozentrismus oder Sentientismus meint? Sind es alle Lebewesen,
wie der Biozentrismus postuliert? Oder sind es Lebewesen und anorgani‐
sche Materie, ja sogar kollektive Entitäten wie Ökosysteme und Arten, wie
der Ökozentrismus oder Holismus sagen würde? Das ist die Gretchenfrage
der Umwelt- und Tierethik schlechthin, und sie ist nicht so trivial, wie man
denken könnte.

1.2 Zur Klärung des Begriffs „Anthropozentrismus“

23

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13 - am 13.01.2026, 10:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zunächst einmal ist klar, dass alle vier teleologischen Festlegungen so‐
wohl mit der methodischen als auch mit der formalen Anthropozentrik
kompatibel sind, ja dass alle vier diese beiden in der Regel bejahen. Denn
egal für welche teleologische Festlegung wir uns entscheiden, wir tun es
als Menschen und damit methodisch und formal anthropozentrisch. Daher
unterstreicht z.B. der Biozentrismus die formale Sonderstellung des Men‐
schen, die mit seiner einzigartigen Verantwortung verbunden ist (Friedo
Ricken 1987, 20; Hans J. Münk 1997, 26). Auch erkennt er methodisch an,
dass der Mensch die umweltethischen Werturteile nach menschlichen Maß‐
stäben fällt (Paul W. Taylor 1981, 204; Hans J. Münk 1997, 26). Dasselbe gilt
für den Ökozentrismus (J. Baird Callicott 2017, 116; Helen Kopnina 2019,
4). Umgekehrt lässt sich der materiale Anthropozentrismus nicht zwingend
aus der Tatsache ableiten, dass der Mensch der allein Verantwortliche ist
und dass er nur nach seinen Erkenntnismaßstäben urteilen kann (Tim
Hayward 1997, 49; Gavin Rae 2014, 7). Die drei Perspektiven müssen also
sauber auseinandergehalten werden und haben keinen inhaltlichen Nexus,
der die eine aus der anderen herleiten ließe.

Um dieser sauberen Unterscheidung der drei Perspektiven willen muss
ich an dieser Stelle einige Sätze zur Terminologie sagen: Ausgehend vom
angelsächsischen Bereich hat es sich in den letzten zehn oder fünfzehn
Jahren auch im deutschen und romanischen Sprachraum eingebürgert,
von „Anthropozentrismus“ zu sprechen, wenn man die teleologische Frage
meint. Das halte ich für eine sachlich richtige und angemessene Entwick‐
lung, denn an der teleologischen Frage hängt die eigentliche ideologische
Positionierung – und Ideologien bezeichnen wir semantisch traditionell
mit dem Suffix „-ismus“ und „-istisch“.

Allerdings passen „Anthropozentrismus“ und das in der Regel dazu
kombinierte „anthropozentrisch“ semantisch nicht zusammen. Zum Sub‐
stantiv „Anthropozentrismus“ gehört rein sprachlich das Adjektiv „anthro‐
pozentristisch“. Und das gilt natürlich auch für das englische Substantiv
„anthropocentrism“, das das Adjektiv „anthropocentristic“ nach sich ziehen
muss – was in der englischsprachigen Literatur leider überhaupt nicht der
Fall ist. Umgekehrt korrespondiert das Adjektiv „anthropozentrisch“ mit
dem Substantiv „Anthropozentrik“, so wie z.B. das Adjektiv „ethisch“ mit
dem Substantiv „Ethik“. Im Englischen entsprächen dem das Substantiv
„anthropocentrics“ und das Adjektiv „anthropocentric“. Denn sprachlich
bezeichnet das Suffix „-ismus“ ein Weltbild, eine Ideologie, das Suffix „-ik“
hingegen – abgeleitet vom zugehörigen griechischen Adjektiv – eine Metho‐
de oder Herangehensweise (Ethik, Physik, Logik…).

1 Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut. Zur Fragestellung dieses Buchs

24

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13 - am 13.01.2026, 10:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Folglich ist sprachlich korrekt zwischen moralischem, materialem oder
teleologischem Anthropozentrismus (mit Adjektiv anthropozentristisch) ei‐
nerseits sowie formaler Anthropozentrik und epistemischer Anthropozen‐
trik (beide mit Adjektiv anthropozentrisch) andererseits zu unterscheiden
(vgl. Rob Boddice 2011, 13). Das verdeutlicht dann auch schon sprachlich,
dass von der formalen oder epistemischen Anthropozentrik kein zwin‐
gender Schluss zum materialen Anthropozentrismus führt. Die Firewall
zwischen den ersten beiden und der dritten Perspektive wird sprachlich
deutlich markiert. In exakt dieser Weise verwende ich die Terminologie
in diesem Buch. Vom materialen Anthropozentrismus kann dann auch
kürzer bloß von Anthropozentrismus und anthropozentristisch gesprochen
werden. Die Anthropozentrik hingegen verlangt immer die Spezifizierung
durch ein Adjektiv, damit klar wird, in welcher Perspektive wir uns befin‐
den. Wo ich zitiere, muss ich allerdings die Terminologie der zitierten
Quelle belassen. Hier ist dann die Fähigkeit der Lesenden gefragt, die
eventuelle terminologische Inkongruenz zwischen der Quelle und meiner
Kommentierung zu erkennen.

Vorausgesetzt ist für mich, dass die Bezeichnung einer teleologischen
Festlegung mit einem „-ismus“ nur eine Beschreibung und keineswegs
eine Wertung beinhaltet – weder positiv noch negativ4. Das ist keineswegs
selbstverständlich, weil in gesellschaftlichen Debatten mit „-ismen“ häufig
Abwertungen einhergehen – man denke nur an Islamismus, Rassismus
oder Antisemitismus. Jene „-ismen“ hingegen, die weniger oder gar nicht
wertend verwendet werden, sind gegenwärtig in den öffentlichen Debatten
kaum präsent. Das kann zur Vorverurteilung in der einen oder anderen
Richtung verleiten, und so interpretiere ich die Tendenz mancher Tierethi‐
kerInnen, die ausdrücklich betonen, sie seien materiale bzw. teleologische
AnthropozentrikerInnen, aber keine AnthropozentristInnen. Hier wird ein
semantischer Trick angewandt, der sprachanalytisch nicht begründbar ist
und deswegen vermieden werden sollte.

4 Lori Gruen 2015, 24 unterscheidet zwischen einem „inevitable anthropocentrism“, mit
dem sie die methodische Anthropozentrik bezeichnet, und einem „arrogant anthropo‐
centrism“, der in unserer Terminologie der materiale oder teleologische Anthropozen‐
trismus ist. Im Unterschied zu meinem Vorschlag hat sie damit eine unmittelbare
Wertung in die Begriffe integriert – allerdings nicht durch das Substantiv „anthropo‐
centrism“, sondern durch die beiden zugeordneten Adjektive. Ich hingegen möchte
Beschreibung und Wertung begrifflich sauber trennen, weswegen ich Gruens Termino‐
logie nicht übernehme.

1.2 Zur Klärung des Begriffs „Anthropozentrismus“

25

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13 - am 13.01.2026, 10:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wer eine anthropozentristische Teleologie vertritt, sollte sich unumwun‐
den AnthropozentristIn nennen. Es ist keine Schande. Denn – das sei
betont – es gibt zweifelsfrei respektable Modelle eines aufgeklärten und
humanistisch motivierten Anthropozentrismus, die zumindest den Raub‐
bau an der Umwelt mit hervorragenden Gründen zurückweisen können.
Allerdings beziehen sie dabei die moralischen Gefühle nur wenig ein und
nehmen die Menschen daher vergleichsweise kopflastig mit. Sie bieten
keinen Ansatz dafür, die Natur zu lieben und sich jenseits von Nutzenkal‐
külen „einfach so“ an ihr zu freuen. Was in unserem Kontext jedoch schwe‐
rer wiegt: Tierethisch sind ihre Begründungen weniger überzeugend als
umweltethisch. Warum man Tiere jenseits menschlichen Eigennutzes gut
behandeln soll, kann kaum klar werden, wenn den Tieren kein Eigenwert
zugestanden wird. Und das können aufgeklärt humanistische Varianten des
Anthropozentrismus nicht, wenn sie konsistent sein wollen. Die meisten
ihrer VertreterInnen lehnen daher das Eigenwert-Theorem ab (vgl. Michael
Rosenberger 2021, 135–141). Zugleich deklarieren sie sich als Umwelt- und
nicht als TierethikerInnen. Das macht einen kleinen, aber folgenreichen
Unterschied.

Gleichwohl soll dieses Buch nicht als pauschale Verdammung des An‐
thropozentrismus verstanden werden. Vielmehr geht es um eine durchaus
wertschätzende Kritik an einer Denktradition, die Europa zweieinhalb
Jahrtausende geprägt hat und noch prägt, eine Denkform, die viel Gutes
hervorgebracht hat, aber auch schwerwiegende Schattenseiten mit sich
bringt – und das, wie wir am Schluss sehen werden, nicht nur im Bereich
der Tierethik. Es geht mir im besten Sinne um eine Aufklärung des moder‐
nen, ökologisch geprägten Anthropozentrismus durch die Rekonstruktion
seiner Wurzeln und um die Frage, ob er nicht eine signifikante Weitung
braucht, um den aktuellen Herausforderungen eines bedrohten Planeten
gerecht zu werden. „Sine ira et studio“ werde ich diese Aufgabe angehen
– und hoffe, dass alle AnthropozentristInnen unter den Lesenden meinen
Gedanken mit derselben Haltung begegnen können.

1.3 Zur Leitfrage dieses Buchs

Bei der obigen Analyse der tierethischen Abschnitte des KKK sowie bei
der Suche nach dem schöpfungsethischen Begründungansatz von Laudato
si‘ ist eine unzweifelhafte Tendenz zur Loslösung vom Anthropozentris‐
mus aufgefallen, die ihr Ziel allerdings noch nicht erreicht hat. Im KKK

1 Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut. Zur Fragestellung dieses Buchs

26

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13 - am 13.01.2026, 10:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bleibt der Rahmen klar anthropozentristisch, in Laudato si‘ halten sich an‐
thropozentristische und nicht-anthropozentristische Gedanken nahezu die
Waage. Die Ablösung der christlichen Botschaft vom Anthropozentrismus,
der zweifelsohne weitreichende umwelt- und tierethische Folgen hat, steht
noch aus.

So drängt sich die Frage auf, woher dieser Anthropozentrismus eigent‐
lich kommt und was die Gründe waren, ihn in die christliche Botschaft
einzuführen? Die bisherigen Antworten auf diese Frage sind meist sehr
oberflächlich und klischeehaft oder sehr fragmentarisch, weil auf eine ein‐
zelne Epoche der Geschichte konzentriert.

Zu seiner Zeit weitgehend unbeachtet, jedoch vermutlich als erster hat
die Frage nach den Wurzeln des europäischen Anthropozentrismus Albert
Schweitzer zwischen 1939 und 1942 in seiner erst posthum veröffentlichten
und fragmentarischen Kulturphilosophie gestellt: „Wieso kommt es, dass
das europäische Denken nicht oder nur widerstrebend auf die Frage des
ethischen Verhaltens gegen die Geschöpfe eingeht?“ (Albert Schweitzer
2000, 139) Schweitzers noch recht grobe erste Ideen sind lesens- und be‐
merkenswert. Er sieht, dass die Ursprünge nicht im Judentum, sondern
bei den Griechen liegen, betont aber auch den katalysierenden Beitrag des
frühen Christentums: „Wie die Tatsache, [dass] Jesus das Mitleid mit den
Geschöpfen nicht anempfiehlt, auch zu erklären sei: Sie wirkt sich in dem
europäischen Denken in verhängnisvoller Weise aus. Die Ansicht, dass die
Ethik es nur mit dem Verhalten zu den Menschen und nicht auch mit
dem zu den Geschöpfen zu tun hat, gilt ihm als durch das Christentum
sanktioniert. Durch die Jahrhunderte hindurch verbleibt es bei diesem tief
eingewurzelten Vorurteil. Auch heute ist es nicht völlig davon losgekom‐
men.“ (Albert Schweitzer 2000, 143)

Die öffentliche Debatte wird jedoch 1967 eröffnet, als der Mediävist
Lynn White in der naturwissenschaftlichen Fachzeitschrift „Science“ einen
aufsehenerregenden Artikel über „die historischen Wurzeln unserer ökolo‐
gischen Krise“ veröffentlicht. Darin weist er nach, dass die technologische
und naturwissenschaftliche Dynamik Westeuropas, die im 11. Jahrhundert
beginnt und bis heute fortdauert, ihre Wurzeln in der flächendeckenden
Christianisierung durch die Karolinger im 9. Jahrhundert hat. Denn diese
habe zu einer Kombination zweier geistiger Grundeinstellungen geführt:

– Erstens habe man die biblischen Schöpfungserzählungen so verstanden,
dass alles Geschaffene allein zum Nutzen und für das Wohlergehen
des Menschen da sei, weil er allein Gottes Ebenbild sei. Damit sei das

1.3 Zur Leitfrage dieses Buchs

27

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13 - am 13.01.2026, 10:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Christentum die am stärksten anthropozentristische Religion der Welt
geworden. „God planned all of this explicitly for man’s benefit and rule:
no item in the physical creation had any purpose save to serve man’s
purposes. And, although man’s body is made of clay, he is not simply
part of nature: he is made in God’s image. Especially in its Western form,
Christianity is the most anthropocentric religion the world has seen. (…)
Christianity, in absolute contrast to ancient paganism and Asia’s religions
(except, perhaps, Zoroastrianism), not only established a dualism of man
and nature but also insisted that it is God’s will that man exploit nature
for his proper ends.” (Lynn White 1967, 1205)

– Zweitens aber müsse der signifikante Unterschied zwischen lateinischer
West- und griechischer Ostkirche erklärt werden. Denn nur die latei‐
nische Kirche habe die erwähnte technologisch-naturwissenschaftliche
Dynamik hervorgebracht, während der christliche Osten technisch und
naturwissenschaftlich zurückgeblieben sei. Hier verweist White auf den
im 11. Jahrhundert aufkommenden Voluntarismus der Westkirche, der
den menschlichen Willen und seine Freiheit der Vernunfterkenntnis vor-
bzw. überordnet. Im Gegensatz dazu sei die griechische Ostkirche intel‐
lektualistisch geblieben, habe also die Vernunfterkenntnis dem Willen
und der Freiheit vorgeordnet.

Damit ergibt sich für White als Schlussfolgerung: „first, that, viewed histor‐
ically, modern science is an extrapolation of natural theology and, second,
that modern technology is at least partly to be explained as an Occidental,
voluntarist realization of the Christian dogma of man’s transcendence of,
and rightful mastery over, nature.” (Lynn White 1967, 1206) Die ökologische
Krise könne also nicht einfach durch mehr Naturwissenschaft und mehr
(Umwelt-)Technik gelöst werden, sondern nur durch eine geistig-spirituelle
Umkehr. Hierfür biete sich die Schöpfungsmystik des Franz von Assisi
und seine Idee der Geschwisterlichkeit mit allen Geschöpfen an, so White
abschließend.

Mit diesem kleinen Aufsatz hat White eine Debatte angestoßen, die bis
heute nicht verstummt. Seine These ist allerdings oft vergröbert und ihrer
zeitlichen wie räumlichen Eingrenzungen beraubt worden. Der Mediävist
White analysiert nur das Mittelalter. Er fragt nicht danach, woher die mit‐
telalterlichen Interpretationen der biblischen Erzählungen kommen und ob
sie exegetisch betrachtet zutreffend sind. Er fragt auch nicht danach, was
am Ursprung des westlichen Voluntarismus steht und warum dieser eben
nur den christlichen Westen, nicht aber den christlichen Osten erfasst hat.

1 Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut. Zur Fragestellung dieses Buchs

28

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13 - am 13.01.2026, 10:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Schließlich analysiert er auch nicht die nachreformatorische und neuzeit‐
liche Entwicklung, die darauf hindeutet, dass weniger der Katholizismus
als vielmehr der Protestantismus (und dort insbesondere der Calvinismus5

sowie die Freikirchen) die Umweltzerstörung begünstigt haben (vgl. Peter
Hersche 2020 und 2020a). Als Mediävist bleibt White bei seinem Leisten.
Allerdings suggeriert die Überschrift, man sei bei den historischen Wurzeln
angekommen, so als gäbe es keine Vorgeschichte für das Mittelalter. Genau
das führt in der Folge zu ungedeckten Verallgemeinerungen und sehr pau‐
schalen Schuldzuweisungen an „das Christentum“. Im deutschen Sprach‐
raum haben sich vor allem Carl Amery 1972 mit seiner Monografie über die
„gnadenlosen Folgen des Christentums“ und Eugen Drewermann 1986 mit
seiner Abhandlung über die „Zerstörung der Erde und des Menschen im
Erbe des Christentums“ zu Wort gemeldet. Populärwissenschaftlich ist ihre
Sicht der Dinge bis in die Gegenwart dominant geblieben.

In jüngster Zeit wird Lynn Whites These noch von einer anderen Sei‐
te her relativiert. Die Anthropologie erkennt zunehmend klarer, dass die
mittelalterliche Ehemoral der lateinischen Kirche einer der wichtigsten
Ursachen für die ökonomische Entwicklung des Westens in der Neuzeit
ist. Durch die strikte Forderung lebenslanger Monogamie, das sehr weitge‐
hende Verbot der Verwandtenehe (bis zu Cousins und Cousinen zweiten
Grades!), die Lehre, dass der Konsens der Brautleute die Ehe konstituiert
(und nicht wie in der Ostkirche der Segen des Priesters!), die Begünstigung
räumlich getrennten Wohnens Verwandter und die Überordnung der spiri‐
tuellen Familie der Kirche über die biologische Familie kam es im lateini‐
schen Westen Schritt für Schritt zur Auflösung von Clanstrukturen. Diese
sind jedoch soziologisch betrachtet eines der größten Hindernisse für Inno‐
vation und ökonomischen Fortschritt (Jonathan F. Schulz et al. 2019, 1–12;
Joseph Henrich 2020; Duman Bahrami-Rad et al. 2022, 1–3). Zumindest
zum Teil sind also die „gnadenlosen Folgen des Christentums“ gar nicht

5 Max Weber führte den wirtschaftlichen Erfolg calvinistischer Länder in seiner klassi‐
schen These auf deren Prädestinationslehre zurück. Heinz Schilling 2022, 243–259
und die neuere Geschichtsforschung gehen hingegen viel prosaischer davon aus, dass
die Ursache analog zu den europäischen JüdInnen in der Vertreibung der CalvinistIn‐
nen aus den meisten ihrer Ursprungsgebiete liegt. Als MigrantInnen waren sie an
ihren neuen Wohnorten von der Politik und allen öffentlichen Ämtern ausgeschlossen,
konnten den Respekt ihrer Mitmenschen also nur durch wirtschaftlichen Erfolg gewin‐
nen. Zudem haben sie auf Grund der Migration weniger traditionale (großfamiliäre)
Bindungen. Und schließlich leben sie in lokal autonomen Religionsgemeinden, deren
Mitglieder beruflich viel reisen und daher Austausch sowie internationale Kontakte
pflegen, was dem Handel ebenfalls zugutekommt.

1.3 Zur Leitfrage dieses Buchs

29

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13 - am 13.01.2026, 10:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


vom christlichen (west- und ostkirchlichen) Anthropozentrismus, sondern
von der westkirchlichen Ehemoral (die sich von der ostkirchlichen markant
unterscheidet!) verursacht und daher auch nicht direkt intendiert, sondern
unabsichtlich als „Nebenfolge“ mitbewirkt worden – ein Zusammenhang,
der erst im letzten Jahrzehnt wissenschaftliche Aufmerksamkeit gefunden
hat.

Dennoch wird man Lynn Whites These kaum als völlig abwegig und
unbegründet beiseiteschieben können. Sie dürfte einen wahren Kern besit‐
zen. Die Kirchen haben sie deshalb spät, aber dafür sehr klar aufgegriffen
und sich zu ihrer Mitschuld bekannt. So konstatiert die Europäische Öku‐
menische Versammlung (EÖV) in Basel 1989: „Wir haben versagt, weil
wir nicht Zeugnis abgelegt haben von Gottes sorgender Liebe für all und
jedes Geschöpf und weil wir keinen Lebensstil entwickelt haben, der un‐
serem Selbstverständnis als Teil von Gottes Schöpfung entspricht.“ (EÖV
43) Und: „Umkehr zu Gott (Metanoia) bedeutet heute die Verpflichtung,
einen Weg zu suchen aus der Trennung zwischen dem Menschen und
der übrigen Schöpfung, aus der Herrschaft des Menschen über die Natur,
aus einem Lebensstil und aus wirtschaftlichen Produktionsweisen, die die
Natur schwer schädigen, aus einem Individualismus, der die Integrität der
Schöpfung zugunsten privater Interessen verletzt, in eine Gemeinschaft der
Menschen mit allen Kreaturen, in der deren Rechte und Integrität geachtet
werden.“ (EÖV 45)

Papst Franziskus gesteht 2015 ebenfalls unumwunden ein: „Das gestattet,
auf eine Beschuldigung gegenüber dem jüdisch-christlichen Denken zu
antworten: […] Wenn es stimmt, dass wir Christen die Schriften manchmal
falsch interpretiert haben, müssen wir heute mit Nachdruck zurückweisen,
dass aus der Tatsache, als Abbild Gottes erschaffen zu sein, und dem Auf‐
trag, die Erde zu beherrschen, eine absolute Herrschaft über die anderen
Geschöpfe gefolgert wird.“ (LS 67)

Trotz dieser grundsätzlichen Anerkenntnis, dass das Christentum we‐
sentlich dazu beigetragen hat, dass der Anthropozentrismus im Abendland
bis heute die dominierende ethische Ideologie geblieben ist, muss man
doch fragen, woher ihn das karolingische Frühmittelalter nahm. Er ist ja
keine Erfindung der karolingischen Theologie. Offensichtlich muss man
weiter zurückgehen, in die Antike, um den Wurzeln des abendländischen
Anthropozentrismus auf die Spur zu kommen. Wo also liegen seine frühes‐
ten Anfänge? Und wenn diese, wie wir sehen werden, Jahrhunderte vor der
Geburt des Christentums zu datieren sind, was hat dann das Christentum
bewogen, ihn zu übernehmen?

1 Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut. Zur Fragestellung dieses Buchs

30

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13 - am 13.01.2026, 10:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Absicht dieser Frage ist nicht primär historisch, sondern systema‐
tisch. Denn erst nach einer soliden Aufklärung der Ursprünge und theolo‐
gischen Motive des christlichen Anthropozentrismus kann die Frage beant‐
wortet werden, ob sich die positiven Anliegen, die zu seiner Rezeption
motivierten, in einer heutigen Theologie auch mit weniger oder sogar ohne
Schäden für die nichtmenschlichen Kreaturen erreichen lassen.

Die so definierte Leitfrage umreißt ein noch nicht bearbeitetes Feld
der Theologie- und Kirchengeschichte, aber ebenso der systematischen
Theologie. Während die biblische Tierethik in den letzten Jahrzehnten
relativ gut erforscht worden ist (siehe Kapitel 2), die Tierethik der anti‐
ken griechischen und römischen Philosophie zumindest anfanghaft (siehe
Kapitel 3) und die Tierethik des Mittelalters in relativ vielen kleineren
Forschungen zunehmend erschlossen wird, gibt es zur Tierethik des frühen
Christentums bisher nur sehr punktuelle Analysen, die noch lange kein
zusammenhängendes Bild erlauben. Es handelt sich also um ein theologie‐
geschichtliches missing link. Wenn ich mich als systematischer Theologe
auf dieses so lückenhaft beackerte Feld wage, dann tue ich das mit der
nötigen Vorsicht. Mein primäres Erkenntnisinteresse ist wie gesagt nicht
historischer Natur, und in der Geschichtsforschung liegt auch nicht meine
genuine Fachkompetenz. Vielmehr möchte ich die gegenwärtige Position
der Kirche(n) besser verstehen, um Vorschläge zu ihrer Sanierung machen
zu können. Ohne eine halbwegs differenzierte Wahrnehmung der Ursprün‐
ge kann das unmöglich gelingen.

1.4 Zehn Kernthesen der Abhandlung

In zehn Kernthesen möchte ich die wichtigsten Ergebnisse dieses Buchs
vorwegnehmen. Sie werden in Kapitel 5 an Hand der Textzeugnisse aus‐
führlich belegt und entfaltet.

1) Bereits in der frühesten Zeit der Kirche wird der Anthropozentrismus
durch die christlichen Theologen übernommen und gehört damit zum
„Erbgut“, den Genen der christlichen Theologie und des kirchlichen
Ethos. Das erklärt einerseits, warum er sich zwei Jahrtausende lang
nahezu unhinterfragt gehalten hat, und macht andererseits die enorme
Herausforderung deutlich, ihn durch eine Modernisierung der Theolo‐
gie zu überwinden.

2) Der Anthropozentrismus stammt nicht aus der jüdischen und bibli‐
schen Tradition, sondern aus dem Mainstream der griechisch-römi‐

1.4 Zehn Kernthesen der Abhandlung

31

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13 - am 13.01.2026, 10:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schen Philosophie, der schon seit dem 5. Jahrhundert v.Chr. anthro‐
pozentristisch geprägt ist. Zur Zeit der frühen Kirche ist das anthro‐
pozentristische Paradigma in der griechisch-römischen Kultur längst
derart fest verankert, gut ausargumentiert und selbstverständlich, dass
man seine Fragwürdigkeit trotz bleibender Kritik einer kleinen Min‐
derheit kaum noch wahrnimmt. Es ist – vor allem in der stoischen Po‐
pulärphilosophie – schlicht sensus communis. Noch dazu wird es dort
(auch) aus dem Glauben an die gute Vorsehung der Götter abgeleitet,
also theologisch, wodurch es sich dem frühen Christentum förmlich
aufdrängt.

3) Die christliche Übernahme des Anthropozentrismus der griechisch-rö‐
mischen Philosophie ist nur auf dem Hintergrund zweier historischer
Gegebenheiten verstehbar: Einerseits ist das römische Reich von etwa
300 v.Chr. bis mindestens 400 n.Chr. vom sogenannten Hellenismus
geprägt. Hellenismus meint, dass die gesamte Kultur dieser Epoche
im Mittelmeerraum und teilweise darüber hinaus von der griechischen
Lebensweise durchtränkt ist. Die Menschen (zunehmend auch die
JüdInnen!) bewegen sich in dieser Kultur wie die Fische im Wasser
– sie merken oft gar nicht, dass in einem Verhalten oder einer An‐
schauung die griechische Kultur wirkt. Andererseits hat sich das frühe
Christentum bereits um 200 n.Chr. weitgehend von seinen jüdischen
Wurzeln gelöst. Es gibt keine JudenchristInnen mehr, also Menschen,
die vom Judentum zum Christentum konvertieren. Und der Dialog
zwischen christlichen und jüdischen Theologen besteht zwar fort (vgl.
Peter Schäfer 2010 und 2015), erreicht aber im Christentum nur noch
eine Minderheit der Glaubenden. Damit gerät die jüdische Kultur und
Überzeugung zu einem großen Teil aus dem Blick. Es fällt den meisten
ChristInnen nicht mehr auf, dass das Judentum und damit auch Jesus
von Nazaret mitunter entschieden andere Anschauungen vertreten ha‐
ben als der Hellenismus. Die Sprachbarriere – die ChristInnen können
die hebräische Sprache des Alten Testaments und die aramäische Spra‐
che der palästinischen JüdInnen im Gegensatz zur griechischen und
lateinischen Sprache weder verstehen noch sprechen – tut ein Übriges.

4) Die Hauptargumente des frühen Christentums für den Anthropozen‐
trismus sind nicht tierethischer Natur, sondern haben mit Kernthemen
der frühen dogmatischen Entwicklung zu tun:
– Ausgangspunkt aller Überlegungen ist die Soteriologie mit der Frage,

unter welchen Voraussetzungen jemand das ewige Leben erlangen
kann. Schritt für Schritt kristallisiert sich die Vorstellung vom freien

1 Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut. Zur Fragestellung dieses Buchs

32

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13 - am 13.01.2026, 10:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Willen heraus, der nur den Menschen zukommt und sie von den
Tieren fundamental unterscheidet. Diesen freien Willen sollen die
Menschen durch die Vernunft bestimmen, die sie ebenfalls von den
Tieren, die man die „Vernunftlosen“ (Aloga) nennt, unterscheidet.

– Spiegelbildlich dazu ergeben sich Konsequenzen für die Eschato‐
logie: Die griechische Seelenwanderungslehre, wie sie etwa der
platonischen und neuplatonischen Philosophie zu eigen ist, wird
abgelehnt, um die Idee der Einmaligkeit des irdischen Lebens ab‐
zusichern, die die jüdische Tradition prägt und eine unabdingbare
Voraussetzung der Vorstellung vom Weltgericht und vom ewigen
Leben ist. Wenn aber die Seelen nicht von Menschen zu Tieren
und von Tieren zu Menschen wandern dürfen, wie dies ein Teil
der griechischen Philosophie annimmt, dann ist es geraten, als Fire‐
wall zwischen Menschen und Tieren eine essenzielle und nicht nur
graduelle Unterscheidung zwischen der vernünftigen unsterblichen
Menschenseele und der ausschließlich vegetativen und sensitiven,
daher sterblichen Tierseele zu machen.

– In der Schöpfungstheologie möchte man Gottes wunderbare Vorse‐
hung und Fürsorge für die Menschen betonen – und tut dies in Ori‐
entierung an der Stoa auf Kosten der nichtmenschlichen Geschöpfe,
indem man allein die Menschen zu Zwecken der Schöpfung erklärt.
Zwischen Menschen und nichtmenschlicher Schöpfung entsteht da‐
mit eine Hierarchie und eine reine Nutzenbeziehung. Auch wenn
man es nicht immer versteht, haben angeblich alle nichtmenschli‐
chen Geschöpfe ausschließlich einen Nutzen für die Menschen.

– In der Anthropologie wird die soteriologisch und eschatologisch so
zentrale Vernunftnatur des Menschen durch ein essenzontologisches
(statt existenzial-relationales) Verständnis von der Gottebenbildlich‐
keit des Menschen in Gen 1,26 biblisch untermauert. Diese Bibelstel‐
le, die innerbiblisch und frühjüdisch keine allzu große Bedeutung
hatte und überhaupt ganz anders verstanden wurde, wird nun zum
Zentralbeleg für die Einzigartigkeit des Menschen und für die an‐
thropozentristische Überzeugung, die Schöpfung sei allein um des
Menschen willen erschaffen worden.

– Auf der Metaebene geht es schließlich noch um eine fünfte Frage:
Die Dialog fähigkeit mit der säkularen Mehrheitsgesellschaft und den
Beweis, als kleine Splittergruppe mit provinzieller Herkunft auf der
Höhe des anthropozentristischen philosophischen Mainstreams zu
sein. Bis zur Mitte des 3. Jahrhunderts n.Chr. leben etwa 100.000

1.4 Zehn Kernthesen der Abhandlung

33

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13 - am 13.01.2026, 10:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ChristInnen im Römischen Reich (Kyle Harper 2020, 231). Bei einer
Gesamtbevölkerung von ungefähr 75 Millionen Menschen ist das
gut ein Promille. Das Christentum ist noch keine Weltreligion, son‐
dern besteht aus weitgehend autonomen, sehr plural organisierten
Kleingruppen (Peter Gemeinhardt 2022, 12). Ein halbes Jahrhundert
später, um 300 n.Chr. sind die ChristInnen bereits 15 bis 20 Prozent
der Gesamtbevölkerung, also 10 bis 15 Millionen Menschen und
damit einhundert Mal mehr als fünfzig Jahre zuvor. Sie sind ein
„Massenphänomen“ geworden (Kyle Harper 2020, 231). Dennoch
dauert es nahezu ein weiteres Jahrhundert, bis sie die Bevölkerungs‐
mehrheit stellen. Bis dahin muss sich rechtfertigen, wer ChristIn ist,
und nicht, wer einer anderen Überzeugung anhängt. Zu zeigen, dass
man die aktuelle Philosophie kennt, beherrscht und bejaht, ist in
diesem Kontext von vitaler Bedeutung.

5) Alle fünf Motive für die frühchristliche Rezeption des griechisch-römi‐
schen Anthropozentrismus münden in das griechische Basistheorem
der Tiere als Aloga, als Wesen ohne Vernunft und Sprache. Dieses
Theorem wird daher folgerichtig, aber letztlich kaum reflektiert zum
Schlüssel der Tierwahrnehmung des Mainstreams christlicher Theolo‐
gie.

6) Selbst tendenziell tierfreundliche Theologen der ersten Jahrhunderte
stellen die Aloga-These trotz guten naturwissenschaftlichen Wissens
und offenkundig gegenläufiger Beobachtungen von tierlichem Verhal‐
ten nicht in Frage. Sie ist so tief in die griechisch-römische Gesellschaft
eingeschrieben, dass man gar nicht auf die Idee kommt, sie umzustür‐
zen. Auf diese Weise wird sie Teil des genetischen Codes des Christen‐
tums.

7) Schon diesseits der nichtmenschlichen Tiere zeitigt die Rezeption des
rationalistischen Anthropozentrismus erhebliche Kollateralschäden für
den Menschen:
– Theologisch begünstigt die Etablierung der Vernunftfähigkeit als

zentraler Scheidelinie auf lange Sicht die Benachteiligung all jener
menschlichen Individuen, die diese Fähigkeit nie erlangen können
– also totgeborene oder in den ersten Lebensjahren verstorbene
Kinder sowie Menschen mit geistiger Behinderung. Bis heute gibt
es Debatten über ihren ekklesiologischen Status und ihren Anspruch
auf den Empfang der Sakramente bzw. eines kirchlichen Begräbnis‐
ses.

1 Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut. Zur Fragestellung dieses Buchs

34

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13 - am 13.01.2026, 10:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


– Kosmologisch muss man wie schon die Stoa absurde Hypothesen
über den Nutzen der Stechmücken, der Löwen und vieler anderer
Tiere für den Menschen aufstellen. Aus der Sicht moderner Ökolo‐
gie kann man über solche Versuche nur nachsichtig lächeln.

– Umweltethisch begünstigt der Anthropozentrismus eine rücksichts‐
lose Ausbeutung der Natur, weil ihm die emotionale Hemmschwelle
fehlt und er zu einer unterkomplexen Bestimmung von „Nützlich‐
keiten“ der Natur neigt (Michael Rosenberger 2021, 178–180). Das
schadet den Menschen selbst, nicht nur der außermenschlichen
Schöpfung.

8) Die Rezeption des rationalistischen Anthropozentrismus hat aber eben
auch unübersehbare Kollateralschäden für die Tiere zur Folge:
– Im Bereich der angewandten Ethik begründet sie eine extrem weit‐

gehende Ermächtigung zur Tiernutzung, die nicht durch die Bedürf‐
nisse der Tiere, sondern nur durch wohlverstandene Bedürfnisse
der Menschen eingeschränkt werden kann. Die Tiere kommen nicht
um ihrer selbst willen in den Blick, sondern nur um des Menschen
willen.

– Fundamentalethisch kommt es angesichts der um Tiergerechtigkeit
bemühten Texte der Bibel zwangsläufig zu einer nicht auflösbaren
Inkonsistenz der christlichen Tierethik, wie sie im aktuellen Kate‐
chismus der katholischen Kirche und auch in der Enzyklika Laudato
si’ gut zu erkennen ist.

– Soteriologisch ist die Exklusion der Tiere aus der Erlösung die Fol‐
ge. Tiere haben, so die weithin vertretene Überzeugung von Theo‐
logie und Kirchen, keinen Platz in der Ewigkeit Gottes. Und das,
obwohl biblische Texte etwas anderes annehmen ließen. Indirekt
wird damit das Schöpfungshandeln Gottes zur reinen Vorbereitung
und vorübergehenden Kulisse seines Erlösungshandelns, das nur
der Menschheit gilt.

9) Von Anfang an bis heute gab und gibt es im Christentum eine tier‐
freundliche Minderheitenposition, die sich teils stärker biblisch als phi‐
losophisch, teils stärker neuplatonisch als stoisch inspiriert. Sie wird
zuerst vom frühen Mönchtum repräsentiert, das die Vorwegnahme
des paradiesischen Friedens zwischen Menschen und Tieren zu leben
versucht. Bis heute gibt es Ordensgemeinschaften, die dieses Anliegen
als festen Bestandteil ihres Charismas sehen. Es findet sich aber auch
in manchen Manifestationen der Volksfrömmigkeit wie Tiersegnungen
und dem Teilen des Osterbrots mit den Tieren, sowie in der christli‐

1.4 Zehn Kernthesen der Abhandlung

35

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13 - am 13.01.2026, 10:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


chen Kunst, etwa wenn in vielen Abbildungen Ochs und Esel näher an
der Krippe Jesu stehen als Maria und Josef oder sich Tiere gemeinsam
mit Menschen unter dem Lebensbaum aufhalten. Theologisch lässt
sich gut argumentieren, warum es an der Zeit ist, aus der Minderhei‐
tenposition die offizielle Position der ganzen Kirche werden zu lassen:
– Schöpfungstheologie: Auf dem Hintergrund der Evolutionstheorie

liegt die enge Verwandtschaft der Spezies homo sapiens mit vielen
Tierarten, aber sogar mit den Pflanzen auf der Hand. Immer deutli‐
cher zeigt die moderne Biologie, dass die Übergänge von weniger
zu mehr intelligenten Lebewesen fließend sind und oft nur Nuan‐
cen zwischen ihnen liegen. Einen qualitativen Sprung macht nur
die Ausbildung eines zentralen Nervensystems aus. Der Mensch ist
so gesehen zwar das derzeit relativ höchst entwickelte Lebewesen.
Doch wäre es völlig irreführend zu behaupten, dass die gesamte
Evolution nur auf ihn zugelaufen sei. Theologisch mahnt das zu
einer massiven Reduzierung der Teleologie und zu einem höchst
vorsichtigen Sprechen von einem Schöpfungsplan Gottes.

– Soteriologie: Die nichtmenschlichen Tiere sind genauso erlösungs‐
fähig wie die menschlichen, weil sie von Gott geschaffen und geliebt
sind. Nicht eine essenzontologische Qualität begründet die Erlö‐
sungsfähigkeit, sondern die Zuwendung Gottes und seine liebende
Fürsorge, mithin eine relational-existenziale Qualität. Das muss ja
nicht heißen, dass jene Menschen, die durch ihre Vernunftbegabung
dazu befähigt sind, Verantwortung zu übernehmen, diese nicht
mehr vor dem Richterstuhl Gottes offenlegen müssten. Es bedeutet
ausschließlich, dass dies nicht das einzige Kriterium für den Zugang
zur Ewigkeit ist.

– Christologie: Das Geheimnis der Inkarnation kann in enger Anleh‐
nung an die biblische Etymologie des hebräischen Wortes בָּשָׂר / ba‐
sar als Fleisch-, d.h. Geschöpfwerdung Gottes gedeutet werden. In
Jesus Christus ist Gott Geschöpf geworden und hat sich solidarisch
mit allen Geschöpfen gezeigt, was diesen eine unüberbietbare Digni‐
tät gibt. Diese These berücksichtigt auch viel besser die Tatsache,
dass der Logos-Hymnus in Joh 1 zahlreiche Verbindungen zur
Schöpfungserzählung von Gen 1 aufweist.

– Eschatologie: Die wie der Leib sterbliche (!) Seele kann im Sinne
der „anima forma corporis“ gut aristotelisch als Chiffre für die Ei‐
genständigkeit und das praktische Selbstverhältnis der menschlichen
und nichtmenschlichen Lebewesen interpretiert werden. Dann steht

1 Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut. Zur Fragestellung dieses Buchs

36

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13 - am 13.01.2026, 10:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sie für die Einmaligkeit jedes Lebewesens und schließt eine Seelen‐
wanderung ganz von selbst aus. Eine so verstandene Seele in allen
Lebewesen kommt der christlichen Überzeugung von der Einmalig‐
keit des irdischen Lebens sehr entgegen. Um sie zu untermauern,
braucht man keine Abwertung der nichtmenschlichen Geschöpfe.

– Anthropologie: Wenn die christliche Theologie den Anthropozen‐
trismus offensichtlich gut hinter sich lassen kann, ohne die Motive
aufgeben zu müssen, die zu seiner Einführung bewegt haben, dann
kann die Gottebenbildlichkeit des Menschen in Gen 1,26 unbefan‐
gen so interpretiert werden, wie sie biblisch gemeint ist: als forma‐
le Anthropozentrik und nicht als Anthropozentrismus. In Gen 1
schreibt der Schöpfer den Menschen die Verantwortung für das al‐
len Geschöpfen geliehene Lebenshaus der Erde zu. Das ist exakt das,
was in der modernen Fachdiskussion „formale Anthropozentrik“
heißt und vom „(materialen) Anthropozentrismus“ grundlegend un‐
terschieden wird (siehe oben Kapitel 1.2).

– Ethik: Die Übernahme der traditionellen Minderheitenposition als
offizieller Position der Kirche(n) erlaubt es schließlich auch, die
freiwillige Option einer konsequent vegetarischen oder veganen Er‐
nährung als Vorwegnahme des Paradieses und als evangelischen Rat
anzuerkennen. Mit der Reduktion der evangelischen Räte auf drei
im 12. und 13. Jahrhundert ist der monastische Vegetarismus unter
die Räder einer Kirche gekommen, die alle Ordensgemeinschaften
über einen Kamm scheren wollte. Das wird der Vielfalt der Charis‐
men und Berufungen von OrdenschristInnen nicht gerecht. Wieder
war es ein Kollateralschaden, der mit der Vielfalt der Charismen
auch den Wert eines tierschonenden Ernährungsstils ausriss.

– Metaebene: Ein erneuertes, nicht-anthropozentristisch denkendes
Christentum könnte einerseits auf der Ebene der Praxis alternativ
und in einem guten Sinne elitär sein, wenn es die vegetarische
und vegane Option sichtbar hochschätzt und in der vollen Breite sei‐
ner Mitglieder auf einen sehr begrenzten Fleischkonsum Wert legt.
Andererseits würde sich ein solches Christentum, das gegenwärtig
wieder zu einer gesellschaftlichen Minderheit wird, auf die Höhe der
gesellschaftlichen Diskurse begeben und den Trend moderner Ethik
zu einer deutlich größeren Schonung der Tiere mitgehen.

10) Die letzte These widmet sich dem Theorem von den „gnadenlosen
Folgen des Christentums“. Ohne Frage hat das Christentum durch die
Übernahme des griechisch-römischen Anthropozentrismus erheblich

1.4 Zehn Kernthesen der Abhandlung

37

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13 - am 13.01.2026, 10:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dazu beigetragen, dass die instrumentelle, technisch-rationale Aneig‐
nung der Erde als Ressource so zerstörerische Folgen hatte und hat.
Aber: Wäre das Christentum nicht so erfolgreich gewesen und bis heu‐
te eine kleine Minderheit der europäischen Gesellschaften geblieben,
hätte die abendländische Kultur den Anthropozentrismus trotzdem
als dominierende Matrix behalten und weitertradiert (es sei denn, in
der Völkerwanderung wäre die griechisch-römische Kultur insgesamt
untergegangen!). Denn als das Christentum den Anthropozentrismus
übernahm, war er bereits 500 Jahre lang die dominante Ideologie
Griechenlands und später Roms und wäre es auch ohne die Kirche
geblieben. In gewisser Weise kann man vielleicht sagen: Als das Chris‐
tentum im Römischen Reich noch eine winzige Minderheit war, hat es
den Anthropozentrismus als dominierende Ideologie der Mehrheitsge‐
sellschaft nahezu zwangsläufig übernommen, einerseits um mitreden
und mithalten zu können, andererseits weil die meisten ChristInnen
nicht aus dem jüdischen, sondern dem griechisch-römischen Kultur‐
kreis stammten. Als das Christentum dann drei Jahrhunderte später
zur Mehrheitsreligion geworden war, war der Anthropozentrismus be‐
reits so tief in der christlichen Lehre verankert, dass man ihn nicht
mehr als problematisch erkannte. Unbemerkt war eine Ideologie in die
christliche Dogmatik eingesickert, die kaum eine biblische Grundlage
hat, ja dem biblischen Mainstream diametral entgegensteht.

Es ist Zeit, diesen Fehler in der genetischen und embryonalen Entwicklung
des Christentums zu beheben.

1.5 Zum Aufbau des Buchs

Eric Daryl Meyer beschreibt das Problem des christlichen Anthropozen‐
trismus und seiner Folgen für die nichtmenschlichen Tiere sehr treffend.
„Christian theologians and biblical scholars have nearly ubiquitously, for
a range of historical reasons, thought about human beings as categorically
distinct from and superior to all other animals. Scholars in the far-flung-
and-still-emerging field of animal studies draw attention to the way that
such anthropological exceptionalism leads directly to staggering suffering
and injustice borne (and resisted!) by nonhuman animals.” (Eric Daryl
Meyer 2018, 56–57)

Meyer plädiert angesichts dessen für eine doppelte Aufgabe: Erstens
müssten die historischen Entwicklungen des christlichen „Exzeptionalis‐

1 Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut. Zur Fragestellung dieses Buchs

38

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13 - am 13.01.2026, 10:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mus“ analysiert werden und zweitens gelte es nach jenen Potenzialen der
christlichen Theologie auszuschauen, die zu seiner Überwindung beitragen
können. „Some urgent tasks emerge where this work intersects with Chris‐
tian theology. The deep sources of the tradition (the Bible and influential
figures across its history) must be critically analyzed to discern: first, where
and how the rigid boundaries between human and other animals collapse
under the weight of their own assumptions and, second, what hidden
resources the tradition holds for thinking differently.” (Eric Daryl Meyer
2018, 57)

Genau das sehe ich als Aufgabe dieses Buchs. Meyer selbst hat sich
ihr ebenfalls gewidmet (Eric Daryl Meyer 2018a), allerdings von einer
anderen Seite her, nämlich den „Inner Animalities“, also den tierlichen
Eigenschaften im Menschen. Sein Buch deckt an Hand der kappadozischen
Kirchenväter und gegenwärtiger Theologen die immanenten Widersprü‐
che der klassischen christlichen Anthropologie auf. Die Kernthese ist fast
gleichlautend zu meiner: „Christian theology takes up anthropological
exceptionalism from Greco-Roman philosophy (particularly the Stoics),
amplifies it with theological and scriptural reasoning, and then, at the dawn
of the era of European colonial expansion, passes it into the secularized
exceptionalism of Enlightenment humanism.” (Eric Daryl Meyer 2018a, 6)

Meine Untersuchung beleuchtet dasselbe Problem wie Meyer, jedoch von
einer anderen Seite. Sie fokussiert sich auf den Anthropozentrismus per se
sowie auf die gesamte Epoche der Patristik und geht in folgenden Schritten
vor:

Kapitel 2 widmet sich der Frage, wie die Tiere in den vorhellenistischen
Schriften des Alten Testaments wahrgenommen und eingeordnet werden.
Es wird sich zeigen, dass die Texte die Gemeinsamkeiten zwischen Tieren
und Menschen weit mehr betonen als die Unterschiede. Vor allem das
direkte Geschaffensein von einem guten und liebenden Gott verbindet sie
fundamental. Die logische Folge ist, dass die Tiere in den Bund Gottes mit
seiner Schöpfung einbezogen sind. Als Rechtssubjekte genießen sie eine
ähnliche Stellung wie andere prekär situierte Gruppen der Gesellschaft.
Will man das biblische Denken einem der teleologischen Begründungan‐
sätze zuordnen, ist es biozentristisch und nicht anthropozentristisch.

Kapitel 3 versucht einen Durchgang durch die tierethischen Überlegungen
der griechisch-römischen Philosophie. Bereits in der Zeit der Vorsokratiker
werden wichtige Weichen gestellt, so dass der Anthropozentrismus zur Zeit
des Sokrates schon fest im Sattel sitzt. Interessant ist, dass er bei Sokrates
und vielen anderen Philosophen eine theologische Komponente enthält:

1.5 Zum Aufbau des Buchs

39

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13 - am 13.01.2026, 10:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Tatsache, dass alles für den Menschen geschaffen worden ist, beweist
die Fürsorge der Götter für die Menschen. In der Stoa wird der griechische
Anthropozentrismus systematisiert und seiner Perfektion zugeführt. Ein
fünfteiliges Ideen-Netz wird aufgespannt, das hoch konsistent untereinan‐
der verbunden ist und nur als ganzes aufgeschnürt und verändert werden
kann. Die populärphilosophische Strömung der Stoa macht die fünf mit
dem Anthropozentrismus verbundenen Ideen gesellschaftsfähig, so dass sie
sich in den folgenden Jahrhunderten in der gesamten griechisch-römischen
Kultur ausbreiten.

Kapitel 4 trägt dem Umstand Rechnung, dass die griechisch-römische
Kultur in der langen Epoche des Hellenismus allmählich in Teile des Dia‐
spora-Judentums einsickert. Das betrifft in Spuren auch einige wenige Pas‐
sagen des Alten Testaments, vor allem aber die griechische Übersetzung der
jüdischen Bibel, die Septuaginta. Auch jene Autoren des Neuen Testaments,
die wie Paulus aus dem hellenistischen Diaspora-Judentum stammen, über‐
nehmen einige Paradigmen der Stoa, darunter ihren Anthropozentrismus.
Am Beispiel des Schächtgebots, das die frühe Kirche zunächst für alle
ChristInnen verbindlich macht, das aber spätestens um 200 n.Chr. jegliche
Relevanz verloren hat, wird deutlich gemacht, wie sich die tierethischen
Impulse der Tora innerhalb weniger Generationen fast vollständig aus dem
Christentum verflüchtigen.

Das mit Abstand längste Kapitel 5 geht die Texte der Kirchenväter durch
und sucht nach tierethisch relevanten Spuren. Diese werden vor allem
mit Blick auf die Eckpunkte der stoischen Tierethik analysiert. Dabei
wird eine enorme Bandbreite an Positionen und Zugangsweisen deutlich.
Die Aloga-These und der Anthropozentrismus werden nirgends grundsätz‐
lich in Frage gestellt. Dennoch gibt es bemerkenswert viele Autoren, die
eine weit tierfreundlichere Position einnehmen als die Stoa. Offensichtlich
haben sie weder die intellektuelle noch die ressourcenmäßige Kraft, die
Grundsatzfrage zu stellen, und vielleicht haben sie das Problem in seiner
Tiefendimension auch gar nicht als solches erkannt, weil sie zu fest im
Hellenismus verwurzelt waren. Dennoch bemühen sich viele von ihnen um
Achtsamkeit vor und Sympathie mit den Tieren.

Im letzten Kapitel 6 geht es um die Sicherstellung des systematischen
Ertrags im Sinne einer Weiterentwicklung der christlichen Tierethik. Die
einzelnen Elemente des stoischen Ideen-Netzes rund um den Anthropozen‐
trismus werden nochmals aufgegriffen und mit den aktuellen natur- und
geisteswissenschaftlichen Debatten ins Gespräch gebracht. Daraus ergeben
sich Perspektiven dafür, dass der Anthropozentrismus aufgegeben werden

1 Der Anthropozentrismus als christliches Erbgut. Zur Fragestellung dieses Buchs

40

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13 - am 13.01.2026, 10:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


muss, dass dies allerdings nur im Verbund mit einer Reihe anderer über‐
fälliger Korrekturen der christlichen Botschaft gelingen kann. Gleichzeitig
wird deutlich, dass die christliche Botschaft das Potenzial zur Heilung
in sich trägt. „While Christian theological anthropology is at least partly
culpable for the structure of human self-understanding in the West, it also
retains the disciplinary and discursive tools to address the widest frame
in which human beings understand themselves.” (Eric Daryl Meyer 2018a,
14) Dieses Potenzial hat weit über die Kirchen hinaus Bedeutung. Denn so
wie der genetische Fehler des Anthropozentrismus tief im abendländischen
Denken verwurzelt ist, so sind es auch jene Gene des Christentums, die zu
einer gesunden Entwicklung beitragen können. Es gilt nur, sie zu heben.

1.5 Zum Aufbau des Buchs

41

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13 - am 13.01.2026, 10:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748917090-13 - am 13.01.2026, 10:19:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748917090-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1.1 Die aktuelle römische Position zum moralischen Status der Tiere
	1.1.1 Der Katechismus der katholischen Kirche von 1991
	1.1.2 Die Enzyklika Laudato si’ von 2015

	1.2 Zur Klärung des Begriffs „Anthropozentrismus“
	1.3 Zur Leitfrage dieses Buchs
	1.4 Zehn Kernthesen der Abhandlung
	1.5 Zum Aufbau des Buchs

