
 

 

VIII. Das Experimentelle der Neuen Musik 

 
 
 

Seit der kompositorischen Neuorientierung nach 1945 hat sich der Be-
griff des Experimentellen positiv in der Neuen Musik etabliert, der zu-
vor noch als Ausdruck für Geringschätzung stand. Neue Musik zeichnet 
sich durch Experimentierfreude aus und seit den 60er Jahren hat der Be-
griff des Experimentes Konjunktur. Es gilt jedoch den Sinn der Rede 
von Experimenteller Musik näher zu hinterfragen und den Sinn der Er-
fahrung, der in diesem Experimentbegriff enthalten ist, offen zu legen. 
Denn das Experiment gilt landläufig vor allem als ein wichtiges Mittel 
in den Erfahrungswissenschaften. Musik ist aber keine eine Erfahrungs-
wissenschaft, wenngleich sie ein Medium des Erfahrens ist. Als Aus-
gangspunkt zur Erörterung des Verhältnisses zwischen Experiment und 
Erfahrung in Musik und Wissenschaft wähle ich die diskurstheoretische 
Frage, ob und welcher besonderen Grammatik die Begriffe des Experi-
ments und der Erfahrung in Naturwissenschaften und Musik je unterlie-
gen.  

Anstelle des auf Wittgenstein zurückführbaren Begriffs der Sprach-
pragmatik werde ich hier von Sprechpraxis reden, da wir im lebendigen 
kunstästhetischen Diskurs keine Sprache metasprachlich reflektieren; 
wir vernehmen jemandes Rede (parole) in mündlicher – eben Sprechen 
– oder schriftlicher Rede. Beides wäre eher dem Verbum „Sprechen“ als 
dem generischen Singular „Sprache“ zuzuordnen. Wissenschaft und 
Musik stellen verschiedene Diskurse dar, sie sind unterschiedliche For-

https://doi.org/10.14361/9783839437926-008 - am 13.02.2026, 09:26:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


  

 

 190 | DER KLANG DER VERNUNFT 

 

men des Sprechens sind und verfügen über ihr je spezifisches Vokabu-
lar. Wären Sprachen Lebensformen im Sinne Wittgensteins, so würden 
Musik und Wissenschaft verschiedene Lebensformen darstellen. Musik 
wie Wissenschaft ermöglichen zumindest verschiedenes Reden in der-
selben Sprache, jedoch stellen sie unterschiedliche Regeln der Satzver-
knüpfungen dar,1 in denen der Ausdruck des Experimentes zur Anwen-
dung kommt. Anhand des Sprechens von oder über etwas kann auch auf 
die Form des Erfahrens geschlossen werden, wobei dies nicht im Rah-
men einer Deduktion oder Induktion zu denken wäre, sondern in Form 
abduktiven Schließens.  

Insofern Erfahrungen Widerfahrnisse im Handeln sind,2  sind alle 
Praxen mögliche Modi des Erfahrens, da sie eigene Strukturen in Form 
von Theorien, Begriffe (Termini) und Handlungsschemata besitzen. 
Hier interessiert jedoch die Unterscheidbarkeit von Wissenschaft und 
Kunst im Begriff des Experiments sowie dessen Relevanz für Erfahrun-
gen.  

 
 

EXKURS ZUM METHODENBEGRIFF 
 
Die in den so genannten Geisteswissenschaften relevanten Erfahrungen 
lassen sich nicht methodisch beliebig reproduzieren, sondern gehen als 
Bedingung der Möglichkeit in die wissenschaftlichen Fragestellungen 
des Geisteswissenschaftlers ein. Im Grunde kann alles planmäßige Vor-
gehen als Methode verstanden werden; und in diesem Sinne spricht man 
auch von Kompositionsmethoden oder auch von Analysemethoden, um 
die Struktur von Kompositionen mit bestimmten Mitteln zu beschreiben 
oder zu rekonstruieren (wer bei Messiaen Zwölftonreihen sucht, der ist 
schlecht beraten, denn er verwendete von ihm entwickelte Modi). Dieser 
weit gefasste Begriff von „Methode“ ist von Gadamer nicht intendiert, 

                                                             
1  Hierzu: Jean François Lyotard (1984) Der Widerstreit, München. 
2  Hierzu: Mathias Gutmann (2004) Erfahren von Erfahrungen, Bd.1 Bielefeld. 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-008 - am 13.02.2026, 09:26:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


                                              DAS EXPERIMENTELLE | 

 

191 

sondern er verstand unter Methode exakte Wissenschaft(en). Ein weite-
rer Vertreter der hermeneutischen Philosophie – Paul Ricœur – vertritt 
in seinen Schriften einen weiter gefassten Methodenbegriff, weshalb für 
ihn jede Interpretation nach Methoden erfolgt.3 Gadamer jedenfalls be-
greift „Methode“ als ein Prinzip der exakten Wissenschaften; als eine 
mathesis universalis, der zu Folge Wissen und Erfahrung in Form eines 
Kalküls „hergestellt“ und gelehrt werden können. 

Die Mathesis universalis – die Mathematisierung von „Wissen“ und 
Erfahrung und schließlich der Welt – setzt schon in der Scholastik mit 
den Occamisten ein.4 Die Mathesis universalis ist nicht nur ein Instru-
ment für das Gedankenexperiment, in dem Ereignisse in der Welt apri-
orisch analysiert werden, sondern sie dient dazu, hinter den Schein der 
experimentell erwirkten Phänomene, zu kommen. Es sind die Gesetz-
mäßigkeiten und mathematisch exakt formulierbaren Gesetze, wie bei-
spielsweise das Fallgesetz, welche experimentell ermittelt wurden. Wir 
haben es hier mit einem wichtigen Anliegen der neuzeitlichen Wissen-
schaft(en) zu tun, nämlich mit dem Rekurs auf das Experiment (die Er-
fahrung) zur Sicherung von theoretischem „Welt-Wissen“. Hermeneu-
tische Erfahrung nach Gadamer und wissenschaftliche Erfahrung stellen 
je spezielle Formen des Wissens dar, welche sich kategorial unterschei-
den, wenngleich bei beiden das Experimentelle einen Bezugspunkt dar-
stellt. 

Es ist der Status des jeweiligen Bezugspunktes der Erfahrungen und 
des Weltwissens, der im Falle der musikalischen Erfahrung dem Bereich 
praktischer Sätze und im Falle der Wissenschaft der Grammatik der the-
oretischen Sätze zuzuordnen wäre. Der Göttinger Philosoph Josef König 
führte diese Unterscheidung hinsichtlich erkenntnistheoretisch, ontolo-
gischer wie auch sprachphilosophischer Problem ein. Praktische Sätze 
sind Handlungen in Form von Sätzen; sie sind Mitteilungen, an jeman-
den gerichtet und auf eine jeweilige Situation bezogen. Ein Beispiel für 

                                                             
3  Vgl. Paul Ricœur (1971) Hermeneutik und Psychoanalyse, München.  
4  Dazu: Alf Nymann (1949) Das Experiment in seinen Bedingungen und 

Grenzen, in: Zeitschrift für philosophische Forschung, 4 (1949/50), S. 83f. 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-008 - am 13.02.2026, 09:26:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


  

 

 192 | DER KLANG DER VERNUNFT 

 

einen praktischen Satz wäre „Der Schuh drückt“. Theoretische Sätze 
sind situationsinvariant und gelten allgemein. Ein Beispiel für einen the-
oretischen Satz wäre etwa „Wasser siedet bei 100° C“. Sind praktische 
Sätze an andere Personen gerichtete Mitteilungen, so sind theoretische 
Sätze Aussagen, die an niemanden adressiert sind. Diese Unterschei-
dung kann mit der Rekonstruktion des Begriffs der Diskursarten nach 
Lyotard begründet werden. In seinem Buch DER WIDERSTREIT unter-
scheidet er zwischen Systemen kognitiver Sätze einerseits und intelli-
gibler Sätze andererseits. Kern seiner Reflexionen ist die Frage nach der 
Verifizierbarkeit eines Referenten, der zunächst als Syntagma oder 
Problem gegeben ist; es steht also zur Diskussion, was der Fall ist.  

Den kognitiven Sätzen eignet die Deixis („Dies ist ein Stuhl“ oder: 
„hier haben wir ein Exemplar der Gattung...“). Sie beziehen sich auf 
„wirkliche“ Gegenstände und sind idealiter Deskriptionen von diesen. 
Bei intelligiblen Gegenständen wie etwa „Freiheit“5 liegt der Fall der 
Verifizierbarkeit oder Explizierbarkeit anders. Auf intelligible Gegen-
stände kann man nicht zeigen. Die Gegenstände intelligibler Rede sind 
von anderer Gegenständlichkeit als etwa Tische, Stühle oder Äpfel;6 sie 
sperren sich der Deskription, weshalb bei ihnen andere Geltungskrite-
rien erforderlich sind. Folglich stehen für unterschiedliche Gegenständ-
lichkeiten auch unterschiedliche Mittel der Validierung zur Verfügung. 
In seiner Kritik der reinen Vernunft bezieht Kant den Begriff der Er-
kenntnis nur auf empirische Objekte. Wenn auch „intelligible Gegen-
stände“ sich nicht im Rahmen naturwissenschaftlicher Methoden verifi-
zieren lassen, so lassen sie sich dennoch exemplifizieren, was Kant in 
seinen Beispielen zum moralischen oder amoralischen Handeln ja tat. 
Allerdings sollte nicht unerwähnt bleiben, dass eben die Gegenständ-
lichkeit sowie deren „Kriterien“ als Einladung zum Herbeifantasieren 
von möglichen Entitäten, Welten, usw. missverstanden werden kann. Es 

                                                             
5  Hierzu: René Thun (2008) S. 137. 
6  Zum Problem der Gegenständlichkeit siehe auch: Josef König (1994) Der 

logische Unterschied theoretischer und praktischer Sätze und seine philoso-
phische Bedeutung, Friedrich Kümmel (Hg.), Freiburg/München. 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-008 - am 13.02.2026, 09:26:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


                                              DAS EXPERIMENTELLE | 

 

193 

besteht also das Problem der rationalen Akzeptierbarkeit hinsichtlich 
der Geltung der Rede von nichtempirischen „Gegenständen“. 

Wenn ein zu beschreibender Gegenstand immer in Abhängigkeit zu 
seinen Beschreibungsmitteln zu begreifen ist, dann stellt sich die Frage, 
inwiefern die Validierungsmittel dem Gegenstand adäquat sind. Intelli-
gible Gegenstände können als funktionale Begriffe bzw. Denkkon-
strukte aufgefasst werden; es ist nicht möglich, für sie eine Ontologie zu 
entwickeln, die eine direkte Referenz auf etwas Dingliches hätte, wie 
etwa das Wort „Apfel“ eine Referenz oder Bezug auf Äpfel hat. Ein 
Beispiel für intelligible Begriffe wäre etwa auch der Begriff der Perso-
nenwürde, denn dieser Begriff geht nicht in der bloßen drittpersönlichen 
Beschreibung (Beobachterperspektive) auf. Der Begriff der Person ist 
ein Entwurf eines Wesens, das über bestimmte (kommunikative, norma-
tive) Fähigkeiten verfügen können muss, wobei ihre Würde keine raum-
zeitlich ausgedehnte Eigenschaft ist, auf die wir zeigen könnten. 

In Form einer Vorabdefinition wurde festgehalten, dass Erfahrungen 
Widerfahrnisse im Handeln sind, die etwas an etwas oder etwas als neu 
erschließen. Der Begriff des Neuen wäre somit eng verbunden mit dem 
der Erfahrung. Experimente bringen etwas in Erfahrung. Für das Expe-
riment in den neuzeitlichen Wissenschaften kann als Zweck des Expe-
rimentes die Absicherung der Erfahrung mittels Technik angegeben 
werden. Nicht nur ist das Experiment hier bzw. die experimentelle Er-
fahrung technisiertes Handeln, vielmehr geht mit ihm eine Technisie-
rung der Erfahrung selbst einher. Eine notwendige Bedingung hierfür ist 
die Vergegenständlichung oder Verdinglichung von Erfahrung als ein 
methodisches Projekt, was wiederum Konsequenzen für den Status der 
Person und deren Erfahrung hat.  

Technisiert wird die Erfahrung, insofern der Gegenstand, der expe-
rimentell untersucht wird, rein quantitativ erfasst werden soll.7 Die Mit-
tel hierfür sind Messung, Metrisierung, Parametrisierung, Beobachtung 
und Formalisierung. Die Mathematisierung ist kein Selbstzweck, denn 

                                                             
7  Dies ist von Holm Tetens (1987) Experimentelle Erfahrung, Hamburg, ins-

bes. S. 17f, ausgearbeitet worden. 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-008 - am 13.02.2026, 09:26:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


  

 

 194 | DER KLANG DER VERNUNFT 

 

mit ihr wird ein Ziel verfolgt, nämlich die (beliebige) Reproduzierbar-
keit und Prognostizierbarkeit naturgesetzlicher Phänomene. Entschei-
dend ist die Determinierung experimenteller Reproduzierbarkeit durch 
bestimmte Anfangsbedingungen, zu denen die Person aber nicht zählt – 
sie spielt idealiter keine Rolle. Was in Erfahrung gebracht wird, ist also 
keine Erfahrung im Gadamerschen Sinne, sondern im Rahmen einer 
wissenschaftlichen Deskription wird ein Phänomen in Form von trans-
subjektivem Wissen in Erfahrung gebracht.  

Nicht als Antipode oder Konkurrenz, sondern als Alterität hierzu ist 
der hermeneutische Erfahrungsbegriff zu verstehen. Auch hier wird Er-
fahrung vergegenständlicht, jedoch auf eine gänzlich andere Weise. 
Hermeneutische Erfahrung wird im Medium der Narration vergegen-
ständlicht. Vergegenständlichung besagt hier keine bruchlose oder ge-
lungene Vermittlung an andere, was wir spätesten dann bemerken, wenn 
wir über eine musikalische Erfahrung reden möchten und nicht die rich-
tigen Worte zu finden scheinen. Die Korrelation von Erfahrung und Phä-
nomen ist hier eine Besondere, da das Sein des Gegenstandes, also das 
Phänomen in seiner Qualität, eng mit der Erfahrungsperspektive ver-
knüpft ist. Die Erfahrung mit einer bestimmten Musik ist in gewisser 
Weise ihr Was und ihr Wie. Für einen Geometer ist es hingegen völlig 
unerheblich, welche Farbe die Seiten (ihr Wie) eines Dreiecks haben. 
Genau hier setzt – in Kontrast – Gadamers Analyse der Kunsterfahrung 
an, die er als Paradigma für hermeneutische Erfahrung ansieht. Dem-
nach haben ein „Werk“ oder in diesem Fall experimentelle Musik, die 
geschichtlich erfahren werden, ihre Kontinuität in der Differenz – sie 
werden mit dem Moment des Nichtidentischen erfahren; mit einem 
Sinnüberschuss, der die Erfahrbarkeit letztlich unabschließbar macht. 
Das Werk ist Korrelat der kommunikativen Vermittlung und nicht als 
fixe Entität beschreibbar – auch wenn musikalische Analysen auf dem 
ersten Blick den Anschein erwecken mögen. Mit Geschichte im Sinne 
der Geschichtswissenschaft hat der hier verwendete Begriff der Ge-
schichtlichkeit wenig zu tun. Vielmehr zielt er auf den Aspekt der Kon-
tingenz der Erfahrung ab. Dieser Kontingenz in der Erfahrung einen 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-008 - am 13.02.2026, 09:26:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


                                              DAS EXPERIMENTELLE | 

 

195 

Sinn zu geben, ist eine hermeneutische Tätigkeit, die von der erfahren-
den Person ausgeht.  

Wird ästhetische Erfahrung mitgeteilt oder erzählt (wie sollte sie 
sonst intersubjektive Realität haben?), so wird in der experimentellen 
Erfahrung vor allem reidentifiziert im Sinne des (Wieder)Erkennens und 
gerechnet. Mit jeder Erfahrung modifiziert man sein Wissen. Im Unter-
schied zum Wissen, das über experimentelle naturwissenschaftliche Er-
fahrung gewonnen wird, spielt in der hermeneutischen Erfahrung 
Selbst-Wissen eine tragende Rolle. Naturwissenschaftliche Erfahrung 
wird zwar von Personen gemacht, zumal diese Experimente konzipieren 
und durchführen, doch sie sind nicht die entscheidenden Bezugspunkte. 
Naturwissenschaftliche Experimente verfolgen den Zweck, Wissen über 
Welt und genauer über Kausalverhältnisse zu gewinnen, um diese be-
herrschen zu können. Daher geht dieses Wissen in der reinen Mittel-
funktion unter der Regie instrumenteller Vernunft auf. Es geht folglich 
im naturwissenschaftlichen Diskurs um eine prinzipielle Austauschbar-
keit von Erfahrenden bzw. von handelnden Personen. Die Perspektive 
der jeweils handelnden Person ist hierbei ohne Belang; die (erstpersön-
liche) Perspektive wird im Idealfall eliminiert. Das Resultat ist transsub-
jektive Gültigkeit.  

Ein weiterer Punkt, der zur Klärung des Verhältnisses von wissen-
schaftlicher und ästhetischer Erfahrung beiträgt, ist eher zeichenphilo-
sophischer Art. Denn so wie die handelnde Person für die experimen-
telle Erfahrung gleichgültig zu sein scheint, so sind es auch die in den 
jeweiligen Wissenschaften verwendeten Symbole, die zur Veranschau-
lichung eines Sachverhaltes herangezogen werden. Diese Symbole, wie 
sie im Periodensystem oder in der Physik verwendet werden, sind als 
Medium für die Bedeutung, die es zu erfassen gilt, völlig gleichgültig. 
Zwar können diese Symbole oder Darstellungsformen (als Material) 
auch in einen künstlerischen Kontext integriert werden, doch dieser Um-
gang mit ihnen ist dann ein anderer als in den Naturwissenschaften. Im 
Prinzip kann so ziemlich alles Material für die künstlerische Produktion 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-008 - am 13.02.2026, 09:26:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


  

 

 196 | DER KLANG DER VERNUNFT 

 

werden.8 Der Unterscheid liegt aber vor allem darin, dass die „Symbole“ 
die in der Kunst verwendet werden, ihre ästhetische Wirkung erst kraft 
ihrer Sinnlichkeit, also ihrer Materialität und konkreten Erscheinung, 
entfalten. 

Sieht man vom klassischen Schönheitsbegriff ab, so kann man 
Schönheit als eine für die ästhetische Praxis notwendige Kategorie auf-
fassen. Sogar Adorno bezeichnete die Musik Alban Bergs als schön, da 
sie formosus – formenreich – sei. In diesem Sinne plädierte der als Exor-
zist des Schönen verschriene Adorno für einen funktionalen Schönheits-
begriff, der, so lange es Kunst gibt, eine wichtige Rolle spielen wird, 
sofern sie mehr als bloßer Informationsträger sein will. Dieser Schön-
heitsbegriff hat, ebenso wie der Gadamers, den Vorteil, dass er keiner 
metaphysischen Realitätsverdoppelung im Sinne eines Platonischen 
Ideenhimmels bedarf. Dieser Schönheitsbegriff jedenfalls dürfte in den 
mathematisch oder empirisch verfahrenden Wissenschaften keine not-
wendige Rolle spielen, denn die Aussagen in der Astrophysik etwa be-
ruhen auf kohärenten und auf Axiomen basierenden Folgerungen, um 
die Daten in einen folgerichtigen Zusammenhang zu bringen. In den 
Wissenschaften kommt es um Folgerichtigkeit und Widerspruchsfrei-
heit an und nicht auf „Schönheit“.  

Mit diesen Bemerkungen sollte verdeutlicht werden, inwiefern ver-
schiedene Diskursarten, für die hier exemplarisch Kunst und Wissen-
schaft stehen, kategorial verschieden sind. Das Intelligible in der Kunst 

                                                             
8  Zweifelsohne können Graphiken, Diagramme oder Weltraum-Aufnahmen 

ästhetisch aufgefasst werden. Wenn jemand in den Modus des sich ästhe-
tisch Verhaltens eingeht, so wechselt er aber auch in einen anderen Diskurs, 
der nicht der Diskurs der exakten Wissenschaft ist. Denn Diskurse sind (au-
tonome) zweckbezogene Satzregelwerke/-Systeme der Rede, die eigene Be-
griffe generieren. Beispielsweise repräsentiert die Ökonomie einen anderen 
Diskurs als die Theologie. Deren Satzregelsystemen entsprechend werden 
sie beispielsweise ihr Menschenbild konstituieren. Hierzu: Lyotard (1989) 
S. 251f. 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-008 - am 13.02.2026, 09:26:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


                                              DAS EXPERIMENTELLE | 

 

197 

ist notwendigerweise auf Sinnlichkeit angewiesen; in den Wissenschaf-
ten sind die (sinnlich gegebenen) verwendeten Symbole lediglich kon-
ventionelle Informationsträger. Inwiefern diese diskurstheoretische Un-
terscheidung berechtigt ist, erweist sich, wenn man sich des Ortes der 
Person in Wissenschaft und Kunst vergegenwärtigt.  

 
 

EXPERIMENT UND
 WISSENSCHAFTLICHE  ERFAHRUNG  
 
Da im wissenschaftlichen Experiment der Experimentator, der etwas in 
Erfahrung bringt, im Prinzip als Fehlerquelle gilt, spielt er für das, was 
in Erfahrung gebracht werden soll – was seine Geschichtlichkeit anbe-
langt – keine Rolle. Im Gegenzug wird Transsubjektivität erreicht, da er 
idealiter die Nicht-Perspektive par excellence verkörpert. Die Wahrheit, 
die er erzeugt, kann im Prinzip von jedermann reproduziert werden. Ex-
perimentelle Erfahrungen in diesem Sinne sind an Überprüfbarkeits- 
und Gelingenskriterien gebunden. Das Ergebnis und dessen Beurteilung 
hängen mit der Subjektivität der experimentierenden Person nicht zu-
sammen, jedenfalls nicht, wenn gute wissenschaftliche Praxis angestrebt 
ist. Dass experimentell erworbene Ergebnisse Fake sein können, wie im 
Bereich der Stammzellenforschung verfolgt werden konnte, muss ein-
kalkuliert werden, obwohl es kein Argument gegen redliche Experi-
mente ist. Auch wenn der Experimentator Kreativiät für das experimen-
telle Design aufbringen muss, tut er dies anhand logischer Überlegungen 
und gemachten Erfahrungen.  

Was in der Wissenschaft Logik heißt, kann in der Kunst bestenfalls 
als Stimmigkeit oder ästhetische Kohärenz bezeichnet werden. Ledig-
lich in einem metaphorischen Sinn kann in der Musik von Logik die 
Rede sein.9 Es gibt keine Gesetze richtigen musikalischen Schließens, 
es wird in der Musik überhaupt nicht geschlossen. Es gibt allerdings 

                                                             
9  Zur Logik in der Musik hat sich Adorno ausführlich geäußert. Hierzu: 

Adorno (1971) S. 114. 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-008 - am 13.02.2026, 09:26:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


  

 

 198 | DER KLANG DER VERNUNFT 

 

Fehler in musikalischer Fortsetzung, etwa wenn im Rahmen tonaler Mu-
sik das Seitenthema nur einen Halbton höher erklingt als die Ausgangs-
tonart. Dann wäre gegen die formbildende Kraft der Tonalität verstoßen. 
Hingegen ist die Erfahrung, die ein Wissenschaftler mit Hilfe des Expe-
rimentes macht, von Regeln, Modellen, bisher erbrachten empirischen 
Befunden (Messungen) und Formeln geleitet.  

Anders verhält es sich mit dem hermeneutischen Erfahrungsbegriff. 
Immer ist es ein Wer, die oder der Erfahrung macht, als Erlebnisse, die 
ihm Neues offenbaren und die sie oder er in einen narrativen Zusam-
menhang bringt. Es geht hier darum, dass das WER diese Erfahrungen 
mittels Narration in seinen Horizont integriert und diesen Horizont zu-
gleich zur Geltung bringt. Geht es im wissenschaftlichen Experiment 
vorrangig darum, Phänomene in der Welt zu begreifen, so führt herme-
neutische Erfahrung, wie sie exemplarisch an der Kunst gemacht wer-
den kann, zu einem sich-selbst-Verstehen. Ein einfaches Beispiel hierfür 
wäre die Erfahrung mit Literatur, die, und das ist jedenfalls möglich, 
unsere praktischen Überzeugungen, die wir bislang hatten, in ein neues 
Licht rückt oder überhaupt erst zur Bildung einer Überzeugung beiträgt. 
Dies geschieht zum Teil mittels der Identifikation mit einem Charakter, 
in dessen Perspektive wir schlüpfen können oder den wir – ohne uns mit 
ihm zu identifizieren – aus einer Distanz heraus quasi beobachten. Somit 
wird eine uns bis dahin nicht zugängliche Weltsicht vermittelt. 

 
 
EXPERIMENT UND ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG  
 
Im Erforschen von neuen Klangmöglichkeiten (Emanzipation des Ge-
räuschs), Notation- sowie Rezeptionsweisen von Kunst, teilt das künst-
lerische Experiment mit dem wissenschaftlichen den Charakter des Ex-
plorativen. Bei ästhetischer Erfahrung wird jedoch nicht gemessen, son-
dern der Erfahrende erfährt etwas über sich sowie neue Ausdrucksmög-

https://doi.org/10.14361/9783839437926-008 - am 13.02.2026, 09:26:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


                                              DAS EXPERIMENTELLE | 

 

199 

lichkeiten bzw. die Entdeckung von affektiven Artikulationsmöglich-
keiten oder emotionalen Zuständen.10 Dieser Aspekt ist auch musikpä-
dagogisch nicht zu unterschätzen.  

 
Weil eine Inszenierung Experimenteller Musik durch das Entstehen im Hier und 
Jetzt als ein unwiederbringliches, einmaliges Ereignis fasziniert, kann experi-
mentelle Musik im Moment und im Vollzug Grunderfahrungen auslösen [...] Das 
Einmalige, für alle Beteiligten nicht voraussehbare, will in seinen Bann ziehen 
[...] Wer sich ausklingt, der verpasst.11  
 
Es geht so verstanden auch um Selbsterfahrung im Sinne von Kompe-
tenzen, die man erwirbt, etwa indem Hörgewohnheiten hinterfragt wer-
den, was wiederum neue Möglichkeiten für Musik zur Folge hat. Musik 
wird zum Orientierungspunkt für Selbstbildung mit aufklärerischen 
Mitteln. 

Diese Selbsterfahrung stellt ein wichtiges Unterscheidungsmerkmal 
zwischen wissenschaftlicher und ästhetischer Erfahrung dar. Abgesehen 
von der Materialerweiterung, der Notation und der Aufführungspraxis, 
die durch Erfahrung modifiziert werden können, tritt das Moment der 
Selbstreflexion hinzu, die ohne reflexive Sinnlichkeit nicht zu denken 
wäre. Sicherlich kann auch theoretisches Wissen im Sinne der Selbst-
bildung, wozu Überzeugungen und Wünsche gehören, beitragen. In 
Form einer Phronesis kann etwa Wissen, das in der Astronomie gewon-
nen wurde, sogar auf die eigene Existenz bezogen werden. Hier sind wir 
dann aber nicht mehr im Diskurs der Astronomie, sondern bereits wieder 

                                                             
10  Hierzu: Michael Chanan (1972), Art as Experiment, in: British journal of 

aesthetics, 12 (1972, S. 133 – 147. Es geht dabei nicht um einen neuen Sen-
timentalismus, dem das Wort geredet werden soll. Vielmehr geht es um die 
Empfindung des Neuen auf atmosphärische Art und Weise, also ungewohnte 
Atmosphären, die uns affizieren, die wir jedoch nicht eindeutig identifizie-
ren können. 

11  Andreas Langbehn (2001) Experimentelle Musik als Ausgangspunkt für ele-
mentares Lernen, Saarbrücken, S. 100. 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-008 - am 13.02.2026, 09:26:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


  

 

 200 | DER KLANG DER VERNUNFT 

 

auf der Ebene der lebensweltlichen Sorge um sich. Theoretisches Wis-
sen wird auf praktisches Selbst- und Weltwissen angewandt. Für den 
wissenschaftlichen Diskurs selbst ist diese Selbsterfahrung oder Phrone-
sis, die jeder, der nach einem guten bzw. sinnvollen Leben fragt, voll-
zieht, jedoch unerheblich bzw. sie ist ein zufälliges oder beiläufiges 
Epiphänomen.  

Wir können hier also festhalten, dass der Erfahrungsbegriff in Kunst 
und Wissenschaft ein gänzlich anderer ist, bzw. dass es sich bei der Ver-
wendung des Ausdrucks „Erfahrung“ in Kunst und in Wissenschaft um 
eine Äquivokation handelt; und genau dies gilt für den Begriff des Ex-
perimentellen 

 
 
EXPRESSION DES EXPERIMENTELLEN 
 
Ein besonderes Merkmal Neuer Musik ist die Eröffnung eines besonde-
ren Erfahrungsraumes. Zum einen ist dies bedingt durch den explorati-
ven Charakter der Neuen Musik, der sich nicht nur auf das Material be-
schränkt, sondern eine weitere ästhetische Kategorie betrifft, die mit 
dem Material korreliert, nämlich die des Ausdrucks. Neue Musik ist Ar-
beit am Material, Ausdruck und an der Form. Mit der Ausdifferenzie-
rung des Materials erforscht sie zugleich neue Ausdruckswerte; und da-
her wäre es verkürzend, wenn Musik auf einen Grundbestand von Af-
fekten reduziert werden würde und Musik eben nur bestimmte Affekte 
zum Ausdruck brächte. Das Verhältnis zwischen Musik und Affekt wäre 
hingegen als ein wesentlich innigeres zu begreifen, da ein musikalischer 
Affekt intrinsisch verwoben ist mit seiner musikalischen Gestalt, die ihn 
gleichsam hinbildet. Jedoch bedeutet dies nicht, dass der Zuhörer sich 
notwendig auf bestimmte Weise affiziert fühlt.  

Im Grunde genommen lassen sich Affekte nicht in beliebige Medien 
übertragen, sie können bestenfalls eine Familienähnlichkeit besitzen, 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-008 - am 13.02.2026, 09:26:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


                                              DAS EXPERIMENTELLE | 

 

201 

wenn wir etwa ein Musikstück und ein Gemälde, hinsichtlich ihrer Wir-
kung auf uns, miteinander vergleichen.12 Wenn ein Affekt an ein be-
stimmtes Erlebnis gebunden ist, so resultiert daraus, dass der Affekt 
nicht einfach im Subjekt schlummert und dann durch musikalische Sti-
mulanz hervorgerufen wird. Denn der Affekt geht einher mit der Vor-
stellung dessen, was da affiziert; es müssen subjektiver Zustand und 
Wahrgenommenes zugleich gedacht werden. Und daher gilt es eher, die 
Bandbreite affektiven Lebens zu ergründen, indem neue musikalische 
Affekte „geschaffen“ werden. Hierfür müssen ausgetretene Pfade des 
bislang bekannten und eingeschliffenen Ausdrucks verlassen werden. 
Konstruktion ist dabei ein Mittel, um eben neuen Ausdruck zu entde-
cken. Und selbst der Ausdruck des Ausdruckslosen ist ein Ausdruck. In 
diesem Sinne können wir gerade mit Neuer Musik etwas über uns in 
Erfahrung bringen, wir können neue Selbstverhältnisse und somit wie-
derum Weltbezüge erfahren – wir können uns selbst neu erfahren. 

 
 

                                                             
12  Diese Familienähnlichkeit ist hier jedoch nicht als wissenschaftliche Kate-

gorie gedacht, sondern unterliegt, wie Wittgenstein in seinen Philosophi-
schen Untersuchungen zeigt, konstruktiven Interpretationsprozessen der 
wahrnehmenden Person, sie hat mit unserer methodisch nicht mehr einhol-
baren ästhetischen Aktivität zu tun.  

https://doi.org/10.14361/9783839437926-008 - am 13.02.2026, 09:26:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839437926-008 - am 13.02.2026, 09:26:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437926-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

