VIIl. Das Experimentelle der Neuen Musik

Seit der kompositorischen Neuorientierung nach 1945 hat sich der Be-
griff des Experimentellen positiv in der Neuen Musik etabliert, der zu-
vor noch als Ausdruck fiir Geringschétzung stand. Neue Musik zeichnet
sich durch Experimentierfreude aus und seit den 60er Jahren hat der Be-
griff des Experimentes Konjunktur. Es gilt jedoch den Sinn der Rede
von Experimenteller Musik ndher zu hinterfragen und den Sinn der Er-
fahrung, der in diesem Experimentbegriff enthalten ist, offen zu legen.
Denn das Experiment gilt landlaufig vor allem als ein wichtiges Mittel
in den Erfahrungswissenschaften. Musik ist aber keine eine Erfahrungs-
wissenschaft, wenngleich sie ein Medium des Erfahrens ist. Als Aus-
gangspunkt zur Erdrterung des Verhéltnisses zwischen Experiment und
Erfahrung in Musik und Wissenschaft wéhle ich die diskurstheoretische
Frage, ob und welcher besonderen Grammatik die Begriffe des Experi-
ments und der Erfahrung in Naturwissenschaften und Musik je unterlie-
gen.

Anstelle des auf Wittgenstein zuriickfithrbaren Begriffs der Sprach-
pragmatik werde ich hier von Sprechpraxis reden, da wir im lebendigen
kunstésthetischen Diskurs keine Sprache metasprachlich reflektieren;
wir vernehmen jemandes Rede (parole) in miindlicher — eben Sprechen
— oder schriftlicher Rede. Beides wire eher dem Verbum ,,Sprechen als
dem generischen Singular ,,Sprache® zuzuordnen. Wissenschaft und
Musik stellen verschiedene Diskurse dar, sie sind unterschiedliche For-

am 13.02.2026, 08:26:18.


https://doi.org/10.14361/9783839437926-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

190 | DER KLANG DER VERNUNFT

men des Sprechens sind und verfiigen {iber ihr je spezifisches Vokabu-
lar. Wéren Sprachen Lebensformen im Sinne Wittgensteins, so wiirden
Musik und Wissenschaft verschiedene Lebensformen darstellen. Musik
wie Wissenschaft ermoglichen zumindest verschiedenes Reden in der-
selben Sprache, jedoch stellen sie unterschiedliche Regeln der Satzver-
kniipfungen dar,' in denen der Ausdruck des Experimentes zur Anwen-
dung kommt. Anhand des Sprechens von oder {iber etwas kann auch auf
die Form des Erfahrens geschlossen werden, wobei dies nicht im Rah-
men einer Deduktion oder Induktion zu denken wére, sondern in Form
abduktiven Schlieens.

Insofern Erfahrungen Widerfahrnisse im Handeln sind,” sind alle
Praxen mogliche Modi des Erfahrens, da sie eigene Strukturen in Form
von Theorien, Begriffe (Termini) und Handlungsschemata besitzen.
Hier interessiert jedoch die Unterscheidbarkeit von Wissenschaft und
Kunst im Begriff des Experiments sowie dessen Relevanz fiir Erfahrun-
gen.

EXKURS zuM METHODENBEGRIFF

Die in den so genannten Geisteswissenschaften relevanten Erfahrungen
lassen sich nicht methodisch beliebig reproduzieren, sondern gehen als
Bedingung der Mdglichkeit in die wissenschaftlichen Fragestellungen
des Geisteswissenschaftlers ein. Im Grunde kann alles planméBige Vor-
gehen als Methode verstanden werden; und in diesem Sinne spricht man
auch von Kompositionsmethoden oder auch von Analysemethoden, um
die Struktur von Kompositionen mit bestimmten Mitteln zu beschreiben
oder zu rekonstruieren (wer bei Messiaen Zwdlftonreihen sucht, der ist
schlecht beraten, denn er verwendete von ihm entwickelte Modi). Dieser
weit gefasste Begriff von ,,Methode* ist von Gadamer nicht intendiert,

1 Hierzu: Jean Frangois Lyotard (1984) Der Widerstreit, Miinchen.
2 Hierzu: Mathias Gutmann (2004) Erfahren von Erfahrungen, Bd.1 Bielefeld.

am 13.02.2026, 08:26:18.


https://doi.org/10.14361/9783839437926-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

DAS EXPERIMENTELLE | 191

sondern er verstand unter Methode exakte Wissenschaft(en). Ein weite-
rer Vertreter der hermeneutischen Philosophie — Paul Ricceur — vertritt
in seinen Schriften einen weiter gefassten Methodenbegriff, weshalb fiir
ihn jede Interpretation nach Methoden erfolgt.” Gadamer jedenfalls be-
greift ,,Methode® als ein Prinzip der exakten Wissenschaften; als eine
mathesis universalis, der zu Folge Wissen und Erfahrung in Form eines
Kalkiils ,,hergestellt und gelehrt werden kénnen.

Die Mathesis universalis — die Mathematisierung von ,,Wissen* und
Erfahrung und schlieBlich der Welt — setzt schon in der Scholastik mit
den Occamisten ein.* Die Mathesis universalis ist nicht nur ein Instru-
ment fiir das Gedankenexperiment, in dem Ereignisse in der Welt apri-
orisch analysiert werden, sondern sie dient dazu, hinter den Schein der
experimentell erwirkten Phdnomene, zu kommen. Es sind die Gesetz-
méiBigkeiten und mathematisch exakt formulierbaren Gesetze, wie bei-
spielsweise das Fallgesetz, welche experimentell ermittelt wurden. Wir
haben es hier mit einem wichtigen Anliegen der neuzeitlichen Wissen-
schaft(en) zu tun, ndmlich mit dem Rekurs auf das Experiment (die Er-
fahrung) zur Sicherung von theoretischem ,,Welt-Wissen®“. Hermeneu-
tische Erfahrung nach Gadamer und wissenschaftliche Erfahrung stellen
je spezielle Formen des Wissens dar, welche sich kategorial unterschei-
den, wenngleich bei beiden das Experimentelle einen Bezugspunkt dar-
stellt.

Es ist der Status des jeweiligen Bezugspunktes der Erfahrungen und
des Weltwissens, der im Falle der musikalischen Erfahrung dem Bereich
praktischer Sitze und im Falle der Wissenschaft der Grammatik der the-
oretischen Sdtze zuzuordnen wire. Der Gottinger Philosoph Josef Konig
fithrte diese Unterscheidung hinsichtlich erkenntnistheoretisch, ontolo-
gischer wie auch sprachphilosophischer Problem ein. Praktische Sctze
sind Handlungen in Form von Sétzen; sie sind Mitteilungen, an jeman-
den gerichtet und auf eine jeweilige Situation bezogen. Ein Beispiel fiir

3 Vgl. Paul Riceeur (1971) Hermeneutik und Psychoanalyse, Miinchen.
4 Dazu: Alf Nymann (1949) Das Experiment in seinen Bedingungen und
Grenzen, in: Zeitschrift fiir philosophische Forschung, 4 (1949/50), S. 83f.

am 13.02.2026, 08:26:18.


https://doi.org/10.14361/9783839437926-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

192 | DER KLANG DER VERNUNFT

einen praktischen Satz wére ,,Der Schuh driickt. Theoretische Sctze
sind situationsinvariant und gelten allgemein. Ein Beispiel fiir einen the-
oretischen Satz wire etwa ,,Wasser siedet bei 100° C*. Sind praktische
Sétze an andere Personen gerichtete Mitteilungen, so sind theoretische
Sdtze Aussagen, die an niemanden adressiert sind. Diese Unterschei-
dung kann mit der Rekonstruktion des Begriffs der Diskursarten nach
Lyotard begriindet werden. In seinem Buch DER WIDERSTREIT unter-
scheidet er zwischen Systemen kognitiver Sdtze einerseits und intelli-
gibler Siitze andererseits. Kern seiner Reflexionen ist die Frage nach der
Verifizierbarkeit eines Referenten, der zundchst als Syntagma oder
Problem gegeben ist; es steht also zur Diskussion, was der Fall ist.

Den kognitiven Sétzen eignet die Deixis (,,Dies ist ein Stuhl* oder:
hier haben wir ein Exemplar der Gattung...”). Sie beziehen sich auf
,~wirkliche* Gegenstidnde und sind idealiter Deskriptionen von diesen.
Bei intelligiblen Gegenstinden wie etwa , Freiheit* liegt der Fall der
Verifizierbarkeit oder Explizierbarkeit anders. Auf intelligible Gegen-
stinde kann man nicht zeigen. Die Gegenstinde intelligibler Rede sind
von anderer Gegenstindlichkeit als etwa Tische, Stithle oder Apfel;’ sie
sperren sich der Deskription, weshalb bei ihnen andere Geltungskrite-
rien erforderlich sind. Folglich stehen fiir unterschiedliche Gegenstiand-
lichkeiten auch unterschiedliche Mittel der Validierung zur Verfiigung.
In seiner Kritik der reinen Vernunft bezieht Kant den Begriff der Er-
kenntnis nur auf empirische Objekte. Wenn auch ,,intelligible Gegen-
stinde* sich nicht im Rahmen naturwissenschaftlicher Methoden verifi-
zieren lassen, so lassen sie sich dennoch exemplifizieren, was Kant in
seinen Beispielen zum moralischen oder amoralischen Handeln ja tat.
Allerdings sollte nicht unerwéhnt bleiben, dass eben die Gegenstind-
lichkeit sowie deren ,,Kriterien* als Einladung zum Herbeifantasieren
von moglichen Entitdten, Welten, usw. missverstanden werden kann. Es

Hierzu: René Thun (2008) S. 137.
Zum Problem der Gegenstindlichkeit siche auch: Josef Konig (1994) Der
logische Unterschied theoretischer und praktischer Sétze und seine philoso-

phische Bedeutung, Friedrich Kiimmel (Hg.), Freiburg/Miinchen.

am 13.02.2026, 08:26:18.


https://doi.org/10.14361/9783839437926-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

DAS EXPERIMENTELLE | 193

besteht also das Problem der rationalen Akzeptierbarkeit hinsichtlich
der Geltung der Rede von nichtempirischen ,,Gegenstinden®.

Wenn ein zu beschreibender Gegenstand immer in Abhéngigkeit zu
seinen Beschreibungsmitteln zu begreifen ist, dann stellt sich die Frage,
inwiefern die Validierungsmittel dem Gegenstand addquat sind. Intelli-
gible Gegenstinde konnen als funktionale Begriffe bzw. Denkkon-
strukte aufgefasst werden; es ist nicht moglich, fiir sie eine Ontologie zu
entwickeln, die eine direkte Referenz auf etwas Dingliches hitte, wie
etwa das Wort ,, Apfel“ eine Referenz oder Bezug auf Apfel hat. Ein
Beispiel fiir intelligible Begriffe wire etwa auch der Begriff der Perso-
nenwiirde, denn dieser Begriff geht nicht in der bloBen drittpersdnlichen
Beschreibung (Beobachterperspektive) auf. Der Begriff der Person ist
ein Entwurf eines Wesens, das iiber bestimmte (kommunikative, norma-
tive) Féhigkeiten verfiigen konnen muss, wobei ihre Wiirde keine raum-
zeitlich ausgedehnte Eigenschaft ist, auf die wir zeigen konnten.

In Form einer Vorabdefinition wurde festgehalten, dass Erfahrungen
Widerfahrnisse im Handeln sind, die etwas an etwas oder etwas als neu
erschlieBen. Der Begriff des Neuen wére somit eng verbunden mit dem
der Erfahrung. Experimente bringen etwas in Erfahrung. Fiir das Expe-
riment in den neuzeitlichen Wissenschaften kann als Zweck des Expe-
rimentes die Absicherung der Erfahrung mittels Technik angegeben
werden. Nicht nur ist das Experiment hier bzw. die experimentelle Er-
fahrung technisiertes Handeln, vielmehr geht mit ihm eine Technisie-
rung der Erfahrung selbst einher. Eine notwendige Bedingung hierfiir ist
die Vergegenstindlichung oder Verdinglichung von Erfahrung als ein
methodisches Projekt, was wiederum Konsequenzen fiir den Status der
Person und deren Erfahrung hat.

Technisiert wird die Erfahrung, insofern der Gegenstand, der expe-
rimentell untersucht wird, rein quantitativ erfasst werden soll.” Die Mit-
tel hierfiir sind Messung, Metrisierung, Parametrisierung, Beobachtung
und Formalisierung. Die Mathematisierung ist kein Selbstzweck, denn

7 Dies ist von Holm Tetens (1987) Experimentelle Erfahrung, Hamburg, ins-

bes. S. 171, ausgearbeitet worden.

am 13.02.2026, 08:26:18.


https://doi.org/10.14361/9783839437926-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

194 | DER KLANG DER VERNUNFT

mit ihr wird ein Ziel verfolgt, ndmlich die (beliebige) Reproduzierbar-
keit und Prognostizierbarkeit naturgesetzlicher Phanomene. Entschei-
dend ist die Determinierung experimenteller Reproduzierbarkeit durch
bestimmte Anfangsbedingungen, zu denen die Person aber nicht zihlt —
sie spielt idealiter keine Rolle. Was in Erfahrung gebracht wird, ist also
keine Erfahrung im Gadamerschen Sinne, sondern im Rahmen einer
wissenschaftlichen Deskription wird ein Phdnomen in Form von trans-
subjektivem Wissen in Erfahrung gebracht.

Nicht als Antipode oder Konkurrenz, sondern als Alteritét hierzu ist
der hermeneutische Erfahrungsbegriff zu verstehen. Auch hier wird Er-
fahrung vergegensténdlicht, jedoch auf eine ginzlich andere Weise.
Hermeneutische Erfahrung wird im Medium der Narration vergegen-
stindlicht. Vergegenstindlichung besagt hier keine bruchlose oder ge-
lungene Vermittlung an andere, was wir spétesten dann bemerken, wenn
wir iiber eine musikalische Erfahrung reden mochten und nicht die rich-
tigen Worte zu finden scheinen. Die Korrelation von Erfahrung und Pha-
nomen ist hier eine Besondere, da das Sein des Gegenstandes, also das
Phidnomen in seiner Qualitét, eng mit der Erfahrungsperspektive ver-
kniipft ist. Die Erfahrung mit einer bestimmten Musik ist in gewisser
Weise ihr Was und ihr Wie. Fiir einen Geometer ist es hingegen vollig
unerheblich, welche Farbe die Seiten (ihr Wie) eines Dreiecks haben.
Genau hier setzt — in Kontrast — Gadamers Analyse der Kunsterfahrung
an, die er als Paradigma fiir hermeneutische Erfahrung ansieht. Dem-
nach haben ein ,,Werk®“ oder in diesem Fall experimentelle Musik, die
geschichtlich erfahren werden, ihre Kontinuitét in der Differenz — sie
werden mit dem Moment des Nichtidentischen erfahren; mit einem
Sinniiberschuss, der die Erfahrbarkeit letztlich unabschliebar macht.
Das Werk ist Korrelat der kommunikativen Vermittlung und nicht als
fixe Entitdt beschreibbar — auch wenn musikalische Analysen auf dem
ersten Blick den Anschein erwecken mogen. Mit Geschichte im Sinne
der Geschichtswissenschaft hat der hier verwendete Begriff der Ge-
schichtlichkeit wenig zu tun. Vielmehr zielt er auf den Aspekt der Kon-
tingenz der Erfahrung ab. Dieser Kontingenz in der Erfahrung einen

am 13.02.2026, 08:26:18.


https://doi.org/10.14361/9783839437926-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

DAS EXPERIMENTELLE | 195

Sinn zu geben, ist eine hermeneutische Tatigkeit, die von der erfahren-
den Person ausgeht.

Wird &sthetische Erfahrung mitgeteilt oder erzihlt (wie sollte sie
sonst intersubjektive Realitdt haben?), so wird in der experimentellen
Erfahrung vor allem reidentifiziert im Sinne des (Wieder)Erkennens und
gerechnet. Mit jeder Erfahrung modifiziert man sein Wissen. Im Unter-
schied zum Wissen, das iiber experimentelle naturwissenschaftliche Er-
fahrung gewonnen wird, spielt in der hermeneutischen Erfahrung
Selbst-Wissen eine tragende Rolle. Naturwissenschaftliche Erfahrung
wird zwar von Personen gemacht, zumal diese Experimente konzipieren
und durchfiihren, doch sie sind nicht die entscheidenden Bezugspunkte.
Naturwissenschaftliche Experimente verfolgen den Zweck, Wissen iiber
Welt und genauer iiber Kausalverhiltnisse zu gewinnen, um diese be-
herrschen zu konnen. Daher geht dieses Wissen in der reinen Mittel-
funktion unter der Regie instrumenteller Vernunft auf. Es geht folglich
im naturwissenschaftlichen Diskurs um eine prinzipielle Austauschbar-
keit von Erfahrenden bzw. von handelnden Personen. Die Perspektive
der jeweils handelnden Person ist hierbei ohne Belang; die (erstperson-
liche) Perspektive wird im Idealfall eliminiert. Das Resultat ist transsub-
jektive Giiltigkeit.

Ein weiterer Punkt, der zur Kldrung des Verhéltnisses von wissen-
schaftlicher und &sthetischer Erfahrung beitragt, ist eher zeichenphilo-
sophischer Art. Denn so wie die handelnde Person fiir die experimen-
telle Erfahrung gleichgiiltig zu sein scheint, so sind es auch die in den
jeweiligen Wissenschaften verwendeten Symbole, die zur Veranschau-
lichung eines Sachverhaltes herangezogen werden. Diese Symbole, wie
sie im Periodensystem oder in der Physik verwendet werden, sind als
Medium fiir die Bedeutung, die es zu erfassen gilt, vollig gleichgiiltig.
Zwar konnen diese Symbole oder Darstellungsformen (als Material)
auch in einen kiinstlerischen Kontext integriert werden, doch dieser Um-
gang mit ihnen ist dann ein anderer als in den Naturwissenschaften. Im
Prinzip kann so ziemlich alles Material fiir die kiinstlerische Produktion

am 13.02.2026, 08:26:18.


https://doi.org/10.14361/9783839437926-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

196 | DER KLANG DER VERNUNFT

werden.® Der Unterscheid liegt aber vor allem darin, dass die ,,Symbole*
die in der Kunst verwendet werden, ihre dsthetische Wirkung erst kraft
ihrer Sinnlichkeit, also ihrer Materialitdt und konkreten Erscheinung,
entfalten.

Sieht man vom klassischen Schonheitsbegriff ab, so kann man
Schonheit als eine fiir die dsthetische Praxis notwendige Kategorie auf-
fassen. Sogar Adorno bezeichnete die Musik Alban Bergs als schon, da
sie formosus — formenreich — sei. In diesem Sinne pléddierte der als Exor-
zist des Schonen verschriene Adorno fiir einen funktionalen Schonheits-
begriff, der, so lange es Kunst gibt, eine wichtige Rolle spielen wird,
sofern sie mehr als bloBer Informationstréger sein will. Dieser Schon-
heitsbegriff hat, ebenso wie der Gadamers, den Vorteil, dass er keiner
metaphysischen Realitdtsverdoppelung im Sinne eines Platonischen
Ideenhimmels bedarf. Dieser Schonheitsbegriff jedenfalls diirfte in den
mathematisch oder empirisch verfahrenden Wissenschaften keine not-
wendige Rolle spielen, denn die Aussagen in der Astrophysik etwa be-
ruhen auf kohdrenten und auf Axiomen basierenden Folgerungen, um
die Daten in einen folgerichtigen Zusammenhang zu bringen. In den
Wissenschaften kommt es um Folgerichtigkeit und Widerspruchsfrei-
heit an und nicht auf ,,Schénheit®.

Mit diesen Bemerkungen sollte verdeutlicht werden, inwiefern ver-
schiedene Diskursarten, fiir die hier exemplarisch Kunst und Wissen-
schaft stehen, kategorial verschieden sind. Das Intelligible in der Kunst

8 Zweifelsohne konnen Graphiken, Diagramme oder Weltraum-Aufnahmen
asthetisch aufgefasst werden. Wenn jemand in den Modus des sich &sthe-
tisch Verhaltens eingeht, so wechselt er aber auch in einen anderen Diskurs,
der nicht der Diskurs der exakten Wissenschaft ist. Denn Diskurse sind (au-
tonome) zweckbezogene Satzregelwerke/-Systeme der Rede, die eigene Be-
griffe generieren. Beispielsweise reprisentiert die Okonomie einen anderen
Diskurs als die Theologie. Deren Satzregelsystemen entsprechend werden
sie beispielsweise ihr Menschenbild konstituieren. Hierzu: Lyotard (1989)
S. 251f.

am 13.02.2026, 08:26:18.


https://doi.org/10.14361/9783839437926-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

DAS EXPERIMENTELLE | 197

ist notwendigerweise auf Sinnlichkeit angewiesen; in den Wissenschaf-
ten sind die (sinnlich gegebenen) verwendeten Symbole lediglich kon-
ventionelle Informationstrager. Inwiefern diese diskurstheoretische Un-
terscheidung berechtigt ist, erweist sich, wenn man sich des Ortes der
Person in Wissenschaft und Kunst vergegenwirtigt.

EXPERIMENT UND
WISSENSCHAFTLICHE ERFAHRUNG

Da im wissenschaftlichen Experiment der Experimentator, der etwas in
Erfahrung bringt, im Prinzip als Fehlerquelle gilt, spielt er fiir das, was
in Erfahrung gebracht werden soll — was seine Geschichtlichkeit anbe-
langt — keine Rolle. Im Gegenzug wird Transsubjektivitit erreicht, da er
idealiter die Nicht-Perspektive par excellence verkorpert. Die Wahrheit,
die er erzeugt, kann im Prinzip von jedermann reproduziert werden. Ex-
perimentelle Erfahrungen in diesem Sinne sind an Uberpriifbarkeits-
und Gelingenskriterien gebunden. Das Ergebnis und dessen Beurteilung
hidngen mit der Subjektivitdt der experimentierenden Person nicht zu-
sammen, jedenfalls nicht, wenn gute wissenschaftliche Praxis angestrebt
ist. Dass experimentell erworbene Ergebnisse Fake sein kdnnen, wie im
Bereich der Stammzellenforschung verfolgt werden konnte, muss ein-
kalkuliert werden, obwohl es kein Argument gegen redliche Experi-
mente ist. Auch wenn der Experimentator Kreativiét fiir das experimen-
telle Design aufbringen muss, tut er dies anhand logischer Uberlegungen
und gemachten Erfahrungen.

Was in der Wissenschaft Logik heif3t, kann in der Kunst bestenfalls
als Stimmigkeit oder &dsthetische Kohédrenz bezeichnet werden. Ledig-
lich in einem metaphorischen Sinn kann in der Musik von Logik die
Rede sein.” Es gibt keine Gesetze richtigen musikalischen SchlieBens,
es wird in der Musik iiberhaupt nicht geschlossen. Es gibt allerdings

9 Zur Logik in der Musik hat sich Adorno ausfiihrlich gedufBert. Hierzu:
Adorno (1971) S. 114.

am 13.02.2026, 08:26:18.


https://doi.org/10.14361/9783839437926-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

198 | DER KLANG DER VERNUNFT

Fehler in musikalischer Fortsetzung, etwa wenn im Rahmen tonaler Mu-
sik das Seitenthema nur einen Halbton héher erklingt als die Ausgangs-
tonart. Dann wire gegen die formbildende Kraft der Tonalitét verstof3en.
Hingegen ist die Erfahrung, die ein Wissenschaftler mit Hilfe des Expe-
rimentes macht, von Regeln, Modellen, bisher erbrachten empirischen
Befunden (Messungen) und Formeln geleitet.

Anders verhilt es sich mit dem hermeneutischen Erfahrungsbegriff.
Immer ist es ein Wer, die oder der Erfahrung macht, als Erlebnisse, die
ihm Neues offenbaren und die sie oder er in einen narrativen Zusam-
menhang bringt. Es geht hier darum, dass das WER diese Erfahrungen
mittels Narration in seinen Horizont integriert und diesen Horizont zu-
gleich zur Geltung bringt. Geht es im wissenschaftlichen Experiment
vorrangig darum, Phdnomene in der Welt zu begreifen, so fiihrt herme-
neutische Erfahrung, wie sie exemplarisch an der Kunst gemacht wer-
den kann, zu einem sich-selbst-Verstehen. Ein einfaches Beispiel hierfiir
wire die Erfahrung mit Literatur, die, und das ist jedenfalls moglich,
unsere praktischen Uberzeugungen, die wir bislang hatten, in ein neues
Licht riickt oder {iberhaupt erst zur Bildung einer Uberzeugung beitrigt.
Dies geschieht zum Teil mittels der Identifikation mit einem Charakter,
in dessen Perspektive wir schliipfen kénnen oder den wir — ohne uns mit
ihm zu identifizieren — aus einer Distanz heraus quasi beobachten. Somit
wird eine uns bis dahin nicht zugidngliche Weltsicht vermittelt.

EXPERIMENT UND ASTHETISCHE ERFAHRUNG

Im Erforschen von neuen Klangmdglichkeiten (Emanzipation des Ge-
rduschs), Notation- sowie Rezeptionsweisen von Kunst, teilt das kiinst-
lerische Experiment mit dem wissenschaftlichen den Charakter des Ex-
plorativen. Bei dsthetischer Erfahrung wird jedoch nicht gemessen, son-
dern der Erfahrende erfahrt etwas iiber sich sowie neue Ausdrucksmog-

am 13.02.2026, 08:26:18.


https://doi.org/10.14361/9783839437926-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

DAS EXPERIMENTELLE | 199

lichkeiten bzw. die Entdeckung von affektiven Artikulationsmoglich-
keiten oder emotionalen Zustinden.'’ Dieser Aspekt ist auch musikpé-
dagogisch nicht zu unterschétzen.

Weil eine Inszenierung Experimenteller Musik durch das Entstehen im Hier und
Jetzt als ein unwiederbringliches, einmaliges Ereignis fasziniert, kann experi-
mentelle Musik im Moment und im Vollzug Grunderfahrungen auslésen [...] Das
Einmalige, fiir alle Beteiligten nicht voraussehbare, will in seinen Bann ziehen

[...] Wer sich ausklingt, der verpasst.'

Es geht so verstanden auch um Selbsterfahrung im Sinne von Kompe-
tenzen, die man erwirbt, etwa indem Horgewohnheiten hinterfragt wer-
den, was wiederum neue Moglichkeiten fiir Musik zur Folge hat. Musik
wird zum Orientierungspunkt fiir Selbstbildung mit aufkldrerischen
Mitteln.

Diese Selbsterfahrung stellt ein wichtiges Unterscheidungsmerkmal
zwischen wissenschaftlicher und dsthetischer Erfahrung dar. Abgesehen
von der Materialerweiterung, der Notation und der Auffithrungspraxis,
die durch Erfahrung modifiziert werden konnen, tritt das Moment der
Selbstreflexion hinzu, die ohne reflexive Sinnlichkeit nicht zu denken
wire. Sicherlich kann auch theoretisches Wissen im Sinne der Selbst-
bildung, wozu Uberzeugungen und Wiinsche gehdren, beitragen. In
Form einer Phronesis kann etwa Wissen, das in der Astronomie gewon-
nen wurde, sogar auf die eigene Existenz bezogen werden. Hier sind wir
dann aber nicht mehr im Diskurs der Astronomie, sondern bereits wieder

10 Hierzu: Michael Chanan (1972), Art as Experiment, in: British journal of
aesthetics, 12 (1972, S. 133 — 147. Es geht dabei nicht um einen neuen Sen-
timentalismus, dem das Wort geredet werden soll. Vielmehr geht es um die
Empfindung des Neuen auf atmosphérische Art und Weise, also ungewohnte
Atmosphéren, die uns affizieren, die wir jedoch nicht eindeutig identifizie-
ren konnen.

11 Andreas Langbehn (2001) Experimentelle Musik als Ausgangspunkt fiir ele-

mentares Lernen, Saarbriicken, S. 100.

am 13.02.2026, 08:26:18.


https://doi.org/10.14361/9783839437926-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

200 | DER KLANG DER VERNUNFT

auf der Ebene der lebensweltlichen Sorge um sich. Theoretisches Wis-
sen wird auf praktisches Selbst- und Weltwissen angewandt. Fiir den
wissenschaftlichen Diskurs selbst ist diese Selbsterfahrung oder Phrone-
sis, die jeder, der nach einem guten bzw. sinnvollen Leben fragt, voll-
zieht, jedoch unerheblich bzw. sie ist ein zufdlliges oder beildufiges
Epiphdnomen.

Wir kdnnen hier also festhalten, dass der Erfahrungsbegriff in Kunst
und Wissenschaft ein génzlich anderer ist, bzw. dass es sich bei der Ver-
wendung des Ausdrucks ,,Erfahrung® in Kunst und in Wissenschaft um
eine Aquivokation handelt; und genau dies gilt fiir den Begriff des Ex-
perimentellen

EXPRESSION DES EXPERIMENTELLEN

Ein besonderes Merkmal Neuer Musik ist die Er6ffnung eines besonde-
ren Erfahrungsraumes. Zum einen ist dies bedingt durch den explorati-
ven Charakter der Neuen Musik, der sich nicht nur auf das Material be-
schriankt, sondern eine weitere dsthetische Kategorie betrifft, die mit
dem Material korreliert, ndmlich die des Ausdrucks. Neue Musik ist Ar-
beit am Material, Ausdruck und an der Form. Mit der Ausdifferenzie-
rung des Materials erforscht sie zugleich neue Ausdruckswerte; und da-
her wire es verkiirzend, wenn Musik auf einen Grundbestand von Af-
fekten reduziert werden wiirde und Musik eben nur bestimmte Affekte
zum Ausdruck brachte. Das Verhéltnis zwischen Musik und Affekt ware
hingegen als ein wesentlich innigeres zu begreifen, da ein musikalischer
Affekt intrinsisch verwoben ist mit seiner musikalischen Gestalt, die ihn
gleichsam hinbildet. Jedoch bedeutet dies nicht, dass der Zuhorer sich
notwendig auf bestimmte Weise affiziert fiihlt.

Im Grunde genommen lassen sich Affekte nicht in beliebige Medien
iibertragen, sie konnen bestenfalls eine Familiendhnlichkeit besitzen,

am 13.02.2026, 08:26:18.


https://doi.org/10.14361/9783839437926-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

DAS EXPERIMENTELLE |201

wenn wir etwa ein Musikstiick und ein Gemalde, hinsichtlich ihrer Wir-
kung auf uns, miteinander vergleichen.'"> Wenn ein Affekt an ein be-
stimmtes Erlebnis gebunden ist, so resultiert daraus, dass der Affekt
nicht einfach im Subjekt schlummert und dann durch musikalische Sti-
mulanz hervorgerufen wird. Denn der Affekt geht einher mit der Vor-
stellung dessen, was da affiziert; es miissen subjektiver Zustand und
Wahrgenommenes zugleich gedacht werden. Und daher gilt es eher, die
Bandbreite affektiven Lebens zu ergriinden, indem neue musikalische
Affekte ,,geschaffen* werden. Hierfiir miissen ausgetretene Pfade des
bislang bekannten und eingeschliffenen Ausdrucks verlassen werden.
Konstruktion ist dabei ein Mittel, um eben neuen Ausdruck zu entde-
cken. Und selbst der Ausdruck des Ausdruckslosen ist ein Ausdruck. In
diesem Sinne kénnen wir gerade mit Neuer Musik etwas iiber uns in
Erfahrung bringen, wir kdnnen neue Selbstverhdltnisse und somit wie-
derum Weltbeziige erfahren — wir kdnnen uns selbst neu erfahren.

12 Diese Familiendhnlichkeit ist hier jedoch nicht als wissenschaftliche Kate-
gorie gedacht, sondern unterliegt, wie Wittgenstein in seinen Philosophi-
schen Untersuchungen zeigt, konstruktiven Interpretationsprozessen der
wahrnehmenden Person, sie hat mit unserer methodisch nicht mehr einhol-
baren dsthetischen Aktivitét zu tun.

am 13.02.2026, 08:26:18.


https://doi.org/10.14361/9783839437926-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

am 13.02.2026, 08:26:18.


https://doi.org/10.14361/9783839437926-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

