
2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

2.1 Einleitung

DiesesKapitelwar zunächst als eineEinführung indie verschiedenenbildungstheo-

retischen Auseinandersetzungen angelegt, in der einige zentrale bildungstheore-

tische Problematisierungen und Thematisierungen einführend und ohne (dekon-

struktiven) Fokus auf sekundarisierte oder vernachlässigteThemen vorgestellt wer-

den sollten.Wie bereits in der Einleitung beschrieben, hat sich diese Einführung im

LaufedesProzesses zu einer ausführlicherenDekonstruktionundKritik entwickelt,

in deren Zentrum einerseits der oder eher ein bestimmter bildungstheoretischer

Umgang mit Humboldts Schriften und andererseits die auffällige Zentrierung des

Bildungsbegriffs steht.Diese irgendwie zunächst banale Auffälligkeit war unter an-

derem durch einen sich im Laufe und auch parallel zu dieser Arbeit sich formieren-

den Blick in den Fokus geraten.Diese Formierung entstand insbesondere durch die

Gleichzeitigkeit oder den Widerspruch einer bildungstheoretischen Kritik an dem

KreisenumBildung (Schäfer 2011a,Ricken2006) unddemtrotzdemstattfindendem

VollzugdiesesKreisens indenbenanntenArbeiten (ebd.).WeiterewichtigeElemen-

te für die Formierung des (dekonstruktiven) Blicks waren die Auseinandersetzun-

gen mit postkolonialen Arbeiten in Seminaren und Veröffentlichungen (Jašová und

Wartmann 2020; Wartmann 2021), der Austausch mit Michaela Jašová, welche ins-

besondere die Verschränkung zwischen Bildung und Nation beforscht (2021) und

die Kontroversen um das Humboldtforum (vgl. Ha 2014).

2.2 Bildung diesseits der Macht

Norbert Rickens bildungstheoretische Arbeiten im Anschluss an Foucault und ins-

besondere der TextDieOrdnung der Bildung (2006, im FolgendenOdB) lassen sich als

zentrale und viel rezipierte Arbeiten zu Foucault in der Erziehungs- und Bildungs-

wissenschaft kennzeichnen.DieOrdnung der Bildungwurde hier jedoch insbesonde-

re ausgewählt, da ihr der Verdienst zugesprochen werden kann, ausführlich »die

Verbindung von ›Bildung‹ und ›Subjektivierung‹ [zu untersuchen]« und »die Be-

https://doi.org/10.14361/9783839471241-007 - am 14.02.2026, 06:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


36 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

schreibbarkeit von Bildungsprozessen an die Theorie der Gouvernementalität [zu

rücken]« (Schäfer 2011a, 137). Mit Balzer ließen sich Rickens Arbeiten sogar als Teil

eines »Neu-anfang[s] der pädagogischen Rezeption Foucaults« markieren (Balzer

2004, 31), in dem es darumgehe,Bildung diesseits vonMacht lesbar zumachen, oh-

ne dieses Verhältnis als ein deterministisches zu verstehen, nachdem eine repressi-

ve Macht die Bildung einseitig durchdringen und bestimmen würde (vgl. ebd., 31).

Vielmehr versucht Ricken, Bildung mithilfe eines macht- und subjektivie-

rungstheoretischen Blicks selbst als eine machtvolle, aber auch kontingente und

historische Konstellation in den Blick zu bekommen. Im Zentrum von Die Ordnung

der Bildung steht neben einer Auseinandersetzung mit zentralen Arbeiten zum

Machtbegriff (Studie I) und der Einordnung, Erarbeitung wie Diskussion des wis-

senschaftlichen Zugriffs der historischen Diskursanalyse (Studie II, A; 187) eine

macht- und subjektivierungstheoretische »Interpretation« der »Macht der Bil-

dung« und Bildungsgeschichte (OdB, 211). Diese Interpretation wird mithilfe einer

Durchquerung durch wichtige historische und diskursive Angelpunkte (beispiels-

weise Aufklärung,Neuhumanismus), in Bezug zu relevanten Texten (beispielsweise

von Herder, Humboldt und Fichte), zentralen Strukturtypen (beispielsweise das

individuelle Allgemeine) und Technologien (beispielsweise Beichte, Prüfungen)

ausbuchstabiert und plausibilisiert (Studie II, B/C).

Für denEinstieg in diemachttheoretische InterpretationderBildungsgeschich-

te lässt sich hier zunächst konstatieren, dass ›Bildung‹ schon im klassischen Bil-

dungsdenken etwas mit ›Macht‹ zu tun hatte. Zudem war es nach Ricken über die

Erziehungs- und Bildungswissenschaft hinaus schon vor Rickens Arbeit »unum-

stritten« und »geteilter Konsens«, dass Bildung etwas mit Macht zu tun hat (OdB,

151). Ricken überschreibt diesen Konsens mit Heinz-Joachim Heydorns Formulie-

rung »Bildungsfragen sind Machtfragen« (Heydorn 1979, 337; zit.n. OdB, 9.) und

stellt dieses Zitat auch seiner ArbeitDieOrdnung der Bildung in Komplizenschaft mit

einem Foucault-Zitat1 voran (OdB, 9). Die Verschränkung zwischen Macht und Bil-

dung scheint damit auf den ersten Blick zunächst keine Neuigkeit zu sein.

Auch scheinen die beiden dem Text Die Ordnung der Bildung vorangestellten Zi-

tate zunächst auf eine versöhnliche Geste in Bezug auf die immer wieder gegen-

einander ins Feld geführten theoretischen Strömungen unter den Bezeichnungen

1 »Maybe the most certain of all philosophical problems is the problem of the present time,

and of what we are, in this very moment. Maybe the target nowadays is not to discover what

we are, but to refuse what we are. […] We have to promote new forms of subjectivity through

the refusal of this kind of individuality which has been imposed on us for several centuries.«

(Foucault 1998, 394; zit.n. OdB, 9) Die deutsche Variante: »Das zentrale philosophische Pro-

blem ist wohl das der Gegenwart und dessen, was wir in eben diesem Moment sind. Wobei

das Ziel heute weniger darin besteht, zu entdecken, als vielmehr abzuweisen, was wir sind.

[…]Wir müssen neue Formen der Subjektivität zustandebringen, indemwir die Art von Indi-

vidualität, die man uns jahrhundertelang auferlegt hat, zurückweisen.« (Foucault 1994, 250)

https://doi.org/10.14361/9783839471241-007 - am 14.02.2026, 06:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 37

Frankfurter Schule und Poststrukturalismus zu verweisen. Doch bereits in der Ein-

leitung und in späteren Bezügen zu Heydorn wird deutlich, dass die bildungstheo-

retischenMachtfragenHeydorns für Ricken als Abgrenzungsfolie für eine subjekti-

vierungs- undmachttheoretische Perspektive im Anschluss an Foucault dienen.

Ricken positioniert Heydorns Bildungsdenken im Anschluss an die Geisteswis-

senschaftliche Pädagogik Wilhelm Flitners, mit dem wie im alltäglichen Sinne zu-

nächst eher die Begriffe Erziehung undMacht in Verbindung gebracht werden. Er-

ziehung schließt nach Flitner die »Ausübung von Macht über Menschen«2 mit ein

und »das erziehende Verhältnis« kann als »eins der Machtübung«3 verstanden wer-

den. Diese Machtausübung ist nach Flitner unverzichtbar4, jedoch nur »sittlich«5

oder ethisch vertretbar, wenn »sie zum Aufbau selbständigen Lebens hilft, zumGe-

brauch von Vernunft, zum Eingang in die Wechselwirkung mit anderen mündigen

Personen, zum Verstehen ihrer Sprache und Lebensordnungen, zur Teilnahme an

ihrer Wertsicht«6. Die fremdbestimmende und machtausübende Erziehung führt

hier zur Freiheit, Selbstbestimmung, Selbstständigkeit undMündigkeit (vgl. ebd.).

Diese Kopplung von Fremdbestimmung und Selbstbestimmung ist nach Ricken

in Bezug auf den Bildungsbegriff »längst klassisch geworden« (OdB, 151). Bildung

ist das Ziel der Erziehung und steht damit nicht im einfachen Gegensatz zur Erzie-

hung, sondern der Bildungsbegriff im klassischen Sinne teilt den gleichen Diskurs

des Aufwachsens mit dem Erziehungsbegriff. Die fremdbestimmende Erziehung

und selbstbestimmende Bildung verweisen wechselseitig aufeinander; Erziehung

ist »qua Bildung« auf ihr Gegenteil bezogen (OdB, 151) und die selbstbestimmen-

de Bildung basiert auf der erziehenden und fremdbestimmenden Erzeugung der

Selbst-Bildung und des Bildungs-Selbst, welches Selbstbestimmung »qua Bildung«

vollziehen kann.Diese spezifischeVerschränkung zwischenBildungundErziehung

sowie zwischen Bildung und Macht unterstreicht Ricken wiederum mit Heydorn:

»ImBegriff derBildungkommtdieErziehungzusich selbst« (Heydorn 1980,9; zit.n.

OdB, 152).

Ricken positioniert seine subjektivierungs- und machtheoretische Interpreta-

tion der Bildung gegen die kritische Erziehungswissenschaft, die er vorrangig mit

Joachim Heydorn identifiziert. »Bildungsfragen sind Machtfragen« verweist bei

Heydorn nicht auf die Macht der Bildung im Foucault’schen Sinne, sondern auf die

klassische Kopplung von selbstbestimmender ›Bildung‹ und der Selbstbestimmung

anvisierenden und fremdbestimmenden ›Erziehungsmacht‹, wobei ›Bildung‹ in

2 Flitner 1989a, 56; zit.n. OdB, 151. Für eine bessere Lesbarkeit wurden die Verweise hier in die

Fußnoten verschoben.

3 Flitner 1989a, 61; zit.n. OdB, 151.

4 Vgl. Flitner 1989b, 191; zit.n. ebd.

5 Flitner 1989b, 190; zit.n. ebd.

6 Flitner 1989b, 191; zit.n. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839471241-007 - am 14.02.2026, 06:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


38 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

dieser Perspektive gegen die Selbstbestimmung einschränkende fremdbestimmen-

de ›Herrschaft‹ kritisch gewendet werden kann (vgl. Heydorn 1979; n. OdB, 325).

Nach Ricken führt diese Fassung von Bildung dazu, dass innerhalb dieses bil-

dungstheoretisch-kritischen ›Nachdenkens‹ Bildung selbst nie ins Visier der Kri-

tik gerät (vgl. OdB, 325). Die Bildungstheorien liefern einerseits selbst die Kriteri-

en der Kritik (siehe z.B. bei Dammer 2015, 29; Lenzen 2014) und andererseits kom-

men nur der »Verfall«, die beispielsweise ökonomische »Instrumentalisierung« ei-

ner »empathischen Idee« oder die »Verkehrung [der Bildungsidee] in derWirklich-

keit«7 in denBlick undwerden »beklagt« (OdB, 325). So ist die gegenwärtige Bildung

aufgrund der staatlichen, »nationalpolitisch motivierten« (ebd., 23) oder kapitalis-

tischen Herrschaft immer nur eine entfremdete oder instrumentalisierte Version

der eigentlichen und guten sowie Mündigkeit und Kritik bedingenden Bildung: ein

›uneingelöstes Versprechen‹ (Peukert 1988; n. OdB, 151) oder eine (noch) nicht ver-

wirklichte emanzipative Idee.

Für die kritische Bildungstheorie (zumindest in der Spur Heydorns) führt so-

mit keinWeg an Bildung vorbei und der Forschungsgegenstand und die Losung na-

mens Bildung werden dann beispielsweise durch den Kapitalismus immer wieder

vereinnahmt, verkehrt oder verunmöglicht. Bildung ist damit automatisch immer

wieder »›überholt‹ wie ›ohnmächtig‹, aber eben auch […] ›unvermeidbar‹« (OdB, 24;

vgl. Gruschka 2001). Und selbst wenn Foucault innerhalb dieses ›Nachdenkens‹ ver-

wendet wird und beispielsweise bei Karl-Heinz Dammer das Verhältnis zwischen

Inklusion und Neoliberalismus (2015) problematisiert und Inklusionsdiskurse mit

einerErziehungzurSelbststeuerungundSelbstbestimmungalsFremdbestimmung

markiertwerden,wirdbeiDammerderVerlust desBegriffs derBildungbeklagt und

das kritische Potential des Bildungsdenkens im Anschluss an Humboldt ausgewie-

sen (Dammer 2015, 29).

Zwar hätte Ricken über die Nähen zwischen Foucault und der kritischen Theo-

rie gerade in Bezug auf dieDialektik der Aufklärung (Adorno und Horkheimer 2008)

und die darin problematisierte Dialektik des souveränen Selbst eine versöhnliche-

re Bewegung vollziehen können, gerademit Blick auf die Adorno-Rezeption Kollers

(1999) und Schäfers (2004; 2011a); trotzdem lässt sich hier zunächst Ricken in seiner

kritischen Diagnose zustimmen: Denn in der Spur Heydorns scheint das neuhu-

manistische Bildungsdenken und die »bildungsbürgerliche Option« (Schäfer 2016,

22) bei vielen Bildungsdenker:innenwie beispielsweise Karl-HeinzDammer,Dieter

Lenzen oder auch bei Alfred Schäfer im Antlitz der entfremdeten oder entleerten

Bildung durch den Neoliberalismus, Staat und Empirismus eine kritische Farbe zu

erhalten, zumal Bildung immer wieder als eine zentrale Bedingung für Kritik und

neuhumanistisches Bildungsdenken als Kritikkriterienreservoir aufgerufen wird.

Und dies geschieht, obwohl es in der Bildungsphilosophie geteilter Konsens zu sein

7 Jäger & Tenorth 1987, 89; zit.n. OdB, 325.

https://doi.org/10.14361/9783839471241-007 - am 14.02.2026, 06:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 39

scheint, dass nach demFaschismus nichtmehr bruchlos oder rein affirmativ auf die

neuhumanistischen Bildungsdiskurse oder Humboldt’schen Schriften zugegriffen

werden kann. Die jeweils aus-gemachte Bildung der klassischen Bildungsdiskurse

wurde längst und vielfach als »humanistische Illusion« entlarvt undproblematisiert

(OdB, 122; in Bez. zu Schäfer 1996).

Die Kritik an der Reinhaltung und Abgrenzung der eigentlichen Bildungsidee

von Herrschaft bezieht sich bei Ricken nicht nur auf die kritische Erziehungswis-

senschaft im Anschluss an Heydorn, sondern auch auf das Bildungsdenken im An-

schluss an den Poststrukturalismus. Die alteritäts-, differenz-, und sprachphiloso-

phischen Kritiken, Rekonstruktionen, Fortsetzungen, Neujustierungen und Refor-

mulierungen im Anschluss an Humboldt, die in Bezug zum Poststrukturalismus

»explizit« nicht einen »individualtheoretischen Bezugsrahmen zu entwerfen« ver-

suchen und auch die Macht diesseits der Bildung verorten, unterschätzen nach Ri-

cken »die kategorial-konzeptionelle ›Macht der Bildung‹« (OdB, 24). Allein die he-

gemoniale Rezeptionsgeschichte Humboldts zeige, dass die »Humanitätsidee und

›präformistische Metaphysik der Individualität‹ (Buck 1984, 227) [weit mehr] das

bestimmt hat, was im Anschluss an Humboldt als Bildung Geltung beanspruchen

konnte« (OdB, 265) als die differenz-, sprach- und alteritätstheoretischenMomente

in seinem Bildungsdenken. So wird das neuhumanistische Bildungsdenken zwar,

wie später bei Koller, Schäfer und Wimmer noch deutlich wird, teils sehr deutlich

kritisiert und gerade mit den identitätslogischen und totalisierenden Tendenzen

desHumboldt’schenBildungsdenkensgebrochen,doch scheinendiese (meist leisen

und kaum wahrgenommenen) Kritiken (vgl. OdB, 24) systematisch nicht zu einer

Abkehr vom Bildungsbegriff oder zu einer grundlegenden »Revision des Bildungs-

begriffs« (Wimmer 1996, 127; zit.n. OdB, 24.), sondern meist nur zu einer alteri-

täts- und sprachtheoretischen Rekonstruktion zu führen (vgl. Koller 2012, Schäfer

2011a).

Die benannten Bildungsskandale, sei es beispielsweise mit Lyotard die Quali-

fizierung der Bildungstheorie als pädagogische Variante der großen Erzählungen

(Koller 1997, 47), scheinen, wie auchWimmer später bemerkt,mit demÜberschrei-

ten der Kritiken durch differenz-, sprach- oder alteritätstheoretische Bildungsre-

konstruktionen, -konstruktionen, -lösungenund -updates entskandalisiertworden

zu sein (2016, 357). In dieser Perspektive auf die Geschichte der Bildungstheorie ste-

hendannschon langenichtmehrdiedurchdiepoststrukturalistischen Importe ent-

standenen Irritationen, Kritiken und Skandale im Vordergrund, die den identitä-

ren Kern der Erziehungs- und Bildungswissenschaft undmindestens einen zentra-

len erziehungswissenschaftlichenGrundbegriff berühren.Vielmehr scheinen die in

Komplizenschaftmit unter anderempoststrukturalistischenDenker:innen getätig-

tenÜberwindungsversuche dieser Irritationenunddie damit inUmlauf gebrachten

Bildungsverständnisse die hegemonialen Diskurse der kritischen Erziehungs- und

Bildungswissenschaft zu bestimmen.

https://doi.org/10.14361/9783839471241-007 - am 14.02.2026, 06:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


40 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Der spezifisch klassischen (Flitner 1989a, 1989b) und kritischen (Heydorn 1979)

Art und Weise der Verschränkung von Bildung und Macht stellt Ricken eine an-

dere Verschränkungslogik gegenüber, die sich schon bei Niklas Luhmann findet

(Luhmann 1980, 1981) und in Die Ordnung der Bildung macht- und subjektivie-

rungstheoretisch mit Foucaults Instrumentarium und Vokabular ausbuchstabiert

wird. Luhmann zeigte nach Ricken in seiner Interpretation vom Neuhumanismus

(Luhmann 1981), dass die »anthropologische Grundstruktur der Moderne« mit

einem »selbstbezüglichen Selbst« und der »Nichtzugehörigkeit (als Möglichkeits-

eröffnung und gesellschaftliche Bedingung von Selbstbestimmung)« identifiziert

werden kann (OdB, 247). Der Bildungsbegriff verweist in dieser Interpretation auf

einemoderne, auf Selbstbezüglichkeit basierende anthropologische Grundstruktur

und der »Bildungsbegriff bezeichnet die ›innere Form‹, die das Individuum sucht

und annimmt« (Luhmann, zit.n. OdB, 163).

Dies ermöglicht bereits mit Luhmann eine Humboldtrezeption (vgl. OdB, 319),

nach der es mit Bildung um eine moderne und liberale Transformation von Ge-

sellschaft geht. Die Selbstbestimmung garantierende Bildung werde bei Humboldt

nicht gegen die (staatliche, kapitalistische oder nationalpolitisch motivierte) Herr-

schaft gewendet (wie bei Heydorn), sondern Humboldts Bildungsdenken ermög-

licht eine Versöhnung »von ›Eigenthümlichkeit‹ und ›Allgemeinheit‹« (ebd.) wie von

»Freiheit des Menschen« und »Zwang des Staates« (Humboldt 1789, 54; zit.n. OdB,

319), indem der »Staat im Menschen selbst« praktiziert wird (OdB, 319; i. Bez. zu

Luhmann 1981, 164).8

Mit dieser Perspektive lässt sich die »Vermenschlichung derMacht« (Heydorn)9

durch eine bestimmte »Menschenfassung« (Seitter)10 als eine Verinnerlichung

der Herrschaft verstehen. Anders als bei Heydorn lässt sich Bildung nicht gegen

die fremdbestimmende Herrschaft richten, sondern ganz im Gegenteil: Der mit

Bildung verschränkte »Staat im Menschen« und die mit Bildung anvisierte und

vollzogene innere »Form […] erzieht« (Luhmann, zit.n. OdB, 151) und erzeugt ein

auf Selbstbezüglichkeit basierendes Selbst, sodass Bildung und Selbstbestimmung

nicht bloßes Ziel von Erziehung sind, sondern der Begriff Bildung »bezeichnet die

›innere Form‹«, die selbst einen machtausübenden und erziehenden Charakter hat

(ebd.).

Ricken identifiziert mit unter anderem Luhmann und Foucault die klassische

Bildungsidee und ihre Fortschreibungen und Reformulierungen mit einer mo-

8 Dies gilt analog auch für die in der kritischen Bildungsphilosophie gepflegte kritische Oppo-

sition von Bildung und Kapitalismus.

9 Heydorn 1980, 7; zit.n. OdB, 153.

10 Seitter 1985; zit.n. OdB, 313.

https://doi.org/10.14361/9783839471241-007 - am 14.02.2026, 06:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 41

dernen und problematischen oder eher problematisierten Subjektivität11. Die bil-

dungstheoretischen Fortschreibungen und Reformulierungen können laut Ricken

dadurch nicht Kritik ermöglichen und können auch nicht gegen die herrschenden

Normen gewendet werden, sondern sie reproduzieren und stützen eine typisch

deutsche undmoderneHerrschaftsform (vgl. OdB, 18f., 321-326). Der Bildungsbegriff

und die mit ihr verschränktemoderne Subjektivität müsse somit (in Foucault’scher

Spur) als kritikuntauglich ausgewiesen werden (vgl. OdB, 9) oder zumindest be-

stehen deutliche Zweifel daran, dass der Bildungsbegriff gegen seinen historischen

Ballast noch für Kritik in Anschlag gebracht werden kann (ebd., 347).

Das ›Bleigewicht‹ Bildung (vgl. OdB, 163) rekonstruiert und interpretiert Ricken

unter anderem mit der machttheoretischen Sprache Foucaults und zeigt, dass Bil-

dung, die vielfach weiterhin »als ›Entdeckung‹, gar ›Erfindung‹ menschlicher Sub-

jektivität und Selbsttätigkeit verstanden und gefeiert wird«, eine »bestimmte Form

undFormierungmenschlicher Subjektivität« bedingt (ebd., 320).Damit löst sichdie

klassische Verschränkung und Gegenüberstellung von Erziehung und Bildung auf

(ebd., 151). Bildung scheint in dem Richen’schen Zugriff selbst auf eine Art Erzie-

hungstechnologie zu verweisen.

Was ist nun Bildung bei Ricken? In der subjektivierungs- und machttheoreti-

schen Interpretation der Bildung Rickens ist Bildung zunächst vieles zugleich: Bil-

dung ist eine anthropologische (OdB, 320) und »anthropolitischeMatrix«, ein »kul-

turelles ›Deutungsmuster‹«, ein ›Dispositiv‹, eine ›Anthropo-Logik‹ (ebd., 26), eine

›anthropolitische Technologie‹ (ebd., 18), eine »spezifisch moderne Form der Sub-

jektivation« (ebd., 205; vgl. 2019, 96), ein ›Mechanismus der Subjektivierung‹ (ebd.,

27), eine »spezifische ›Technologie des Selbst‹« (ebd., 192), ein ›Regime‹ oder ›Sub-

jektivierungsmuster‹ (Ricken 2015, 206).

Trotz dieser zunächst aufscheinenden Unschärfe lässt sich in Die Ordnung der

Bildung eine Bildungmarkieren und fixieren, die im Anschluss an Foucault auf eine

11 Ricken verwendet »ausnahmslos den Begriff der ›Subjektivität‹ statt des ›Subjekts‹«. In dem

Begriff Subjektivität komme »sowohl der differentielle als auch praktische Charakter deutli-

cher zum Ausdruck« (SuK, 175). Die »Ablehnung des Begriffs des ›Subjekts‹ [dient zudem]

zur Markierung dieses Problemhorizonts von ›Gegeben/Aufgegeben‹« oder Selbstbestim-

mung/Fremdbestimmung. Und der Begriff soll auf das Wechselspiel zwischen Kontingenz

und Bestimmung der Subjektivität verweisen. »Der vonWaldenfels undMeyer-Drawe in An-

lehnung an Foucault gelegentlich benutzte Begriff der ›Subjektivation‹ berührt dieses Ver-

ständnis von ›Subjektivität‹ und akzentuiert dessen prozessualen Charakter« (ebd.). Ricken

übernimmt mit ›Subjektivation‹ eine »Übersetzungsmöglichkeit von ›Subjektivierungswei-

sen‹ und ›Selbsttechnologien‹«, dieWaldenfels »eingeführt« hat und auch Käte-Meyer Drawe

verwendet (ebd., 168). In dem späteren Text Von der Kritik der Disziplinarmacht zum Problem

der Subjektivation von 2007 verweist Ricken zur Verwendung des Subjektivationsbegriffs hin-

gegen auf The Psychic Life of Power: Theories in Subjection (1997 (2001)) von Butler (Ricken 2007,

164).

https://doi.org/10.14361/9783839471241-007 - am 14.02.2026, 06:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


42 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

spezifisch moderne Form der Subjektivität verweist. Bildung lässt sich auf diese

Verweisung jedoch nicht reduzieren (vgl. Ricken 2019). Generell wird bei Ricken

›Bildung‹ mit vielen ›Momenten‹ in Verbindung gebracht: mit ›Wissensformen‹,

›Machtpraktiken‹, ›Selbsttechnologien‹12 (OdB, 205), ›kulturellen Deutungsmus-

tern‹13, der ›Etablierung der Humanwissenschaften‹ oder der Entstehung eines

bestimmten ›Verhältnisses‹ zwischen »Individuum, Gesellschaft und Staatsmacht«

(ebd., 205). Auch ergänzt er diese ›Momente‹ um die Dispositivelemente Foucaults:

»Diskurse, Institutionen, architekturale Einrichtungen, reglementierende Ent-

scheidungen, Gesetze, administrative Maßnahmen, wissenschaftliche Aussagen,

philosophische,moralische oder philanthropische Lehrsätze‹ [Foucault 1978, 119f.]«.

Alle diese Elemente können jeweils teilweise wiederum unter demBegriff ›Bildung‹

laufen oder mit diesem verschränkt werden (ebd., 192).

Jedoch erst die spezifische ›Kombinatorik‹, ›Ordnung‹, ›Form‹, ›Matrix‹ oder

das ›Verhältnis‹, das ›Netz‹ zwischen den ›Momenten‹ und »unterschiedlichen he-

teronormen Verwendungsweisen« (ebd., 164), d.h. die Gesamtformation oder das

›Dispositiv‹14 als »heterogene Gesamtheit« dieser ›Momente‹ scheint den »Inbegriff

der Bildung« (Tenorth 1997, 975; zit.n. OdB, 164) oder die »Eigenheit« dermodernen

(Selbst-)Bildung auszumachen. Zumindest spricht für Ricken vieles dafür, dass

›Bildung‹ »in einer spezifischen Kombination […] [von] verschiedenen Momente[n]

ihre Eigenheit hat« (ebd., 205; vgl. Ricken 2019, 102f.).15

12 Bildung ist zwar nicht bloß »eine Art von ›Technologie des Selbst‹« (OdB, 205), kann aber ›of-

fensichtlich‹ auch als »eine spezifische ›Technologie des Selbst‹markiert werden« (ebd., 192).

Zu ›Technologien des Selbst‹ vgl. Foucault 2005, 966–999.

13 Der von Bollenbeck entlehnte Begriff des ›kulturellen Deutungsmusters‹ scheint teilweise

synonymmit demMatrix- und Dispositivbegriff verwendet zu werden (vgl. OdB, 26). Der Be-

griff des Deutungsmusters scheint mir aber doch eher ein ›Moment‹ des Dispositivs oder der

Matrix zu sein, wenn Ricken schreibt, dass mit »›Bildung‹ […] ein kulturelles ›Deutungsmus-

ter‹ [markiert werden kann] (Bollenbeck), das eine überaus spezifische und nicht universelle

Weise impliziert, sein ›eigenes Leben‹ (Beck) zu leben, und zwar unter interpretativen Vor-

gaben, die gerade dem eigenen Zugriff doch weitgehend entzogen sind.« (Ebd.)

14 »›Bildung‹ ist insofern ein – spezifischmodernes – ›Dispositiv‹ (Foucault), das dieWeise, sich

zu sich selbst, anderen und der Welt in ein Verhältnis zu setzen, in eine besondere Form

bringt und so als ›Formation von Subjektivität‹ (Meyer-Drawe) fungiert.« (OdB, 26)

15 »Unstrittig ist […], dass ›Bildung‹ insgesamt als eine historisch an die Etablierung der bürger-

lichen Gesellschaft in Deutschland gebundene und insofern spezifisch moderne Form der

Subjektivation verstanden werden kann, die sich sowohl auf Wissensformen (Weltverhält-

nis), Machtpraktiken (Anderenverhältnis) wie Selbsttechnologien (Selbstverhältnis) bezieht

und diese miteinander in einem ›Dispositiv‹ verknüpft. Es ist aber genealogisch nicht hinrei-

chend, ›Bildung‹ bloß ›als eine Art von ›Technologie des Selbst‹, ›ein pädagogisch-psycholo-

gisches Mittel für den Selbstentwurf und die Selbsterkenntnis‹ (Marchand 1997, 337) zu se-

hen; vielmehr ist es entscheidend, ›Bildung‹ auch im Kontext einer ›politischen Technologie

der Individuen‹ (Foucault 1993, 169) als Neuinszenierung des Verhältnisses von Individuum,

Gesellschaft und Staatsmacht auszulegen undmit der zeitgleich sich vollziehenden Etablie-

https://doi.org/10.14361/9783839471241-007 - am 14.02.2026, 06:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 43

Ricken positioniert den Beginn der zu kritisierenden und richtenden Bildung

auf das Ende des 17. und den Anfang des 18. Jahrhunderts (OdB, 273), wobei sich

dieser Anfang mit Blick auf verschiedene diskursive Herkünfte – Initiationsriten,

die platonische Höhle, Imago-Dei-Lehre (Schäfer 2011a), die Spur des Bildes »über

›Bildbarkeit‹ und ›Bilden‹« (OdB, 274)16, theologische Diskurse (OdB, 95; 2007, 172;

vgl. Wimmer 1996, 148) oder die Antike (Assmann 1993, 10-20; Wimmer 2009, 138)

– auf andere Anfänge verschieben lassen dürfte. Der Neuhumanismus stellt nicht

die reineGeburtsstundedesmodernenBildungsbegriffs dar,kannaber als entschei-

dende Wegmarke markiert werden, mit dem sich die Verschränkung zwischen Bil-

dungundeiner spezifischen»Menschenfassung« (Seitter 1985)17 vertieft undBildung

zu einer wirkmächtigen »anthropolitischen Technologie« wurde (OdB, 18).Mit dem

Einsatz Rickens wurden nicht nur »Lieben, Strafen,Heilen, Irren […] um 1830« zum

»GegenstanddesWissens,desErkennensundErforschensundgerieten indieMüh-

len und Räderwerke der eigens dafür geschaffenen Erkenntnisprozeduren und -in-

stitutionen, deren Produkt wir heute als Psychiatrie, Medizin, Gefängnis, Psycho-

analyse, Pädagogik usw. kennen« (Paris 1979, 12f.). Mit der machtheoretischen In-

terpretationRickens ist es auchdieOrdnungderBildungunddieneuhumanistische

Bildungskonzeption, die mensch18 zu den vielen Anfängen des modernen Subjekts

(zumindest in Deutschland) hinzufügen könne.

»›Bildung‹ ist ein ›historisches Bleigewicht‹ (Jeismann) – fast ohne gleichen: trotz

ihrer alltagssprachlich festenVerankerungundSelbstverständlichkeit entzieht sie

sich einer leichtfertigen Handhabung, ist ›Bildung‹ doch – wie kaum ein anderer

(nicht bloß) pädagogischer Begriff im deutschsprachigenDiskurs – elementarmit

der Konstitution der Moderne verwickelt.« (OdB, 163)

rung der Humanwissenschaften zu verknüpfen. Vieles spricht sogar dafür, dass ›Bildung‹ ge-

rade in einer spezifischenKombination dieser verschiedenenMomente ihre Eigenheit hat, so

dass spezifischeWeltverhältnisse undWissensformenvonSelbst- undAnderenverhältnissen

nicht nur nicht getrennt werden können, sondern – wie verschwiegen auch immer – jeweilig

mit gesagt sind, wenn in ›Bildung‹ von bestimmten – zumeist (selbst)reflexiv gedachten –

Wissensformen und deren individueller Aneignung die Rede ist.« (OdB, 205)

16 In Bezug auf das Wörterbuch der Gebrüder Grimm 1984, 8–24.

17 Zit. n. OdB, 313; vgl. Ricken 2019, 103f.

18 Anstatt ›man‹ wird ›mensch‹ benutzt, wobei der Begriff nach Foucaults Problematisierung

des Menschen auch diskussionswürdig ist und nicht die geeignetste Wahl zu sein scheint,

sodass ich ansonsten im Anschluss Kittlers, wennmöglich, den Begriff Menschen durch Leu-

te ersetze (vgl. Winthrop-Young 2005, 16). In dieser Arbeit wird an die Stelle des Menschen

der Begriff der Leute gesetzt, womit die Foucaultsche Problematisierung des Menschen im

Schriftbild materialisiert werden soll.

https://doi.org/10.14361/9783839471241-007 - am 14.02.2026, 06:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


44 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

DiemoderneOrdnungder Bildung lässt sich exemplarisch anRickensHumboldtre-

zeption verdeutlichen, welche in Bezug auf Humboldts staatstheoretische Texte19

und mit dem Instrumentarium Foucaults macht- und gouvernementalitätstheo-

retisch gegen einen beispielsweise differenz- und alteritätstheoretisch gelesenen

Humboldt in Stellung gebracht wird: »Humboldts politische ›Ideen‹ erlauben ei-

ne […] Präzisierung der ›Idee der Bildung‹ als einer ›anthropologischen Matrix‹«

(ebd., 320).

In einem ersten Schritt positioniert Ricken »Humboldts bildungspoliti-

sche[n][…] Einsatz« (ebd., 314) mit einem Zitat von Fichte in einer kritischen

Gegenbewegung zum »ärgste[n] und drükkendste[n] Despotismus« der abso-

lutistischen Ordnung (Humboldt 1791, 83; zit.n. OdB, 314), welcher »in alle die

Schlupfwinkel [verfolgt werden muss], durch das ganze System unseres Wissens,

in die er sich versteckt hat, bis er von der Erde vertilgt, und zurHölle zurückgekehrt

sey, daher er kam« (Fichte 1965, 8f.; zit.n. OdB, 313).

Das Bildungsdenken Humboldts ist, ähnlich wie auch Schillers Briefe zur ästhe-

tischen Erziehung des Menschen, jedoch nicht nur als bloße Kritik an der als proble-

matisch identifizierten gesellschaftlichen Ordnung zu verstehen, sondern die bil-

dungspolitischenÜberlegungen visieren »einen produktivenWeggesellschaftlicher

Transformation« an (OdB, 314). Bildung sei vonHumboldt, das ist die zentraleThese

dieser Ricken’schen Lesart, von vornherein nicht zweckfrei, sondern als politisches

Mittel utilitaristisch gedacht und positioniert worden (vgl. ebd., 315).

Diesen Weg der gesellschaftlichen Veränderung mithilfe der Bildung entwarf

Humboldt in Abgrenzung zur politischen Strategie der Revolution, die Humboldt

für kontraproduktiv hielt. Die Revolution enthielt nach Humboldt weiterhin den

Keim des Vorherigen und damit »den Keim neuer Unterdrückung« (ebd., 314), da

sie das Individuelle der Menschen missachtet und dem Menschen nur eine neue

Maxime von oben aufpfropfen will, »wie Schösslinge auf Bäume« (Humboldt 1791,

80; zit.n. OdB, 314). Humboldt versucht jedoch nicht, eine Ordnung zu denken,

die in Abgrenzung zum Top-Down-Modell des Absolutismus »die Freiheit des

Menschen mit dem Zwang des Staates« horizontal anordnet (Humboldt 1791, 55;

zit.n. OdB, 314). Denn dann müsste (beispielsweise in einer Räterepublik) dieser

Widerspruch zwischen Zwang und Freiheit des Einzelnen »immer wieder neu

balancierend und abwägend« ›beantwortet‹ werden (ebd.). Humboldt versucht

vielmehr in liberaler Tradition, das ›Top‹ und ›Down‹ auszutauschen oder das Top

im Down zu implementieren (Humboldt 1791, 69; zit.n. OdB, 314).

Die Einschränkung durch Gesetze und die Beschränkung der Bildung auf eini-

ge privilegierte Menschen sei schädlich, da neben der Herabwürdigung großer Tei-

le der Bevölkerung »mancherlei Fähigkeit und Geschäftigkeit ›unnütz‹ bliebe ›oder

19 Der zentrale Text Ideen zu einem Versuch, die Gränzen der Wirksamkeit des Staates zu bestimmen

wurde nicht zu Humboldts Lebzeiten veröffentlicht (vgl. Trabant 2012, 21f.).

https://doi.org/10.14361/9783839471241-007 - am 14.02.2026, 06:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 45

garnachtheiligwerde‹« (ebd., 315).DerBürgerdürfe sich somit nicht demStaat oder

FürstenundseinerZweckeunterordnen,sondernderZweckdesBürgers alsMensch

liege im Menschen (vgl. Humboldt 1791, 76; zit.n. OdB, 315) und dies erhebt Hum-

boldt zum»Princip allesNaturrechts, aller Erziehung undGesezgebung« (ebd.).Die

»Staatsvereinigung ist bloss ein untergeordnetes Mittel, welchem der wahre Zwek,

der Mensch, nicht aufgeopfert werden darf« (vgl. Humboldt 1809a, 180; zit.n. OdB,

319); nur die »Entwikkelung der Kräfte der einzelnen Bürger in ihrer Individuali-

tät« stellen den »wichtigste[n] Gesichtspunkt des Staats« dar (Humboldt 1809b, 232;

zit.n. OdB, 315).

Der Staat ist in dieser anvisierten Ordnung dann »nichts, als ein Mittel, die-

se Bildung [des Bürgers als Menschen] zu befördern« (Humboldt 1789a, 69; zit.n.

OdB, 314). Die Selbstbegrenzung des Staates, seine instrumentelle Unterordnung

unter die Entfaltung und Bildung der Bürger überantwortet auch die Aufgaben des

Gemeinwohls auf alle einzelnen Bürger (vgl. OdB, 319). Die Ersetzung des Fürsten

durch alle Menschen, die dann selbst für ihr Glück, das Wohl, soziale Band und

dieGestaltungder »Staatseinrichtung zuErreichung ihrer individuellenAbsichten«

sorgen sollen, hat zur Folge, dass die neue Ordnung auf hohe Geistesbildung und

Aufklärung aller beruhe (Humboldt 1789a, 69; zit.n. OdB, 314).

Der zentrale Einsatz derRicken’schenRezeption ist die StützungderThese,dass

die Humboldt’sche Bildung auch »ein ›Mittel‹ […] politischen Handelns« sei (ebd.,

315), welche »die Möglichkeit einer gesellschaftlichen Transformation durch indivi-

duelle Formation bietet« (ebd., 316). Oder mit Rickens Humboldtbezügen: Bildung

ist nicht nur ›Entfaltungs-‹, sondern auchStaats- und »Bindungsmittel« (Humboldt

1792, 200; zit.n. OdB, 319).

Angesichts »absolutistischer Sackgassen« und »revolutionärer Irrwege« ist nach

Humboldt ›Bildung‹ und die Umkehrung des Staatszwecks zur »Reform unsrem

Zeitalter so angemessen« (Humboldt 1792, 101; zit.n. OdB, 315). Denn Bildung ›er-

öffne einen Horizont‹ in Bezug zur »aus dem Gefühle des Mangels« resultierenden

»Sehnsucht nach Freiheit« (ebd., 100). Bildung als Staatsmittel wäre nicht von den

»immer nachtheilige[n] Folgen« einer jeden »Staatsrevolution« betroffen (ebd.).

›Freiheitssehnsucht‹ und ›Selbsttätigkeit‹ lassen sich nicht vom Staat ausschalten.

Nehmen die Herrschenden diese Momente jedoch in den Zweck des Staates auf und

ordnen den Staat diesen Momenten unter, dann ›vermeidet‹ mensch den »aktiven

oder passiven […]Widerstand« der Bürger (OdB, 317).

Diese Vermeidung des Widerstands versucht Humboldt dadurch zu erreichen,

dass er ›Eigenthümlichkeit‹ und ›Allgemeinheit‹, ›Freiheit‹ und ›Zwang‹, ›Entfal-

tung‹ und ›Bindung‹ nicht gegeneinander wendet, sondern miteinander in einem

›Strukturtyp‹ des ›individuellen Allgemeinen‹ verschränkt (vgl. Wimmer 2009, 66).

Das im klassischen Sinne von den Herrschenden unterdrückte Individuelle richtet

sich nicht in revolutionärer Weise gegen den Staat, sondern der Staat hat das

Individuelle zum Zweck, jedoch mit dem Ziel, dass dieser Strukturtyp sowie die

https://doi.org/10.14361/9783839471241-007 - am 14.02.2026, 06:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


46 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

staatliche Ordnung verinnerlicht wird (vgl. Humboldt 1792, 118; zit.n. OdB, 317).

Nochmal in den Worten Luhmanns: Es geht darum, den »Staat im Menschen«

auszubilden (vgl. Luhmann 1981, 164; zit.n. OdB, 319). Die liberale Umdrehung

des absolutistischen Top-Down-Modells scheint somit wiederum nur Mittel zum

Zweck der Verschränkung von Top und Down im Inneren des Menschen zu sein.

Diese Lesart lässt sich anhand einer TypologieHumboldts weiter stützen, in der

er drei Mittel, wie der Staat seinen Zweck umsetzen kann,markiert (vgl. OdB, 317).

I. Unmittelbare Mittel des Staates (Gesetz und Strafe)

II. Mittelbare Mittel des Staates (Lage und Handeln begünstigen)

III.Neigung der Bürger in Übereinstimmungmit dem Zweck des Staates bringen

Die erste Möglichkeit ist die repressive Variante. Die Staatsmacht nutzt ›unmittel-

bar‹ Gesetzte, Zwang und Strafen wie auch Belohnungen, um den Staatszweck zu

erreichen. In der zweiten Variante der Zweckdurchsetzung wird der Zweck ›mittel-

bar‹ und indirekt über ›Begünstigung‹ oder ›Hinderung‹ erzeugt, um ein bestimm-

tes Handeln hervorzurufen.Die dritteMethode basiert auf der Gleichschaltung der

›Neigungen‹ der Büger:innen mit dem Zweck des Staates. Der Staat versucht, auf

»ihren Kopf oder ihr Herz zu wirken« (Humboldt 1792, 112; zit.n. OdB, 317).

Ähnlich wie bei Foucaults ›Typologie der Macht‹ lässt sich festhalten, dass sich

die klassische Einschätzung vonWirkung undGewalttätigkeit verschiedener politi-

scher Zweckdurchsetzungsstrategien umkehrt. Nicht die repressive Variante stellt

die größte ›Einschränkung‹ für die Leute da. Vielmehr ist »die Wirkung der Ein-

schränkung im ersten Falle am kleinsten, im zweiten grösser, im dritten am grös-

sesten« (ebd.).Denn im»ersten Falle bestimmt […] [der Staat] zunächst nur einzelne

Handlungen; im zweiten schonmehr die ganzeHandlungsweise; imdritten endlich

Charakter und Denkungsart« (ebd.). Zwar geht es darum, den ›Charakter‹ und die

›Denkungsart‹ zu beeinflussen und »diesem eine Richtung zu geben« (ebd., 245),

»ohne aber in diesen bloß ›von aussen‹ einzugreifen« (OdB, 317). Die Selbsttätigkeit

scheint bei Humboldt selbst zum ›Zweck‹ und ›Mittel‹ oder ›Medium‹ für den Staat

zu werden. Der Staat schränkt in dieser Perspektive nicht von ›außen‹ die ›Selbst-

tätigkeit‹ oder ›Eigentümlichkeit‹ wie im ersten Fall und zweiten Fall ein, sondern

fördert sie und positioniert sie (eher von innen) als Zweck des Staats.20

20 In Bezug zu Foucault: Der moderne Staat wird »nicht als eine ›Entität‹ [betrachtet] […], ›die

sich unter Mißachtung der Individuen entwickelt […]‹ (Foucault 1994, 249), sondern ›im Ge-

genteil als eine sehr raffinierte Struktur‹ (ebd.) […], die Individuen zu integrieren‹ [vermag].

›Individualität [wird] in eine neue Form gebracht […]‹ (ebd.)« und »der moderne Staat [wird]

auch [neben der Souveränitäts- undRepressionsmacht] als neue ›Individualisierungs-Matrix‹

(ebd.) verstanden.« (OdB, 96)

https://doi.org/10.14361/9783839471241-007 - am 14.02.2026, 06:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 47

Indieser Spur lassen sich andereTextstellen indenSchriftenHumboldts, indem

es rein um die Entwicklung und Entfaltung des Selbst geht, anders lesen.

»Das höchste Ideal des Zusammenexistierens menschlicher Wesen wäre mir das-

jenige, in dem jeder nur aus sich selbst und um seiner selbst willen sich entwickel-

te« (Humboldt 1792, 138; zit.n. Ricken 2015, 44).

Ricken markiert mit seiner Humboldtrezeption eine Verstellung der sozialen und

politischen Dimension der Bildungsidee in hegemonialen Diskursen. Die »Ehr-

furcht für die Individualität selbstthätiger Wesen« (Humboldt 1792, 245; zit.n.

OdB, 318) und das »Plädoyer für den ›Menschen schlechthin‹« ›verdunkeln‹ wie

›verbergen‹ die utilitaristisch-politische Ausrichtung des Bildungsdenkens Hum-

boldts (OdB, 318) und die damit einhergehende »subtil implizierte spezifische

›Menschenfassung‹« und Subjektivierungsweise (ebd.).

2.3 Ein an radikaler Heterogenität orientierter Bildungsprozess

Bei Christoph Koller lässt sich wie bei Norbert Ricken (vgl. Kapitel 3.2, 4.2) ei-

ne rahmende kritische Gegenüberstellung von Identitäts- und Differenztheorie

ins Zentrum der bildungstheoretischen Iteration rücken, doch werden der Bil-

dungsbegriff und auch die Schriften Humboldts bei Koller nicht einer der beiden

Seiten (Identität/Differenz) zugeordnet, sondern Koller geht, wie Ricken auch

bemerkt, von den »jeweiligen Widersprüchlichkeiten wie inneren Spannungen der

Überlegungen Humboldts« aus (Ricken 2006, 265). Koller wendet die sprach- wie

differenzphilosophischen Texte und Momente in Humboldts Bildungsdenken ge-

gen die vereinheitlichenden und totalisierenden Tendenzen in seinen Schriften.

Hierfür verschränkt Koller unter anderem Jürgen Trabants, Tilman Borsches und

Rainer Kokemohrs sprachphilosophische Humboldtrezeptionen und Lyotards

Sprachphilosophie (1999, im Folgenden BW) und verbindet diese in seiner Aktua-

lisierung und Fortschreibung der Theorie transformatorischer Bildung (2012, im

Folgenden Bad).Mit Ricken ließe sich hier die Irrelevanz solcher sprachphilosophi-

schen Bildungsdiskurse für den hegemonialen Raummarkieren (vgl. Ricken 2006,

265) oder Kollers Bildung als Selbst-Bildung (ungerechtfertigterWeise) verknappen

(Ricken 2019, 108; vgl. ebenso Heinemann undMecheril 2018, 249).

Gegen diese Abwertungen möchte ich Kollers sprachphilosophische Neujustie-

rung der Theorie transformatorischer Bildung als eine weitere wichtige bildungs-

theoretische Intervention bemühen, welche, wie noch zu zeigen ist, ebenso dem

poststrukturalistischen Plädoyer für Differenz folgt und ohne weiteres selbst Kri-

tikkriterien liefert, mit denen die macht- und subjektivierungstheoretische Inter-

pretation der Bildung Rickens kritisiert werden kann.

https://doi.org/10.14361/9783839471241-007 - am 14.02.2026, 06:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

