III. Hermeneutik, Kunst und Politik

https://dol.org/10.5771/9783495883637-253 - am 25.01.2026, 11:44:24.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11:44:24,


https://doi.org/10.5771/9783495993637-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Pathologie der Sprache und Pathos des
Verstehens in der pietistischen Hermeneutik
JEAN-CLAUDE GENS (DIJON)

Im europdischen Denken ist es vor allem die Uberlieferung der Rheto-
rik, die noch bis vor kurzem der Rede eine affektive Dimension zuer-
kannt hat. Aristoteles ist weit davon entfernt, der Rhetorik eine ko-
gnitive Funktion zu verweigern und sie auf die Funktion des Uberzeu-
gens zu beschrinken, doch bevorzugt er in Peri hermeneias die Aus-
sage, als logos apophantikos, der Bitte oder zum Beispiel auch dem
Befehl. Auch die Unterscheidung Platons in der Politeia zwischen
dem, was vom menschlichen /ogos, und dem, was von der phone ab-
héngt, die bei allem Lebendigen die Affekte ausdriickt, 148t vermuten,
daB die eigentliche menschliche Rede etwas wesentlich A-pathisches
ist. So wird in der philosophischen Tradition das Pathos oder das Af-
fektive, das Unreine in der Rede zu dem, was ihre Rationalitit und
ihren Anspruch auf Universalitit, ja ihre Kohérenz, bedroht. Und es
ist bemerkenswert, da8 der Begriff "Pathologie", der eigentlich das
Wissen um die Affekte bezeichnen sollte, die Bedeutung des Wissens
aller Leiden oder alles Storenden erlangt hat, von denen man sich
befreien mufl, um gesund zu sein. Logos und Pathos konnen also nur
getrennt gedacht werden, was sich auch mit dem klassischen Gegen-
satz zwischen dem Intelligiblen und dem Sinnlichen, der Vernunft so-
wie der Leidenschaft und so weiter, deckt. Wenn der Affekt nicht ein-
fach ignoriert wird, wie in der von Saussure inspirierten strukturalen
Linguistik, so wird er wie im Neupositivismus des Wiener Kreises aus
der Kategorie derjenigen AuBerungen verwiesen, die auf objektive
Wabhrheit Anspruch erheben, und er wird der sogenannten poetischen
Rede zugeordnet, die nur die Gemiitsverfassung des Sprechenden aus-
driickt.

Auch den wenigen Gestalten, die wie Vico, Herder, Rousseau oder
Nietzsche der Rede eine wesentlich affektive Dimension zuerkannt

253

https://dol.org/10.5771/9783495883637-253 - am 25.01.2026, 11:44:24.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

haben, war die rhetorische Uberlieferung vertraut. Jedoch war fiir sie
die Erfahrung der Welt selbst etwas Poetisches und deshalb Affekti-
ves. Es gibt aber auBer diesen letztlich isolierten Gestalten noch eine
andere Tradition, die in ihrem Denken teilweise die Rhetorik abgeldst
hat, und zwar zu der Zeit, als deren Uberlieferung sich zu verlieren
begann. Es handelt sich um die der lutherischen Theologie eigene
hermeneutische Denkweise, die am Anfang der modernen deutschen
Hermeneutik stand und von Schleiermacher begriindet wurde. Es sei
hier bemerkt, da8 die Hermeneutik im allgemeinen eine Art natiirli-
ches Pendant der Rhetorik darstellt, da diese die Ausarbeitung der
Rede zur Aufgabe hat, jene das Verstindnis derselben, wobei jede
nach Mitteln sucht, um die Distanz, die uns von anderen trennt, zu
iiberwinden. Nun charakterisiert sich im Rahmen dieser protestanti-
schen Tradition die pietistische Hermeneutik des 17. und 18. Jahr-
hunderts gerade durch eine pathische Auffassung des Verstehens so-
wie durch eine Lehre der Affekte, welche als die Seele der Rede be-
trachtet werden. Begrenzt aber nicht schon im voraus das Theo-
logische einer solchen Anerkennung deren Tragweite? Macht es sie
nicht genau so verdichtig wie das Primat des Affekts, das von einem
wesentlich poetischen Wissen der Welt impliziert wird? Auf den er-
sten Blick scheint dieses hermeneutische Wissen etwas Exzentrisches
zu sein, eine Kuriositét rein historiographischer Art. Bei ndherer Be-
trachtung stellt sich aber heraus, daB es im Gegenteil zu einem Begriff
der Hermeneutik hinfiihrt, der heute seine Giiltigkeit haben kann.

1. Das pietistische Verstindnis von Affekt und Text

Was die pietistische Hermeneutik kennzeichnet, ist einerseits — Luther
und der humanistischen Philologie folgend — die Riickkehr zu einer
buchstiblichen Lektiire der Bibel, das heit zum Urtext, woher zum
Beispiel die philologischen Forschungen von J. A. Bengel riihren.
Andererseits ergibt sich, und zwar zur gleichen Zeit, die Bemiihung,
dieses Wort wieder zuginglich zu machen, insofern es zu einer Ver-
wandlung, Reinigung und Regeneration des alten Menschen fiihrt.
Was sie mit anderen Worten kennzeichnet, ist die Konvergenz beider
Aufgaben, welche allerdings von ihren Gegnern als eine Verwirrung
angesehen wird. Und man mufl von diesem doppelten Prinzip ausge-

254

https://dol.org/10.5771/9783495883637-253 - am 25.01.2026, 11:44:24.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hen, um die Anerkennung des Affektiven, die die pietistische Herme-
neutik auszeichnet, richtig zu verstehen. Im folgenden soll untersucht
werden, was jener gesagt hat, der nach August Hermann Francke ihr
Theoretiker war, namlich Johann Jakob Rambach, von dem zwei
Werke in diesem Zusammenhang wichtig sind: seine Institutiones
Hermeneuticae Sacrae von 1723 und seine Erlduterungen, die 1738
nach seinem Tod von E.F.Neubauer herausgegeben wurden.! Wie
Paul Herbers bemerkt,” begriinden die Erlduterungen noch deutlicher
die hermeneutischen Prinzipien der Institutiones und vervollstindigen
diese durch zahlreiche biblische Beziige. Die affektive Dimension der
biblischen Botschaft besteht eben gerade darin, daB sie ein Aufruf ist,
daB sie versucht, den Empfinger der Botschaft anzuriihren, sodaB3
derjenige, der diese Botschaft versteht, in seinem Wesen so vollig
bewegt und aufgeriihrt ist, daB die einzig wahre Antwort darauf die
Bekehrung ist. Mit anderen Worten bedeutet, das Wort Gottes zu ver-
stehen, es auf sich selbst anzuwenden. Infolgedessen bezeichnet das
Affektive nicht primar den Affekt als etwas, das voriibergehend oder
verginglich ist, sondern das Ethos, insofern dieses eine Daseinsform
darstellt.

Das Besondere des Pietismus ist andererseits die Auffassung, daf3
die anriithrende Kraft dieses Wortes, dieser Botschaft, gleichermaBen
in der Sprache selbst enthalten ist. Es ist deshalb notwendig, die bei-
den untrennbaren Ebenen des affektiven Verstehens gut zu unter-
scheiden: Einerseits die Bewegung, die eine durch Affekte belebte
und geformte Sprache hervorruft, andererseits die Bewegung oder das
Leiden, die demjenigen eigen sind, der hért, indem er sich der Spra-
che aussetzt, da er das Wort, das sich in dieser Sprache ausdriickt, auf
sich selbst bezieht. Um diese Inhidrenz der Affekte in der Sprache zu
rechtfertigen, werden zwei Griinde angefiihrt, die Rambach schon in
Franckes Praelectiones hermeneuticae ad viam dextre indagandi et
exponendi sensum Sacrae Scripturae’ findet und in denen fast ein
Viertel der Affektenlehre gewidmet werden. Ganz allgemein setzt das
Verstindnis eines Textes voraus, dal man die Affekte derer begreift,
die ihn geschrieben haben, insofern unsere Gedanken stets an Ge-
miitsbewegungen gebunden sind, wie Rambach schreibt:

Man kann die Worte eines auctoris nicht vollkommen verstehen und interpre-
tieren, wenn man nicht weif, aus welchem Affect sie geflossen sind. Dieses

255

https://dol.org/10.5771/9783495883637-253 - am 25.01.2026, 11:44:24.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ist leicht zu demonstriren. Nemlich unsere Rede ist ein Ausdruck unserer
Gedancken. Unsere Gedancken aber sind fast allezeit mit gewissen geheimen
Affecten verkniipft . . ., daher geben wir durch die Rede nicht nur unseren
Gedancken, sondern auch unsere damit verkniipften Affekten andern zu ver-
stehen. (Erl. 1, 374)

Die gleiche Rede kann also aus verschiedenen Gemiitsbewegungen
entsprungen sein, und daher kann ihr Sinn vielfdltig sein, was die
Schwierigkeit zeigt, einen geschriebenen Text zu verstehen, umso
mehr als Ausdruck und Gestik, die die gesprochenen Rede begleiten,
nicht mehr sichtbar sind;* Dabei sind diese Gemiitsbewegungen Le-
ben, "Saft", Kraft und Stirke der Rede. Diese Seelenkraft wieder-
zufinden, bedeutet, die Rede "schmackhafter”" und "lebhafter" zu ma-
chen:

Wenn man z. E. die Worte Esaiae 9, 6 (wo die Rede ist von der Geburt eines
Kindes) als indicia gaudii ansiehet, die er empfunden, da er im Geist sich
unter denen spectatoribus des neugebohrnen Jesuleins befunden, welche die-
ses Heyls theilhaftig worden, so werden diese Worte viel angenehmer und
einen viel lebhaftern sensum haben als sonst. (Er/. I, 377)

Aber wenn man einrdumt, das dies fiir einen Text im allgemeinen gilt,
wie soll man es verstehen, wenn es sich um eine von Gott eingegebe-
ne Schrift handelt? Die Schwierigkeit dieser Pathologia Sacra ist
sowohl theologisch als auch exegetisch.

Ist es moglich, diese Rede einem humanus affectus zuzuschreiben,
und ihn gleichzeitig als vom Heiligen Geist eingegeben zu betrachten?
Es stellt sich die Frage, was wirklich die Theopneustia bedeutet. In-
dem er sich auf Lukas 1, 67 bezieht,” schreibt Rambach: "Wenn die
scriptores sacri in actu theopneustias begriffen waren, so waren sie
ganz obscessi et impleti a Spiritu Sancto." (Er/. I, 378) Gott wirkt also
nicht nur auf den Verstand der Autoren ein, um ihn zu erhellen, son-
dern er erweckt auch die Affekte, die der Sache entsprechen, sodaf3
die Autoren, die sie behandeln, selbst davon bewegt sind.® Und der
Heilige Geist hat sich im iibrigen der natiirlichen Konstitution dieser
menschlichen Werkzeuge angepaBt, "gleichwie z. E. der Wind, der
per folles in eine iede Orgelpfeife und Canal, in welcher er gepresset
wird, sich accomodiert, und nach ihrer Enge der capacitit sich richtet"
(Erl. 1,390). Wenn Gott ihre Affekte nicht eingeschldfert und zu-

256

https://dol.org/10.5771/9783495883637-253 - am 25.01.2026, 11:44:24.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nichte gemacht hat, sondern sie erweckt und geheiligt hat, dann "fol-
get (daraus), daB es der theopneustia keinen Eintrag thue, wenn man
denen scriptoribus sacris menschliche, iedoch geheiligte Affekten
tribuiret" (Erl. 1,379). Dies ist der zweite, diesmal theologische
Grund, den notwendig affektiven Grundgehalt der Sprache anzuer-
kennen. Was allerdings nicht die Frage beantwortet, was man unter
Affekten Gottes zu verstehen habe.

Wenn Rambach betont, da3 die einzigen Affekte Gottes die der
Liebe seien, ist jedoch das Beispiel der Auslegung / Moses 3,22 er-
staunlich:

Es fragt sich, schreibt er, mit was vor einem Affekt Gott die Worte ausge-
sprochen . . . Hier ists schwer ob defectum vivae vocis, den rechten sensum
dieser Worte zu determiniren. Sie konnten 1) ironice ausgesprochen werden:
siehe doch, Adam ist worden wie unser einer, scilicet ja dem Teufel ist er
ghnlich worden, ehe als unser einem. Aber es ist nicht glaublich, daf3 der
Vater der Barmherzigkeit denen elenden gefallenen Menschen noch also
insultiret haben solle . . . 2) cum affectu commiserationis . . . Adam . . . ist uns
dhnlich gewesen und hat unser Ebenbild getragen, aber nicht mehr . . . 3) cum
affectu gaudii et delectationis: nemlich Gott hatte den Menschen bereits wie-
der zu Gnaden um Christi willen angenommen, und ihm Rocke von Fellen der
Opferthiere gemacht, welche ein symbolum waren der Kleider des Heyls und
der Unschuld Christi. In diesen typischen Kleidern gefiel Adam und Eva Gott
wieder so wohl, da8 er ausrief: 'Sieche Adam ist wieder worden, wie unser
einer', nemlich wie mein eingebohrner Sohn, in dessen Unschuld, Gerechtig-
keit und Heiligkeit er eingekleidet worden ist. Hitten wir aber nur vivam
vocem gehoret, mit welchem Affect der liebe Gott diese Worte geredet, so
konten wir sie leicht verstehen. (Er/. 1, 376)

Vom theologischen Standpunkt aus scheint die Kritik Eric Petersons
zu treffen. Dieser sieht in den Bemiihungen der Pietisten, den Affekt
im Wort der Heiligen Schrift zu erfassen, in der Analyse dessen, was
Oetinger den "Stil Jesu" nennt, den Ausdruck einer Verwirrung zwi-
schen dem Wort und einer natiirlichen Sprache sowie zwischen einer
von der Heiligen Schrift inspirierten Rede und Christus als vom Vater
geschaffenen Wort.”. Es bleibt die exegetische Schwierigkeit beste-
hen, die Affekte, die die Rede beseelen, zu erfassen, das heifit ihre
Spuren, ihre Indizien, zu erkennen.

Wie schon Francke sagte, mufl man zunichst die Affekte im allge-
meinen kennen, und im besonderen die natiirlichen Affekte, "die sich

257

https://dol.org/10.5771/9783495883637-253 - am 25.01.2026, 11:44:24.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

in natura corrupta befinden", um sie von den geistigen Affekten zu
unterscheiden, "die sich in natura emendata befinden".® Natiirlich ist
der alte Mensch letzterer nicht fahig, da er im Dunkeln tappt, und
deshalb "nicht im Stande ist die pravos motus affectus naturalium in
ihrer turpitudine et monstrositate recht so einzusehen, wie sie im
Lichte Gottes erscheinen" (Erl. 1,386). Sodann mufl man sich mit
dem Temperament vertraut machen, welches dem Autor eigen ist,
denn dieses Temperament bringt die gewdhnlichen Affekte hervor.
Die Affekte werden so die Rede bestimmen, sowohl was die Wort-
wahl als auch den Satzbau betrifft, und dies vor allem, wenn der Ge-
genstand der Rede einen emphatischen Ausdruck verlangt. Wenn
Rambach unter anderem auf Samuel Pufendorf verweist, geht er auf
den griechischen Sinn von emphasis zuriick, der bedeutet: zur Er-
scheinung bringen, zeigen, das heiit Demonstration, Erklarung, Dar-
stellung. Die Emphase hat also die Aufgabe, hervorzuheben, was man
sehen oder horen soll. Demzufolge verlangt das Verstindnis eines
emphatischen Wortes oder Ausdrucks, dal man iiber seinen einfach-
sten, gebrauchlichsten Sinn hinausgehe, und so kann Rambach schrei-
ben:

Wenn der scriptor sacer seine Worte mit einem besondern affectu doloris,
admirationis cet. ausspricht, so bekommen die Worte ex illo affectu neue
ideas accessorias, daraus denn eben die emphases vocum entstehen, denn die
Worte werden formiret und dirigiret von der Seele. (Erl. 1, 158)

Die Aufgabe der Hermeneutik setzt deshalb voraus, die ideas acces-
sorias aufzuzeigen, das heiflt das, was wir unterschwellige Konnota-
tionen nennen wiirden, die durch den Geist Gottes mit dem Sinn der
Worte verbunden sind. Eher als die Bedeutung der Worte ist es also
der stilus, der als emphatisch zu bezeichnen ist. Dies ist noch offen-
sichtlicher, was den biblischen Text betrifft, wenn man davon aus-
geht, daB nicht nur sein Inhalt, sondern auch seine Sprache, sein
Wortlaut inspiriert ist, soda Worter und Sitze wortlich zu nehmen
sind, da sie der Sache, die sie meinen, vollig entsprechen, weil es
nichts in der Heiligen Schrift gibt, was zufillig oder iiberfliissig wire.
Wie auch Emmanuel Hirsch sagt, hat Rambach "die Formel gepragt,
man miisse jedem Wort der Bibel soviel Fiille des Sinns und soviel
Schwergewicht beilegen, als die Natur der mit ihm gemeinten Sache
iiberhaupt nur zulasse".” Und wenn schon Luther vom Vaterunser

258

https://dol.org/10.5771/9783495883637-253 - am 25.01.2026, 11:44:24.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sagte: "Ein paar Worte stehen durch ihre Emphasis hoher als die gan-
ze Erdenwelt",'® so bedeutet das dennoch nicht, wie man denken
konnte, daB alles emphatisch gelesen werden miifite.

Rambach stellt in der Tat eine gewisse Anzahl allgemeiner Regeln
auf, die erlauben, jene Indizien aufzufinden, die die unterschwelligen
Affekte der Rede bezeugen. Die erste verlangt, man solle beachten,
welchen Affekt der vom Autor behandelte Gegenstand gewdhnlich
erweckt, denn selbst "purificiret und geheiliget" blieben die Affekte
immer "der Sache gemiB". So hat Paulus die Worte Romer 6,2: "Wie
sollten wir in der Siinde leben wollen, der wir abgestorben sind?", mit
Entriistung geschrieben, Isaias die aus Kap. 9, 6 "mit dem affectu in-
tenssimi gaudii" (Erl. 1, 397). Der ungewohaliche Satzbau, viele Wie-
derholungen inbegriffen, ist ein zweites Element, das den Affekt des
Autors bezeugt, und Rambach zitiert als Beispiel Samuel 18, 33:

Diese hdufige Wiederholung des Namens 'Absalon' und 'mein Sohn' zeuget
von dem affectu intentissimi doloris et ingentis tristitiae, welche verknupft
war cum affectu desiderii den Absalon wieder zu haben.''

Andere Anhaltspunkte sind eine ungewohnliche Interpunktion, der
Vergleich sowohl mit Formen der menschlichen Rede im allgemeinen
als auch mit Parallelstellen der Heiligen Schrift (Inst., 132 f., Erl.
I, 400 £.), die "commemoratio gestum" (Erl. 1, 407 f.) und die Kennt-
nis des Temperamentes:

So wird man ferner viele Reden und actiones Petri besser verstehen, wenn
man sein Temperament erweget, welches war cholerico-sanguineum. Denn in
seiner gantzen Historia sind iiberall signum audaciae cum timore mixtae.
(Inst., 137; vgl. Erl. 1,408 f.).

SchlieBlich die zeitlichen Umstinde der Rede,'* wobei Rambach die
Lebensunbestindigkeit Davids in Rechnung zieht, um Psalm 37 zu
verstehen (E¥l. 1,401). Wie soll man jetzt die explizite Ablehnung
dieser pietistischen Exegese, dieser Affektenlehre wie die der Empha-
se (der Joachim Lange in seiner Hermeneutica Sacra von 1733 den
Ausdruck "Emphasiologie" verleihen wird) verstehen? Aber auch
ganz besonders die Ablehnung des Prinzips der Anwendung, die dem
Verstandnis einen wesentlich pathetischen Charakter verleiht — einer
Ablehnung die mit Schleiermachers Begriindung der modernen Her-
meneutik eng verkniipft ist? Auf den ersten Blick scheint diese Ab-

259

https://dol.org/10.5771/9783495883637-253 - am 25.01.2026, 11:44:24.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lehnung auf dem Bestreben zu beruhen, eine Hermeneutik zu begriin-
den, deren Genauigkeit rein rational ist. Wenn die pietistische Her-
meneutik zwar durch eine theologische Dogmatik bestimmt ist, ordnet
sich Schleiermachers Geste in Wahrheit in eine der Neuzeit eigene
Wandlung des Wahrheitsbegriffs ein. Und diese Wandlung wird
gleichzeitig den Ort und die Rolle des Affektiven verandern.

2. Schleiermachers Kritik der emphatischen Lektiire

In seinem Entwurf der Hermeneutik von 1819 denkt Schleiermacher,
daBB die emphatische Auslegung und die tautologische Auslegung,
welche im Namen der Sinneinheit des Textes als Reaktion auf die
erstere gehandhabt wurde, zwei symmetrische Irrtiimer sind: "Die
Maxime, soviel als méglich tautologisch zu nehmen, ist ebenso falsch
als die, soviel als méglich emphatisch zu nehmen."” Wihrend er in
traditioneller Weise die affektive Dimension der Rede auf bestimmte
Arten derselben reduziert, bringt Schleiermacher einen Grund vor, der
gewihrt, einer Rede im allgemeinen eine eigentliche emphatische
Dimension zuzugestehen, wie es die FuBlnote zum nichsten Absatz
bezeugt: "Das MaB, in welchem Abundierendes oder Emphatisches
vorauszusetzen ist, hangt nicht nur von der Gattung der Rede ab, son-
dern auch von der Entwicklungsstufe des Gegenstandes."'* Denn
wenn der Gegenstand der Rede neu ist, ist die Sprache dafiir noch
nicht gefunden; daher Weitschweifigkeiten, Tautologien, Emphase.
Und Schleiermacher fiihrt fort:

Im N. T. ist dies der Fall bei Paulus am wenigsten, weil seine Terminologie
auf einer Masse miindlicher Unterweisung beruhte, in Johannes am meisten.
Aus der falschen Emphase ist hernach entstanden, dal man alle einzelnen
Ausdriicke, Emeuerung, Erleuchtung, Wiedergeburt, in das dogmatische
Begriffsystem aufgenommen hat, woraus ein verwirrender unwissenschaftli-
cher UberfluB entstanden ist. Aus der falschen Tautologie ist entstanden, daf3
man den Ausdriicken das Minimum von Gehalt zugemessen und also den
Begriff selbst aufgegeben hat."

In Wirklichkeit ist dies nicht ein Zugestidndnis, das Schleiermacher an
die emphatische Lektiire der Pietisten macht, denn was in einer Rede
Emphase erkennen l4Bt, ist die Tatsache, daB der Gegenstand und eine
noch in Entwicklung begriffene Sprache einander nicht entsprechen,

260

https://dol.org/10.5771/9783495883637-253 - am 25.01.2026, 11:44:24.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

das heifit das Gegenteil des pietistischen Arguments, das in bezug auf
die Heilige Schrift eine vollkommene Entsprechung zwischen dem
Gegenstand und seinem Ausdruck feststellt.

Schleiermacher sieht die Ursache dieses Uberflusses oder dieser
"unwissenschaftlichen" Uberinterpretation im Dogmatischen dieser
Auslegung. Und es ist gewill richtig, daB Rambach, woran Klaus
Weimar erinnert, mit seinem Denken den letzten Versuch unternimmt,
die Dogmatik, die den Inhalt des Glaubens erklirt und bestimmt, und
die Hermeneutik, die seit Flacius begonnen hatte, sich von jener zu
trennen, nachmals miteinander zu vereinen.'® Schleiermachers Bio-
graphie laBt auch vermuten, daB er wahrscheinlich mehr mit den Ex-
zessen der emphatischen Lektiire vertraut war, die den Herrnhutern
von Zinzendorf eigen waren, als mit Rambachs Werk. Dieses stellt ja
eine gewisse Anzahl von Bedingungen, die die Auswiichse der Inter-
pretation begrenzen. Rambach unterscheidet in der Tat zunichst die
verschiedenen Moglichkeiten, aus denen Emphase entspringt, dann
weist er aber auf die Notwendigkeit hin, Scopus, Umstinde, ge-
brauchlichen Sinn der Termini in Rechnung zu ziehen, und — was uns
heute selbstverstiandlich scheint — die Originalsprache des Textes statt
einer Ubersetzung, was Rambach zum Studium nicht nur des Griechi-
schen veranlaBte, sondern auch des Arabischen und des Syrischen.
Dabei handelt es sich nicht nur darum, eine genauere Interpretation zu
erzielen, als ob es eine Sache des Grades oder des Mafes sei, zum
Beispiel zu wissen, von welchem Punkt an eine Metapher als Abkiir-
zung einer Parabel angesehen werden kann.'” Es handelt sich vielmehr
um eine andere Art der Interpretation, die dem Pietismus entgegenge-
stellt wird. Man kann sich aber fragen, in welchem Mafle Schleierma-
chers Begriindung einer allgemeinen Hermeneutik (die auch auf die
Heilige Schrift angewandt werden kann, ohne von einer Dogmatik
abzuhdngen), das Wort einer Rede oder eines Textes nicht entseelt.

Wie gesagt, nicht die Moglichkeit einer emphatischen Lektiire an
sich wird von Schleiermacher abgelehnt. Wenn er die Ausiibung der-
selben vermindert, muB8 man andererseits gestehen, dal die Vielfalt
der pietistischen emphatischen Auslegungsweisen den Emphasebe-
griff selbst triibt. So ist diese Auslegung nicht nur darauf bedacht, den
Ausdruck des Affekts in der Rede hervorzuheben, sie schlieit auch
die sogenannte porismatische Anwendung ein, wie sie Francke schon

261

https://dol.org/10.5771/9783495883637-253 - am 25.01.2026, 11:44:24.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

in seiner Manductio ad lectionem Scripturae Sacrae'® praktiziert und
die (gemiB dem mathematischen Sinn des Wortes porisma, das eine
logische Folge bezeichnet, einen aus einem Lehrsatz abgeleiteten
Satz) darin besteht, die Implikationenskette eines Bibelwortes zu ent-
wickeln. Wenn diese Methode insoweit gerechtfertigt ist, als etwas zu
behaupten, bedeutet, auch die daraus logisch zu folgernden Dinge zu
behaupten, so gilt dies umso mehr, was die Heilige Schrift betrifft, da
schwer anzunehmen ist, dafl deren Autoren nicht wuBlten, was sie sag-
ten. Aber auBerdem, fiigt Rambach hinzu, haben die Apostel diese
Methode selbst angewandt, wie zum Beispiel Hebrder 2,13. Und
wenn diese Methode genau angewandt werden soll, setzt sie voraus,
daB der Geist des Interpreten von der "gottlichen Weisheit erleuchtet
ist"; und selbst dabei miissen einige Regeln beachtet werden. Man
versteht auch, daB Schleiermacher die sogenannte "kabbalistische"
Auslegung als einen Ausdruck oder eine Form der emphathischen
Auslegung betrachtet und beide nicht wirklich unterscheidet,” ob-
wohl Rambach wenigstens aus theologischen Griinden vor dieser
Form der porismatischen Interpretation warnt.

Andererseits kann man sogar der Meinung sein, dafl die Schleier-
machersche Hermeneutik eine Weiterfithrung der Affektenlehre, auf
der die emphatische Auslegung beruht, darstellt, insofern sie die Wie-
derherstellung des Schaffensprozesses eines Werkes anstrebt — eine
Wiederherstellung, die auf den Keim eines urspriinglichen Gemiitszu-
standes zuriickgeht. Man braucht nur Rambach zu lesen, so scheint
mir, wenn er dazu auffordet, "sich selbst in denselben affect zu trans-
portieren und zu stellen, in welchem der scriptor sacer damals gestan-
den, als er diese Worten geschrieben" (Erl. 1,391). Jedenfalls be-
stimmt noch Dilthey, wenigstens teilweise, die hermeneutische Auf-
gabe als ein Sichtransportieren, ein "Sichhineinversetzen".”’

Was Schleiermacher dem Dogmatismus der pietistischen Ausle-
gung entgegenstellt, ist eine Methode, die er "philologisch" nennt und
die im Vergleich mit der von den Pietisten praktizierten Philologie in
Wirklichkeit historisch sein will.?' Wie soll man diese Entgegenstel-
lung verstehen? Ist eine solche Alternative angebracht? Vom theolo-
gischen Standpunkt aus gibt es keinen Grund, sich dem zu widerset-
zen, daf} die Heilige Schrift als Ausdruck eines Wortes gelesen wer-
den kann, das sich gleichzeitig an den Menschen der Vergangenheit,

262

https://dol.org/10.5771/9783495883637-253 - am 25.01.2026, 11:44:24.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Gegenwart und der Zukunft wendet, denn letztere Unterscheidung
hat fiir dieses Wort einen nur relativen Sinn. Aber die Heilige Schrift
kann auch als ein historischer Text gelesen werden, denn, wie schon
gesagt, hat ja Rambach auf die Notwendigkeit hingewiesen, die Ori-
ginalsprache sowie die historischen Gegebenheiten zu kennen, also
auch diejenigen Menschen, an die sich die Rede einst gewendet hat.

Die Schwierigkeit dieser Entgegenstellung der "historischen" Ex-
egese einerseits und der "dogmatischen" Exegese andererseits besteht
darin, daB man den Bibeltext auf seine historische Dimension redu-
ziert, wogegen, wie man weil}, sich die Kritik Karl Barths richtete.
Aber so ist es mit jedem durch eine Tradition iiberlieferten Text, und
zwar, weil Schleiermacher im Grunde eines ablehnt: das Prinzip der
Anwendung. Das Affektive, vor dem sich Schleiermacher verwahrt,
ist die Moglichkeit, sich von dem, was ein Text aus der Vergangen-
heit sagt, ergreifen zu lassen. Das pietistische Erbe in der allgemeinen
Hermeneutik ist also einerseits offensichtlich, was die Notwendigkeit
betrifft, einen Gemiitszustand wiederherzustellen, und andererseits
wesentlich durch die Ablehnung des Prinzips der praktischen Anwen-
dung reduziert (wenn nicht vergessen), das befiehlt, sich "selbst den
affectum scriptoris sacri anzuziehen", oder da3 wir

nicht nur von den Worten, sondern auch von den Affekten der heiligen Mén-
ner zu profitiren suchen miissen, und miissen daher die Schrift auch um des-
willen lesen, damit unsere unordentlichen und bosen Affekten emendiret, und
unser Herz mit guten und heiligen Affekten erfiillet werde. Dazu denn die
consideratio der Affekten der scriptorum sacrorum vieles mit beytréaget. (Er/.
I,377f)

Welche Konsistenz kann aber das "Sich-transportieren" haben, wenn
es nicht ein Sich-einlassen nach sich zieht, oder wie Rambach sagt,
wenn man nicht "ab eodem spiritu bewohnet werde, der in denen
scriptoribus sacris gewohnet und diese heiligen Affekte in ihnen ex-
citirt hat"? Schleiermacher gibt ja die Notwendigkeit einer Bekannt-
schaft mit der zu verstehenden Sache zu. Die Bekanntschaft setzt eine
Vertrautheit voraus, das heif3t auch ein Bewohnen. Bedeutet aber die-
ses Bewohnen nicht letztendlich ein Sichbewohnen lassen? Und sich
bewohnen lassen, ohne dabei verwandelt zu werden, ist das wirklich
bewohnt werden?

263

https://dol.org/10.5771/9783495883637-253 - am 25.01.2026, 11:44:24.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Selbst wenn man mit Schleiermacher die Divination als "feminine
Kraft" beriicksichtigt, die fiir die Aufgabe der Wiederherstellung nd-
tig ist, so hat diese gerade nicht eine Verwandlung oder ein Infrage-
stellen dessen, der sie bewerkstelligt, zur Folge. Die wiederherstellen-
de Titigkeit des Subjekts tritt an die Stelle eines exponierten heraus-
geforderten Subjekts, obwohl andererseits fiir Schleiermacher das
Gefiihl der Abhingigkeit das eigentliche BewuBtsein seiner selbst
ausmacht. Aus dem Abstand, in den sich ein Mensch gegeniiber einer
Sache versetzt, die nur ein wiederherzustellender Gegenstand ist, geht
hervor, daB das Verstehen im kierkegaardschen Sinne "dsthetisch" ist.
Ein solcher Begriff des Verstehens kann gleichzeitig als objektivi-
stisch bezeichnet werden, was die Beziehung betrifft, die zwischen
dem entsteht, was sich zu verstehen anbietet, und dem, der zu verste-
hen sucht, und andererseits subjektivistisch, was das Ziel des Verste-
hens betrifft, welches die Singularitit eines Stiles erfassen soll. Der
genannte Verstehensbegriff fiihrt ebenfalls zu einer wesentlichen Re-
duzierung der Bedeutung der Affektenlehre und des Prinzips der An-
wendung.

Die von ihrer Bindung an den Anwendungsbegriff des Verstehens
losgeloste Affektenlehre kann dann nur als ein isoliertes Thema be-
handelt werden, das man auch spiter zum Beispiel in den Analysen
von Jakobson oder von Austin finden kann, beziehungsweise in Tho-
mas Kuhns These iiber die Struktur der wissenschaftlichen Revolutio-
nen. Vom Standpunkt der Geschichte der Hermeneutik aus, und wie
es auch Dilthey suggeriert, 6ffnet die Affektenlehre den Weg zur psy-
chologischen Interpretation.”

Das Prinzip der applicatio practica seinerseits, das ausdriicklich
aus dem Feld der Hermeneutik verwiesen wurde, und zwar im Namen
einer philologisch-historischen Genauigkeit,” wird nur als ein Rest
der vormodernen Hermeneutik erscheinen, das heifit als eine simple
Wiederbelebung einer der vier Bedeutungen der Heiligen Schrift,
namlich des tropologischen oder moralischen Sinnes.” Einerseits
scheint mir aber das Besondere des Pietismus zu sein, dieses Prinzip
als das erste und letzte Prinzip aller Prinzipien zu betrachten, das zum
Beispiel die emphatische Lektiire und die applicatio porismata be-
stimmt, welche féhig ist, von sich aus rein intellektuell zu funktionie-
ren (die siebente und letzte Regel, die Rambach zur Regulierung der

264

https://dol.org/10.5771/9783495883637-253 - am 25.01.2026, 11:44:24.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

applicatio porismata aufzihlt, ist ihre notwendige Fruchtbarkeit, was
die Erbauung betrifft). Und so ist Rambach der erste, der auf den
letzten Seiten seiner Institutiones ein Kapitel der Anwendung widmet,
das, wie Herbers sagt, gleichzeitig ein Ubergang zur moralischen
Theologie ist. Aber man wird andererseits bemerken, daf die Kritik
dieses Prinzips seltsamerweise voraussetzt, dal das Alte notwendig
drmer ist als das Moderne. Um hervorzuheben, was heute wieder aus
der pietistischen Hermeneutik aufgegriffen werden sollte, muB man
auf den Sinn und die Relevanz der Idee zuriickzugreifen, nach der
diese ahistorisch sei.

Die philologisch-historische Methode lenkt ihr Augenmerk auf die
Verschiebungen, denen vor allem der Sinn und der Gebrauch der
Sprache im Ablauf der Epochen unterworfen sind. Wenn sie aber (wie
die pietistische Hermeneutik, deren Anwendung in gewisser Weise
zeitlos bleibt) die Notwendigkeit verkennt, eine geschichtliche Di-
stanz zu iiberschreiten, um sich einen Text aus der Vergangenheit zu
eigen zu machen — die Notwendigkeit einer Verschmelzung der Hori-
zonte, um mit Gadamer zu reden -, dann setzt jedoch der Begriff der
Anwendung voraus, wie schon gesagt wurde, daB ein echtes Ver-
standnis eine Erfahrung ist, oder ein Ereignis, daB einem Menschen
zustoft, was mit der philologisch-historischen Methode nichts zu tun
hat. Daraus geht hervor, dal der Sinn eines Textes sich nur erschliefit,
wenn die Bedingungen seiner Rezeption erfiillt sind. Aus diesem
Grund er6ffnet Rambach, wenn auch im Kontext einer dogmatischen
Theologie, seine Institutiones im Geiste Dannhauers mit einem Kapi-
tel, das der fiir eine richtige Interpretation notigen Beschaffenheit des
Auslegers gewidmet ist.”> Von diesem Gesichtspunkt aus — das heift,
wenn das Geschichtliche nicht Vergangenes aufzeigt, sondern das,
was aus der Vergangenheit kommend, uns ergreift — verkennt eine
Hermeneutik wie die Schleiermachers die Geschichtlichkeit des Ver-
stehens. Die Alternative zwischen einem historischen Verstidndnis
(was hier nur genetisch heiflt) und der Anwendung bleibt daher ober-
flachlich.

Unabhéngig von diesem ursdchlichen theologischen Kontext setzt
das Prinzip der praktischen Anwendung voraus, daBl das, was zu ver-
stehen ist, vor allem eine Sache ist, und daB die Priifungen, denen sie
uns aussetzt, nicht von unserer Entscheidung oder von unserem Wol-

265

https://dol.org/10.5771/9783495883637-253 - am 25.01.2026, 11:44:24.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

len abhingt. Wenn man dieses Prinzip ausschliefit, macht man aus
dem Wissen, auf das die Hermeneutik Anspruch erhebt, ein wesent-
lich apathisches Wissen, das auch etwas mit dem zu tun hat, was Hei-
degger — der auf Augustin hinweist — die "Neugierigkeit" nennt.” In
einer Hermeneutik wie der Schleiermachers stellt sich in Wahrheit
nicht mehr die Frage der Bedeutung des Ausdrucks, "sein ganzes Ge-
wicht auf (eine Rede) zu legen", insofern einer solchen Hermeneutik
sich nur die Frage des Sinnes stellt und der Dialektik die Frage der
Bedeutung oder der Wahrheit der Rede iibergibt, das heifit die Aufga-
be, die Rede ernstzunehmen. Aber wenn die Wahrheit dann als Er-
gebnis eines intersubjektiven Verfahrens gedacht wird, bleibt die
subjektive pathische Dimension des Verstehens verkannt — eine Di-
mension, die auch die Erfahrung einer Lektiire ausmacht, die fiir einen
jeden von uns zihlt, das heifit, derer wir uns erinnern als einer erbau-
lichen.”’

Und wenn die Hermeneutik nur mit dem Sinn der Rede zu tun hat,
ohne sich iiber seine Wahrheit auszusprechen, wenn Sinn und Wahr-
heit getrennt werden koénnen, dann verschwindet der Unterschied
zwischen den verschiedenen Reden oder Texten — zum Beispiel dem,
den Gadamer zwischen den "klassischen", "eminenten" Texten macht,
und denen, die es nicht sind, sodaB eine allgemeine Hermeneutik dann
als eine Epistemologie der verschiedenen Methoden begriffen wird,
die zum Ziel haben, die Unklarheiten in Reden jeder Art zu erhellen.
Unter der Bedingung, daB sie nur einen unmittelbaren Grad ausrei-
chender Unklarheit aufweisen, kann man sich alsdann einer Herme-
neutik verschreiben, die sowohl fiir eine Gebrauchsanweisung wie
auch fiir ein Gedicht gilt, oder auch von einer "Hermeneutik der gan-
zen Zahlen" sprechen.

Anmerkungen

! Jeweils veroffentlicht in Jena 83. Aufl. 1729) und GieBen (Hg. ERNST FRIEDRICH
NEUBAUER), weiter zitiert durch die Abkiirzungen /nst. und Erl. mit Seitenangabe.

Die hermeneutische Lehre Johann Jakob Rambachs, Band 2, Dissertation Heidel-
b3¢rg 1952, 41.

Halle 1717-1723.
* "Daher ist offensichtlich, daB derjenige gleichsam die Seele selbst aus dem Korper
entfernt, wer die Affekte aus der Rede verbannt." (/nst., 123)

266

https://dol.org/10.5771/9783495883637-253 - am 25.01.2026, 11:44:24.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 "Und sein Vater Zacharias ward des Heiligen Geistes voll, weisssagte und sprach."”

Der Heilige Geist "erweckte darinnen solche heilige motus und Affekten, die denen
Sachen, davon sie schrieben, convenable waren." (Er/. 1, 378)

Das Problem der Bibelauslegung im Pietismus des 18. Jahrhunderts, in: Zeitschrift
fiir systematische Theologie 1, 1923, 468-481.

Praelectiones hermeneuticae, 237 f.

Geschichte der neueren evangelischen Theologie im Zusammenhang mit den allge-
rr(}cinen Bewegungen des europiischen Denkens, Band 2, Giitersloh: Mohn 1954, 178.

Luther im Gesprich (hg. von R. BUCHWALD), Baden-Baden: Insel, 1983, 280.

VEn. I, 398 oder auch / Moses 49, 7: "Verflucht ihr Zorn, daB er so hiftig ist, und
ihr Grimm, daB er so stérrig. Ich will sie zerteilen in Jakob und zerstreuen in Israel."
Dazu schreibt Rambach : "Hier hat gleichfals der Affekt die Ordnung der Worte tarbi-
ret. Denn ordentlich sollte das subjectum voranstehen und das predicatum sollte
folgen. Aber der Affekt versetzet hier die Worte, aus welcher Versetzung also der
affectus irae hervorleuchtet, wie auch abominationis et odii." Oder auch Matthdus 8,
25: "Und die Jiinger traten zu ihm und weckten ihn auf und sprachen : Herr, hilf uns,
wir verderben" -, was von einem "affectus fiduciae cum metu et dubitatione mixtae"
zeuget (Erl. 1, 405). Desgleichen, wenn man Matthdus 14,27: "Seid getrost, ich bin's,
fiirchtet euch nicht", priift: "Ex structura sermonis leuchtet hervor affectus amoris et
desiderii".

"Die Notiz aller historischen Umstinde von denen Corinthern, von denen Galatern
u3nd von andern, an welchen Paulus geschrieben." (Erl. I, 409)

Hermeneutik und Kritik (hg. von M. FRANK), Frankfurt/M: Suhrkamp 1977, 131
S 42).

s Ebenda 132 (§ 43).
" Ebenda.

Historische Einleitung zur literaturwissenschaftlichen Hermeneutik, Tiibingen:
Mohr 1975, 59.

"Emphatisch betrachtet, schreibt SCHLEIERMACHER, ist "jede Metapher ein Kom-
pendium eines Gleichnisses, und ebenso kann man auch ein Gleichnis selbst emphati-
?wren " Hermeneutik und Kritik, 131 (§ 42).

0 Halle 1693, 105 ff.

Hermeneutik und Kritik, 87 und 96 f.

Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften (Gesammelte
Slchnﬁen Band 7), Leipzig und Berlin: Teubner 1927, 213 f.

Das Argument der Notiz von 1828, § 42 (vgl. Anm. 13 und 17 oben), ist seltsam.
Es bringt gegen die pietistische Idee, daB8 der "Heilige Geist die gesamte Christenheit
im Auge hatte", die Tatsache vor, da3 der Text sich an Horer und Leser wandte, deren
gutes Verstdndnis nur auf allgemein anerkannten Voraussetzungen beruhen konnte,
was die Konstituierung der Christenheit im allgemeinen erméglichte. Denn vom theo-
logischen Standpunkt aus ist dieser Einwand schwer zu rechtfertigen und vom bloBen
historischen Standpunkt aus verschwindet die religiose Bedeutung der Bibel, soda3
man sich fragt, was die Begriffe Heiliger Geist oder Gott noch heiBen.

267

https://dol.org/10.5771/9783495883637-253 - am 25.01.2026, 11:44:24.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22 | eben Schleiermachers (Gesammelte Schriften Band 14), Goéttingen: Vanden-
hoeck & Ruprecht 1966, 619. Diese affektive Dimension tritt bei DILTHEY wieder
zutage, wo sie mit dem positivistischen Ideal einer universellen Wahrheit koexistiert,
insofern das Gefiihl wieder eine erkenntnistheoretische Dimension erhilt. Denn das
Besondere der kiinstlerische Schopfung, der Lyrik insbesondere, besteht darin, uns
eine Erkenntnis des menschlichen Lebens zu vermitteln, und dieses noch zu intensi-
vieren, was im Moment der Rezeption aufs neue erlebt wird. (Vgl. Die Einbildungs-
kraft des Dichters, in: Die geistige Welt, Gesammelte Schriften Band 6, Leipzig und
Berlin: Teubner 1924, 186). Aber diese Anerkennung eines affektiven Wissens bleibt
hier noch édsthetisch, und wo Schleiermacher noch berechtigte Sorge trug, Theologie
und Philosophie nicht zu verwechseln, so 148t das "Wesen der Philosophie” von 1907
%hilosophie, Dichtung und Religion nebeneinander bestehen.

J. WACH, Das Verstehen, Band 2, Tiibingen: Mohr 1926-1933, 12 Anm.

Zum Beispiel J. GRONDIN, Einfiihrung in die philosophische Hermeneutik, Darm-
stadt: Wissenschaftl. Buchgesellschaft 1991, 82.

In den hermeneutischen Systemen innerhalb der lutherischen Kirche ist DANN-
HAUER, der einer der Lehrer SPENERS war, der erste gewesen, der dieser Frage ein be-
sonderes Kapitel gewidmet hat (vgl. P. HERBERS, Die hermeneutische Lehre J. J.
Rambachs, Band 2, 114, Anm. 4).

Ontologie. Hermeneutik und Faktizitit (Gesamtausgabe 63), Frankfurt/M: Kloster-
mann 1994, 5 und 15, sowie spéter "Sein und Zeit", § 36.

Man denkt natiirlich an GADAMER, der von der Heideggerschen Hermeneutik der
Faktizitdt ausgeht, und dessen "Wahrheit und Methode" dazu einlddt, die pietistische
Hermeneutik zu rehabilitieren, und an die pathische Erfahrung des Schonen im "Phai-
dros" erinnert. Die erstaunliche Bedeutung, die HEIDEGGER RAMBACH in der kurzen
Geschichte der Hermeneutik einrdumt, die seine Vorlesung "Ontologie. Hermeneutik
der Faktizitit" eroffnet (und wo er den Plan der Institutiones erwihnt), hat ihren Platz
in dem Weg, der heutzutage wieder eingeschlagen wird, denn HEIDEGGER sagt, da}
ARISTOTELES zwar sein Vorbild war, aber LUTHER sein "Begleiter im Suchen” (Ge-
samtausgabe 63, 5). Ohne hier iiber diese Bemerkung hinausgehen zu konnen, weise
ich in bezug auf GADAMER auf eine erste Anndherung in meinem Artikel hin: La
réévaluation par Gadamer du principe piétiste de I'application”, in: L'art du com-
prendre 4, 1996, 24-37.

268

https://dol.org/10.5771/9783495883637-253 - am 25.01.2026, 11:44:24.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

