
III. Hermeneutik, Kunst und Politik

https://doi.org/10.5771/9783495993637-253 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993637-253 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Pathologie der Sprache und Pathos des 
Verstehens in der pietistischen Hermeneutik 
Jean-Claude Gens (Dijon)

Im europäischen Denken ist es vor allem die Überlieferung der Rheto­
rik, die noch bis vor kurzem der Rede eine affektive Dimension zuer­
kannt hat. Aristoteles ist weit davon entfernt, der Rhetorik eine ko­
gnitive Funktion zu verweigern und sie auf die Funktion des Überzeu­
gens zu beschränken, doch bevorzugt er in Peri hermeneias die Aus­
sage, als logos apophantikos, der Bitte oder zum Beispiel auch dem 
Befehl. Auch die Unterscheidung Platons in der Politeia zwischen 
dem, was vom menschlichen logos, und dem, was von der phone ab­
hängt, die bei allem Lebendigen die Affekte ausdrückt, läßt vermuten, 
daß die eigentliche menschliche Rede etwas wesentlich A-pathisches 
ist. So wird in der philosophischen Tradition das Pathos oder das Af­
fektive, das Unreine in der Rede zu dem, was ihre Rationalität und 
ihren Anspruch auf Universalität, ja ihre Kohärenz, bedroht. Und es 
ist bemerkenswert, daß der Begriff "Pathologie", der eigentlich das 
Wissen um die Affekte bezeichnen sollte, die Bedeutung des Wissens 
aller Leiden oder alles Störenden erlangt hat, von denen man sich 
befreien muß, um gesund zu sein. Logos und Pathos können also nur 
getrennt gedacht werden, was sich auch mit dem klassischen Gegen­
satz zwischen dem Intelligiblen und dem Sinnlichen, der Vernunft so­
wie der Leidenschaft und so weiter, deckt. Wenn der Affekt nicht ein­
fach ignoriert wird, wie in der von Saussure inspirierten strukturalen 
Linguistik, so wird er wie im Neupositivismus des Wiener Kreises aus 
der Kategorie derjenigen Äußerungen verwiesen, die auf objektive 
Wahrheit Anspruch erheben, und er wird der sogenannten poetischen 
Rede zugeordnet, die nur die Gemütsverfassung des Sprechenden aus­
drückt.

Auch den wenigen Gestalten, die wie Vico, Herder, Rousseau oder 
Nietzsche der Rede eine wesentlich affektive Dimension zuerkannt 

253

https://doi.org/10.5771/9783495993637-253 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


haben, war die rhetorische Überlieferung vertraut. Jedoch war für sie 
die Erfahrung der Welt selbst etwas Poetisches und deshalb Affekti­
ves. Es gibt aber außer diesen letztlich isolierten Gestalten noch eine 
andere Tradition, die in ihrem Denken teilweise die Rhetorik abgelöst 
hat, und zwar zu der Zeit, als deren Überlieferung sich zu verlieren 
begann. Es handelt sich um die der lutherischen Theologie eigene 
hermeneutische Denkweise, die am Anfang der modernen deutschen 
Hermeneutik stand und von Schleiermacher begründet wurde. Es sei 
hier bemerkt, daß die Hermeneutik im allgemeinen eine Art natürli­
ches Pendant der Rhetorik darstellt, da diese die Ausarbeitung der 
Rede zur Aufgabe hat, jene das Verständnis derselben, wobei jede 
nach Mitteln sucht, um die Distanz, die uns von anderen trennt, zu 
überwinden. Nun charakterisiert sich im Rahmen dieser protestanti­
schen Tradition die pietistische Hermeneutik des 17. und 18. Jahr­
hunderts gerade durch eine pathische Auffassung des Verstehens so­
wie durch eine Lehre der Affekte, welche als die Seele der Rede be­
trachtet werden. Begrenzt aber nicht schon im voraus das Theo­
logische einer solchen Anerkennung deren Tragweite? Macht es sie 
nicht genau so verdächtig wie das Primat des Affekts, das von einem 
wesentlich poetischen Wissen der Welt impliziert wird? Auf den er­
sten Blick scheint dieses hermeneutische Wissen etwas Exzentrisches 
zu sein, eine Kuriosität rein historiographischer Art. Bei näherer Be­
trachtung stellt sich aber heraus, daß es im Gegenteil zu einem Begriff 
der Hermeneutik hinführt, der heute seine Gültigkeit haben kann.

1. Das pietistische Verständnis von Affekt und Text

Was die pietistische Hermeneutik kennzeichnet, ist einerseits - Luther 
und der humanistischen Philologie folgend - die Rückkehr zu einer 
buchstäblichen Lektüre der Bibel, das heißt zum Urtext, woher zum 
Beispiel die philologischen Forschungen von J. A. Bengel rühren. 
Andererseits ergibt sich, und zwar zur gleichen Zeit, die Bemühung, 
dieses Wort wieder zugänglich zu machen, insofern es zu einer Ver­
wandlung, Reinigung und Regeneration des alten Menschen führt. 
Was sie mit anderen Worten kennzeichnet, ist die Konvergenz beider 
Aufgaben, welche allerdings von ihren Gegnern als eine Verwirrung 
angesehen wird. Und man muß von diesem doppelten Prinzip ausge­

254

https://doi.org/10.5771/9783495993637-253 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hen, um die Anerkennung des Affektiven, die die pietistische Herme­
neutik auszeichnet, richtig zu verstehen. Im folgenden soll untersucht 
werden, was jener gesagt hat, der nach August Hermann Francke ihr 
Theoretiker war, nämlich Johann Jakob Rambach, von dem zwei 
Werke in diesem Zusammenhang wichtig sind: seine Institutiones 
Hermeneuticae Sacrae von 1723 und seine Erläuterungen, die 1738 
nach seinem Tod von E. F. Neubauer herausgegeben wurden.1 Wie 
Paul Herbers bemerkt,2 begründen die Erläuterungen noch deutlicher 
die hermeneutischen Prinzipien der Institutiones und vervollständigen 
diese durch zahlreiche biblische Bezüge. Die affektive Dimension der 
biblischen Botschaft besteht eben gerade darin, daß sie ein Aufruf ist, 
daß sie versucht, den Empfänger der Botschaft anzurühren, sodaß 
derjenige, der diese Botschaft versteht, in seinem Wesen so völlig 
bewegt und aufgerührt ist, daß die einzig wahre Antwort darauf die 
Bekehrung ist. Mit anderen Worten bedeutet, das Wort Gottes zu ver­
stehen, es auf sich selbst anzuwenden. Infolgedessen bezeichnet das 
Affektive nicht primär den Affekt als etwas, das vorübergehend oder 
vergänglich ist, sondern das Ethos, insofern dieses eine Daseinsform 
darstellt.

Das Besondere des Pietismus ist andererseits die Auffassung, daß 
die anrührende Kraft dieses Wortes, dieser Botschaft, gleichermaßen 
in der Sprache selbst enthalten ist. Es ist deshalb notwendig, die bei­
den untrennbaren Ebenen des affektiven Verstehens gut zu unter­
scheiden: Einerseits die Bewegung, die eine durch Affekte belebte 
und geformte Sprache hervorruft, andererseits die Bewegung oder das 
Leiden, die demjenigen eigen sind, der hört, indem er sich der Spra­
che aussetzt, da er das Wort, das sich in dieser Sprache ausdrückt, auf 
sich selbst bezieht. Um diese Inhärenz der Affekte in der Sprache zu 
rechtfertigen, werden zwei Gründe angeführt, die Rambach schon in 
Franckes Praelectiones hermeneuticae ad viam dextre indagandi et 
exponendi sensum Sacrae Scripturaes findet und in denen fast ein 
Viertel der Affektenlehre gewidmet werden. Ganz allgemein setzt das 
Verständnis eines Textes voraus, daß man die Affekte derer begreift, 
die ihn geschrieben haben, insofern unsere Gedanken stets an Ge­
mütsbewegungen gebunden sind, wie Rambach schreibt:

Man kann die Worte eines auctoris nicht vollkommen verstehen und interpre­
tieren, wenn man nicht weiß, aus welchem Affect sie geflossen sind. Dieses 

255

https://doi.org/10.5771/9783495993637-253 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist leicht zu demonstriren. Nemlich unsere Rede ist ein Ausdruck unserer 
Gedancken. Unsere Gedancken aber sind fast allezeit mit gewissen geheimen 
Affecten verknüpft..daher geben wir durch die Rede nicht nur unseren 
Gedancken, sondern auch unsere damit verknüpften Affekten andern zu ver­
stehen. (Erl. I, 374)

Die gleiche Rede kann also aus verschiedenen Gemütsbewegungen 
entsprungen sein, und daher kann ihr Sinn vielfältig sein, was die 
Schwierigkeit zeigt, einen geschriebenen Text zu verstehen, umso 
mehr als Ausdruck und Gestik, die die gesprochenen Rede begleiten, 
nicht mehr sichtbar sind;4 Dabei sind diese Gemütsbewegungen Le­
ben, "Saft", Kraft und Stärke der Rede. Diese Seelenkraft wieder- 
zufmden, bedeutet, die Rede "schmackhafter" und "lebhafter" zu ma­
chen:

Wenn man z. E. die Worte Esaiae 9, 6 (wo die Rede ist von der Geburt eines 
Kindes) als indicia gaudii ansiehet, die er empfunden, da er im Geist sich 
unter denen spectatoribus des neugebohmen Jesuleins befunden, welche die­
ses Heyls theilhaftig worden, so werden diese Worte viel angenehmer und 
einen viel lebhaftem sensum haben als sonst. (Erl. I, 377)

Aber wenn man einräumt, das dies für einen Text im allgemeinen gilt, 
wie soll man es verstehen, wenn es sich um eine von Gott eingegebe­
ne Schrift handelt? Die Schwierigkeit dieser Pathologia Sacra ist 
sowohl theologisch als auch exegetisch.

Ist es möglich, diese Rede einem humanus affectus zuzuschreiben, 
und ihn gleichzeitig als vom Heiligen Geist eingegeben zu betrachten? 
Es stellt sich die Frage, was wirklich die Theopneustia bedeutet. In­
dem er sich auf Lukas 1, 67 bezieht,5 schreibt Rambach: "Wenn die 
scriptores sacri in actu theopneustias begriffen waren, so waren sie 
ganz obscessi et impleti a Spiritu Sancto." (Erl. I, 378) Gott wirkt also 
nicht nur auf den Verstand der Autoren ein, um ihn zu erhellen, son­
dern er erweckt auch die Affekte, die der Sache entsprechen, sodaß 
die Autoren, die sie behandeln, selbst davon bewegt sind.6 Und der 
Heilige Geist hat sich im übrigen der natürlichen Konstitution dieser 
menschlichen Werkzeuge angepaßt, "gleichwie z. E. der Wind, der 
per folles in eine iede Orgelpfeife und Canal, in welcher er gepresset 
wird, sich accomodiert, und nach ihrer Enge der capacität sich richtet" 
(Erl. I, 390). Wenn Gott ihre Affekte nicht eingeschläfert und zu­

256

https://doi.org/10.5771/9783495993637-253 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nichte gemacht hat, sondern sie erweckt und geheiligt hat, dann "fol­
get (daraus), daß es der theopneustia keinen Eintrag thue, wenn man 
denen scriptoribus sacris menschliche, iedoch geheiligte Affekten 
tribuiret” (Erl. I, 379). Dies ist der zweite, diesmal theologische 
Grund, den notwendig affektiven Grundgehalt der Sprache anzuer­
kennen. Was allerdings nicht die Frage beantwortet, was man unter 
Affekten Gottes zu verstehen habe.

Wenn Rambach betont, daß die einzigen Affekte Gottes die der 
Liebe seien, ist jedoch das Beispiel der Auslegung 1 Moses 3,22 er­
staunlich:
Es fragt sich, schreibt er, mit was vor einem Affekt Gott die Worte ausge­
sprochen . . . Hier ists schwer ob defectum vivae vocis, den rechten sensum 
dieser Worte zu determiniren. Sie könnten 1) ironice ausgesprochen werden: 
siehe doch, Adam ist worden wie unser einer, scilicet ja dem Teufel ist er 
ähnlich worden, ehe als unser einem. Aber es ist nicht glaublich, daß der 
Vater der Barmherzigkeit denen elenden gefallenen Menschen noch also 
insultiret haben solle ... 2) cum affectu commiserationis . .. Adam ... ist uns 
ähnlich gewesen und hat unser Ebenbild getragen, aber nicht mehr ... 3) cum 
affectu gaudii et delectationis: nemlich Gott hatte den Menschen bereits wie­
der zu Gnaden um Christi willen angenommen, und ihm Röcke von Fellen der 
Opferthiere gemacht, welche ein symbolum waren der Kleider des Heyls und 
der Unschuld Christi. In diesen typischen Kleidern gefiel Adam und Eva Gott 
wieder so wohl, daß er ausrief: 'Siehe Adam ist wieder worden, wie unser 
einer’, nemlich wie mein eingebohmer Sohn, in dessen Unschuld, Gerechtig­
keit und Heiligkeit er eingekleidet worden ist. Hätten wir aber nur vivam 
vocem gehöret, mit welchem Affect der liebe Gott diese Worte geredet, so 
könten wir sie leicht verstehen. (Erl. I, 376)

Vom theologischen Standpunkt aus scheint die Kritik Eric Petersons 
zu treffen. Dieser sieht in den Bemühungen der Pietisten, den Affekt 
im Wort der Heiligen Schrift zu erfassen, in der Analyse dessen, was 
Oetinger den "Stil Jesu” nennt, den Ausdruck einer Verwirrung zwi­
schen dem Wort und einer natürlichen Sprache sowie zwischen einer 
von der Heiligen Schrift inspirierten Rede und Christus als vom Vater 
geschaffenen Wort.7. Es bleibt die exegetische Schwierigkeit beste­
hen, die Affekte, die die Rede beseelen, zu erfassen, das heißt ihre 
Spuren, ihre Indizien, zu erkennen.

Wie schon Francke sagte, muß man zunächst die Affekte im allge­
meinen kennen, und im besonderen die natürlichen Affekte, "die sich 

257

https://doi.org/10.5771/9783495993637-253 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in natura corrupta befinden", um sie von den geistigen Affekten zu 
unterscheiden, "die sich in natura emendata befinden".8 Natürlich ist 
der alte Mensch letzterer nicht fähig, da er im Dunkeln tappt, und 
deshalb "nicht im Stande ist die pravos motus affectus naturalium in 
ihrer turpitudine et monstrositate recht so einzusehen, wie sie im 
Lichte Gottes erscheinen" (Erl. I, 386). Sodann muß man sich mit 
dem Temperament vertraut machen, welches dem Autor eigen ist, 
denn dieses Temperament bringt die gewöhnlichen Affekte hervor. 
Die Affekte werden so die Rede bestimmen, sowohl was die Wort­
wahl als auch den Satzbau betrifft, und dies vor allem, wenn der Ge­
genstand der Rede einen emphatischen Ausdruck verlangt. Wenn 
Rambach unter anderem auf Samuel Pufendorf verweist, geht er auf 
den griechischen Sinn von emphasis zurück, der bedeutet: zur Er­
scheinung bringen, zeigen, das heißt Demonstration, Erklärung, Dar­
stellung. Die Emphase hat also die Aufgabe, hervorzuheben, was man 
sehen oder hören soll. Demzufolge verlangt das Verständnis eines 
emphatischen Wortes oder Ausdrucks, daß man über seinen einfach­
sten, gebräuchlichsten Sinn hinausgehe, und so kann Rambach schrei­
ben:
Wenn der scriptor sacer seine Worte mit einem besondem affectu doloris, 
admirationis cet. ausspricht, so bekommen die Worte ex illo affectu neue 
ideas accessorias, daraus denn eben die emphases vocum entstehen, denn die 
Worte werden formiret und dirigiret von der Seele. (Erl. I, 158)

Die Aufgabe der Hermeneutik setzt deshalb voraus, die ideas acces­
sorias aufzuzeigen, das heißt das, was wir unterschwellige Konnota­
tionen nennen würden, die durch den Geist Gottes mit dem Sinn der 
Worte verbunden sind. Eher als die Bedeutung der Worte ist es also 
der stilus, der als emphatisch zu bezeichnen ist. Dies ist noch offen­
sichtlicher, was den biblischen Text betrifft, wenn man davon aus­
geht, daß nicht nur sein Inhalt, sondern auch seine Sprache, sein 
Wortlaut inspiriert ist, sodaß Wörter und Sätze wörtlich zu nehmen 
sind, da sie der Sache, die sie meinen, völlig entsprechen, weil es 
nichts in der Heiligen Schrift gibt, was zufällig oder überflüssig wäre. 
Wie auch Emmanuel Hirsch sagt, hat Rambach "die Formel geprägt, 
man müsse jedem Wort der Bibel soviel Fülle des Sinns und soviel 
Schwergewicht beilegen, als die Natur der mit ihm gemeinten Sache 
überhaupt nur zulasse".9 Und wenn schon Luther vom Vaterunser 

258

https://doi.org/10.5771/9783495993637-253 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sagte: "Ein paar Worte stehen durch ihre Emphasis höher als die gan­
ze Erdenwelt",10 so bedeutet das dennoch nicht, wie man denken 
könnte, daß alles emphatisch gelesen werden müßte.

Rambach stellt in der Tat eine gewisse Anzahl allgemeiner Regeln 
auf, die erlauben, jene Indizien aufzufmden, die die unterschwelligen 
Affekte der Rede bezeugen. Die erste verlangt, man solle beachten, 
welchen Affekt der vom Autor behandelte Gegenstand gewöhnlich 
erweckt, denn selbst "purificiret und geheiliget" blieben die Affekte 
immer "der Sache gemäß". So hat Paulus die Worte Römer 6, 2: "Wie 
sollten wir in der Sünde leben wollen, der wir abgestorben sind?", mit 
Entrüstung geschrieben, Isaias die aus Kap. 9, 6 "mit dem affectu in- 
tenssimi gaudii" (Erl. I, 397). Der ungewöhnliche Satzbau, viele Wie­
derholungen inbegriffen, ist ein zweites Element, das den Affekt des 
Autors bezeugt, und Rambach zitiert als Beispiel Samuel 18, 33:
Diese häufige Wiederholung des Namens 'Absalon' und 'mein Sohn' zeuget 
von dem affectu intentissimi doloris et ingentis tristitiae, welche verknüpft 
war cum affectu desiderii den Absalon wieder zu haben."

Andere Anhaltspunkte sind eine ungewöhnliche Interpunktion, der 
Vergleich sowohl mit Formen der menschlichen Rede im allgemeinen 
als auch mit Parallelstellen der Heiligen Schrift (Inst., 132 f., Erl. 
I, 400 f.), die "commemoratio gestum" (Erl. I, 407 f.) und die Kennt­
nis des Temperamentes:
So wird man ferner viele Reden und actiones Petri besser verstehen, wenn 
man sein Temperament erweget, welches war cholerico-sanguineum. Denn in 
seiner gantzen Historia sind überall signum audaciae cum timore mixtae. 
(Inst., 137; vgl. Erl. 1,408 f.).

Schließlich die zeitlichen Umstände der Rede,12 wobei Rambach die 
Lebensunbeständigkeit Davids in Rechnung zieht, um Psalm 37 zu 
verstehen (Erl. 1,401). Wie soll man jetzt die explizite Ablehnung 
dieser pietistischen Exegese, dieser Affektenlehre wie die der Empha­
se (der Joachim Lange in seiner Hermeneutica Sacra von 1733 den 
Ausdruck "Emphasiologie" verleihen wird) verstehen? Aber auch 
ganz besonders die Ablehnung des Prinzips der Anwendung, die dem 
Verständnis einen wesentlich pathetischen Charakter verleiht - einer 
Ablehnung die mit Schleiermachers Begründung der modernen Her­
meneutik eng verknüpft ist? Auf den ersten Blick scheint diese Ab­

259

https://doi.org/10.5771/9783495993637-253 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lehnung auf dem Bestreben zu beruhen, eine Hermeneutik zu begrün­
den, deren Genauigkeit rein rational ist. Wenn die pietistische Her­
meneutik zwar durch eine theologische Dogmatik bestimmt ist, ordnet 
sich Schleiermachers Geste in Wahrheit in eine der Neuzeit eigene 
Wandlung des Wahrheitsbegriffs ein. Und diese Wandlung wird 
gleichzeitig den Ort und die Rolle des Affektiven verändern.

2. Schleiermachers Kritik der emphatischen Lektüre

In seinem Entwurf der Hermeneutik von 1819 denkt Schleiermacher, 
daß die emphatische Auslegung und die tautologische Auslegung, 
welche im Namen der Sinneinheit des Textes als Reaktion auf die 
erstere gehandhabt wurde, zwei symmetrische Irrtümer sind: "Die 
Maxime, soviel als möglich tautologisch zu nehmen, ist ebenso falsch 
als die, soviel als möglich emphatisch zu nehmen."13 Während er in 
traditioneller Weise die affektive Dimension der Rede auf bestimmte 
Arten derselben reduziert, bringt Schleiermacher einen Grund vor, der 
gewährt, einer Rede im allgemeinen eine eigentliche emphatische 
Dimension zuzugestehen, wie es die Fußnote zum nächsten Absatz 
bezeugt: "Das Maß, in welchem Abundierendes oder Emphatisches 
vorauszusetzen ist, hängt nicht nur von der Gattung der Rede ab, son­
dern auch von der Entwicklungsstufe des Gegenstandes."14 Denn 
wenn der Gegenstand der Rede neu ist, ist die Sprache dafür noch 
nicht gefunden; daher Weitschweifigkeiten, Tautologien, Emphase. 
Und Schleiermacher fuhrt fort:
Im N. T. ist dies der Fall bei Paulus am wenigsten, weil seine Terminologie 
auf einer Masse mündlicher Unterweisung beruhte, in Johannes am meisten. 
Aus der falschen Emphase ist hernach entstanden, daß man alle einzelnen 
Ausdrücke, Erneuerung, Erleuchtung, Wiedergeburt, in das dogmatische 
Begriffsystem aufgenommen hat, woraus ein verwirrender unwissenschaftli­
cher Überfluß entstanden ist. Aus der falschen Tautologie ist entstanden, daß 
man den Ausdrücken das Minimum von Gehalt zugemessen und also den 
Begriff selbst aufgegeben hat.15

In Wirklichkeit ist dies nicht ein Zugeständnis, das Schleiermacher an 
die emphatische Lektüre der Pietisten macht, denn was in einer Rede 
Emphase erkennen läßt, ist die Tatsache, daß der Gegenstand und eine 
noch in Entwicklung begriffene Sprache einander nicht entsprechen, 

260

https://doi.org/10.5771/9783495993637-253 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das heißt das Gegenteil des pietistischen Arguments, das in bezug auf 
die Heilige Schrift eine vollkommene Entsprechung zwischen dem 
Gegenstand und seinem Ausdruck feststellt.

Schleiermacher sieht die Ursache dieses Überflusses oder dieser 
"unwissenschaftlichen" Überinterpretation im Dogmatischen dieser 
Auslegung. Und es ist gewiß richtig, daß Rambach, woran Klaus 
Weimar erinnert, mit seinem Denken den letzten Versuch unternimmt, 
die Dogmatik, die den Inhalt des Glaubens erklärt und bestimmt, und 
die Hermeneutik, die seit Flacius begonnen hatte, sich von jener zu 
trennen, nachmals miteinander zu vereinen.16 Schleiermachers Bio­
graphie läßt auch vermuten, daß er wahrscheinlich mehr mit den Ex­
zessen der emphatischen Lektüre vertraut war, die den Herrnhutern 
von Zinzendorf eigen waren, als mit Rambachs Werk. Dieses stellt ja 
eine gewisse Anzahl von Bedingungen, die die Auswüchse der Inter­
pretation begrenzen. Rambach unterscheidet in der Tat zunächst die 
verschiedenen Möglichkeiten, aus denen Emphase entspringt, dann 
weist er aber auf die Notwendigkeit hin, Scopus, Umstände, ge­
bräuchlichen Sinn der Termini in Rechnung zu ziehen, und - was uns 
heute selbstverständlich scheint - die Originalsprache des Textes statt 
einer Übersetzung, was Rambach zum Studium nicht nur des Griechi­
schen veranlaßte, sondern auch des Arabischen und des Syrischen. 
Dabei handelt es sich nicht nur darum, eine genauere Interpretation zu 
erzielen, als ob es eine Sache des Grades oder des Maßes sei, zum 
Beispiel zu wissen, von welchem Punkt an eine Metapher als Abkür­
zung einer Parabel angesehen werden kann.17 Es handelt sich vielmehr 
um eine andere Art der Interpretation, die dem Pietismus entgegenge­
stellt wird. Man kann sich aber fragen, in welchem Maße Schleierma­
chers Begründung einer allgemeinen Hermeneutik (die auch auf die 
Heilige Schrift angewandt werden kann, ohne von einer Dogmatik 
abzuhängen), das Wort einer Rede oder eines Textes nicht entseelt.

Wie gesagt, nicht die Möglichkeit einer emphatischen Lektüre an 
sich wird von Schleiermacher abgelehnt. Wenn er die Ausübung der­
selben vermindert, muß man andererseits gestehen, daß die Vielfalt 
der pietistischen emphatischen Auslegungsweisen den Emphasebe­
griff selbst trübt. So ist diese Auslegung nicht nur darauf bedacht, den 
Ausdruck des Affekts in der Rede hervorzuheben, sie schließt auch 
die sogenannte porismatische Anwendung ein, wie sie Francke schon 

261

https://doi.org/10.5771/9783495993637-253 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in seiner Manductio ad lectionem Scripturae Sacrae™ praktiziert und 
die (gemäß dem mathematischen Sinn des Wortes porisma, das eine 
logische Folge bezeichnet, einen aus einem Lehrsatz abgeleiteten 
Satz) darin besteht, die Implikationenskette eines Bibelwortes zu ent­
wickeln. Wenn diese Methode insoweit gerechtfertigt ist, als etwas zu 
behaupten, bedeutet, auch die daraus logisch zu folgernden Dinge zu 
behaupten, so gilt dies umso mehr, was die Heilige Schrift betrifft, da 
schwer anzunehmen ist, daß deren Autoren nicht wußten, was sie sag­
ten. Aber außerdem, fügt Rambach hinzu, haben die Apostel diese 
Methode selbst angewandt, wie zum Beispiel Hebräer 2,13. Und 
wenn diese Methode genau angewandt werden soll, setzt sie voraus, 
daß der Geist des Interpreten von der "göttlichen Weisheit erleuchtet 
ist"; und selbst dabei müssen einige Regeln beachtet werden. Man 
versteht auch, daß Schleiermacher die sogenannte "kabbalistische" 
Auslegung als einen Ausdruck oder eine Form der emphathischen 
Auslegung betrachtet und beide nicht wirklich unterscheidet,19 ob­
wohl Rambach wenigstens aus theologischen Gründen vor dieser 
Form der porismati sehen Interpretation warnt.

Andererseits kann man sogar der Meinung sein, daß die Schleier- 
machersche Hermeneutik eine Weiterführung der Affektenlehre, auf 
der die emphatische Auslegung beruht, darstellt, insofern sie die Wie­
derherstellung des Schaffensprozesses eines Werkes anstrebt - eine 
Wiederherstellung, die auf den Keim eines ursprünglichen Gemütszu­
standes zurückgeht. Man braucht nur Rambach zu lesen, so scheint 
mir, wenn er dazu auffordet, "sich selbst in denselben affect zu trans­
portieren und zu stellen, in welchem der scriptor sacer damals gestan­
den, als er diese Worten geschrieben" (Erl. 1,391). Jedenfalls be­
stimmt noch Dilthey, wenigstens teilweise, die hermeneutische Auf­
gabe als ein Sichtransportieren, ein "Sichhineinversetzen".20

Was Schleiermacher dem Dogmatismus der pietistischen Ausle­
gung entgegenstellt, ist eine Methode, die er "philologisch" nennt und 
die im Vergleich mit der von den Pietisten praktizierten Philologie in 
Wirklichkeit historisch sein will.21 Wie soll man diese Entgegenstel­
lung verstehen? Ist eine solche Alternative angebracht? Vom theolo­
gischen Standpunkt aus gibt es keinen Grund, sich dem zu widerset­
zen, daß die Heilige Schrift als Ausdruck eines Wortes gelesen wer­
den kann, das sich gleichzeitig an den Menschen der Vergangenheit, 

262

https://doi.org/10.5771/9783495993637-253 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Gegenwart und der Zukunft wendet, denn letztere Unterscheidung 
hat für dieses Wort einen nur relativen Sinn. Aber die Heilige Schrift 
kann auch als ein historischer Text gelesen werden, denn, wie schon 
gesagt, hat ja Rambach auf die Notwendigkeit hingewiesen, die Ori­
ginalsprache sowie die historischen Gegebenheiten zu kennen, also 
auch diejenigen Menschen, an die sich die Rede einst gewendet hat.

Die Schwierigkeit dieser Entgegenstellung der "historischen" Ex­
egese einerseits und der "dogmatischen" Exegese andererseits besteht 
darin, daß man den Bibeltext auf seine historische Dimension redu­
ziert, wogegen, wie man weiß, sich die Kritik Karl Barths richtete. 
Aber so ist es mit jedem durch eine Tradition überlieferten Text, und 
zwar, weil Schleiermacher im Grunde eines ablehnt: das Prinzip der 
Anwendung. Das Affektive, vor dem sich Schleiermacher verwahrt, 
ist die Möglichkeit, sich von dem, was ein Text aus der Vergangen­
heit sagt, ergreifen zu lassen. Das pietistische Erbe in der allgemeinen 
Hermeneutik ist also einerseits offensichtlich, was die Notwendigkeit 
betrifft, einen Gemütszustand wiederherzustellen, und andererseits 
wesentlich durch die Ablehnung des Prinzips der praktischen Anwen­
dung reduziert (wenn nicht vergessen), das befiehlt, sich "selbst den 
affectum scriptoris sacri anzuziehen", oder daß wir

nicht nur von den Worten, sondern auch von den Affekten der heiligen Män­
ner zu profitiren suchen müssen, und müssen daher die Schrift auch um des­
willen lesen, damit unsere unordentlichen und bösen Affekten emendiret, und 
unser Herz mit guten und heiligen Affekten erfüllet werde. Dazu denn die 
consideratio der Affekten der scriptorum sacrorum vieles mit beyträget. (Er/. 
I, 377 f.)

Welche Konsistenz kann aber das "Sich-transportieren" haben, wenn 
es nicht ein Sich-einlassen nach sich zieht, oder wie Rambach sagt, 
wenn man nicht "ab eodem spiritu bewohnet werde, der in denen 
scriptoribus sacris gewöhnet und diese heiligen Affekte in ihnen ex- 
citirt hat"? Schleiermacher gibt ja die Notwendigkeit einer Bekannt­
schaft mit der zu verstehenden Sache zu. Die Bekanntschaft setzt eine 
Vertrautheit voraus, das heißt auch ein Bewohnen. Bedeutet aber die­
ses Bewohnen nicht letztendlich ein Sichbewohnen lassen? Und sich 
bewohnen lassen, ohne dabei verwandelt zu werden, ist das wirklich 
bewohnt werden?

263

https://doi.org/10.5771/9783495993637-253 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbst wenn man mit Schleiermacher die Divination als "feminine 
Kraft" berücksichtigt, die für die Aufgabe der Wiederherstellung nö­
tig ist, so hat diese gerade nicht eine Verwandlung oder ein Infrage­
stellen dessen, der sie bewerkstelligt, zur Folge. Die wiederherstellen­
de Tätigkeit des Subjekts tritt an die Stelle eines exponierten heraus­
geforderten Subjekts, obwohl andererseits für Schleiermacher das 
Gefühl der Abhängigkeit das eigentliche Bewußtsein seiner selbst 
ausmacht. Aus dem Abstand, in den sich ein Mensch gegenüber einer 
Sache versetzt, die nur ein wiederherzustellender Gegenstand ist, geht 
hervor, daß das Verstehen im kierkegaardschen Sinne "ästhetisch" ist. 
Ein solcher Begriff des Verstehens kann gleichzeitig als objektivi­
stisch bezeichnet werden, was die Beziehung betrifft, die zwischen 
dem entsteht, was sich zu verstehen anbietet, und dem, der zu verste­
hen sucht, und andererseits subjektivistisch, was das Ziel des Verste­
hens betrifft, welches die Singularität eines Stiles erfassen soll. Der 
genannte Verstehensbegriff führt ebenfalls zu einer wesentlichen Re­
duzierung der Bedeutung der Affektenlehre und des Prinzips der An­
wendung.

Die von ihrer Bindung an den Anwendungsbegriff des Verstehens 
losgelöste Affektenlehre kann dann nur als ein isoliertes Thema be­
handelt werden, das man auch später zum Beispiel in den Analysen 
von Jakobson oder von Austin finden kann, beziehungsweise in Tho­
mas Kuhns These über die Struktur der wissenschaftlichen Revolutio­
nen. Vom Standpunkt der Geschichte der Hermeneutik aus, und wie 
es auch Dilthey suggeriert, öffnet die Affektenlehre den Weg zur psy­
chologischen Interpretation.22

Das Prinzip der applicatio practica seinerseits, das ausdrücklich 
aus dem Feld der Hermeneutik verwiesen wurde, und zwar im Namen 
einer philologisch-historischen Genauigkeit,23 wird nur als ein Rest 
der vormodernen Hermeneutik erscheinen, das heißt als eine simple 
Wiederbelebung einer der vier Bedeutungen der Heiligen Schrift, 
nämlich des tropologischen oder moralischen Sinnes.24 Einerseits 
scheint mir aber das Besondere des Pietismus zu sein, dieses Prinzip 
als das erste und letzte Prinzip aller Prinzipien zu betrachten, das zum 
Beispiel die emphatische Lektüre und die applicatio porismata be­
stimmt, welche fähig ist, von sich aus rein intellektuell zu funktionie­
ren (die siebente und letzte Regel, die Rambach zur Regulierung der 

264

https://doi.org/10.5771/9783495993637-253 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


applicatio porismata aufzählt, ist ihre notwendige Fruchtbarkeit, was 
die Erbauung betrifft). Und so ist Rambach der erste, der auf den 
letzten Seiten seiner Institutiones ein Kapitel der Anwendung widmet, 
das, wie Herbers sagt, gleichzeitig ein Übergang zur moralischen 
Theologie ist. Aber man wird andererseits bemerken, daß die Kritik 
dieses Prinzips seltsamerweise voraussetzt, daß das Alte notwendig 
ärmer ist als das Moderne. Um hervorzuheben, was heute wieder aus 
der pietistischen Hermeneutik aufgegriffen werden sollte, muß man 
auf den Sinn und die Relevanz der Idee zurückzugreifen, nach der 
diese ahistorisch sei.

Die philologisch-historische Methode lenkt ihr Augenmerk auf die 
Verschiebungen, denen vor allem der Sinn und der Gebrauch der 
Sprache im Ablauf der Epochen unterworfen sind. Wenn sie aber (wie 
die pietistische Hermeneutik, deren Anwendung in gewisser Weise 
zeitlos bleibt) die Notwendigkeit verkennt, eine geschichtliche Di­
stanz zu überschreiten, um sich einen Text aus der Vergangenheit zu 
eigen zu machen - die Notwendigkeit einer Verschmelzung der Hori­
zonte, um mit Gadamer zu reden -, dann setzt jedoch der Begriff der 
Anwendung voraus, wie schon gesagt wurde, daß ein echtes Ver­
ständnis eine Erfahrung ist, oder ein Ereignis, daß einem Menschen 
zustößt, was mit der philologisch-historischen Methode nichts zu tun 
hat. Daraus geht hervor, daß der Sinn eines Textes sich nur erschließt, 
wenn die Bedingungen seiner Rezeption erfüllt sind. Aus diesem 
Grund eröffnet Rambach, wenn auch im Kontext einer dogmatischen 
Theologie, seine Institutiones im Geiste Dannhauers mit einem Kapi­
tel, das der für eine richtige Interpretation nötigen Beschaffenheit des 
Auslegers gewidmet ist.25 Von diesem Gesichtspunkt aus - das heißt, 
wenn das Geschichtliche nicht Vergangenes aufzeigt, sondern das, 
was aus der Vergangenheit kommend, uns ergreift- verkennt eine 
Hermeneutik wie die Schleiermachers die Geschichtlichkeit des Ver­
stehens. Die Alternative zwischen einem historischen Verständnis 
(was hier nur genetisch heißt) und der Anwendung bleibt daher ober­
flächlich.

Unabhängig von diesem ursächlichen theologischen Kontext setzt 
das Prinzip der praktischen Anwendung voraus, daß das, was zu ver­
stehen ist, vor allem eine Sache ist, und daß die Prüfungen, denen sie 
uns aussetzt, nicht von unserer Entscheidung oder von unserem Wol­

265

https://doi.org/10.5771/9783495993637-253 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


len abhängt. Wenn man dieses Prinzip ausschließt, macht man aus 
dem Wissen, auf das die Hermeneutik Anspruch erhebt, ein wesent­
lich apathisches Wissen, das auch etwas mit dem zu tun hat, was Hei­
degger - der auf Augustin hinweist - die "Neugierigkeit" nennt.26 In 
einer Hermeneutik wie der Schleiermachers stellt sich in Wahrheit 
nicht mehr die Frage der Bedeutung des Ausdrucks, "sein ganzes Ge­
wicht auf (eine Rede) zu legen", insofern einer solchen Hermeneutik 
sich nur die Frage des Sinnes stellt und der Dialektik die Frage der 
Bedeutung oder der Wahrheit der Rede übergibt, das heißt die Aufga­
be, die Rede ernstzunehmen. Aber wenn die Wahrheit dann als Er­
gebnis eines intersubjektiven Verfahrens gedacht wird, bleibt die 
subjektive pathische Dimension des Verstehens verkannt - eine Di­
mension, die auch die Erfahrung einer Lektüre ausmacht, die für einen 
jeden von uns zählt, das heißt, derer wir uns erinnern als einer erbau­
lichen.27

Und wenn die Hermeneutik nur mit dem Sinn der Rede zu tun hat, 
ohne sich über seine Wahrheit auszusprechen, wenn Sinn und Wahr­
heit getrennt werden können, dann verschwindet der Unterschied 
zwischen den verschiedenen Reden oder Texten - zum Beispiel dem, 
den Gadamer zwischen den "klassischen", "eminenten" Texten macht, 
und denen, die es nicht sind, sodaß eine allgemeine Hermeneutik dann 
als eine Epistemologie der verschiedenen Methoden begriffen wird, 
die zum Ziel haben, die Unklarheiten in Reden jeder Art zu erhellen. 
Unter der Bedingung, daß sie nur einen unmittelbaren Grad ausrei­
chender Unklarheit aufweisen, kann man sich alsdann einer Herme­
neutik verschreiben, die sowohl für eine Gebrauchsanweisung wie 
auch für ein Gedicht gilt, oder auch von einer "Hermeneutik der gan­
zen Zahlen" sprechen.

Anmerkungen

1 Jeweils veröffentlicht in Jena 83. Aufl. 1729) und Gießen (Hg. Ernst Friedrich 
Neubauer), weiter zitiert durch die Abkürzungen Inst, und Erl. mit Seitenangabe.

Die hermeneutische Lehre Johann Jakob Rambachs, Band 2, Dissertation Heidel­
berg 1952,41.
3 Halle 1717-1723.
4

"Daher ist offensichtlich, daß derjenige gleichsam die Seele selbst aus dem Körper 
entfernt, wer die Affekte aus der Rede verbannt." (Inst., 123)

266

https://doi.org/10.5771/9783495993637-253 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 "Und sein Vater Zacharias ward des Heiligen Geistes voll, weisssagte und sprach." 
Der Heilige Geist "erweckte darinnen solche heilige motus und Affekten, die denen 

Sachen, davon sie schrieben, convenable waren." (Erl. I, 378)
Das Problem der Bibelauslegung im Pietismus des 18. Jahrhunderts, in: Zeitschrift 

für systematische Theologie 1, 1923, 468-481.
Praelectiones hermeneuticae, 237 f.

9
Geschichte der neueren evangelischen Theologie im Zusammenhang mit den allge­

meinen Bewegungen des europäischen Denkens, Band 2, Gütersloh: Mohn 1954, 178.
10 Luther im Gespräch (hg. von R. Buchwald), Baden-Baden: Insel, 1983, 280.
11 Erl. I, 398 oder auch 1 Moses 49, 7: "Verflucht ihr Zorn, daß er so häftig ist, und 
ihr Grimm, daß er so störrig. Ich will sie zerteilen in Jakob und zerstreuen in Israel." 
Dazu schreibt Rambach : "Hier hat gleichfals der Affekt die Ordnung der Worte tarbi- 
ret. Denn ordentlich sollte das subjectum voranstehen und das predicatum sollte 
folgen. Aber der Affekt versetzet hier die Worte, aus welcher Versetzung also der 
affectus irae hervorleuchtet, wie auch abominationis et odii." Oder auch Matthäus 8, 
25: "Und die Jünger traten zu ihm und weckten ihn auf und sprachen : Herr, hilf uns, 
wir verderben" -, was von einem "affectus fiduciae cum metu et dubitatione mixtae" 
zeuget (Erl. I, 405). Desgleichen, wenn man Matthäus 14,27: "Seid getrost, ich bin's, 
furchtet euch nicht", prüft: "Ex structura sermonis leuchtet hervor affectus amoris et 
desiderii".
12 "Die Notiz aller historischen Umstände von denen Corinthern, von denen Galatern 
und von andern, an welchen Paulus geschrieben." (Erl. I, 409)

Hermeneutik und Kritik (hg. von M. Frank), Frankfurt/M: Suhrkamp 1977, 131 
(§ 42).

Ebenda 132 (§ 43).
15 Ebenda.

Historische Einleitung zur literaturwissenschaftlichen Hermeneutik, Tübingen: 
Mohr 1975, 59.

"Emphatisch betrachtet, schreibt Schleiermacher, ist "jede Metapher ein Kom­
pendium eines Gleichnisses, und ebenso kann man auch ein Gleichnis selbst emphati- 
sieren." Hermeneutik und Kritik, 131 (§ 42).
18 Halle 1693, 105 ff.
19 Hermeneutik und Kritik, 87 und 96 f.
20 Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften (Gesammelte 
Schriften Band 7), Leipzig und Berlin: Teubner 1927, 213 f.

Das Argument der Notiz von 1828, § 42 (vgl. Anm. 13 und 17 oben), ist seltsam. 
Es bringt gegen die pietistische Idee, daß der "Heilige Geist die gesamte Christenheit 
im Auge hatte", die Tatsache vor, daß der Text sich an Hörer und Leser wandte, deren 
gutes Verständnis nur auf allgemein anerkannten Voraussetzungen beruhen konnte, 
was die Konstituierung der Christenheit im allgemeinen ermöglichte. Denn vom theo­
logischen Standpunkt aus ist dieser Einwand schwer zu rechtfertigen und vom bloßen 
historischen Standpunkt aus verschwindet die religiöse Bedeutung der Bibel, sodaß 
man sich fragt, was die Begriffe Heiliger Geist oder Gott noch heißen.

267

https://doi.org/10.5771/9783495993637-253 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leben Schleiermachers (Gesammelte Schriften Band 14), Göttingen: Vanden- 
hoeck & Ruprecht 1966, 619. Diese affektive Dimension tritt bei Dilthey wieder 
zutage, wo sie mit dem positivistischen Ideal einer universellen Wahrheit koexistiert, 
insofern das Gefühl wieder eine erkenntnistheoretische Dimension erhält. Denn das 
Besondere der künstlerische Schöpfung, der Lyrik insbesondere, besteht darin, uns 
eine Erkenntnis des menschlichen Lebens zu vermitteln, und dieses noch zu intensi­
vieren, was im Moment der Rezeption aufs neue erlebt wird. (Vgl. Die Einbildungs­
kraft des Dichters, in: Die geistige Welt, Gesammelte Schriften Band 6, Leipzig und 
Berlin: Teubner 1924, 186). Aber diese Anerkennung eines affektiven Wissens bleibt 
hier noch ästhetisch, und wo Schleiermacher noch berechtigte Sorge trug, Theologie 
und Philosophie nicht zu verwechseln, so läßt das "Wesen der Philosophie" von 1907 
Philosophie, Dichtung und Religion nebeneinander bestehen.
23 J. Wach, Das Verstehen, Band 2, Tübingen: Mohr 1926-1933, 12 Anm.

Zum Beispiel J. Grondin, Einführung in die philosophische Hermeneutik, Darm­
stadt: Wissenschaft!. Buchgesellschaft 1991, 82.

In den hermeneutischen Systemen innerhalb der lutherischen Kirche ist Dann- 
hauer, der einer der Lehrer Speners war, der erste gewesen, der dieser Frage ein be­
sonderes Kapitel gewidmet hat (vgl. P. Berbers, Die hermeneutische Lehre J. J. 
Rambachs, Band 2, 114, Anm. 4).

Ontologie. Hermeneutik und Faktizität (Gesamtausgabe 63), Frankfurt/M: Kloster­
mann 1994, 5 und 15, sowie später "Sein und Zeit", § 36.

Man denkt natürlich an Gadamer, der von der Heideggerschen Hermeneutik der 
Faktizität ausgeht, und dessen "Wahrheit und Methode" dazu einlädt, die pietistische 
Hermeneutik zu rehabilitieren, und an die pathische Erfahrung des Schönen im "Phai- 
dros" erinnert. Die erstaunliche Bedeutung, die Heidegger Rambach in der kurzen 
Geschichte der Hermeneutik einräumt, die seine Vorlesung "Ontologie. Hermeneutik 
der Faktizität" eröffnet (und wo er den Plan der Institutiones erwähnt), hat ihren Platz 
in dem Weg, der heutzutage wieder eingeschlagen wird, denn Heidegger sagt, daß 
Aristoteles zwar sein Vorbild war, aber Luther sein "Begleiter im Suchen" (Ge­
samtausgabe 63, 5). Ohne hier über diese Bemerkung hinausgehen zu können, weise 
ich in bezug auf Gadamer auf eine erste Annäherung in meinem Artikel hin: La 
reevaluation par Gadamer du principe pidtiste de l’application", in: L'art du com- 
prendre 4, 1996, 24-37.

268

https://doi.org/10.5771/9783495993637-253 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

