
Peter Schröder [Hrsg.]

STAATSVERSTÄNDNISSE

Staatsrecht und Politik  
bei Christian Thomasius

ISBN 978-3-7560-0268-9

St
aa

ts
re

ch
t 

un
d 

Po
lit

ik
 b

ei
 C

hr
is

ti
an

 T
ho

m
as

iu
s

Sc
hr

öd
er

 [H
rs

g.
]

Im Zentrum der Reihe Staatsverständnisse steht die Frage: Was lässt sich den Ideen früherer 
und heutiger Staatsdenker und Staatsdenkerinnen für ein zeitgemäßes Verständnis des 
Staates entnehmen?

Christian Thomasius (1655–1728) ist einer der prägenden Autoren der deutschen 
Aufklärung. Sein Staatsverständnis ist geprägt durch die Konstellation des fürst-
lichen Territorialstaates im Alten Reich sowie von der anhaltenden Auseinander-
setzung über das Verhältnis von Kirche und Staat. Insofern ist Thomasius’ Staats-
verständnis von ganz anderen und uns fremden Voraussetzungen geprägt. Seine 
Skepsis gegenüber der menschlichen Natur führte ihn nicht nur zu einer dezidier-
ten Begründung staatlicher Souveränität, sondern paarte sich mit den vernunft-
rechtlich begründeten Postulaten der Aufklärung. So findet sich bei Thomasius 
ein Selbstverständnis der Philosophie, dem ein Wissenschaftsanspruch auf Veri-
fizierbarkeit zugrunde liegt, der auch heute noch als maßgeblich gilt.

Bei Christian Thomasius (1655–1728) begegnen wir der Verschränkung einer naturrechtlich 
begründeten Staatsrechtsphilosophie mit einem ambitionierten politischen und emanzi-
patorischen Aufklärungsprogramm.

Mit Beiträgen von: 

Thomas Ahnert, Andreas Blank, Martin Kühnel, Mikkel Munthe Jensen, Katerina 
Mihaylova, Ere Nokkala, Alexander Schmidt, Dietrich Schotte und Peter Schröder.

Herausgeber:

Peter Schröder ist Professor für die Geschichte des politischen Denkens im History 
Department am University College London.

188

BUC_Schroeder_0268-9.indd   1,3BUC_Schroeder_0268-9.indd   1,3 20.10.2025   07:59:5320.10.2025   07:59:53

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Staatsverständnisse | Understanding the State

herausgegeben von 

Andreas Anter 
Norbert Campagna 
Sebastian Huhnholz
Rüdiger Voigt (geschäftsführend)

Band 188

Wissenschaftlicher Beirat:

Horst Bredekamp, Berlin 
Verena Frick, Göttingen 
Aurore Gaillet, Toulouse 
Oliver Hidalgo, Passau 
Anna-Bettina Kaiser, Berlin 
Philip Manow, Siegen
Florian Meinel, Göttingen 
Herfried Münkler, Berlin 
Henning Ottmann, München 
Walter Pauly, Jena 
Wolfram Pyta, Stuttgart 
Volker Reinhardt, Fribourg 
Stefano Saracino, Graz 
Peter Schröder, London 
Eva Maria Ziege, Bayreuth
Moshe Zimmermann, Jerusalem

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Staatsrecht und Politik  
bei Christian Thomasius

Peter Schröder [Hrsg.]

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


© Titelbild: �C. Thomasius, Frontispiz Juristische Händel (1723),  
Universitätsbibliothek Halle.

Onlineversion
Nomos eLibrary

1. Auflage 2025
© Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2025. Gesamtverantwortung für Druck  
und Herstellung bei der Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG. Alle Rechte, auch 
die des Nachdrucks von Auszügen, der fotomechanischen Wiedergabe und der Über-
setzung, vorbehalten. Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier.

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in  
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische  
Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar. 

ISBN 978-3-7560-0268-9 (Print)
ISBN 978-3-7489-3792-0 (ePDF)

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Editorial

Das Staatsverständnis hat sich im Laufe der Jahrhunderte immer wieder grundlegend 
gewandelt. Wir sind Zeugen einer Entwicklung, an deren Ende die Auflösung der 
uns bekannten Form des territorial definierten Nationalstaates zu stehen scheint. 
Denn die Globalisierung führt nicht nur zu ökonomischen und technischen Verände-
rungen, sondern sie hat vor allem auch Auswirkungen auf die Staatlichkeit. Ob die 
„Entgrenzung der Staatenwelt“ jemals zu einem Weltstaat führen wird, ist allerdings 
zweifelhaft. Umso interessanter sind die Theorien früherer und heutiger Staatsden-
ker, deren Modelle und Theorien, aber auch Utopien, uns Einblick in den Prozess 
der Entstehung und des Wandels von Staatsverständnissen geben.

Auf die Staatsideen von Platon und Aristoteles, auf denen alle Überlegungen 
über den Staat basieren, wird unter dem Leitthema „Wiederaneignung der Klassiker“ 
immer wieder zurückzukommen sein. Der Schwerpunkt der in der Reihe Staatsver­
ständnisse veröffentlichten Arbeiten liegt allerdings auf den neuzeitlichen Ideen 
vom Staat. Dieses Spektrum reicht von dem Altmeister Niccolò Machiavelli, der wie 
kein Anderer den engen Zusammenhang zwischen Staatstheorie und Staatspraxis 
verkörpert, über Thomas Hobbes, den Vater des Leviathan, bis hin zu Karl Marx, 
den sicher einflussreichsten Staatsdenker der Neuzeit, und schließlich zu den zeitge-
nössischen Staatstheoretikern.

Nicht nur die Verfälschung der Marxschen Ideen zu einer marxistischen Ideolo-
gie, die einen repressiven Staatsapparat rechtfertigen sollte, macht deutlich, dass 
Theorie und Praxis des Staates nicht auf Dauer voneinander zu trennen sind. Auch 
die Verstrickung Carl Schmitts in die nationalsozialistischen Machenschaften, die 
heute sein Bild als führender Staatsdenker seiner Epoche trüben, weisen in diese 
Richtung. Auf eine Analyse moderner Staatspraxis kann daher in diesem Zusam-
menhang nicht verzichtet werden.

Was ergibt sich daraus für ein zeitgemäßes Verständnis des Staates im Sinne einer 
modernen Staatswissenschaft? Die Reihe Staatsverständnisse richtet sich mit dieser 
Fragestellung nicht nur an (politische) Philosophen und Philosophinnen, sondern 
auch an Geistes- und Sozialwissenschaftler bzw. -wissenschaftlerinnen. In den Bei-
trägen wird daher zum einen der Anschluss an den allgemeinen Diskurs hergestellt, 
zum anderen werden die wissenschaftlichen Erkenntnisse in klarer und aussagekräf-
tiger Sprache – mit dem Mut zur Pointierung – vorgetragen. Auf diese Weise wird 
der Leser/die Leserin direkt mit dem Problem konfrontiert, den Staat zu verstehen.

Prof. Dr. Rüdiger Voigt

5

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Editorial – Understanding the State

Throughout the course of history, our understanding of the state has fundamentally 
changed time and again. It appears as though we are witnessing a development 
which will culminate in the dissolution of the territorially defined nation state as 
we know it, for globalisation is not only leading to changes in the economy and 
technology, but also, and above all, affects statehood. It is doubtful, however, whe-
ther the erosion of borders worldwide will lead to a global state, but what is perhaps 
of greater interest are the ideas of state theorists, whose models, theories and utopias 
offer us an insight into how different understandings of the state have emerged and 
changed, processes which neither began with globalisation, nor will end with it.

When researchers concentrate on reappropriating traditional ideas about the state, 
it is inevitable that they will continuously return to those of Plato and Aristotle, upon 
which all reflections on the state are based. However, the works published in this 
series focus on more contemporary ideas about the state, whose spectrum ranges 
from those of the doyen Niccolò Machiavelli, who embodies the close connection 
between the theory and practice of the state more than any other thinker, to those of 
Thomas Hobbes, the creator of Leviathan, those of Karl Marx, who is without doubt 
the most influential modern state theorist, those of the Weimar state theorists Carl 
Schmitt, Hans Kelsen and Hermann Heller, and finally to those of contemporary 
theorists.

Not only does the corruption of Marx’s ideas into a Marxist ideology intended 
to justify a repressive state underline the fact that state theory and practice cannot 
be permanently regarded as two separate entities, but so does Carl Schmitt’s in-
volvement in the manipulation conducted by the National Socialists, which today 
tarnishes his image as the leading state theorist of his era. Therefore, we cannot 
forego analysing modern state practice.

How does all this enable modern political science to develop a contemporary 
understanding of the state? This series of publications does not only address this 
question to (political) philosophers, but also, and above all, students of humanities 
and social sciences. The works it contains therefore acquaint the reader with the 
general debate, on the one hand, and present their research findings clearly and 
informatively, not to mention incisively and bluntly, on the other. In this way, the 
reader is ushered directly into the problem of understanding the state.

 
Prof. Dr. Rüdiger Voigt

6

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Inhaltsverzeichnis

Editorial – Understanding the State 6

Peter Schröder
Einleitung: Zum Staatsverständnis von Christian Thomasius 9

Aspekte von Thomasius’ Natur- und StaatsrechtslehreTeil I:

Peter Schröder
Naturrecht und Souveränität 23

Martin Kühnel
Individuelle Freiheiten dank absoluter Fürstenherrschaft. 
„Ungebundene Freyheit“ bei Christian Thomasius 45

Katerina Mihaylova
Das maximal Böse verhindern 
– Christian Thomasius über Gerechtigkeit und politische Legitimation 73

Dietrich Schotte
Die Notwendigkeit gesellschaftlich variabler Sitten. 
Begriff und systematische Bedeutung des decorum in der politischen 
Philosophie von Christian Thomasius 93

Thomas Ahnert
Religiöse Toleranz und Staatsräson 111

Alexander Schmidt
Jerusalem über Athen: Gesetzgebungslehre als Staatsklugheit 129

Ere Nokkala
Staat und Oeconomie 149

7

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Rezeption und WirkungsgeschichteTeil II:

Mikkel Munthe Jensen
Christoph Heinrich Amthor und die Rezeption von Christian 
Thomasius an der Universität Kiel, 1703-1714 167

Andreas Blank
Thomasius, Wolff, und die Präsumption des Gut-seins. 
Zur Frage der „rivalisierenden Aufklärungen“ 193

Autorenverzeichnis 215

8

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Peter Schröder

Einleitung: Zum Staatsverständnis von Christian Thomasius

Der Jurist und Philosoph Christian Thomasius (1655-1728) ist einer der prägenden 
Autoren der deutschen Aufklärung, deren Anfänge ohne sein Werk kaum denkbar 
gewesen wären. Sein Staatsverständnis ist geprägt durch die Konstellation des fürst-
lichen Territorialstaates im Alten Reich nach dem Westfälischen Frieden von 1648 
sowie von der anhaltenden Auseinandersetzung über das Verhältnis von Kirche und 
Staat.1 Insofern ist Thomasius’ Staatsverständnis von ganz anderen und uns fremden 
Voraussetzungen geprägt. Und doch finden sich bei Thomasius ein intellektueller 
Habitus und ein Selbstverständnis der Philosophie, dem ein Wissenschaftsanspruch 
auf Verifizierbarkeit zugrunde liegt, der auch heute noch als maßgeblich gilt. Bei 
ihm begegnen wir der Verschränkung einer naturrechtlich begründeten Staatsrechts-
philosophie mit einem ambitionierten politischen und emanzipatorischen Aufklä-
rungsprogramm.2 Dies führte zu häufigen Revisionen seiner Positionen, auf die die 
Kapitel dieses Bandes eingehen werden.

Thomasius bediente sich unterschiedlicher Textgattungen. Für sein Staatsver-
ständnis sind neben seinen juristischen Abhandlungen, noch die systematischen 
Werke zum Natur- und Kirchenrecht sowie diverse Disputationen und Dissertatio-
nen von Bedeutung. Aber auch seine polemischen Schriften zu gesellschafts- und 
religionspolitischen Fragen sind hier einschlägig. Thomasius erklärte dabei das ver-
nunftgeleitete Selbstdenken und die darauf begründete eklektische Philosophie, also 
das Evaluieren und das bewusste Aneignen von Elementen unterschiedlicher philo-
sophischer Positionen oder Schulen für die Zwecke der eigenen Theoriebildung, 
zur methodischen Grundlage seiner Schriften. Damit war nicht nur eine Offenheit 
und kritische Haltung gegenüber konkurrierenden Lehrmeinungen verbunden, son-
dern auch immer wieder das bewusste In-Fragestellen eigener Positionen. In seinen 
Grundlehren des Natur- und Völkerrechts (Fundamenta Juris Naturae et Gentium, 
1705) wird dies besonders deutlich. Hier wird der Versuch unternommen, seine frühe 
Naturrechtslehre, die er in der Göttlichen Rechtsgelahrtheit (Institutiones Jurispru-
dentiae Divinae) 1688 vorgelegt hatte, mit seinen späteren Werken, insbesondere 
seiner Sittenlehre, zu verbinden. Dies ist seiner neuen Konzeption von Ehrlichkeit 
(honestum), Gerechtigkeit (justum) und Anständigkeit (decorum) geschuldet. Diese 

1 Vgl. zum ideengeschichtlichen und verfassungsrechtlichen Kontext den konzisen Überblick in 
Stolleis 1995.

2 Siehe dazu auch Vollhardt 1997.

9

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


neue Trias führt aber zu neuen Problemen und diese Konzepte werden von Thoma-
sius letztlich nicht ganz widerspruchsfrei entwickelt. Er ging aber davon aus, dass 
er nun eine besser begründete Lehre über Recht, Staat und Gesellschaft entworfen 
habe. Immer wieder liest man bei Thomasius: „Wenn ich zu der Zeit, als ich (…) 
schrieb, den Unterschied der Gebothe des Ehrbaren, anständigen und gerechten 
deutlich begriffen hätte, so hätte ich theils viele Umschweiffe und Schwierigkeiten 
vermieden“.3 Ausdrücklich werden hier frühere Standpunkte revidiert.4 Mit der 
Eklektik und der von ihr beanspruchten vernunftgeleiteten Evaluation manifestiert 
sich eine intellektuelle Haltung, die grundlegend für Thomasius’ Verständnis von 
Aufklärung und Reform war. Zudem war Thomasius der Praxisbezug von Wissens-
vermittlung ein dringendes Anliegen, das er am ehesten mit der eklektischen Philo-
sophie meinte, verwirklichen zu können.

Thomasius’ Forderung nach gesellschaftlichen und institutionellen Reformen, 
verwickelte ihn in vielfältige Auseinandersetzungen. Das mag ihn mit dazu geführt 
haben seine Positionen zu überdenken und zu ändern. Thomasius’ persönliches 
Schicksal war eng mit den von ihm geführten Auseinandersetzungen verbunden. 
Gegen ihn wurde im März 1690 in Leipzig ein Lehr- und Schreibverbot erlassen. 
In teils verletzender Polemik hatten beide Seiten diesen Streit über moralische, 
theologische und politische Fragen geführt und schon lange jede Kompromissbereit-
schaft aufgegeben. Seine orthodox-lutherischen Gegner hatten dem von ihnen als 
gefährlich gebrandmarkten Neuerer Thomasius das Leben und Wirken in seiner 
Geburtsstadt unmöglich gemacht.5 Damit fiel für Thomasius die Entscheidung Leip-
zig zu verlassen, womit sich die Notwendigkeit ergab, eine neue Wirkungsstätte 
zu finden. Wie von ihm erhofft, wurde er durch den brandenburgischen Kurfürsten 
Friedrich III. (ab 1701 König Friedrich I. in Preußen) nach Halle berufen.

Bei Thomasius offenbart sich ein akademisches und bürgerliches Selbstbewusst-
sein gegenüber den etablierten Autoritäten und Machtstrukturen, das nicht nur sozi-
al- und ideengeschichtlich auf das aufkommende Stadtbürgertum verweist, sondern 
auch bereits in erstaunlichem Maße eine Selbstreflektion der eigenen Möglichkei-
ten und Grenzen der gesellschaftlichen, erzieherischen und politischen Einflussnah-
me thematisiert. Thomasius’ Staatsverständnis ist eng mit seinem Emanzipations- 
und Aufklärungsprogramm verbunden. Dieser Zusammenhang wird aus unterschied-
lichen Perspektiven in diesem Band untersucht. Thomasius hatte die Bedeutung 
geistiger Freiheit selbst erfahren. Der Kontrast zwischen dem kursächsischen Leip-
zig und dem kurbrandenburgischen Halle hätte eindeutiger nicht sein können.6 

3 Thomasius 1709, S. 163.
4 Vgl. zu Thomasius’ Positionsänderungen mit Bezug auf die Sittenlehre etwa Thomasius 1709, 

S. 139, 145, 147, 156,162 oder 165.
5 Vgl. etwa Lieberwirth 1953, S. 155-159, sowie Kühnel 2016 und Lück 2008a. Dazu kritisch 

Döring 2015.
6 Vgl. Kühnel 2016.

10

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Aufklärung und landesherrliche Souveränität werden von Thomasius als die Voraus-
setzungen für religiöse und bürgerliche Freiheit gesehen. Der Klerus stand nach 
Thomasius’ Einschätzung und Erfahrung sowohl der Aufklärung als auch der lan-
desherrlichen Souveränität im Wege. Deswegen wandte er sich gegen die Dominanz 
des protestantisch-orthodoxen Klerus, um damit dem Fürsten bei der Abgrenzung 
eines säkularen, zunächst auf die Bewahrung des äußeren Friedens gerichteten Herr-
schaftsbereichs argumentativ zur Seite zu stehen.7 Zugleich forderte Thomasius den 
Souverän auf, sich für aufklärerische Reformen einzusetzen.

Obwohl Thomasius in Leipzig erfahren hatte, dass längst nicht jedes Fürstenhaus 
in diesem Sinne Politik betrieb, vertrat er nachdrücklich diese positive Auffassung 
landesherrlicher Souveränität im Interesse bürgerlicher Freiheit. Thomasius meinte, 
so könne dem in seinen Augen verderblichen Einfluss von Klerus und Intoleranz 
am ehesten begegnet werden. Die Politik Friedrichs III. gegenüber den von Ludwig 
XIV. aus Frankreich vertriebenen Hugenotten hatte das nachdrücklich bestätigt, und 
der „Chur-fürstlichen Durchlauchtigkeit“ sei deswegen dafür zu danken, „daß sie 
die allenthalben wegen Gottesfurcht Verfolgte und Bedrängte ohne Ansehung des 
Unterschieds der Religion, in Dero Großmüthigsten Schutz genommen“.8 Trotz der 
durch den sächsischen Kurfürsten und französischen König offenkundigen Beispiele 
fürstlicher Machtpolitik gegen die Interessen der Untertanen thematisierte Thoma-
sius den geradezu unweigerlich heraufkommenden Konflikt nicht, der zwischen 
souveränem Landesherrn und aufstrebenden Bürgertum entstehen musste. Er stellte 
dieser Herausforderung stattdessen das positive brandenburg-preußische Beispiel 
entgegen und formulierte die damit verbundenen Erwartungen programmatisch.

Thomasius’ prononcierter aufklärerischer Impetus macht ihn zu seiner Zeit zu 
einem der wichtigsten Reformer in Deutschland, der im Namen von bürgerlicher 
Freiheit und Verantwortung insbesondere die herrschende Autorität des Klerus über-
winden will. Thomasius’ umfangreiche pädagogischen Bemühungen waren von der 
konkreten, praxisorientierten Idee geleitet, durch die Ausbildung der zukünftigen 
Juristen und Staatsbeamten einen effizienten Verwaltungs- und Staatsapparat als Al-
ternative gegenüber den kirchlichen Strukturen zu schaffen. Sein Werk und Wirken 
ist vor allem in diesem institutionellen Zusammenhang und den ekklesiologischen 
(weniger den theologischen) und politischen Kontroversen des frühneuzeitlichen 
Konfessionsstaates zu sehen. Diese Auseinandersetzungen wurden sowohl an der 
Universität ausgetragen, als auch zwischen den interessierten konfessionellen und 
politischen Parteien.9 So wurde denn auch die von ihm ab 1688 noch in Leipzig 
redigierte Zeitschrift der Monatsgespräche zu einem der ersten in deutscher Sprache 

7 Vgl. Thomasius 1710, S. 81.
8 Thomasius 1701b, S. 464. Friedrichs Vater, der Große Kurfürst Friedrich Wilhelm, hatte 1685 mit 

dem Edikt von Potsdam die Aufnahme der Hugenotten bereits auf eine rechtliche Grundlage 
gestellt.

9 Siehe dazu auch Schröder 1999, S. 11-35 und Hunter 2007, S. 21-50.

11

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


publizierten Medien, worin er – so bereits das Urteil von Friedrich Schiller – , 
„auf satirische Art (…) seinen Gegnern, den Theologen und aristotelischen Philo-
sophen, tapfer zusetzte“.10 Bei Thomasius kreuzten sich gesellschaftspolitisch moti-
vierte Rücksichtnahmen gegenüber den Beharrungskräften seiner Zeit mit mutigen 
Reformvorschlägen und zuweilen scharfer Kritik am status quo der politischen, 
akademisch-institutionellen und gesellschaftlichen Gegebenheiten. Man könne bei 
Thomasius, so Schiller weiter, „das interessante Loswinden eines Mannes von Geist 
und Kraft aus der Pedanterie des Zeitalters [sehen] und obgleich die Art, wie er 
es angreift selbst noch pedantisch genug ist, so ist er doch, seinen Zeitgenossen 
gegenüber, ein philosophischer, ja ein schöner Geist zu nennen“.11 Was Schiller 
als „das interessante Loswinden“ beschrieb, war nicht zuletzt Thomasius’ eklekti-
scher Philosophie geschuldet, in der er die Voraussetzung zu unvoreingenommenen 
Selbstdenken sah.12 Das korrespondierte mit seinem Reformprogramm für die Uni-
versitäten, die er in einem erbärmlichen Zustand sah.13

In seiner Einleitung zur Hof-Philosophie erklärte Thomasius die Eklektik gerade-
zu zu seiner philosophischen Methode, um einseitige Autoritätsgläubigkeit, Pedan-
terie und klerikal-scholastischen Muff auszutreiben und selbständiges Denken zu 
befördern.14 „Ich nenne aber eine Eclectische Philosophie eine solche, welche da er-
fordert, daß man von dem Munde eines eintzigen Philosophi allein nicht dependiren, 
oder denen Worten eines eintzigen Lehr-Meisters sich mit einem Eyde verpflichten 
soll, sondern aus dem Munde und Schrifft allerley Lehrer, alles und jedes was wahr 
und gut ist, in die Schatz-Kammer seines Verstandes sammeln müsse, und nicht so 
wohl auf die Autorität des Lehrers Reflexion mache, sondern ob dieser und jener 
Lehr-Punct wohl gegründet sey, selbst untersuche, auch von dem Seinigen etwas 
hinzu thue, und also vielmehr mit seinen eigenen Augen als mit andern sehe“.15

Thomasius warnte vor absoluten Wahrheitsansprüchen in der Staats- und Mo-
ralphilosophie, ungeachtet von wem diese vertreten wurden. Sein Eklektizismus 
bezeugt seine offene Haltung gegenüber vorläufigen Erkenntnissen und möglichen 
Widersprüchen theoretischer Systeme, wie sie die Naturrechtslehre, Moralphiloso-
phie, Theologie oder Ökonomie mit sich bringen konnten. Thomasius reflektierte 
die Verfasstheit der ständischen Gesellschaft seiner Zeit. Er begriff diese aber 
nicht als unveränderbar, sondern als offenen Prozess, dem gesellschaftliche Verän-
derungen inhärent waren. Thomasius’ eklektische Philosophie ist damit Ausdruck 
seines Selbstverständnisses von Aufklärung und gesellschaftspolitischer Reform. 

10 Seidel 1984, S. 213. Zur Bedeutung der Monatsgespräche vgl. Jaumann 1995.
11 Seidel 1984, S. 213.
12 Dazu auch Gawlick 1989.
13 Vgl. Thomasius 1701a, S. 211.
14 Abwägend zum Begriff und Stellenwert der Eklektik bei Thomasius Albrecht 1989, S. 93. 

Siehe zur Eklektik in der Philosophie der frühen Neuzeit und Aufklärung auch allgemein 
Schneiders 1985 und Albrecht 1994.

15 Thomasius 1710, S. 50.

12

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Die Eklektik diente Thomasius dem erklärten Ziel praktischer Anwendbarkeit und 
Veränderung. Er sah sie als einen „möglichen Hebel für institutionelle Veränderun-
gen“.16 Die Positionswechsel innerhalb seiner Schriften von der Göttlichen Rechts-
gelahrtheit (Institutiones) über Die Einleitung zur Sittenlehre bis zu den Grundleh-
ren (Fundamenta) erklären sich vor allem aus diesem Selbstverständnis. Sind aber 
auch – wie Schneiders dies in seiner immer noch maßgeblichen Studie zu Thoma-
sius eindringlich betont hat – „außerordentlich eng mit seinem Leben verbunden“.17

Dieser Band gliedert sich in zwei Teile. Im 1. Teil wird das Staatsverständnis von 
Thomasius aus verschiedenen Perspektiven untersucht. Peter Schröder erörtert in 
seinem Kapitel „Naturrecht und Souveränität“ wie Thomasius die Naturrechtstraditi-
on – und hier insbesondere die Naturrechtslehre von Samuel Pufendorf – aufgreift 
und weiterführt. „Die Theorie der Souveränität (…) war das große Instrument des 
politischen und theoretischen Kampfes innerhalb der Machtsysteme des 16. und 17. 
Jahrhunderts“.18 Das Naturrecht diente Thomasius dazu, staatsrechtliche, souveräni-
tätstheoretische, gesellschafts- und religionspolitische Fragen zu erörtern und seine 
eigenen Positionen naturrechtlich zu begründen. Der Naturzustand war auch bei 
Thomasius das Erklärungsmuster für die Notwendigkeit, sich in einem Staat zu-
sammenzuschließen. Legitimiert wurde staatliche Souveränität, wie bei Pufendorf 
durch ein Modell von zwei Verträgen (pactum) und einer Verordnung (decretum). 
Thomasius gewann in seinen späteren Schriften eine größere Unabhängigkeit von 
Pufendorf, wie sich dies insbesondere in den Grundlehren (Fundamenta) zeigt. 
Hier wird Thomasius’ Versuch fassbar, die Lehre vom decorum in seine Natur- 
und Staatsrechtstheorie konstruktiv zu integrieren. Dies äußert sich insbesondere 
in der Annahme, dass es zur Verwirklichung eines „anständigen“ – am decorum 
ausgerichteten – Lebens der staatlichen Organisation der Gesellschaft bedürfe. Seine 
Lehrtätigkeit und die juristische Ausbildung zukünftiger Staats- und Verwaltungsbe-
amten zeigen, dass es sich hier nicht um abstrakte, theoretische Überlegungen han-
delte, sondern dass das Naturrecht Thomasius als entscheidende Grundlage seiner 
praktischen staats- und gesellschaftspolitischen Reformen diente. Thomasius ging es 
dabei um eine konkrete Zuordnung von Macht- und Souveränitätsbefugnissen im 
Staat, was ihn gleichsam unweigerlich in einen Konflikt über das Verhältnis von 
Kirche und Staat führte. Dieser Konflikt berührte daneben auch die Frage nach den 
individuellen Rechten religiöser Selbstbestimmung.

Dieser Fragenkomplex wird von Martin Kühnel in seinem Kapitel „Individuelle 
Freiheiten dank absoluter Fürstenherrschaft. ‘Ungebundene Freyheit‘ bei Christian 
Thomasius“ aufgenommen. Er zeigt detailliert den Zusammenhang von individueller 

16 Hartung 1997, S. 111.
17 Schneiders 1971, S. 295. Zur Krise der Moralphilosophie bei Thomasius vgl. ebd., S. 226-239.
18 Foucault 1999, S. 44f. Foucault wollte hier freilich vor allem „zeigen, daß sich das Rechtsmo-

dell der Souveränität für die konkrete Analyse der vielfältigen [neuen] Machtbeziehungen [in 
etwa ab dem späten 18. Jahrhundert] nicht eignet“. Ebd., S. 52. Vgl. auch ebd., S. 306.

13

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Freiheit und absoluter Fürstenherrschaft in Thomasius’ Staatsverständnis auf. Erneut 
begegnet uns hier die Stilisierung des Kurfürsten Friedrich III. zum Musterbeispiel 
von Thomasius staatsrechtlichen Überlegungen. Zugleich wird man darin aber auch 
einen kaum bescheidenen Appell Thomasius’ an seinen Landesherrn sehen dürfen, 
diesem idealisierten Bild zu entsprechen. Kühnel fragt kritisch, inwiefern man bei 
Thomasius tatsächlich davon sprechen könne, dass es bei ihm bereits Vorstellungen 
von Freiheitsrechten gegenüber dem Staat gebe. Die detaillierte Diskussion zeigt, 
dass Thomasius nicht von einer allgemeinen politischen Freiheit spricht, sondern die 
Freiheit, die für das Selbstdenken nötig ist, betont. Dennoch wird man auch hierin 
eine politische Dimension zu sehen haben, die sich bei Thomasius insbesondere 
in seinen Forderungen nach Forschungs- und Lehrfreiheit oder nach Meinungs- 
und Pressefreiheit manifestiert. Kühnel zeigt, inwiefern der aufklärerische Impetus 
von Thomasius und die daraus resultierenden politischen Forderungen Hand in 
Hand mit der Fürstenherrschaft gehen. Deswegen, so das Fazit von Kühnel, sei 
die Frage, ob Thomasius’ Eintreten etwa für religiöse Toleranz eher als absolutisti-
sches Machtinstrument oder als Ringen um liberale Freiheit anzusehen sei, irrefüh-
rend, da für Thomasius beides untrennbar miteinander verbunden ist. Thomasius’ 
Staatsverständnis lag die Überzeugung zugrunde, dass die Freiheit der Untertanen 
davon abhänge, dass der Fürst eine der Kirche und sonstigen intermediären Kräften 
gegenüber emanzipierte, autonome Stellung besitze. So werde der absolutistische 
Machtanspruch gestärkt, in dem aber auch die Voraussetzung lag, die Untertanen 
gegenüber der Freiheitsbedrohung vonseiten der Kirche zu schützen.

Katerina Mihaylova zeigt in ihrem Beitrag „Das maximal Böse verhindern – 
Christian Thomasius über Gerechtigkeit und Legitimation des Staates“, dass Thoma-
sius’ Staatsverständnis ein teleologisches Modell impliziert, wonach jede Art politi-
scher Ordnung durch Verrechtlichung von Herrschaftsverhältnissen einem universel-
len Prinzip der Gerechtigkeit näherkommen kann, welches dem Staat mehr Stabilität 
verleiht. Der Beitrag von Mihaylova untersucht dabei zuerst, inwiefern nach Thoma-
sius die akademische Freiheit des Gelehrten ein notwendiges Mittel für den Staat 
darstellt, um dem Ziel der Stabilität des Staates näher zu kommen. Dabei wird 
klar, dass Thomasius – anders als Pufendorf – das Platonische Konzept des Philoso-
phen-Königs zurückweist zugunsten der Vorstellung des akademischen Gelehrten 
im Dienste des Herrschers. Letzterer kann diese beratende Aufgabe der Vermittlung 
der universellen Norm der Moral (d.h. des Prinzips der Gerechtigkeit) am besten in 
Hinblick auf die Gesetzgebung erfüllen. Zweitens untersucht Mihaylova Thomasius’ 
Konzept von Gerechtigkeit als universell geltendes Prinzip der Moral und stellt fest, 
dass Thomasius zufolge der Zweck der Gerechtigkeit darin besteht, die Zerstörung 
des menschlichen Lebens durch Hass und Krieg, was für ihn die maximale Stufe 
des Bösen darstellt, zu verhindern. Mihaylova zeigt zuletzt auch, dass die Befolgung 
des Zwecks der Gerechtigkeit (Frieden zwischen Menschen durch Förderung ihrer 
Sicherheit) sowie des Zwecks der Anständigkeit (Frieden zwischen Menschen durch 

14

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Förderung ihrer Kooperation und Handel) allein den Staat als solchen legitimieren 
können.

Dietrich Schotte nimmt die Thematik des vorherigen Kapitels auf und setzt sich 
in seinem Kapitel „Die Notwendigkeit gesellschaftlich variabler Sitten“ mit Thoma-
sius’ Begriff des decorum und der ihm zukommenden systematischen Bedeutung 
in der politischen Philosophie von Thomasius auseinander. Hier wird die bereits 
in vorhergehenden Kapiteln identifizierte Schnittstelle von Thomasius’ Natur- und 
Staatsrecht und seiner Sitten- bzw. Morallehre aus dieser spezifischen Perspektive 
diskutiert. Denn einerseits müsse staatliche Autorität auf die Dinge beschränkt sein, 
die notwendig durch Gesetze und staatlichen Zwang geregelt werden müssen, da nur 
so Sicherheit für die Bürger gewährleistet werden kann. Konflikte, wenn sie schon 
nicht vermieden werden können, müssen nach Thomasius durch staatliche Autorität 
entschieden und damit zumindest geschlichtet und entschärft werden. Anderseits 
zeigt Schotte, dass die von Thomasius diskutierten Umgangsformen, Regeln des 
Anstands, Manieren und allgemein das, was im Englischen bis heute als decorum 
bezeichnet wird, kein Gegenstand staatlicher Politik sind. Der Beitrag zeigt, wie 
Thomasius, insbesondere in seinen Cautelen zur Rechtsgelahrtheit, nun gerade die-
sen Aspekt des decorum zum integralen Bestandteil seiner politischen Philosophie 
machte. Damit tritt das decorum neben die Bereiche des Moralischen (honestum) 
und dem, was Gegenstand des positiven Rechts ist (justum). Der Beitrag geht dieser 
Neuerung der Konzeption von Thomasius detailliert nach und zeigt, inwiefern das 
decorum einen bedeutenden und originellen Platz in seinem Gesellschafts- und 
Staatsverständnis einnimmt.

Thomas Ahnert erörtert in seinem Kapitel, warum und inwiefern die Fragen inter-
konfessioneller Toleranz in Thomasius’ Schriften zunehmend in den Vordergrund 
rückten. Detailliert wird gezeigt, dass Thomasius’ Toleranzbegriff kein Wert an sich 
war, sondern nur eine vorübergehende Zwischenlösung. Thomasius differenzierte 
nicht zwischen innerem und äußerem Glauben, cultus internus und cultus externus, 
sondern zwischen wahrem „Herzensglauben“ und falschem „Hirnglauben“, der vor 
allem ab Mitte der 1690er für Thomasius von zunehmender Wichtigkeit war. Ver-
schiedene Glaubensmeinungen konnten gleichermaßen Ausdruck eines aufrichtigen 
Herzensglaubens sein, ebenso wie verschiedene Formen des Gottesdienstes. Diese 
Vielfalt erforderte jedoch keine Toleranz im eigentlichen Sinn, da es sich nur um 
verschiedene Formen wahren Glaubens handelte. Das Problem lag für Thomasius im 
Hirnglauben, der auf menschlicher Vernünftelei, nicht göttlicher Eingebung beruhte. 
Für den wahren Glauben war er unwesentlich, oder sogar schädlich. Der Herzens-
glaube hingegen stärkte das moralische Verhalten und damit auch das gesellschaft-
liche Zusammenleben. Daher war er auch von allgemeiner politischer Bedeutung. 
Es war die Pflicht des weltlichen Fürsten, diesen Herzensglauben gegenüber dem 
Hirnglauben unter den Untertanen zu fördern, nicht aber zu erzwingen.

15

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Ab 1697 argumentierte Thomasius, dass keine theologische Lehrmeinung einen 
ausschließlichen Anspruch auf Wahrheit haben könne. Wahrheit, so Thomasius, 
bedeute die Übereinstimmung zwischen unserem Verstand und dem eigentlichen 
Wesen seines Gegenstandes. Nun sei Gott aber ein unendliches Wesen, dessen Ver-
ständnis die Kräfte des menschlichen Intellekts weit übersteige. In der Konsequenz 
dieser Argumentation lag es, wie Ahnert betont, dass wenn es keine wahren theolo-
gischen Lehrmeinungen geben konnte, auch niemand der Häresie überführt werden 
konnte. Der Klerus sollte daher auch innerhalb der eigenen Konfession toleranter 
sein. Thomasius vertrat insgesamt eine pragmatische Auffassung von Toleranz, 
die der Politik der brandenburgischen Kurfürsten im Wesentlichen entsprach. An 
der Entwicklung von Thomasius’ Toleranzbegriff wird zugleich auch aus anderer 
Perspektive deutlich, wie sein Denken sich insgesamt entwickelte. Er betrachtete 
ab den Fundamenta von 1705 alle göttlichen Gesetze, ob sie nun Teil des Natur- 
und Völkerrechts oder der göttlichen Offenbarung waren, als göttliche Ratschläge. 
Im Gegensatz zu staatlichen Gesetzen besaßen sie keine unmittelbare Zwangs- oder 
Strafgewalt und dürften daher nicht durch diesen von Menschen geschaffenen Me-
chanismus durchgesetzt werden.

Alexander Schmidt geht in seinem Kapitel „Jerusalem über Athen: Gesetzge-
bungslehre als Staatsklugheit“ insbesondere auf Thomasius’ Vorlesungen über die 
Gesetzgebungsklugheit (Lectiones de prudentia legislatoria) von 1701/2 ein und 
zeigt, inwiefern sie eine Schlüsselrolle in der Entwicklung von Thomasius’ Rechts- 
und Staatsdenken spielen. Diese Schrift kombinierte unterschiedliche Gesichtspunk-
te aus Naturrecht, Zivilrecht und kritischem Geschichtsstudium und verband so nor-
mative Prinzipien mit praktischen Fragen der politischen Gestaltung. Insbesondere 
Thomasius’ Auseinandersetzung mit der mosaischen Gesetzgebung ist hier instruk-
tiv für die von ihm entwickelten Überlegungen, worin der bestmögliche Staat beste-
he und wie dieser erreicht werden könne. Schmidt verweist auf die protestantische 
Tradition, in der auch Thomasius stand, denn vor allem für protestantische Denker 
des nachreformatorischen Zeitalters bot die mosaische Gesetzgebung ein Modell, 
wie die normative Leerstelle in Fragen von Kirchenzucht und Ehegerichtsbarkeit 
zu füllen sei, die durch die Abschaffung des katholischen kanonischen Rechts in 
protestantischen Gemeinwesen entstanden war. Zugleich wird hier deutlich gezeigt, 
wie im politischen Denken der Frühaufklärung ein Wechsel von einem ursprünglich 
theozentrischen zu einem säkularen politischen Denken zu verzeichnen ist, in des-
sen Verlauf der göttliche inspirierte Charakter der mosaischen Gesetze zunehmend 
zurücktrat.

Das Kapitel zeigt das utopische und radikal gesellschaftskritische Potential von 
Thomasius’ politischem Denken – seine Kritik von Standesunterschieden, Handel 
und Privateigentum –, das sich aus seiner Interpretation der mosaischen Gesetzge-
bung als bestem Staat ergab. Diese Positionen stehen quer zur Rezeption seines 
Denkens und den politischen Diskursen zum Ende des 18. und Beginn des 19. 

16

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Jahrhunderts. Gleichzeitig zähmte Thomasius’ moralphilosophischer Pessimismus 
praktische Schlussfolgerungen aus dieser Sozialkritik. Die ideale jüdische Republik 
konnte allenfalls als Anschauungsmaterial für die Schulung des Urteilsvermögens 
künftiger Juristen und politischer Eliten dienen. Als politischer Bauplan in der 
Gegenwart war die jüdische Republik untauglich. So wird hier zugleich der innova-
tive Charakter von Thomasius’ Gesetzgebungslehre und seinem Staatsverständnis 
deutlich.

Im abschließenden Kapitel des 1. Teils erörtert Ere Nokkala in seinem Beitrag 
„Staat und Oeconomie“ einen vernachlässigten Aspekt von Thomasius’ politischem 
Denken. Obwohl die Ökonomie nicht zentral für Thomasius war, zeigt dieser Bei-
trag die Bedeutung von Thomasius in der Entwicklung des ökonomischen Denkens 
und Handelns im Heiligen Römischen Reich. Die wichtige Rolle, die Thomasius bei 
der bedeutenden Veränderung spielte, die die Ökonomie im ausgehenden siebzehn-
ten Jahrhundert erfuhr, wird hier eingehend diskutiert. Der sich allmählich etablie-
rende und institutionell organisierende frühmoderne Staat machte auch die Sphäre 
von Wirtschaft und Handel zu seinem Anliegen. Die Ökonomie, die in naturrechtli-
chen Schriften und der klassischen, sogenannten ‘Hausväterliteratur‘ diskutiert wur-
de, erfuhr mit der Transformation zur Staatswirtschaft einen grundlegenden Wandel. 
Diese Entwicklung wurde auch in der zeitgenössischen Literatur reflektiert. Thoma-
sius kommt mit seinen praktischen Vorschlägen und seinen einschlägigen Schriften 
in dieser Übergangsphase eine wichtige und wirkmächtige Rolle zu. Politik und 
Ökonomie sollten durch professionelle Verwaltungsbeamte gestaltet werden, die 
die Regierungsgeschäfte zur Erreichung begrenzter, klar definierter Ziele führten. 
Nokkala zeigt, dass Thomasius’ politische Philosophie in der ersten Hälfte des 18. 
Jahrhunderts von den sogenannten Kameralisten, den führenden politischen Autoren 
des Heiligen Römischen Reiches, weithin anerkannt und aufgenommen wurde. Da-
mit leitet dieses Kapitel auf den 2. Teil des Bandes über, der sich in zwei Kapiteln 
der Wirkung von Thomasius und seinem Einfluss auf die weitere Entwicklung des 
Staatsverständnisses im 18. Jahrhundert widmet.

Mikkel Munthe Jensen zeigt in seiner Fallstudie „Christoph Heinrich Amthor 
und die Rezeption des Christian Thomasius an der Universität Kiel, 1703–1714“, 
wie nachhaltig das Naturrecht und das Staatsverständnis von Christian Thomasius 
auf den heute kaum noch bekannten Kieler Rechtsgelehrten Christoph Heinrich 
Amthor wirkten. Hier wird deutlich, dass Thomasius’ Bemühungen, Recht, Politik 
und Moralphilosophie neu zu konfigurieren, auf fruchtbaren Boden fielen. Amthor 
war es durch die politischen Konflikte nicht vergönnt, seine Tätigkeit lange in Kiel 
auszuüben. Er arrangierte sich mit der neuen dänischen Macht und führte seine 
Karriere in Rendsburg und später in Kopenhagen fort. Und doch zeigt das Beispiel 
von Amthor, dass Thomasius’ Lehre insbesondere im Bereich der protestantischen 
norddeutschen Hochschulen eine bemerkenswerte Aufnahme und Fortführung fand. 
Dies zeigte sich in der Einführung neuer Lehrstühle, wurde aber auch in der von 

17

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Thomasius vorgegebenen und dankbar aufgenommenen praktischen Ausrichtung 
deutlich. Denn die Lehr- und Tätigkeitsfelder Amthors fanden am herzoglichen Hof 
auch deswegen eine positive Aufnahme, da sie geeignet waren die Entwicklung ei-
nes auf lokalen Traditionen und historischer Überlieferung basierenden Landesrechts 
zu befördern. Amthor brachte das Landesrecht mit den Prinzipien des Naturrechts 
in Einklang. Mit seiner Lehre stärkte er – ähnlich wie Thomasius in Brandenburg – 
konkret die territoriale Souveränität des Landesherrn im Herzogtum Schleswig-Hol-
stein-Gottorf. Jensen zeigt, wie seit Anfang des 18. Jahrhunderts sich Denker wie 
Amthor intensiv mit Themen auseinandersetzten, die eng mit den Positionen von 
Thomasius verbunden waren. Das gilt neben Thomasius’ Natur- und Staatsrecht 
auch für seine Vorschläge zur Bildungsreform. Einmal mehr wird vor allem deutlich, 
wie sehr die Moralphilosophie durch die von Thomasius innovativ charakterisierten 
und einander zugeordneten Prinzipien des justum, honestum und insbesondere des 
decorum neu interpretiert wurde. Dabei wird nicht nur deutlich, dass Amthor, sowie 
seine Kollegen und deren Schüler, erhebliche intellektuelle Gemeinsamkeiten mit 
Thomasius teilten, sondern sich dennoch auch als unabhängige Denker verstanden. 
Die Stoßrichtung gegen eine unkritische Übernahme aristotelischer Ethik und Politik 
war ihnen allen gemeinsam.

Andreas Blanks vergleichendes, diesen Band beschließendes Kapitel untersucht 
die gesellschaftspolitisch relevante Frage, wie und auf welcher Grundlage andere 
Menschen beurteilt werden sollen und können. Die Annahme des Gut-Seins war ein 
prominentes Thema in den deutschen Naturrechtstheorien und der Aufklärungsphi-
losophie des 18. Jahrhunderts. Blank diskutiert in seinem Beitrag „Thomasius, Wolff, 
und die Präsumption des Gut-Seins. Zur Frage der ,rivalisierenden Aufklärungen‘“ 
die philosophischen und politischen Positionen dieser beiden Denker anhand dieser 
Fragestellung. Damit reevaluiert er aus dieser Perspektive zugleich auch die insbe-
sondere von Ian Hunter betonten Unterschiede zwischen Thomasius und Wolff.19

Die Präsumption des Gut-Seins forderte, andere Menschen in Ermangelung von 
Gegenbeweisen als gut anzusehen. Blank zeigt in seinem Vergleich von Christian 
Thomasius und Christian Wolff, dass in dieser Tradition zwei unterschiedliche 
Begriffe des „guten Ansehens“ (existimatio bona) erörtert wurden. Der eine kann 
als juristischer, der andere als ethischer Begriff bezeichnet werden. Thomasius be-
schränkt die Präsumption des Gut-Seins auf juristische Aspekte, während Wolffs 
Verständnis der Gütevermutung sich nicht auf die Rechtmäßigkeit äußerer Handlun-
gen beschränkt, sondern, wie seine Ausführungen zur ethischen Gütevermutung 
zeigen, auch Annahmen über die geistigen Aktivitäten anderer einschließt. Wolffs 
Staatsverständnis betont daher die Funktion des öffentlichen Rechts, die intellektuel-
le und moralische Vervollkommnung der Bürger zu befördern. Bei Thomasius wird 
diese Diskussion anders akzentuiert und verweist einmal mehr auf die Konzeptiona-

19 Vgl. Hunter 2001, S. 265-273.

18

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


lisierung des decorum in seiner Naturrechts- und Sittenlehre. Um zufriedenstellende 
menschliche Beziehung zu ermöglichen, bedarf es nach Thomasius positiver Emo-
tionen, die er als „vernünftige Liebe“ bezeichnet. Die Grenzen des menschlichen 
Vermögens, die durch Thomasius’ Diskussion der Torheit aufgezeigt werden, bilden 
den Ausgangspunkt seiner Überlegungen, wie trotz dieser den Menschen inhärenten 
Defizite dennoch eine friedliebende und prosperierende Gesellschaft begründet wer-
den kann.

Bei Thomasius findet sich eine tiefe Skepsis gegenüber der menschlichen Natur. 
Aber diese Skepsis führt ihn nicht nur zu einer dezidierten Begründung staatlicher 
Souveränität, sondern paart sich mit den vernunftrechtlich begründeten Postulaten 
der Aufklärung. Die unmittelbar auf Thomasius folgende Generation der Gelehr-
ten sah in ihm zumeist einen Vorreiter, der sich für (akademische) Freiheit und 
Selbstdenken erfolgreich eingesetzt hatte. Fabricius betonte in seinem Abriss einer 
allgemeinen Historie der Gelehrsamkeit etwa, „dass (…) der redliche Thomasius 
desfalls einen unsterblichen Nachruhm verdienet hat, und würden viele Gelehrte 
unserer Zeit mit solcher Freiheit die Wahrheit nicht untersuchen und vortragen 
dürfen, wenn er nicht mit seiner äussersten Gefahr ihnen vorgegangen wäre, und 
von Halle aus in den meisten Wissenschaften, auf seine Veranlassung, ein Licht 
aufgestecket worden, dessen sich sonderlich das achtzehnte Jahrhundert zu erfreuen 
hat“.20 Bei Thomasius findet sich eine erfrischend kritische Selbstreflektion über 
die Bedingungen der eigenen Erkenntnismöglichkeiten und die Möglichkeiten, diese 
auf das praktische Leben anzuwenden und Staat und Gesellschaft damit politisch 
zu gestalten. Bemerkenswert sind die Spannungen und zuweilen auch Widersprüche 
in Thomasius’ Selbstverständnis und in seinem an der politischen und gesellschaftli-
chen Praxis des Zusammenlebens orientierten philosophisch-politischem Werk. An 
ihnen wird vielleicht am ehesten Thomasius’ theoretischer und praktischer Beitrag 
für die Weiterentwicklung des frühneuzeitlichen, vorrevolutionären Staatsverständ-
nisses fassbar.

Literaturverzeichnis

Albrecht, Michael, 1989: Thomasius – kein Eklektiker?, in: Werner Schneiders (Hrsg.): Chris-
tian Thomasius 1655-1728. Interpretationen zu Werk und Wirkung, Hamburg 1989, 73–94.

Albrecht, Michael, 1994: Eklektik. Eine Begriffsgeschichte mit Hinweisen auf die Philosophie- 
und Wissenschaftsgeschichte, Bad Cannstatt.

Döring, Detlef, 2015: Christian Thomasius und die Universität Leipzig am Ende des 17. Jahr-
hunderts, in: ders.: Studien zur Wissenschafts- und Bildungsgeschichte in Deutschland um 
1700 Gelehrte Sozietäten – Universitäten – Höfe und Schulen, hg. von Joachim Bahlcke 
und Mona Garloff, Wiesbaden, S. 151–171.

20 Fabricius 1754, S. 650.

19

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Fabricius, Johann Andreas, 1754: Abriss einer allgemeinen Historie der Gelehrsamkeit, Bd. 
III, Leipzig.

Foucault, Michel, 1999: In Verteidigung der Gesellschaft, Frankfurt am Main.
Gawlick, Günter, 1989: Thomasius und die Denkfreiheit, in: Werner Schneiders (Hg.): Christi-

an Thomasius 1655-1728. Interpretationen zu Werk und Wirkung, Hamburg, S. 256–273.
Hartung, Gerald, 1997: Die Sorge um eine ‘handgreifflichere Politic‘. Thomasius’ Interesse 

an der Ökonomie als Fachdisziplin an preußischen Universitäten, in: Friedrich Vollhardt 
(Hg.): Christian Thomasius (1655-1728). Neue Forschungen im Kontext der Frühaufklä-
rung, Tübingen, S. 99–117.

Hunter, Ian, 2001: Rival Enlightenments Civil and metaphysical Philosophy in early modern 
Germany, Cambridge.

Hunter, Ian, 2007: The Secularisation of the Confessional State. The Political Thought of 
Christian Thomasius, Cambridge.

Jaumann, Herbert, 1995: Critica Untersuchungen zur Geschichte der Literaturkritik zwischen 
Quintilian und Thomasius, Leiden.

Kühnel, Martin, 2016: Ein Unruhestifer im gelehrten Leipzig. Christian Thomasius’ Kontro-
versen 1688 bis 1690, in: Brieler, Ulrich/ Eckert, Rainer (Hrsg.): Unruhiges Leipzig. Beiträ-
ge zu einer Geschichte des Ungehorsams in Leipzig, Leipzig, S. 101–121.

Lieberwirth, Rolf, 1953: Christian Thomasius’ Leipziger Streitigkeiten, in: Wissenschaftliche 
Zeitschrift der Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg (Gesellschafts- und sprachwis-
senschaftliche Reihe) 3, S. 155–159.

Lück, Heiner (Hrsg.), 2008: Christian Thomasius (1655-1728). Gelehrter Bürger in Leipzig 
und Halle, Stuttgart/Leipzig.

Schneiders, Werner, 1971: Naturrecht und Liebesethik. Zur Geschichte der praktischen Philo-
sophie im Hinblick auf Christian Thomasius, Hildesheim.

Schneiders, Werner, 1985: Vernünftiger Zweifel und wahre Eklektik. Zur Entstehung des 
modernen Kritikbegriffes, in: Studia Leibnitiana 17, S. 143–161.

Schröder, Peter, 1999: Christian Thomasius zur Einführung, Hamburg.
Seidel, Siegfried (Hrsg.), 1984: Der Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, Bd. 2, Leip-

zig.
Stolleis, Michael, 1995: Reichspublizistik – Politik – Naturrecht im 17. und 18. Jahrhundert, in: 

ders. (Hrsg.), Staatsdenker in der frühen Neuzeit, München, S. 9–28.
Thomasius, Christian, 1701a: Von den Mängeln derer heutigen Academien, in: ders.: Kleine 

teutsche Schriften, Halle, S. 195–232.
Thomasius, Christian, 1701b: Die neue Erfindung einer wohlgegründeten und für das gemeine 

Wesen höchstnöthigen Wissenschaft, in: ders.: Kleine teutsche Schriften, Halle, S. 449–
490.

Thomasius, Christian, 1709: Grundlehren des Natur- und Völkerrechts, Halle.
Thomasius, Christian, 1710: Einleitung zur Hof-Philosophie, oder kurzer Entwurff und die 

ersten Linien von der Klugheit zu bedenken und richtig zu schliessen, Frankfurt/Leipzig.
Vollhardt, Friedrich, 1997: ‘Die Finstrnüß ist nunmehro vorbey‘. Begründung und Selbstver-

ständnis der Aufklärung im Werk von Christian Thomasius, in: ders. (Hrsg.): Christian 
Thomasius (1655-1728). Neue Forschungen im Kontext der Frühaufklärung, Tübingen, 
S. 3–13.

20

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Teil I:
Aspekte von Thomasius’ Natur- und Staatsrechtslehre

21

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Peter Schröder

Naturrecht und Souveränität

Thomasius entwickelte sein Staats- und Gesellschaftsverständnis vor allem in seinen 
naturrechtlichen Abhandlungen. Einschlägig sind hier insbesondere Thomasius’ In-
stitutiones jurisprudentiae divinae von 1688 und seine Fundamenta Iuris Naturae 
et Gentium ex sensu communi deducta von 1705.1 Das Naturrecht2 stellte in der 
frühen Neuzeit die rechtsphilosophischen Begriffe und gewissermaßen die Gram-
matik zur Verfügung, in der die Auseinandersetzungen über staatsrechtliche, souve-
ränitätstheoretische, gesellschafts- und religionspolitische Fragen geführt wurden.3 
Thomasius bezeugte in seinen Schriften immer wieder, dass er sich selbst in dieser 
Tradition stehend sah. Unter diesen zumeist in Latein verfassten rechtsphilosophi-
schen Schriften ist dabei seine erste systematische Schrift von 1688, die Institutiones 
jurisprudentiae divinae oder Göttliche Rechtsgelahrtheit, der Ausgangspunkt für 
alle weiteren Überlegungen.4 Diese Schrift ging ausdrücklich von Samuel Pufendorf 
aus.5 Hier findet sich aber auch eine Auseinandersetzung mit den Positionen von 
Hugo Grotius und Thomas Hobbes. Thomasius ist Teil jener naturrechtlich argumen-
tierenden Bewegung6, die zwar nicht das Christentum und die Bedeutung christli-
cher Moral für die Gesellschaft verwirft, wohl aber – wie etwa auch Pufendorf – 

1 Diese Schriften werden hier nach den von Thomasius autorisierten Übersetzungen zitiert. Vgl. 
Thomasius 1709a und 1709b. Die barocke Orthographie des Deutschen wurde in den Zitaten 
behutsam geändert, ohne sie dem gängigen Gebrauch völlig anzugleichen.

2 Vgl. Ilting 1993, S. 245: „Unter ‘Naturrecht‘ versteht man gemeinhin das System rechtlicher 
Normen, die für alle Menschen als Vernunftwesen (…) überall und jederzeit verbindlich sind“. 
Dort auch ein prägnanter Überblick über die historische Entwicklung des Naturrechts von der 
Antike bis zum 19. Jahrhundert.

3 Vgl. dazu auch Kühnel 2022.
4 Thomasius’ Naturrechtsverständnis ändert sich im Laufe seiner intellektuellen Entwicklung – 

von der Jurisprudentia divina über die Sittenlehre bis zu den Fundamenta. Dies ist keine 
stringente Entwicklung und auf die unterschiedlichen Positionen wird hier im weiteren Verlauf 
eingegangen.

5 Vgl. den vollständigen Titel in Thomasius 1709a. Aufschlussreich dazu auch Pufendorfs Brief 
an Thomasius: „daß es mit dem dissensu im geringsten nichts zu bedeuten habe. Ich bekenne 
au contraire, daß mir einige passagen sehr wohl gefallen. (...) In vielen da MhH [Mein hoch-
ge(l)ehrter Herr] dissentieret, ist meine eigne meinung getroffen, die ich aber zu publiciren nicht 
hardiesse gnug gehabt habe, und also lieber bei den communi blieben“. Pufendorf 1996, S. 184.

6 Anlässlich der ersten deutschen Übersetzung von Grotius’ Hauptwerk De Jure Belli ac Pacis zu 
Beginn des 18. Jahrhunderts beschrieb Thomasius die bisherige Entwicklung der Naturrechtsleh-
ren. Im Vorwort zu dieser Übersetzung erklärte er, „der unvergleichliche und nie genügend zu 
preisende Hugo Grotius“ sei gewissermaßen als Gründungsvater der modernen Naturrechtstradi-
tion anzusehen. Thomasius 1707, S. 26. Bei diesem Urteil von Thomasius ist es im Wesentlichen 
bis heute geblieben. Vgl. etwa Haakonssen 1985, S. 239, Hofmann 1995, S. 68, Welzel 1990,

23

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


gegen die Vermischung von Theologie und Philosophie argumentiert. Das findet 
sich systematisch in seiner Naturrechtslehre entwickelt, wird von ihm aber auch in 
scharfer Polemik gegen den Klerus in seinen Streitschriften vorgetragen.7

Auch in seinem Vorwort zu der zeitgenössischen deutschen Übersetzung von 
Grotius’ De Jure Belli ac Pacis liest man bei Thomasius, „daß der Mensch das 
natürliche und übernatürliche Licht, die Vernunft und die göttliche Offenbarung, 
miteinander vermischt und dadurch die Erkenntnis durcheinanderwirft“.8 Es geht 
hierbei nicht nur um philosophische oder moraltheologische Überlegungen, sondern 
diese Fragen waren für Thomasius auch in höchstem Maße politisch, denn Überle-
gungen über das Verhältnis von Kirche und Staat führten häufig unmittelbar zu 
einer Auseinandersetzung über Einfluss und Macht innerhalb des frühneuzeitlichen 
Territorialstaates.9 So kam es häufig zu einem ausdrücklichen Gegensatz zwischen 
Kirche und Staat. Um die Trennung dieser für Thomasius ganz unterschiedlichen 
Bereiche von Naturrecht (Vernunft) und göttlichem Recht (Offenbarung) rankte sich 
auch der Streit mit den lutherisch-orthodoxen Theologen und Juristen in Leipzig. 
Nachdem Thomasius wegen dieser Konflikte Leipzig verlassen musste und nach 
Halle gegangen war, wandte er sich in diesen Auseinandersetzungen auch direkt 
an seinen Souverän, den brandenburgischen Kurfürsten Friedrich III. Es sei „unge-
bundene Freyheit, ja die Freyheit ist es, die allem Geiste das rechte Leben giebet, 
und ohne welche der menschliche Verstand (…) gleichsam todt und entseelt zu 
sein scheinet“.10 Damit bringt Thomasius seine Dankbarkeit und zugleich auch 
seine keineswegs devote Erwartung für die Zukunft gegenüber Friedrich III. zum 
Ausdruck. Der Kurfürst habe die Freiheit in Brandenburg-Preußen und insbesondere 
an der Universität Halle ermöglicht. Damit war vor allem die akademische Freiheit 
gemeint. Die Freiheit des eigenen Vernunftgebrauchs und Urteils war für Thomasius 
Grundlage und Voraussetzung jeder Philosophie.11

Der Kurfürst müsse aber auch sicherstellen, dass die Freiheit weiterhin geschützt 
und verteidigt werde. Staatliche Autorität – insbesondere in Person des souveränen 
Fürsten – kommt bei Thomasius hierbei als maßgebliche Instanz gegen klerikale 
Bevormundung in den Blick. Staatliche Souveränität wird von Thomasius insofern 

S. 123; oder Tuck 1990, S. 104. Kritisch zu dieser Sicht allerdings Ilting, der Grotius diese 
Stellung abspricht und stattdessen Hobbes‘ Bedeutung betont. Ilting 1993, S. 280.

7 Siehe dazu auch Vollhardt 1997 und Lutterbeck 2002, S. 91–97.
8 Thomasius 1707, S. 1. Dazu auch Schneiders 1971, S. 105.
9 Thomasius 1740, S. 103: “so müssen wir nun sehen, (…) ob die Kirche ein Staat sey, der von 

dem weltlichen Staat unterschieden, und in einer Menschen zustehenden Herrschaft bestehe? 
Wir verstehen aber unter Staat eine Vereinigung mehrerer Menschen, welche eine menschliche 
eigne und freye Herrschaft begreifft“. Auch in dieser Frage rekurriert Thomasius bewusst auf 
Pufendorf und vertrat dessen Positionen insbesondere in Thomasius 1740. Zitate aus diesem 
Werk sind im Folgenden entweder die Anmerkungen von Thomasius oder die Übersetzung 
von Pufendorfs De Habitu, die Thomasius in dieser Schrift erörterte.

10 Thomasius 1701c, S. 458f.
11 Vgl. dazu ausführlicher den Beitrag von Kühnel in diesem Band.

24

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


kaum als Problem wahrgenommen. Das macht auch der letzte Absatz von Thoma-
sius’ Einleitung zur Sittenlehre deutlich. Die Untertanen hätten „dahin zu trachten 
(…) dem Fürsten die Regierungs-Last durch freywillige Submission und Hülffe (…) 
leichter zu machen“.12

Das sind noch Positionen, wie er sie in seinem Naturrecht über Herrschaft und 
Staat entwickelt hatte und die hier nun genauer dargestellt werden sollen. In einem 
ersten Schritt a) wird Thomasius’ naturrechtlich begründetes Staatsverständnis erör-
tert, bevor dann in einem zweiten Schritt b) das für die Zeitgenossen brisante und 
konfliktträchtige Thema von Kirche und Staat aus der Perspektive von Thomasius’ 
Staatsverständnis dargelegt wird, denn die Abgrenzung dieser beiden Sphären muss 
als wesentlicher Bestandteil der frühneuzeitlichen Entwicklung des Staatsverständ-
nisses gesehen werden. Das Naturrecht bot auch hier eine der Möglichkeiten, diese 
beiden Sphären deutlich zu differenzieren und voneinander abzugrenzen. Das kam 
auch der säkularen staatlichen Souveränität zugute.

a) Die naturrechtliche Begründung staatlicher Souveränität

Wie bereits vor ihm Hobbes und Pufendorf geht Thomasius davon aus, es gebe „au-
ßerhalb der Gesellschaft (…) kein Recht“, wohl aber gebe es „in einer jeden Gesell-
schaft (…) ein Recht“.13 Gesellschaft wird hier als staatlich verfasste Gesellschaft, 
eben als Staat aufgefasst. Das Lateinische belegt deutlicher, wie nahe Thomasius 
den entsprechenden Stellen bei Hobbes und Pufendorf ist: „Extra societatem jus non 
est. In societatem jus est“.14 Der Rekurs auf den Naturzustand (extra societatem) 
ist auch bei Thomasius der theoretische Ausgangspunkt, von dem aus die Notwen-
digkeit eine staatliche souveräne Herrschaft zu schaffen begründet wird. Denn im 
Naturzustand herrscht willkürliche Gewalt und erst durch die Etablierung eines 
staatlichen Gewaltmonopols kann eine Rechtsordnung geschaffen werden. Mit den 
staatlichen Zwangsmitteln der Strafe bei Nichtbeachtung der Gesetze soll das Recht 
und damit der Schutz eines jeden Untertanen durchgesetzt werden.15 Dies schließt 
für Thomasius den Schutz des Eigentums ein. Nur im Staat kann es für Thomasius 
gesichertes Eigentum geben. Das Naturrecht, welches den Menschen durch ihre 
natürliche Vernunft zugänglich ist, geht zwar auf Gott zurück, die „Richtschnur 
des natürlichen Gesetzes“ wird aber durch die menschliche „natürliche Vernunft“ 
vorgegeben.16 Dies natürliche Recht entbehrt aber der Zwangsmittel und seine Be-
achtung kann daher bei etwaiger Nichtachtung nicht durchgesetzt werden. Es ist ein 

12 Thomasius 1692, S. 369.
13 Thomasius 1709a, S. 29, §100.
14 Thomasius 1688, S. 20.
15 Vgl. Thomasius 1709a, S. 29, §105 und S. 30f., §109f.
16 Vgl. Thomasius 1709a, S. 110, §29.

25

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Gebot der Vernunft, dessen Beachtung von dem jeweiligen Urteil und Verhalten der 
Menschen abhängt. „Also gehöret die Freyheit zum natürlichen Recht“.17

Thomasius zeigt im Folgenden, dass die Diskussion über den Stand der Unschuld 
und den Stand nach dem Sündenfall nicht Gegenstand der rechtsphilosophischen 
Betrachtung sein kann noch sein sollte, da diese Erörterungen den Theologen vorbe-
halten seien.18 Vor allem sind diese Fragen für das konkrete, diesseitige Zusammen-
leben irrelevant. Zugleich zeigt er aber auch, dass die Theologen sich ebenfalls 
bescheiden sollten, da es zum Bereich der Rechtsphilosophie gehöre, über die Be-
dingungen des menschlichen Zusammenlebens nachzudenken. Diese Fragen seien 
für die Theologen und ihre Sorge um das jenseitige Leben nicht bedeutsam.19

Und doch spricht Thomasius von einer christlichen Rechtsgelehrtheit, die im 
Gegensatz zu den Moraltheologen aber „das natürliche Gesetz von dem göttlichen 
geoffenbarten Gesetz“ differenzierte und aus „der gesunden Vernunft (ex dictamine 
rectae rationis) beweiset“.20 An diesen Stellen wird deutlich, wie weit Thomasius 
noch in den vorherrschenden Bezügen, die durch den Anspruch der Moraltheologie 
bestimmt waren, verhaftet war und zugleich dezidiert versuchte, sich von diesem 
zu lösen. Sein Versuch, Pufendorf angesichts der Anfeindungen und Auseinander-
setzungen von theologischer Seite in seiner Rechtsgelahrtheit zu verteidigen, löst 
sich nicht völlig von diesen Argumentationsmustern, und Gott bleibt auch für 
Thomasius ein zentraler Bezugspunkt für seine Argumentation. Diese ambivalente 
Argumentationsführung sollte man nicht voreilig als ein Zeichen fehlender Konse-
quenz interpretieren. Vielmehr zeigen sich hier sehr deutlich die Widerstände und 
Herausforderungen, denen zu begegnen war.21

In seinen weiteren Ausführungen verweist Thomasius auf die Notwendigkeit 
eine Rechtsordnung zu stiften, die den Menschen ein gesichertes und angemessenes 
diesseitiges Leben sichert. Er kommt also auf die Perspektive staatlicher Herrschaft 
zu sprechen und rückt diese Überlegungen in den Vordergrund seiner Ausführungen: 

17 Vgl. Thomasius 1709a, S. 35, §130.
18 Um diese Fragen rankte sich der Streit mit dem Leipziger orthodoxen Theologen Valentin 

Alberti (1635-1697), der sich 1676 mit seinem Compendium Juris Naturae, Orthodoxae Theo-
logiae Conformatum nachdrücklich gegen Pufendorfs Naturrecht gewandt hatte und sich da-
mit als einer der scharfsinnigsten Kritiker von Pufendorf profilierte. Thomasius verteidigte 
Pufendorfs Naturrecht nun gegen Alberti. Hochstrasser 2000, S. 40 führt zu dieser Kontro-
verse treffend aus, „Alberti offered a powerful restatement of the orthodox Lutheran and 
Aristotelian synthesis on the divinely imposed nature and origin of natural law, finessed by 
the introduction of a concept of status integritatis. The purpose of this last innovation was to 
protect the orthodox view against Pufendorf’s contention that divine imposition applied only 
in a pre-lapsarian existence, and that therefore natural law could only have originated in a 
combination of man’s instinct for sociability and his calculation of the rationality of a social 
life as the best means to self-preservation“.

19 Vgl. Thomasius 1709a, S. 48, §12 und S. 49 §16.
20 Vgl. Thomasius 1709a, S. 82, §132.
21 Entsprechend heißt es bei Thomasius 1709a, S. 83, §141: „Wir werden uns (…) befleissigen, 

daß wir, welches bisher noch nie geschehen, diese zwo Arten der Rechtsgelahrtheit nicht zwar 
jede besonders betrachten, aber doch in allen Capiteln genau einander unterscheiden“.

26

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


„Wie stehet es aber um die Republic? (…) Sie bestehet aus einer Herrschaft welche 
zur allgemeinen Ruhe und Friede und aller Dinge genüge gerichtet. Daß im Stande 
der Unschuld keine Herrschaft stattfinde haben wir schon gezeigt. So hätte man 
auch keine Republic [d.h. keinen Staat] bedurft gemeine Ruhe zu erhalten, dieweil 
keine Furcht dagewesen wäre; auch nicht wegen aller Dinge Genüge, weil kein 
Mangel gewesen wäre“.22 Thomasius’ Überlegungen gelten den Bedingungen, die 
eine diesseitige Aufrichtung staatlicher Herrschaft nötig machen. Sein Argument 
ist eindeutig: „es hat die Furcht vor äußerlicher Gewalt Städte und Republicen 
hervorgebracht“.23 Wir begegnen hier den Grundzügen der Begründung für die 
Notwendigkeit staatlicher Souveränität, die mit Zwangsrechten bewährt ist, wie dies 
bereits von Hobbes und Pufendorf vorgetragen worden ist.

Thomasius thematisiert diesen Zusammenhang und versucht zwischen Hobbes 
und Pufendorf zu differenzieren. Denn „wie heftig bisher die Politici des Hobbes 
seinen natürlichen Stand, den er vor jedermans Krieg wider jederman ausgiebt und 
ihm den geselligen Stand entgegensetzet, widerstritten, wissen fast alle junge Anfän-
ger. Und ist disfalls lesenswürdig was der Herr von Pufendorff an unterschiedenen 
Orten seiner Schriften wider diesen bestialischen Stand geschrieben“.24 Die argu-
mentative Nähe Pufendorfs zu Hobbes ist in der Forschung inzwischen ausführlich 
untersucht und aufgezeigt worden. Pufendorfs kritische Bemerkungen zu Hobbes 
ändern an dieser Nähe nichts. Sie sind vor allem als ein Eingeständnis dieser Nähe 
zu lesen, da Pufendorf freilich wusste, welche Schwierigkeiten und Angriffe er sich 
damit einhandelte.25 Gleiches gilt cum grano salis für Thomasius, der es aber natür-
lich insofern einfacher hatte, als er sich – wie diese Textstelle es beispielhaft zeigt 
– auf Pufendorf beziehen konnte und somit weniger als dieser als ein Nachfolger 
von Hobbes in Erscheinung trat. Thomasius insistiert, „der natürliche Stand [ist] 
mit des Hobbes seinem nicht zu verwechseln. Hobbes sein Stand ist ein Stand des 
Krieges, unser Stand aber ein friedfertiger Stand“.26 Bereits Thomasius’ Schüler, wie 
etwa vor allem Nicolaus Hieronymus Gundling, sahen aber sehr deutlich, wie sehr 
Thomasius und Pufendorf sich auf Hobbes’ Naturzustandsargument gestützt hatten. 
Gundling verteidigte Hobbes‘ Naturzustand ausdrücklich.27

Der Naturzustand diente auch bei Thomasius als Erklärungsmuster für die Not-
wendigkeit, sich in einem Staat zusammenzuschließen.28 Dies entwickelte Thoma-
sius, indem er Pufendorfs Modell von zwei Verträgen (pactum) und einer Verord-

22 Thomasius 1709a, S. 55f., §37.
23 Vgl. Thomasius 1709a, S. 58, § 43.
24 Vgl. Thomasius 1709a, S. 59f., § 49.
25 Siehe dazu u.a. Palladini 1990, Schröder 2001 und Christov 2015. Sowie jüngst die Beiträge in 

Schröder 2024.
26 Vgl. Thomasius 1709a, S. 61, § 54.
27 Vgl. Gundling 1706.
28 Siehe etwa die bereits oben zitierte Stelle in Thomasius 1709a, S. 58, § 43.

27

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


nung (decretum) folgte.29 In dem ersten Vertrag wurden „aller und jeder Wille 
auf ewig vereiniget (…), welches geschieht, wenn ein jeder seinen Willen dem 
Willen eines andern Menschen oder einer Versammlung unterwirft“.30 Durch die-
sen ersten Vertrag treten die Menschen aus dem Naturzustand „ihrer natürlichen 
Freyheit“ 31 heraus und verbinden sich als Mitbürger untereinander.32 Wer nicht 
in den ersten Vertrag einwilligt „wird von der zukünftigen Republic ausgeschlos-
sen“.33 Die Legitimität staatlicher Souveränität wird damit durch den Konsens der 
Vertragschließenden begründet. Thomasius’ Vertrags- und Souveränitätslehre sieht 
den vertragsschließenden Menschen aber als Untertan und eine politische Partizipa-
tion als Staatsbürger ist bei ihm, wie es auch bei Hobbes und Pufendorf der Fall 
war, allenfalls sehr rudimentär angelegt.34 Die Verordnung legt die Regierungsform 
fest.35 Erst danach wird der zweite Vertrag geschlossen, „dadurch derjenige, oder 
diejenigen gesetzt werden, welchem oder welchen die Regierung der neuen Republic 
übergeben wird, durch welchen Vertrag diese zur Vorsorge vor gemeine Sicherheit 
und Wohlstand die andern aber zum Gehorsam den sie jenen leisten sollen, sich 
verbinden und ihren Willen und Kräfte jenes oder jener ihrem Willen und Regierung 
unterwerfen“.36 Wir sehen hier, wie sehr Thomasius Teil einer naturrechtlich argu-
mentierenden Tradition ist, die allerdings nicht auf eine in sich einheitliche und 
übereinstimmende Position reduziert oder zusammengefasst werden kann. Thoma-
sius’ Anlehnungen an Hobbes und insbesondere und ausdrücklich an Pufendorf sind 
aber unübersehbar.

Mit seiner Einleitung zur Sittenlehre nahm Thomasius dann eine bedeutende 
Änderung seiner bisherigen Arbeiten vor und revidiert insofern zuvor zentrale 
Positionen, indem er nun die Bedeutung von Tugend und Gerechtigkeit für das 
menschliche Zusammenleben in das Zentrum seiner Überlegungen stellt. Damit wird 
Thomasius’ Rechtslehre, in deren Mittelpunkt der staatliche Souverän stand, seine 
Tugendlehre zur Seite gestellt. Das Gebot der vernünftigen Liebe ist als moralische 
Richtschnur in seiner Einleitung zur Sittenlehre zentral. Darin ist eine Schwerpunkt-
verlagerung von einer rechtsphilosophischen auf eine ethische Fragestellung zu 
sehen, der das Ziel zugrunde lag, aus beiden Richtungen, einander ergänzend, ein 
friedliches Zusammenleben der Gesellschaft zu erreichen. Nicht mehr Recht und 
Zwang standen nun im Mittelpunkt, um die Steuerung menschlichen Verhaltens 
zu übernehmen, sondern die nicht erzwingbaren Gebote seiner Sittenlehre. Thoma-

29 Vgl. Pufendorf 1994, II-6-7f., S. 165. Siehe dazu Hartung 2009.
30 Vgl. Thomasius 1709a, S. 474, §27.
31 Vgl. Thomasius 1709a, S. 474, §29.
32 Siehe zum Vertragsrecht bei Thomasius auch die kompetente Diskussion bei Kühnel 2001, 

S. 68-101.
33 Vgl. Thomasius 1709a, S. 474, §29.
34 Vgl. dazu Stolleis 1990 und Schröder 2014.
35 Vgl. Thomasius 1709a, S. 474, §30.
36 Vgl. Thomasius 1709a, S. 474f., §31.

28

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


sius ordnet hier dem Naturrecht und der Sittenlehre insofern unterschiedliche, sich 
gegenseitig ergänzende Aufgaben zu.37 Thomasius stellte diese der christlichen Mo-
rallehre zur Seite und sprach sich damit erneut auch gegen die Vorherrschaft der 
Moraltheologen aus.38

Dadurch werden die von Thomasius in seiner Naturrechtslehre noch deutlich 
markierten Grenzen zwischen öffentlich-rechtlicher und privater Sphäre unpräziser. 
Denn das Ideal der vernünftigen Liebe ist als realistisches Korrektiv für die Re-
gulierung der menschlichen Gemeinschaft nur bedingt tauglich. Jedenfalls bleibt 
unklar, wie diese Überlegungen sich in der Praxis tatsächlich bewähren können. 
Thomasius distanziert sich offenbar von seinem bisherigen Souveränitäts- und 
Staatsverständnis. Stattdessen betont er die Bedeutung moralischer Normen, ohne 
dass deutlich wird, wie diese tatsächlich durchgesetzt werden können. Das Verhalten 
der Menschen soll durch diese vernünftigen Liebesgebote geleitet werden. Eine 
Sanktionierung wird durch Sozialdisziplinierung der Menschen auf der Ebene des 
gesellschaftlichen Lebens vorgenommen und nicht durch rechtliche Zwangsmittel. 
Den moralischen Normen (Gerechtigkeit, Anständigkeit und Ehrlichkeit) kommt 
aber auch in diesem argumentativen Kontext nach wie vor als Gebote der Vernunft 
in Hinblick auf die Erhaltung äußerer und innerer Freiheit eine Bedeutung zu. Das 
positive Recht ist insofern auch weiterhin notwendig, um da wirksam zu werden, 
wo die Menschen nicht moralisch handeln, um zumindest die äußere Freiheit der 
Menschen zu sichern.

Gegenüber seinen Vorgängern wie etwa Hobbes und Pufendorf, die das Kriterium 
der Erzwingbarkeit oder Nichterzwingbarkeit ebenfalls zentral in ihren Rechtslehren 
verankert hatten, kommt bei Thomasius dieser Aspekt der vernünftigen Liebe nun 
entscheidend hinzu. Diese Überlegungen einer durch sittliche Normen regulierten 
Gesellschaft kamen eher den Beharrungskräften der ständischen Gesellschaftsord-
nung zugute. Sie schienen Thomasius’ Ideal einer emanzipatorischen Offenheit ge-
sellschaftlicher Entwicklungen im Geiste der Aufklärung eher im Wege zu stehen. 
Thomasius bemühte sich aber zu zeigen, dass sich auch diese Position maßgeb-
lich von der neoscholastischen Morallehre unterschied. Er sah sich auch hier im 
Einklang mit Grotius und Pufendorf, denn insbesondere „Hugo Grotius aber und 
Samuel Pufendorf haben ihre Lehre aus der rechten Quelle hergeleitet und die 
Socialität zum Grund gesetzet, welchen zwey heroischen Männern ein gleiches Lob, 
wegen der glücklich zu Stande gebrachten Erneuerung und galanten Auspolierung 
der trefflichen Moral-Philosophie gebühret“.39

Mit seinen Grundlehren (Fundamenta) versuchte Thomasius, die von ihm ent-
wickelten naturrechtlichen Argumente wieder aufzunehmen und diese in seine neu-

37 Vgl. dazu ausführlich den Beitrag von Mihaylova in diesem Band.
38 Hunter 2007, S. 116-141. Vgl. dazu auch Hochstrasser 2000, insbes. S. 129-135 und etwas 

zurückhaltender Schneiders 1971, S. 97-106.
39 Thomasius 1710, S. 46f.

29

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


gewonnenen Positionen zu integrieren. Das setzte auch voraus, dass er selbstkritisch 
diskutierte, inwiefern einige der früheren Ansichten gegebenenfalls zu verwerfen 
seien. Die Grundlehren haben zum Ziel, die Fundamente und den Verpflichtungs-
charakter des Natur- und Völkerrechts erneut darzulegen.40 Dies geschieht – wie be-
reits der vollständige Titel dieses Werks betont – mit dem Verweis auf die Konzepte 
der Ehrlichkeit (honestum), Gerechtigkeit (justum) und Anständigkeit (decorum). 
Gleich eingangs in den Grundlehren heißt es mit Verweis auf die Anständigkeit 
(decorum), es könne „ohne diesen sonderlichen und genauen Unterschied beider 
Verpflichtungen der Unterschied des gerechten (justum) und anständigen (decorum) 
oder auch ehrbaren (honestum) nicht genugsam begriffen werden (…), da doch 
dieser Unterschied zu den vornehmsten Stücken der Sittenlehre gehöret, die Schul-
lehrer [Doctores Scholastici] auch insgesamt fast das Gerechte und Ehrbare mit 
einander vermenget, an das Anständige oder decorum aber gar nicht gedacht haben, 
so ist auch der Irrtum von uns begangen worden, zumahlen Herr Pufendorf das 
gerechte und ehrbare, oder das Recht der Natur und die Sittenlehre unter einander 
gemenget und wo er von der Scham und Anständigkeit handelt, denen unzulängli-
chen Lehrsätzen des Lamberti Velthuysii gefolget“.41 Thomasius distanzierte sich 
hier von Pufendorf und seinen eigenen früheren Positionen und erklärte, dass er in 
seiner Rechtsgelahrtheit nicht „alle Irrtümer“ habe „vermeiden können“.42 Hier wird 
Thomasius’ Bemühen sichtbar, eine philosophische und praktische Alternative zur 
Begründung und Organisation politischer und gesellschaftlicher Ordnung zu liefern.

Insbesondere das decorum politicum dient zur Motivation menschlichen Verhal-
tens, wo Menschen im Staat zusammenleben, wo es aber eben nicht für alle Bereiche 
des Zusammenlebens Gesetze für die Untertanen gibt.43 Diese Annahme legt nahe, 
dass das decorum bei Thomasius nicht nur die ständische Ordnung des ancien 
régime stützt, sondern ihm auch ein – freilich begrenzter – Aspekt sozialer Mobilität 
eigen ist. Die Nachahmung der höherstehenden, geachteteren oder erfolgreicheren 
Bürger wurde von Thomasius als sozialpsychologische Motivation konzipiert, wel-

40 Bemerkenswert ist in diesem Zusammenhang auch, wie Grunert 2000, S. 259 zutreffend 
betont, „Thomasius’ offenkundiges Festhalten am Kontraktualismus einerseits und seine vom 
historischen Standpunkt aus gleichzeitig vollzogene Distanzierung von der Vertragstheorie 
als Staatsgründungstheorie“. Eine der entscheidenden historisch und damit gegen den Vertrag 
argumentierenden Stellen ist Thomasius 1709b, S. 183f., § 6: „Es mag nun aber eine gewaltsa-
me Monarchie oder eine künstliche durch List aufgerichtete erste Republique gewesen seyn, 
so fallen die beyden Verträge und der Schluß weg, wie man denn nicht nöthig hat, sich 
dieselben bey Aufrichtung der (…) Republiquen einzubilden“. Zum Bedeutungsverlust des 
Vertragsrechts in den Grundlehren siehe auch Kühnel 2001, S. 101f.

41 Thomasius 1709b, S. 4, §12. Velthuysen (1622–1685) hatte Hobbes‘ De Cive verteidigt. Er 
spielte eine wichtige Rolle bei der Verbreitung von Hobbes‘ Philosophie in Kontinentaleuropa. 
Seine Epistolica dissertatio de principiis justi et decori (vgl. Velthuysen 2013) ist ein wichtiges 
Bindeglied innerhalb der Rezeptionsgeschichte von Hobbes in den Werken von Pufendorf und 
Thomasius. Vgl. dazu Marti 1991.

42 Thomasius 1709b, S. 4, §13.
43 Vgl. Thomasius 1692, S. 47. Vgl. zum decorum den Beitrag von Schotte in diesem Band.

30

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


che nicht nur das Fortkommen und die Conduite einzelner Bürger im Auge hatte, 
sondern vor allem auf den Nutzen der Gesellschaft abzielte.44 Die Behauptung, 
Thomasius habe damit ein „bürgerliches Arbeitsethos“ formuliert, ist wohl eher 
übertrieben.45 Nachahmung ist ambivalent, da auch negative Vorbilder gewählt wer-
den können. Die Lehre vom decorum wird, so wohl auch Thomasius’ Erwartung, 
nicht aus sich selbst heraus das Verhalten der Bürger dahingehend bestimmen kön-
nen, das angestrebte Ziel eines friedlichen und florierenden Zusammenlebens zu 
erreichen.

Bemerkenswert an den Grundlehren (Fundamenta) ist daher Thomasius’ Versuch, 
die Lehre vom decorum in seine Natur- und Staatsrechtstheorie konstruktiv zu inte-
grieren. Dies äußert sich insbesondere in der Annahme, dass es zur Verwirklichung 
eines „anständigen“ – am decorum ausgerichteten – Lebens der staatlichen Organi-
sation der Gesellschaft bedürfe. Wenn Thomasius daher in den Grundlehren behaup-
tete, dass „die menschl. Verrichtungen einer Norm benöthiget seyn, weil die größten 
Schäden und Nachtheile unter den Menschen entstehen würden, wenn ein jeder nach 
seiner eigenen Neigung, welche auf so viele unterschiedliche Art und Weise der 
Neigung anderer wiederstrebet, handeln wollte, und würde gewiss in kurzer Zeit 
ein Krieg aller wider alle entstehen“46, so hob er damit nun in den Grundlehren 
gegenüber seiner Einleitung zur Sittenlehre die Bedeutung des Staates und staatli-
cher Souveränität deutlich hervor. Thomasius näherte sich insofern wieder seiner 
früheren naturrechtlichen Auffassung an, die er in der Rechtsgelahrtheit entwickelt 
hatte. Durch seinen Rückgriff auf eine voluntaristische Staatstheorie löste er sich 
auch hinsichtlich seiner moralphilosophischen Argumente von einem Tugendideal, 
welches der Mensch allein aus seiner vernünftigen Einsicht verwirklichen könne. Er 
vollzog damit erneut einen signifikanten Positionswechsel. Darin ist nicht so sehr 
ein Widerspruch seiner Positionen zu sehen, sondern man sieht hier, wie Thomasius 
durch Perspektivwechsel und unterschiedliche Betonung und Gewichtung seiner 
verschiedenen Argumente versuchte letztlich eine Staats- und Gesellschaftslehre zu 
entwickeln, die sich der verschiedenen Argumente bediente und versuchte, diese 
zusammen zu führen.47

44 Thomasius 1713, S. 374f.: „Und solcher Gestalt kan man auch das Decorum Politicum oder 
das manierliche Leben nach der gesunden Vernunfft beschreiben / daß es eine vernünfftige / 
und aus der Gefälligkeit entstandene Nachahmung sey derer Menschen von unserm Stande / 
die vor die vornehmsten und vortrefflichsten gehalten werden, in dem Thun und Lassen / 
das Denen allgemeinen Regeln der Ehrbarkeit / der Wohlanständigkeit / (Decori) und der 
Gerechtigkeit nicht zuwieder ist“.

45 Beetz 1989, S. 212.
46 Thomasius 1709b, S. 76. Vgl. Thomasius 1705a, S. 121: „normam actionibus humanis esse 

necessariam, cum maxima damna sintoritura inter homines, si quilibet ageret secundum in-
stinctum proprium tot infinitis modis instinctui aliorum repugnantem, & revera oriturum esset 
parvo temporis spatio bellum omnium contra omnes [meine Hervorhebung]“.

47 Vgl. dazu auch den Beitrag von Mihaylova in diesem Band.

31

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Offensichtlich rekurrierte Thomasius, nicht nur durch ausdrückliche Nennung 
vom „bellum omnium contra omnes“, auf Hobbes’ berühmt-berüchtigte Naturzu-
standslehre. Er ist damit in den Grundlehren Hobbes offenbar näher als er dies in der 
oben erörterten Rechtsgelahrtheit bereit war zu konzedieren. Während Hobbes die 
Notwendigkeit des Staates im Wesentlichen auf eine bloße Rechtssicherungsinstanz 
beschränkt wissen wollte, kam dem Staat bei Thomasius auch eine Aufgabe zur 
Verbesserung der bürgerlichen Tugenden zu.

Insbesondere Thomasius’ Decorumbegriff geht von Bürgertugenden aus, die dem 
Staat auch die Möglichkeit eröffneten, gegenüber den Untertanen tugendhaftes Ver-
halten zum Wohle der Gesellschaft einzufordern. Der weltliche Souverän wird zum 
entscheidenden Garanten einer säkularisierten Morallehre. Bürgerliche Pflichten lie-
gen nun nicht mehr nur darin, den Gesetzen zu gehorchen, sondern sie umfassen 
auch ein dem decorum entsprechendes „anständiges“ oder tugendhaftes Leben zu 
führen. Wie schon Hobbes und Pufendorf, war auch Thomasius skeptisch gegenüber 
der menschlichen Natur. Das decorum, war für Thomasius offenbar nicht hinrei-
chend, um die Menschen zu einem sozialverträglichen Verhalten zu bewegen. Er 
ging davon aus, dass weder das positive Recht, noch die moralischen Sitten, denen 
aber keine Zwangsgewalt zur Durchsetzung eigen war, die Gesellschaft ausreichend 
zusammenführen könne. Dem versuchte er mit seiner Lehre vom decorum zu begeg-
nen. Daraus ergab sich das Problem, dass durch die Durchsetzung dieser sozialen 
Normen des decorum, dieses gleichfalls in seiner systematischen Stellung unter das 
positive Recht eingeordnet wurde und staatlicher Sanktionierung unterlag. Durch die 
ambivalente Lehre vom decorum findet sich die wichtige Unterscheidung zwischen 
Recht und Moral bei Thomasius in dieser Entwicklungsstufe seiner Philosophie 
damit nur noch undeutlich.48

Seine Überlegung, dass der Staat ein legitimes Interesse an einer Intervention bei 
seinen Untertanen habe, um sie zu einem moralischen Verhalten anzuleiten, findet 
sich bei Thomasius in beiden naturrechtlichen Schriften. Sowohl in der Rechtsge-
lahrtheit und dann wieder in den Grundlehren wurde diese Position vertreten, in 
den Grundlehren nun aber mit dem Verweis auf die Lehre vom decorum. Thoma-
sius wollte nicht darauf vertrauen, dass jedwedes individuelle Streben auch zum 
Wohl der Gesellschaft insgesamt führe. Eine unsichtbare Hand gab es in seinen 
Vorstellungen schon gar nicht, vielmehr war die feste Hand des Souveräns hier 
gefordert. Thomasius thematisierte einen möglichen Missbrauch politischer Macht 
durch den Souverän nicht, wohl aber wird in dem wechselnden Argumentationsgang 
deutlich, dass er die Grenzen staatlicher Intervention unterschiedlich fasste. Nach 
Thomasius war es der staatliche Zwang, der Gerechtigkeit erst ermöglichte und den 
entscheidenden Unterschied zwischen vernünftiger Liebe und Gerechtigkeit begrün-

48 Siehe dazu die maßgebliche Diskussion bei Kühnel 2001, S. 58-65.

32

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


dete. Aber er legte eben auch nahe, dass der Staat mehr einfordern könne, als die 
Beachtung der staatlichen Gesetze.

Thomasius’ aufklärerischer Impetus wird deutlich, wenn er betont, durch Erzie-
hung, konkret durch politische Bildung und (eine juristische) Vorbereitung auf den 
Staatsdienst, sollten die Vorrausetzungen für das Zusammenleben im Staat verbes-
sert werden. Sein (akademisches) Reform- und Erziehungsprogramm hat vor allem 
dieses Ziel. Thomasius’ Erziehungsideal zielte vornehmlich darauf, aufgeklärte und 
selbsturteilende Juristen und Staatsbeamte auszubilden. Seine Einleitung zur Sitten-
lehre hingegen verfolgte das Ziel, die Untertanen dahin aufzuklären, ein tugendhaf-
tes und für das Allgemeinwohl förderliches Leben zu führen. Die Spannung, die sich 
aus diesen Positionen ergab, wurde von Thomasius nicht aufgelöst. Seine Bedeutung 
als wichtiger Reformer und Aufklärer in Brandenburg-Preußen wird dadurch jedoch 
nicht in Frage gestellt. Dies wird besonders an seinem Engagement für eine tolerante 
Religionspolitik deutlich, die er eindeutig seinem Souveränitäts- und Staatsverständ-
nis ein- und unterordnete.

b) Zum Verhältnis von Kirche und Staat

Wie im vorherigen Teil gesehen, kam dem Souverän vor allem die Aufgabe zu, 
durch seine Herrschaftsausübung den Menschen ein Leben in Sicherheit und Ord-
nung zu ermöglichen. Denn „da (...) der menschliche Zustand verdorben ist, so kann 
man nicht wohl in Republica ohne Obrigkeit bestehen“.49 Das naturrechtliche Argu-
ment des Naturzustands wurde also auch in Thomasius’ Kirchenrechtsgelahrtheit 
vorgebracht. Insbesondere der 1. Teil, Gründliche Abhandlung vom Verhältnis der 
Religion gegen den Staat, ist für unsere Fragestellung einschlägig. Thomasius mein-
te, wenn er „dazumal [in der Göttlichen Rechtsgelahrtheit/ Institutiones iurispruden-
tiae divinae] das gesetzet hätte, was ich in diesem Collegio anzuführen gedenke, so 
würde noch ein größerer Lärm worden sein“.50 Thomasius stritt nicht nur dafür, die 
Philosophie und Jurisprudenz von der Theologie freizuhalten.51 Noch ging es ihm 
nur um philosophisch intellektuelle Überlegungen. Thomasius ging es vor allem um 
eine konkrete Zuordnung von Macht- und Souveränitätsbefugnissen im Staat.52 Er 
bestritt, dass dem Souverän seine politische Macht unmittelbar von Gott gegeben 
worden sei. Daraus schloss er vor allem, die Theologen hätten sich in diese Fragen 
nicht einzumischen. Angesichts des Anspruchs der Kirche und der immer noch zu-
mindest latent vorhandenen Religionskonflikte erforderte „die Ruhe der Christenheit 
und des Staates (…) genau zu erklären, wie weit die angemaßte geistliche Gewalt 

49 Thomasius 1740, S. 40.
50 Thomasius 1740, S. 16.
51 Vgl. dazu etwa Thomasius 1709a, S. 49, § 16.
52 Vgl. aber auch den Beitrag von Ahnert in diesem Band.

33

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


der Pfaffen gehe, und wie groß das Recht der Fürsten in geistlichen Dingen sei“.53 

Der Konflikt über das Verhältnis von Kirche und Staat berührt daneben auch die 
Frage nach den individuellen Rechten religiöser Selbstbestimmung, betrifft aber 
vornehmlich den frühneuzeitlichen Konflikt zwischen Kirche und Staat aus dem 
langsam und eher unbeabsichtigt ein säkulares Herrschafts- und Staatsverständnis 
hervorging durch das letztlich eine epochale Veränderung in der Staatstheorie des 17. 
Jahrhunderts gekennzeichnet wurde.

Thomasius diskutierte die Frage nach dem Verhältnis von Kirche und Staat aus 
der Perspektive des souveränen Fürsten. Er machte sich hier die protestantische, ins-
besondere von Melanchthon ausdifferenzierte Lehre der Mitteldinge (adiaphora) in 
Glaubensfragen zu eigen. Nach Thomasius’ Auffassung kann der Staat die religiösen 
Mitteldinge regulieren, da diese für die Glaubens- und Gewissensfreiheit des Einzel-
nen nicht wirklich bedeutend sind. Die Ekklesiologie wird damit den Theologen 
aus den Händen genommen, denn nun unterliegen kirchlich-kultische Mitteldinge 
nach Thomasius’ Lehre der Kompetenz des Souveräns in der Person des Territorial-
fürsten.54 Hingegen durfte nach Thomasius die Kirche gegenüber den Gläubigen und 
den Untertanen allgemein kein Zwangsrecht ausüben. Sie war nur befugt lehrend auf 
die Gemeinde einzuwirken. Deswegen kritisiert Thomasius scharf, dass die Kirche 
in weltlichen Dingen Macht ausübte, was ihr nach Thomasius nicht zustand und mit 
dem eigentlichen seelsorgerischen und lehrenden Auftrag des Klerus nicht vereinbar 
war. „Wir negieren“, so Thomasius, „daß die Apostel den Bann und die Kirchendi-
sciplin sollten eingeführt haben; denn dieser dienet nur ad stabiliendum Papismum: 
Sondern solcher ist von dem Constantino Maximo herkommen, welcher ihnen so 
viele Macht eingeräumet hat, daß sie endlich die Kaiser selbst zu exkommunizieren 
anfingen. Denn wenn man ihnen einmal solche Gewalt einräumt, so muß es endlich 
zuletzt auch notwendig über den König selbst kommen, weil der König eben ein 
solcher Mensch ist, wird eben so geboren, und ist eben so wohl als ein andrer dem 
Elend unterworfen: Also ist es nun auch darinnen, wo einer über eine Sache als ein 
Richter zu entscheiden hat. Solche Gewalt kommt aber denen Geistlichen gar nicht 
zu“.55 Es sei schlicht nicht möglich, für die Kirche aus der Heiligen Schrift Rechte 
auf Zwang und Herrschaft in religiösen Angelegenheiten abzuleiten.

Allerdings sah Thomasius in der Gottesfurcht einen wesentlichen Grund für die 
Redlichkeit und ein tugendhaftes Verhalten der Menschen gegenüber anderen. Die 
Bedeutung christlicher Religion stellte Thomasius keineswegs in Frage. Entschei-
dend war für ihn nur, wer über die Verfassung der Kirche wachte. Für Thomasius 
stand fest, dass der Landesherr hier – im Grunde gut lutherisch – die oberste Auf-
sicht führte und er daher „Doctores setze und ordne, welche den Menschen das 
Fundamentum obligationis erga Deum lehren, sie mögen nun solches in Kirchen, 

53 Thomasius 1740, S. 12.
54 Vgl. Thomasius 1705b.
55 Thomasius 1740, S. 330.

34

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Schulen oder Privathäusern lehren“.56 Dem Souverän in Person des Territorialfürsten 
kam „in der Religion die Inspection und Direction“ zu.57 Thomasius argumentierte 
auch auf der Ebene des territorialen Staates innerhalb des Reichsverbandes, dass 
Konfessionseinheit keine Staatsnotwendigkeit sei. In der konfessionellen Einheit 
sah er keine politische oder stabilisierende Bedeutung mehr. Daher konnten unter-
schiedliche Glaubensbekenntnisse und Konfessionen toleriert werden. Damit ergab 
sich dann auch ein Spielraum individueller Glaubensrichtungen, denn die Ruhe und 
Beständigkeit des Staates wurde dadurch nicht gefährdet: „wann einer einen Irrthum 
[im rechten Glauben] hat, so darf der Fürst deswegen nicht sagen, er solle aus dem 
Lande gehen; denn es gehet dem Fürsten nichts ab, und kann ein solcher seine 
bürgerliche Pflicht so wohl beachten, als ein anderer“.58

Mehrkonfessionalität auch innerhalb der relativ kleinen deutschen Territorialstaa-
ten war für Thomasius kein politisches Problem.59 Im Gegenteil, die Versuche eine 
einheitliche Religion beziehungsweise Konfession für den jeweiligen Territorialstaat 
innerhalb des Reiches mit seiner seit 1648 verfassungsrechtlich festgeschriebenen 
Anerkennung mehrerer Konfessionen durchzusetzen, führten eher zu politischer Un-
ruhe. Nach Thomasius’ Überzeugung hatten diese Ziele nichts mit dem Seelenheil 
und der Heilserwartung des jenseitigen Lebens zu tun, sondern waren schlicht eine 
Anmaßung weltlicher Befugnisse durch den Klerus. Thomasius trat auch auf territo-
rialer Ebene für eine religiöse Toleranz ein, die innerhalb der jeweiligen Landesherr-
schaften eine Mehrkonfessionalität zuließ. Dies schloss nicht nur die reichsrechtlich 
anerkannten Konfessionen (Katholiken, Lutheraner und Calvinisten) ein, sondern 
auch andere christliche Glaubensgemeinschaften. Diese Position war Thomasius’ 
Staatsverständnis geschuldet. Er stritt daher „gegen eine Richtung der evangelischen 
Kirche, die sich stärker im Dogmatischen als im Seelischen entwickelt hatte und 
den Staat, wie selbstverständlich in den Dienst dieser ihrer Anschauungen zu stellen 
trachtete“.60 Hier liegt die besondere Bedeutung der Mitteldinge (adiaphora), der 
Unterscheidung zwischen der sichtbaren und unsichtbaren Kirche und der Differen-
zierung zwischen Lehrer und Herrscher. Dadurch konnte Thomasius gegenüber den 
Theologen die Position vertreten, dass der souveränen weltlichen Obrigkeit das 

56 Thomasius 1740, S. 52.
57 Thomasius 1740, S. 52.
58 Thomasius 1740, S. 381.
59 Thomasius sah die reichsrechtlich anerkannten Konfessionen als unproblematisch, aber das 

schloss andere Sekten, wie der zeitgenössische Begriff hieß dann aus, sobald es um Schwärmer 
und damit im Grunde um Aberglaube ging. Diese wurden, da sie als friedenstörendes Element 
in Staat und Gesellschaft wirkten, auch nach Thomasius zu einem politischen Problem. Auch 
hier ist Thomasius’ Position einmal mehr ambivalent.

60 Fleischmann 1931, S.76. Vgl. Thomasius 1705c, S. 330: „Soll es denn eine herrschende Religi-
on seyn, so wird dazu erfodert, daß die Geistlichen sich eine Herrschaft über die Gewissen 
anmassen, und sich hinter die Weltliche Obrigkeit stecken, daß ihnen entweder der Landes 
Fürst, oder der meiste Theil des Volcks überhelffen soll. Das ist, daß sie nicht allein den 
Willen, sondern auch die Macht zu regieren haben“.

35

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Recht zustand, alle jene Dinge, die nicht in den privaten Bereich des Gewissens oder 
Glaubens fielen, durch staatliche Gesetze und im Interesse der Staatsnotwendigkeit 
zu ordnen. Hier kommt das Aufklärungspathos von Thomasius im Dienste seines 
Staatsverständnisses zum Tragen. Göttliche Offenbarung und menschliches Recht 
waren für ihn zwei unterschiedliche und klar zu unterscheidende Sphären.

In der Tradition des Naturrechts stehend, wollte er die menschliche Vernunft 
als einzige Richtschnur für die diesseitigen, weltlichen Fragen durchsetzen. Dies 
verwickelte ihn immer wieder in heftige Auseinandersetzung mit orthodoxen Theo-
logen. Mit De jure principis circa haereticos (1697), 1705 als Abhandlung vom Recht 
evangelischer Fürsten gegen die Ketzer erschienen, vertrat Thomasius polemisch 
und kompromisslos die Ausgrenzung des Klerus aus dem Bereich der weltlichen 
Politik. Hier wird auch deutlich, dass damit zugleich individuelle Glaubens- und 
Gewissensfreiheit von ihm eingefordert wurde, denn die „Pfaffheit (Clerus) ist ein 
Stand einer Republic in der Kirchen, welcher unterm Schein der Andacht und des 
Gottesdiensts eine sonderbare Heiligkeit vor andern Ständen vorgiebt, und einer 
Herrschaft über ihre Gewissen sich anmasset“.61 Thomasius warf dem Klerus vor, 
durch kompromissloses Verhalten für Aufruhr und Tumult im Staat verantwortlich 
zu sein, da es ihm um Einfluss und Macht und nicht um das Seelenheil ihrer 
Gemeindemitglieder gehe. Durch den verbitterten Kampf der „Geistlichen von einer 
jedweden Parthey [,die] über andere Leute Gewissen herrschen wollen“, werde die 
weltliche Rechtsprechung missbraucht und für die Interessen des Klerus dienstbar 
gemacht. Dies führe zuletzt dazu, dass auch „die Weltliche Obrigkeit nicht mehr als 
ein Werckzeug dabey ist“.62

Thomasius ist hier in seiner Argumentation einseitig und ungerecht gegenüber 
dem Klerus, wenn er diesem vorwirft, seinen Platz innerhalb des Staates nicht 
zu akzeptieren und sich in weltlich-politische Angelegenheiten unberechtigterweise 
einzumischen. Er behauptete, der Klerus übe durch das Ketzerrecht Macht aus, 
wodurch unliebsame Gegenspieler durch die Anklage als Häretiker (crimen heresis) 
juristisch belangt werden könnten.63 Der Klerus nötige so den weltlichen Autoritäten 
eine Rolle als Ankläger und Vollstrecker des Rechts auf, wodurch das Ketzerrecht 
eine vornehmlich politische Bedeutung erlange. Dies undifferenzierte Bild verzeich-
net die historischen Gegebenheiten.64 Thomasius übertrieb hier, damit „man desto 
klärer sehe, daß die Geistlichkeit sich niemahls umb etwas mehr bekümmert, als wie 
sie ihr Ansehen erhalten mögen, daß jederman meinen soll, sie könten nicht irren, so 
wird man befinden, daß nicht leicht ein grobes Laster mit so harten, und mancherley 

61 Thomasius 1705c, S. 321.
62 Thomasius 1705c, S. 331.
63 Vgl. Schröder 1999, S. 135–152. Recht kritisch zu Thomasius Schwerhoff 1987.
64 Hier – wie auch bei den Hexenprozessen – waren die „weltlichen“ Instanzen es, die diese 

Prozesse exekutierten. Sie waren aber keineswegs so unbedarft, wie sie Thomasius hier 
beschreibt, denn sie nutzten die vermeintlichen Straftaten durchaus, um ihre Machtposition 
sichtbar zu machen. Vgl. Behringer 2000.

36

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Straffen beleget worden, als man in den Gesetzen viele und mancherley Straffen der 
Ketzerey auffgezeichnet findet“.65 Thomasius wollte zeigen, wie „die Fürsten nicht 
merckten, daß sie (...) der Pfaffen Unterthanen“ wurden.66 Wir begegnen hier einer 
Polemik, die an die übertriebenen Positionen der Reformationszeit erinnert.

So konnte Thomasius das Verhältnis von Kirche und Staat klar bestimmen und 
dem Klerus, der ja durchaus einflussreich am Fürstenhof und an der Universität 
war67, einen untergeordneten Platz innerhalb der Machthierarchien des Staates zu-
weisen. Thomasius’ Souveränitäts- und Staatsverständnis sah keine zwei, mehr oder 
weniger gleichberechtigte Mächte im Staat nebeneinander vor. Er forderte die klare 
und eindeutige Unterordnung des geistlichen Standes unter den Souverän. Aufklä-
rung sei auch hier nötig, da dem Klerus „viel daran gelegen, daß den Layen in der 
Lehre des Kirchenrechts die Augen nicht auffgehen“.68

Dieser Streit zieht sich durch Thomasius’ Werk und die so gewonnenen Posi-
tionen sind für sein Souveränitäts- und Staatsverständnis maßgeblich. Auch in Halle 
schlug sich diese Auseinandersetzung in zahlreichen Streitschriften nieder. Der be-
reits erwähnte Gundling, verfasste eine anonym publizierte Verteidigung für seinen 
angegriffenen Lehrer, in der er die Problematik dieses Konflikts reflektierte:

Obwohl der Aberglaube eine so schändliche Gemüths-Kranckheit ist, daß er die Athe-
isterey an Thorheit bey weitem übertrifft; So ist derselbe doch jederzeit der Clerisey 
so nützlich gewesen, daß sie auff alle Arth, so wohl durch gewaltsame als listige Mit-
tel gesucht, denselben in der gantzen Welt zu etabliren. Dannenhero sie diejenigen, 
welche den armen Leuten ein bißgen die Augen auffknöpfen wollen, auff das grau-
samste verfolget und unter dem verhaßten Nahmen derer Ketzer und Atheisten bey der 
einfältigen Welt verdächtig gemacht. (...) Sonderlich der berühmte Herr Thomasius 
[hat] diese Clericalische Staats-Maxime (...) gnug erfahren müssen. Denn als sich 
derselbe dem Protestantischen Pabstthum und denen Pedanten eyferichst widersetzet, 
so hat man ihn vor den ärgsten Atheisten, Quaker, Socinianer, u. ich weiß nicht vor 
was, in der gantzen Welt ausgeschriehen; so gar, daß die meisten noch anjetzo seine 
raisonable Lehren vor Seelen-schädliche Irrthümer auszugeben sich nicht scheuen.69

65 Thomasius 1705c, S. 337.
66 Thomasius 1705c, S. 347.
67 Vgl. dazu auch das IV. Kapitel „Von den Universitäten“ in Thomasius 1717, insbes. S. 274: 

„Die Mönche sind ihrer Institutio nach vitae contemplativae ergeben / und schicken sich also 
nicht zur vita practica, wohin die Haußhaltung unstreitig gehöret. (...) die Professiones so im 
Pabstthum gestiftet worden / bestehen gleichfals in Speculationibus, und zwar gröstentheils 
inutilibus. Die Professiones Philosophicae sind auch noch heut zutage auf Protestirenden 
Universitäten von diesen mangel nicht gänzlich befreyet“.

68 Thomasius 1705c, S. 355. Thomasius machte ebd. deutlich, dass diese radikale Position sich 
auch gegen seine alten evangelisch-lutherischen Gegner der theologischen Fakultät in Leipzig 
richtete. Das Verhältnis von Kirche und Staat war nicht nur ein Problem der Katholiken, 
sondern fand sich auch bei den Protestanten, denn „daß aber die Evangelische Gemeinen 
davon befreyet wären, solches ist die gemeine Fabel, aber es ist eine Fabel und nicht mehr. 
Haben denn nicht an vielen Orten die Prediger den einen Fuß auff dem Rathause?“.

69 [Gundling] 1703, keine Paginierung [S. 1].

37

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Auch Gundling kritisierte den Klerus und dessen angeblichen Versuche, gegen un-
liebsame Gegner durch Vorwürfe von Ketzerei vorzugehen.

Die hier dargestellten Positionen sind zentral für Thomasius’ Staatsverständnis, 
denn so sollte die Kirche aus dem politisch-weltlichen Bereich zurückgedrängt wer-
den. Dem souveränen Fürsten kam in dieser Lehre ein Inspektions- und Aufsichts-
recht über die Kirche als einer unter vielen Vereinigungen im Staat zu. Der sich 
allmählich formende rationale Staat der frühen Aufklärung sollte sich vom Einfluss 
der Kirche emanzipieren. Diesseitige, weltliche Staatsziele und die Gewissensfrei-
heit der einzelnen Untertanen wiesen in die gleiche Richtung. Auch für letztere hatte 
Thomasius’ Lehre eine beginnende Loslösung von klerikaler Bevormundung zur 
Folge. Thomasius steht am Beginn der langen Entwicklung, während der die Unter-
tanen sich allmählich zu eigenverantwortlichen Staatsbürgern mit eigenen Rechten 
emanzipierten. Zu seiner Lebenszeit hatte die Kirche aber durch Predigt und Got-
tesdienst gleichsam ein Monopol, alle Untertanen ständig über die Grundsätze des 
menschlichen Zusammenlebens zu belehren.

Auch deshalb war Thomasius darum bemüht, die Kirche auf den erzieherischen 
und seelsorgerischen Bereich zu beschränken, da ihr so nicht nur der weltlich-po-
litische Einfluss weitgehend genommen, sondern dem Fürsten durch sein Inspek-
tionsrecht auch eine gewisse Einflussnahme auf die Lehrinhalte einzuwirken er-
möglicht wurde. Die tatsächliche Durchdringung des Territoriums durch staatliche 
Inspektionen und Beamte sollte man jedoch nicht überschätzen, denn die lokalen 
Abhängigkeiten und Loyalitäten blieben für den Alltag weitaus bestimmender. Dies 
gilt es auch bei der kritischen Würdigung von Thomasius’ kirchenrechtlichen Vor-
stellungen stets zu bedenken. Die Naturrechtstradition wirkte sich auch gegenüber 
dem Verhältnis von Kirche und Staat aus. Besonders in Brandenburg-Preußen war 
der „Beamtenstand“ im frühen 18. Jahrhundert nachhaltig von dieser Tradition ge-
prägt.70 Die Tendenz des Naturrechts wies eindeutig auf die Individualisierung der 
Gesellschaft und wendete sich gegen das Stände- und Korporationswesen, da jedem 
Menschen nun individuelle Rechte und Pflichten zugesprochen wurden. Dies war 
ein langer und keineswegs gradliniger Prozess. Bei Thomasius finden sich durchaus 
ambivalente Positionen, die zeigen, dass er diese Konsequenzen, die in seinem Na-
turrecht angelegt waren, nicht immer, oder wenigstens nicht klar und deutlich zieht. 
Dies wird gerade beim decorum sichtbar. Die Durchsetzung des Vernunft- oder 
Naturrechts musste sich auch positiv auf die geforderte Toleranzpolitik auswirken.

70 Vgl. Brückner 1977.

38

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


c) Schluss

Thomasius’ positive Haltung gegenüber den evangelischen Fürsten ist bezeichnend 
für die Konzeptionen und Erwartungen der frühen Aufklärung. Sie erklärt sich ins-
besondere aus seinem Religionsverständnis, denn durch die geradezu zwangsläufige 
Individualisierung der Religion, die aufgrund des Cultus internus eintrat, realisierte 
sich Religions- und Gewissensfreiheit nicht in der kirchlichen Gemeinde, sondern 
in der unbedrängten Innerlichkeit des Einzelnen. Toleranz war letztlich nicht den 
unterschiedlichen Glaubensgemeinschaften zu gewähren, sondern den Individuen. 
Thomasius sah in dem diesseitig-weltlichem und damit politischen Anspruch der 
kirchlichen Gemeinschaften eine Gefahr für den Frieden des Staates, da diese – wie 
die Geschichte zeigte – Herrschaftsrechte beanspruchten, die ihnen nicht zukamen 
und die Souveränität des Fürsten in Frage stellen mussten. Thomasius’ Staatsver-
ständnis zielte auf den protestantischen Fürsten, was sich bei seiner Beurteilung 
des Verhältnisses von Kirche und Staat natürlich nachhaltig auswirken musste. Er 
argumentierte ganz bewusst auf dem protestantischen Boden, der von Luther bereits 
bestellt worden war.

Ein anderer Aspekt weist in die gleiche Richtung: Thomasius hatte nicht nur im 
Klerus eine Gefahr für die Ruhe und Stabilität des Staates ausgemacht, sondern 
er sah in diesem auch die einflussreichste Gegenmacht für ein vernunftgeleitetes 
Verhalten der Untertanen. Damit war er nicht allein, denn dies war eine Haltung, 
die dem Selbstverständnis der Aufklärer inhärent war. Thomasius war aber bewusst, 
dass das von ihm entworfene Staatsverständnis nur mit „aufgeklärten“ Untertanen 
wirklich tragfähig sein würde. Der Klerus und die von diesem getragene Philoso-
phie der Scholastik standen dem aber nach Thomasius’ Auffassung im Wege.71 

Es ist daher nicht überraschend, dass er nicht nur den Klerus der Suprematie des 
Staates unterworfen sehen wollte, sondern dass er sich auch nachdrücklich um eine 
Erziehungsreform bemühte, die den Lehrplan von der Scholastik und Dominanz 
der theologischen Fakultät befreien sollte. Damit einher ging die Überzeugung von 
Thomasius, dass es einer an der Praxis orientierten Ausbildung für die Staatsver-
waltung bedurfte, die nicht durch die überkommene, durch Aristoteles geprägte 
Philosophie zu gewährleisten war. Thomasius stellte mit seinen Reformforderungen 
„die Universitätswissenschaft in den Dienst eines auf den Landesfürsten bezogenen 
autonomen Diskurses der Politik“.72

Mit Grotius, Hobbes und Pufendorf, den drei bedeutendsten und einflussreichs-
ten Rechtsdenkern für Thomasius, war in der Frühen Neuzeit erst der Versuch 
unternommen worden, den Staat aus Rechtsgründen zu erklären, die sich aus der 
menschlichen Freiheit und Würde ableiteten und nicht mehr auf das göttliche Gesetz 

71 Vgl. dazu neben Thomasius 1717 auch Thomasius 1701a und Thomasius 1701b.
72 Rüdiger 2005, S. 145.

39

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


der Offenbarung zurückgriffen. Das so fundierte Staatsrecht hatte sich daher vor 
allem gegen den Anspruch der geistlichen Gewalt zu behaupten. Daraus erklärte 
sich vornehmlich die starke Position des Staates, die Thomasius in der Frage der 
Toleranz dem weltlichen Staate zugesprochen hatte.

Thomasius’ glaubte „nicht, daß zu jetzigen Zeiten jemand den Mund von dem 
Hauptregal die Dissentierenden zu tolerieren so weit aufgetan, als ich selbst“.73 

Er sah die Notwendigkeit religiöser Toleranz nicht nur aufgrund pragmatisch-politi-
scher Argumente geboten, sondern betrachtete sie auch als ein Gebot humanistischer 
Aufklärung. Vornehmlich trat er aber dafür ein, in seinem Staatsverständnis dem 
weltlichen Souverän eine starke und vom Klerus unabhängige Position zuzuschrei-
ben. Bis zu unserem modernen Staatsverständnis ist es auch von Thomasius aus 
noch ein langer Weg. Er fürchtete insbesondere, dass der Souverän – und das 
hieß für ihn immer der Landesfürst im jeweiligen Territorialstaat des Reiches – zu 
schwach sei, um Sicherheit, Freiheit und Toleranz in seinem Fürstentum tatsächlich 
zu gewährleisten und durchzusetzen. Sein Staats- und Souveränitätsverständnis be-
zog sich auf den Landesherrn in dieser spezifischen Situation der postwestfälischen 
Ordnung des Reiches.

Literaturverzeichnis

Beetz, Manfred, 1989: Ein neuentdeckter Lehrer der Conduite. Thomasius in der Geschichte 
der Gesellschaftsethik, in: Werner Schneiders (Hrsg.): Christian Thomasius 1655–1728. 
Interpretationen zu Werk und Wirkung, Hamburg, S. 199–223.

Behringer, Wolfgang (Hrsg.), 2000: Hexen und Hexenprozesse in Deutschland, München.
Brückner, Jutta, 1977: Staatswissenschaften, Kameralismus und Naturrecht: ein Beitrag zur 

Geschichte der Politischen Wissenschaft im Deutschland des späten 17. und frühen 18. 
Jahrhunderts, München.

Christov, Theo, 2015: Before Anarchy: Hobbes and his Critics in Modern International 
Thought, Cambridge.

Fleischmann, Max, 1931: Christian Thomasius Leben und Lebenswerk, Halle.
Grunert, Frank, 2000: Normbegründung und politische Legitimität. Zur Rechts- und Staats-

philosophie der deutschen Frühaufklärung, Tübingen.
[Gundling, Nicolaus Hieronymus], 1703: Gründliche Abfertigung der Unpartheyischen Ge-

danken, eines ungenannten auctoris [E. Camerarius] die er von der Lehre De criminae 
magiae, des hochberühmten Christian Thomasius neulichst herausgegeben, gestellet von 
Hieronyma à sancta Fide [N. H. Gundling], Frankfurt/Main.

Gundling, Nicolaus Hieronymus, 1706: Status naturae Hobbesii in corpore Juris civilis defen-
sus & defendus, Halle.

73 Thomasius, 1717, S. 541.

40

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Haakonssen, Knud, 1985: Hugo Grotius and the History of Political Ideas, in: Political Theory 
13, S. 239–265.

Hartung, Gerald, 2009: Vertragstheorie und Konstruktion der Souveränität bei Samuel Pu-
fendorf, in: Dieter Hüning (Hrsg.), Naturrecht und Staatstheorie bei Samuel Pufendorf, 
Baden-Baden, S. 36–50.

Hochstrasser, Tim, 2000: Natural Law Theories in the Early Enlightenment, Cambridge.
Hofmann, Hasso, 1995: Hugo Grotius, in: Michael Stolleis (Hrsg.), Staatsdenker in der Frühen 

Neuzeit, München, S. 52–77.
Hunter, Ian, 2007: The Secularisation of the Confessional State. The Political Thought of 

Christian Thomasius, Cambridge.
Ilting, Karl-Heinz, 1993: Naturrecht, in: Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon 

zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, hrsg. v. Otto Brunner, Werner Conze, Rein-
hart Koselleck, Stuttgart, S. 245–313.

Kühnel, Martin, 2001: Das politische Denken von Christian Thomasius. Staat, Gesellschaft, 
Bürger, Berlin.

Kühnel, Martin, 2022: Das moderne Naturrecht als Herrschaftssprache des frühneuzeitli-
chen Absolutismus? In: Schuppert, Gunnar Folke/ Römhildt, Roland A./ Weingart, Peter 
(Hrsg.): Herrschaft und Wissen, Baden-Baden, S. 391–418.

Lutterbeck, Klaus-Gert, 2002: Staat und Gesellschaft bei Christian Thomasius und Christian 
Wolff, Stuttgart-Bad Cannstatt.

Marti, Hanspeter, 1991: Naturrecht, Ehrbarkeit und Anstand im Spiegel frühaufklärerischer 
Hobbeskritik: Lambert van Velthuysens Briefdissertation “De principiis justi et decori” 
und ihre Aufnahme in der deutschen Schulphilosophie, in: Aufklärung 6, S. 69–95.

Palladini, Fiammetta, 1990: Samuel Pufendorf Discepolo di Hobbes. Per una reinterpretazio-
ne del Giusnaturalismo moderno, Bologna. [liegt nun auch in englischer Übersetzung vor]

Pufendorf, Samuel, 1996: Briefwechsel, hrsg. von Detlef Döring, Berlin.
Rüdiger, Axel, 2005: Staatslehre und Staatsbildung Die Staatswissenschaft an der Universität 

Halle im 18. Jahrhundert, Tübingen.
Schneiders, Werner, 1971: Naturrecht und Liebesethik. Zur Geschichte der praktischen Philo-

sophie im Hinblick auf Christian Thomasius, Hildesheim.
Schröder, Peter, 1999: Christian Thomasius zur Einführung, Hamburg.
Schröder, Peter, 2001: Naturrecht und absolutistisches Staatsrecht. Eine vergleichende Studie 

zu Thomas Hobbes und Christian Thomasius, Berlin.
Schröder, Peter, 2014: “Une distinction frivole” – Enlightenment discussions of citizenship, 

in: Paschalis M. Kitromelides (Hrsg.), Athenian Legacies. European Debates on Citi-
zenship, Florenz, S. 255–269.

Schröder, Peter (Hrsg.), 2024: Pufendorf’s international and legal Thought, Oxford.
Stolleis, Michael, 1990: Untertan - Bürger - Staatsbürger. Bemerkungen zur juridischen Termi-

nologie im späten 18. Jahrhundert, in: ders., Staat und Staatsräson in der frühen Neuzeit. 
Studien zur Geschichte des öffentlichen Rechts, Frankfurt/Main, S. 298–339.

Schwerhoff, Gerd, 1987: Aufgeklärter Traditionalismus. Christian Thomasius zu Hexenprozess 
und Folter, in: Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte. Kanonistische Abtei-
lung 104, S. 247–60.

Thomasius, Christian, 1688: Institutiones jurisprudentiae divinae (...), Frankfurt/Leipzig.

41

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Thomasius, Christian, 1692: Einleitung zur Sittenlehre, Halle.
Thomasius, Christian, 1701a: Von den Mängeln der Aristotelischen Ethic, in: ders., Kleine 

teutsche Schriften, Halle, S. 71–135.
Thomasius, Christian, 1701b: Discurs von den Mängeln derer heutigen Academien, in: ders.: 

Kleine teutsche Schriften, Halle, S. 195–232.
Thomasius, Christian, 1701c: Die neue Erfindung einer wohlgegründeten und für das gemeine 

Wesen höchstnöthigen Wissenschaft, in: ders.: Kleine teutsche Schriften, Halle, S. 449–
490.

Thomasius, Christian, 1705a: Fundamenta Iuris Naturae et Gentium ex sensu communi deduc-
ta, in quibus ubique secernetur principia honesti, justi ac decori cum adjuncta emendatione 
ad ista fundamenta institutionum jurisprudentiae divinae, Halle.

Thomasius, Christian, 1705b: Abhandlung vom Recht evangelischer Fürsten in Mitteldingen 
oder Kirchenzeremonien, in: Christian Thomasens Auserlesene und in Deutsch noch nie 
erschienene Schriften, Halle, S. 76–209.

Thomasius, Christian, 1705c: Abhandlung vom Recht evangelischer Fürsten gegen die Ketzer, 
in: Christian Thomasens Auserlesene und in Deutsch noch nie erschienene Schriften, 
Halle, S. 308–376.

Thomasius, Christian, 1707: Vorrede von der Historie des Rechts der Natur bis auf Grotium, 
von der Wichtigkeit des Grotianischen Werks und von dem Nutzen gegenwärtiger Über-
setzung, in: Hugo Grotius, Drei Bücher vom Recht des Krieges und des Friedens nebst 
einer Vorrede von Christian Thomasius zur ersten deutschen Ausgabe des Grotius vom 
Jahre 1707, neu hrsg. v. Walter Schätzel, Tübingen 1950, S. 1–28.

Thomasius, Christian, 1709a: Drey Bücher der göttlichen Rechtsgelahrtheit in welchen die 
Grundsätze des natürl. Rechts nach denen von dem Freyherrn von Pufendorf gezeigten 
Lehrsätzen deutlich bewiesen/weiter ausgearbeitet und von denen Entwürffen der Gegner 
derselben (…) befreyet (…) werden, Halle. [Übersetzung von 1688]

Thomasius, Christian, 1709b: Grundlehren des Natur- und Völkerrechts, Halle. [Übersetzung 
von 1705a]

Thomasius, Christian, 1710: Einleitung zur Hof-Philosophie, oder kurzer Entwurff und die 
ersten Linien von der Klugheit zu bedenken und richtig zu schliessen, Frankfurt/Leipzig.

Thomasius, Christian, 1713: Höchstnöthige Cautelen Welche ein Studiosus Juris, Der sich zu 
Erlernung Der Rechts-Gelahrtheit Auff eine kluge und geschickte Weise vorbereiten will, 
zu beobachten hat Nebst einem dreyfachen und vollkommenen Register, Halle.

Thomasius, Christian, 1717: D. Melchior von Osse Testament gegen Hertzog Augusto Chur-
fürsten zu Sachsen (1556) hg. und erläutert von Thomasius, Halle.

Thomasius, Christian, 1740: Vollständige Erläuterung der Kirchenrechtsgelahrtheit oder 
Gründliche Abhandlung vom Verhältnis der Religion gegen den Staat, ueber Samuelis 
Puffendorffii Tract. De Habitu Religionis Christianae ad vitam civile, Franckfurth/Leipzig.

Tuck, Richard, 1990: The ‘modern’ Theory of natural Law, in: Anthony Pagden (Hrsg.), The 
Language of political Theory in early-modern Europe, Cambridge, S. 99–119.

Velthuysen, Lambert van, 2013: A Letter on the Principles of Justness and Decency: Contai-
ning a Defence of the Treatise De Cive of the Learned Mr. Hobbes (Latein/Englisch), hrsg. 
von Malcolm de Mowbray, Leiden.

42

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Vollhardt, Friedrich, 1997: ‘Die Finstrnüß ist nunmehro vorbey‘. Begründung und Selbstver-
ständnis der Aufklärung im Werk von Christian Thomasius, in: ders. (Hrsg.): Christian 
Thomasius (1655–1728). Neue Forschungen im Kontext der Frühaufklärung, Tübingen, 
S. 3–13.

Welzel, Hans, 1990: Naturrecht und materiale Gerechtigkeit, Göttingen.

43

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Martin Kühnel

Individuelle Freiheiten dank absoluter Fürstenherrschaft. 
„Ungebundene Freyheit“ bei Christian Thomasius

1. Thomasisches Freiheitspathos und systematische Sackgassen

Ein bekanntes Narrativ über Thomasius ist das des furchtlosen Streiters für die 
Freiheit des selbstdenkenden Individuums. Und zweifellos trifft für ihn die ebenso 
offene wie offensive Meinungsäußerung zu. Ab Mitte der 1680er Jahre hatte er sich 
an der Universität Leipzig als meinungsstarker Gelehrter, insbesondere gegenüber 
der lutherischen Orthodoxie, profiliert und provoziert, bis er im März 1690 nach 
einer Reihe von elf Anklagen und einem vollständigen Lehr- und Publikationsverbot 
sich einem Haftbefehl durch Flucht aus Sachsen entzog.1 Vom brandenburgischen 
Kurfürsten Friedrich III. aufgenommen, mit einer Besoldung und einer Lehrerlaub-
nis in Halle versehen, rief Thomasius im Jahr 1691 programmatisch und euphorisch 
aus: „Es ist ungebundene Freyheit/ ja die Freyheit ist es/ die allem Geiste das rechte 
Leben giebet/ und ohne welche der menschliche Verstand/ er möge sonsten noch so 
viel Vortheil haben als er wolle/ gleichsam todt und entseelet zu seyn scheinet.“2 
Bemerkenswert ist der Kontext dieses immer wieder gern zitierten Satzes, denn er 
findet sich in der an den Landesfürsten adressierten Anzeige der von Thomasius 
als Erfindung in Anspruch genommenen „Wissenschafften anderer Menschen Ge-
müth zu erkennen“, dem Entwurf einer Art psychologisch begründeter Technik zur 
Persönlichkeitsanalyse. Essenziell ist dabei die von Thomasius hergestellte direkte 
Verbindung zwischen Freiheit und Fürstenherrschaft, einem scheinbar widersprüch-
lichen Begriffspaar. Der Regent mit absolutem Herrschaftsanspruch erscheint so 
als Grundvoraussetzung von Freiheit – doch genau das ist letztlich der Kern von 
Thomasius’ Staatsverständnis. Dass er konkret den brandenburgischen Kurfürsten 
als Garanten der Freiheit preist, ist dabei mehr als nur Ausdruck persönlicher 
Dankbarkeit gegenüber dem neuen Dienstherrn: Denn die Stilisierung Friedrichs III. 
zum Musterbeispiel seiner staatsrechtlichen Überzeugungen ist zugleich eine Auf-
forderung, diesem Bild zu entsprechen.3 Aus dem Zusammenhang wird aber auch 

1 Vgl. Kühnel 2016. Zum Haftbefehl vgl. insbes. Thomasius’ kommentierte Korrespondenz aus 
dem März und April 1690: Thomasius 2017, S. 294f. (Brief 159), S. 295 (Brief 160), S. 298f. 
(Brief 163).

2 Thomasius 1691b, S. 458f.
3 Zur Schrift „Erfindung der Wissenschafften anderer Menschen Gemüth zu erkennen“ 

(Thomasius 1691b) und deren Einordnung vgl. Schröder 2024, bes. S. 41–45, der zum selben 

45

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


rasch deutlich, dass Thomasius hier nicht von einer allgemeinen politischen Freiheit 
spricht, sondern von der des Verstandes im Sinne von Forschungs- und Lehrfreiheit, 
auch wenn deren politische Dimension eminent war.

Doch hatte Thomasius überhaupt schon Vorstellungen von Freiheiten im Sinne 
von gegenüber dem Staat bestehenden Rechten? Begibt man sich auf die Suche nach 
dezidiert diesem Thema gewidmeten Schriften, landet man rasch in einer Sackgasse. 
Ernüchternd ist etwa der Blick auf die programmatisch so verheißungsvolle Vorle-
sungsankündigung „Discurs von der Freyheit der itzigen Zeiten gegen die vorigen“4 
(1691). Denn sie handelt nicht von Freiheiten der Einzelnen unter Bezug auf ein 
staatlich verfasstes Gemeinwesen, sondern von der aus Thomasius’ Sicht infolge 
des selbstständigen Vernunftgebrauchs einsetzenden aufklärerischen Selbstbefreiung 
der Hochschulen und Wissenschaften „vom harten Joch menschlicher Autorität/ 
und zwar einer höchst unvernünfftigen“ aus dem „Kercker einer unwissenden und 
betrügerischen Weißheit“5 – womit er gegen scholastische und aristotelische Gelehr-
samkeitstraditionen polemisierte.

Naheliegend aus systematischer Perspektive ist es, die Diskussion individueller 
Freiheiten in Thomasius’ beiden Naturrechtslehrbüchern, den „Institutiones Juris-
prudentiae Divinae“ (1688) und den „Fundamenta Juris Naturae et Gentium“ (1705),6 
und hier insbesondere im jeweiligen Kapitel „De Officiis Viventium in Civitate“ 
(„Von den Pflichten derer die in der Republic leben“) zu vermuten, da es sich 
sowohl auf den Herrscher als auch die Untertanen bezieht. Tatsächlich liegt Thoma-
sius’ Fokus aber nur auf der naturrechtlichen Begründung der staatlichen Macht, 
ihrem Zweck („bürgerliche Glückseligkeit“/„beatitudo civilis“ des Gemeinwesens 
im Sinne der „Vorsorge vor gemeine Sicherheit und Wohlstand“/„ad curam com-
munis securitatis & salutis“7) und Umfang.8 Das dargestellte Gesamtpaket der Ma-
jestätsrechte beinhaltet Legislative, Exekutive (Strafrecht), Judikative (Einsetzung 
von Richtern), Bildungshoheit (Schulen und Universitäten, Berufung von Lehrern), 
Einsetzung von Beamten und Erhebung von Steuern. Hinzu treten außenpolitisch 
das Bündnis- sowie das Kriegs- und Friedensrecht. Die Annahme, in Umkehr der 
Perspektive auf indirekt in den fürstlichen Pflichten gespiegelte individuelle Freihei-

Ergebnis kommt, weil dieses Lob „einen Erwartungsdruck [erzeugt], der nicht ohne weiteres 
vom Souverän ignoriert werden kann“, ebd. S. 44.

4 Thomasius 1691a.
5 Thomasius 1691a, S. 395. Zu Thomasius’ Frontstellung zum scholastischen Lehrbetrieb vgl. u. a. 

Schröder 2001, S. 167–170.
6 Thomasius 1688a, 1705a. Im Folgenden werden deren deutsche Übersetzungen, die „Drey Bü-

cher der Göttlichen Rechtsgelahrheit“ (Thomasius 1709a) und die „Grund-Lehren des Natur- 
und Völcker-Rechts“ (Thomasius 1709b) herangezogen.

7 Thomasius 1709a, S. 469, 474; 1694a, S. 554, 559. Jedoch ist er begrifflich unscharf, weil er 
bürgerliche Glückseligkeit mal mit der Aufgabe der Friedenssicherung identifiziert, mal den 
öffentlichen Frieden eher als dessen Element oder als Voraussetzung zu verstehen scheint (vgl. 
Thomasius 1709a, S. 346, 469).

8 Vgl. dazu das Kapitel von Schröder in diesem Band.

46

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


ten zu stoßen, bestätigt sich jedoch nicht. Thomasius belässt es bei der Auflistung 
der Majestätsrechte; was sie im Einzelnen bedeuten, bleibt mit Ausnahme der Straf-
gewalt, der er ein eigenes Kapitel widmet,9 unausgeführt.

Lenkt man den Blick direkt auf die Seite der Untertanen, stellt man überrascht 
fest, dass sich Thomasius auf den insgesamt 33 Seiten des Kapitels „Von den Pflich-
ten derer die in der Republic leben“ lediglich im Umfang einer einzigen Seite in 
sieben kurzen Paragraphen zu den Pflichten der Untertanen äußert.10 Individuelle 
Freiheiten erwähnt er mit keinem Wort. Als allgemeine Pflichten nennt Thomasius 
erstens Ehrfurcht, Treue und Gehorsam gegenüber den Regierenden, zweitens die 
Orientierung allen individuellen Handelns am Ziel der Beförderung von Wohlstand 
und Sicherheit der gesamten Republik (Gemeinwohlvorrang) und drittens das Gebot 
friedlichen Zusammenlebens mit den Mitbürgern. Hinsichtlich besonderer Pflichten 
bezieht sich Thomasius ausschließlich auf Beamte, wie Ratgeber, Prediger, Hoch-
schullehrer oder Richter, welche die Beförderung des Staatszwecks der „allgemeinen 
Ruhe“ entsprechend der „vorgeschriebenen Richtschnur“11 des Regenten umzusetzen 
haben. In den „Fundamenta Juris Naturae et Gentium“ („Grund-Lehren des Natur- 
und Völcker-Rechts“) verzichtet Thomasius gänzlich auf eine erneute Darstellung 
der Majestätsrechte wie der Untertanenpflichten.

Ausdrücklich der Thematik individueller Freiheiten im Fürstenstaat gewidmete 
Texte hat Thomasius nicht vorgelegt. Dennoch spielen sie trotz dieser hinsichtlich 
der Fragestellung dieses Kapitels systematisch unbefriedigenden Situation in seinem 
Werk eine teils wichtige Rolle. Da deren Ermittlung aber bereits ein begriffliches 
Verständnis individueller Freiheiten voraussetzt, wird im Folgenden von denjenigen 
Freiheiten ausgegangen, wie sie in den ersten 19 Artikeln des deutschen Grundge-
setzes aufgenommen sind. Freilich verbindet sich damit nicht die ahistorische Ab-
sicht, Thomasius aus dieser Perspektive zu bewerten, sondern nur das methodische 
Vorgehen, weil damit ein umrissener Themenkomplex vorliegt: Gewissens- und 
Religionsfreiheit, Freiheit der Lehre und Forschung, Meinungs- wie Pressefreiheit 
und Zensurverbot sowie weitere Aspekte der freien Entfaltung der Persönlichkeit. 
Das bietet die Chance, die diesbezüglichen in Thomasius’ Werk verstreuten und 
zumeist auch nicht unbekannten Positionen aus einer zentralen Perspektive zu einem 
Überblick zusammenführen.12

9 „Pflichten derer, die in der Republic leben/ die Straffen betreffend“, in: Thomasius 1709a, 
S. 499–524.

10 Vgl. Thomasius 1709a, S. 498f. (§§ 165–171).
11 Thomasius 1709a, S. 499.
12 Zur privatrechtlichen Diskussion der Rechte, die das Verhältnis der Einzelnen gegenüber 

den Mitmenschen betreffen, wie die Verbote der Körperverletzung, Beleidigung bzw. Ehrkrän-
kung, die Rechte des Eigentums oder das Gebot zur Einhaltung von Vertragsrechten, vgl. Luig 
1989 u. Luig 1997.

47

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


2. Staatsrechtlicher Hintergrund

Zum Verständnis von Freiheiten im Sinne des Grundgesetzes, die gegenüber dem 
Staat als einklagbare individuelle Grundrechte bestehen und zur Absicherung des-
sen institutionelle Kontrolle durch Gewaltenteilung erfordern, und Thomasius’ po-
litischem Horizont bestehen zwei ganz wesentliche Differenzen. Erstens ist eine 
derartige Gewaltenteilung für ihn vollkommen ausgeschlossen, weil es ihm gerade 
um die Legitimierung einer staatlichen Autorität geht, die zum Zwecke der inneren 
sowie äußeren Sicherheit alle Gewalten in einer Hand konzentrieren muss.13 Das 
Gegenüber, vor dem das Individuum geschützt werden muss, ist aus Thomasius’ 
Sicht nicht der Staat, sondern es sind intermediäre Gewalten und hier insbesondere 
die Kirche als Institution, die er aufgrund ihres Machtinteresses im sozialen, politi-
schen und rechtlichen Leben als Gefährdung derjenigen wahrnimmt, die sich nicht 
entsprechend ihrer Lehren verhalten, und die demzufolge gesellschaftlichen Unfrie-
den produziert. Thomasius’ Plädoyer für einen machtmonistischen Absolutismus ist 
daher die Antwort auf die von ihm konstatierte Situation einer bereits existenten 
desintegrativen politischen wie rechtlichen Gewaltenteilung (Fürst, Kirche, Reich, 
Stände, Vielfalt der Rechtstraditionen und -organe u. Ä.), die sowohl die Autorität 
des Fürsten als auch die Freiheit und Sicherheit aller Untertanen bedroht. Folglich 
muss, zweitens, zur Gewährleistung der angestrebten Unteilbarkeit der Macht der 
Herrscher selbst über den Gesetzen stehen und keinem Menschen gegenüber verant-
wortlich sein. Erst dann verfügt er über die uneingeschränkte Macht, die sicherstel-
len soll, unangefochten von intermediären Gewalten Entscheidungen zu treffen und 
durchzusetzen, die für die Erhaltung des Friedens im Gemeinwesen vonnöten sind.

Damit ist der entscheidende Punkt benannt, nämlich die Staatszwecksetzung des 
öffentlichen Friedens. Spätestens mit dem Aufsatz „Natura Legis Tam Divinae, 
Quam Humanae“ von 1702, in dem Thomasius Ideen skizziert,14 die er dann in 
seiner zweiten Naturrechtslehre „Fundamenta Juris Naturae Et Gentium“ (1705) aus-
führt,15 verbindet er innerhalb des naturrechtlichen Theorierahmens diesen Zweck 
mit der für die Freiheiten des Individuums essenziellen strikten Einschränkung, 
dass ausschließlich die den Frieden des Gemeinwesen verletzenden äußeren Hand-
lungen legitimerweise vom Gesetzgeber zu regeln und zu bestrafen sind (Normbe-
reich des Justum).16 So formuliert Thomasius in seinen „Kurtzen Lehr-Sätzen Vom 
Recht eines Christlichen Fürsten in Religions-Sachen“ (1724) in großer Klarheit den 

13 Vgl. in diesem Band Schröder.
14 Thomasius 1702, S. 279, vgl. S. 296, 278. Insbesondere nimmt er hier schon die Differenzie-

rung der drei naturrechtlichen Regelbereiche in Honestum, Decorum und Justum sowie die 
Bestimmung eines Naturrechts im weiteren Sinne, das alle drei Regeln umfasst, und eines im 
engeren Sinne, das sich nur auf das Justum bezieht, vor (vgl. S. 288).

15 Vgl. Thomasius 1705a, inbes. Cap. IV. De Normis Actionum Humanarum, Consilio Et Impe-
rio, S. 81–100, Cap. V. De Iure Naturae Et Gentium, S. 101–116.

16 Vgl. Kühnel 2001, bes. S. 52–65, sowie in diesem Band Schröder.

48

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Grundsatz, dass der Bereich individueller Freiheiten dort beginnt, wo menschliche 
Handlungen in Bezug auf den öffentlichen Frieden indifferent sind: „Das Thun 
und Lassen der Unterthanen, das den gemeinen Friede nicht verhindern noch beför-
dern kan, ist denen Rechten eines Fürsten nicht unterworffen.“17 Weniger klar ist, 
welche konkreten Freiheiten Thomasius darunter zählt. Im Kontext dieser staatskir-
chenrechtlichen Abhandlung führt er immerhin vier Bereiche auf, in denen er der 
Gesetzgebung wie Strafgewalt einen legitimen Zugriff abspricht: erstens das, was 
dem menschlichen Willen überhaupt entzogen ist, wie Gottes Gebote und Verbote, 
zweitens die Verstandeserkenntnis, bezogen auf die begriffliche Erkenntnis von 
Dingen, drittens menschliche Gefühlsneigungen (Affekte) und Laster sowie viertens 
Meinungen und Meinungsäußerungen über das, was ein Mensch in Bezug auf das 
Wesen eines Dinges für wahr hält.18 Skizzenhaft ergibt sich damit das Bild wichtiger 
Eckpfeiler, auf denen Thomasius’ Verständnis von individuellen Freiräumen ruht. 
Das heißt umgekehrt, dass – so paradox es klingt – seinem souveränitätstheore-
tisch absolutistischen Staatsverständnis der Gedanke der Begrenzung der staatlichen 
Macht gegenüber den Untertanen inhärent ist: Ziel ist nicht die Etablierung willkür-
licher Gewalt, sondern einer verlässlichen Rechtsordnung, deren Rechtmäßigkeit 
darauf beruht, dass sie den genannten Kriterien genügt. Was dies in der Übertragung 
vom Abstrakten ins Konkrete bedeuten kann, ist zu untersuchen.

3. Die Freiheiten der Einzelnen

3.1 Gewissens- und Religionsfreiheit

Das bei Thomasius seiner Bedeutung wie Häufigkeit nach an erster Stelle stehende 
individuelle Recht ist das auf Gewissens- und Religionsfreiheit.19 Sein Eintreten 
dafür ist eine feste Konstante über alle Entwicklungen seines Denkens hinweg und 
prägt wesentlich seine Sicht auf die weltliche Herrschaft. Dem liegen drei Prämissen 
zugrunde: Erstens sind religiöse Überzeugungen nach Thomasius grundsätzlich eine 
individuelle Angelegenheit und stellen per se eine innere Beziehung zu Gott dar. 
Was die eigene Seligkeit betrifft, kommt nach Thomasius allen Menschen, „sie 
seyen von was Stande sie wollen“, die Freiheit theologischer Interpretation zu.20 

Zweitens stellen religiöse Dinge prinzipiell keinen Bestandteil des naturrechtlichen 
Herrschaftsvertrages zwischen Untertanen und Regenten dar. Und drittens darf sich 
die weltliche Macht als Gesetzgebungs- wie Strafgewalt ausschließlich auf äußere 

17 Thomasius 1724a, S. 4. Thomasius selbst führt den Text auf eine Vorlesung von 1695 zurück, 
vgl. ebd., S. 1.

18 Vgl. Thomasius 1724a, S. 4–6.
19 Vgl. dazu hier im Band Ahnert, sowie grundlegend Zurbuchen 1996.
20 Thomasius/Brenneysen 1696, S. 136.

49

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Handlungen der Menschen zum Zwecke der Herstellung des öffentlichen Friedens 
im Gemeinwesen erstrecken. Aus der Verbindung dieser drei Grundüberzeugungen 
zieht Thomasius die unmissverständliche Folgerung: „Das Recht Gesetze zu machen 
kömt allein den Fürsten zu/ Confessiones aber einen jeden. Jene werden gemacht 
von den äußerlichen Thun und lassen der Unterthanen/ diese aber von den Concep-
tibus, die einer in seinem Verstande sich macht von göttlichen Sachen/ und also 
ist das objectum confessionum gantz extra imperium Legum, weil der Menschliche 
Verstand keinem Gesetz unterworffen.“21

In der Konsequenz entwickelt Thomasius daraus eine Pflicht des Fürsten zum 
doppelten Schutz individueller Religionsfreiheit. Zum einen geschieht dies durch 
das Gebot religiöser Toleranz, das in umgekehrter Perspektive auf ein Schutzrecht 
gegenüber dem Staat hinausläuft. Weil die naturrechtlich legitimierte Souveränität 
des Fürsten weder einer religiösen Legitimation vonseiten der Kirche bedarf noch 
die Loyalität der Untertanen von religiösen Präferenzen abhängen darf, soll der 
Herrscher auch seinen Untertanen gegenüber tolerant gegenüber auftreten. Zum an-
deren steht der Fürst in der Pflicht, das individuelle Bekenntnis und Gewissen seiner 
Untertanen gegen Übergriffe oder Verfolgungen durch die institutionell verfasste 
(Mehrheits-)Kirche als einer intermediären Gewalt im Staat zu schützen und so zu-
gleich den Ausbruch sozialer Konflikte unterbinden. Verstöße der Geistlichkeit ge-
gen die Toleranz sind nötigenfalls strafrechtlich zu ahnden: Der Fürst soll Theologen 
wie alle Untertanen „in gebührenden Gehorsam halte[n] und ihnen nicht gestatten 
auff andere Religions-Verwandten“, die er in seinem Lande duldet, „zu schmähen/ 
auch diejenigen die hierinnen nicht pariren wollen gebührend zu straffen“.22

Zur Erfüllung der Übernahme der Aufgabe, Garant der Religions- und Gewis-
sensfreiheit der Einzelnen gegen kirchliche Angriffe zu sein,23 spricht Thomasius 
dem Fürsten zuvor umfangreiche Herrschaftsrechte über die Kirchen zu, nämlich 
in allen Angelegenheiten, die im öffentlichen Raum stattfinden, wie Gottesdienste, 
Kirchenzeremonien, öffentlich ausgefochtene theologische Streitigkeiten oder Kon-
zilbeschlüsse. Dieses jus circa sacra gründet als Recht der Majestät ausschließlich 
auf der naturrechtlich-profan begründeten Amtsstellung des Fürsten: „Denn das 
Recht der Natur machet keinen Unterschied unter einem ungläubigen und gläubigen 
Regenten.“24 Kennzeichnend für Thomasius’ staatskirchenrechtliches Denken ist die 
Dialektik der sich gegenseitig bedingenden Rechte und Pflichten von Fürst und 
Untertanen. Das Ziel der Emanzipation der fürstlichen Macht von der Kirche und 
die Behauptung des weltlichen Autoritätsanspruches gegenüber den Untertanen aller 

21 Thomasius/Brenneysen 1696, S. 139.
22 Thomasius 1701b, S. 273. Vgl. Thomasius 1695b, S. 106.
23 „Es hat auch ein Fürst Recht/ daß/ wenn jemand in einer oder anderer Meynung von der bishe-

rigen Erklärung gewisser Oerter in der Schrifft abgehet/ und ein Ministerium ihm deßwegen 
allen Verdruß anthut/ [...] solches zu verhindern/ und den ersten bey seiner Gewissens-Freyheit 
zu schützen.“ Thomasius/Brenneysen 1696, S. 167.

24 Anm. von Thomasius, in: Pufendorf 1717, S. 47.

50

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Konfessionen25 bilden mit dem Ziel des Schutzes des religiösen Selbstbestimmungs-
rechts der Bürger eine unauflösbare Verbindung. Thomasius’ staatskirchenrechtliche 
Fürstenrechts-Schriften ab Mitte der 1690er Jahre lassen sich daher zugleich als 
Manifeste der Religionsfreiheit der Untertanen verstehen.

So klar und eindeutig Thomasius jedoch für die individuelle Glaubensfreiheit ein-
tritt, so wenig verbindet er dies mit der Forderung nach prinzipiell freier Religions-
ausübung. Denn die Kehrseite des Schutzes der individuellen Religionsfreiheit auf 
dem Boden des naturrechtlichen jus circa sacra ist die damit einhergehende Oberho-
heit des Fürsten über alle Angelegenheiten des äußeren Gottesdienstes. Gewiss soll 
die Wahrnehmung dieses Majestätsrechts moderat geschehen; sie lässt sich auf die 
Formel bringen, so viel Freiheit wie möglich in der öffentlichen Religionsausübung 
zuzulassen und so wenig Eingriffe wie nötig zur Aufrechterhaltung des öffentlichen 
Friedens vorzunehmen: „Wo aber der Staat nicht turbiret wird/ soll er in Glaubens 
Sachen niemand zwingen/ sondern muß es gehen laßen/ wie es gehet/ und die 
Sache GOtt und der Zeit befehlen.“26 Doch endet Religionsausübung dort, wo sie 
die Religionsfreiheit anderer – sei es der Mitbürger oder des Fürsten – verletzt und 
soziale, friedensbedrohende Konflikte produziert.27 Paradox formuliert, stellt gerade 
die nicht prinzipiell freie Glaubensausübung für Thomasius die Voraussetzung für 
individuelle Religionsfreiheit dar.

Wer aber darf nach Thomasius in den Genuss individueller Religionsfreiheit kom-
men? An erster Stelle sind dies die Gläubigen der christlichen Konfessionen, Luthe-
raner, Reformierte und Katholiken. Dies schließt prinzipiell auch die aus (jeweiliger) 
theologischer Perspektive als Häretiker Eingestuften ein, gegen deren strafrechtliche 
Verfolgung er mit der berühmten Dissertation „An Haeresis sit Crimen“ angegangen 
war.28 Der Fürst solle, so Thomasius, auch religiösen Dissidenten und Reformern, 
„wenn dieselbe nur sonst ruhig, fromm und stille als treue Unterthanen leben/ Auf-
fenthalt in der Republique verschaffe[n]/ und über ihre Gewissen nicht zu herrschen 
suche[n]/ wie nicht weniger denenjenigen die sich von denen abergläubischen Cere-
monien loß reissen wollen/ Freyheit solches zu thun vergönne[n]“.29 Der Anspruch 
auf Toleranz ist dabei strikt an staatsbürgerliche Loyalität gebunden, er ist verwirkt, 
sobald religiöse Überzeugungen der Untergrabung der öffentlichen Ruhe oder der 
Infragestellung der staatlichen Autorität dienen: „Z. E. Wenn die Jesuiter lehren/ daß 

25 Vgl. Thomasius 1695b, S. 116.
26 Thomasius 1701c, S. 73.
27 „Lehren sie aber die Toleranz nicht/ so muß man ihnen befehlen aus dem Lande zu gehen/ 

jedoch unter guten Conditionen.“ Thomasius 1713, S. 291.
28 Ketzerei kann nicht mit Gewalt und Schwert, sondern nur mit Gottes Wort begegnet werden, 

da es ein geistliches Ding ist, „das kan man mit keinem Eisen hauen/ mit keinem Feuer 
verbrennen/ mit keinem Wasser erträncken etc.“. Thomasius 1697, S. 304.

29 Thomasius 1701b, S. 273.

51

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


ein Unterthaner den Himmel verdiene/ wenn er seinen Fürsten/ der ein Ketzer ist/ 
ermorde; daß man denen Ketzern keine Treue und Glauben halten müsse [...].“30

Über die christlichen Konfessionen und christliche Ketzer hinaus31 – darunter na-
mentlich die gemeinhin verrufenen Arianer oder Sozinianer (Leugnung der Trinität) 
– schließt Thomasius in sein Verständnis von Religionsfreiheit auch Angehörige 
nichtchristlicher Religionen ein, nämlich Türken, Tataren32 und Juden: „Nun ist aber 
ein Jude in seinem Gewissen also versichert, daß Christus nicht der wahre Messias 
sey: Ein Delictum erfordert aber eine Proaeresin, welche sich aber hier nicht findet, 
und dannenhero kann man auch einen solchen Menschen nicht strafen […].“33 Sind 
etwa Gebiete, die nach Kriegshandlungen an einen Herrscher fallen, von Juden und 
„Unbekehrten“ bewohnt, gebietet es allein schon die politische Klugheit, diesen 
nicht die eigene Kultur einschließlich Religion aufzuzwingen, sondern „ihre mores 
[zu] lassen/ woferne sie tranquillitatem communem nicht turbiren: Denn greiffet 
man sie zu hart an/ so lauffen sie zum Lande hinaus/ oder sie rebelliren“.34

Obschon Thomasius dem Sinn nach ein universales Recht auf Religionsfreiheit 
vertritt, handelt es sich genau genommen weniger um ein subjektives Recht, son-
dern mehr um ein Plädoyer für die Nichtstrafbarkeit religiöser Überzeugungen. 
Von einem einklagbaren Grundrecht auf religiöse Toleranz ist Thomasius noch weit 
entfernt, da Verletzungen der naturrechtlich definierten Pflichten, also Übergriffe 
des Fürsten auf die religiöse Freiheit der Untertanen aufgrund des vertretenen Sou-
veränitätsbegriffes (Machtmonismus, princeps legibus solutus, s. o.) per se keiner 
menschlichen Sanktionsmacht unterliegen können. Der aufgestellten Pflicht des 
Fürsten zur Gewährung der Religionsfreiheit korreliert hier kein universales Recht 
auf religiöse Freiheit.

Deutlich eingeschränkt ist die Religionsfreiheit für Atheisten. Zwar tritt Thoma-
sius prinzipiell für die Nichtstrafbarkeit atheistischer Lehren ein und steht somit 
auch in dieser Richtung für Gewissensfreiheit. Doch können Atheisten keinen 
Anspruch auf Duldung erheben, weil gegenüber allen Gläubigen ein signifikanter 
Unterschied besteht: Sie wären bei Abwesenheit des Risikos menschlicher Strafver-
folgung eher zu kriminellen Handlungen bereit als Gläubige, da sie keine damit 
unweigerlich verbundene Strafe Gottes fürchten würden. Wegen dieser potenziellen 
Gefahr für den öffentlichen Frieden spricht Thomasius dem Fürsten daher das na-
turrechtlich basierte Recht zu, ihnen das Aufenthalts- bzw. Bürgerrecht in seinem 

30 Thomasius 1691d, S. 423.
31 Hatte Thomasius in seinen „Institutiones“ (1688) die Duldung religiöser Dissidenten durch den 

Fürsten zwar als naturrechtskonform angesehen, doch noch als Verstoß gegen seine Pflicht 
als guter Christ, nämlich gegen das göttliche offenbarte allgemeine Gesetz, verwirft er diese 
Position in den „Fundamenta“, und damit nach seiner konsequenten Trennung von Recht und 
Theologie: die Duldung sei keineswegs eine Missetat (Thomasius 1705a, S. 185).

32 Vgl. Thomasius 1738, S. 347f.
33 Thomasius 1738, S. 66.
34 Thomasius 1701c, S. 90, S. 181.

52

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Land zu entziehen, betont aber, dass dies keine Strafe für die Ausgewiesenen dar-
stelle.35 Bemerkenswert ist, dass Thomasius diese Position wohl schon zwischen 
zwischen 1697 und 1705 redivierte und wegen der allgemeinen Verdorbenheit aller 
Menschen Atheisten keineswegs mehr für eine besondere Bedrohung des Staatswe-
sens hielt: „Also habe ich vor diesem dafür gehalten und defendiret, daß nichts 
der Republik schädlicher seyn könne, als der Atheismus; nunmehro erkenne ich 
aber, daß solches falsch sey.“36 Mindestens ebenso bemerkenswert ist aber auch, 
dass Thomasius’ Haltung trotzdem inkonsequent blieb, wie sein 1717 im Namen 
des Spruchkollegiums der Juristischen Fakultät erteiltes Gutachten gegen Theodor 
Ludwig Lau zeigt:37 In diesem rechtfertigte er die aufgrund des Atheismus- bzw. 
Spinozismusvorwurfs erfolgte Konfiskation von dessen Schrift „Meditationes Philo-
sophicae de Deo, Mundo, Homine“ sowie die Ausweisung durch den Magistrat der 
Stadt Frankfurt/Main. Lau solle sogar für die milde Behandlung durch das Consili-
um abeundi dankbar sein, „da nach der Lehre der allermeisten Gelehrten in allen 
dreyen im Römischen Reich tolerirten Religionen die Atheisten und Vertheidiger 
solcher gottloser Lehren mit dem Feuer gestrafft werden können und sollen“!38 

(Herv. MK) Die, wie Günther Gawlick nachwies,39 insgesamt inkonsistente und 
widersprüchliche Argumentation von Thomasius verdeutlicht, dass er nicht über 
seinen Schatten springen mochte – auch wenn seine tiefe, religiös motivierte Ableh-
nung atheistisch-spinozistischer Gedanken quer zu seinem sonstigen Eintreten für 
Religionsfreiheit stand.

Und schließlich weist Thomasius’ Plädoyer für Religionsfreiheit zwei weitere 
erhebliche Probleme auf: Betrachtet nämlich ein Gläubiger die öffentliche, kon-
fessionskonforme Religionsausübung als substanziell für seinen Glauben, wird er 
das von Thomasius im Konfliktfall befürwortete fürstliche Hineinregieren in den 
äußeren Gottesdienst als Intoleranz wahrnehmen. Auch bleibt die Gewährung von 
Religionsfreiheit mehr als fragil, weil Thomasius im Widerspruch zu seinen Grund-
sätzen weiterhin an der Pflicht eines Fürsten festhält, „daß eine wahre Religion und 
wahre Frömmigkeit in der Republique grüne und blühe“, selbst wenn er dies an die 

35 „Es ist auch ein Christlicher Fürst einen Atheisten [...] zu dulden nicht schuldig, Denn er 
hat sich allezeit von ihm zu befahren, daß, wenn er sich getrauet, seine Begierden und deren 
Ausübung in geheim zu verrichten, er so dann die Gesetze und die Ruhe des gemeinen 
Wesens nicht beobachten, sondern dieselben stören werde.“ Thomasius, 1724a, S. 36. Vgl. 
Thomasius/Brenneysen 1696, S. 200–203.

36 Thomasius 1738, S. 349, 58. Die von Gawlick 1989, S. 261, mit guten Gründen vorgenommene 
Datierung der „Vollständigen Erläuterung Der Kirchen-Rechts-Gelahrtheit“ wirft dennoch 
Fragen auf, denn Thomasius hielt nach Auskunft der Vorlesungsverzeichnisse sowie eigener 
Programme weder 1697 noch 1705 noch innerhalb dieses Zeitraums eine Vorlesung zu Pufen-
dorfs „De Habitu Religionis“. Am wahrscheinlichsten ist eine Kompilation des posthumen 
Werks aus Mitschriften verschiedener kirchenrechtlicher Lehrveranstaltungen, darunter auch 
unangekündigten, die im kleinsten Kreis stattfanden.

37 Lau 1717.
38 Thomasius 1717a, hier S. 256.
39 Vgl. Gawlick 1989, S. 266–272.

53

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Bedingungen einer direkten Orientierung am Evangelium und des generellen Gehor-
sams gegenüber Gottes „allgemeine[n] Gebote[n]“ knüpft40 und damit ein faktisch 
antikirchliches, da reduziertes, konfessionsoffenes christliches Religionsverständnis 
zugrunde legt.41 Dass aber eine solche Beförderung der „wahren“ Religion in der 
Realität ohne Verletzung individueller Religionsfreiheit stattfinden kann, ist kaum 
vorstellbar.

3.2 Freiheit der Lehre und Forschung

Wie das eingangs angeführte Zitat über die „ungebundene Freyheit“ signalisiert, war 
Thomasius die Begründung, Verteidigung sowie Inanspruchnahme der Freiheit der 
Lehre und Forschung ein roter Faden, der sich durch seine gesamte Karriere als 
Gelehrter zog. Ausgangspunkt seiner Argumentationen ist die Überzeugung, dass 
die Suche nach Wahrheit keinen menschlich gesetzten Einschränkungen unterliegen 
darf,42 was bei ihm immer gleichbedeutend ist mit der selbstständigen, individuellen 
Urteilsbildung, zu der die Vorurteile der Autorität und Übereilung (praejudicium 
auctoritatis, praejudicium praecipitantiae) abgelegt werden müssen: „Aber der Ver-
stand erkennet keinen Ober-Herrn als GOTT/ und dannenhero ist ihm entweder 
das Joch/ das man ihm auffbürdet, wenn man ihm eine menschliche Autorität 
als eine Richtschnur vorschreibet/ unerträglich/ oder aber er wird zu allen guten 
Wissenschafften ungeschickt/ wenn er unter diesem Joch erliegen muß [...].“43 Die 
Rechtfertigung der freien Suche nach Wahrheit bringt Thomasius in der Regel mit 
dem daraus resultierenden Nutzen für das Gemeinwesen in Verbindung, womit sie 
umgekehrt auch an diesem Kriterium zu messen ist.

Gegenüber den Vorstellungen der Religions-, Gewissens- oder Meinungsfreiheit 
unterscheidet sich Lehrfreiheit allerdings grundsätzlich, da das gesamte Bildungs-
wesen ein hoheitliches Regal darstellt und Bildungseinrichtungen wie Lehrer der 
fürstlichen Aufsicht unterliegen. Folglich steht Lehrfreiheit auch nur dem Personen-
kreis zu, dem per Amt die Aufgabe der Lehre übertragen ist.44 Wegen der damit 
verbundenen Maßgabe, „daß solche Lehren öffentlich getrieben werden/ welche 
mit dem rechten Endzweck und Nutzen der Republicken übereinstimmen“,45 billigt 
Thomasius konsequenterweise auch eine Reihe von Einschränkungen der Lehrfrei-
heit: Sofern dem Hochschullehrer nicht „vermöge der Gesetze und Gewohnheit 
frey gelassen/ seine eigene Meinungen vorzubringen“, muss er etwa Vorgaben zur 

40 Thomasius 1713, S. 286, 283.
41 Vgl. dazu Dreitzel 1997, S. 23; Kühnel 2022, S. 404f.
42 „Die Warheit aber bindet sich nicht an erdichtete fundamente/ sie hälts mit keiner Secte.“ 

Thomasius 1704b, S. 57.
43 Thomasius 1691b, S. 459.
44 Vgl. Thomasius 1691c, S. 78.
45 Thomasius 1709a, S. 496.

54

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Lehre von vorgeschriebenen Autoren nachkommen. Um die potenzielle Spannung 
zu seinem Prinzip der Befreiung des Vorurteils menschlicher Autorität etwas aufzu-
lösen, besteht Thomasius immerhin auf einem Recht zur Kritik, indem der Lehrer 
„freymüthig/ jedoch allenthalben mit untermengter Bescheidenheit“ Differenzen 
zur eigenen Position deutlich machen sollen darf.46 Aber auch die Interpretation 
bestimmter Lehren obliegt letztlich dem Fürsten – selbst wenn sie nicht einleuchten 
mag: So kann er etwa „aus sonderlichen Ursachen befehlen/ daß die Worte seiner 
Unterthanen in gewissen Fällen auff eine gewisse Art und Weise sollen ausgeleget 
werden/ obschon zu weilen diese Auslegung wider die obigen Regeln zu seyn 
scheinet/ oder man nicht eben sehen kan/ wie sie daraus praecisè herkommen.“47

Generell klammert Thomasius Überlegungen über die „Klugheit eines Fürsten“ 
als Lehrgegenstand aus: Für einen Studenten sind diese müßig, „weil er selbst doch 
ein Unterthan bleibet“, und für einen Professor, „weil er nur Unterthanen lehret“;48 

politische Machttechniken, wie die „Mittel sich Freunde zu machen/ die Feinde 
abzuwenden/ auch besondere Nachstellungen von seinen Feinden zu gewarten“,49 

sollen fürstliche Arkana bleiben. Die Aufdeckung von Fehlern der Fürsten gegen-
über den Untertanen erachtet Thomasius zumindest „wieder die Regeln der Klug-
heit“.50 Kategorisch freilich schließt Thomasius auf den Umsturz der staatlichen 
Ordnung (Abschaffung des Regenten) zielende Lehren aus51 sowie die Verbreitung 
atheistischer (spinozistischer) Lehren.52

Trotz dieser Einschränkungen betont Thomasius ausdrücklich die Zulässigkeit 
von Kritik an bestehenden politischen, sozialen oder rechtlichen Verhältnissen von-
seiten der Hochschullehrer, die er aus seinem Verständnis von ihrer Doppelrolle 
ableitet. Sie sind qua Status sowohl den Studierenden als auch dem Fürsten gegen-
über als Ratgeber zur Wahrheit verpflichtet, weshalb ein „Doctor publicus oder 
privatus wieder das Amt eines treuen Unterthanen im geringsten nicht peccire, 
wenn er gleich auf gewisse Masse die Mängel der Republique in welcher er lebet/ 
seinen Zuhörern entdecke“.53 Damit gehört nicht nur die öffentlich vorgetragene 
Kritik an gesellschaftlichen, politischen oder juristischen Missständen, sondern auch 
die Unterbreitung von Vorschlägen zu deren Beseitigung zu ihrem Amtsethos.54 

46 Thomasius 1704c, S. 84.
47 Thomasius 1691c, S. 227.
48 Thomasius 1713, S. 419.
49 Thomasius 1713, S. 420.
50 Vgl. Thomasius 1688c, S. 205.
51 Vgl. Thomasius 1709a, S. 478.
52 Thomasius 1717b, S. 277; vgl. Thomasius 1694b, S. 625, sowie Kühnel 2001, S. 286, 170–172.
53 Thomasius 1688b, S. 108f. Vgl. Thomasius 1709a, S. 478.
54 Verworfen wird der Einwand: „Aber/ sprichst du/ das möchte noch endlich hingehen/ wenn es 

einer in seinem Hause sagt/ aber das ist zu viel/ daß einer seine Meinung in öffentlichen Druck 
ausbreitet/ denn dieses heisse die Republic verachtet/ da man doch vielmehr einheimische 
Mängel verbergen solle.“ Thomasius 1709a, S. 478. In den „Grund-Lehren“ widmet Thomasius 
seinem Konzept einer infomellen Machtkontrolle durch Räte in Buch II das Kapitel IV „Von 

55

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


In Analogie zu der von Thomasius häufiger gebrauchten Metapher eines Arztes 
obliegt die Entscheidung zur Anwendung der empfohlenen Arznei freilich allein 
dem Herrscher.

Nicht zuletzt führte Thomasius die Attraktivität und den Erfolg der neuen halli-
schen Universität neben dem Fleiß der Professoren auf die vom Fürsten gewährte 
Freiheit „in docendo“ zurück.55 Insgesamt war es sein Anliegen, eine möglichst 
weitgehende, d. h. sowohl intellektuell als auch institutionell autoritätsfreie Lehre 
und den offenen wissenschaftlichen Diskurs mit einer für alle Lehrer geltenden 
absoluten Loyalitäts- und Subordinationspflicht zu vereinen.56 In der Konsequenz 
akzeptierte Thomasius als Untertan daher auch ausdrücklich Lehrverbote, „daß/ wo 
das gemeine Beste/ und Churfl. Durchl. Gnädigster Wille solches erfordern solte/ 
ich auch diese Freyheit Derselben willigst auffopffern wolte.“57 Ihrer Intention 
(wenngleich nicht ihren Inhalten) nach sind Thomasius’ Vorstellungen von Lehr- 
und Forschungsfreiheit damit durchaus vergleichbar mit der vom Grundgesetz von 
allen Beamten bzw. Lehrern eingeforderten besonderen Staatstreue: „Die Freiheit 
der Lehre entbindet nicht von der Treue zur Verfassung.“58

3.3 Meinungs- und Pressefreiheit

Gegenüber den prominenten Texten zur Religionsfreiheit im Mantel der Erörterung 
fürstlicher Rechte und Pflichten findet sich von Thomasius keine gesonderte Schrift 
oder in sich geschlossene Diskussion zu einem individuellen Recht auf Meinungs-
freiheit. Gleichwohl begegnet uns diese Forderung verstreut in unterschiedlichen 
Kontexten, obschon häufig – und nicht immer deutlich zu unterscheiden – im Zu-
sammenhang mit der primär für die akademische Sphäre in Anspruch genommenen 
Lehr- und Diskursfreiheit oder der Freiheit auf die Äußerung religiöser Überzeugun-
gen. Generell gilt für Thomasius der Grundsatz, dass der Verstand (ausgenommen 
von Gottes übergeordneter Autorität) frei ist. Politische Relevanz erhält diese im 
Grunde relativ triviale Aussage erst dadurch, dass Thomasius daraus zugleich den 
Schluss zieht, dass auch die Äußerung der via selbstständiger Überlegungen gewon-
nenen Erkenntnisse keinen obrigkeitlichen Verboten unterliegen darf. Eine Meinung 
zu haben, ist für Thomasius untrennbar damit verknüpft, sie auch zu vertreten, sie 
inkludiert einen kommunikativen, sozialen Akt, ist also mehr als innere Gedanken-
freiheit und richtet sich gegen Heuchelei. Ausdrücklich spricht er einem Fürsten 

Denen Regeln und Richtschnuren der menschlichen Verrichtungen/ nemlich/ dem Rath und 
Herrschafft“, Thomasius 1709b, S. 74–92.

55 Vgl. Thomasius 1717b, Anm. 127, S. 278.
56 Vgl. Kühnel 2001, S. 283.
57 Thomasius 1694b, S. 657.
58 GG Art. 5 Abs. 3; vgl. GG Art. 7 Abs. 1: Das gesamte Schulwesen steht unter der Aufsicht des 

Staates.

56

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


das Recht ab, vorzuschreiben, „daß ein Mensch dasjenige niemand sagen solle, 
wie er das Wesen eines Dinges begreiffet, und was er für wahr hält; oder daß er 
stetswährend von seiner Erkänntniß anders reden solle, als er denckt.“59 (Herv. MK)

Die Trennlinie des Erlaubten zieht Thomasius zwischen öffentlicher und privater 
Meinungsäußerung. Denn trotz des grundsätzlichen Anspruchs auf freie Meinungs-
äußerung erachtet er im Interesse des öffentlichen Friedens ihre Einschränkung im 
öffentlichen Raum (Universität) oder im Amt (Hochschullehrer) für zulässig (s. o.). 
Kein Zweifel besteht für Thomasius jedoch daran, dass in der Sphäre des Privaten 
jedem Menschen die freie Meinungsäußerung zusteht und keinen obrigkeitlichen 
Verboten unterliegen darf. „Und obschon die allgemeine Ruhe erfordert/ daß um 
erhaltung guter Ordnung willen an öffentlichen Orten/ und zu gewissen Zeiten/ 
wie andere Aembter /also auch die Lehre der Weißheit durch die darzu verordneten 
Personen alleine verrichtet werde; so ist doch dadurch denen andern nicht verboten/ 
solches zu andern Zeiten in privat Zusammenkünfften zu verrichten / so wenig als es 
vor verboten zu achten/ andern/ um welche Zeit es an der Uhr sey nachricht zu ge-
ben/ obschon gewisse Stundenruffer bestellet sind/ die solches öffentlich ausruffen 
müßen.“60

Die private Sphäre soll zudem als geschützter Rückzugsort für diejenigen fun-
gieren, die in der Öffentlichkeit bzw. in ihrer Funktion als Amtsträger bestimmte 
Meinungen nicht äußern dürfen. Sie erscheint als Ventil, das sich im Fall von 
Einschränkungen der Lehrfreiheit öffnet. Bemerkenswert ist dabei, dass die private 
Meinungsäußerung für Thomasius jedoch zugleich die private Verbreitung öffentlich 
untersagter Meinungen einschließt: „Dergleichen Gesetze verbieten dier niemahlen/ 
daß du deine Erkentniß der Weißheit nicht andern mittheilen soltest; sondern sie 
verbieten dir nur/ daß du mit dieser Unterweisung kein Geld verdienen sollest; 
Unterweise sie demnach ohne Entgeld: oder daß du nicht an einen öffentlichen 
Ort andere Leute hierzu einladen sollest; So unterweise diejenigen/ die sich freywil-
lig bey dir angeben: oder daß du nicht mündlich die Lehrbegierigen unterrichten 
sollest; thue es denn in Schrifften.“61 De facto spricht sich Thomasius damit für 
das subversive Unterlaufen bestehender Verbote aus, denn die private Verbreitung 
von Meinungen verwischt die Grenze des Privaten zum Öffentlichen. Dies zeigt 
sich auch darin, dass Thomasius selbst die Publikation öffentlich unterbundener 
Ansichten („in Schrifften“) für legitim erachtet – doch intendiert er damit schon 
Pressefreiheit?

59 Thomasius 1724a, S. 5f.
60 Thomasius 1691c, S. 77f.
61 Thomasius 1691c, S. 80. Ist selbst das nicht möglich, sieht Thomasius noch weitere „tausend 

Gelegenheiten“ Meinungen privat zu verbreiten, etwa „in Spazierengehen/ bey der Mahlzeit/ 
auff der Börse/ in Buchläden/ in Gewölben/ bey visiten/ und in Summa bey allen Conversatio-
nen“, Thomasius 1691c, S. 81. Vgl. Thomasius/Brenneysen 1696, S. 189f.

57

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Die deutlichste Antwort darauf gab Thomasius vielleicht mit seinem eigenem 
Verhalten, wie die Erscheinungsgeschichte seines satirischen Journals „Schertz- und 
Ernsthaffte/ Vernünfftige und Einfältige Gedancken über allerhand Lustige und nütz-
liche Bücher und Fragen“, die berühmten „Monatsgespräche“, beweist.62 Denn sie 
belegt, wie er zur Verbreitung seiner kontroversen Ansichten und Angriffe auf die 
orthodox-lutherische Leipziger Gelehrtenwelt sich selbst Pressefreiheit herausnahm. 
Nach dem Erscheinen der ersten Hefte von Januar und Februar 1688, die in Leip-
zig beim Verleger Moritz Weidmann erschienen waren und sogleich ein Verbotsver-
fahren hervorriefen, trickste Thomasius mit Weidmann die sächsische Zensur aus, 
indem er ab dem Märzheft die „Monatsgespräche“ im kurbrandenburgischen Halle 
beim Verleger Christoph Salfeld herausbrachte. Aus Thomasius’ Briefwechsel wird 
jedoch deutlich, dass Salfeld lediglich als Strohmann für Weidmann fungierte, der 
sogar bis zum Ende des Erscheinens der Monatsgespräche (das Dezemberheft 1689 
erschien erst 1690) weiterhin der „Verleger im Schatten“ blieb.63

Trotz eigener negativer Erfahrungen mit dem Instrument der Zensur erachtete 
Thomasius die Einschränkung der Publikationsfreiheit aber grundsätzlich legitim zur 
Erhaltung des öffentlichen Friedens: „Gleichwohl aber [...] kan ein Fürst umb des 
Klagens los zu werden/ einem solchen Manne das schreiben verbieten; welcher sich 
denn nach dem Befehl seines Fürsten billig richtet [...].“64 Unübersehbar freilich 
ist sein Anliegen, die Grenze für die Zensur so weit wie möglich nach oben zu 
verschieben und sie nur als ultima ratio für den Fall der tatsächlichen Bedrohung 
des Friedens im Gemeinwesen zu befürworten: Selbst eine „irrige“ Meinung soll im 
Allgemeinen nicht verboten werden, sondern erst dann, wenn sie „gantz offenbarlich 
die allgemeine Ruhe des Staats turbire/ und Aufruhr anzuwecken trachte“.65

Vorbehaltlich dieser Einschränkung handelte Thomasius als Aktivist der Pres-
sefreiheit. Dies zeigen auch die von ihm bzw. unter seiner wesentlichen Mitwir-
kung herausgegebenen erfolgreichen Zeitschriften wie die „Observationes Selectae“ 
(1700–1705) oder die „Auserlesenen Anmerckungen uber allerhand wichtige Mate-
rien und Schrifften“ (1704–1707). Sie waren weder Rezensionsorgane noch Fach-
zeitschriften (die sich historisch erst später entwickelten), sondern interdisziplinäre 
Gemischtwarenläden, die Artikel aus allen Wissenbereichen und zu allen denkbaren 
Themen enthielten. Programmatisch wurden sie durch die Klammer zusammenge-

62 Zwischen Januar 1688 bis Dezember 1689 variierte die genaue Titelbezeichnung; bekannt 
wurden sie als „Lustiger und Ernsthaffter Monats-Gespräche“ (Thomasius 1688–1690).

63 Vgl. Kühnel 2014, bes. S. 210–215. Zu den Kontroversen um die Monatsgesprüche vgl. 
Thomasius’ Korrespondenz ab Januar 1688 (Thomasius 2017, insbes. die Briefe Nr. 43, 44, 
192, 197).

64 Thomasius/Brenneysen 1696, S. 189.
65 Auch in Halle hatte er sich 1694 anlässlich der Kontroverse um seine „Dissertatio Ad Petri 

Poiret Libros De Eruditione Solida, &c.“ dem Verbot beugen müssen, zu theologischen 
Themen zu publizieren oder lehren, vgl. das Schreiben der Oberkuratoren Johann Friedrich 
von Rhetz und Daniel Ludolph von Danckelmann an Thomasius vom 30. Oktober 1694, in: 
Thomasius 2020, Brief Nr. 34, S. 61.

58

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


halten, Wahrheiten auf eklektische Weise mithilfe der Historie und des eigenen Ver-
standes selbstständig zu entdecken und Autoritäten nicht gelten zu lassen.66 Zudem 
ging es Thomasius in den „Observationes Selectae“ sowie in der „Historia Sapien-
tiae Et Stultitiae“ (1693) und der „Historie der Weißheit und Thorheit“ (1693) insbe-
sondere darum, zu Unrecht als Ketzer oder Atheisten Verrufene zu rehabilitieren. 
Das programmatische Gebot der Vorurteilsfreiheit führte so zur ebenso program-
matischen Inanspruchnahme individuell freier Meinungsäußerung, die im Medium 
des Drucks faktisch den Anspruch nach Pressefreiheit erhob (und die Grenzen der 
Zensur auslotete). Dies verband sich allerdings noch mit einiger Vorsicht, denn die 
Autoren der „Observationes“ wie der „Auserlesenen Anmerckungen“ blieben bis auf 
wenige Ausnahmen anonym, was ihnen die Möglichkeit bot, „gewagte Thesen in die 
Diskussion zu werfen, für die man sonst vielleicht persönlich angegriffen worden 
wäre“.67

Zudem agierte Thomasius durch die Herausgabe deutschsprachiger Journale in 
Richtung einer über den akademischen Zirkel hinausgehenden Pressefreiheit. Adres-
siert an gebildete und bildungshungrige, des Lateinischen aber nicht kundige Lai-
en,68 also eine breitere Öffentlichkeit, markieren sie den Übergang von der akademi-
schen Freiheit zu öffentlicher Meinungsfreiheit.

3.4 Recht auf Emigration und Niederlassungsfreiheit

Auch wenn für Thomasius eine instititutionelle Absicherung seiner Forderungen 
nach individuellen Rechten auf Gewissens-, Meinungs- und Religionsfreiheit un-
denkbar war, machte ihn das nicht blind gegenüber den Gefahren, die vonseiten des 
Fürsten für die Freiheiten seiner Untertanen ausgehen können. Der Zwang zur An-
nahme der Religion des Herrschers, sonstige Übergriffe auf die individuelle religiöse 
Freiheit oder Anordnungen „in denen Dingen so göttlichen Geboten zuwieder“69 

sind für ihn realistische Szenarien und keineswegs Recht, sondern Unrecht. Aus 
solchem Unrecht resultiert – in Ausnahme von der allgemeinen Gehorsamspflicht 
– auch keine Pflicht des Untertanen zum Gehorsam gegenüber dem Fürsten. Aller-
dings erwachsen aus diesem zulässigen Ungehorsam weder rechtliche Abwehrmittel, 
noch läuft das auf die Befürwortung eines irgendwie gearteten Widerstandsrechts 
hinaus.70 Thomasius hat sogar trotz aller weltlich-naturrechtlichen Rhetorik kein 

66 Vgl. dazu die Vorworte in den „Observationes Selectae“ (Budde 1701, o. Pag.) und in den 
„Auserlesenen Anmerckungen“ (Thomasius 1704a, o. Pag.).

67 Mulsow 2005, S. 80.
68 Nämlich „diejenigen/ so von studiren eigentlich keine profession machen/ jedoch um die War-

heit und Erlangung einer curieusen Wissenschafft eifrig bemühet leben“, Thomasius 1704a, 
o. Pag.

69 Anmerkung von Thomasius in: Pufendorf 1717, S. 30.
70 Zur Widerstandsdiskussion bei Pufendorf und Thomasius vgl. Grunert 2002, S. 127–131.

59

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Problem, Widerstand gegen den Landesherrn als Verstoß gegen Gottes Ordnung 
zu brandmarken,71 was nicht zuletzt im Zusammenhang der von vielen Vertretern 
des modernen Naturrechts einschließlich Thomasius vertretenen pseudoreligiösen 
Erhöhung der Herrschaft mit den Attributen der Heiligkeit („sanctimonia“)72 und 
Unverletzbarkeit steht.

Weil das von einem Fürsten ausgeübte Unrecht ihn nicht der naturrechtlichen 
Legitimität seiner souveränen Macht beraubt, sieht Thomasius für den Einzelnen 
nur zwei Auswege vor: sich entweder geduldig den Folgen zu fügen, mit denen der 
ungerechte Herrscher den eigenen Ungehorsam bestrafen wird, oder zu emigrieren. 
Selbst wenn er „den Unterthanen das größte Unrecht anthäte“, gilt, dass „ein jeder 
lieber das Land räumen/ oder alles elend ausstehen muß/ als daß er wider einen 
zwar harten Regenten/ aber der doch der Vater des Vaterlandes ist/ die Waffen 
ergreiffen wolte.“73 Das Verlassen des Landes interpretiert Thomasius allerdings 
nicht als Flucht, sondern als Wahrnehmung eines jedem Menschen zustehenden 
Rechtes. Zwar stellte dieses „jus emigrandi“ bereits eine Regelung des Ausgburger 
Religionsfriedens von 1555 dar, und zwar als ein dem jus reformandi des Herrschers, 
d. h. dem festgeschriebenen Grundsatz „Cuius regio, eius religio“ korrelierender 
Ausweg für konfessionell von der jeweiligen Festlegung abweichende Untertanen. 
Das eigentlich Interessante ist, dass sich Thomasius aber nicht auf dieses und damit 
auf das positive Recht bezieht, sondern auf das Naturrecht: „Denn es ist einem Un-
terthanen vergönnet aus natürlicher Freyheit/ in einer Republiq, da er etwa meynet/ 
seine Nahrung besser fortzusetzen/ sich nieder zu lassen [...].“ (Herv. M.K.)74 Die 
generelle Niederlassungsfreiheit an einem Ort der Wahl muss bei Thomasius dem-
nach als das in einem Staatswesen fortbestehende natürliche Recht eines Individu-
ums verstanden werden, das auch im Sonderfall religiös motivierter obrigkeitlicher 
Verfolgung Anwendung findet.

3.5 Freie Persönlichkeitsentfaltung im Fürstenstaat?

Das in Artikel 2 des Grundgesetzes verankerte Recht auf die freie Entfaltung 
der Persönlichkeit erstreckt sich prinzipiell so weit, wie es nicht die Rechte ande-
rer verletzt und gegen die verfassungsmäßige Ordnung verstößt. Vermutlich hätte 
Thomasius den zwei dieses Recht flankierenden Eckpfeilern zugestimmt, da sie 
substanzielle Elemente des Naturrechtsdenkens sind: Das Gebot des „neminem 
laedere“ zählte bereits seit dem römischen Recht zu dessen festem Bestand und 
die naturrechtlich-kontraktualistische Begründung der staatlichen Herrschaft diente 

71 Thomasius 1724a, S. 4.
72 Thomasius 1709a, S. 491.
73 Thomasius 1709a, S. 491; vgl. Thomasius 1724a, S. 33.
74 Thomasius/Brenneysen 1696, S. 200.

60

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


wesentlich der Erzeugung von Loyalität der ‚Verfassungsordnung‘ gegenüber. Doch 
welche Vorstellungen finden sich bei Thomasius zu einigen weiteren der heute mit 
dem Begriff der freien Persönlichkeitsentfaltung verbundenen Aspekte?

Generell steht für Thomasius das Streben nach individuellem Glück als legitimes 
menschliches Ziel außer Zweifel. Am deutlichsten wird das in dem eudämonisti-
schen Grundprinzip seines zweiten Naturrechtsentwurfs, dasjenige zu tun, „was 
der Menschen Leben sehr lang und glückselig machet“75 und das Gegenteilige zu 
meiden, weil sich beide Ziele auf das Individuum (und nicht das Gemeinwesen) 
beziehen. Doch denkt Thomasius dabei an einen selbstbestimmten Weg zum eigenen 
Glück? Generell besitzt Glück für ihn eine geistliche und eine weltliche Dimension. 
Die erstere bedeutet dabei ebenso Seelenheil wie innere Gemütsruhe: Aufgrund 
seiner Überzeugung, dass bei der Erlangung des ewigen Heils dem äußeren Gottes-
dienst nur der Charakter eines „Mitteldings“ zukommt76 und Dogmen und Bekennt-
nisse der Kirchen letztlich keine wesentliche Rolle spielen, ist folglich das eigene 
Seelenheil eine Angelegenheit des inneren, individuellen Gottesdienstes. Auch die 
innere Gemütsruhe ist nur auf individuellem Weg erreichbar: Da für Thomasius 
jeder Mensch ein einmaliges Wesen darstellt, das eine psychophysisch individu-
elle Mischung der drei Hauptaffekte Wollust, Ehrgeiz und Geldgeiz (voluptas, 
ambitio, avaritia) aufweist, kann deren in der Ethik angestrebte Dämpfung auch 
nur individuell austariert erfolgen und nicht nach einheitlichen Regeln verordnet 
werden. Ebenso versteht Thomasius weltliches, zeitliches Glück als individuelle 
Angelegenheit. Dessen Erlangung liegt ohnehin auf der Seite der Individuen, weil 
er unter dem naturrechtlichen Staatszweck der Glückseligkeit nur die Herstellung 
der äußeren Sicherheit versteht – und damit nicht mehr als die Voraussetzung 
für die Möglichkeit zur Erlangung individuellen Glücks. Weltliches Glück in der 
Gesellschaft bestimmt Thomasius als Erwerb von Reichtum, Ehre und Belustigung 
in nichtexzessivem Umfang, d. h. als Vermeidung von Armut, Schande und Schmer-
zen.77 Da diese Elemente in Bezug zur psychophysischen Konstitution des Individu-
ums stehen, also zum Verhältnis der Affekte Geldgeiz, Wollust und Ehrgeiz, kann 
folglich auch der Weg zum weltlichen Glück nur ein individueller sein.78

Thomasius’ Verständnis vom individuellen Charakter des Glücks ist dennoch 
nicht gleichzusetzen mit einer Persönlichkeitsentfaltung frei nach individueller Defi-
nition, da er ihr in geistlicher Dimension mit Gott und in weltlicher mit ethischen 
Vorgaben Grenzen zieht. Allerdings setzt für Thomasius die Erlangung wahren 
Glücks die Entwicklung einer intellektuell wie moralisch-sittlichen mündigen Per-

75 Thomasius 1709b, S. 109.
76 Vgl. Thomasius, 1695b, S. 78.
77 Thomasius 1710, S. 208ff.
78 „Daß aber so gar viele sich solcher Dinge/ die ihnen unmöglich seyn/ unterstehen/ kommt 

theils daher/ daß sie ihre Kräffte und Tüchtigkeit nicht prüfen/ theils daß man ihnen in Schulen 
vorsaget: Alle Menschen wären (gleichwie die unvernünfftigen Thiere) unter sich von einerley 
Art/ und was einem möglich sey/ wäre dem andern nicht unmöglich.“ Thomasius 1710, S. 84.

61

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


sönlichkeit voraus. Sie ist das von Thomasius für Schulen und Universitäten ange-
strebte Bildungsziel, das neben die Ausbildung von gesellschaftlich benötigten Fä-
higkeiten und insbesondere die Ausbildung künftiger Staatsbeamter tritt. Zwar ist es 
eingebunden in seine allgemeine gemeinwohlorientierte Nutzen-Rhetorik, weil für 
Thomasius nur ein derart mündiges Individuum über die Voraussetzungen verfügt, 
die es zu einem für das Gemeinwesen nützlichen Mitglied qualifizieren. Doch sieht 
Thomasius den Zweck von Bildung eben auch im Erwerb der Kompetenzen, die 
der Einzelne für sein individuelles Wohl und Glück benötigt. Seine eigene Rolle als 
Lehrer sah er nicht nur als Vermittler von Fachwissen, sondern wesentlich darin, 
seine Studenten zu befähigen, ihre innere Seelenruhe und ihr irdisches Glück zu 
finden, nämlich sie zu einer „mittelsten Lebens-Art“ anleiten, die darin besteht „den 
zeitlichen Vortheil sowohl anderer Menschen als auch ihrer selbst“ zu suchen.79 

Thomasius’ pädagogische Aufgabe der auf vorurteilsfreie Urteilskraft setzenden 
Persönlichkeitsbildung zum Zweck individueller Glücksfindung (Tugend und Weis-
heit)80 berührt mittelbar auch das Verhältnis des Einzelnen zum Staat, denn es setzt 
wiederum Lehr- und Meinungsfreiheit voraus.81

In den Diskussionskontext freier Persönlichkeitsentwicklung gehört auch Thoma-
sius’ Positionierung für eine freie Berufswahl,82 die den individuellen Fähigkeiten 
und Neigungen entspricht. Als negatives Gegenmodell beschreibt er das traditionell-
ständische Muster der Ergreifung des Berufs entsprechend sozialer Herkunft, d. h. 
die durch Privilegien und Statuten bedingte Abschottung der Handwerke durch 
die ausschließliche Rekrutierung des Nachwuchses aus den eigenen Familien. Sie 
sei ein Hemmnis des Fortschritts oder sogar Ursache des Ruins der Handwerke, 
während umgekehrt die freie Berufswahl die Voraussetzung für größeren Fleiß und 
die Kultivierung der Künste („artes“) darstelle.83 Hatte Thomasius dies noch fast 
beiläufig in einer Fußnote zu Pufendorfs „Monzambano“ (1695) bemerkt, zeigt seine 
Abhandlung „Ob Pickelheringe und Scharffrichters Söhne können Doctores und 
Magistri werden“ (1724), wie ernst es ihm mit dem Plädoyer für eine von sozialer 
Herkunft und Status unabhängige Berufswahl war. Sie war ein einigermaßen radika-
les Statement dafür, auch sozial Stigmatisierten den Weg zu einer akademischen 
Laufbahn zu öffnen, namentlich früheren Komödianten oder Scharfrichtersöhnen. 

79 Zwischen den beiden Extremen der Arten von Menschen, die triebgesteuert ihrer „verdorbe-
nen und höchst-ungesunden Vernunfft blindlings“ folgen oder schon „im Stande der Gnade 
leben“, Thomasius 1725, S. 630.

80 Vgl. insbes. Thomasius 1693, S. 590–592. Auch Thomasius’ pädagogische Vorstellungen für 
Kinder und Jugendliche orientierten sich an diesen Zielen, vgl. Kühnel 2001, S. 260–278.

81 Vgl. Thomasius 1725, S. 632–635.
82 Vgl. Art. 12 Abs. 1 GG: „Alle Deutschen haben das Recht, Beruf, Arbeitsplatz und Ausbil-

dungsstätte frei zu wählen.“
83 „Sed nostri opifices nihil vel parum excolunt, quia monopoliis gaudent & statutis, nemo 

admittitur nisi opificis filus aut filiam ducens. Perdidit hoc opificia nostra. Ubi cuilibet liberum 
est exercere quae scit, ibi major applicatio & cultura artium.” Thomasius 1695a, S. 351f., 
Anm. n.

62

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Dieses Thema berührt auch das Amt des Fürsten als Gesetzgeber wie oberste rechtli-
che Instanz: Ein Fürst, so Thomasius’ Rat, tue daher „nicht unrecht“, wenn er selbst 
Scharfrichter, „vielmehr aber ihre Söhne für ehrlich erklähret/ und ihnen hiemit die 
Thüre zu Ehrenstellen eröffnet“.84 In die Überlegungen der an individuelle Fähigkei-
ten zu bindenden Berufswahl gehört auch das von ihm für potenzielle Amtsträger 
aufgestellte arbeitsethische Gebot „Trachte nach keinem Ampt/ und nimm keins 
an in der Republic/ dazu du dich ungeschickt befindest.“85 Allerdings steht für 
Thomasius hier nicht die freie Entfaltung des Individuums an erster Stelle, sondern 
der aus einer angemessenen Berufswahl resultierende Nutzen für das Gemeinwesen.

Eher versteckt lässt sich bei Thomasius scheinbar auch ein Anspruch auf Ver-
sammlungsfreiheit ausmachen, wenn er etwa im Kontext der oben besprochenen 
Meinungsfreiheit Privatzusammenkünfte erwähnt, in denen er auch die Weiterver-
breitung öffentlich unterbundener Positionen für zulässig erachtet. Gemessen am 
Verständnis des Grundgesetzes, das eine Versammlung erstens als auf einen gemein-
samen Zweck hin gerichtet auffasst, auf die auch zweitens ein Anspruch in der 
Öffentlichkeit existiert (Demonstrationsrecht),86 mag zwar der erste Punkt noch für 
Thomasius zutreffen: Exemplarisch dafür wäre Thomasius’ Eintreten als Rechtsbei-
stand für August Hermann Francke, der sich wegen seiner privat veranstalteten 
Collegia pietatis, die auch nichtakademische Laien einbezog, wegen angeblichen 
Glaubensverstößen einer von der Theologischen Fakultät Leipzig angestoßenen Un-
tersuchung ab Ende 1689 stellen musste.87 Der zweite Punkt freilich ist ausgeschlos-
sen, er widerspräche schlicht Thomasius’ Souveränitätsvorstellung.

Nicht zuletzt gehören für Thomasius aber auch Leidenschaften und sogar Laster 
in den Bereich, der frei von staatlichem Zugriff bleiben muss. Natürlich lag es ihm 
völlig fern, diese im positiven Sinne als Bereiche der freien Entfaltung menschlicher 
Individualität zu verstehen. Vielmehr sind Affekte generell zu dämpfen, Exzesse 
zu meiden und Laster im Sinne von verhängnisvollen Gemütsneigungen, die aus 
der jeweiligen Mischung der Affekte und ihrer Nichtbekämpfung resultieren, zwei-
fellos negativ belegt. Das Entscheidende ist jedoch, dass er die Einhegung oder 
Bekämpfung von Affekten und Lastern – etwa „Ehrgeitz/ Geldgeitz/ Unbarmhertzig-
keit/ Undanckbarkeit/ Heucheley, Neid/ Hoffart/ Jachzorn/ Groll“88 – ausschließlich 
zum Gegenstand der Ethik und Sittlichkeit erklärt, die jedweder juristischen wie 
staatlichen Sanktionierung entzogen sein muss. Selbst öffentliche Äußerungen von 
Lastern oder Begierden müssen nach Thomasius der Strafverfolgung entzogen sein 

84 Thomasius 1724b, S. 195.
85 Thomasius 1709a, S. 499. Vgl. Thomasius 1710, S. 84: „Es ist närrisch/ ein Amt oder Lebens-

Art anzunehmen; noch närrischer sich darum zu bewerben und am närrichsten sich mit Gewalt 
hinein zu dringen/ wenn man darzu nicht tühtig ist.“

86 Vgl. https://www.uni-potsdam.de/de/rechtskunde-online/rechtsgebiete/oeffentliches-recht/grun
drechte/versammlungsfreiheit-art-8-gg.

87 Vgl. dazu Kühnel 2016, S. 118–121; Kühnel 2017, S. 63–70.
88 Thomasius 1709a, S. 519.

63

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.uni-potsdam.de/de/rechtskunde-online/rechtsgebiete/oeffentliches-recht/grundrechte/versammlungsfreiheit-art-8-gg
https://doi.org/10.5771/9783748937920
https://www.uni-potsdam.de/de/rechtskunde-online/rechtsgebiete/oeffentliches-recht/grundrechte/versammlungsfreiheit-art-8-gg


und fallen damit faktisch unter Meinungsfreiheit.89 Die Grenze ist erst dann über-
schritten, wenn aus den Lastern heraus kriminelle Handlungen begangen werden, die 
Angriffe auf die öffentliche Ordnung darstellen, doch sind nur die Taten, nicht aber 
deren Motivation, strafrelevant: „Also werden von menschlichen Straffen ordentlich 
ausgeschlossen/ alle gantz innerliche Wercke/ das ist süsse Gedancken von einem 
verbotenen Laster/ Begierde/ verlangen/ Vorsatz ohne effect; ob gleich solches durch 
nachfolgende Bekäntnis andern kund worden. Denn weil durch solche innerliche 
Regung niemand kein Schade geschicht/ so ist auch keinem Menschen dran gele-
gen /daß jemand deswegen gestrafft werde.“90

4. Recht auf Leben und körperliche Unversehrtheit?

Aus Sicht des Grundgesetzes ist die Freiheit der Person untrennbar mit den Rechten 
auf Leben und körperliche Unversehrtheit verbunden,91 deren Schutz vom Staat 
nicht nur zu gewährleisten ist, sondern die vom Staat selbst grundsätzlich nicht 
verletzt werden dürfen. Die in Art. 1 Abs. 1 GG festgeschriebene Unantastbarkeit der 
menschlichen Würde, deren Schutz dem Staat obliegt, ist Grundlage des Verbots der 
Todesstrafe wie der Folter. Wie steht es damit bei Thomasius?

Hinsichtlich eines Rechts auf Leben scheint die Sachlage auf den ersten Blick 
relativ einfach: Allgemein ist es gerade die Pointe der naturrechtlichen Legitimation 
eines Staatswesens, dem Einzelnen Schutz seines Lebens vor den Angriffen ande-
rer zu bieten, denn vor allem zu diesem Zweck übertragen die im Naturzustand 
ursprünglich gleichen und freien Individuen mittels Vertrag ihr Recht auf Selbst-
verteidigung auf eine Herrschaft und etablieren damit deren Gewaltmonopol. Das 
ist bei Thomasius nicht anders. Allerdings haben die Einzelnen damit ihr ursprüng-
liches Recht über „Leben und Tod“ dieser Herrschaft übertragen,92 was für sie 
selbst bei gravierenden Verstößen gegen die allgemeine Sicherheit bedeutet, dass 
der Fürst auch berechtigt ist, ihnen das Leben zu nehmen. Insofern entspricht es 
der Logik dieses Theorems, dass Thomasius nirgendwo prinzipielle Zweifel an 
der Rechtmäßigkeit der Todesstrafe hegt. Der Hauptzweck von Strafen, so Thoma-
sius, besteht in der öffentlichen Abschreckung, die auf die „gemeine Besserung 
der Unterthanen“ zielt, und richtet sich nicht auf die Besserung des Verbrechers 
selbst,93 was damit folgerichtig auch Strafen einschließt, bei denen der Delinquent 

89 Selbst wenn die „böse Grundneigung [...] durch Worte kund gethan wird“ und daraus Hand-
lungen folgen, gilt der Grundsatz der Nichtstrafbarkeit, „wenn nur der äusserliche Friede des 
Menschen dadurch nicht verhindert wird, und niemand kein Unrecht geschiehet“, Thomasius 
1724a, S. 5.

90 Thomasius 1709a, S. 518, §103.
91 Art. 2 Abs. 2 GG; Abschaffung der Todestrafe Art. 102 GG.
92 Thomasius 1709a, S. 472f.
93 Thomasius 1709a, S. 505, vgl. 508.

64

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


„eine „Spanne kürtzer“ gemacht oder „ihm die Kehle zugeschnüret“ wird.94 Wenn 
zugunsten des Gemeinwohls die Todestrafe aber gerechtfertigt ist, zeigt das, dass 
es für Thomasius prinzipiell noch unproblematisch ist, das Individuum als Objekt 
und Mittel zu betrachten – also nicht als Selbstzweck, so wie sich dies, vermittelt 
über Immanuel Kant, in der Vorstellung der Menschenwürde des Grundgesetzes 
niedergeschlagen hat.

Die im Naturrechtsdiskurs häufiger aufgeworfene Frage, ob aus dem Herrschafts-
vertrag, in dem der Verbrecher der Fiktion nach ja ebenso Vertragspartner ist, auch 
eine Pflicht des Verbrechers resultiere, sich der Todestrafe geduldig zu fügen, ver-
neint Thomasius. Vielmehr sei sein Widerwille gegen die Exekution im Sinne des 
Strafzwecks der Abschreckung anderer sogar hilfreich: „Aber bey der Straffe soll 
er nicht willig/ sondern er soll widerwillig sein/ weil sonst die Straffe keine Straffe 
wäre/ auch sich keiner dadurch bessern würde/ wenn sie einem nicht wieder seinen 
Willen angethan würde.“95

Unter die Delikte, die nach Thomasius die Todesstrafe verdienen, zählt an ers-
ter Stelle Mord, wobei er sich in seinen „Institutiones“ noch auf das biblische 
Gebot „Wer Menschen-Blut vergeußt/ des Blut soll auch durch Menschen vergossen 
werden“, auch unter Berufung auf Hugo Grotius, bezieht.96 Seine zugleich noch 
vertretene Überzeugung, auch „andere in göttlichem Gesetz ausdrücklich benante 
Ubelthaten“, etwa alle Arten von Blutschande, seien des Todes würdige Verbrechen, 
revidiert Thomasius jedoch spätestens 1705 in seinen „Fundamenta“ und will den 
entsprechenden Paragrafen gänzlich gestrichen wissen.97 Ursache dieses Überzeu-
gungswandels sind zum einen seine Bemühungen um die Enttheologisierung des 
Rechts, in deren Folge er den alttestamentarischen Geboten als besonderen Gesetzen 
des jüdischen Volkes prinzipiell die universale Geltung abspricht. Zum anderen ist 
dies der Wandel seiner naturrechtlichen Grundüberzeugungen mit der sich in den 
Prinzipien von Justum, Decorum und Honestum ausdrückenden Unterscheidung von 
Recht und Moral, in deren Folge er allein die den öffentlichen Frieden schädigenden 
äußeren Handlungen (also die dem Justum widersprechenden) legitimerweise für 
strafbar ansieht.

Vor dem Hintergrund seiner angestrebten Enttheologisierung des Rechts kommt 
Thomasius 1703 in einem Rechtsgutachten gegen die „fast allgemeine Meynung 
derer Rechtsgelehrten“98 zum Schluss, einem Fürsten stünde selbst das Recht zur 
Begnadigung eines Mörders zu, obwohl die Bibel dafür das Todesurteil festschreibe 
und die Tat auch ein Vergehen gegen das Naturrecht darstelle. 1707 führt Thoma-
sius diese Position in der Dissertation „De jure aggratiandi principis evangelici in 

94 Thomasius 1709a, S. 517.
95 Thomasius 1709a, S. 517.
96 Thomasius 1709a, S. 523.
97 Vgl. Thomasius 1709b, S. 189.
98 Thomasius 1703, Sp. 653.

65

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


causa homicidii“ (1707) noch einmal lehrhaft aus, was umgehend zum Widerspruch 
seines hallischen Fakultätskollegen Heinrich Bode führte.99 Thomasius’ Plädoyer 
für die mögliche Dispension von Todesurteilen bedeutet jedoch keineswegs eine 
prinzipielle Ablehnung der Todestrafe. Im Mittelpunkt des Begnadigungsrechts steht 
nicht das Leben des Täters, sondern die juristische Emanzipation des Fürsten gegen-
über kirchlicher Einflussnahme, da ihm seine naturrechtlich legitimierte Autorität 
Autonomie in der Festsetzung von Strafen verleiht – einschließlich der Aussetzung 
offenbarungstheologischer Strafvorgaben. Derselbe Gedanke eröffnete Thomasius 
in anderer Richtung aber zugleich den Weg, vehement für die Entkriminalisierung 
theologisch begründeter Delikte, die in der Rechtsrealität auch mit Leibes- und 
Lebensstrafen verbunden waren, wie Ketzerei oder Zauberei, einzutreten und damit 
zur Reduzierung von Todesurteilen beizutragen.

Ambivalent ist auch die Haltung in Bezug auf die Vorstellung des Rechts auf kör-
perliche Unversehrtheit. Bekanntermaßen gilt Thomasius als einer der wichtigsten 
Bekämpfer der Folter im Gerichtsverfahren, weil die von ihm als Präses veranstal-
tete Dissertation „De Tortura Ex Foris Christianorum Proscribenda“ (1705)100 als 
Meilenstein für dessen sukzessive Abschaffung in der Gesetzgebung wahrgenom-
men wurde.101 Das Ziel der Schrift bestand im Aufzeigen der Unsinnigkeit und 
Nutzlosigkeit der Folter im Gerichtsprozess. Die zentralen Argumente sind diese: 
Zum einen sei die Folter ungerecht, weil sie als solche bereits eine Strafe darstelle, 
obwohl keine Verurteilung vorliege, die erst das Ergebnis eines Prozesses sein 
könne.102 Zum anderen trägt Folter in keiner Weise zur Wahrheitsfindung bei, weil 
allein das Maß dessen, was ein Mensch an Schmerzen ertragen kann, über die Aus-
sage entscheidet: Unschuldige würden sich zur Beendigung ihrer Schmerzen selbst 
fälschlich beschuldigen, während Schuldige, die der Qual widerstehen können, frei-
gesprochen werden.103 Zum dritten öffne sie dem Missbrauch Tür und Tor, denn sie 
wäre für Tyrannen wie Privatleute eine Gelegenheit, andere grundlos quälen und 
verurteilen zu lassen.104 Und viertens sei die Folter gegen das Naturrecht, weil es 
dem Selbstverteidigungsrecht des Angeklagten widerspricht, wenn er infolge der 
Folter zum Verräter an sich selbst wird.105

Trotz der mit Wucht vorgetragenen Beweisführung des Textes ist die Position 
von Thomasius schwammig, denn er nutzt seine Gratulation an den Respondenten 
zur vorsichtigen Distanzierung: Indem er Martin Bernhard allein die Autorschaft 
zuschreibt, möchte er erklärtermaßen vermeiden, dass nicht etwa dessen Lehre als 

99 Thomasius 1707; Bode 1707, S. 10–16. Vgl. Walch, 1733, S. 69–71.
100 Thomasius 1705b. Im Folgenden wird auf die von Rolf Lieberwirth besorgte lateinisch-deut-

sche Ausgabe „Über die Folter“ verwiesen (Thomasius 1960).
101 Vgl. Lieberwirth 1960, bes. S. 7–9.
102 Vgl. Thomasius 1960, Tl. II, § 1, S. 157–159.
103 Vgl. Thomasius 1960, Tl. II, §§ 2, 3, S. 159–165.
104 Vgl. Thomasius 1960, Tl. II, § 4, S. 165–169.
105 Vgl. Thomasius 1960, Tl. II., § 5, S. 168–171.

66

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


die seine zitiert wird106 – also genau das, was in der Rezeption dieser Dissertation 
gemeinhin geschah.107 Natürlich dürfte Thomasius als verantwortlicher Präses die 
Argumente seines Respondenten geteilt haben und er lässt auch an seiner humanitä-
ren Grundhaltung und seinem Abscheu gegen die Folter keinen Zweifel.108 Dennoch 
kann er sich nicht durchringen, vorbehaltlos die Abschaffung der Folter zu fordern. 
Vielmehr schiebt er nebulös unter Zuhilfenahme seiner für das Geschäft politischer 
Beratung durch Rechtsgelehrte häufig gebrauchten Metapher des Arztes, der die Me-
dikation seines Patienten auch von dessen spezieller Verfassung abhängig machen 
muss, ein, dass eine sofortige Abschaffung der Folter womöglich mehr Schaden als 
Nutzen anrichten könne. Auch wäre erst zu untersuchen, ob Staaten, die bereits auf 
die Folter verzichten (England), damit glücklicher seien. Man könnte vermuten, der 
sonst kaum einen Streit aus dem Wege gehende Thomasius beabsichtigte mit diesem 
Statement, denkbaren Angriffen auf ihn und seine Stellung als brandenburg-preußi-
scher Hochschulprofessor von Vornherein den Wind aus den Segeln zu nehmen, 
aber das ist spekulativ. Denn im Kern hielt Thomasius trotz der diagnostizierten 
Fehler (das jus civile kenne überhaupt keinen peinlichen Prozess, der Inquisitions-
prozess entstammt allein dem kanonischen Recht, die Peinliche Halsgerichtsordnung 
zielte auf die Abschaffung der alten deutschen peinlichen Klageprozesse und die 
Ersetzung durch den päpstlichen Inquisitionsprozess) eine radikale Umgestaltung 
der Rechtsordnung für so gefährlich, dass er zugunsten des öffentlichen Wohls die 
ebenso unrechte wie inhumane Zufügung individuellen Leids in Kauf nahm. Bei 
dieser Position blieb Thomasius stehen; er bekräftigte sie erneut im Jahr 1717 in einer 
Anmerkung zu „Melchior von Osses Testament“.109 Von der Idee eines individuellen 
Rechts auf körperliche Unversehrtheit ist Thomasius jedenfalls weit entfernt.

5. Fazit

Eine eigenständige, systematische Darstellung, die den Freiheiten des Einzelnen 
im Fürstenstaat gewidmet ist, sucht man in Thomasius’ äußerst umfangreichen 
Werk vergeblich. Bezüglich des Verhältnisses von Individuum und Staat lag sein 
Fokus, wohl nicht zuletzt auch berufsbedingt, klar auf der umfassenden Diskussion 
der Rechte eines Fürsten. Bezeichnenderweise beginnen Thomasius’ einflussreiche 
staatskirchenrechtlichen Schriften daher häufig schon im Titel mit „De Jure Princi-

106 „Cum vero tota haec disputatio Tua sit, non mea, patieris, ut paucis mentem meam de hoc 
negotio aperiam, ne, quod alias non solet esse infrequens, aliena doctrina tamquam mea 
allegatur.” Thomasius 1960, S. 188.

107 Jerouschek 1989, S. 661, warnte daher vor einer „Tendenz zur Überschätzung“ von Thoma-
sius’ Beitrag zur Abschaffung der Folter, vgl. bes. S. 661–665.

108 Thomasius 1960, S. 188: „Iniquam esse torturam, et Christianas res publicas non decentam, 
cordate assero.”

109 Vgl. Thomasius 1717b, S. 511, Anm. 258.

67

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


pis“ oder einer vergleichbaren Formulierung, die Untertanen dagegen erscheinen 
vordergründig nur als Träger von Gehorsamspflichten dem Fürsten gegenüber.

Tatsächlich aber bilden absolute Fürstenherrschaft und individuelle Freiheit für 
Thomasius ein Junktim, gedacht als Win-Win-Situation: Die Freiheit der Untertanen 
ist an die Voraussetzung gebunden, dass der Fürst eine der Kirche und sonstigen in-
termediären Kräften gegenüber emanzipierte, autonome Stellung besitzt. Diese dient 
ebenso dessen absolutistischem Machtanspruch, wie sie ihn auch erst dadurch in 
die Lage versetzt, seine Untertanen gegenüber der Freiheitsbedrohung vonseiten der 
Kirche im Alltag wie im Rechtsleben zu schützen. Insofern stellt sich auch nicht die 
häufig diskutierte Frage, ob Thomasius’ Eintreten etwa für religiöse Toleranz eher 
als absolutistisches Machtinstrument oder als Ringen um liberale Freiheit anzusehen 
ist,110 da für ihn beides untrennbar miteinander verbunden ist.

Von den individuellen Freiheiten, die das Grundgesetz nennt, findet sich bereits 
eine Reihe bei Thomasius diskutiert. Der entscheidende Unterscheid besteht jedoch 
darin, dass sie dort als Grund- und Schutzrechte gegenüber dem Staat bestehen, 
während Freiheiten bei Thomasius grundsätzlich unter dem Vorbehalt stehen, dass 
sie im besten Fall vom Herrscher gewährt werden. Selbst die von Thomasius vom 
Fürsten dezidiert als Imperativ eingeforderte Religionsfreiheit111 kann nicht darüber 
hinwegtäuschen, dass er damit keine juristische Einklagbarkeit verlangt, sondern 
nur für deren Anerkennung plädiert. Institutionelle Schutzmechanismen sind für 
Thomasius undenkbar, weil sie souveränitätstheoretisch widersinnig wären. Auch 
für die Lehr- und Pressefreiheit akzeptiert Thomasius grundsätzlich Zensur, und 
zwar unabhängig von den eigenen negativen Erfahrungen in Leipzig wie in Halle. 
Ähnliches trifft auf die Meinungsfreiheit zu: Sie gilt zwar generell („ordentlich und 
insgemein“), doch kann deren Straffreiheit in dem Ausnahmefall enden, wenn sie 
zur Majestätsbeleidigung wird, d. h., wenn (offenbar staatsgefährdende) „Umstände 
vorfallen/ daß es bisweilen anders gehalten muß“.112 Zweifellos forderte Thoma-
sius im historischen soziopolitischen Kontext in teils aufsehenerregendem Maße 
Reformpolitik im Sinne individueller Freiheiten ein; ihn zum frühen Protagonisten 
freiheitlicher Grundrechte zu erklären, wäre aber ein anachronistischer Fehlschluss. 
Lediglich die Emigration erscheint als Ausnahme, weil er sie als naturrechtliches 
Grundrecht mit unmittelbarer Rechtsgeltung interpretiert.

Moderne Vorstellungen einer umfassenden freien Entfaltung der Persönlichkeit 
sind Thomasius noch weitgehend fremd; trotz der Berechtigung des individuellen 
Glücks wie der tiefen Einsicht in den nur individuellen Weg dahin, bleibt diese 
in den Schranken der geistlichen Bindung an Gott und der weltlichen an die 
Beförderung des Gemeinwohls. Was sich bei bei Thomasius nicht findet, ist der 

110 So schon diskutiert bei Luig 1980, bes. S. 250, unter Bezug auf Mario Cattaneo.
111 Der „Fürst muß alle Religionen toleriren, sie mögen auch seyn, welche sie wollen“, 

Thomasius 1738, S. 347f.
112 Thomasius 1709a, S. 519.

68

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Gedanke einer unverletzbaren allgemeinen Menschenwürde, wie seine Positionen 
zu Todesstrafe und Folter zeigen, denn das Individuum bleibt hier letzten Endes 
Objekt des obrigkeitlichen, juristischen Handelns unter der Maßgabe des vermeintli-
chen Nutzens für das Gemeinwohl bzw. zum Zweck der Wahrung der öffentlichen 
Ordnung.

Literaturverzeichnis

Bode, Heinrich, 1707: Selectas Conclusiones Juris Controversi. Resp.: Johann Christoph Wür-
tenberger, Juli 1707, Halle, III. Conclusio, S. 10–16. 

Budde, Johann Franz, 1701: Vorrede. In: Observationum Selectarum Ad Rem Litterariam 
Spectantium, hg. von Christian Thomasius/Georg Ernst Stahl/Johann Franz Budde/Nico-
laus Hieronymus Gundling, Bd. 1, Halle, o. Pag.

Dreitzel, Horst, 1997: Christliche Aufklärung durch fürstlichen Absolutismus. Thomasius und 
die Destruktion des frühneuzeitlichen Konfessionsstaates. In: Vollhardt, Friedrich (Hrsg.), 
1997: Christian Thomasius (1655–1728). Neue Forschungen im Kontext der Frühaufklä-
rung, Tübingen, S. 17–50. 

Gawlick, Günter, 1989: Thomasius und die Denkfreiheit. In: Schneiders, Werner (Hrsg.), 
1989: Christian Thomasius (1655–1728). Interpretationen zu Werk und Wirkung, Hamburg, 
S. 256–273.

Grunert, Frank, 2002: Sovereignity and Resistance: The Development of the Right of Resis-
tance in German Natural Law. In: Hunter, Ian/Saunders, David (Hrsg.), 2002: Natural 
Law and Civil Souvereignty. Moral Right and State Authority in Early Modern Political 
Thought, Basingstoke-New York, S. 123–138.

Jerouschek, Günter, 1989: Thomasius und Beccaria als Folterkritiker. Überlegungen zum 
Kritikpotential im kriminalwissenschaftlichen Diskurs der Aufklärung. In: Zeitschrift für 
die gesamte Strafrechtswissenschaft 110, H. 3, S. 658–673. 

Kühnel, Martin, 2001: Das politische Denken von Christian Thomasius. Staat, Gesellschaft 
Bürger, Berlin.

Kühnel, Martin, 2014: Thomasius und Weidmann – ein aufstrebender Autor und sein Verleger. 
In: Fulda, Daniel/Haug, Christine (Hrsg.), 2014: Merkur und Minerva. Der Hallesche 
Verlag Gebauer im Europa der Aufklärung, Wiesbaden, S. 205–220.

Kühnel, Martin, 2016: Ein Unruhestifer im gelehrten Leipzig. Christian Thomasius’ Kontro-
versen 1688 bis 1690. In: Brieler, Ulrich/Eckert, Rainer (Hrsg.), 2016: Unruhiges Leipzig. 
Beiträge zu einer Geschichte des Ungehorsams in Leipzig, Leipzig, S. 101–121. 

Kühnel, Martin, 2017: Christian Thomasius und die hallischen Pietisten. Religiöse Meinungs-
freiheit am Anfang und Ende eines gemeinsamen Weges (1689–1702). In: Jahrbuch für 
hallische Stadtgeschichte 2017, S. 60–99.

Kühnel, Martin, 2022: Das moderne Naturrecht als Herrschaftssprache des frühneuzeitlichen 
Absolutismus? In: Schuppert, Gunnar Folke/Römhildt, Roland A./Weingart, Peter (Hrsg.), 
2022: Herrschaft und Wissen, Baden-Baden, S. 391–418.

Lau, Theodor Ludwig [anonym], 1717: Meditationes Philosophicae de Deo, Mundo, Homine, 
o. O.

69

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Lieberwirth, Rolf, 1960: Vorwort. In: Thomasius, Christian, 1960: Über die Folter, a.a.O., 
S. 7–10. 

Luig, Klaus, 1980: Zur Bewertung von Christian Thomasius’ Strafrechtslehren als Ausdruck 
liberaler politischer Theorie. In: Studia Leibnitiana, Vol. 12, No. 2, S. 243–252.

Luig, Klaus, 1989: Das Privatrecht von Christian Thomasius zwischen Absolutismus und 
Liberalismus. In: Schneiders, Werner (Hrsg.), 1989: Christian Thomasius (1655–1728). 
Interpretationen zu Werk und Wirkung, Hamburg, S. 148–172. 

Luig, Klaus, 1997: Thomasius als Praktiker auf dem Gebiete des Privatrechts. In: Vollhardt, 
Friedrich (Hrsg.), 1997: Christian Thomasius (1655–1728). Neue Forschungen im Kontext 
der Frühaufklärung, Tübingen, S. 119–138.

Mulsow, Martin, 2005: Ein kontroverses Journal der Frühaufklärung: Die Observationes 
Selectae, Halle 1700–1705. In: Aufklärung. Interdisziplinäres Jahrbuch zur Erforschung des 
18. Jahrhunderts, Bd. 17: Frühaufklärung, hg. von Karl Eibl, S. 79–99.

Pufendorf, Samuel, 1717: Des Freyherrn von Pufendorff Politische Betrachtung Der Geistli-
chen Monarchie Des Stuhls zu Rom. Mit Anmerckungen. Zum Gebrauch Des Thomasi-
schen Auditorii, 2. Aufl., Halle.

Schröder, Peter, 2001: Naturrecht und absolutistisches Staatsrecht. Eine vergleichende Studie 
zu Thomas Hobbes und Christian Thomasius, Berlin.

Schröder, Peter, 2024: „… nur so viel es die Nothwendigkeit Bürgerlicher Gesellschafft erfor-
dert“. Zu den Pflichten der Bürger gegen den Staat im politischen Aufklärungsprogramm 
von Christian Thomasius. In: Schierbaum, Sonja/Schotte, Dietrich (Hrsg.), 2024: Untertan, 
Staatsbürger, Mensch. Beiträge zur Kritik und Rechtfertigung bürgerlicher Rechte in der 
deutschen Aufklärung, Göttingen, S. 39–60.

Thomasius, Christian, 1688a: Institutiones Jurisprudentiae Divinae, In Positiones succinctè 
contractae, In quibus Hypotheses Illustris Pufendorffii circa doctrinam Juris Naturalis 
Apodicticè demonstrantur & corroborantur, Frankfurt u. Leipzig.

Thomasius, Christian, 1688b: Von denen Mängeln der Aristotelischen Ethic, 1688. In: Ders., 
1701: Kleine Teutsche Schrifften, Nr. II, S. 71–116

Thomasius, Christian, 1688c: Von denen Mängeln derer heutigen Academien, 1688. In: Ders., 
1701: Kleine Teutsche Schrifften, Nr. III, S. 195–232.

Thomasius, Christian, 1691a: Von der Freyheit der itzigen Zeiten gegen die vorigen, 18.10.1691. 
In: Ders., 1701: Kleine Teutsche Schrifften, Nr. VIII, S. 393–412.

Thomasius, Christian, 1691b: Erfindung der Wissenschafften anderer Menschen Gemüth zu 
erkennen, 31.12.1691. In: Ders.: Kleine Teutsche Schrifften, 1701, Nr. X, S. 449–490.

Thomasius, Christian, 1691c: Außübung Der Vernunfft-Lehre, Halle o. J.
Thomasius, Christian, 1691d: Von Verbrennung auswärtiger Schriften (= Attilae Friedrich 

Frommholds Rechtsgegründeter Bericht), 1691. In: Ders., 1701: Kleine Teutsche Schrifften, 
Nr. IX, S. 413–448.

Thomasius, Christian, 1692: Christian Thomas eröffnet allen Weißheit Liebenden in Teutsch-
land Sein Vorhaben, 30.9.1692. In: Ders. (Hrsg.), 1693: Historie Der Weißheit und Thor-
heit, Tl. 1, Halle, S. 4–16 (eigene Pag.).

Thomasius, Christian, 1693: Vom elenden Zustand der Studenten, 29.4.1693. In: Ders., 1701: 
Kleine Teutsche Schrifften, Nr. XIV, S. 567–614.

70

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Thomasius, Christian, 1694a: Institutionum Jurisprudentiae Divinae Libri Tres. In quibus 
Fundamenta Juris Naturalis secundum Hypotheses Illustris Pufendorffii perspicuè demons-
trantur, & ab objectionibus dissentientium, potissimum D. Valentini Alberti, Professoris 
Lipsiensis, liberantur, 2. Aufl. Halle.

Thomasius, Christian, 1694b: Lection an sich selbst, 5.7.1694. In: Ders., 1701: Kleine Teutsche 
Schrifften, Nr. XVII, S. 677–696. 

Thomasius, Christian (Hrsg.) 1695a: Severini de Monzambano Veronensis De Statu Imperii 
Germanici ad Laelium Fratrem Dominum Trezolani Liber Unus. Editio novissima. [...] in 
usum Auditorum conscripta à Christiano Thomasio, P. P., Halle.

Thomasius, Christian, 1695b: Vom Recht Evangelischer Fürsten in Mittel-Dingen oder Kir-
chen-Ceremonien, Resp.: Brenneysen, Enno Rudolph, 13.9.1695. In: Ders., 1705: Außerle-
sene Schrifften, Tl. 1, Halle, Nr. II, S. 76–209.

Thomasius, Christian, 1697: Ob Ketzerey ein straffbares Verbrechen sey?, Resp.: Rube, Jo-
hann Christoph, 14.7.1697. In: Ders., 1705: Außerlesene Schrifften, Tl. 1, Halle, Nr. III, 
S. 210–307.

Thomasius, Christian, 1688–1690: Lustiger und Ernsthaffter Monats-Gespräche, Bd. 1: Janu-
ar–Juni 1688, Bd. 2: Juli-Dez. 1688, Halle, 1688; Bd. 3: Januar–Dezember 1689, Halle, 
1689/90.

Thomasius, Christian, 1701a: Dreyfache Rettung des Rechts Evangelischer Fürsten in Kir-
chen-Sachen [...] aus dem Latein übersetzet/ und durch stete Anmerckungen beantwortet/ 
Beydes letztere aus des Herrn Thomasii Lectionibus publicis mit Fleiß zusammen getragen 
von Johann Gottfried Zeidlern, Frankfurt/M.

Thomasius, Christian, 1701b: Erinnerung über den ersten Theil seiner Grund-Lehren, 
7.10.1701. In: Ders., 1714: Außerlesene Schrifften, Tl. 2, Frankfurt u. Leipzig, Nr. V, S. 353–
284.

Thomasius, Christian, 1701c: Weitere Untersuchung der einfältigen Anweisung/ wie die Pro-
testirende Kirche unter sich sich zu vereinigen/ und zu verbessern sey. In: Ders., 1701: 
Dreyfache Rettung, Nr. II, S. 49–202.

Thomasius, Christian, 1702: Natura Legis Tam Divinae, Quam Humanae. In: Observationum 
Selectarum Ad Rem Litterariam Spectantium, Bd. VI, Halle, S. 255–289.

Thomasius, Christian, 1703: Responsum, Nr. CXXV (Juli 1703). In: Ludewig, Johann Peter 
(Hrsg.), 1734: Consilia Hallensium Jureconsultorum, Bd. 2, Lib. I, Sp. 653–656, Halle.

Thomasius, Christian, 1704a: Vorrede. In: Ders., 1704: Auserlesener Anmerckungen Uber 
allerhand wichtige Materien und Schriften, Tl. 1, Frankfurt u. Leipzig, o. Pag.

Thomasius, Christian, 1704b: Ob Schulen nöthig und nützlich seyn zur Lehre der Weißheit? 
In: Ders., 1704: Auserlesener Anmerckungen Uber allerhand wichtige Materien und Schrif-
ten, Tl. 1, Frankfurt u. Leipzig, Nr. V, S. 42–76.

Thomasius, Christian, 1704c: Zu welchem Stande des Menschen/ und zu welcher Classe der 
Güter des Menschen die Schulen gehören. In: Ders., 1704: Auserlesener Anmerckungen 
Uber allerhand wichtige Materien und Schriften, Tl. 1, Frankfurt u. Leipzig, Nr. 6, S. 77–
85.

Thomasius, Christian, 1705a: Fundamenta Juris Naturae Et Gentium Ex Sensu Communi 
Deducta, Halle. 

Thomasius, Christian, 1705b: De Tortura Ex Foris Christianorum Proscribenda, Resp.: Martin 
Bernhard, 22.6.1705, Halle.

71

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Thomasius, Christian, 1709a: Drey Bücher der Göttlichen Rechtsgelahrheit, Halle.
Thomasius, Christian, 1709b: Grund-Lehren des Natur- und Völcker-Rechts, Halle.
Thomasius, Christian, 1710: Kurtzer Entwurff der Politischen Klugheit, 2. Aufl., Frankfurt u. 

Leipzig.
Thomasius, Christian, 1713: Höchstnöthige Cautelen [...] Der Kirchen-Rechts-Gelahrheit, Hal-

le.
Thomasius, Christian, 1717a: Elender Zustand eines in die Atheisterey verfallenen Gelehrten. 

In: Ders., 1724: Juristische Händel, Tl. 1, 2. Aufl., Halle, Nr. XXIV, S. 232–358.
Thomasius, Christian, 1717b: Melchiors von Osse Testament, Halle.
Thomasius, Christian, 1724a: Kurtze Lehr-Sätze Vom Recht eines Christlichen Fürsten in 

Religions-Sachen. In: Ders., 1724: Gemischte Händel, Tl. 2, Halle, S. 1–43.
Thomasius, Christian, 1724b: Ob Pickelheringe und Scharffrichters Söhne können Doctores 

und Magistri werden. In: Ders., 1724: Juristische Händel, Tl. 3, 2. Aufl., Halle, Nr. II, 
S. 167–197.

Thomasius, Christian, 1725: Meine zu Leipzig Anno 1689. gehaltene Lectiones de Praejudi-
ciis. In: Ders., 1725: Gemischte Händel, Tl. 3, S. 625–768.

Thomasius, Christian, 1738: Vollständige Erläuterung Der Kirchen-Rechts-Gelahrtheit Oder 
Gründliche Abhandlung Vom Verhältniß der Religion gegen den Staat, Uber Samuelis Puf-
fendorffii Tract. De Habitu Religionis Christianae ad vitam civilem, Frankfurt u. Leipzig.

Thomasius, Christian, 1960: Über die Folter. Untersuchungen zur Geschichte der Folter, übers. 
u. hrsg. von Rolf Lieberwirth, Weimar.

Thomasius, Christian, 2017: Briefwechsel, Bd. I: 1679–1692, hg. von Grunert, Frank/Ham-
brock, Matthias/Kühnel, Martin unter Mitarbeit von Thiele, Andrea, Berlin/Boston.

Thomasius, Christian, 2020: Briefwechsel, Bd. II: 1693–1698, hg. von Grunert, Frank/Ham-
brock, Matthias/Kühnel, Martin, Berlin/Boston.

Thomasius, Christian, 1707: De Jure Aggratiandi Principis Evangelici In Causis Homicidii, 
Resp.: Rembertus Clusener, 21.06.1707, Halle.

Thomasius, Christian/Brenneysen, Enno Rudolph, 1696: Das Recht Evangelischer Fürsten in 
Theologischen Streitigkeiten, 2. Aufl., Halle.

Walch, Johann Georg, 1733: Historische und Theologische Einleitung in die Religions-Strei-
tigkeiten Der Evangelisch-Lutherischen Kirche, Tl. III, Jena.

Zurbuchen, Simone, 1996: Gewissensfreiheit und Toleranz: Zur Pufendorf-Rezeption bei 
Christian Thomasius. In: Palladini, Fiametta/Hartung, Gerald (Hrsg.), 1996: Samuel Pufen-
dorf und die europäische Frühaufklärung. Werk und Einfluß eines deutschen Bürgers der 
Gelehrtenrepublik nach 300 Jahren (1694-1994), Berlin, S. 169–180.

72

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Katerina Mihaylova

Das maximal Böse verhindern 
– Christian Thomasius über Gerechtigkeit und politische 
Legitimation*

Die praktische Philosophie von Christian Thomasius kann als eine grundsätzliche 
Zurückweisung der Aristotelischen Moralphilosophie verstanden werden. Er selbst 
betont dies in seinen Werken wiederholt und explizit. Etwa wenn er in seinem 
Aufsatz über die Mängeln der Aristotelischen Ethik schreibt: „Ich leugne nicht, mei-
ne Herren, dass ich mich […] einer ziemlichen Freiheit bediene, […] die Nichtig-
keit der hergebrachten Aristotelischen Disziplinen vor die Augen zu legen.“1 Diese 
grundsätzliche Abgrenzung von Thomasius gegenüber der Aristotelischen Tradition 
hat zunächst zwei Gründe – einen politischen (die akademische Freiheit in Deutsch-
land betreffend) und einen philosophischen (bestimmte Defizite der aristotelischen 
Moralphilosophie betreffend) – und führt zum Verlassen seiner Geburtsstadt Leipzig 
mit ihrer aristotelisch ausgerichteten Universität und zu seinem Umzug nach Halle.2 
Beide Gründe für seine Abgrenzung zur Aristotelischen Tradition haben, wie in 
diesem Beitrag gezeigt wird, mit einem an Pufendorf angelehnten Staatsverständnis 
zu tun und setzen eine normative Auffassung von Gerechtigkeit und von der Rolle 
der Gerechtigkeit im Staat voraus.

Die grundlegende Kritik von Thomasius an dem Aristotelischen Staatsverständnis 
richtet sich zunächst an die diesem zugrundeliegende Auffassung von der menschli-
chen Natur. Nach Thomasius verfehlt das Aristotelische Verständnis des Menschen 
als ein „politisches Tier“ (ζῷον πολιτικόν) die Einsicht darin, dass eine politische 

* Dieser Aufsatz gründet auf Arbeit durchgeführt während meines Forschungsaufenthaltes an der 
Universität Erfurt, wo ich im Herbst 2021 am Forschungszentrum Gotha arbeiten und in den 
historischen Buchbeständen im Schloss Friedenstein forschen durfte. An dieser Stelle sei der 
freundlichen und professionellen Atmosphäre in der Schloss-Bibliothek und der großartigen 
Unterstützung am Forschungszentrum Gotha herzlich gedankt. Für hilfreichen Anmerkungen 
und Kommentare möchte ich ferner Annika Eipert, Mario Brandhorst, Max Hansen und Robert 
Pfeiffer ebenfalls sehr danken.

1 Thomasius, 1701, S. 86. In diesem Aufsatz nimmt Thomasius nicht nur eine deutliche Positionie-
rung zur Aristotelischen Moralphilosophie vor, sondern gibt ebenfalls hilfreiche und wertvolle 
Hinweise für das Verstehen der Zusammenhänge seiner eigenen Werke untereinander.

2 Leipzig und Halle befinden sich zu dieser Zeit unter zwei konkurrierenden politischen Herr-
schaften – des lutherischen kursächsischen Kurfürsten und des reformierten brandenburgischen 
Kurfürsten (später ersten Preußischen König Friedrich I.). Zu einem Überblick über die Gründe 
und Umstände des Umzugs von Thomasius von Leipzig nach Halle, wo zu dieser Zeit gerade 
die Gründung der dortigen Universität geplant wurde, vgl. Schröder, 1999, S. 11-19.

73

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Zusammenkunft von Menschen nicht allein aus der menschlichen Natur erklärt 
werden kann, sondern viel mehr durch eine Bedrohung von außen, d.h. dass ihre 
Ursache eine „äußere Furcht“ sei und nicht ein natürliches Verlangen.3 Zweitens 
weist die Aristotelische Staatsformenlehre Thomasius zufolge einen wesentlichen 
Defizit bei der Analyse konkreter politischen Formen auf.4 Wie wir noch sehen 
werden, liegt diesem Befund von Thomasius ein besonderes Staatsverständnis zu-
grunde, welches an das von Pufendorf angelehnt ist und welches sich durch ein 
normatives Konzept der bürgerlichen Gesellschaft deutlich von dem Staatsverständ-
nis bei Hobbes unterscheidet. Der dritte und entscheidende Kritikpunkt richtet sich 
an die Gerechtigkeitstheorie von Aristoteles, welche nach Thomasius anstatt durch 
praktische Anwendung das Funktionieren des Staates zu unterstützen, lediglich aus 
begrifflichen Unterscheidungen bestehe, die zur konkreten politischen Anwendung 
durchaus untauglich sind und daher „nichts anderes als Trompeten sind, die Lärm 
blasen“.5 Das Konzept von Gerechtigkeit, welches Thomasius dagegen als Alterna-
tive vorsieht, ist naturrechtlich begründet und zielt auf den Schutz des Rechts des 
Menschen auf Leben (d.h. auf Unversehrtheit seiner natürlichen Anlagen bzw. seiner 
Freiheit) als wesentliche Voraussetzung für die Stabilität des Staates. Das Verletzen 
dieses Rechts betrachtet Thomasius, wie wir noch sehen werden, als das maximal 
Böse, welches zu verhindern, Aufgabe der Gerechtigkeit wäre. Es ist ein normatives 
Konzept von Gerechtigkeit, was Thomasius (als Kernpunkt des Naturrechts) fordert, 
und kein Tugendkonzept wie bei Aristoteles, denn Tugend (wie auch Vernunftge-
brauch) ist nach Thomasius nicht von Natur aus gegeben, sondern erfordert einen 
langen Prozess der Selbsterkenntnis. Denn die Frage nach dem Weg zur Tugend ist 
Thomasius zufolge nicht Aufgabe des Naturrechts, sondern der Ethik.6 Die Ethik 

3 Thomasius, 1709b, S. 182f.
4 Als Beispiel dafür gibt Thomasius die Analyse der genauen politischen Form sowohl des 

antiken Römischen Reichs als auch des Heiligen Römischen Reiches deutscher Nation, wo 
die Aristotelische Staatsformenlehre nach Thomasius weder auf das eine noch auf das andere 
angewendet werden kann (Thomasius, 1701, S. 106ff.). Mit diesem Befund folgt er Pufendorf, 
der in seiner unter dem Pseudonym Severinus de Monzambano erschienenen Schrift über 
die Reichsverfassung De statu imperii Germanici (1667) zu dem Schluss kommt, dass nach 
den Maßstäben der Aristotelischen Lehre die Verfassung des deutschen Reiches wegen ihrer 
Irregularität monströse Züge vorweist (vgl. Zöller, 2024, S. 107). Thomasius scheint in dieser 
Feststellung eine Aufforderung zu finden, weg von der Aristotelischen und hin zu einer geeigne-
ten Staatsformentheorie zu kommen, die dann als Grundlage für die Reformierung der aktuellen 
politischen Form dienen kann (Thomasius, 1701, S. 111f.). Den Entwurf einer solchen neuen 
Theorie gibt Thomasius an, in seiner Disputatio de feudis oblatis (1695) vorgelegt zu haben 
und danach näher entwickeln und in seinen Vorlesungen seinen Studenten vorstellen zu wollen 
(ebd., S. 112).

5 Ebd., S. 85.
6 Für diese Unterscheidung zwischen Naturrecht und Ethik, bei der das Naturrecht alle Normen 

der Moral gibt (Gerechtigkeit, Anstand und Ehre), ist Thomasius kritisiert worden, das Natur-
recht nicht auf Zwangsrechte und Zwangspflichten eingeschränkt zu haben d.h. auf solche 
Rechte und Pflichten, welche nur auf Gerechtigkeit bzw. auf das Verbot des Schadens gründen 
und welche durch Zwang durchgesetzt werden dürfen. Solche Einschränkung wird erst den 
Thomasius-Schülern Gundling und Gerhard zugeschrieben (vgl. z.B. Hufeland, 1795, S. 26 oder 

74

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


– oder die Sittenlehre, wie sie Thomasius nennt – soll als eigenständige Disziplin 
zuerst eine Anweisung geben, wie der negative Einfluss der Affekte überwunden 
werden soll, um ohne äußeren Zwang fähig zu sein, die durch Vernunft aus der 
Analyse der menschlichen Natur abgeleiteten Normen der Moral überhaupt zu befol-
gen. Erst durch eine solche Rationalisierung kann der Wille, der nach Thomasius 
ursprünglich in ein affektgesteuertes Wollen (unvernünftiges Lieben) besteht, durch 
die Erkenntnis des wahren Guten auf das wahre Glück gerichtet werden (bzw. ein 
vernünftiges Wollen werden).7 Der Mangel an Vernunftgebrauch im menschlichen 
Denken und Handeln macht, wie wir noch sehen werden, den äußeren Zwang einer 
politischen Herrschaft nötig, um zumindest den größten Schaden abzuwenden, den 
die Unvernunft des Menschen anrichten kann.

Im Folgenden soll das Konzept von Gerechtigkeit von Thomasius sowie die 
genaue Art seiner politischen Relevanz näher untersucht werden. Zu diesem Zweck 
wird in einem ersten Schritt Thomasius’ Auffassung von der Notwendigkeit der 
akademischen Freiheit untersucht, insofern sie als Mittel verstanden wird, den Staat 
und die politische Herrschaft durch das Prinzip der Gerechtigkeit zu stabilisieren, 
und entsprechend in dem Interesse des Herrschers wäre, sie zu fördern.8 In einem 
zweiten Schritt wird das Konzept von Gerechtigkeit nach Thomasius als ein uni-
versell geltendes Prinzip der Moral untersucht, dessen Zweck darin besteht, die 
Zerstörung des menschlichen Lebens durch Hass und Krieg zu verhindern. In einem 
dritten, letzten Schritt wird die Frage danach beantwortet, inwieweit nach Thoma-
sius Gerechtigkeit den Staat legitimiert beziehungsweise welche anderen Quellen 
politischer Legitimation es für Thomasius gäbe.

1. Zur politischen Funktion der akademischen Freiheit bei Thomasius

In seinem programmatischen Aufsatz über die Mängel der Aristotelischen Ethik hebt 
Christian Thomasius besonders hervor, dass er seine philosophische Aufgabe vor al-
lem aus einer praktischen Perspektive versteht, nämlich in Hinblick auf seine Funk-
tion als Hochschullehrer. Die grundsätzliche Pflicht von Professoren und Privatdo-

Hoffbauer, 1798, S. 372). Vgl. zu Thomasius’ Unterscheidung zwischen Naturrecht und Ethik 
auch den Beitrag von Schotte in diesem Band. Dass dieser Vorwurf nicht ganz begründet ist, 
wird im Folgenden anhand des Unterschiedes von Thomasius zwischen Naturrecht im weiten 
und Naturrecht im engen Sinne verdeutlicht werden.

7 Thomasius, 1701, S. 94. Dass nach Thomasius der Mensch nicht bloß durch Selbstbeherrschung 
seiner Affekte zur Tugend gelangt, sondern dafür eine normative Grundlage erforderlich ist, 
wird von seiner Auffassung der Tugend deutlich, die er als eine „Einrichtung des Lebens nach 
vernünftigen Gesetzen“ definiert (ebd.). Beide Bereiche – die normative Grundlage sowie die 
Regeln für den Umgang mit den Affekten - sind nach Thomasius bei Aristoteles nicht wirklich 
verhandelt worden, weswegen die Aristotelische praktische Philosophie nach Thomasius eine 
bloße Politik anbietet (vgl. Thomasius, 1712, S. 64f. [2. Kapitel, § 14]).

8 Vgl. dazu auch den Beitrag von Kühnel in diesem Band.

75

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


zenten besteht ihm zufolge darin, die jungen Studenten zu gelehrten und weisen 
Menschen ausbilden, indem sie diese nicht lehren, Autoritäten blind zu folgen – was 
Thomasius Pedanterie und Heuchelei nennt –, sondern ihnen den Grund vermitteln, 
warum sie die Wahrheit suchen und wie sie nach den Maßstäben der Moral (bzw. der 
Vernunft) leben und sich politisch bilden sollten. Bei Thomasius findet sich bereits 
ein ausdrückliches Postulat des kritischen Selbstdenkens. Anhand seiner Kritik der 
Aristotelischen Philosophie, welche Kritik er als Dienst für die Studenten versteht, 
gibt er in diesem Aufsatz aufschlussreiche Einblicke in die selbstgesetzten Ziele 
seiner eigenen praktischen Philosophie, allem voran in diejenigen seiner politischen 
Philosophie.

Der zentrale methodische Ansatz, welchen Thomasius grundsätzlich verfolgt, 
liegt in einer von der Vernunft geleiteten Art zu philosophieren. Diese setzt eine 
selbständige und kritische Auseinandersetzung mit philosophischen Fragen und Po-
sitionen voraus, wobei „die gesunde Vernunft zur Richtschnur“ genommen wird 
und man sich ausdrücklich nicht auf die Autorität anerkannter Philosophen, sondern 
einzig und allein auf eine rationale Begründung seiner Thesen stützt.9 Auf die 
Auseinandersetzung mit der Geschichte der Philosophie bezogen bezeichnet Thoma-
sius diese von der Vernunft geleitete Art zu philosophieren als am nächsten der 
eklektischen Philosophie und setzt sie einerseits (i) derjenigen Art entgegen, die 
eine bestimmte Lehre dogmatisch folgt, ohne sie kritisch zu hinterfragen („Sektiri-
sche Philosophie“) und andererseits (ii) denjenigen, welche skeptisch vorgehen und 
die Möglichkeit von philosophischen Lehren prinzipiell bestreiten („Pyrrhonische 
Philosophie“) oder (iii) denjenigen, welche einander entgegengesetzte Lehren zu 
vereinbaren versuchen („Synkretistische Philosophie“).10 Thomasius gibt zwar zu, 
dass antike Philosophen wie Pythagoras, Platon oder Aristoteles selbst eklektisch, 
d.h. rational und nicht dogmatisch vorgehen.11 Aber die Anhänger solcher Philoso-
phen – besonders die Anhänger von Aristoteles – gehen Thomasius zufolge hoch 
dogmatisch vor und bringen mit ihrer Arbeit nicht nur keinen philosophischen 
Nutzen12 hervor, sondern sind auch dazu noch potentiell politisch gefährlich: „Die 
Erfahrung und Historien zugleich lehren, dass diese Sektirische Philosophie[n] […] 

9 Thomasius, 1701, S. 89.
10 Thomasius, 1712, S. 50 (Kap. 1, § 90).
11 Ebd., S. 52 (Kap. 1 § 93). Zu denjenigen Philosophen seiner Gegenwart, welche rational vorge-

hen bzw. die eklektische Methode nutzen, zählt Thomasius u.a. auch René Descartes, auch 
wenn dieser laut Thomasius nicht bereit sei, dies zuzugeben bzw. als Eklektiker bezeichnet 
zu werden. Dagegen wird in der Forschung die eklektische Methode dieser Zeit gelegentlich 
als im Gegensatz stehend nicht nur zu dem scholastischen Aristotelismus, sondern auch zum 
Rationalismus von Descartes angesehen (vgl. Dreitzel, 2003, S. 257). Norbert Hinske erhebt 
den Begriff der Eklektik zusammen mit den Begriffen des Selbstdenkens und der Mündigkeit 
als grundlegend für das Selbstverständnis der deutschen Aufklärung (Hinske, 1990, S. 417).

12 Die Qualität der Rezeption und Lehre antiker Ethik innerhalb der Scholastischen Tradition 
bezeichnet Thomasius an einer Stelle sarkastisch als „so schlecht, daß man sozusagen, nicht 
einmal einen Hund hinter dem Ofen damit hervorlocken konnte“ (Thomasius, 1707, S. 17).

76

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Gelegenheit zu großen Unruhen in der Kirche und gemeinem Wesen an die Hand 
gegeben haben“.13 Deswegen argumentiert Thomasius dafür, dass es im Interesse 
der politischen Herrschaft wäre, solche Art zu philosophieren an akademischen 
Einrichtungen nicht zu schützen, sondern stattdessen die Freiheit zu einer vernünftig 
geleiteten Philosophie zu fördern.14 Nur wenn man die Freiheit hat, die gesunde 
Vernunft als Maßstab für seine philosophische Arbeit zu nutzen, kann man nach 
Thomasius nicht nur Irrtümer bei den bisherigen philosophischen Lehren entdecken, 
sondern auch ein guter Bürger werden.15 Neben solchen politischen Vorteilen können 
durch eine derartige „moderierte Freiheit zu philosophieren“ auch neue Wahrheiten 
entdeckt werden, sodass die Mängel, die sich durch die Schwachheit des Verstandes 
einzelner Menschen oder durch schwierige Inhalte gelegentlich ergeben, kontinuier-
lich behoben werden können. Auf diese Weise argumentiert Thomasius für die Vor-
züge einer ständigen kritischen Überprüfung und Erneuerung der philosophischen 
Arbeit, sodass die Philosophie nicht notwendig der kleinen Hütte eines einzigen 
Bauherrn gleichen muss, sondern wie ein durch die gemeinsame Arbeit verschiede-
ner Künstler erbauter Palast in der gemeinsamen Leistung Vieler nach dem Maßstab 
der Vernunft bestehen kann.16

Mit seiner Kritik an der Aristotelischen Philosophie richtet sich Thomasius aber 
nicht nur gegen eine dogmatisch vorgehende Art zu Philosophieren, die deswegen 
unfähig sei, Mängel zu erkennen und zu korrigieren, sondern er analysiert auch, 
welche inhaltlichen Fortschritte durch Revidierung von konkreten Mängeln der Aris-
totelischen Theorie eine freie Art zu Philosophieren mit sich bringen kann. In der 
politischen Philosophie seiner Zeit sieht Thomasius erst seit Grotius und Pufendorf 
eine methodisch wie inhaltlich richtig fundierte Theorie, die zwar noch einiges 

13 Thomasius, 1712, S. 51 (Kap. 1, § 91). An anderen Stellen gibt Thomasius als Beispiel dazu 
Fälle an, wo man den Namen einer Autorität wie Aristoteles politisch benutzt hat, um Eigen-
nutz und Barbarei zu verdecken (Thomasius, 1701, S. 88) oder eine umstrittene Lehre als 
Vorwand nimmt, um sich als Märtyrer und Held gegen die Staatsgewalt zu widersetzen und 
damit „jungen ungezogenen Leuten den Weg bahnen, wie sie unter dem Deckmantel einer 
heuchlerischen Gottesfurcht sich der hohen Landes-Obrigkeit widersetzen“ wie beim Streit um 
die scholastische Lehre de praedicationibus inusitatis (Ebd., S. 91f.).

14 Thomasius, 1701, S. 89ff. Mit solchen Argumentationen ist Thomasius sicherlich auch darum 
bemüht, die politische Freiheit zum Philosophieren nach Anleitung der Vernunft, die er an der 
Universität in Halle genießt, weiterhin zu erhalten, was im 17. Jahrhundert noch keine Selbst-
verständlichkeit ist. Noch 1602 wurde z.B. in ganz Sachsen verboten, eine andere Lehre als die 
Aristotelische zu lehren, was seit Ende des 16. Jahrhundert an lutherischen Universitäten einer 
stärker werdenden Tendenz entspricht (vgl. Tholuck, 1854, S. 5). Die Gründe für die Fokussie-
rung der lutherischen Universitäten auf die Aristotelische Lehre sind nicht philosophischer 
Natur, sondern eher theologisch begründet (vgl. Hunter, 2001, S. 41). Das beginnt sich in den 
70gern Jahren des 17. Jahrhundert mit dem Vater von Thomasius – Jakob Thomasius – zu än-
dern, der dem Aristotelismus keine andere Bedeutung als die eines Lexikons metaphysischer 
Terminologie gibt (Tholuck, 1854, S. 11). Eine Hochburg des Aristotelismus bleibt jedoch die 
Universität in Leipzig, wo erst 1834 „mit Clodius der letzte Pr. Moralium et politicorum sc. 
Aristotelis“ stirbt (ebd., S. 5).

15 Thomasius, 1701, S. 89ff.
16 Thomasius, 1712, S. 54f. (Kap. 1, § 98).

77

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


an Resten von den „Vorurteilen der Alten“17 hat, aber trotzdem eine selbständige 
Untersuchung der Inhalte nach dem Maßstab der Vernunft aufweist. An Hobbes 
politischer Philosophie erkennt er diesen methodischen Vorzug auch, allerdings 
kritisiert er inhaltlich die „falsche Hypothese“18 dort, denn anders als bei Grotius und 
Pufendorf ist sie inhaltlich nicht auf die prinzipielle Frage nach den notwendigen 
Bedingungen für die Erhaltung der Gesellschaft begründet. Dieser nach Maßstäben 
der Vernunft verfahrenden Richtung der politischen Philosophie setzt Thomasius 
hauptsächlich diejenige als Gegner entgegen, die in der Aristotelischen Tradition 
verhaftet bleibt.19 Darunter zählt Thomasius vor allem solche katholischen Scholasti-
ker, welche sich auf die Aristotelische Lehre von Recht und Gerechtigkeit fokussiert 
haben, aber „anstatt der Moralphilosophie ein unförmliches Wesen“ hervorgebracht 
haben, „indem sie Philosophie, Theologie und Römische Rechtsklugheit durcheinan-
der geworfen“ haben.20 Auch bei Philosophen wie Machiavelli entdeckt Thomasius 
einen Aristoteles-Bezug – bei den Regeln für den Fürsten bediene er sich der Aristo-
telischen Regeln für den Tyrannen. Solches Vorgehen erklärt Thomasius dadurch, 
dass der Philosoph entweder gottlos sei oder dass er unter dem Deckmantel des 
politisch Schlechten historische Tatsachen beschreiben will.21

Der entscheidende Aspekt der Kritik von Thomasius an Aristoteles (und an 
die Aristotelisch geprägte Philosophie) besteht jedoch in einem ursprünglich von 
Pufendorf formulierten Vorwurf, der das grundsätzliche Verständnis von Moralphi-
losophie als Disziplin betrifft. Pufendorf wirft Aristoteles vor, den entscheidenden 
Unterschied zwischen Moralphilosophie und Naturphilosophie weder verstanden 
noch methodisch und begrifflich aufgearbeitet zu haben.22 Dieses Defizit möchte 
Pufendorf durch seine Theorie der moralischen Dinge (entia moralia) beheben.23 

Erst dadurch ist die Philosophie ihm zufolge in der Lage, den Bereich der Moral von 
dem der Natur abzugrenzen und eine angemessene Begrifflichkeit für die praktische 
Philosophie zu entwickeln,24 welche für die Begründung ihrer Normen Gewissheit 

17 Thomasius, 1709b, S. 2 (Vorrede, § 3).
18 Thomasius, 1712, S. 46 (Kap. 1, § 84). Eine differenzierte Analyse der komplexen Rezeption 

von Hobbes in der deutschen Frühaufklärung – auch bei Thomasius – bietet Dreitzel, 2003. 
Zum Verhältnis von Thomasius zu Hobbes vgl. auch Schröder, 2001.

19 Ebd., S. 47 (Kap. 1, § 85). Thomasius unterscheidet darüber hinaus noch zwei weitere Rich-
tungen, welche entweder in einem leeren Moralismus auslaufen oder als kunstfertig und als 
Blendwerk einzuordnen sind und oft in ein Synkretismus hinauslaufen. Allen vier Richtungen 
stellt Thomasius diejenige theologisch geprägten Lehren entgegen, welche die Philosophie 
grundsätzlich ablehnen und als „Teufelswerk“ verurteilen.

20 Ebd., S. 46 (Kap. 1, § 83). Damit ist wohl die spanische Spätscholastik gemeint.
21 Ebd., S. 44f. (Kap. 1, § 80). Thomasius vermerkt auch in Bezug auf die dem Machiavelli 

entgegengesetzte Auffassung der Monarchomachen, dass er auch hier nicht recht geben kann, 
weil der Fürst vom Volk nicht bestraft werden kann. Wie wir noch sehen werden, liegt der 
Grund für diese Positionierung von Thomasius in seinem besonderen Staatsverständnis.

22 Pufendorf, 1672, I, 1, §§ 5-7.
23 Vgl. Mihaylova, 2022.
24 Man könnte dafür argumentieren, dass Pufendorf mit seinem Vorhaben, eine angemessene be-

griffliche Grundlage für die Klassifikation der moralischen Dinge zu entwickeln (ähnlich wie 

78

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


beanspruchen kann, anstatt wie Aristoteles bei der Erschließung praktischer Normen 
rein deskriptiv vorzugehen und entsprechend die Gültigkeit von praktischen Normen 
als bloß wahrscheinlich bleiben zu lassen.25 Der Anspruch auf Gewissheit in der 
Ableitung von verbindlichen Normen der Moral – neben der Trennung zwischen 
Gerechtigkeit und Nützlichkeit sowie neben der Ausrichtung des Gesellschaftsprin-
zips auf Gleichheit aller Menschen als Adressat moralischer Forderungen und damit 
auf die Gleichheit ihrer Würde als Menschen – führt zu einer bedeutenden Demon-
tierung des politischen Aristotelismus im 17. Jahrhundert26 und zur Revidierung 
wesentlicher Aspekte der aristotelischen Theorie wie z.B. der naturrechtlichen Legi-
timation der Sklaverei.27

Vor diesem Hintergrund der Abgrenzung zur Aristotelischen Tradition steht nun 
der anfangs erwähnte Aufsatz von Thomasius über die Mängel der Aristotelischen 
Ethik. In diesem lässt er die Ausführung der verschiedenen Aspekte seiner Kritik 
in eine bemerkenswerte Reflexion über die politische Relevanz der akademischen 
Freiheit sowie über die Rolle des Hochschullehrers münden. Er gibt zu, dass die 
Herrscher durchaus die Macht hätten, die akademische Freiheit einzuschränken und 
eine bestimmte dogmatische Lehre nutzen können, um „ihren eigen Nutz und Barba-
rey zubemänteln“.28 Thomasius zufolge wäre in einem solchen Falle der von seiner 
Vernunft geleiteten Hochschullehrer gut geraten, pragmatisch vorzugehen und sich 
zunächst nicht einzumischen. Wie Thomasius bemüht tröstend schreibt: „Mein lieber 
Freund. Die Zeiten ändern sich täglich“.29 Vernünftig wäre es nach Thomasius, sich 
zuerst zu besinnen, dass man im Dienste des Staates steht und dem Herrschenden 
zu Gehorsam verpflichtet ist. Die Idee des im Dienste des Staates stehenden akade-
mischen Gelehrten entwickelt Thomasius in seinem späten Naturrecht weiter, indem 
er dem (Hochschul-)Lehrer eine dem Herrscher beratenden Funktion zuschreibt, die 
durch die Vermittlung der Normen der Gerechtigkeit den Herrscher lediglich darin 
unterstützen soll, den äußeren Frieden (innerhalb und außerhalb) des Staates und 
damit die Stabilität der politischen Ordnung aufrechtzuerhalten.30 In dem einige 

diejenige der Aristotelischen Metaphysik die natürlichen Dinge klassifiziert), eine Metaphysik 
der Moral vornimmt (vgl. Schneewind, 1998, S. 138).

25 Ebd., I, 2.
26 Vgl. Dreitzel, 1995, S. 149-151.
27 Einen Versuch, die wesentlichen Merkmale des politischen Aristotelismus zu katalogisieren, 

unternimmt Horn, 2008, S. 1ff.
28 Thomasius, 1701, S. 88.
29 Ebd., S. 87f.
30 In seinem späten Naturrecht widerspricht Thomasius der Platonischen Vorstellung, dass der 

Herrscher selbst ein Gelehrter sein soll, indem er zwei Thesen stellt: (1) Der Herrscher und 
der Gelehrte können nicht eine und dieselbe Person sein, weil beide verschiedene Aufgaben 
haben: Der Herrscher muss denjenigen mit Gewalt bekämpfen, der unvernünftig genug ist, 
um den äußeren Frieden anderer Menschen zu stören und der Gelehrte muss denjenigen 
beraten, der vernünftig genug ist, einzusehen, dass der äußere Frieden nicht gestört werden 
darf; (2) Der Gelehrte soll im Dienste des Herrschers stehen, indem er ihn berät, wie er 
den äußeren Frieden gegen die Angriffe der Unvernünftigen wahren soll (Thomasius, 1709b, 

79

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Jahre zuvor erschienenen Aufsatz über die Mängel der Aristotelischen Ethik ist 
diese Vorstellung zumindest ansatzweise enthalten. Dort betont Thomasius zunächst 
die moralische Verwerflichkeit eines Eingreifens des Herrschers in die akademische 
Freiheit: „Wahrhafftig Fürsten und Herren haben höhere Sachen zutun“31 (nämlich 
die Stabilität der politischen Ordnung zu erhalten) und es wäre entsprechend für 
sie unwürdig und erniedrigend, sich für oder gegen bestimmte Lehren einzusetzen. 
Das implizite Argument hier scheint zu sein, dass sie sich dadurch selbst im Dienste 
einer bestimmten dogmatischen Lehre stellen und den Widerstand der dogmatischen 
Anhängern dieser Lehre gegenüber der Staatsgewalt zumindest indirekt legitimieren 
würden.32 Im Umkehrschluss würde es bedeuten, dass es nach Thomasius für den 
Herrscher von Vorteil wäre, die akademische Freiheit nicht einzuschränken. Gegen 
Ende des Aufsatzes macht Thomasius auch einen konkreten Vorschlag darüber, 
wie die akademische Freiheit des Hochschullehrers den Staat unterstützen könnte, 
nämlich durch eine nach Maßstäben der Vernunft entwickelten normativen Theorie 
des Staates, welche dem Herrscher (bzw. den in seinem Dienste stehenden Juristen) 
als Maßstab für die Gestaltung der Verfassung und der Gesetzgebung des Staates 
dienen könnte, um mögliche innerstaatliche Interessenkonflikte zu schlichten und 
so den Staat zu stabilisieren. Thomasius verwendet hier gezielt den Begriff der 
Republik, womit wohl nicht der Staat gemeint zu sein scheint, sondern das, was 
Pufendorf in seinen acht Büchern vom Natur- und Völkerrecht als civitas bezeich-
net.33 In der deutschen Übersetzung von Pufendorfs Naturrecht von 1711 wird der 
Begriff der civitas mit bürgerlicher Gesellschaft übersetzt. Thomasius scheint aller-
dings – wie auch einige seiner Anhänger – den Begriff der Republik passender 
als Übersetzung von civitas zu finden. In dem Artikel „Republic“ aus seinem 
Philosophischen Lexicon von 1726 referiert Walch ausdrücklich auf civitas als das 
lateinische Äquivalent für Republik und stellt die These auf, dass der Begriff der 
Republik bzw. der bürgerlichen Gesellschaft (civitas) bei Pufendorf und Thomasius 
eine besondere Bestimmung hat, die sich bei Vorgängern wie Grotius oder Hobbes 
in der Form nicht findet.34 Tatsächlich referiert Pufendorf zuerst auf Hobbes‘ Defi-
nition der bürgerlichen Gesellschaft als einen künstlich gebildeten Menschen, wo 

S. 89). Auch Pufendorf spricht von einer politischen Pflicht des Gelehrten, die allerdings nur 
negativ formuliert ist – seine Lehren dürfen den Staat nicht „in Aufruhr“ bringen (Pufendorf, 
1994, S. 212, II, 18, 9), aber anders als Thomasius scheint Pufendorf das Platonische Ideal des 
Philosophen-König zu folgen, wenn er von dem Herrscher fordert, über das nötige Wissen 
über seine Pflichten zu verfügen sowie über die nötige Tugend, nach diesen Pflichten zu 
handeln und sich als oberstes Gebot das Wohl des Volkes zu setzen (ebd., S. 182).

31 Thomasius, 1701, S. 89.
32 Ebd., S. 90ff. Mit diesem Argument nimmt Thomasius zugleich klare Stellung in Bezug 

auf die Rolle der Religion im Staate: Die Religion sollte Tugend fördern und somit nach 
den Vorgaben der Vernunft ausgerichtet sein und sich der (weltlich) politischen Herrschaft 
unterordnen. Thomasius betont immer wieder, dass die eigentliche „Christliche Sitten-Lehre 
[…] in der Vernunft gegründet“ wäre (vgl. ebd., S. 94).

33 Pufendorf, 1672, VII, 2, § 13.
34 Walch, 1726, S. 2146.

80

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


dem Herrscher die Funktion der Seele zugeschrieben wird. Anschließend definiert 
Pufendorf selbst aber die bürgerliche Gesellschaft als eine aus vielen Menschen zu-
sammengesetzte moralische Person, deren Willen repräsentativ für die Vereinigung 
aller individuellen Willen steht und deren gemeinsamen Zweck die Erhaltung des 
gemeinen Friedens und der gemeinen Wohlfahrt sei.35 Im Gegensatz zu Hobbes 
fordert Pufendorf allerdings eine Entsprechung des Willens des Herrschers mit dem 
Willen der bürgerlichen Gesellschaft und bezeichnet ihn, sofern es diese Entspre-
chung gibt, als seinen öffentlichen Willen und entsprechend als unterschieden von 
seinem privaten Willen.36 Hiermit liefert Pufendorf mit dieser besonderen Definition 
der bürgerlichen Gesellschaft eine normative Grundlage für die Bestimmung der 
Pflichten des Herrschers und für seine politische Legitimation.37 In seinem frühen 
Naturrecht übernimmt Thomasius diese theoretische Erneuerung von Pufendorf und 
verwendet ab dann den Begriff der Republik, um auf diese normative Grundlage 
seines Staatsverständnisses zu referieren. Die bürgerliche Gesellschaft ist nicht bloß 
der erste Schritt bei der Gründung des Staates gefolgt von dem zweiten der Über-
tragung der Macht auf den Herrscher, sondern sie enthält den normativen Gehalt, 
den jede politische Herrschaft zu erfüllen hat, gleich wie sie tatsächlich zustande 
gekommen ist: die Pflicht der Wahrung des Friedens und der Wohlfahrt der Bürger. 
Mit der Erfüllung dieser Pflicht sichert der Herrscher die Stabilität des Staates 
und legitimiert seine Herrschaft. Und das ist zugleich das Ziel jeder politischen 
Verbesserung, die sich nach Thomasius erst einer produktiven Interaktion zwischen 
politischer Herrschaft und philosophischer Reflexion (bzw. zwischen Herrscher und 
akademischem Gelehrten) verdankt.

2. Konzept und Funktion der Gerechtigkeit bei Thomasius

In dem vorhergehenden Abschnitt wurde darauf hingewiesen, dass ein wesentlicher 
Kritikpunkt von Thomasius an der Aristotelischen Moralphilosophie das schon bei 
Pufendorf identifizierte Fehlen einer überzeugenden normativen Theorie darstellt. 
Denn erst dadurch kann der unvernünftige und untugendhafte Mensch qua Pflicht 
adressiert und am falschen Handeln verhindert werden. Eine solche normative Theo-
rie findet Thomasius in den von Grotius und Pufendorf entwickelten Naturrechtsleh-

35 Pufendorf, 1672, VII, 2, § 13.
36 Ebd., VII, 2, § 14.
37 Pufendorf scheint die Ausrichtung des Willens des Herrschers an diese Pflichten bzw. an den 

Willen der bürgerlichen Gesellschaft als Teil seiner natürlichen Religion aufzufassen, wenn 
er behauptet, dass ohne seine Verantwortung vor seinem Gewissen alle Amtspflichten des 
Herrschers beliebig für Geld gekauft werden können (Pufendorf, 1994, S. 57). Diese Pflichten 
zielen einerseits auf den Nutzen des Volkes (ebd., S. 182) und andererseits auf das Vermeiden 
von Unrecht (bzw. von Schaden) inklusive das Unrecht von gesellschaftlich privilegierten 
Bürgern gegenüber weniger privilegierten Bürgern (ebd., S. 184).

81

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


ren, welche auf der Grundlage einer Analyse der menschlichen Natur verbindliche 
Normen der Moral ableiten. Die Variante von Thomasius, wie sie in seinem späten 
Naturrecht zu finden ist, unterscheidet in ihrer allgemeinen Form (als Naturrecht 
im weiteren Sinne) drei Arten von Normen – das Prinzip der Gerechtigkeit, das 
Prinzip des Anstands und das Prinzip der Ehrlichkeit –, die zugleich drei Bereiche 
der Moral konstituieren.38 In ihrer eigentlichen Funktion (als Naturrecht im engeren 
Sinne) soll die Variante von Thomasius allerdings auf das erste Prinzip – das der 
Gerechtigkeit – eingeschränkt sein, welches im Gegensatz zu den anderen zwei 
Prinzipien universelle Geltung beanspruchen kann und daher als das eigentliche 
Prinzip des Naturrechts verstanden werden sollte.39 Während das positive Recht – 
als Befehl einer über Gewalt verfügenden Autorität – bei der Übertretung seiner 
Normen Strafen vorsieht, hat das Naturrecht nach Thomasius die Verbindlichkeit 
eines bloßen Rates, der „ins Herz eines jeden Menschen geschrieben“ 40 ist und 
nur die Erklärung beinhaltet, dass ein Verstoß gegen die Gerechtigkeit wegen des 
verursachten Übels eine Strafe verdient. Anstatt des politisch ausgeübten Zwanges 
einer Strafe führt also nach Thomasius eine Ungerechtigkeit zu dem natürlichen 
Zwang eines Konflikts, den er allgemein als ein Übel beschreibt.41 Nach Thomasius 
ist das Übel – genauso wie das Gute – ein wertender Begriff, der sich aus der 
menschlichen Natur begründen lässt. Und dieses Begründungsverhältnis des Prin-
zips der Gerechtigkeit aus der menschlichen Natur bedingt auch seinen universellen 
Geltungsanspruch im Gegensatz zum partikularen Geltungsanspruch des positiven 
Rechts, der auf einen bestimmten Staat eingeschränkt bleibt.

Nach Thomasius lässt sich der Geltungsanspruch aller drei Prinzipien des Na-
turrechts aus der menschlichen Natur ableiten, nämlich anhand des normativen 

38 Thomasius, 1709b, S. 7f. (Vorrede, § 25). Diese Dreiteilung nimmt Thomasius in seinem späte-
ren Naturrechtsentwurf Fundamenta Iuris Naturae et Gentium (1705) vor, welcher als eine 
weiterentwickelte Fassung seines ersten an Pufendorf orientierten Entwurfs Institutiones juris-
prudentiae divinae (1688) verstanden werden kann. Denn mit der Unterscheidung zwischen 
diesen drei Prinzipien des Naturrechts knüpft Thomasius an Pufendorfs Zweiteilung – des 
Schadenverbots (Pufendorf, 1994, S. 71ff.) und des Gebots der Menschlichkeit (Ebd., S. 82ff.) 
– an, indem er das Schadensverbot der Gerechtigkeit zuordnet und die zwei Aspekte des 
Gebots der Menschlichkeit in Pufendorf (Wohlwollen und ehrenhaft Leben) in zwei eigenstän-
digen Prinzipien (das Anständige und das Ehrenhafte) aufteilt. Das Prinzip der vernünftigen 
Liebe, das er als Prinzip seiner Ethik vorstellt, ist dagegen ein Prinzip des Willens, sofern er 
nicht von Affekten bzw. von Schein-Vorstellungen des Guten, sondern von der Vernunft bzw. 
von der Erkenntnis des wahren Guten geleitet wird. Wie das Prinzip der vernünftigen Liebe 
mit dem Prinzip des Ehrenhaften zusammenhängt, wird im Folgenden genauer dargestellt.

39 Thomasius, 1709b, S. 99 (§§ 30-31).
40 Ebd., S. 99 (§ 33), S. 101 (§ 41). Dass dem Naturrecht auch bei Pufendorf primär nur der Cha-

rakter eines Rates zukommt und erst durch einen zusätzlichen Akt der Anerkennung als Gesetz 
(bzw. der Zurückführung des Vernunftgebotes bzw. -verbotes auf den Willen Gottes als den 
Willen eines Gesetzgebers) die Verbindlichkeit eines Gesetzes erhält, habe ich in Mihaylova, 
2022 dargelegt. Insofern stimmt Thomasius mit Pufendorfs Grundauffassung überein, ohne 
den zusätzlichen Schritt gehen zu wollen.

41 Ebd., S. 100 (§§ 38-39).

82

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Konzeptes des Guten, das in Übereinstimmung mit der menschlichen Natur bzw. 
des Übels, das im Widerspruch zur menschlichen Natur steht. Nur das Prinzip der 
Gerechtigkeit hat allerdings einen universellen Geltungsanspruch – also Geltung für 
alle Menschen -, weil das Verletzen des Prinzips der Gerechtigkeit die menschliche 
Natur direkt bedroht, während das Verletzen der Prinzipien des Anstandes oder des 
Ehre nur ihre Beförderung behindert. Das Befolgen der Pflicht der Gerechtigkeit 
verhindert nämlich das gegenseitige Vernichten der Menschen, Anstand und Ehrlich-
keit bewirken dagegen beides – das Überleben und den Wohlstand der Menschen. 
Um diesen Zusammenhang zu verdeutlichen, muss Thomasius zuerst erklären, wie 
er die menschliche Natur und ihre Funktion als Quelle von Normativität (d.h. 
sein Konzept des Guten und des Übels bzw. des Bösen) versteht. Dies nimmt 
er sich gleich zu Beginn seines Naturrechts in einem separaten Kapitel über die 
menschliche Natur vor. Bereits in dem Vorwort zum ganzen Buch betont er, dass 
er bemüht ist, den Zusammenhang zwischen der physischen und der moralischen 
Natur des Menschen zu zeigen sowie dass beide nicht in Widerspruch zueinander 
stehen.42 Dasjenige, was den Menschen von anderen Lebewesen (insbesondere von 
den Tieren) unterscheidet, ist nach Thomasius die menschliche Seele, die aus den 
zwei Kräften – dem Willen und dem Verstand – besteht, wobei der Wille keine 
natürliche Kraft ist, sondern eine nur dem Menschen innenwohnende Kraft, die als 
das „dirigierende principium“43 alle physischen und geistigen Vermögen bestimmt.44 

Nach Thomasius ist jeder Körper ein Verhältnis zwischen sichtbarer Materie und 
unsichtbaren Kräften.45 Die Kräfte sind dasjenige, was die Teile des Körpers zu 
einer Einheit zusammenhält. Sobald die einzelnen Kräfte in Widerspruch zueinan-
der geraten und das Gleichgewicht zwischen Körper und Kräfte aufgehoben wird, 
fällt der Körper auseinander, was Thomasius’ Verständnis von Leben und Tod be-
dingt: Leben ist ihm zufolge die Vereinigung verschiedener Kräfte untereinander 
zur Erhaltung eines Körpers, Tod ist die Auflösung des Körpers als Folge eines 
Widerspruchs zwischen den Kräften bzw. der aufgehobenen Einheit dieser Kräfte 
mit dem Körper.46 Nun lässt sich aus diesem Verständnis von Leben und Tod ein 
normatives Konzept des Guten ableiten. Da Thomasius zufolge die Selbsterhaltung 
ein natürlicher Zweck eines jeden Körpers ist, so wird alles, was die Wirkung der 
Kräfte zur Aufrechterhaltung des Körpers (d.h. das Leben) fördert, gut genannt und 

42 Ebd., S. 3 (Vorrede, § 7).
43 Ebd., S. 7 (Vorrede, § 23).
44 Ebd., S. 15 (§ 7). Diese übergeordnete Funktion des Willens ist nach Thomasius auch der 

eigentliche Grund, warum dem Mensch überhaupt Moralität zugeschrieben wird und seine 
Handlungen nicht auf die Wirkung natürlicher Kräfte reduziert werden (ebd.).

45 Ebd., S. 14ff. (§§ 1-12). Den unsichtbaren Teil der Körper (d.h. die Kräfte) nennt Thomasius 
die Natur eines Körpers. Aus dieser Definition wird auch klar, warum die menschliche Natur 
durch den Willen und den Verstand definiert wird und nicht durch alle anderen Kräfte, welche 
dem Menschen und dem Tier gemeinsam sind.

46 Ebd., S. 27f. (§§ 76-80).

83

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


alles, was die Wirkung der Kräfte hindert und zur Auflösung des Körpers (d.h. zum 
Tod) führt, übel bzw. böse genannt.47

Die Selbsterhaltung als ein natürlicher Zweck ist Thomasius zufolge allerdings 
nur bei den Tieren durch die Wirkung der natürlichen Kräfte in ihnen gewährleistet. 
Da die wirkende Kraft im Menschen sein Wille ist, verfolgt er nicht notwendiger-
weise den natürlichen Zweck der Selbsterhaltung, d.h. er handelt nicht notwendiger-
weise gut. Thomasius sieht den Grund für diesen Umstand darin, dass die Begierde 
des Willens (bzw. die Liebe des Willens) nicht von der Erkenntnis des Verstandes 
über das Gute bestimmt wird, sondern von dem, was ihm angenehm erscheint: Der 
Wille begehrt nicht, weil der Verstand dieses oder jenes für gut hält, sondern der 
Verstand hält etwas für gut, weil der Wille es begehrt.48 Thomasius nennt die so 
zustande gekommene Vorstellung des Guten das Schein-Gute und die entsprechende 
Wirkung des Willens auf den Verstand bezeichnet er als Affekt. Der Verstand ist 
nach Thomasius zwar als eine eigenständige Kraft zu verstehen, aber sie verhält sich 
dem Willen gegenüber leidend, weil er von dem Willen dazu bestimmt wird, bloß 
Mittel für die Zwecke des Willens zu suchen.49 Erst wenn die Kraft des Willens 
untätig ist, kann der Verstand frei sein und über das wahre Gute reflektieren. Auch 
der Wille ist nach Thomasius an sich nicht frei, sondern kann jederzeit von äußeren 
Anreizen (von dem Angenehmen) bestimmt werden. Nur wenn er äußerlich frei ist 
(d.h. frei von sinnlichen Anreizen), ist er frei, die Erkenntnisse des Verstandes über 
das wahre Gute als Zwecke anzunehmen.50 Diese Auffassung von Thomasius über 
das besondere Verhältnis zwischen Willen und Verstand bedingt auch sein Konzept 
der Vernunft: Die Vernunft ist zunächst eine Eigenschaft des Verstandes und nicht 
des Willens.51 Die Vernunft ist dieser Zustand des Verstandes, in dem er frei von 
der Bestimmung durch den Willen ist und das wahre Gute erkennen kann. Thoma-
sius nennt diesen Zustand die gesunde Vernunft, dagegen den bloß instrumentellen 
Zustand des Verstandes die verdorbene Vernunft.52 In diesem Zustand verhindert 
der Wille sich selbst durch die Widersprüche, in welchen seine Zwecke stehen. Der 
unvernünftige Wille ist daher nicht frei, das zu tun, was er begehrt und deswegen 

47 Ebd. (vgl. S. 28f. [§§ 81-84]). Die begriffliche Unterscheidung zwischen dem Übel und dem 
Bösen bei Thomasius scheint zunächst darauf bezogen zu sein, ob die Behinderung des Lebens 
bzw. das Bewirken des Todes zufolge einer natürlichen Wirkung erfolgt oder von dem Willen 
eines Menschen verursacht wird.

48 Ebd., S. 23 (§ 46).
49 Ebd. Der Verstand ist nach Thomasius an sich weder frei noch unfrei, sondern verfährt 

in seinen Urteilen notwendig nach logischen Gesetzen. Erst in Bezug zum Willen kann er 
Thomasius zufolge frei (von dem Willen) oder instrumentell (im Dienste des Willens) genannt 
werden. Deswegen behauptet Thomasius, dass es in der Philosophie (besonders in dem Aris-
totelisch geprägten Rationalismus) gewöhnlich einen doppelten Irrtum gibt: (1) Der Verstand 
gibt dem Willen Normen (Präskriptive Funktion des Intellektes) und (2) Der Wille kann frei 
die Vorschriften des Intellekts folgen (Rationale Selbstbestimmung/freier Wille).

50 Ebd., S. 26 (§§ 66-68).
51 Ebd., S. 25f. (§ 62).
52 Ebd., S. 30 (§ 90).

84

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


kann der Mensch so nicht glücklich werden. Der Wille an sich ist nicht vernünftig, 
wenn er die erste Bewegung der menschlichen Seele initiiert, aber seine Begierde 
(seine „Liebe“) kann mit der Vernunft verknüpft werden, sobald der Verstand den 
bloß passiven instrumentellen Zustand verlassen und Einsicht in das wahre Gute 
erreicht hat.53 Erst so kann der Mensch nach Thomasius Ruhe finden (d.h. die 
inneren Widersprüche überwinden) und glücklich werden (seine Zwecke erreichen).

Da die wenigsten Menschen den Zustand der gesunden Vernunft erreichen und 
daher die meisten zwischen dem Schein-Guten und dem wahren Guten nicht unter-
scheiden können, besteht nach Thomasius der Bedarf einer Disziplin der Moral, wel-
che die Urteile von dem wahren Guten sowie das Handeln danach ermöglichen. Die-
se Disziplin enthält zunächst zwei wesentlichen Teile: (1) das Naturrecht, welches 
auf der Grundlage der menschlichen Natur (und des daraus begründeten Konzept des 
wahren Guten) eine normative Grundlage für die menschlichen Handlungen ableitet, 
die die Menschen qua Pflicht adressiert; und (2) die Sittenlehre, deren Aufgabe 
darin besteht, Regeln zur Überwindung der Affekte des Willens zu geben, sodass 
der innere Widerspruch zwischen den verschiedenen Zwecken des unvernünftigen 
Willens durch die Einsicht in das wahre Gute überwunden werden kann.54 Im ersten 
Fall (1) bekommt der unvernünftige Mensch (von Thomasius ein Narr genannt) 
eine Norm, welche ihn anleiten soll, die verschiedenen Widersprüche, in welchen 
sich sein Wille mit sich selbst und mit dem Willen anderer Menschen verwickeln 
kann, zu vermeiden, ohne selbst vernünftig (von Thomasius ein Weiser genannt) zu 
werden. Im zweiten Fall (2) bekommt der unvernünftige Mensch (d.h. der Narr) eine 
Anleitung, wie er selbst vernünftig (d.h. ein Weiser) werden kann. Diese Unterschei-
dung bezieht sich auf Thomasius’ Konzept von Naturrecht im weiteren Sinne. Wenn 
er vom Naturrecht im engeren Sinne spricht, unterscheidet er wiederum drei Berei-
che: (1) Ethik, (2) Politik und (3) Naturrecht und ordnet jedem dieser Bereiche eines 
der drei Prinzipien zu, welche in dem Naturrecht im weiteren Sinne unterschieden 
wurden: (1) das Prinzip der Ehrlichkeit (honestum), (2) das Prinzip der Anständigkeit 
(decorum) und (3) das Prinzip der Gerechtigkeit (justum).55 Die drei Prinzipien soll-
ten dabei die drei verschiedenen Arten von Widersprüchen adressieren, in welchen 
sich ein Narr nach Thomasius verwickeln kann.56 (i) Das Prinzip der Ehrlichkeit soll 

53 Ebd., S. 25f. (§ 62). Aus diesem Grund unterscheidet Thomasius zwischen dem „unvernünfti-
gen Lieben“ und dem „vernünftigen Lieben“ des Willens.

54 Vgl. Thomasius, 1701, S. 94. Auf dieses Prinzip des vernünftigen Liebens sind entsprechend 
die Schriften von Thomasius ausgerichtet, die sich der Sittenlehre widmen.

55 Thomasius, 1709b, S. 104 (§ 58).
56 Ebd., S. 88 (§ 73). Allen diesen drei Prinzipien setzt Thomasius einen der drei Hauptaffekte 

des unvernünftigen Willens entgegen: (i) Der Wille, der durch den Affekt der Wollust bestimmt 
ist, ist unehrlich, weil er durch uneingeschränktes Streben nach sinnlichem Vergnügen den 
Menschen unempfindlich für das Gute bzw. für den inneren Frieden macht. (ii) Der Wille, 
der durch den Affekt des Ehrgeizes bedingt ist, ist unanständig, weil er nicht in der Lage ist, 
mit anderen Menschen zu kooperieren und stattdessen durch uneingeschränktes Streben nach 
Macht und Herrschaft über andere Menschen, den äußeren Frieden mit ihnen nicht befördern 

85

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


den inneren Frieden eines Menschen gewährleisten, indem es die Widersprüche ver-
hindert, in welchen sich sein Wille mit sich selbst verwickeln kann. Dies soll durch 
Mäßigung erreicht werden.57 Die Ehrlichkeit befördert das höchste Gut, weil es die 
Quelle aller Narrheit zu überwinden hilft.58 (ii) Das Prinzip der Anständigkeit soll 
den Widerspruch zwischen dem Willen verschiedener Menschen beheben, indem 
geboten wird, den äußeren Frieden mit unseren Mitmenschen zu suchen und durch 
Kooperation mit ihnen zu befördern. Die Anständigkeit befördert zwar das Gute, 
indem sie zeigt, wie man sich Freunde macht, aber, wie Thomasius es auf den Punkt 
bringt: „was hilft es Freunde zu haben, wenn der größte Feind in unseren Herzen 
liegt“ (d.h. wenn wir Narren sind und unser Wille unvernünftig ist).59 (iii) Das 
Prinzip der Gerechtigkeit soll den Widerspruch zwischen dem Willen verschiedener 
Menschen beheben, indem verboten wird, den äußeren Frieden zu stören, d.h. es 
wird verboten, die Freiheit anderen Menschen zu verletzen.60 Die Gerechtigkeit 
befördert das minimalste Gute, weil sie hilft keine Feinde zu haben, aber nicht 
Freunde zu gewinnen.61 Ihr eigentliches Verdienst liegt darin, dass sie das höchste 
Übel verhindern soll, indem sie die „Ursachen des Krieges und äußersten Hasses“ 
zu beheben sucht.62 Nach Thomasius ist daher der Verstoß gegen das Prinzip der 
Gerechtigkeit – durch Verletzung des Rechts auf Leben und Unversehrtheit der 
eigenen Vermögen, was zu großem Hass und Krieg führt – die größte Narrheit, die 
der Mensch begehen könnte63 und stellt das maximal Böse oder wie Thomasius es 
auch nennt „das Haupt-Böse“64 dar.

Die drei Prinzipien sollten also dem Narren (d.h. dem Menschen, der seine Ver-
nunft noch nicht von dem verdorbenen Zustand in den gesunden Zustand herausge-
führt hat) den Weg zeigen, wie er die inneren und äußeren Konflikte, in welchen 
sein Wille verwickelt ist, überwinden und so Glück erlagen kann. Denn in diesem 
unvernünftigen Zustand seines Willens ist der Mensch eine Gefahr für sich und für 
seine Mitmenschen. Wie Thomasius es selbst ausdrückt: Die Menschen in ihrem 
ursprünglichen unvernünftigen Zustand sind „mehr zu fürchten, als dass man Hoff-
nung auf sie setzen kann, weil sie oft schaden können und oft [es] wollen“.65 Nun 
stellt sich die Frage, wie die drei Prinzipien einen Narren (d.h. einen unvernünftigen 
Menschen) verpflichten, sie zu befolgen und daran hindern, sich und den anderen 

kann. (iii) Der Wille, der durch den Affekt des Geizes bedingt ist, ist ungerecht, weil er durch 
uneingeschränktes Streben nach Eigentum Streit mit anderen Menschen anfängt und so den 
äußeren Frieden stört (Ebd., S. 116 [§ 34]).

57 Ebd.
58 Ebd., S. 123 (§ 73), vgl. auch S. 88f. (76).
59 Ebd.
60 Ebd., S. 88 (§ 74).
61 Ebd., S. 123 (§ 73).
62 Ebd., S. 122 (§ 72).
63 Ebd., S. 88 (§ 74).
64 Ebd., S. 90 (§ 89).
65 Ebd., S. 51 (§ 52).

86

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Menschen Schaden zuzufügen. Thomasius Antwort ist, dass jede Verpflichtung eine 
in dem Willen innerlich oder äußerlich erweckte Furcht voraussetzt.66 Bei einem 
vernünftigen Menschen (d.h. bei einem Weisen) genügt es nach Thomasius, wenn 
ein Lehrer einen Rat darüber gibt, worin der Mangel an Gutem führen würde und 
der Weise würde sofort anfangen, den Mangel an Gutem zu fürchten – wenn er das 
nicht bereits aus eigener Einsicht tut – und wäre dadurch bereits innerlich verpflich-
tet. Bei einem unvernünftigen Menschen (d.h. bei einem Narren) dagegen würden 
Ratschläge nichts bewirken und deswegen ist hier eine politische Herrschaft nötig, 
die über die Gewalt verfügt, Strafen zu verhängen, und damit durch die Furcht vor 
Strafen verpflichten kann. Vor allem in Bezug auf die Prinzipien der Anständigkeit 
und der Gerechtigkeit, die den äußeren Frieden zwischen den Menschen betreffen, 
behauptet Thomasius dass Herrschaft als Mittel zur Verpflichtung entscheidend 
ist.67 Denn nur durch politische Herrschaft und ihre Gewalt, Strafen zu verhängen, 
kann nach Thomasius das maximal Böse – d.h. der Krieg zwischen den Menschen 
– verhindert werden und nur durch politische Herrschaft und ihre Gewalt, durch 
Belohnung Anreize zu setzen, kann Kooperation zwischen Menschen gefördert und 
sonst unvernünftige Menschen zu Wohlstand und Glück gebracht werden.68

3. Gerechtigkeit und die Legitimation des Staates

Wir haben aus den vorhergehenden Ausführungen Thomasius’ Konzept der Republik 
kennen gelernt, welches auf Pufendorfs Auffassung von bürgerlichen Gesellschaft 
gründet und ein besonderes Staatsverständnis impliziert, welches der absolutisti-
schen Herrschaft gewisse Grenzen setzt. Wir haben gesehen, dass mit der begriffli-
chen Unterscheidung zwischen dem öffentlichen und dem privaten Gebrauch, den 
der Herrscher von seinem Willen macht, Pufendorf eine normative Grundlage für 
die Legitimation politischer Herrschaft einführt: Nur unter der Bedingung der Über-
einstimmung mit dem Zweck der bürgerlichen Gesellschaft kann der Wille des 
Herrschers öffentlich (und damit politisch legitim) genannt werden. Der Herrscher 
soll nach Pufendorf seine Pflichten als Herrscher kennen und sich danach richten, 
womit Pufendorf an das Platonische Ideal des Philosophen-König anknüpft. Wir ha-
ben auch gesehen, dass Thomasius an diesem Punkt von Pufendorf etwas abweicht, 
wenn er dem akademischen Gelehrten die Funktion zuschreibt, im Dienste des Herr-
schers das Wissen über den wahren Begriff der Republik (d.h. über die bürgerliche 
Gesellschaft und ihren Zweck der Sicherheit und Wohlstand der Bürger) auf die Ge-

66 Ebd., S. 86 (§§ 60-61). Vgl. die Parallele zu Hobbes, für den der Narr die „Furcht vor Gott 
beseitigt“ hat und entsprechend der heimlichen Auffassung sei, „so etwas wie Gerechtigkeit 
gebe es nicht“ (Hobbes, 1966, S. 111).

67 Thomasius, 1709b, S. 88 (§§ 74-75).
68 Ebd., S. 129 (§ 14).

87

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


setzgebung anzuwenden und dadurch zur Stabilisierung des Staates und zugleich zur 
Festigung und Legitimierung der Macht des Herrschers beizutragen. Dieses Staats-
verständnis von Thomasius impliziert somit ein teleologisches Modell, wonach die 
bürgerliche Gesellschaft und ihr Zweck – die Sicherheit und der Wohlstand der 
Bürger – nicht als einen faktischen Ursprung des Staates, sondern als eine normative 
Grundlage verstanden wird, die jede Art von politischer Ordnung durch Verrechtli-
chung von Herrschaftsverhältnissen zu mehr Stabilität verhelfen kann. Wir haben 
aber auch Thomasius’ Konzept von Gerechtigkeit kennengelernt, welches angesichts 
der Tatsache, dass die Menschen größtenteils unvernünftig sind und deswegen zu 
Hass und Krieg neigen, die Notwendigkeit von politischer Herrschaft begründet, um 
die Folge von Hass und Kriegen – also die Zerstörung der menschlichen Natur (d.h. 
das maximal Böse) – zu verhindern. Und wir haben gesehen, dass nach Thomasius 
der Mangel an Vernunft im Denken und Handeln der Menschen nicht nur in Bezug 
auf die Gerechtigkeit sondern auch in Bezug auf die Anständigkeit die politische 
Herrschaft notwendig macht: Nur sie kann durch Strafen die Sicherheit der Bürger 
gewährleisten und durch Belohnungen ihre Kooperation untereinander anregen.

Aus beiden – dem Konzept der Republik und dem Konzept der Gerechtigkeit – 
lässt sich ein klares Argument für die Art und Weise ableiten, wie Thomasius die 
Legitimation des Staates versteht: Es ist der Zweck der bürgerlichen Gesellschaft, 
für die Sicherheit der Bürger (durch das Verhindern von inneren oder äußeren 
Kriegen erreichbar) und für den Wohlstand und das Glück der Bürger (durch das 
Fördern von Kooperation und Handel erreichbar) zu sorgen. Und dieser Zweck 
allein legitimiert den Staat. Der Sicherheit der Bürger durch Gerechtigkeit kommt 
dabei größeres Gewicht zu, da sie die notwendige Bedingung für das Bestehen einer 
bürgerlichen Gesellschaft darstellt und ohne solche Sicherheit der Staat nicht stabil 
ist. Entsprechend wird Thomasius’ Modell politischer Legitimation in der gegenwär-
tigen Philosophie als Beispiel für ein normatives Konzept angeführt, welches durch 
den Nutzen des Staates für seine Bürger begründet ist.69

In dem Aufsatz über die Mängel der Aristotelischen Ethik gibt Thomasius den 
Hinweis, dass das Prinzip der Gerechtigkeit – als das eigentliche Prinzip des Natur-
rechts – zwei Arten von Pflichten generiert: (i) solche, die der Mensch gegenüber 
dem Ganzen aller Menschen hat (d.h. gegenüber dem menschlichen Geschlecht als 
Ganzem, dem er ja zugehört) und (ii) solche, die der Mensch gegenüber dem Ganzen 
der Gesellschaft hat, in der er lebt (d.h. gegenüber dem Staat, dessen Bürger er 
ist). Von der Gerechtigkeit gebunden sollen die Menschen diese beide Pflichten – 
(i) als Mensch und (ii) als Bürger – in Gleichgewicht zueinander bringen, was sie 
nach Thomasius nicht tun können, „wenn sie nicht zuvor ihren Verstand von den 
allgemeinen Irrtümern gesäubert haben und der Beschaffenheit der Gesellschaft, 

69 Peter, 2023. Peter schätzt somit Thomasius als einen Vorläufer der utilitaristischen Theorie der 
politischen Legitimation ein (ebd.).

88

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


darinnen sie sich aufhalten, wohl kündig sind“.70 Wir haben allerdings gesehen, dass 
nach Thomasius nicht alle Menschen vernünftig sind und deswegen eine politische 
Ordnung erforderlich wird. Wenn aber der Staat Gerechtigkeit gewährleisten soll, 
um sich zu legitimieren und wenn ferner Gerechtigkeit nicht nur eine Pflicht des 
Bürgers, sondern auch eine Pflicht des Menschen implizieren soll, so scheint die 
Aufgabe des Staates nach Thomasius nicht nur in der Wahrung des Friedens unter 
den Bürgern des Staates und in der Förderung ihres Wohlstandes und Glücks zu be-
stehen, sondern im gewissen Grade auch die Wahrung des Friedens und Förderung 
des Wohlstands aller Nationen.

4. Schluss

Aus den bisherigen Ausführungen haben wir die folgenden Thesen aus der politi-
schen Philosophie von Thomasius herausgearbeitet: (1) Politische Herrschaft braucht 
für die Stabilität des Staates philosophische Reflexion, weswegen es im Interesse 
des Staates ist, die akademische Freiheit zu fördern, damit bei Bedarf eine Beratung 
des Herrschenden durch den akademischen Gelehrten in Hinblick auf die Gesetzge-
bung stattfinden kann. (2) Durch philosophische Reflexion über die notwendigen 
Prinzipien der Moral wird ein Begriff von Gerechtigkeit ermittelt, welcher aus der 
menschlichen Natur abgeleitet wird, insofern er auf das Verhindern ihrer Zerstörung 
durch Hass und Krieg zwischen den Menschen gerichtet ist – d.i. auf das Verhindern 
des maximal Bösen – und zur universellen Norm erhoben wird. (3) Thomasius’ 
Staatsverständnis impliziert durch den spezifischen normativen Begriff der Republik 
bzw. der bürgerlichen Gesellschaft, der von Pufendorf übernommen wurde, ein 
teleologisches Modell, nach dem jede Art von politischer Ordnung einer potentiellen 
Verbesserung fähig ist, die durch das Einhalten des Prinzips der Gerechtigkeit und 
der Anständigkeit dem Staat mehr Stabilität und Sicherheit geben kann und die 
sich der Interaktion zwischen politischer Herrschaft und philosophischer Reflexion 
verdankt.

Literatur

Bühler, Christoph, 1991: Die Naturrechtslehre und Christian Thomasius (1655-1728), Regens-
burg.

Dreitzel, Horst, 1995: Die ‘Staatsräson’ und die Krise des politischen Aristotelismus: Zur 
Entwicklung der politischen Philosophie in Deutschland im 17. Jahrhundert, in: Artemio 
Enzo Baldini (Hrsg.): Aristotelismo politico e ragion di stato, Firenze, S. 129–156.

70 Thomasius, 1701, S. 75.

89

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Dreitzel, Horst, 2003: The reception of Hobbes in the political philosophy of the early 
German Enlightenment, in: History of European Ideas 29/3, S. 255–289.

Hinske, Norbert, 1990: “Die tragenden Grundideen der deutschen Aufklärung. Versuch einer 
Typologie“, in: Die Philosophie der deutschen Aufklärung. Texte und Darstellung, hrsg. 
Raffaele Ciafardone, Stuttgart, S. 407–458.

Hobbes, Thomas, 1966: Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines kirchlichen und bürger-
lichen Staates, hrsg. Iring Fetcher, Frankfurt/Main.

Hoffbauer, Johann Christoph, 1798: Naturrecht aus dem Begriffe des Rechts entwickelt, 
Zweyte verbesserte und vermehrte Auflage, Halle.

Horn, Christoph; Neschke-Hentschke, Ada (Hrsg.), 2008: Politischer Aristotelismus. Die 
Rezeption der aristotelischen Politik von der Antike bis zum 19. Jahrhundert, Stuttgart.

Hufeland, Gottlieb, 1795: Lehrsätze des Naturrechts und der damit verbundenen Wissenschaf-
ten, Zweite gänzlich umgearbeitete Ausgabe, Frankfurt und Leipzig.

Hunter, Ian, 2001: Rival Enlightenments. Civil and Metaphysical Philosophy in Early Modern 
Germany, Cambridge.

Mihaylova, Katerina, 2022: „Free will ruled by reason: Pufendorf on moral value and moral 
estimation“, in: Intellectual History Review 32/1, S. 71–87.

Peter, Fabienne, 2023: „Political Legitimacy“, in: The Stanford Encyclopedia of Philosophy, 
(Winter 2023 Edition), Edward N. Zalta & Uri Nodelman (Hrsg.), URL = <https://plato.sta
nford.edu/archives/win2023/entries/legitimacy/>.

Pufendorf, Samuel, 1994: Über die Pflicht des Menschen und des Bürgers nach dem Gesetz 
der Natur. Hrsg. von Klaus Luig, Frankfurt/Main.

Pufendorf, Samuel, 1672: De Jure Naturae et Gentium Libri octo, Lund.
Rüdiger, Axel, 2005: Staatslehre und Staatsbildung Die Staatswissenschaft an der Universität 

Halle im 18. Jahrhundert, Tübingen.
Schneewind, Jerome, 1998: The Invention of Autonomy. A History of Modern Moral Philoso-

phy, Cambridge. 
Schneiders, Werner, 1971: Naturrecht und Liebesethik. Zur Geschichte der praktischen Philo-

sophie im Hinblick auf Christian Thomasius, Hildesheim.
Schröder, Peter, 1999: Christian Thomasius zur Einführung, Hamburg.
Schröder, Peter, 2001: Naturrecht und absolutistisches Staatsrecht. Eine vergleichende Studie 

zu Thomas Hobbes und Christian Thomasius, Berlin.
Stolleis, Michael, 1990: Staat und Staatsräson in der frühen Neuzeit. Studien zur Geschichte 

des öffentlichen Rechts, Frankfurt/Main. 
Tholuck, August, 1854: Das akademische Leben des siebzehnten Jahrhunderts mit besonderer 

Beziehung auf die protestantisch-theologischen Fakultäten Deutschlands, nach handschrift-
lichen Quellen, Zweite Abteilung. Die akademische Geschichte der deutschen, skandinavi-
schen, niederländischen, schweizerischen Hohen Schulen, Halle.

Thomasius, Christian, 1688: Institutiones jurisprudentiae divinae (...), Frankfurt/Leipzig.
Thomasius, Christian, 1692: Einleitung zur Sittenlehre, Halle.
Thomasius, Christian, 1701: Von den Mängeln der Aristotelischen Ethic, in: ders., Kleine 

teutsche Schriften, Halle, S. 71–116.

90

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://plato.stanford.edu/archives/win2023/entries/legitimacy
https://doi.org/10.5771/9783748937920
https://plato.stanford.edu/archives/win2023/entries/legitimacy


Thomasius, Christian, 1701c: Die neue Erfindung einer wohlgegründeten und für das gemeine 
Wesen höchstnöthigen Wissenschaft, in: ders.: Kleine teutsche Schriften, Halle, S. 449–
490.

Thomasius, Christian, 1705: Fundamenta Iuris Naturae et Gentium ex sensu communi detucta, 
in quibus ubique secernetur principia honesti, justi ac decori cum adjuncta emendatione ad 
ista fundamenta institutionum jurisprudentiae divinae, Halle.

Thomasius, Christian, 1707: Vorrede von der Historie des Rechts der Natur bis auf Grotium, 
von der Wichtigkeit des Grotianischen Werks und von dem Nutzen gegenwärtiger Über-
setzung, in: Hugo Grotius, Drei Bücher vom Recht des Krieges und des Friedens nebst 
einer Vorrede von Christian Thomasius zur ersten deutschen Ausgabe des Grotius vom 
Jahre 1707, hrsg. v. Walter Schätzel, Tübingen 1950, S. 1–28.

Thomasius, Christian, 1709a: Drey Bücher der göttlichen Rechtsgelahrtheit in welchen die 
Grundsätze des natürl. Rechts nach denen von dem Freyherrn von Pufendorf gezeigten 
Lehrsätzen deutlich bewiesen/weiter ausgearbeitet und von denen Entwürffen der Gegner 
derselben (…) befreyet (…) werden, Halle. [Übersetzung von 1688]

Thomasius, Christian, 1709b: Grundlehren des Natur- und Völkerrechts, Halle. [Übersetzung 
von 1705a]

Thomasius, Christian, 1712: Einleitung zur Hof-Philosophie, oder kurzer Entwurff und die 
ersten Linien von der Klugheit zu Bedenken und vernünfftig zu schliessen, Berlin.

Thomasius, Christian, 2017: Briefwechsel, Band 1: 1679-1692, hrsg. von Frank Grunert, Mat-
thias Hambrock und Martin Kühnel, Berlin. 

Walch, Johann Georg, 1726: Philosophisches Lexicon, Leipzig.
Zöller, Günter, 2024: Geschichte der politischen Philosophie. Von der Antike bis zur Gegen-

wart, München.

91

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Dietrich Schotte

Die Notwendigkeit gesellschaftlich variabler Sitten. 
Begriff und systematische Bedeutung des decorum in der politischen 
Philosophie von Christian Thomasius

1. Umgangsformen als Gegenstand der Philosophie

Anders als die Philosophen der Aufklärung, die unter „Sitten“ bis Kant universelle 
moralische Normen verstanden,1 bezeichnen wir mit „Sitten“ heutzutage kontingen-
te, von Gesellschaft zu Gesellschaft, bisweilen sogar von Milieu zu Milieu innerhalb 
einer Gesellschaft wechselnde Normen des ‚richtigen‘ oder ‚angemessenen‘ Verhal-
tens. Und Sitten in diesem Sinne sind traditionell ein Stiefkind nicht nur der poli-
tischen Philosophie, sondern der Philosophie überhaupt. Dafür gibt es wenigstens 
zwei Gründe, wobei der erste Grund gerade in ihrer Kontingenz liegt – insofern sich 
Moralphilosophen mit universellen Normen oder Werten befassen, sind kontingente 
soziale Normen bestenfalls als Mittel ihrer Implementierung von Interesse.

Der zweite, wichtigere Grund ist die Beschränkung politischer Autorität auf die 
Dinge, die notwendig durch Gesetze und staatlichen Zwang geregelt werden müs-
sen, damit in einer Gesellschaft keine Konflikte aufbrechen, die sie destabilisieren 
können. Und spätestens seit Wilhelm von Humboldts Ideen zu einem Versuch die 
Gränzen der Wirksamkeit des Staates zu bestimmen lautet die gebräuchliche Antwort 
auf die Frage, wo die Grenze dieser politischen Autorität gezogen werden muss: 
Die Bürger müssen die Rechte ihrer Mitbürger achten, d.h. sie dürfen den erlaubten 
Gebrauch ihrer Freiheit nicht durch Zwang einschränken; alles andere Verhalten mag 
hingegen nicht gut, schön oder angenehm sein, aber es ist dennoch erlaubt und 
muss hingenommen werden. Und das schließt dann explizit unanständiges, taktloses 
oder auch geschmackloses Verhalten ein.2 Umgangsformen, Regeln des Anstands, 
Manieren und allgemein das, was im Englischen bis heute als decorum bezeichnet 
wird, sind folglich kein Gegenstand staatlicher Politik, die sich auf die Verteidigung 
der Rechte der Bürger gegen widerrechtlichen Zwang zu beschränken hat.

Gerade dieses decorum, die „Wohlanständigkeit“ wird allerdings von Christian 
Thomasius in seinen Cautelen zur Rechtsgelahrtheit als integraler Bestandteil der 

1 Siehe aber Kersting 1995, Sp. 899-90.
2 Humboldt bezieht dies etwa explizit auf Äußerungen oder Veröffentlichungen, die religiöse 

Gefühle oder moralisches Empfinden verletzen können. Diese müsse man erdulden oder eben 
den Kontakt zu den Personen, die sich so benehmen, abbrechen (vgl. Humboldt 1960, S. 151 f.).

93

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


politischen Philosophie neben dem genuin Moralischen (dem „honestum“) und 
dem, was Gegenstand des positiven Rechts ist (dem „justum“), verteidigt. Dabei 
differenziert er einerseits zwischen dem „politischen“, auf gegebene Gesellschaften 
relativen und veränderlichen decorum und dem „natürlichen“, universell verbindli-
chen decorum (3). Diese beiden decora haben denselben normativen Kern, zugleich 
aber unterschiedliche ‚Reichweiten‘, insofern allein die Regeln des „natürlichen“ de-
corum für alle Menschen verpflichtend sind, während die Regeln des „politischen“ 
decorum gesellschaftsspezifisch, teils sogar klassenspezifisch sind (4). Andererseits 
sind beide decora nach Thomasius ein zentraler Teil einer befriedeten Gesellschaft 
und damit essenziell für sein Staatsverständnis – weil sie unverzichtbar für die 
Befriedung und Stabilisierung von Gesellschaften und damit eine notwendige Ergän-
zung positiven Rechts sind (5).

Zugleich ist Thomasius’ Beurteilung dieser Sitten ambivalent. Einer strukturkon-
servativen Verteidigung ihrer nicht ersetzbaren Friedensfunktionalität steht vor allem 
seine Warnung vor einer Verselbständigung der Distinktionsbedürfnisse gegenüber. 
Denn ein mehr und mehr differenziertes decorum birgt Thomasius zufolge immer 
die Gefahr, dass der menschliche „Ehrgeitz“ zu stark gereizt und damit am Ende 
Unfrieden gestiftet wird (6).

Wirklich „gute Sitten“ sind, so könnte man sagen, nach Thomasius ebenso wich-
tig wie schwer zu realisieren. Vor allem aber sind sie ihm zufolge etwas, auf das 
jeder Staat angewiesen ist, ohne es selbst wirklich garantieren zu können.

2. Anstand, Manieren, Benimm: Metaethische Vorbemerkungen

Will man Thomasius’ Position angemessen rekonstruieren, so braucht es allerdings 
vorab eine kurze Klärung der Begrifflichkeiten, mit denen man dies tut. Denn 
Thomasius versteht, wie bereits angemerkt, unter „Sitten“ in Teilen etwas anderes 
als wir – nämlich das, was wir heute als „Moral“ diskutieren.3

Regeln des Anstands, Manieren und Umgangsformen lassen sich, ganz grundsätz-
lich, auf zwei Weisen analysieren, wobei sie in beiden Fällen zu einer universell 
geltenden Moral in Beziehung gesetzt werden. Zum einen kann man sie als eine 
spezifische Form sozialer Normen analysieren: als historisch und kulturell kontin-
gente soziale Normen, die in einer Gesellschaft verbindlich, in einer anderen nicht 
verbindlich sind und meist eher schwach sanktioniert werden.4 Daher stellt sich 

3 In den meisten Naturrechtsentwürfen der deutschen Aufklärung taucht das Problem anständigen 
Umgangs miteinander dann auch weniger als Problem von Umfangsformen und dafür bei der 
Diskussion der „Injurien“, d.h. ehrverletzenden Verhaltens auf – wobei dieses (wie übrigens 
schon bei Thomasius, der hier v.a. Pufendorf folgen dürfte) auf justiziable Handlungen, also 
auf Rechtsverletzungen beschränkt ist. Damit wäre es nach Thomasius nicht Gegenstand des 
„decorum“, sondern des „justum“.

4 Vgl. Schotte 2016, S. 195-7.

94

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


die Frage, wie sich diese Normen zu moralischen Normen verhalten, auf die es 
wenigstens zwei mögliche Antworten gibt.

Erstens kann man sie als zwar in seiner Form zufälligen, aber in seinem Ge-
genstand universell gültigen Teil der Moral einordnen. Das wäre etwa dann der 
Fall, wenn man sie als auf Wahrung der Würde eines Menschen bezogene Regeln 
begreift. Karl-Heinz Ilting und Ernst Tugendhat haben dies etwa für die „Höflich-
keit“ behauptet: Die entsprechenden Regeln zielten auf die Wahrung der Würde 
und Integrität des Gegenübers als Person (auf ihre „Selbstachtung“5) und damit auf 
ein moralisches Gut.6 Sie variieren dann zwar in ihrer Form von Gesellschaft zu 
Gesellschaft mitunter deutlich, haben aber immer denselben normativen Kern und 
lassen sich daher immer mit denselben Gründen rechtfertigen.

Zweitens lassen sich diese Regeln als ausschließlich kontingente Regeln analy-
sieren, die nicht allein in ihrer Form, sondern auch in ihrem Gegenstand an die 
jeweilige Gesellschaft gebunden bleiben. Ilting etwa grenzt in diesem Sinne das „de-
corum“, die „Regeln des Anstands“, von den gerade erwähnten „Höflichkeitsregeln“ 
ab. Denn Anstandsregeln, so Ilting, sind gebunden an soziale Rollen; sie kodifizie-
ren ausschließlich, wie sich zu verhalten hat, wer eine bestimmte Position in einer 
konkreten sozialen Struktur innehat oder einnehmen möchte. Da diese Strukturen 
aber notwendig von Gesellschaft zu Gesellschaft variieren, handelt es sich hier 
allenfalls um Manieren, um Regeln ‚richtigen‘ oder ‚angemessenen‘ Verhaltens, die 
vor allem selbstbezügliche Handlungen zum Gegenstand haben.7 Wer sie verletzt, 
wer sich „unanständig“ verhält, verletzt anders als der Unhöfliche niemandes Rech-
te; sein Verhalten ist womöglich „geschmacklos“ oder „anstößig“, aber das fällt in 
erster Linie auf ihn selbst zurück.8 Daher sind sie allenfalls für eine deskriptiv-ana-
lytisch differenzierende Sozialphilosophie von Interesse.

Die andere Weise, Anstandsformen zu analysieren, findet sich in Ciceros De 
officiis. Nach ihm ist „das Schickliche“ zwar nicht identisch mit dem Ehrenhaften 
(„honestum“), d.h. dem moralisch Gebotenen, es ist aber von diesem auch „nicht ab-
trennbar“9. Denn nach Cicero umfasst eine moralisch richtige Handlung notwendi-
gerweise auch eine ihr angemessene Form der Ausführung; und die Angemessenheit 
dieser Form ist das, was dem decorum entsprechen muss. Deshalb kann man beides, 
„honestum“ und „decorum“, zwar analytisch voneinander unterscheiden, aber man 

5 Ilting 1994, S. 137.
6 Siehe Tugendhat 1993, S. 256 f., 193 und Ilting 1994, S. 129 f.
7 Siehe Ilting 1994, S. 127-9.
8 Vgl. Ilting 1994, S. 128: „Wenn als unanständig gilt, gewisse physische Bedürfnisse in Anwe-

senheit anderer zu verrichten, so wird nicht unterstellt, Anwesende würden durch solche Hand-
lungen beleidigt oder irgendwie in ihren Rechten verletzt; man unterstellt vielmehr, daß diese 
Tätigkeiten nicht zu unserem Bild der spezifischen Naturanlage des Menschen passen und daher 
normalerweise den Blicken anderer entzogen werden sollten.“ Ähnlich auch Tugendhat 1993, 
S. 47. Diese Position erinnert in zentralen Aspekten an die Unterscheidung von „civilized“ und 
„decent“ bei Margalit 1998.

9 Cicero 2007, I.94.

95

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


kann es praktisch, d.h. in der Ausführung einer moralisch richtigen Handlung Cicero 
zufolge nicht trennen. Vielmehr ist das „Schickliche“ gewissermaßen die sichtbare 
Seite der moralischen Richtigkeit einer Handlung, die dann „im Benehmen zutage 
tritt“10. Cicero nennt dementsprechend zwei Kriterien für eine vollumfassend gute 
Handlung, nämlich Gerechtigkeit („iustitia“) und Taktgefühl („verecundia“): sie darf 
niemanden verletzen („non violare“) und sie darf zudem „kein Ärgernis erregen [non 
offendere]“, um dem zentralen Gebot der Rücksichtnahme auf die Mitmenschen 
(„reverentia“) zu entsprechen.11

Das Anständige wäre damit eo ipso und vor allem gänzlich Teil der Moral und 
nicht ein Teilbereich von ihr, wie nach Ilting und Tugendhat. Schließlich normiert 
es ihre Form, d.h. die Art und Weise, wie das moralisch Richtige „schicklich“, d.h. 
mit dem gebotenen Anstand zu tun ist. Eine Unterscheidung zwischen „Höflichkeits-
regeln“ und „Anstandsregeln“ wäre dann unsinnig bzw. unmöglich. Wobei auch 
Cicero neben dem allgemeinen, für alle Menschen verbindlichen „decorum genera-
le“ eine zweite Kategorie des Anständigen kennt: das „decorum subiectum“, das 
allerdings nicht auf historisch oder kulturell kontingente Regeln zielt, sondern auf 
das, was dem Verhalten eines „freien Mannes“ angemessen ist.12 Dieses „decorum“ 
zielt folglich lediglich auf einen Teil der Moral, insofern es nur jene betrifft, die den 
entsprechenden Status innehaben.

Beiden gemein ist aber etwas, das bei der Fokussierung auf Sitten als einer 
besonderen Art sozialer Normen schnell übersehen werden kann: dass Anstand 
und Taktgefühl nicht nur eine ethische, sondern auch eine ästhetische Dimension 
besitzen,13 wie es bei Cicero in der Bezeichnung der „verecundia“ als „gleichsam 
eine Art Schönheitssinn in der Lebensgestaltung [ornatus vitae]“14 anklingt. Denn 
wenn es um die Form einer Handlung geht, um die Art und Weise, wie etwas getan 
oder ein Zweck erreicht wird, lassen sich auch Kriterien wie Eleganz oder Schönheit 
anwenden.

3. Natürliche und politische „Wohlanständigkeit“: Thomasius’ Begriff des decorum

Nimmt man die im vorigen Abschnitt kurz skizzierten Ansätze, das Phänomen 
der Sitten analytisch einzufangen, als eine Art ‚Blaupause‘, dann fällt auf, dass 
Thomasius’ Begriff des decorum in gewisser Weise ‚quer‘ zu ihnen liegt. Das gilt 

10 Cicero 2007, I.98.
11 Cicero 2007, I.99.
12 Cicero 2007, I.96.
13 Scherer 2024, S. 10.
14 Cicero 2007, I.93.

96

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


zumindest für die letzte Fassung seiner Theorie des „Wohlanständigen“, wie er sie in 
den Cautelen zur Rechtsgelahrtheit entwickelt.15

Grundsätzlich handelt es sich beim „decorum“ nach Thomasius um die „Wissen-
schafft der Wohlanständigkeit“, d.h. um die Lehre dessen, was zwar nicht „unrecht“ 
ist, d.h. niemandes Rechte verletzt, was aber „nicht anständig“ ist und sich nicht 
„schickt“.16 Dieser „Wohlanständigkeit“ korrespondiert das moralische Gefühl der 
„Scham“, d.h. unanständiges Verhalten verletzt das Schamgefühl derjenigen, die es 
beobachten oder erdulden müssen.17 Sozial relevant ist diese „Wohlanständigkeit“, 
weil sie auf Verhaltensweisen zielt, die zwar die Rechte der Mitmenschen nicht 
tangieren (und folglich nicht erzwungen werden können18), die aber ihren Umgang 
miteinander erleichtern oder beeinträchtigen können.19 Verhalten sich Menschen 
im Umgang miteinander nicht „anständig“, dann setzt sich nach Thomasius „ein 
unverschämtes Wesen“, also ein rücksichtsloser und unhöflicher Umgang durch, was 
zu „Unruh in der Republique“ führt.20 Umgangsformen sind demnach jenes Set 
von Verhaltensregeln, dessen Einhaltung sicherstellt, dass Menschen einander nicht 
unnötig kränken oder provozieren und damit Konflikte unterschiedlicher Schwere 
auslösen.21

Wer etwa in „andrer Leute Gegenwart bey seiner Frau schlaffen / oder seine 
Nothdurfft verrichten“ will, der tut „nichts unrechts“,22 aber er wird das Schamge-
fühl seiner Mitmenschen verletzen und sie womöglich zu wütenden Reaktionen pro-
vozieren, ähnlich wie derjenige, der zwar wahrheitsgemäß, aber unhöflich auf eine 

15 Ich konzentriere mich im Folgenden vor allem auf Thomasius’ Position in Thomasius 1713. 
Für eine Auseinandersetzung mit seiner Theorie des decorum, die auch die Entwicklung 
seiner Position rekonstruiert, siehe Kühnel 2001, S. 191-233 sowie, unter Einbeziehung des 
historischen Kontextes, Beetz 1989.

16 Thomasius 1713, S. 365 (xv.3).
17 Thomasius 1713, S. 367, 392 (xv.7,66-8).
18 Vgl. Scattola 1997, S. 352-3, Lutterbek 2002, 135.
19 In Thomasius 2003, S. 90 (I.iv.87,89) ordnet Thomasius das „decorum“ dementsprechend den 

„mittleren Verrichtungen“ zu: es handelt sich um Handlungen, die allein den „äusserlichen 
Frieden“, d.h. das Verhältnis zu anderen Menschen betreffen und deren Verletzungen „zwar 
den äusserlichen Frieden nicht stören / aber denselben auch nicht befördern“. Vgl. Kühnel 
2001, S. 197, Schneiders 1971, S. 268-73, 282-4 und Bloch 1999b, S. 333: „Der äußere Friede 
wird durch das Recht im erzwingbaren Sinn gewonnen, durch das iustum oder das Gerechte. 
Weiter durch das vollkommenere, schon moralisch vermittelte, also nicht so erzwingbare 
Recht, welches decorum heißt oder das Wohlanständige.“ Zu den drei verschiedenen, jeweils 
einem einzelnen Gut zugeordneten Varianten der Goldenen Regel siehe Hruschka 2004, 
S. 160-8.

20 Thomasius 1713, S. 367 (xv.7).
21 Vgl. Thomasius 1713, S. 368 (xv.9): „Es ist aber das Decorum oder die Wohlanständigkeit eine 

moralische Beschaffenheit des Menschlichen Thun und Lassens / nach welcher ein Mensch 
auff vernünftige Art sich suchet Freunde zu machen.“ sowie Thomasius 2003, S. 90 (I.iv.90): 
„das anständige“ regiert „die äusserlichen [Verrichtungen] / daß sie anderer Wohlgewogenheit 
erlangen“. Siehe hierzu auch Kühnel 2001, S. 198-9, 228 und Lutterbek 2002, 134-5.

22 Thomasius 1713, S. 365 (xv.3, Anm b).

97

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Frage antwortet. Anders als Cicero zu meinen scheint,23 kann man folglich durchaus 
„gerecht“ und zugleich „unschicklich“ handeln, auch wenn es sich hier nach Thoma-
sius (normativ betrachtet) um moralisch mangelhaftes Verhalten handelt.24

Man muss nach Thomasius allerdings zwei Arten der „Wohlanständigkeit“ von-
einander unterscheiden: die „natürliche Wohlanständigkeit“ und „die in engern 
Verstande genommenen höfflichen Sitten“, d.h. das „decorum politicum“.25 Das 
natürliche decorum ist Bestandteil des Naturrechts und umfasst das, was im Umgang 
der Menschen generell, d.h. als Gleiche unter Gleichen, unabhängig von sozialen 
Hierarchien o.ä. als anständiges Verhalten geboten ist;26 wobei Thomasius selbst in 
den Cautelen wenig mehr hierzu sagt. Das entspricht den knappen Bemerkungen in 
den Fundamenta27 wie auch der Bemerkung in der Einleitung in die Sittenlehre, dass 
das „decorum“ für den Menschen als natürliches Wesen „nicht so nothwendig“28 sei, 
weil er ohne es überleben und sogar in Maßen gut leben, also „gar wohl bestehen 
kan“ und auch „nicht elend zu nennen ist“29.

Schon in der Einleitung schreibt Thomasius allerdings, dass das „decorum“ allein 
für den Menschen als soziales Wesen ein „nothwendiges“ Gut sei, da er mit der 
„durch die Bürgerliche Gesellschaft eingeführte[n] Ungleichheit“ konfrontiert sei.30 

Gemäß der Unterscheidung der Cautelen betrifft dies dann das politische decorum, 
denn dieses setzt nach Thomasius notwendig „eine Ungleichheit derer Menschen 
voraus“31. Anders formuliert: Erst in einer sozialen Struktur, die Hierarchien und 
Unterschiede etabliert, ist es zwingend geboten, Regeln des Anstands, d.h. des 
respektvollen Umgangs miteinander zu etablieren und zu beachten. Gerade deshalb 
ist es wichtig zu beachten, dass das politische decorum, anders als das natürliche, 
Thomasius zufolge „einer unendlichen Veränderung unterworffen“ ist.32 Die Um-
gangsformen unterscheiden sich nicht nur von Gesellschaft zu Gesellschaft, sondern 
sie verändern sich zudem innerhalb ein und derselben Gesellschaft mit der Zeit.33 

Selbst wenn man hieraus ableitet, dass das „natürliche“ decorum den normativen 

23 Vgl. Cicero 2007, I.94,99.
24 Siehe Thomasius 2003, S. 91 (I.iv.91): „Und dennoch ist dieses dreyfache gute [honestum, 

justum, decorum] nicht zu separiren und zu trennen. Denn der ist nicht weise / der nicht 
zugleich ehrlich / anständig und gerecht lebet. Daher werden sie auch öffters ohne Unterscheid 
gebrauchet.“

25 Thomasius 1713, S. 369 (xv.10).
26 Thomasius 1713, S. 370 (xv.11).
27 Siehe Thomasius 2003, S. 90-1 (I.iv.89-91).
28 Thomasius 1995, S. 46 (i.125).
29 Thomasius 1995, S. 46 (i.124). Siehe auch die Bemerkung Thomasius 1713, S. 375-6 (xv.24-5), 

dass für einsam Lebende dasselbe gelte wie unter Menschen, die einander gleich sind – es gibt 
keine Anstandsregeln, die zu beachten wären.

30 Thomasius 1995, S. 47 (i.127): „so ist nicht zu läugnen […] / daß das decorum unter die 
nothwendigen Güter gerechnet werden müsse / so ferne ohne dieselbige kein Mensche in der 
Bürgerlichen Gesellschaft sich empor heben kann“.

31 Thomasius 1713, S. 370 (xv.11).
32 Thomasius 1713, S. 372 (xv.18).
33 Thomasius 1713, S. 380 (xv.33). Siehe auch Thomasius 1687, S. 4.

98

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Rahmen des „politischen“ decorum setzt,34 heißt das am Ende allerdings recht wenig 
– denn offenkundig geht die natürliche Gleichheit der Menschen nach Thomasius 
nicht so weit, dass sozial konstruierte Ungleichheiten ihr grundsätzlich widerspre-
chen würden.35

In jedem Falle wird deutlich, inwiefern Thomasius’ Begriff des decorum eine 
Alternative zu den im ersten Abschnitt vorgestellten Positionen ist. Einerseits analy-
siert Thomasius ähnlich wie Ilting und Tugendhat das decorum als eine Untergruppe 
der Regeln der Moral; aber ähnlich wie bei Cicero ist ihr Spezifikum, dass sie 
primär die Form des Umgangs miteinander betreffen. Daher gibt es ja Thomasius 
zufolge die Möglichkeit, dass ich das moralisch Richtige auf unanständige Weise 
tue.36 Andererseits zieht Thomasius zwar im Gegensatz zu Cicero eine Grenze zwi-
schen natürlichen, d.h. universellen Anstandsregeln und politischen, d.h. historisch 
und kulturell kontingenten und vor allem an soziale Hierarchien gebundenen. Aber 
anders als bei Tugendhat und Ilting kodifizieren nach Thomasius beide dasselbe mo-
ralische Gut; es geht in beiden Fällen darum, den anderen respektvoll zu behandeln, 
indem man sich nicht anstößig benimmt.37

Daher unterscheiden sich Thomasius zufolge die Regeln der natürlichen „Wohl-
anständigkeit“ eben nicht, wie Ilting und Tugendhat meinen,38 kategorisch, sondern 
in erster Linie graduell, hinsichtlich der Reichweite ihrer Geltung von „höfflichen 
Sitten“. Denn in beiden Fällen hat eine Verletzung der Regeln eine Kränkung und 
Verärgerung des Gegenübers zur Folge – was auch bedeutet, dass eine solche Verlet-
zung in jedem Fall schlecht ist, weil sie in der einen oder anderen Form „Unruh in 
der Republique“ verursacht.

4. Menschliche Würde und bürgerliche Ehre: Der normative Status des politischen 
decorum

Bliebe man bei dieser Gegenüberstellung von natürlichem und politischem decorum 
stehen, dann läge folgende Schlussfolgerung nahe: Die jeweils geltenden Umgangs-
formen und Anstandsregeln sind ungeachtet ihrer Kontingenz immer zu beachten 

34 So Kaufmann 2000, S. 244-5 und Kühnel 2001, S. 212-3, 229-30.
35 Davon unabhängig ist fraglich, ob eine derartige Verbindung überhaupt gelingen kann, siehe 

Schneiders 2005, S. 254: „Es gelingt dem rationalistischen Naturrecht nicht, das moralische 
Prinzip der Sittlichkeit mit der jeweiligen Geschichtlichkeit der Sitte oder auch Sittlichkeit 
[…] zu verknüpfen. Es bleibt bei einer Zusammenstückung von natürlichem und geschichtli-
chem decorum, und die bloß geschichtliche Anständigkeit wandert in der Konsequenz [d.h. 
nach Thomasius – DS] aus dem Naturrecht aus.“

36 Interessant wäre natürlich, ob es nach Thomasius dann auch den gegenteiligen Fall geben 
kann: dass ich Verwerfliches auf anständige Weise tue. Gerade mittels „ausgesuchter Höflich-
keit“ lassen sich Menschen ja schwer demütigen, vgl. Hallie 1971, S. 128-31.

37 Vgl. Kaufmann 2000, S. 244.
38 Vgl. nochmals Tugendhat 1993, S. 47 und Ilting 1994, S. 128.

99

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


und zu befolgen, weil sie nicht nur friedensfunktional, sondern vielmehr ein notwen-
diges Element einer friedlichen Gesellschaft sind.39 „When in Rome, do as the Ro-
mans do.“ Nach Thomasius gibt es allerdings wenigstens drei Gründe, die deutlich 
machen, dass die Inhalte des politischen decorum nicht derart normativ neutral sind, 
als dass ein unkritisch-affirmativer Umgang mit dem jeweiligen politischen decorum 
unproblematisch wäre.

Erstens muss man Thomasius zufolge das politische decorum selbst noch einmal 
unterteilen: in „das Allgemeine / welches von denen meisten Völckern die uns be-
kant seyn / angenommen ist“ und „das Besondere / welches nach denen unterschie-
denen Völckern / Landschafften / Städten / und Gesellschafften sich verändert“40. 
Während uns beim „besonderen“ politischen decorum der kontingente Charakter 
deutlich vor Augen liegt, kann es leicht geschehen, dass wir das „allgemeine“ politi-
sche (oder auch „manierliche“41) decorum leicht mit dem natürlichen verwechseln. 
Dann glauben wir etwa fälschlicherweise, dass das, was in europäischen Ländern 
gebräuchlich ist, generell, d.h. von jedem Menschen und jeder Gesellschaft verlangt 
werden darf – obwohl es tatsächlich nicht auf das Naturrecht, sondern nur auf 
ähnliche Gesellschaftsstrukturen zurückzuführen ist, dass wir ebenso wie Franzosen, 
Briten und Polen öffentliche Nacktheit für unanständig halten. Verschiedene nicht-
europäische Völker nehmen an ihr hingegen, wie Thomasius bemerkt,42 keinerlei 
Anstoß. Und es gibt ihm zufolge keine Rechtfertigung, hier einen Mangel an An-
stand oder an gesellschaftlicher Entwicklung zu konstatieren, wie seine Kritik der 
„Eintheilung der Völcker in Barbarische und manierliche Völcker“ deutlich macht.43

Zweitens kritisiert Thomasius zwar diese Unterteilung von Gesellschaften in 
vermeintlich ‚objektiv‘ entwickelte und weniger entwickelte mit Verweis auf den 
jeweiligen Stand des „manierlichen“ decorum. Dennoch ist ein normativer Vergleich 
der Sitten verschiedener Gesellschaften mit der Aussicht auf einseitige, auch parti-
elle Anpassung ihm zufolge offenkundig zumindest legitim. In seinem Discours 
Welcher Gestalt man denen Frantzosen in gemeinem Leben und Wandel nachahmen 
soll? von 1687 argumentiert Thomasius, dass „Aenderungen“ der Sitten zwar „ins 
gemein gefährlich“ seien, meist aber unvermeidlich, „weil man das gute selten ohne 
Gefahr erhalten kann“44. Wenn sich die politischen und sozialen Rahmenbedingun-
gen verändern, muss man sein Verhalten an diese neuen Umstände anpassen. In 

39 Siehe Kaufmann 2000, S. 236: „Das Decorum, die Manierlichkeit, Wohlanständigkeit, Ehrbar-
keit ist also ein Pendant ungleicher, unvollkommener sozialer Zustände, in diesen jedoch 
erforderlich, um die Gesellschaft zu erhalten. […] Umgekehrt gibt uns das Wissen um die 
rechten Manieren die Sicherheit, uns in der Gesellschaft zu bewegen und verschafft uns damit 
ein erhebliches Maß an Bewegungsfreiheit.“

40 Thomasius 1713, S. 385 (xv.48).
41 Siehe etwa Thomasius 1713, S. 385-6 (xv.49,51).
42 Thomasius 1713, S. 387 (xv.52, Anm b).
43 Thomasius 1713, S. 377 (xv.29). Siehe hierzu auch unten, Abschn. 6.
44 Thomasius 1687, S. 4.

100

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


diesem Zusammenhang spricht sich Thomasius dann explizit für eine „Nachahmung 
derer Frantzosen“45 nicht in allen,46 aber doch in einigen Dingen aus. Nicht allein 
seien sie „heut zu tage die geschicktesten Leute“47, sie wären vor allem in einer 
Hinsicht ein positives Vorbild: Anders als in Deutschland habe sich die Philosophie 
nicht nur erfolgreich von der Scholastik emanzipiert;48 sie würde vor allem in der 
Landessprache betrieben, in die zudem zahlreiche Schriften aus anderen Ländern 
übersetzt würden.49

Die Folge sei, dass die Philosophie einen größeren Adressatenkreis erreiche und 
damit dem „gemeinen Nutzen“ diene, statt sich in den nutzlosen Debatten der Schul-
metaphysik zu verlieren.50 Zumal Thomasius sich noch für eine seinerzeit durchaus 
kontroverse Reform ausspricht, die sich auch bei den Franzosen nicht fand und die 
über eine „Nachahmung“ hinausgegangen wäre: Er schreibt nicht nur explizit, eine 
reformierte Erziehung diene „einem erwachsenen jungen Menschen / […] es möge 
ein Frauenzimmer oder Mannsperson sein“ 51; er macht sogar geltend, dass man 
wahrscheinlich den jungen Frauen die wahre, nutzbringende Gelehrsamkeit eher 
vermitteln könne als ihren männlichen Altersgenossen, weil sie nicht in gleichem 
Maße durch das Lateinstudium und die Lektüre klassischer Texte verdorben seien.52

Anders formuliert: Offenkundig kann das politische decorum einer Gesellschaft 
dem einer anderen normativ überlegen sein, wie auch unsere zeitgenössischen Sitten 
denen unserer Vorfahren überlegen sein können – immerhin erinnert Thomasius 
seine Zuhörer an Folgendes: Bevor sie sich über die Nachahmung der Franzosen 
echauffierten, sollten sie sich bewusst machen, dass sie jeden auslachen würden, der 
sich wie ein (deutscher) mittelalterlicher Junker verhielte.53

Zuletzt erlaubt das politische „decorum“ drittens selbst innerhalb ein und dersel-
ben Gesellschaft verschiedentlich Ausnahmen, wie Thomasius am eben angespro-
chenen Beispiel der Nacktheit diskutiert. Wo das natürliche „decorum“ vor allem 
öffentlichen Sex und „Knabenschändereyen“ verbietet und hier letztlich keine Aus-
nahmen zulässt,54 da schreibt das „manierliche“ zwar vor, „daß man seine so wohl 
natürliche als zufällige Mängel verberge / und daß man nicht solche Dinge begehe / 
die vielen Menschen einen Eckel zu erwecken pflegen“55. Dazu gehört öffentliches 
Urinieren ebenso wie sich anderen nackt zu zeigen. Allerdings sind nach Thomasius 
zugleich verschiedene Ausnahmen von dieser Regel selbstverständlich, denn Patien-

45 Thomasius 1687, S. 5.
46 Vgl. Schröder 1999, S. 30.
47 Thomasius 1687, S. 6.
48 Thomasius 1687, S. 13-4.
49 Thomasius 1687, S. 14-5.
50 Thomasius 1687, S. 22-5.
51 Thomasius 1687, S. 26.
52 Vgl. Thomasius 1687, S. 27-8, 33.
53 Thomasius 1687, S. 4-5.
54 Vgl. Thomasius 1713, S. 386 (xv.50) und Thomasius 1713, S. 365 (xv.3, Anm b).
55 Thomasius 1713, S. 386 (xv.51).

101

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


ten beim Arzt dürfen und sollen sich ohne Scham vor ihrem Arzt ausziehen und 
Eheleute können sich einander selbstredend ohnehin ohne Scham nackt zeigen,56 

wie ihnen im privaten Umgang miteinander ohnehin Vieles erlaubt ist, was sich in 
der Öffentlichkeit nicht gehört.57

Selbst diejenigen Sitten, die tatsächlich historisch und kulturell kontingent sind 
und von Gesellschaft zu Gesellschaft mitunter stark variieren, sind also Thomasius 
zufolge nicht normativ neutral, d.h. in ihrer faktischen Gestalt einfach so hinzuneh-
men und zu befolgen.58 Schließlich kann man die Unterschiede zwischen ihnen 
sowohl synchron, zwischen den Sitten einer Gesellschaft und denen einer anderen, 
als auch diachron, zwischen den Sitten derselben Gesellschaft zu unterschiedlichen 
Zeitpunkten, normativ einordnen.

Es kann also offenkundig richtig und geboten sein, die eigenen Sitten zu ändern 
und sogar Sitten anderer zu übernehmen, es ist aber anscheinend nicht zwingend. 
Was die Frage aufwirft, anhand welcher Kriterien entschieden werden kann, ob eine 
solche Veränderung geboten oder verboten ist (oder womöglich auch weder das eine 
noch das andere).

5. Das Problem der „Nachahmung“: Umgangsformen als Stabilisator sozialer 
Ungleichheit

Das zentrale Problem im Umgang mit dem decorum in all seinen Erscheinungsfor-
men ist der Umstand, dass sein Grundprinzip nach Thomasius die „Nachahmung“ 
ist, d.h. eine Angleichung des eigenen Verhaltens an das Verhalten anderer. Nachah-
mung ist als solche aber „vor sich selbst ein Mittel-Ding“59, d.h. sie kann sowohl 
lobenswert, als auch schlecht, oder auch moralisch neutral sein.

Wichtiger ist, dass sie nach Thomasius zweierlei voraussetzt. Erstens muss es 
nicht allein einen sichtbaren und signifikanten Unterschied im Verhalten zweier 
Personen geben, sondern zwischen ihnen muss ein Statusunterschied bestehen;60 

daher gibt es kein decorum, das zwischen Gleichen zu beachten wäre.61 Zweitens 
ist Nachahmung in jedem Falle Ausdruck von „Gefälligkeit“62, d.h. indem ich das 
Verhalten anderer übernehme, signalisiere ich zugleich ihnen wie auch potenziel-

56 Thomasius 1713, S. 387 (xv.52, Anm b).
57 Thomasius 1713, S. 376 (xv.26, Anm y).
58 Siehe Thomasius 1713, S. 374 (xv.21): Aus „Ländlich / Sittlich […] d.i. daß nicht alles allen 

wohl oder übel anstehet“, dürfe man nicht schließen, dass es keinerlei normative Kriterien für 
das „decorum“ gebe.

59 Thomasius 1713, S. 379 (xv.31), vgl. auch Thomasius 1687, S. 5.
60 Thomasius 1713, S. 370, 379-80 (xv.11,32). Siehe auch nochmals Thomasius 1995, S. 47 (i.127) 

zum „decorum“ als „nothwendige[m]“ Gut aufgrund der „durch die Bürgerliche Gesellschaft 
eingeführte[n] Ungleichheit“.

61 Siehe nochmals Thomasius 1713, S. 375-6 (xv.24-5).
62 Thomasius 1713, S. 374-5 (xv.22).

102

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


len Dritten, dass ich entweder sie als Person oder ihren sozialen Stand hochschät-
ze. Schließlich halte ich ihr Verhalten offenkundig für nachahmenswert, folglich 
artikuliert meine Nachahmung eine entsprechende Wertschätzung.63 Diese beiden 
Faktoren liefern nach Thomasius nicht allein eine Erklärung der Unverzichtbarkeit 
des politischen „decorum“, sondern ein normatives Kriterium, wessen Verhalten 
aus welchem Grund „nachzuahmen“ ist. Ein solches Kriterium ist ja auch deshalb 
notwendig, weil wir tatsächlich denjenigen nachahmen, „der für den fürnehmsten 
und vortrefflichsten gehalten wird“, der es aber nicht zwingend auch sein muss.64

Unverzichtbar sind Anstandsregeln und Umfangsformen, weil sie die Hierarchien 
innerhalb einer Gesellschaft nicht nur offenlegen, sondern uns zugleich ein Mittel 
an die Hand geben, uns in ihnen zu bewegen. Dementsprechend kritisiert Thomasius 
die Position, „daß zwar der Unterschied der Stände beyzubehalten sey / nichts desto 
weniger aber alle Menschen nach einerley Manier leben müsten“65. Gerade weil 
Anstand Nachahmung und Nachahmung Ehrbekundung ist, signalisiere ich meinem 
Gegenüber durch anständiges und höfliches Verhalten, dass ich ihn respektiere und 
wertschätze. Damit vermeide ich unnötige Irritationen oder gar Provokationen. Des-
halb ist die „Manierlichkeit“, d.h. das ungezwungene Befolgen der Anstandsregeln 
das beste und nach Thomasius zugleich das einzige Mittel, um „Liebe und Freund-
schafft“ zwischen den Menschen zu erhalten.66

Das normative Kriterium zur Identifikation des jeweils vom Anstand Gebotenen, 
das Thomasius hieraus ableitet, lautet dann: Nachahmen in seinen Sitten solle man 
„Menschen von unserm Stande / die vor die vornehmsten und vortrefflichsten ge-
halten werden“67. Das ist eine Aufforderung, das eigene Verhalten zu reformieren, 
die über eine reine Klugheitsmaxime (man befolge diese Regel, „wenn man in der 
Gesellschaft vorankommen will“68) hinausgeht. Die Nützlichkeit bildet einen Teil 
der Rechtfertigung dieser Regel, aber sie kann nicht auf sie reduziert werden.69

63 Thomasius 1713, S. 374-5, 383 (xv.22,39). Daher muss eine Nachahmung nach Thomasius, um 
„Manierlichkeit“ zu sein, aus freien Stücken geschehen und darf nicht erzwungen werden, 
denn nur so ist sicherzustellen, dass sie auch wirklich „aus der Gefälligkeit“ heraus geschieht 
(Thomasius 1713, S. 381 [xv.36]). Eine „gezwungene“ Anpassung des Verhaltens wäre vielmehr 
„Unmanierlichkeit“ (Thomasius 1713, S. 381 [xv.37]).

64 Thomasius 1713, S. 384 (xv.47).
65 Thomasius 1713, S. 381 (xv.35).
66 Thomasius 1713, S. 382 (xv.38). Vgl. Beetz 1989, 203.
67 Thomasius 1713, S. 375 (xv.22), vgl. auch Thomasius 1713, S. 383 (xv.39).
68 Kaufmann 2000, S. 242. Vgl. auch Kühnel 2001, S. 196, 216-7, der andererseits selbst schreibt, 

die Grundnorm des decorum stelle „primär ein soziales Gebot der Mitmenschlichkeit“ dar 
(Kühnel 2001, S. 217).

69 Vgl. Schneiders 1971, 283. In jedem Falle falsch ist m.E. die Behauptung von Gerlach 2001, 
S. 19, Thomasius gehe es darum, seinen Lesern zu zeigen, wie man sich „im öffentlichen 
Leben (modern gesagt) ‚karrieregerecht‘, also erfolgreich verhalten“ solle.

103

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Vor allem hat diese Regel eine klar strukturkonservative Kehrseite.70 Denn den 
Maßstab des Anstands bilden hier ausschließlich die Menschen „von unserem Stan-
de“; ich sollte also grundsätzlich nicht die Umgangsformen anderer sozialer Schich-
ten übernehmen.71 Denn wer das Verhalten sozial höher gestellter nachahmt, verhält 
sich nach Thomasius’ Ansicht „hoffärtig“, wer die Umfangsformen niedrigerer Stän-
de übernimmt, hingegen „niederträchtig“.72 Hinzu kommt, dass es nach Thomasius 
grundlegende Regeln für den Umgang mit Menschen je nach Standeszugehörigkeit 
gibt: soll man mit sozial Gleichrangigen „freundlich und höfflich“ umgehen, so hat 
man Höherstehenden mit „Hochachtung“ und Menschen aus niedrigeren Schichten 
„leutseelig und bescheiden“ zu begegnen.73 Was man offenkundig grundsätzlich 
nicht tun soll, ist, die eigenen Standesregeln zu umgehen und sich so zu benehmen, 
als gehöre man einem anderen Stand an.

Rein deskriptiv strukturiert das „besondere“ politische decorum die Gesellschaft 
entlang ihrer sozialen Schichtung und grenzt die einzelnen Klassen und Schichten 
durch relativ leicht erkennbare Umgangsformen sichtbar voneinander ab.74 Zugleich 
verpflichtet es uns normativ, die jeweilige soziale Stratifikation grundsätzlich auf-
recht zu erhalten – und das eben gerade dort, wo staatlicher Zwang und staatliche 
Normierungskompetenz (das „justum“) nicht mehr greifen, d.h. wo der Staat nicht 
mehr regulieren kann.75 Nicht nur stabilisieren diese Sitten faktisch Gesellschaf-
ten, indem sie – „als Lebensnerv eines Gemeinwesens“76 – Konflikte zwischen 
hierarchisch angeordneten sozialen Klassen, die „Unruh in der Republique“, durch 
Formen „anständigen“ und „höflichen“ Verhaltens zu vermeiden helfen. Insofern 
diese „Wohlanständigkeit“ zumindest mittelbar Teil des Naturrechts ist, sind wir 
anscheinend zudem grundsätzlich verpflichtet, uns entsprechend „anständig“ zu be-
nehmen.77

70 Vgl. Kühnel 2001, S. 193 spricht treffend von „eine[r] durchaus sozialkonservative[n] Sub-
stanz“ der Theorie des decorum bei Thomasius, die in dieser Form zudem dazu führe, dass 
ein „theorieimmanentes Argument zur Ständekritik, sofern sie nicht auf den eigenen Stand 
beschränkt bleibt“, damit nicht mehr – es wäre zu ergänzen: zumindest nicht mehr ausgehend 
vom decorum – formulierbar sei (Kühnel 2001, S. 205).

71 Vgl. Kühnel 2001, S. 209-10. Siehe aber Schröder 2024, 51: dem decorum ist ein „Aspekt 
sozialer Mobilität eigen […]. Die Nachahmung der höherstehenden, geachteteren oder erfolg-
reicheren Bürger ist ein sozialpsychologisches Movens, das nicht nur das Fortkommen und die 
Conduite einzelner Bürger im Auge hat, sondern vor allem auf den Nutzen der Gesellschaft 
abzielt.“

72 Siehe Thomasius 1713, S. 380-1 (xv.34, Anm l).
73 Thomasius 1713, S. 389 (xv.57).
74 Vgl. Beetz 1989, 202: „Durch Verhaltensgrammatiken definieren sich Sozialgebilde in ihrer 

Eigenart“.
75 Siehe aber die These von Kühnel 2001, S. 193, hier verteidige Thomasius die „Vorstellung 

einer weitgehenden Selbstorganisation sozialer Beziehungen, d.h. einer jenseits staatlicher Re-
gelungen angesiedelten sozialethischen Autonomie“. Vgl. auch Kühnel 2001, S. 202, 228-32.

76 Kühnel 2001, S. 218.
77 Das spricht gegen die These von Schneewind 1998, S. 164, dass die Regeln des decorum für 

den gesellschaftlichen Frieden vollkommen irrelevant seien, „but they ameliorate our common 

104

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Allenfalls innerhalb unseres jeweiligen „Standes“ dürfen und sollen wir differen-
zieren und allein diejenigen „nachahmen“, die als vorbildliche Vertreter unserer 
Schicht oder Klasse gelten. Das ändert allerdings wenig daran, dass Thomasius 
anscheinend den gesellschaftsstabilisierenden, d.h. funktionalen Charakter des „de-
corum“ mit seiner Rechtfertigung kurzschließt und so zu einer zwar reflektierten, 
letztlich aber doch tendenziell konservativen Position gelangt.

6. Die „Nachahmung von denen Frantzosen“, der „Ehrgeitz“ und die Ambivalenz 
einer ‚Verfeinerung der Sitten‘

Diese Interpretation der Position der Cautelen zum decorum ist mit drei Problemen 
konfrontiert. Erstens besteht zumindest prima facie eine Spannung zwischen einer 
derart konservativen Position und dem grundsätzlich progressiv-reformerischen 
Charakter von Thomasius’ Philosophie – und seinem Philosophieren – im Ganzen; 
zweitens scheint sie Thomasius’ Empfehlung, einen Teil der zeitgenössischen fran-
zösischen Sitten zu übernehmen, zu widersprechen; und drittens gibt es eine bisher 
noch nicht diskutierte Nebenbemerkung im fünfzehnten Kapitel der Cautelen, die 
eine kritische Perspektive auf eine hierarchische Schichten der gesellschaftlichen 
Klassen als solche erlaubt.

Der grundsätzlich progressiv-aufklärerische Charakter von Thomasius’ Philoso-
phie lässt sich schwer bestreiten,78 ebenso wenig wie Thomasius’ öffentlich-aufklä-
rerisches Wirken.79 Nur gibt es zum einen keinen Widerspruch zwischen seinem 
Kampf gegen Aberglauben und „Schwärmerey“ jeder Art und für eine Reform des 
Rechtssystems seiner Zeit auf der einen und einem Insistieren auf Legitimität einer 
hierarchisch strukturierten Gesellschaft auf der anderen Seite.80 Thomasius’ Begriff 
der „Gelahrtheit“ als aufgeklärt-reflektierter Haltung schließt in der Tat eine kriti-

life“; eher noch Scattola 1997, 353: „So muß der Mangel an ‚decorum‘ zweierlei Natur 
besitzen: Einerseits ist er etwas Gleichgültiges, andererseits muß er ein Übel sein.“ Die These 
von Barnard 1988, S. 587-9, dass das decorum damit eine Form der Öffentlichkeit etabliere, 
in der ‚hart in der Sache, aber anständig im Umgang‘ miteinander gestritten werden könne, 
scheint mir Thomasius hier dennoch ‚zu aufklärerisch‘ zu lesen. Zumal die von ihm (Barnard 
1988, S. 589-90) Thomasius zugeschriebene Ansicht, dass hier unterschiedliche Wahrheiten 
gegeneinander stünden, meines Erachtens seine Theorie des decorum ohne jeden Anlass an 
epistemologische Voraussetzungen bindet.

78 Bereits Bloch 1999a, S. 65-6 hebt hervor, dass Thomasius dies von seinen Zeitgenossen, v.a. 
aber von Christian Wolff, abgrenzt (vgl. auch Bloch 1999b, S. 339 – 346, 350).

79 Schneiders 1979, S. 4-5.
80 Siehe zu den unterschiedlichen Deutungen von Thomasius’ politischer Philosophie den Über-

blick bei Kühnel 2001, S. 14-6, der die Heterogenität dieser Einordnungen u.a. auf den Um-
stand zurückführt, dass Thomasius weniger ein systematischer, am Aufbau eines komplexen, 
aber in sich geschlossenen Systems interessierter Denker, als vielmehr ein von konkreten, 
zeitgenössischen Problemen ausgehender und in diesem Sinne ‚praktischer‘ Philosoph war 
(vgl. Kühnel 2001, S. 16-7).

105

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


sche Distanz zu den vorgefundenen sozialen und politischen Strukturen ein, eben 
weil sie ein Ergebnis menschlicher „Willkühr der Menschen“81 sind und nicht zwin-
gend den „gemeinen Nutzen“ der Gesellschaft fördern. Aber seine Theorie des deco-
rum soll ja gerade Argumente liefern, warum sogar das „absonderliche“ politische 
decorum unverzichtbar und nützlich und folglich zu befolgen ist. Und damit ist sie 
insofern ein entscheidender Bestandteil der „Gelahrtheit“, als wir ohne sie Gefahr 
laufen, uns an den falschen Personen oder Gruppen zu orientieren. Thomasius er-
wähnt etwa das Problem, dass man die geltenden Sitten nicht hinreichend reflektiert 
hat; infolge dessen verfällt man dann in den Irrtum der „Bauer-Schamhafftigkeit“ 
und tut „aus einer gar zu grossen Furcht“ einfach alles, was einem gesagt wird – in 
„der irrigen Meinung / als wenn der Gehorsam der Höfflichkeit weichen müste“82. 
Deswegen legt er seine Theorie des decorum insbesondere den Juristen seiner Zeit 
ans Herz, deren Fakultät „ein Pflantzgarten des gemeinen Wesens / in ansehung 
vieler weltlichen Stände“83 sei, weil sie u.a. die zukünftigen Beamten des Staates 
hervorbringe.

Und gerade Thomasius’ Empfehlung, die zeitgenössischen französischen Sitten 
zu übernehmen, ist eine gute Illustration dieser Position. Relevant ist hierbei nicht, 
dass er sich eingangs dafür ausspricht, „Aenderungen“ der sozialen und politischen 
Verhältnisse grundsätzlich kritisch zu betrachten. Schließlich ergänzt er umgehend, 
dass sie bisweilen notwendig seien, um „das gute“ erhalten zu können.84 Entschei-
dend ist hingegen, dass Thomasius an keinem Punkt seine Empfehlung mit einer 
grundsätzlichen Kritik der bestehenden Gesellschaft begründet. Sein Argument 
scheint vielmehr das folgende zu sein: Angesichts der tatsächlichen Veränderungen 
der historischen und politischen Rahmenbedingungen und Lebensumstände auch 
seiner Studierenden sind die französischen Sitten schlicht angemessener und ver-
nünftiger. Auch das widerspricht seiner Theorie des decorum nicht, da Thomasius’ 
Empfehlung im Zweifelsfall wenig mehr ist als die Forderung, sich an einem heraus-
ragenden Exemplar europäischer Gesellschaften seiner Zeit ein Vorbild zu nehmen 
und es entsprechend „nachzuahmen“.85

Etwas anders verhält es sich allerdings mit einer Nebenbemerkung, die Thoma-
sius in Anmerkung (l) zu Paragraph 34 der Cautelen macht:

81 Thomasius 1713, S. 387 (xv.53).
82 Thomasius 1713, S. 371 (xv.16).
83 Thomasius 1713, S. 395 (xv.73, Anm x).
84 Thomasius 1687, S. 4. Umgekehrt geht dies durchaus konform mit seiner späteren Haltung, 

dass allen Arten von Reformationsvorhaben zwar prinzipiell mit Skepsis, aber eben auch nicht 
grundsätzlich ablehnend zu begegnen sei, vgl. Hammerstein 1972, S. 76-80 und Schneiders 
1979, S. 6.

85 Damit wäre dann zweierlei vorausgesetzt: Dass für Gesellschaften analog dieselben Kriterien 
hinsichtlich der Sitten gelten wie für einzelne Mitglieder einer Gesellschaft; und dass die 
französische und die ‚deutsche‘ Gesellschaft zu Zeiten Thomasius’ einander strukturell hinrei-
chend ähnlich waren.

106

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Inzwischen so ist das Indecorum oder Unanständigkeit von dieser letzten Art [dass 
man Kleidung usw. eines höheren Standes nachahmt] sehr gemein / und daher ist 
auch die grosse Pracht in Kleidern /, auch Essen und Trincken / in Titularien / und 
Ceremonien durch böse Exempel / da sich nemlich Vornehme und Geringere einander 
angereitzet / immer mehr und mehr gestiegen.86

Was Thomasius hier kritisch bemerkt, könnte man vielleicht als Eskalation der 
Distinktionsbemühungen beschreiben: Insbesondere Mitglieder gesellschaftlich hö-
herstehender Schichten neigen dazu, ihren sozialen Status durch besondere Status-
symbole öffentlich zu markieren – was dann Mitglieder anderer Gruppen zu ähnlich 
exorbitanten Demonstrationen „anreitzet“.

Tatsächlich finden sich hier zumindest erste Ansätze einer Gesellschaftskritik im 
Modus eines Dekadenzvorwurfs sans phrase.87 Thomasius unterscheidet auch an 
anderen Stellen immer wieder anständiges, standesgemäßes Auftreten von überflüs-
sigem und eher dem „Ehrgeitz“ als der Vernunft zu verdankendem „Aufputz“88. 
Ein übersteigertes Distinktionsbedürfnis dürfte aber seine Wurzel in eben diesem 
„Ehrgeitz“ bzw. in „der Liebe zur eitelen Ehre“ haben, die schon deshalb zu kriti-
sieren ist, weil wir sie letztlich nur auf Kosten anderer, also unter Verletzung der 
Gebote der Moral verfolgen können.89 Das bedeutet erstens, dass eine über die 
verschiedenen Schichten verbreitete Praxis der Abgrenzung durch Dinge, die am 
ehesten noch unter das Rubrum „Lebensstil“ fallen, die unvernünftigen, grundsätz-
lich anti-sozialen Affekte stärkt. Damit befeuert sie aber zweitens genau das, was 
durch ein stabiles decorum verhindert werden soll: Konflikte, Streit und „Unruh in 
der Republique“.

Daher Thomasius’ Hinweis, dass die tradierte „Eintheilung der Völcker in Barba-
rische und manierliche Völcker“ nicht nur „mehr Manieren“ mit „bessere Sitten“, 
also kompliziertere Umgangsformen mit höherer Moralität verwechselt;90 sie igno-
riere zudem, dass „ein grösseres Decorum und mehrere Ceremonien“ im Zweifels-
fall auf eine höhere Unvollkommenheit der entsprechenden Gesellschaft hindeute.91 

Denn in einer Gesellschaft der Weisen wäre ja „kein Decorum noch Indecorum an-
zutreffen“, da diese immer anständig und schicklich miteinander umgehen würden.92 

Folglich deutet ein komplexes Regelwerk an „dos and don’ts“ auf eine stark sozial 
differenzierte Gesellschaft hin, die schwierig zu navigieren ist, ohne irgendjemanden 

86 Thomasius 1713, S. 380-1 (xv.34, Anm l).
87 Kühnel 2001, S. 201 spricht von „kulturkritischem Impetus“, Lutterbek 2002, 138 davon, dass 

das „überbordende Zeremonienwesen der Ständegesellschaft, die Zivilisation des Ancien Ré-
gime […] eine harsche Kritik“ erfahre, „die unübersehbar bereits den Kern der negativen 
Rousseauschen Geschichtsphilosophie berührt.“

88 So etwa schon in Thomasius 1691.
89 Vgl. Thomasius 1995, S. a2v und Thomasius 2003, S. 37, 43 (I.i.130, I.ii.3-5).
90 Thomasius 1713, S. 377 (xv.29).
91 Thomasius 1713, S. 376 (xv.28).
92 Thomasius 1713, S. 376 (xv.27).

107

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


in irgendeiner Weise zu kränken. In diesem Sinne notiert Thomasius in einer Anmer-
kung,

daß bey denen Völckern / wo die wenigsten und einfältigsten Sitten anzutreffen sind / 
desto weniger Reitzungen zur Thorheit zu finden / die Laster auch daselbst am we-
nigsten im Schwange gehen.93

Anders formuliert: Je übersichtlicher und einfacher die Umgangsformen, desto 
weniger gesellschaftliche Friktionen und umgekehrt desto weniger „Liebe zu der 
eitelen Ehre“.

7. Die Schwierigkeit, wirklich „gute“ Sitten zu etablieren

Thomasius’ kritische Anmerkung zur überhandnehmenden Distinktion lässt sich 
sicherlich als Argument für eine möglichst geringe sozial-ökonomische Differenzie-
rung einer Gesellschaft in unterschiedliche Schichten lesen; wobei man sich klar 
machen muss, dass das Gegenmodell explizit eine Gesellschaft von „Weisen“ ist, die 
es in dieser Form auch nach Thomasius nie geben wird oder kann. Daher spricht we-
nig dafür, Thomasius’ Argumentation als grundsätzliche Kritik jeder Form sozialer 
Schichtung oder gar als verdecktes Votum für eine „urkommunistische“ Vision einer 
„klassenlosen Gesellschaft“ zu lesen.94

Mit Blick auf seine Theorie des decorum ist dieser nucleus einer Gesellschafts-
kritik dennoch bedeutsam. Denn insofern eine Gesellschaft der Weisen eine Art 
Ideal ist, weil hier eine aufgeklärte „Gelahrtheit“ den Habitus aller Mitglieder 
prägt, bedeutet ein Fehlen jeglicher Umgangsformen in ihr, dass diese „ein not-
wendiges Übel“95 darstellen, insofern sie zwingend Ausdruck eines Mangels an 
Vollkommenheit sind. Die Notwendigkeit eines politischen decorum ist offenkundig 
die Folge einer inhärent konflikthaften Natur hierarchischer Sozialstrukturen. Für 
eine derart differenzierte Gesellschaft ist es allerdings unverzichtbar, weil es aus 
jenen Umgangsformen besteht, ohne die das soziale Miteinander sowohl innerhalb 
der sozialen Klassen, als auch zwischen ihnen, dauerhaft von kleineren und größeren 
Konflikten geprägt wäre.

Dabei ist es etwas, auf das der Staat allenfalls bedingt Zugriff hat, obwohl er auf 
es angewiesen ist als Korrelat des positiven Rechts. Insofern ist Thomasius’ Theorie 
des decorum ein zentraler Bestandteil seines naturrechtlich begründeten Staatsver-
ständnisses. Man mag Thomasius an dieser Stelle einen „vergeblichen Systematisie-
rungsversuch“96 vorhalten, weil sich seine Theorie des (historisch kontingenten) 

93 Thomasius 1713, S. 377 (xv.29, Anm b).
94 Bloch 1999b, S. 351–353.
95 Lutterbek 2002, 138.
96 Schneiders 2005, 257. Ähnlich kritisch auch die Einschätzung von Scattola 1997, 355-6.

108

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


decorum letztlich nicht konsistent in sein universalistisches Naturrecht integrieren 
lässt. Man wird ihm aber zugute halten müssen, dass dieser „Versuch“ wenigstens 
dem Problem friedlichen Umgangs Rechnung trägt, statt es – fälschlicherweise – als 
mit Einsetzung einer Rechtsordnung als erledigt anzusehen.97

Zugespitzt formuliert: Von Thomasius ist die zentrale Einsicht zu bewahren, 
dass es, erstens, bessere und schlechtere Umgangsformen geben kann, gemessen an 
den Rahmenbedingungen und der tatsächlichen Bevölkerungsstruktur einer Gesell-
schaft. Aber wirklich vollumfänglich „gut“ wären, zweitens, allein jene Sitten, die 
ausschließlich aus dem „natürlichen“ decorum bestehen – die es aber allein in einer 
vollkommen egalitären Gesellschaft geben kann.

Literaturverzeichnis

Barnard, Frederick M., 1988: Two Ethics of Mutuality in Christian Thomasius. In: The 
Review of Politics, 50:4, S. 582 – 602

Beetz, Manfred, 1989: Ein neuentdeckter Lehrer der Conduite. Thomasius in der Geschichte 
der Gesellschaftsethik. In: Werner Schneiders (Hrsg.): Christian Thomasius 1655–1728. 
Interpretationen zu Werk und Wirkung. Hamburg, 1989. S. 199–223

Bloch, Ernst, 1999a. Naturrecht und menschliche Würde. In: Ernst Bloch: Werkausgabe. 1999. 
Bd. 6

Bloch, Ernst, 1999b. Christian Thomasius, ein deutscher Gelehrter ohne Misere. In: Ernst 
Bloch: Werkausgabe. 1999. Bd. 6, S. 315–357

Cicero, 2007: De officiis / Vom pflichtgemäßen Handeln. Lateinisch / Deutsch. Stuttgart.
Hammerstein, Notker, 1972: Jus und Historie. Ein Beitrag zur Geschichte des historischen 

Denkens an deutschen Universitäten im späten 17. und im 18. Jahrhundert. Göttingen.
Hallie, Philip P., 1971: Grausamkeit. Der Peiniger und sein Opfer. Eine Analyse. Freiburg i.Br.
Gerlach, Hans-Martin, 2001: Eklektizismus oder Fundamentalphilosophie? Die alternativen 

Wege von Christian Thomasius und Christian Wolff im philosophischen Denken der deut-
schen Frühaufklärung an der Universität Halle. In: Aufklärung 12:2, S. 9–26

Hruschka, Joachim, 2004. Die Goldene Regel in der Aufklärung – die Geschichte einer Idee. 
In: Jahrbuch für Recht und Ethik, 12, S. 157–172

Humboldt, Wihelm von, 1960: Ideen zu einem Versuch, die Gränzen der Wirksamkeit des 
Staates zu bestimmen. In: Wilhelm von Humboldt: Werke in fünf Bänden, hg. von Andreas 
Flitner und Klaus Giel, 1960. Darmstadt. Bd. 1, S. 56–234

Ilting, Karl-Heinz, 1994: Sittlichkeit und Höflichkeit. Oder: von der Würde der Persönlichkeit 
und der Verletzlichkeit des amour propre. In: Karl-Heinz Ilting: Grundfragen der prakti-
schen Philosophie, hg. von Paolo Becchi, Frankfurt (Main), S. 103–138

Kaufmann, Matthias, 2000: Die Rolle des Decorum in der Ethik des Christian Thomasius. In: 
Jahrbuch für Recht und Ethik, 8, S. 233–245

97 Darauf scheint mir auch der Schluss der Überlegungen von Schneiders hinauszulaufen, der 
freilich hier nicht Thomasius, sondern ausgerechnet Knigge erwähnt (Schneiders 2005, 261).

109

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Kersting, Wolfgang, 1995: Sitte. In: Historisches Wörterbuch der Philosophie, hg. von Joa-
chim Ritter u.a., Bd. 9: Se – Sp, 897–907

Kühnel, Martin, 2001. Das politische Denken von Christian Thomasius. Staat, Gesellschaft, 
Bürger. Berlin

Luig, Klaus, 1977: Christian Thomasius. In: Michael Stolleis (Hrsg.), 1977: Staatsdenker im 17. 
und 18. Jahrhundert. Reichspublizistik, Politik, Naturrecht. Frankfurt (Main), S. 228–248

Lutterbek, Klaus-Gert, 2002: Staat und Gesellschaft bei Christian Thomasius und Christian 
Wolff. Eine historische Untersuchung in systematischer Absicht. Stuttgart und Bad Cann-
stadt.

Scattola, Merio, 1997: ‚Prudentia se ipsum et statum suum conservandi‘: Die Klugheit in 
der praktischen Philosophie der frühen Neuzeit. In: Friedrich Vollhardt (Hrsg.): Christian 
Thomasius (1655 – 1728). Neue Forschungen im Kontext der Frühaufklärung. Tübingen, 
1997. S. 333–365

Scherer, Martin, 2024. Takt. Über Nähe und Distanz im menschlichen Umgang. Berlin
Schneewind, Jerome B., 1998. The invention of autonomy. Cambridge.
Schneiders, Werner, 1979: Vernunft und Freiheit. Christian Thomasius als Aufklärer. In: 

Studia Leibnitiana, 11:1, S. 3 – 21
Schneiders, Werner, 2005: Der Verlust der guten Sitte. Auch ein Beitrag zur Geschichtlichkeit 

der Moral, in: Werner Schneiders: Philosophie der Aufklärung – Aufklärung der Philoso-
phie. Gesammelte Schriften, hg. von Frank Grunert. Berlin, S. 245–263

Schotte, Dietrich, 2016. Die Komplexität unserer zweiten Natur. Typen und Funktionen sozia-
ler Normen. In: Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie102:2, S. 84–102.

Schröder, Peter, 1999. Christian Thomasius zur Einführung. Hamburg.
Schröder, Peter, 2024: „… nur so viel es die Nothwendigkeit Bürgerlicher Gesellschafft 

erfordert“. Zu den Pflichten der Bürger gegen den Staat im politischen Aufklärungspro-
gramm von Christian Thomasius. In: Sonja Schierbaum, Dietrich Schotte (Hrsg.): Unter-
tan, Staatsbürger, Mensch. Beiträge zur Kritik und Rechtfertigung bürgerlicher Rechte in 
der deutschen Aufklärung. Basel, 2024, S. 39–61

Thomasius, Christian, 1687. Christian Thomasius eröffnet Der Studirenden Jugend zu Leipzig 
in einem Discours Welcher Gestalt man denen Frantzosen in gemeinem Leben und Wandel 
nachahmen solle? ein Collegium über des Gratians Grund-Reguln / Vernünfftig / klug und 
artig zu leben. [Leipzig]

Thomasius, Christian, 1691. Christian Thomas / ICtus und Chur-Brandb. Raht eröffnet Der 
studierenden Jugend in Halle in einen gemischten Discurs Fünff neue Collegia die er nach 
der Leipziger Oster-Meße daselbst anzufangen gesonnen. Halle

Thomasius, Christian, 1713. Herrn Christian Thomasens … Höchstnöthige Cautelen welche 
ein Studiosus Juris, Der sich zu Erlernung Der Rechts-Gelahrtheit Auff eine kluge und 
geschickte Weise vorbereiten will, zu beobachten hat Nebs einem dreyfachen und voll-
kommenen Register. Magdeburg

Thomasius, Christian, 1995. Einleitung zur Sittenlehre. In: Christian Thomasius: Ausgewählte 
Werke, hg. von Werner Schneiders. 1995. Hildesheim et all. Bd. 10

Thomasius, Christian, 2003. Grundleheren des Natur- und Völkerrechts. In: Christian Thoma-
sius: Ausgewählte Werke, hg. von Werner Schneiders. 2003. Hildesheim et all. Bd. 18

Tugendhat, Ernst, 1977: Vorlesungen über Ethik. Frankfurt (Main)

110

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Thomas Ahnert

Religiöse Toleranz und Staatsräson

Religiöse Toleranz in der Frühaufklärung wird oft als Reaktion auf die verheerenden 
Glaubenskriege des siebzehnten Jahrhunderts gedeutet. Die einschneidende Erfah-
rung dieser Konflikte, so heißt es, bewog Philosophen, Juristen und selbst Theolo-
gen dazu, auf die gewaltsame Bekehrung Andersgläubiger zu verzichten und sich 
stattdessen für das friedliche Zusammenleben verschiedener Konfessionen, auch im 
gleichen politischen Gemeinwesen, einzusetzen. Toleranz in dieser Epoche erscheint 
somit häufig als ein Gebot der Staatsräson. Sie wird als pragmatische Lösung be-
griffen, die die religiöse Wahrheitsfrage entpolitisierte und dadurch konfessionelle 
Meinungsverschiedenheiten entschärfte.

Christian Thomasius gilt als früher Verfechter einer solchen religiösen Toleranz. 
Spätestens seit seinem erzwungenen Fortgang aus Leipzig 1690 hatte er sich immer 
wieder in Auseinandersetzungen mit orthodoxen Lutheranern befunden, die auf 
der unbedingten Gültigkeit ihrer Glaubensformeln gegenüber anderen Konfessionen 
bestanden. Selbst andere protestantische Kirchen wurden von diesen Lutheranern 
nicht akzeptiert. Gerade in den brandenburgischen Territorien, wo Thomasius nach 
seiner Vertreibung aus Leipzig an der neu gegründeten Universität Halle lehrte, kam 
es immer wieder zu Spannungen zwischen Lutheranern und Calvinisten.1

Hierbei waren es eher die Lutheraner, die dem Calvinismus feindlich gegenüber-
standen, als umgekehrt. Grund dafür war nicht so sehr eine tolerantere Einstellung 
der Calvinisten, sondern die Machtverhältnisse in den brandenburgischen Territorien 
sowie die konfessionspolitischen Bestrebungen der Kurfürsten. Die Hohenzollern 
waren seit ihrem Übertritt zum reformierten Glauben 1613 nicht in der Lage ge-
wesen, ihre lutherische Landeskirche in eine calvinistische umzuformen. Mit den 
Westfälischen Friedensverträgen von 1648 verloren Territorialfürsten im Heiligen 
Römischen Reich zudem das Recht, die Konfession ihrer Landeskirche, wie sie im 
sogenannten Normaljahr von 1624 bestanden hatte, zu ändern. Das ius reformandi 
der Landesherren war damit stark eingeschränkt.2

Dennoch bemühten sich die calvinistischen Kurfürsten in Brandenburg in den 
folgenden Jahrzehnten, eine führende Rolle in ihrer lutherischen Landeskirche zu 
übernehmen, gegen den Willen der überwiegenden Mehrheit ihrer lutherischen Un-
tertanen. Diese Lutheraner widersetzten sich ihrem Landesherrn, mit der Begrün-

1 Clark 2007, S. 121.
2 Press 1991, S. 262–264. Whaley 2000.

111

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


dung, dass ein reformierter Fürst aufgrund seines Glaubens in einer lutherischen 
Kirche nicht die Stellung innehaben könne, die einem lutherischen Fürsten als pra-
ecipuum membrum ecclesiae, dem vorzüglichsten Laienmitglied der Kirche, gemäß 
der lutherischen Dreiständelehre zustand.3

Die Konflikte zwischen den zwei protestantischen Konfessionen in den branden-
burgischen Territorien waren ein wesentlicher Ansporn für Thomasius’ Beschäfti-
gung mit Fragen der religiösen Toleranz. Er plädierte wiederholt dafür, dass die 
Unterschiede zwischen Lutheranern und Calvinisten in Wahrheit nebensächlich sei-
en oder sogar dem echten Glauben nur im Wege stünden. Dabei warnte er eindring-
lich vor dem Machtstreben des Klerus, der solche konfessionellen Unterschiede 
als bloßen Vorwand nutze, um sich weltlichen Einfluss zu verschaffen. Thomasius 
meinte, dass ein solcher „Papalismus“, oder „Papo-Cäsarismus“, in protestantischen 
Kirchen genauso zu finden sei wie im Katholizismus. Hinter der Feindseligkeit 
der lutherischen Geistlichen gegenüber ihrem calvinistischen Landesherrn verberge 
sich lediglich der Wunsch, ihre Autorität und ihren Einfluss in der Gesellschaft 
zu erhalten. Ihre religiöse Intoleranz gegenüber anderen Konfessionen war nach 
Ansicht Thomasius’ letztlich nur eine Form von Priesterbetrug.

Es gibt also gute Gründe, Thomasius mit dem Eintreten für religiöse Toleranz 
in Verbindung zu setzen. Auch in weltlichen Fragen scheint Thomasius geistige 
Offenheit zu verkörpern. Er kritisierte engstirnigen Pedantismus an Universitäten, 
pflegte ein „galantes“ Auftreten, trug einen Degen und kleidete sich auf eine modi-
sche Art, die für einen Professor wohl unüblich war.4 Außerdem vertrat er einen 
philosophischen Eklektizismus gegen die angeblich dogmatische Haltung anderer 
Philosophen, welche, so behauptete Thomasius, den Lehren einer einzigen philoso-
phischen Autorität wie Aristoteles oder Descartes blindlings folgten. Stattdessen 
meinte er, man solle aus jeder philosophischen Schule oder „Sekte“ ohne Vorurteil 
die besten Lehrmeinungen übernehmen.5 Toleranz scheint somit fast so etwas wie 
ein allgemeiner Charakterzug von Christian Thomasius zu sein.

Thomasius’ Toleranzverständnis hat in der Forschung einige Beachtung gefun-
den.6 Oft wird argumentiert, dass sein Begriff von religiöser Toleranz eine bestimm-
te Vorstellung vom christlichen Glauben voraussetzte, die Religion und Politik klar 
voneinander trennte und eine friedliche Koexistenz verschiedener Konfessionen 
erlaubte. Vor allem, so heißt es, unterschied Thomasius zwischen einem inneren 
Glauben (cultus internus), der sich auf das private Gewissen des Einzelnen gründete, 
und einem äußeren Glauben (cultus externus), das heißt, der Form, in der dieser 
Glaube öffentlich, vor allem im Gottesdienst und anderen kirchlichen Zeremonien, 

3 Dazu: Heckel 1968.
4 Hinrichs 1979, S. 354.
5 Siehe Thomasius 1688[a], S. 43.
6 Siehe z. B. Zurbuchen 1996; Fritsch 2004, S. 48-65; Ahnert 2006, S. 43-56; Hunter 2007, 

S. 142-167, Hunter 2013; Priarolo 2019.

112

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


zum Ausdruck kam. Ersterer, der cultus internus, war der eigentliche, wahre Glaube 
und bestand in einer unmittelbaren, individuellen Beziehung zu Gott. Die weltliche 
Obrigkeit hatte weder das Recht noch die Möglichkeit, in diesen Glauben einzugrei-
fen, denn das Gewissen ließ sich nicht zwingen. Äußere Handlungen, hingegen, 
auch die genaue Form kirchlicher Zeremonien, waren für diesen eigentlichen Glau-
ben unwesentlich.

Diese Trennung zwischen innerem und äußerem Glauben scheint ein gewisses 
Maß an konfessionellem Pluralismus zuzulassen, da äußere Formen des Glaubens 
keinen unbedingten Anspruch auf Wahrheit besaßen und somit nicht eindeutig gebo-
ten oder verboten waren. Weil sich dieser cultus externus jedoch in Taten äußerte, 
konnte er sich auch auf das alltägliche Zusammenleben der Untertanen im Staat 
auswirken, anders als der cultus internus. Mit der Trennung von cultus internus 
und cultus externus scheint Thomasius der Staatsräson einen gewissen Spielraum 
in kirchlichen Angelegenheiten zu verschaffen. Wenn der Friede im Gemeinwesen 
gefährdet war, konnte die Obrigkeit, so scheint es, Formen des cultus externus 
ändern oder abschaffen, ohne die Gewissensfreiheit und den eigentlichen Kern des 
Glaubens, den cultus internus, zu berühren.

In dieser Hinsicht wären also der freien Religionsausübung der Untertanen durch 
die Staatsräson gewisse Grenzen gesetzt. So hat Peter Schröder erklärt, dass „Forde-
rungen zugunsten der Bürger“ in Thomasius’ Werk sich kreuzten mit „eindeutig 
am Interesse des weltlichen Souveräns ausgerichteten Theorien“. Im Zweifelsfall, 
so Schröder, gab Thomasius den Rechten des Souveräns den Vorrang, statt die 
Freiheitsrechte des Einzelnen zu schützen und zu erweitern. Schröder betont dabei, 
dass in diesen Diskussionen das Verhältnis „zwischen Bürger und Souverän… nicht 
ausdrücklich thematisiert wurde“. Hauptsächlich sei es um die Kritik an der intellek-
tuellen Vorherrschaft des Klerus gegangen, die sowohl die Gewissensfreiheit als 
auch die rechtmäßige Macht des weltlichen Herrschers untergruben. 7

Ähnlich hat Ian Hunter argumentiert, dass Thomasius den religiösen Glauben 
als eine private Gewissensangelegenheit betrachtete, über die der weltliche Fürst 
keine Befugnisse hatte, zumindest solange dieser private Glaube die öffentliche 
Ordnung nicht störte. Äußere Formen des Glaubens waren hingegen im Vergleich 
dazu zweitrangig und boten keine Rechtfertigung für Intoleranz gegenüber anderen 
Konfessionen. Laut Hunter wollte Thomasius, dass der weltliche Fürst nicht nur die-
se individuelle Gewissensfreiheit seiner Untertanen achtete, sondern die Mitglieder 
verschiedener Kirchen auch dazu zwang, einander zu tolerieren. Denn die größte 
Gefahr, sowohl für die Gewissensfreiheit als auch für die öffentliche Ordnung, gehe 
für Thomasius nicht vom Staat, sondern von verfeindeten Glaubensgemeinschaften 
aus. Nach Thomasius’ Ansicht fließe demnach „the prince’s ius tolerandi… not 
from his respect for freedom of religious conscience as such… but from his duty to 

7 Schröder 1999, S. 23.

113

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


preserve social peace through the coercive enforcement of laws.“8 Thomasius’ Be-
grenzung des Christentums auf einen rein inneren Glauben habe es ihm ermöglicht, 
die Grundsätze der Gewissensfreiheit und der staatlichen Souveränität miteinander 
in Einklang zu bringen.

Im Folgenden sollen das Wesen, die Begründung und die Grenzen von Thoma-
sius’ Toleranzverständnis sowie dessen Verhältnis zur Rolle der Staatsgewalt genau-
er untersucht werden. Thomasius unterschied in der Tat zwischen cultus internus 
und cultus externus.9 Allerdings soll hier argumentiert werden, dass der wesentliche 
Gegensatz für Thomasius’ Toleranzbegriff weniger der zwischen innerem und äuße-
rem Glauben, cultus internus und cultus externus, war, sondern vielmehr ein anderer, 
zwischen wahrem Herzensglauben und falschem Hirnglauben, der vor allem ab Mit-
te der 1690er für Thomasius von zunehmender Wichtigkeit war. Die Unterscheidung 
zwischen Herzensglauben und Hirnglauben entspricht nicht der zwischen cultus in-
ternus und cultus externus. Der Herzensglaube war kein cultus internus, der auf die 
innere, private Sphäre des Gewissens beschränkt war, denn er kam gerade in äußeren 
Taten zum Ausdruck. Er war begründet in der Liebe, die für Thomasius seit etwa 
1693 mit dem Willen identisch und die Haupttriebfeder menschlichen Handelns war. 
Der Hirnglaube hingegen erschöpfte sich in sogenannten „spekulativen“ Meinungen, 
die ihren Sitz im Verstand hatten. Sie waren abstrakt, gekünstelt und beruhten auf 
menschlicher Vernünftelei, nicht göttlicher Eingebung. Diese Meinungen konnten 
öffentlich zum Ausdruck kommen oder auch nicht. Sie entsprachen also nicht einem 
cultus externus. Für den wahren Glauben waren sie in jedem Fall unwesentlich oder 
sogar hinderlich.

Der Herzensglaube, wie ihn Thomasius verstand, stärkte das moralische Verhal-
ten und so auch das gesellschaftliche Zusammenleben. Er war damit auch von 
allgemeiner politischer Bedeutung, und es war Pflicht des weltlichen Fürsten, die-
sen Herzensglauben gegenüber dem Hirnglauben unter den Untertanen zu fördern. 
Diese Pflicht war nicht dem Fürsten allein eigen. Jede christliche Person war dazu 
aufgerufen, den Herzensglauben zu praktizieren und in anderen zu befestigen. Aber 
aufgrund seiner hervorgehobenen Stellung im Gemeinwesen verfügte der Fürst über 
mehr Möglichkeiten dazu als andere.

Seine weltlichen Zwangsmittel zählten allerdings nicht zu diesen Möglichkeiten, 
denn der Herzensglauben konnte und durfte nicht erzwungen werden. Sonst konnte 
er nicht aufrichtig sein. Gleichzeitig war es dem Fürsten auch aus rechtlichen und 
praktischen Gründen unmöglich, alle Formen falschen Hirnglaubens zu verbieten. 
Erstens genossen die drei Hauptkonfessionen des Heiligen Römischen Reichs – 
Katholiken, Lutheraner und Reformierte – den Schutz des Reichsrechts und konn-
ten nicht außer Landes verwiesen oder unterdrückt werden. Zweitens bestand aus 

8 Hunter 2007, S. 143.
9 Siehe, zum Beispiel, Thomasius 1688 [b], S. 144–145.

114

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Thomasius’ Sicht die Gefahr, dass ein Versuch der Obrigkeit, den Hirnglauben ihrer 
Untertanen zu reformieren, zu schweren Unruhen führen würde. 1615 war ein sol-
cher Versuch des Kurfürsten Johann Sigismund auf den heftigen Widerstand seiner 
Untertanen (und seiner eigenen Ehefrau) gestoßen. Als der Kurfürst unter anderem 
Kruzifixe, Heiligenbilder und Altäre aus seiner eigenen Hofkirche, dem Berliner 
Dom, entfernen lassen wollte, kam es in Berlin zu gewalttätigen Protesten.10

Den wahren Herzensglauben mit staatlicher Gewalt durchsetzen zu wollen war 
somit aussichtslos. Eine Politik der religiösen Toleranz war unter diesen Umständen 
für Thomasius ein pragmatisches Zugeständnis eines christlichen Fürsten an seine 
Untertanen. Sie bedeutete nicht ein prinzipielles Eintreten für konfessionellen Plura-
lismus. Vielmehr war sie in der Einsicht begründet, dass die weltliche Obrigkeit in 
den Territorialstaaten des Heiligen Römischen Reichs nur in kleinen Schritten und 
mit großer Vorsicht dazu beitragen konnte, die konfessionelle Spaltung mit einer 
umfassenden Reform der christlichen Kirchen zu überwinden. Auch wenn solche 
Vorhaben im Rückblick chancenlos erscheinen, ist es wichtig zu betonen, dass selbst 
um 1700 Zeitgenossen wie Gottfried Wilhelm Leibniz (1646-1716) oder Samuel Pu-
fendorf (1632-1694) die Zersplitterung des Christentums als vorläufig betrachteten, 
nicht als einen endgültigen Normalzustand.11

Die Auseinandersetzungen zwischen Anhängern verschiedener Konfessionen, 
wie sie in den brandenburgischen Territorien vorkamen, stellten zwar eine praktische 
Herausforderung für die weltlichen Obrigkeiten dar. Dennoch führten diese Schwie-
rigkeiten nicht zu einem Wunsch, die religiöse Wahrheitsfrage vollkommen auszu-
klammern. Dies war auch nicht erforderlich, um Recht und Frieden im weltlichen 
Gemeinwesen aufrecht zu erhalten. Zwar gab es Streitigkeiten zwischen verschiede-
nen Religionsgemeinschaften, aber es war ohne Weiteres möglich, Untertanen zu 
bestrafen, wenn sie den öffentlichen Frieden störten oder sogar das Gesetz brachen. 
Wenn diese Untertanen vorgaben, dies aus religiösen Gründen zu tun, konnte es 
sich nur um einen Vorwand oder einen Irrtum handeln, denn wahre Religion führte 
nie zu Ungehorsam und Rechtsbruch im Staat.12 Gewissensfreiheit und Staatsgewalt 
standen in solchen Fällen nicht im Konflikt miteinander.

Das Problem, meinte Thomasius, war, dass Untertanen weiterhin Formen des 
Hirnglaubens anhingen, das heißt, Glaubensbekenntnissen und Zeremonien, die für 
den wahren Glauben nebensächlich oder ihm sogar hinderlich waren, dass es aber 
zugleich aussichtslos war, eine weitergehende Reformation zu forcieren. Toleranz 
wurde so zum notwendigen Übel: die weltliche Obrigkeit nahm solche Formen des 
Hirnglaubens in Kauf, weil sie ihre Untertanen nicht zwingen konnte, sich von 
diesen abzuwenden. Dies bedeutete nicht, dass der Fürst diesen Zustand tatenlos 
hinnehmen sollte. Seine Aufgabe blieb es, behutsam und schrittweise die Kirche 

10 Kaplan 2007, S. 88. Nischan 1994, S. 185–192.
11 Antognazza 2009, S. 338–345; Ahnert 2013, S. 17–18.
12 Siehe, zum Beispiel, Thomasius 1695, S. 15, sowie Thomasius 1724, S. 33.

115

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


in seinen Territorien von Formen des Aberglaubens zu reinigen. Theologischen 
Streitigkeiten zwischen Anhängern verschiedener Konfessionen sollte er ebenso 
entgegenwirken, weil diese den Hirnglauben nur verfestigten.

Im Falle derjenigen religiösen Glaubensgemeinschaften, die keinen Schutz unter 
dem Reichsrecht genossen, hatte der Fürst auch das Recht, sie des Landes zu verwei-
sen. Wie Thomasius betonte, handelte es sich dabei nicht um eine weltliche Strafe, 
denn die Landesverweisung war nicht mit Ehrverlust verbunden und die Betroffenen 
waren zu seiner Zeit nicht mehr gezwungen, ihr Hab und Gut zurückzulassen.13 Aber 
wenngleich dem Fürsten die Landesverweisung von Andersgläubigen offenstand, 
war damit meist wenig gewonnen. Dem Glauben der Betroffenen war damit nicht 
geholfen. Wenn sie zudem treue Untertanen waren, so schadete der Fürst nur seinen 
eigenen Interessen.

Thomasius wies zudem darauf hin, wie die Aufnahme verfolgter Religionsge-
meinschaften aus anderen Ländern dem Staat nutzen konnte.14 Eine solche Politik 
hatten die brandenburgischen Kurfürsten seit Jahrzehnten praktiziert. Im Zuge der 
„Peuplierung“ des Landes nach den Verwüstungen durch den Dreißigjährigen Krieg 
hatte der „Große Kurfürst“ Friedrich Wilhelm Religionsgemeinschaften aufgenom-
men, die unter den Bestimmungen des Westfälischen Friedens keinen rechtlichen 
Anspruch auf Duldung hatten. Zum Beispiel gewährte er Sozinianern, Waldensern 
und Mennoniten Zuflucht. Als 1671 die Juden aus Wien vertrieben wurden, erlaubte 
er ihnen, sich in seinen Territorien niederzulassen. Nach der Aufhebung des Edikts 
von Nantes 1685 nahm er 20.000 verfolgte französische Hugenotten auf.15

Thomasius vertrat insgesamt eine pragmatische Auffassung von Toleranz, die 
der Politik der brandenburgischen Kurfürsten im Wesentlichen entsprach.16 Wie 
nun gezeigt werden soll, beruhte dieser Pragmatismus nicht auf der Gleichgültig-
keit gegenüber konfessionellen Unterschieden. Die religiöse Wahrheitsfrage wurde 
von Thomasius nicht beiseitegelegt. Vielmehr galten konfessionelle Unterschiede 
Thomasius als Hinweis auf die Korruption der christlichen Kirchen, der protestanti-
schen wie des Katholizismus. Langfristiges Ziel war es, die Reinigung der christli-
chen Kirchen vom Aberglauben voranzubringen. In der Zwischenzeit blieb religiöse 
Toleranz für Thomasius ein notwendiger, aber hoffentlich vorübergehender Zustand, 
um die rivalisierenden Formen des Hirnglaubens im Zaum zu halten.

13 Thomasius 1724, S. 38.
14 Thomasius 1724, S. 29.
15 Deppermann 1986, S. 43.
16 Dazu allgemein Kaplan 2007.

116

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


1. Religiöse Toleranz in Thomasius’ frühen Schriften

Am Anfang seiner Laufbahn als Jurist und Philosoph zeigte Thomasius wenig Inter-
esse an Fragen der religiösen Toleranz. Erst ab etwa 1689 gelangte er auf Umwegen 
dazu, sich verstärkt damit auseinanderzusetzen. Zu jenem Zeitpunkt hatte Thoma-
sius schon seit einigen Jahren mit orthodoxen Lutheranern wie Valentin Alberti 
(1635-1697) im Streit gelegen. Ursprünglich war es in diesen Kontroversen aber 
nicht in erster Linie um religiöse Toleranz gegangen, sondern um das Verhältnis von 
Vernunft und Offenbarung in der Jurisprudenz.

So hatte Thomasius zum Beispiel in seiner Disputation De Crimine Bigamiae 
von 1685 erklärt, dass das Naturrecht kein Verbot der Bigamie enthielt. Daraus 
folgerte er allerdings nicht, dass die Bigamie grundsätzlich zulässig war. Thomasius 
wollte vielmehr beweisen, dass die Bigamie nur aufgrund des geoffenbarten gött-
lichen Rechts untersagt war.17 Die Bestimmung des Verhältnisses von Naturrecht 
und dem geoffenbarten göttlichen Recht war auch Gegenstand seiner Institutiones 
Jurisprudentiae Divinae von 1688. Dort verteidigte Thomasius in Anlehnung an 
Pufendorf ein voluntaristisches Naturrecht, das der imago Dei-Lehre orthodoxer 
Lutheraner, wie zum Bespiel Valentin Alberti, zuwiderlief. Anders als Pufendorf 
widmete Thomasius aber einen beträchtlichen Teil seiner Aufmerksamkeit der Fra-
ge, wie das Naturrecht der Vernunft von dem geoffenbarten göttlichen Recht abzu-
grenzen sei, dessen Gültigkeit als Quelle weltlichen Rechts er als selbstverständlich 
voraussetzte.18

Thomasius versuchte unter anderem zu zeigen, dass Juristen auch ohne theologi-
schen akademischen Grad befugt waren, rechtliche Entscheidungen in Ehesachen zu 
treffen, und dass sie dabei auf die Heilige Schrift als Rechtsquelle zurückgreifen 
durften. Juristen, betonte Thomasius, benötigten keine theologische Ausbildung, 
um die entsprechenden Bibelpassagen verstehen und anwenden zu können: ihre 
Auslegung war nicht den Theologen vorbehalten, deren Autorität in Fragen der Bi-
belinterpretation auf theologische Lehren und die Form des Gottesdiensts beschränkt 
war. Ehefragen gehörten laut Thomasius nicht dazu. Wie er in seinen Institutiones 
Jurisprudentiae Divinae erklärte, waren diese Fragen Gegenstand des universellen 
göttlichen geoffenbarten Rechts, das an alle Menschen gerichtet und verpflichtend 
für sie war, auch wenn nicht alle Menschen von diesem geoffenbarten Recht wuss-
ten.19

Zunächst waren es diese Debatten über Ehefragen, die Thomasius dazu veranlass-
ten, in eine Diskussion über interkonfessionelle Toleranz einzusteigen. 1689 veröf-
fentlichte er eine Verteidigung der Ehe des lutherischen Fürsten Moritz Wilhelm 
von Sachsen-Zeitz mit der verwitweten calvinistischen Prinzessin Maria Amalia von 

17 Thomasius 1685.
18 Siehe, zum Beispiel, Thomasius 1688 [b], S. 47.
19 Thomasius 1688 [b], S. 110 ff.

117

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Mecklenburg-Güstrow, einer Schwester des brandenburgischen Kurfürsten. Diese 
Ehe war in einem anonym erschienenen Pamphlet Der Fang des edlen Lebens durch 
fremde Glaubens-Ehe scharf angegriffen worden.20 Die Identität des Autors, des 
Magdeburger Probsts Philip Müller, blieb nicht lange geheim. Er wurde bald verhört 
und „Seiner Churfürstlichen Durchl. Befehl zufolge auff dem Schlosse in Arrest 
genommen, und nach Spandow gebracht“.21 In seiner Schrift hatte Müller behaup-
tet, dass Heiraten zwischen Eheleuten unterschiedlicher Konfession ungültig seien, 
auch wenn diese Konfessionen zu den dreien zählten, die im Reichsrecht offiziell 
anerkannt wurden, nämlich dem Katholizismus, der lutherischen Kirche und dem 
Calvinismus. Ehesachen unterstünden dem Klerus. Wenn deren Vertreter die konfes-
sionellen Unterschiede zwischen den zwei künftigen Eheleuten für unüberwindbar 
hielten, war die Eheschließung verboten.

Doch laut Thomasius fand sich weder im Reichsrecht noch in der Heiligen Schrift 
ein Verbot der interkonfessionellen Ehe. Zwar gab es zahlreiche Bibelstellen, die die 
Eheschließung mit Ungläubigen untersagten. Mit diesen Ungläubigen waren aber 
nicht Mitglieder der anderen im Reichsrecht anerkannten Konfessionen gemeint, 
sondern zum Beispiel, Heiden, deren Religion, laut Thomasius, reiner Aberglaube 
und eine unmittelbare Eingebung des Teufels sei. Thomasius scheint nicht einmal 
die Möglichkeit erwogen zu haben, dass das Heidentum eine Form der natürlichen, 
vernünftigen Religion sein könnte, die zumindest einen gewissen, begrenzten Wahr-
heitsgehalt besaß. Auch Juden, die ja Christus nicht als Messias anerkannten, ka-
men als Ehepartner für Christen nicht in Frage, ebenso wenig wie Muslime. Die 
Unterschiede zwischen Lutheranern und Calvinisten waren aber im Vergleich dazu 
unwichtig, so dass das biblische Verbot der Ehe mit Ungläubigen im Fall dieser zwei 
Konfessionen nicht zutraf.22

Thomasius argumentierte zu diesem Zeitpunkt also nicht für ein allgemeines 
Prinzip der religiösen Toleranz. Er versuchte vielmehr zu zeigen, dass das Verbot 
konfessioneller Mischehen im Fall von Lutheranern und Calvinisten nicht anwend-
bar war. Thomasius forderte nie eine ähnlich tolerante Einstellung gegenüber Katho-
liken, deren Glauben er das Etikett des „abgöttischen Pabstthums“ umhängte.23 Wie 
Lutheraner und Calvinisten genossen Katholiken einen gewissen Schutz unter dem 
Reichsrecht, aber Thomasius fühlte sich nicht dazu veranlasst, die Unterschiede 
zwischen Katholiken und den zwei protestantischen Konfessionen für unwichtig 
zu erklären, geschweige denn, sich für die Akzeptanz der verschiedenen protestanti-
schen Sekten im Reich einzusetzen, die weder lutherisch noch calvinistisch waren.

Als Thomasius seine Schrift verfasste, hatte er bereits mehrere Jahre lang in 
Leipzig private Kollegien an der Universität unterrichtet. Offenbar gab es dort wenig 

20 Müller 1689.
21 Müller 1689, S. 104.
22 Thomasius 1689, S. 33.
23 Thomasius 1689, S. 128.

118

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Hoffnung auf eine bessere Anstellung für ihn. Der Tod seines Vaters Jakob Thoma-
sius 1684 wird seine Chancen auf eine Professur an der Universität kaum verbessert 
haben. Insgesamt waren seine Berufsaussichten offensichtlich ungewiss, vermutlich 
sogar schlecht.24 Hinzu kamen die zunehmenden Spannungen mit den lutherischen 
Gelehrten und Theologen in Leipzig, die Thomasius spätestens 1688 dazu veranlasst 
zu haben scheinen, über einen Wechsel nach Halle nachzudenken, wie auch aus 
einem Brief an Pufendorf im Oktober desselben Jahres hervorgeht.25

Auf diesem Hintergrund ist es mehr als wahrscheinlich, dass Thomasius sich 
deshalb zunehmend mit Fragen der interkonfessionellen Toleranz beschäftigte, um 
die Aufmerksamkeit des calvinistischen Kurfürsten von Brandenburg auf sich zu 
lenken und damit einen Umzug dorthin vorzubereiten. 1688 war der „Große Kur-
fürst“ Friedrich Wilhelm gestorben. Ihm folgte sein Sohn Friedrich, der sich, wie 
sein Vater, mit der Feindseligkeit der lutherischen Kirche in seinen Territorien kon-
frontiert sah. Und ebenso wie sein Vater drängte auch Friedrich darauf, in seiner 
lutherischen Landeskirche eine führende Rolle einzunehmen, die normalerweise 
einem lutherischen Fürsten als praecipuum membrum ecclesiae vorbehalten war.

Die Frage interkonfessioneller Toleranz rückte in Thomasius’ Schriften nun zu-
nehmend in den Vordergrund. Ein Beispiel ist die De felicitate subditorum Branden-
burgicorum von 1690. Thomasius beklagte dort, dass das wahre Christentum in allen 
drei Ständen im Staat – der weltlichen Obrigkeit, dem Klerus und dem Nährstand 
– verdorben sei. Die Repräsentanten der weltlichen Obrigkeit seien getrieben von 
Verschwendungssucht und ähnlichen Lastern. Der Klerus sei geprägt von Ehrgeiz 
und Habsucht. Der dritte Stand, der status oeconomicus, lasse sich vom Beispiel der 
anderen zwei Stände in die Irre leiten. Die Reform des Christentums müsse beim 
Klerus ansetzen, weil dessen geistliche Autorität ihm einen viel größeren Einfluss 
beim dritten Stand verschaffe, als ihn die weltliche Obrigkeit besaß.26

Diese Reform wiederum, behauptete Thomasius, verlangte, dass die Geistlichkeit 
sich theologischer Polemiken gegen andere Protestanten enthielt. Ursache solcher 
Kontroversen, meinte Thomasius, waren nicht etwa aufrichtige Meinungsunterschie-
de in wichtigen Glaubensfragen. Konfessionelle Differenzen waren nur ein vorge-
schobener Grund. Das eigentliche Problem war vielmehr, dass der christliche Glaube 
über einen Zeitraum von vielen Jahrhunderten seit der Spätantike korrumpiert wor-
den war. Vor allem seit Kaiser Konstantin der Christenverfolgung ein Ende gesetzt 
hatte und römischer Staat und christliche Kirche sich miteinander verbunden hatten, 
war die Zahl der Christen rasant angestiegen. Viele dieser Konvertiten hatten unter 
den heidnischen Kaisern nie an Bekehrung gedacht. Nun aber sahen sie die Kirche 
als Mittel, ihr eigenes Fortkommen zu befördern. Es bildeten sich konkurrierende 
Parteien von Geistlichen, von denen eine jede den Anspruch erhob, den Unterschied 

24 Thomasius 2017, S. XX.
25 Thomasius 2017, S. 120 – 126.
26 Thomasius 1749, S. 1–2.

119

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


zwischen Rechtgläubigkeit und Häresie bestimmen zu können. Damit befestigten sie 
ihren Einfluss und ihre Macht über die Gläubigen. Erst dadurch waren verfeindete 
Formen christlichen Glaubens überhaupt entstanden. Gegensätze zu anderen Kirchen 
waren Deckmantel für die Verfolgung handfester weltlicher Interessen.27

Eine vollständige Reform des Christentums, die diesen Konflikten den Wind 
aus den Segeln genommen hätte, war nach Thomasius’ Ansicht nicht zu erwarten, 
zumindest nicht demnächst. Für den richtigen Umgang mit konfessionellen Unter-
schieden durch den Fürsten spielte die Erkenntnis dieser historischen Entwicklung 
des Christentums dennoch eine wichtige Rolle. Sie erlaubte es nämlich, diese theolo-
gischen Differenzen richtig einzuordnen und eine von ihnen unabhängige Position 
zu beziehen, von der es möglich war, wahren Glauben von unwichtigen Zusätzen zu 
trennen.

In diesen frühen Schriften Ende der 1680er ging Thomasius allerdings noch 
davon aus, dass es zumindest einen kleinen Kern an unbedingt notwendigen Glau-
benssätzen gab, den der Klerus über einen Zeitraum von mehreren Jahrhunderten 
mit menschengemachten theologischen Lehren überdeckt hatte. Ab Mitte der 1690er 
jedoch bestritt er sogar die Möglichkeit, irgendwelche verbindlichen Glaubenssätze 
dieser Art zu bestimmen.

2. Häresie und Toleranz

Dieser Wandel in Thomasius’ Auffassung vom christlichen Glauben wird in seinem 
Kommentar 1694 zur De eruditione solida, superficiaria et falsa des französischen 
Philosophen Pierre Poiret sichtbar.28 Er hängt zusammen mit dem Wandel seines 
Menschenbildes, und vor allem seiner Auffassung von dem Wesen des menschlichen 
Willens und dessen Verhältnis zum Intellekt. In seinem Kommentar zu Poirets 
Schrift erklärte Thomasius, dass der wahre Glaube eine Form der Liebe sei und 
in der Ausrichtung des Willens auf Gott hin bestünde. Der Wille war nicht, wie 
er noch in seinen Institutiones angenommen hatte, eine Fähigkeit, frei zwischen 
verschiedenen Möglichkeiten zu wählen. Er war vielmehr ein Trieb, der das mensch-
liche Denken und Handeln in eine bestimmte Richtung lenkte.29

Es gab mehrere grundsätzliche Ausrichtungen dieses Willens als Liebe oder 
Trieb. Von diesen war die Liebe zu Gott, also die Ausrichtung des Willens hin 
auf Gott als höchstem Gut, die Grundlage sowohl eines wahren christlichen Glau-
bens als auch der weltlichen Tugend. Dem gegenüber standen drei andere, korrupte 
Formen der Liebe zu weltlichen Gütern: die Ehrsucht, der Geiz und die Lust. 
Die meisten Menschen waren geprägt von einer Mischung dieser drei verdorbenen 

27 Thomasius 1749, S. 6. Siehe auch Ahnert 2006, Kapitel 4.
28 Thomasius 1694.
29 Thomasius 1694, 314. Siehe auch Ahnert 2006, Kapitel 2.

120

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Formen der Liebe. Sie mochten äußerlich Anhänger des Christentums sein, doch für 
Thomasius handelte es sich bei ihnen um bloße Scheinchristen. Die Ausrichtung des 
Willens war nicht frei gewählt, sondern konnte nur mit Hilfe der göttlichen Gnade 
geändert werden, auch wenn die einzelne Person durch aufrichtiges Verlangen nach 
einer geistigen Wiedergeburt zu dieser Veränderung beitragen konnte. Thomasius’ 
augustinische Betonung der Liebe als dem eigentlich prägenden Teil des menschli-
chen Wesens war beeinflusst von Jansenistischen Autoren wie dem Duc de la Ro-
chefoucauld, mit dessen Werk er sich bereits Ende der 1680er auseinanderzusetzen 
begann.30

Für Thomasius’ Toleranzverständnis war diese Wende in seinem Denken vor 
allem insoweit von Bedeutung, als nun theologische Doktrinen, wie sie zum Beispiel 
in der lutherischen Konkordienformel enthalten waren, für den Glauben nahezu 
belanglos wurden. Der Verstand war dem Willen als Liebe oder Trieb untergeord-
net. Meinungen im Verstand beeinflussten nicht die grundsätzliche Ausrichtung des 
Willens, sondern spiegelten diese wider. Theologische Lehrsätze hatten also keinen 
Einfluss auf den Willen, der die eigentliche Grundlage des christlichen Glaubens 
bildete.

Das Problem mit theologischen Lehrmeinungen war aber nicht nur, dass sie den 
menschlichen Willen nicht lenken konnten. Spätestens seit seiner Schrift An Haere-
sis sit Crimen von 1697 argumentierte Thomasius auch, dass keine theologische 
Lehrmeinung einen ausschließlichen Anspruch auf Wahrheit haben könne. Wahrheit, 
so Thomasius, bedeute die Übereinstimmung zwischen unserem Verstand und dem 
eigentlichen Wesen seines Gegenstandes. Nun sei Gott aber ein unendliches Wesen, 
dessen Verständnis die Kräfte des menschlichen Intellekts weit übersteige. Es könne 
keine Übereinstimmung geben zwischen etwas Unendlichem und etwas Endlichem 
wie dem menschlichen Verstandesvermögen. Etwas Unendliches könne daher nicht 
im wörtlichen Sinn, sondern nur mittels Gleichnissen begriffen werden, die von 
endlichen Gegenständen abgeleitet seien und eine nur unvollkommene Kenntnis 
der göttlichen Mysterien böten, welche in theologischen Lehren beschrieben waren. 
Denn ein Begriff, der durch Gleichnisse vermittelt werde, sei kein Begriff im eigent-
lichen Sinne („Conceptus per similia non est conceptus proprie dictus“). Daher gebe 
es auch von einem unendlichen Gegenstand wie Gott keinen „conceptus positivus 
verus“. Es sei demzufolge unmöglich, in einem solchen Fall ein Abweichen von der 
Wahrheit festzustellen und zu beweisen.31

Die Heilige Schrift sei auch keine eindeutige Quelle theologischer Lehren, denn 
sie werde von den jeweiligen Parteien verschieden interpretiert. Glaubensformeln 
wie die lutherische Konkordienformel seien ebenfalls kein zuverlässiger Maßstab für 
theologische Wahrheit, denn sie stützten sich auf menschliche Interpretationen der 

30 Auf die Bedeutung dieser Literatur für Thomasius hat vor allem Werner Schneiders hingewie-
sen. Siehe Schneiders 1971. Siehe auch Augustinus 1979, Buch XIV, Kapitel 7.

31 Thomasius 1697[a], S. 19.

121

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Schrift. Zwar war nicht jede Meinung von Gott und den Mysterien des Glaubens 
zulässig. Da es sich bei diesen Meinungen aber um Gleichnisse oder Metaphern 
handelte, war keine von ihnen allein im engen wörtlichen Sinn wahr.32

Diese Relativierung theologischer Lehrsätze führte Thomasius dazu, nicht nur 
interkonfessionelle Intoleranz zu kritisieren, sondern auch die Intoleranz innerhalb 
einer Kirche gegenüber Häretikern. Ein Häretiker war jemand, der sich hartnäckig 
weigerte, die Lehrmeinungen seiner Kirche anzunehmen. Wenn es aber keine ein-
deutigen und verbindlichen Lehrmeinungen gab, so konnte auch niemand der Häre-
sie überführt werden. Dennoch bestrafte die Kirche vermeintliche Häretiker, indem 
sie sie exkommunizierte und damit von der Teilnahme am Abendmahl ausschloss.

Thomasius’ Gegner argumentierten, die Exkommunikation stelle keine weltliche 
Strafe dar. Sie werde von der Kirche verhängt, nicht von der weltlichen Obrigkeit, 
und schmälere nicht die bürgerlichen Rechte der exkommunizierten Person. Thoma-
sius widersprach dieser Auffassung und behauptete, die Exkommunikation sei in 
Wirklichkeit einer weltlichen Strafe vergleichbar, weil sie die Betroffenen nicht nur 
vom Abendmahl, sondern oftmals auch vom gesellschaftlichen Umgang mit anderen 
ausschloss. Die Behauptung des Klerus, die Exkommunikation von Häretikern be-
deute keinen Eingriff in die Befugnisse der weltlichen Obrigkeit, sei somit falsch 
und nur ein weiteres Beispiel für Papalismus oder Priesterbetrug.33

Glaubensmeinungen, die credenda, waren nur ein Bestandteil konfessioneller 
Identität. Der andere Bestandteil, an dem sich vor allem Konflikte zwischen Kir-
chengemeinschaften zu entzünden pflegten, waren kirchliche Zeremonien, zu denen 
beispielsweise die Form des Gottesdiensts gehörte. Thomasius’ Einstellung zu sol-
chen kirchlichen Zeremonien entwickelte sich parallel zu seiner Auffassung von 
den credenda im Laufe der 1690er und brachte vor allem eine Veränderung seiner 
Auffassung vom göttlichen positiven Recht mit sich.

3. Toleranz und kirchliche Zeremonien

In seinen frühen Schriften, bis etwa Mitte der 1690er, ging Thomasius noch davon 
aus, dass einige wenige kirchliche Rituale Teil des göttlichen positiven Rechts und 
somit verpflichtend seien. Dazu zählten zum Beispiel die Taufe oder die Eucharistie-
feier. Doch die meisten Zeremonien, die in christlichen Kirchen praktiziert wurden, 
waren seiner Ansicht nach Adiaphora, oder „Mitteldinge“, das heißt, Glaubensange-
legenheiten, die von Gott weder geboten noch verboten waren.

Diese Adiaphora waren Gegenstand der Schrift De Jure Principis circa Adia-
phora, die 1695 als Dissertation unter dem Vorsitz von Thomasius erschien. Der 

32 Thomasius 1697[a], S. 19.
33 Thomasius 1697[b], S. 16–17.

122

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Respondent war Enno Rudolph Brenneysen, ein zukünftiger ostfriesischer Kanzler. 
Wie so oft bei frühneuzeitlichen Dissertationen, lässt sich die Autorschaft nicht 
eindeutig feststellen. Aus Thomasius’ Anmerkungen geht jedoch zumindest hervor, 
dass er mit dem Inhalt des Textes in allen wichtigen Punkten einverstanden war.

In der Disputation ging es um das Recht des Fürsten, diese Mitteldinge, oder 
Adiaphora in seiner Landeskirche zu regeln. Als Beispiele nannte der Autor, gleich 
ob dies nun Thomasius oder Brenneysen war, die Kirchenmusik, den Gregoriani-
schen Kalender, geistliche Gewänder, den Gebrauch von Bildern in der Kirche, 
den Exorzismus und die private Beichte.34 Bei allen diesen Beispielen handelte es 
sich um Aspekte des kirchlichen Zeremoniells, die gerade in den brandenburgischen 
Territorien seit einigen Jahren heftig umstritten gewesen waren. Die lutherische 
Kirche hatte dort auch nach dem Übertritt der Kurfürsten zum reformierten Glau-
ben an Praktiken festgehalten, die oft zutiefst katholisch anmuteten. Im Laufe des 
siebzehnten Jahrhunderts lösten diese vermeintlichen Überreste des Papsttums wie-
derholt Konflikte zwischen den Kurfürsten und ihrer lutherischen Landeskirche aus. 
Versuche der Kurfürsten, Heiligenbilder oder Seitenaltäre in lutherischen Kirchen 
abzuschaffen, lösten Tumulte aus. In den 1690ern entspann sich in Berlin ein Streit 
um die Zulässigkeit der privaten Einzelbeichte.35

Der Fürst durfte laut Thomasius/Brenneysen kirchliche Riten wie die Einzel-
beichte ändern oder abschaffen, weil sie nicht Teil des göttlichen positiven Rechts 
waren und er diese somit ungehindert regeln durfte. Dabei sollte der Fürst sich 
jedoch nicht an politischen Interessen orientieren, sondern sich zum Ziel setzen, den 
Aberglauben einzudämmen und die Frömmigkeit der Untertanen zu befördern.36 Ein 
Gegenargument, das Thomasius oder Brenneysen in Betracht ziehen, ist, dass die 
allzu kontroverse Änderung von kirchlichem Zeremoniell „scandalum“ verursache. 
„Scandalum“ war ein theologischer Begriff und bezeichnete eine Handlung, die 
an sich nicht verboten war, aber andere vom wahren Glauben abbringen konnte, 
weil sie Anstoß erregte. Das biblische Beispiel dafür war vor allem der erste Ko-
rintherbrief des Paulus, Kapitel 8, Vers 13, in dem der Apostel erklärte, dass der 
Verzehr von Fleisch zwar weder geboten noch verboten sei, man sich aber dessen 
enthalten sollte, wenn er bei Nichtgläubigen Anstoß erregte und sie davon abhielt, 
sich zum Christentum zu bekehren. In De Jure Principis circa Adiaphora wird 
dieser Einwand allerdings kurzerhand als Ausrede orthodoxer Lutheraner verworfen, 
die sich selbst nicht scheuten, Calvinisten solchen „scandala“ auszusetzen.37

Als De Jure Principis circa Adiaphora erschien, hielt Thomasius einige wenige 
kirchliche Zeremonien, wie die Taufe oder die Eucharistiefeier, noch für göttlich 
vorgegeben. Solche Zeremonien waren, so meinte er, Teil eines göttlichen positiven 

34 Thomasius 1695, 38–46.
35 Siehe dazu Obst 1972.
36 Thomasius 1695, S. 42. Siehe auch Thomasius 1740, Andrer Teil, S. 7-8.
37 Thomasius 1695, S. 36-38.

123

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Rechts. Zudem glaubte er, dass bestimmte Zeremonien, wie sie in der Bibel berichtet 
waren, ohne ausdrückliche göttliche Vorschrift nicht zulässig sein konnten. Dazu 
zählten zum Beispiel die Tieropfer der Israeliten im Alten Testament, weil die 
Zerstörung eines Teils der Schöpfung nicht dazu dienen konnte, den Schöpfer zu 
ehren, es sei denn dieser Akt war vom Schöpfer selbst befohlen.38

Selbst dieser minimale Kern an verbindlichen Zeremonien verschwand jedoch 
im Laufe der 1690er aus Thomasius’ Denken. Grund dafür war vor allem die Ände-
rung seiner Auffassung vom göttlichen Recht. In den Institutiones Jurisprudentiae 
Divinae von 1688 war er davon ausgegangen, dass es ein solches göttliches Recht in 
Form von Befehlen Gottes an die Menschheit gab. Noch 1699 bezog sich Thomasius 
auf das ius divinum positivum universale in seinen Vindiciae Juris Majestatici circa 
Sacra. Dort erklärte er noch, dass in einem politischen Gemeinwesen kraft ihrer 
höchsten Gewalt „die christliche politische Obrigkeit alle Handlungen ihrer Bürger 
bestimmen“ könne, die „weder durch das Naturrecht noch das universelle göttliche 
positive Recht bestimmt“ seien.39 Wenige Jahre später jedoch, in seinen Fundamenta 
Juris Naturae et Gentium von 1705, hatte er sich von der Idee eines göttlichen positi-
ven Rechts entfernt, das er nun als figmentum bezeichnete.40 Thomasius betrachtete 
nun alle göttlichen Gesetze, ob sie nun Teil des Natur- und Völkerrechts oder 
der göttlichen Offenbarung waren, als göttliche Ratschläge (consilia), die man nur 
im weiteren Sinn als Gesetze bezeichnen konnte. Anders als menschliche Gesetze 
besaßen sie keine unmittelbare Zwangs- oder Strafgewalt und waren daher nicht 
gleichermaßen bindend.

Die Folge war, dass nun keine religiösen Zeremonien aus göttlichen Geboten 
hergeleitet werden konnten. Selbst Tieropfer bedurften keines ausdrücklichen göttli-
ches Gebots, wie Thomasius zuvor behauptet hatte. In seiner posthum erschienenen 
Vollständigen Erläuterung der Kirchenrechts-Gelahrtheit erklärte er, dass Gott nicht 
wie ein Uhrmacher sei, dessen Werke man zerschlägt: das sei eine cartesianische 
Vorstellung, die „aus Gott einen Künstler, die Welt aber zu einer Machine machet“.41 

Die Natur sei nicht mit einem menschengemachten Gegenstand zu vergleichen, mit 
dem ein Handwerker sein Einkommen verdient, weil Gott „vermöge seines Geis-
tes in der Natur alle Stunden dergleichen Machinen unzehlich produciret“. Daher, 
„wann schon eine destruieret wird, geschiehet dennoch damit kein Schade. Und“, 
fügte er hinzu, „posito, daß es also wäre, so dürfte man keine Laus todtschlagen“.42 

Den Glauben an göttliche positive Gesetze hielt Thomasius nun für ein weiteres 

38 Thomasius 1740, Erster Theil, S. 79.
39 “Vi hujus summae potestatis Magistratus Politicus Christianus determinare poterit per leges 

omnes actiones civium, jure Naturae aut divino positive universali nondum determinatas”. 
Thomasius 1699, §44.

40 Thomasius 1718, S. 9-10. Dazu Grunert 2000, S. 202.
41 Thomasius 1740, Erster Theil, S. 80.
42 Thomasius 1740, Erster Theil, S. 80.

124

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Mittel, mit dem der Klerus unter dem Vorwand der Religion Macht über die Laien 
ausübte.

Somit waren keine kirchlichen Zeremonien mehr dem Einfluss des Fürsten entzo-
gen, aber die Rechtfertigung für einen solchen Eingriff war eng umschrieben. So 
war es nicht erlaubt, kirchliche Zeremonien einfach der Staatsräson unterzuordnen: 
obgleich keine bestimmten kirchlichen Zeremonien von Gott geboten oder verbo-
ten waren, bedeutete dies nicht, dass die weltliche Obrigkeit freie Hand hatte, sie 
nach politischen Gesichtspunkten auszurichten. Die Aufgabe des Fürsten in allen 
Religionsangelegenheiten, auch kirchlichem Ritual, war die cura religionis, die 
nicht natur- oder staatsrechtlich begründet, sondern Pflicht eines jeden Christen, 
des Hausvaters wie des Landesvaters, war. Der Fähigkeit des Fürsten, für Ruhe und 
Ordnung im Gemeinwesen zu sorgen, tat dies keinen Abbruch. Gesetzesbrecher und 
Aufrührer konnten ohne weiteres bestraft werden, auch wenn sie sich auf ihre reli-
giösen Überzeugungen beriefen. Ihre Taten bewiesen, dass es sich bei ihrer Religion 
nur um falschen Hirnglauben handeln konnte. Der aufrichtige Herzensglaube führte 
nie zu solchem Verhalten.

Thomasius war der Meinung, dass verschiedene Zeremonien gleichermaßen 
Ausdruck eines aufrichtigen Herzensglaubens sein konnten. Wie aber im Falle un-
terschiedlicher aufrichtiger Glaubensmeinungen, bedeutete die Akzeptanz solcher 
Zeremonien, auch wenn sie nicht einheitlich waren, für ihn nicht Toleranz im früh-
neuzeitlichen Sinn der Duldung dessen, was eigentlich geändert oder abgeschafft 
werden sollte. Wie auch im Fall derjenigen credenda, die bloßer Hirnglauben waren, 
war Toleranz nur notwendig für die Zeremonien, die vom falschen Hirnglauben 
verschiedener Konfessionen herrührten. Hier waren dem Landesfürsten Grenzen 
gesetzt, teils aus pragmatisch-politischen Gründen, teils aufgrund der reichsrechtli-
chen Bestimmungen. Selbst falscher Hirnglauben musste mit Vorsicht behandelt 
werden. Der Versuch, Untertanen durch obrigkeitlichen Befehl von sinnlosen, aber-
gläubischen Zeremonien abzubringen, lief Gefahr, Aufruhr zu verursachen und den 
Gewissen der Untertanen Gewalt anzutun. Ein christlicher Fürst sollte dennoch das 
langfristige Ziel einer wahren Reformation des Glaubens im Auge behalten.

4. Fazit

Thomasius wurde oft von Gegnern des „Indifferentismus“ bezichtigt, das heißt, der 
Gleichgültigkeit gegenüber konfessionellen Unterschieden, auch solchen, die für das 
Seelenheil von Belang waren.43 Auf den ersten Blick scheinen Thomasius’ Begriffe 
von religiöser Toleranz und konfessionellem Pluralismus eine solche Charakterisie-
rung zuzulassen, doch wäre das ein Missverständnis. Thomasius’ Toleranzbegriff 

43 Siehe, zum Beispiel, Roth 1700.

125

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


setzte in Wirklichkeit eine klare Unterscheidung von wahrem und falschem Glauben 
voraus. Nur war der wesentliche Unterschied nicht der zwischen den Inhalten ver-
schiedener theologischer Doktrinen, wie orthodoxe Lutheraner meinten, sondern der 
zwischen Herzens- und Hirnglauben.

Verschiedene Glaubensmeinungen konnten gleichermaßen Ausdruck eines auf-
richtigen Herzensglaubens sein, ebenso wie verschiedene Formen des Gottesdiens-
tes. Diese Vielfalt erforderte jedoch keine Toleranz im eigentlichen Sinn, da es 
sich nur um verschiedene Formen wahren Glaubens handelte. Toleranz war dann 
erforderlich, wenn es um Formen des Hirnglaubens ging, die bestenfalls unnötig wa-
ren und schlimmstenfalls vom wahren Glauben ablenkten, aber aus pragmatischen 
Gründen geduldet werden mussten, zumindest auf absehbare Zeit.

Toleranz in der Frühaufklärung ist häufig als Prinzip der Staatsräson begriffen 
worden. Die Notwendigkeit, Ruhe und Frieden im Staat zu sichern, habe zur Tren-
nung zwischen religiösem Glauben und politischen Interessen geführt. Religion 
wurde zur Privatangelegenheit, die Kirche zu einer privaten Vereinigung ohne po-
litische Funktion. Dies trifft im Falle von Thomasius nur sehr bedingt zu. Seine 
Unterscheidung zwischen Herzensglauben und Hirnglauben erlaubte es ihm, konfes-
sionelle Unterschiede unter pragmatischen Gesichtspunkten zu behandeln. Er ging 
aber nicht so weit, kirchliche Angelegenheiten ganz der Staatsräson unterzuordnen, 
selbst in den Fällen, in denen die weltliche Obrigkeit über die Handlungen ihrer 
Untertanen verfügen durfte. Toleranz war für Thomasius kein Entschluss, religiöse 
Wahrheitsfragen auszuklammern und stattdessen politischen Erwägungen den Vor-
rang zu geben. Vielmehr bedeutete Toleranz für jemanden wie ihn die Erkenntnis, 
dass eine Glaubensreformation nicht erzwungen werden durfte oder konnte, sondern 
auf politische Umstände und die Empfindlichkeiten der Bevölkerung Rücksicht 
nehmen und pragmatisch mit ihnen umgehen musste. Toleranz war kein Wert an 
sich, der das Problem religiöser Konflikte ein für alle Mal lösen sollte. Sie bedeutete 
das Hinnehmen eines unbefriedigenden Zustands, der sich unmittelbar nicht ändern 
ließ. Die eigentliche Lösung war eine umfassende Glaubensreformation. Grundsätz-
lich blieb diese als langfristiges Ziel bestehen, auch als Aufgabe einer christlichen 
weltlichen Obrigkeit.

Literaturverzeichnis

Ahnert, Thomas, 2006: Religion and the Origins of the German Enlightenment. Faith and the 
Reform of Learning in the Thought of Christian Thomasius. Rochester, NY.

Ahnert, Thomas, 2013: Samuel Pufendorf and Religious Intolerance in the Early Enlighten-
ment. In: Parkin, Jon und Stanton, Timothy (Hrsg.), 2013: Natural Law and Toleration in 
the Early Enlightenment. Oxford, S. 15-33.

Antognazza, Maria Rosa, 2009: Leibniz. An Intellectual Biography. Cambridge.

126

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Augustinus, Aurelius, 1979: Vom Gottesstaat, 2 Bde. München.
Clark, Christopher, 2007: Iron Kingdom. The Rise and Downfall of Prussia 1600 – 1947. 

London.
Deppermann, Klaus, 1986: Die politischen Voraussetzungen für die Etablierung des Pietismus 

in Brandenburg-Preußen. In: Pietismus und Neuzeit. Ein Jahrbuch zur Geschichte des 
neueren Protestantismus. H. 12, S. 38-53.

Fritsch, Matthias J., 2004: Religiöse Toleranz im Zeitalter der Aufklärung. Naturrechtliche 
Begründung – konfessionelle Differenzen. Hamburg.

Grunert, Frank, 2000: Normbegründung und politische Legitimität. Zur Rechts- und Staats-
philosophie der deutschen Frühaufklärung. Tübingen.

Heckel, Martin, 1968: Staat und Kirche nach den Lehren der evangelischen Juristen in der 
ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts. München.

Hinrichs, Carl, 1971: Preußentum und Pietismus. Der Pietismus in Brandenburg-Preußen als 
religiös-soziale Reformbewegung. Göttingen.

Hunter, Ian, 2007: The Secularisation of the Confessional State. The Political Thought of 
Christian Thomasius. Cambridge.

Hunter, Ian, 2013: The Tolerationist Programmes of Thomasius and Locke. In: Parkin, Jon 
und Stanton, Timothy (Hrsg.), 2013: Natural Law and Toleration in the Early Enlighten-
ment. Oxford, S. 107-138. 

Kaplan, Benjamin, 2007: Divided by Faith. Religious Conflict and the Practice of Toleration 
in Early Modern Europe, Cambridge, MA.

Müller, Philip, 1689: Der Fang des Edlen Lebens durch Frembde Glaubens-Ehe. In: Thoma-
sius, Christian, 1714: Auserlesene deutsche Schriften. Zweiter Teil, Frankfurt/M. und Leip-
zig, S. 103 – 192.

Nischan, Bodo, 1994: Prince, People, and Confession. The Second Reformation in Branden-
burg. Philadelphia, PA.

Obst, Helmut, 1972: Der Berliner Beichtstuhlstreit. Die Kritik des Pietismus an der Beichtpra-
xis der lutherischen Orthodoxie. Witten.

Press, Volker, 1991: Kriege und Krisen. Deutschland 1600 – 1715. München.
Priarolo, Mariangela, 2019: The Limits of Toleration. On Leibniz’s Dissertatio Thomasiana 

An Haeresis sit Crimen. In: Studia Leibnitiana, H. 51/2, S. 227-246.
Roth, Albrecht Christian, 1700: Thomasius portentosus hos en synopsei & suis ipsius scriptis 

de portentis illis convictus. Leipzig.
Schneiders, Werner, 1971: Naturrecht und Liebesethik. Zur Geschichte der praktischen Philo-

sophie im Hinblick auf Christian Thomasius. Hildesheim.
Schröder, Peter, 1999: Christian Thomasius zur Einführung. Hamburg.
Thomasius, Christian, 1685: De Crimine Bigamiae. Leipzig.
Thomasius, Christian, 1688[a]: Introductio ad Philosophiam Aulicam. Leipzig.
Thomasius, Christian, 1688[b]: Institutiones Jurisprudentiae Divinae. Leipzig.
Thomasius, Christian, 1694: Dissertatio ad Petri Poreti libros de Eruditione solida, superficia-

ria et falsa. In: Thomasius, Christiam, 1724: Programmata Thomasiana. Halle und Leipzig.
Thomasius, Christian und Brenneysen, Enno, 1695: Dissertatio Juris Publici Inauguralis de 

Jure Principis circa Adiaphora. Halle.

127

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Thomasius, Christian und Rube, Johann Christoph, 1697[a]: Problema Juridicum an Haeresis 
sit Crimen? Halle. 

Thomasius, Christian und Rube, Johann Christoph, 1697[b]: Theses Inaugurales de Jure Prin-
cipis circa Haereticos. Halle.

Thomasius, Christian, 1699: Vindiciae Juris Majestatici circa Sacra. Halle
Thomasius, Christian, 1724: Kurtze Lehr-Sätze vom Recht eines Christlichen Fürsten in Re-

ligions-Sachen. In: Thomasius, Christian, 1724: Vernünfftige und Christliche aber nicht 
Scheinheilige Thomasische Gedancken und Erinnerungen über allerhand Gemischte Philo-
sophische und Juristische Händel. Andrer Theil, Halle, S. 1-43.

Thomasius, Christian, 1749: De Felicitate Subditorum Brandenburgicorum ob emendatos per 
Edicta Electoralia Status, Ecclesiasticum et Politicum. Halle.

Thomasius, Christian, 1718: Fundamenta Juris Naturae et Gentium. 4. Auflage. Halle.
Thomasius, Christian, 1740: Vollständige Erläuterung der Kirchenrechts-Gelahrtheit. 2. Aufla-

ge. Frankfurt/M. und Leipzig 1740.
Thomasius, Christian, 1994: Auserlesene deutsche Schriften. Zweiter Teil. Neudruck der Aus-

gabe Frankfurt/M. und Leipzig, 1714. Vorwort von Werner Schneiders. Personen- und 
Sachregister von Frank Grunert, Hildesheim.

Thomasius, Christian, 2017: Christian Thomasius Briefwechsel. Historisch-Kritische Edition. 
Bd. 1: 1679-1692. Hrsg. von Frank Grunert, Matthias Hambrock und Martin Kühnel. Berlin.

Whaley, Joachim, 2000: A Tolerant Society? Religious Toleration in the Holy Roman Empire, 
1648-1806. In: Grell, Ole Peter und Porter, Roy (Hrsg.), 2000: Toleration in Enlightenment 
Europe, Cambridge, S. 175-195.

Zurbuchen, Simone, 1996: Gewissensfreiheit und Toleranz. Zur Pufendorf-Rezeption bei 
Christian Thomasius. In: Palladini, Fiammetta und Hartung, Gerald, 1996: Samuel Pufen-
dorf und die europäische Frühaufklärung. Werk und Einfluß eines deutschen Bürgers der 
Gelehrtenrepublik nach 300 Jahren (1694-1994). Berlin, S. 169-180.

128

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Alexander Schmidt

Jerusalem über Athen: Gesetzgebungslehre als Staatsklugheit

„Die Gründung des Jüdischen Staats durch Moses ist eine der denkwürdigsten Bege-
benheiten, welche die Geschichte aufbewahrt hat, wichtig durch die Stärke des Ver-
standes, wodurch sie ins Werk gerichtet worden, wichtiger noch durch ihre Folgen 
auf die Welt, die noch bis auf diesen Augenblick fortdauern“ – so urteilte Friedrich 
Schiller 1790 in seinen Vorlesungen zur Universalgeschichte, die er während seines 
kurzen Ausflugs in die akademische Lehre als außerordentlicher Professor an der 
Universität Jena hielt.1 Schillers Essay, Die Sendung des Moses, steht am Ende einer 
komplexen Auseinandersetzung mit der „Erinnerungsspur Moses“ (Jan Assmann) 
innerhalb der europäischen Gelehrtenrepublik des 17. und 18. Jahrhunderts, bevor 
dieser durch die Alttestamentforschung und die Ägyptologie des 19. Jahrhunderts 
historisiert wurde.2

Christian Thomasius hat keinen eigenen Text zum jüdischen Religions- und 
Staatsgründer verfasst. Dennoch lässt sich in seinem Werk eine nicht minder inten-
sive Beschäftigung mit der Debatte über Moses und den Staat der alten Hebräer 
erkennen als beim Historiker Schiller. Diese Auseinandersetzung mit den Befunden 
der großen Hebraisten des 17. Jahrhunderts in den posthum publizierten Vorlesungen 
über die Gesetzgebungsklugheit (Lectiones de prudentia legislatoria) von 1701/02 
und verwandten Schriften ist in der Forschung bislang recht wenig beachtet worden, 
obwohl sie eine Schlüsselrolle in der Entwicklung von Thomasius’ Rechts- und 
Staatsdenken spielt.3 Sie findet insbesondere Eingang in die pessimistische Revisi-
on seines naturrechtlichen Systems: von den Institutiones jurisprudentiae divinae 
(1688) hin zu den späteren Fundamenta juris naturae et gentium (1705). Anders 
als der Nichtchrist Schiller interpretierte Thomasius die Gründung des Gemeinwe-
sens der alten Hebräer nicht allein als ein menschengeschichtliches Urereignis 
mit universalen Fernwirkungen. Vielmehr las er Teile des Alten Testaments als Be-
schreibung eines idealen Staates, dessen Gesetze, Sitten und schließlich Niedergang 
konkretes Anschauungsmaterial für die politische Urteilsbildung der Herrschaftselite 
des frühneuzeitlichen Fürstenstaates vermittelten. Wie er gegenüber seinen Hallen-
ser Studenten nicht müde wurde zu betonen, sei „keine klügere Republique iemals 

1 Schiller 1970, S. 377.
2 Assmann 1997, bes. S. 91-143.
3 Siehe immerhin Link 1979, S. 256 und jetzt Totzek 2019, S. 427ff. Für die Thomasius-Schüler 

Franz Budde und Hieronymus Gundling: Mulsow 2016, S. 301ff.

129

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


gewesen/ als die auff Gottes Befehl durch Mose eingerichtete Jüdische Republi-
que“.4 Und wie er an anderem Ort schrieb, zeige der Vergleich mit allen großen Ge-
setzgebungen der Antike, dass „kein Staat und keine Gesetze so vollkommen seyn 
als der Israelitische Staat und die Mosaischen Gesetze.“5 Thomasius’ Auseinander-
setzung mit der mosaischen Gesetzgebung eröffnet damit einen instruktiven Zugang 
zu seiner Haltung in der Debatte um den besten (und bestmöglichen) Staat. Metho-
disch erweiterte Thomasius dabei den humanistischen Ansatz durch das historische 
Studium im Modus einer Verfalls- und Korruptionsgeschichte, bestehende Dogmen 
und soziale Zustände einer durchgreifenden Kritik zu unterziehen. Zugleich wird 
seine Skepsis gegenüber der Möglichkeit weitreichender Reform der politischen und 
sozialen Verhältnisse seiner Zeit deutlich.

a) Omnium optima:6 Thomasius im Diskurs über die mosaische Gesetzgebung

Der anti-orthodoxe Protestant Thomasius bewegte sich hier auf einer längeren Dis-
kurslinie. Der Gemeinplatz der Überlegenheit der mosaisch-jüdischen Verfassung 
gegenüber den Gesetzen anderer antiker Gemeinwesen ging vor allem auf den jü-
disch-hellenistischen Historiker Flavius Josephus (ca. 37/38–100 n. Chr.) zurück, 
dessen Werke Thomasius intensiv aufnahm.7 In Über die Ursprünglichkeit der 
Juden, auch bekannt als Gegen Apios, einer Apologie des Judentums gegenüber 
zeitgenössischen Kritikern, hatte Josephus Moses als einen philosophischen Gesetz-
geber stilisiert, dem die Verankerung der kardinalen moralischen Tugenden in der 
religiösen Praxis eines ganzen Volkes gelungen sei.8 Im Ranking um den besten 
Staat konnte Josephus seiner römisch-hellenistischen Leserschaft einen klaren Favo-
riten präsentieren: Moses’ Schöpfung einer theokratischen Republik, in der Gott die 
höchste Autorität innehatte, sei den Verfassungen anderer (mythischer) Gesetzgeber 
wie Lykurg von Sparta, Solon von Athen und Numa von Rom an Weisheit und 
Stabilität überlegen gewesen.

Mit dem Aufschwung der Bibel- und Hebräischstudien infolge der Reformation 
und des Renaissancehumanismus im 16. Jahrhundert fand das mosaische Gemein-
wesen breites Interesse in den expandierenden Fächern von Theologie, Geschichts-
schreibung und Rechtswissenschaft. Vor allem für protestantische Denker des nach-
reformatorischen Zeitalters konfessioneller Verfestigungen bot die mosaische Ge-
setzgebung ein Modell, wie die normative Leerstelle in Fragen von Kirchenzucht 

4 Thomasius 1705, S. 18.
5 Thomasius 1713a, S. 91. Siehe auch Thomasius 1713b, S. 51, §61.
6 „Das beste von allen“ – so bezeichnet der reformierte Politiktheoretiker und Stadtsyndikus von 

Emden Johannes Althusius das jüdische Gemeinwesen (politia judaica). Siehe Althusius 1654, 
S. 367, XIX, §78.

7 Vgl. Thomasius 2003, S. 150, § 2; S. 162ff. Thomasius 1713a, S. 89 (FN n).
8 Flavius Josephus 1926, S. 353ff. (2.151-189).

130

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


und Ehegerichtsbarkeit zu füllen sei, die durch die Abschaffung des katholischen ka-
nonischen Rechts in protestantischen Gemeinwesen entstanden war. Diese gelehrte 
Beschäftigung mit dem Alten Testament, die verstärkt die rabbinische Kommentarli-
teratur einbezog, führte zur Ausbildung einer eigenständigen Gattung der Politia ju-
daica-Literatur.9 Die vermeintlich vorbildliche Religions- und Staatsverfassung des 
althebräischen Gemeinwesens wurde so ein politisches Argument in den politisch-
konfessionellen Kämpfen des 17. Jahrhunderts um die Kompetenzen des Herrschers 
und der Stände in Steuer- und Kirchenfragen.

Ideologisch war dieser Bezug nicht eindeutig festgelegt. Es ließen sich damit 
wahlweise absolute Monarchie oder ständisch-aristokratische Republik, unbedingter 
politischer Gehorsam oder Widerstandsrecht, die enge Verbindung oder Trennung 
von politischer Herrschaft und Kirche und die Toleranz oder strenge Verfolgung 
von Glaubensabweichenden verteidigen. Der englische Royalist Robert Filmer (c. 
1588–1653) und der von Thomasius verachtete dänische Geheime Rat Dietrich Rein-
king (1590–1664) lasen das Alte Testament als Grundlage einer patriarchalischen 
Auffassung vom Fürsten als Vater des Vaterlandes, der kraft göttlichen Rechts über 
das Wohl seiner Untertanen zu wachen habe.10 Dennoch erhielten gerade republika-
nische Ideen in der Englischen Revolution von 1640 einen entscheidenden Impuls 
von dem Diskurs um die mosaische Theokratie.11 Die puritanischen und freikirchli-
chen Gegner des Königs sahen sich in der Tradition des jüdischen auserwählten 
Volkes und eines neuen Bundes mit Gott. Republikanische Autoren wie John Milton 
verteidigten die Verurteilung und Hinrichtung des Stuartkönigs Karl I. 1649 als 
Staatsverräter mit Verweis auf die Geschichte des jüdischen Staates. Aus rabbini-
schen Kommentaren zu Buch Samuel (1 Samuel 8) übernahmen sie die Vorstellung, 
dass die Königsherrschaft eine Idolatrie und Usurpation der Souveränität Gottes 
darstelle.12

In der Auseinandersetzung um das Kirchenregiment nahmen sich vor allem 
Vertreter eines irenischen Christentums wie Hugo Grotius (1583-1645) der Idee 
der mosaischen Integration der Religion ins Gemeinwesen an, um den politischen 
Einfluss und die Strafgewalt der Kirchen zurückzudrängen.13 Grotius, Hobbes und 
ihnen folgend Thomasius bezichtigten die protestantischen Verteidiger einer kirchli-
chen Zwangs- und Strafgewalt der Wiedereinführung des Papsttums, die nicht im 
Einklang mit der biblischen Tradition der Unterordnung der Religion unter das 
Gemeinwesen stünde.

Zugleich verschoben sich mit der radikalen Bibelkritik des späteren 17. Jahrhun-
derts die Parameter der Debatte um den jüdischen Religionsgründer und die jüdische 

9 Totzek 2019.
10 Filmer 2019; Reinking 1653.
11 Nelson 2010.
12 Nelson 2010, S. 23ff.
13 Ertz 2022.

131

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Republik. Die Philosophen Thomas Hobbes (1632-1677) und Spinoza (1588-1679) 
und der französische Kleriker und katholische Gelehrte Richard Simon (1638-1712) 
bezweifelten Moses’ Urheberschaft der ersten fünf Bücher der Bibel und verlegten 
deren Abfassung in eine spätere Phase der jüdischen Geschichte. In dem 1670 
erschienenen, von Zensoren verfolgten und von Zeitgenossen wüst bekämpften 
Theologisch-politischen Traktat historisierte Spinoza die mosaischen Gesetze. Diese 
hätten allein für das untergegangene jüdische Staatswesen gegolten. Auch seien sie 
trotz vieler Stärken nicht ohne Fehler gewesen.14 Spinoza bezweifelte die Wunder 
des Moses als inkompatibel mit den Naturgesetzen und relativierte den Wert der 
biblischen Prophetien als zeittypische Aussagen, die vor allem das Weltbild der 
Autoren widerspiegelten.15

Der göttlich-ewige Charakter der mosaischen Gesetzgebung wurde aber auch 
aus einer unerwarteten Richtung untergraben. In seinem monumentalen De Legibus 
Hebraeorum von 1685 erklärte John Spencer (1630–1693), ein konservativer anglika-
nischer Kleriker und Master des Peterhouse College in Cambridge, die mosaische 
Gesetzgebung als eine kluge – wenn auch göttlich inspirierte – kollektive Entzugs-
kur.16 Das jüdische Volk sei durch die Therapie scharfer Verbote von der „Pest“ der 
polytheistischen Götzenanbetung kuriert worden, die es während seiner ägyptischen 
Gefangenschaft befallen habe. Diese gegen die judaisierenden Puritaner gerichtete 
instrumentale Interpretation relativierte die überzeitliche Geltung der mosaischen 
Gesetze. Spencers Implikation war, dass die jüdischen Zeremonialgesetze keine Ent-
scheidungsinstanz im konfessionellen Kulturkrieg des 17. Jahrhunderts um Fragen 
des religiösen Ritus sein konnten. Thomasius hat sich intensiv mit Spencer und 
der Herausforderung durch Spinozas radikale Lesart der Bibel auseinandergesetzt;17 
darauf wird noch zurückzukommen sein.

Infolge dieser unterschiedlichen Diskursstränge lagen die intellektuellen Einsätze 
in der Mosesdebatte um das Jahr 1700 hoch: War Moses ein göttlich inspirierter 
Führer mit umfassendem kosmologischen und philosophischen Geheimwissen, der 
kluge Zivilisator eines durch die ägyptische Idolatrie korrumpierten Volkes oder im 
Gegenteil einer der drei kardinalen Betrüger der Menschheit (neben Jesus Christus 
und Mohammed), wie zwei streng verfolgte radikal religionskritische Texte des 
späten 17. Jahrhunderts behaupteten?18 Für das frühaufklärerische Staatsverständnis 
führte die Debatte um den biblischen Religions- und Staatsgründer und die mosai-
sche Gesetzgebung der 613 talmudischen Gebote (taryág mitsvót), wie sie in der 
Tora (den fünf Büchern Mose) überliefert und durch die rabbinische Literatur syste-

14 Spinoza 2012; Zu Spinozas Traktat Nadler 2011; James 2012 und Melamed und Sharp 2018.
15 Spinoza 2012, S. 31ff. und 98ff.
16 Vgl. die von Thomasius verwendete niederländische Ausgabe: Spencer 1686. Zu Spencers 

De Legibus Hebraeorum siehe Assmann 1997, S. 55–90; Parente 2006 und vor allem die 
überzeugende Interpretation von Levitin 2013.

17 Vor allem in Thomasius 1713a und Thomasius 1740.
18 Siehe Champion 2003, S. 167ff.; Mulsow 2010.

132

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


matisiert wurden, in drei zentrale Problemkomplexe:19 1. Wie verhält sich das in 
der Bibel offenbarte göttliche Recht (ius divinum) zum natürlichen Vernunftrecht 
(ius naturae) und welche Autorität besitzt es gegenüber den positiven Gesetzen (ius 
positivum) eines politischen Gemeinwesens? 2. Was lehrt das (vermeintlich) von 
Gott inspirierte jüdische Gemeinwesen über das Verhältnis von Staat und Religion 
und insbesondere zur Frage der religiösen Toleranz? 3. Wie müssen Gesetze und 
Sitten eines bestimmten Staates zusammenwirken, um Sicherheit und Wohlstand zu 
garantieren und zugleich Gehorsam mit Freiheit zu verbinden? Diese Fragen markie-
ren zugleich grob gesprochen den Umbruch von einem theozentrischen zu einem 
säkularen politischen Denken, in dessen Verlauf der göttliche inspirierte Charakter 
der mosaischen Gesetze zunehmend zurücktrat.

b) Gesetzgebung und Klugheit

Für Thomasius formten diese Fragen einen systematischen Zusammenhang und 
mündeten in seine unvollständig gebliebene Konzeption einer „Gesetzgebungsklug-
heit“ (prudentia legislatoria), die er seit dem Wintersemester 1701/02 in seinen 
akademischen Vorlesungen entfaltete. Seine prudentia legislatoria lässt sich als eine 
Kombinationswissenschaft aus Naturrecht, Zivilrecht und kritischem Geschichtsstu-
dium charakterisieren, die normative Prinzipien mit praktischen Fragen der politi-
schen Gestaltung verband. Das Projekt einer politikberatenden prudentia legislato-
ria antwortete dabei auf Herausforderungen, die sich aus dem Kompetenzenzuwachs 
der deutschen Territorialstaaten in den Jahrzehnten nach dem Dreißigjährigen Krieg 
ergaben. Dabei ging es vor allem um die sogenannte „Policey“, eine umfassende 
innerstaatliche Ordnungs- und Regelungsgewalt, die das Gemeinwohl, die öffentli-
che Sicherheit, Moral, Gesundheit, Konsum, Religion und Wirtschaft betraf. Unter 
dieser verstanden Zeitgenossen ein ganzes Bündel von Maßnahmen, Verordnungen, 
Normen und Praktiken, die der staatlichen oder obrigkeitlichen „guten Ordnung“ 
(bonum commune) dienen sollten.20

Thomasius’ Überlegungen markieren zugleich den Anfang einer komplexen und 
facettenreichen Auseinandersetzung um ökonomische und soziale Reformen, in 
der das Naturrecht als maßgeblicher Impulsgeber fungierte.21 Als Monopol des 
Souveräns war Gesetzgebung zentral für die Projekte der Nationsbildung auf bei-
den Seiten des Atlantiks sowie für Bemühungen, politisch fragile Staatswesen wie 
die polnische Adelsrepublik oder das Alte Reich vor der zerstörerischen Dynamik 
internationaler Staatenkonkurrenz zu bewahren. Die aufklärerischen Forderungen 
nach einer Vereinheitlichung und Vereinfachung der Gesetze, nach der Garantie 

19 Siehe auch Nelson 2010.
20 Zum Komplex von Gesetzgebung und Policey im 18. Jahrhundert siehe Schulze 1982.
21 Vgl. Krause 1988 sowie das Kapitel von Nokkala in diesem Band.

133

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


von Grundrechten und der Gleichstellung aller Untertanen und Bürger sowie nach 
der Publizität des Rechts fanden schließlich Ausdruck in den ersten geschriebenen 
Verfassungstexten – etwa der amerikanischen Verfassung von 1787 und der französi-
schen Verfassung vom September 1791 – sowie in den zivil- und strafrechtlichen 
Kodifikationsprojekten in Preußen, Österreich und den süddeutschen Staaten um 
1800.

All dies ist nicht nur zeitlich, sondern auch konzeptionell noch um einiges ent-
fernt von Thomasius’ Überlegungen. Es fällt zudem schwer, in ihm den „typischen 
aufklärerischen Gesetzesoptimismus“ und das Vertrauen in die „certitudo des posi-
tiven Gesetzes“ auszumachen, wie sie die Kodifikationsprojekte des späteren 18. 
Jahrhunderts prägen sollten.22 Dafür ist sein spätes Denken zu sehr von der Prämisse 
des Elends und permanenten Selbstbetrugs menschlicher Existenz bestimmt, die 
deutliche Züge einer augustinisch-lutherischen Erbsündenlehre aufwies. Gleichwohl 
brachte Thomasius eine neue zivilbürgerliche Philosophie in Deutschland auf die 
Bahn, in der das Nachdenken über Gesetzgebung in einer weltläufig orientierten 
Ausbildung an den protestantischen Hochschulen des Alten Reichs verankert wur-
de.23

Für dieses anti-metaphysische Projekt war nicht zuletzt Thomasius’ Konzept 
der Klugheit (prudentia) zentral, das man sonst in modernen Theorien von Gesetz-
gebung vergeblich sucht. Seine Lehre von der Klugheit als einer an der sozialen 
Lebenspraxis orientierten rationalen Willensabsicht, deren Prinzipen zumindest teil-
weise erlern- und vermittelbar sind, markiert einen Wendepunkt in der frühneuzeit-
lichen praktischen Philosophie.24 In der an den Hochschulen lange dominierenden 
aristotelischen Tradition galt Klugheit (griech. phrónēsis) als eine der fünf geistigen 
Dispositionen oder Fähigkeiten des menschlichen Intellekts, durch die der Mensch 
Wissen erlangt und vernünftig handelt (habitus intellectuales). Sie ist zuständig für 
kontingente, praktische Entscheidungen, bei denen keine allgemeingültigen Gesetze 
gelten können. Als ein intuitives Vermögen ist Klugheit für die Aristoteliker erfah-
rungsbasiert, individuell und eben nicht lehrbar.

Thomasius dagegen übernahm eine Vorstellung von Klugheit als Rationalität 
des politischen Selbsterhalts, wie sie in der Debatte um die Staatsräson und die 
Regierungskunst des 17. Jahrhunderts prominent war. Innerhalb von Thomasius’ 
Dreigliederung der praktischen Philosophie in das rechtlich Gerechte (iustum), das 
moralisch Gute (honestum) und das gesellschaftlich Angemessene (decorum), deren 
Begrifflichkeit er Cicero entlehnt, ist die Klugheit vor allem dem decorum zugeord-
net. Klugheit wird als Fähigkeit verstanden, den jeweiligen Status (gesellschaftliche 
Stellung und Umstände) eines Menschen zu bewahren. Dabei spielt das decorum 

22 So Mohnhaupt 2006, S. 240.
23 Siehe vor allem Hunter 2001, S. 63ff.
24 Zum Folgenden siehe Scattola 1997, bes. S. 350ff. Für eine ausgereifte Formulierung seiner 

Tugendlehre siehe Thomasius 1725.

134

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


eine zentrale Rolle:25 Es ist die Angemessenheit des äußeren Verhaltens, um die 
Gunst und Kooperation anderer im öffentlichen und häuslichen Bereich zu sichern. 
Kluges Handeln bedeutet also, Normen des Anstands und der sozialen Angemessen-
heit zu berücksichtigen, ohne zwingend moralisch oder rechtlich fundiert zu sein. 
Anders als in der antiken Ethik führt Tugend bei Thomasius nicht mehr automatisch 
zur Glückseligkeit. Glück erfordert neben Tugend auch kluge Lebensführung, d.h. 
die Fähigkeit, äußere Hindernisse zu überwinden und soziale Akzeptanz zu sichern. 
Klugheit, deren Regeln je nach sozialem Kontext sowie zwischen häuslichem und 
öffentlichem Bereich variieren, wird so zum unverzichtbaren Bindeglied zwischen 
moralischer Integrität und erfolgreichem Leben.

Dass man „durch Schaden klug“ werde, war schon zu Thomasius’ Zeiten ein 
geläufiges deutsches Sprichwort.26 Es erfasst einen zentralen, unmittelbar politisch 
relevanten Aspekt seiner Klugheitskonzeption, die diese von der verschwisterten 
Weisheit absetzt. Klugheit ist ein intentionales Urteilsvermögen – ein Wille in 
Thomasius’ eigenwilliger später Moralpsychologie –, das der Schadensabwehr dient 
und aus der Erfahrung oder der Möglichkeit des Übels bzw. Bösen resultiert. In der 
Prudentia Legislatoria formuliert Thomasius dies so:

„Wenn man aber dennoch Weisheit und Klugheit verstandesmäßig prüfen und mit der 
Schrift vergleichen will, wird die Weisheit strenggenommen den vernünftigen Willen 
bezeichnen, ohne Neigung zum Bösen das Gute zu tun, oder auch ohne Erfahrung des 
Bösen; die Klugheit dagegen bezeichnet den Willen, das Gute zu tun mit der Neigung 
zum Bösen oder mit der Erfahrung des Bösen. So sind Gott und ein lauterer Mensch 
weise, nicht aber werden sie klug genannt. ... Daher ist Klugheit der Wille zum Guten, 
der der erfahrbaren Erkenntnis des Bösen entspringt.“ 27

Thomasius versteht die prudentia legislatoria als wesentlichen Teil der bürgerlichen 
– Rat gebenden – Klugheit, „weil die vornehmste Sorge eines Regenten seyn soll, 
seinen Unterthanen Gesetze zu geben und die Regeln der Gerechtigkeit fest zu 
setzen.“28 Die vor allem negativ bestimmte Aufgabe gesetzgeberischer Klugheit 
besteht darin, durch Beratung Herrscher und Gemeinwesen vor Übel zu bewahren. 
„Weil die Klugheit Gesetze zu geben/ das Haupt-Werck bey der politischen Klugheit 
ausmachet“,29 sieht Thomasius politische Lehre und Praxis als Domänen der Juris-

25 Zum decorum bei Thomasius siehe Kaufmann 2000, Lutterbeck 2003 sowie Schotte in diesem 
Band. Zu Ciceros Verständnis des decorum als Klugheit in der Sphäre des Politischen siehe 
Kahn 1983, S. 35.

26 Vgl. den von Thomasius sehr geschätzten Roman Großmüthiger Feldherr Arminius des schle-
sischen Dichters Daniel Casper von Lohenstein: Lohenstein 1689, S. 1532. In Fortsetzung 
dieser pragmatischen Lebensklugheitslehre verweist Thomasius auch auf das Sprichwort, dass 
ein gebranntes Kind das Feuer scheue: Thomasius 1725, S. 11, §24.

27 Thomasius 2003, S. 103, §§4 und 8. Siehe auch Thomasius 1725, 10, §21: „Die Klugheit ist 
eine Lehre, welche vornehmlich zeiget, wie man sich vor den Irrwegen und Hindernissen des 
Guten in acht nehmen solle.“

28 Thomasius 1725, S. 49, §51.
29 Thomasius 1713b, S. 51, §61.

135

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


ten. Das unterscheidet Thomasius von Vorgängern wie dem Helmstedter Aristoteli-
ker Hermann Conring und Gottfried Wilhelm Leibniz, die die Gesetzgebungslehre 
als Subdisziplin von Politik und Philosophie entwarfen.30 

Thomasius unterscheidet Klugheit dabei von der verwandten Arglist.31 Zwar be-
ruht auch diese auf Erfahrung und dient der Schadensabwehr, verfolgt ihre Ziele 
aber mit amoralischen Mitteln. Im Feld des Politischen erscheint Arglist als fehl-
geleitete Staatsräson. Gegen solch eine „verderbte Klugheit“ (prudentia adultera), 
die Tugenden zur Rechtfertigung tyrannischer Praktiken – etwa der Ausschaltung 
politischer Gegner – missbraucht, hatte bereits sein Vater, der Leipziger Philosophie-
professor Jakob Thomasius, polemisiert. In seiner 1662 gehaltenen, von Christian 
Thomasius herausgegebenen Rede Über Machiavellisten und Monarchomachen plä-
dierte er stattdessen für eine an ethischen Zielen orientierte, gemäßigte Klugheit 
(prudentia moderatrix).32 Thomasius’ juristische Konzeption von Politik und politi-
scher Beratung als im Kern gesetzgeberische Disziplin lässt sich so als Versuch 
verstehen, die Staatsräson durch die Ausrichtung an Normen und pragmatischen 
Prinzipien des Gerechten zu mäßigen. Dieses Motiv, das sich gegen einen vulgären 
Machiavellismus politischer Ränkespiele richtet, verbindet ihn mit späteren Gesetz-
gebungskonzeptionen des 18. Jahrhunderts. Der schottische Moralphilosoph und 
Ökonom Adam Smith hat Thomasius’ Werk nicht gekannt. Smiths Begriff einer 
„science of a legislator, whose deliberations ought to be governed by general prin-
ciples which are always the same“, die er von „that insidious and crafty animal, 
vulgarly called a statesman or politician“ absetzte, zielte auf dasselbe: die Balance 
von langfristigem politischem Nutzen und moralischer Billigkeit – ein Leitgedanke, 
der weite Teile des nach-grotianischen Naturrechts prägte.33 

30 Vgl. etwa Leibniz’ Brief an Conring vom 13./25. Januar 1670 in: Leibniz 2003, S. 325: „Denn 
alle Klugheit des Handelns und alles Können in der Ausführung setzt sich aus Wissenschaft 
und Erfahrung zusammen. Die Wissenschaft im Naturrecht allerdings, von der Grotius, 
Hobbes, von Felden und Pufendorf gehandelt haben, heißt Ethik. Sie handelt vom Gerechten, 
und zwar, wie Grotius sagt, im strengen Sinne des Wortes. Die gesetzgebende Wissenschaft, 
die von der Aufstellung der Gesetze handelt, heißt Politik; und sie betrifft das Nützliche, aber 
im Sinne des Gemeinwohls, d. h. sie betrifft dasjenige, was billig ist, oder, wie Grotius sagt, 
das Recht im weiteren Sinne (dasjenige, wozu zwar meinerseits eine Verpflichtung besteht, 
wozu aber bei einem anderen kein Recht auf einen Prozess bzw. kein Recht auf Erzwingung 
besteht).“

31 Thomasius 1725, S. 46, §§42–45.
32 J. Thomasius 1693, S. 309. Christian Thomasius übernahm diese polemische zeitgenössische 

Unterscheidung zwischen Machiavellisten, die tyrannische Machtpraktiken legitimierten, und 
Monarchomachen, die ein weitreichendes Widerstandsrecht der Untertanen bis hin zum Kö-
nigsmord verteidigten. Er empfahl einen Mittelweg zwischen diesen Extremen. Siehe Thoma-
sius 2003, S. 117, §59.

33 Smith 1981, S. 468 (WN IV.ii.39). Vgl. Haakonssen 1981.

136

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


c) Göttliches Gesetz – menschliches Gesetz

Bevor Thomasius sich der Analyse des jüdischen Staats und anderer Gesetzgebun-
gen seinen Vorlesungen zur Prudentia legislatoria zuwenden konnte, musste er 
zunächst seinen Begriff des Gesetzes klären.34 Wie bereits betont, warf gerade die 
mosaische Gesetzgebung die Frage nach der Geltung und Existenz eines göttlichen 
Gesetzes in Abgrenzung zum menschlichen Gesetz auf. Dabei vollzog er eine Neu-
bestimmung und positivistische Verengung des Gesetzesbegriffs, die diesen von 
seiner früheren Konzeption in den Institutiones absetzte. Wenn Thomasius sich im 
Vorwort zur deutschen Übersetzung von 1709 rückblickend zuschrieb, er sei nicht 
nur „noch weiter gegangen als der Herr von Pufendorff und ohne Pralerei zu melden 
der erste gewesen, der das allgemeine Göttliche geoffenbahrte Gesetz von dem 
Recht der Natur ausführlich“ geschieden habe,35 legte er eine Spur, die für die 
Einschätzung seines Werkes in der Geschichtsschreibung der Rechtsphilosophie seit 
dem frühen 19. Jahrhundert maßgeblich wurde. Thomasius galt als der Autor, der 
das erzwingbare Recht endgültig von einer nicht-erzwingbaren Moral getrennt habe. 
Zentral für diese Errungenschaft, die sich Thomasius etwas verfrüht im zitierten 
Vorwort anrechnete – die Trennung von dem durch Gott offenbarten befohlenen 
Recht der Bibel und dem durch Vernunft zugänglichen natürlichen Recht – war die 
Aufnahme von Hobbes.36 Dieser bestimmte das Gesetz als Herrschaftsakt, nämlich 
als verpflichtenden Befehl des Souveräns gegenüber seinen Untertanen.37 Seine 
Verbindlichkeit beruht nicht zuletzt auf der Androhung von Strafe und unterscheidet 
das Gesetz von verwandten Begriffen wie Rat (consilium), Vertrag (pactum) oder 
Recht (ius).38 Der von der Forschung kontrovers diskutierte rechtspositivistische 
Charakter von Hobbes’ Gesetzesbegriff bedeutet dabei weniger eine radikale Neude-
finition: Die Vorstellung von Gesetz als herrscherlichem Befehl kursierte bereits in 
der theologischen und naturrechtlichen Literatur von Protestanten und Katholiken 

34 Zum folgenden Thomasius 2003, S. 110ff.
35 Thomasius 1709, S. 63.
36 Siehe dazu den Beitrag von Peter Schröder in diesem Band.
37 Hobbes 2012, S. 414 (ch. 26): „And first it is manifest, that Law in generall, is not Counsell, 

but Command; nor a Command of any man to any man; but only of him, whose Command is 
addressed to one formerly obliged to obey him. And as for Civill Law, it addeth only the name 
of the person Commanding, which is Persona Civitatis, the Person of the Common-wealth.“ 
Vgl. Thomasius 1709, S. 9: „Ein Gesetz ist ein Befehl der Obrigkeit/ welches die Unterthanen 
verbindet/ ihr Thun und Lassen nach solchen Befehl anzustellen.“ Siehe auch Thomasius 
2003, S. 116, §47 und Thomasius 1702b, S. 267, §XVI: „Ein Gesetz im strengen Sinne ist 
eine Regel für moralische Handlungen, durch die ein Herr oder absoluter König seine Diener 
und Bürger verpflichtet, ihre Handlungen unter Androhung von Strafe nach dieser Regel 
auszurichten, zum Nutzen des Gebietenden.“ („Praeceptum stricte dictum est regula actuum 
moralium, quo dominus vel Rex absolutus obligat seruos & ciues, ut actiones suas secundum 
eum sub metu poenae instituant ad utilitatem praecipientis.“) (eigene Übersetzung).

38 Hobbes 1983, S. 205 (cap. XIV, §1).

137

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


– allerdings nur als eine unter anderen Konzeptionen. Hobbes’ Innovation bestand 
vielmehr in einer radikalen begrifflichen Verengung.39 

Wo Thomasius über Hobbes und Pufendorf hinausging, zeigt sich in den Kon-
sequenzen, die er in seinem späteren Werk für das göttlich inspirierte Naturrecht 
zog. Da diesem entweder der unmittelbare Strafcharakter fehlte oder – wie im 
Fall sexuell übertragbarer Krankheiten als vermeintlicher Folge von Promiskuität 
– die Sanktion nicht unmittelbar für den „Gestraften“ erkennbar war, konnte das 
natürliche Gesetz Gottes nur beratenden Charakter haben.40 Was Theologen und 
Naturrechtler als göttliches Gesetz verstanden, stellte für den Autor der Fundamenta 
und der Lectiones de Prudentia Legislatoria allenfalls einen nichtverpflichtenden 
Ratschlag (consilium) dar. Gesetze im eigentlichen Sinn konnten daher nur positive 
Vorschriften in einem staatlichen Gemeinwesen sein. Allein diese binden die Bürger 
und Untertanen verpflichtend. 

Was Thomasius hier und in seinen Fundamenta von 1705 artikulierte, markierte 
einen dramatischen Bruch gegenüber bisherigen Konzepten des Naturrechts. Dieser 
blieb Zeitgenossen nicht verborgen und sorgte für Gegenwehr. Schon der Philoso-
phiehistoriker Jacob Brucker (1696–1770) erkannte, dass „der Herr Thomasius in 
einem Collegio privato de prudentia legislatoria die homonymiam legis (Mehrdeu-
tigkeit des Gesetzes A.S.) untersuchte, und dabey fande, daß das Jus positivum 
universale etwas erdichtetes seye, und daß man einen andern Begriff von Gesetz sich 
machen müsse“. Die Theologen und Juristen seien damit „nicht zufrieden gewesen“. 
Denn sie „haben nicht verdauen können, daß leges naturales keine wahre und eigent-
liche Gesetze seyn, keine vim obligandis externam haben, und Gott kein legislator, 
sondern nur rathender Vater, die Gesetze nur Räthe, deren Befolgung die Belohnung 
von selbst nach sich ziehe, usw. seyn sollen.“41 

Thomasius’ Neufassung der lex dei als consilium dei rührte nicht zuletzt aus 
einem eigenwilligen Gottesbegriff und einer pessimistischen Anthropologie, die Mo-
tive eines augustinisch-lutherischen Menschenbildes mit einer epikureischen Ethik 
verband.42 Wie Thomasius wiederholt betonte, waren die meisten Menschen Toren, 
d.h. kognitiv fehlgeleitet über die Mittel und Motive ihres moralischen Handelns. 
Alle Menschen wollten ruhig und glücklich leben, folgten aber im Regelfall den 
Trieben nach Macht, Gewinn und sexueller Gratifikation. Ein liebender Gott konnte 
solche gefallenen Geschöpfe nur mit der beratenden Nachsicht eines Vaters, nicht 
mit der Strenge eines strafenden Herrschers behandeln. Wenn Gott in der Bibel als 

39 Siehe etwa die Bestimmung bei Martin Chemnitz, einem Thomasius vertrauten lutherischen 
Theologen: Chemnitz 1591, Bl. 3r–6v.

40 Thomasius 2003, S. 123, §93.
41 Brucker 1736, S. 621 (FN zzz).
42 Horst Dreitzel spricht von einem christlichen Epikureismus. Dreitzel 1997. Vgl. auch das 

Kapitel von Ahnert in diesem Band.

138

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Herrscher oder König bezeichnet wurde, war dies nicht wörtlich, sondern lediglich 
übertragen gemeint. 

Die Nagelprobe dieser Deutung lieferte Thomasius in seiner Auslegung des theo-
logisch zentralen göttlichen Gebots an das erste Menschenpaar, nicht vom Baum 
der Erkenntnis zu essen (Genesis 2,16–17). Für Thomasius konnte dies nur als Rat-
schlag im Hinblick auf die natürlichen verderblichen Folgen für den Menschen – 
letztlich den Tod – verstanden werden, nicht jedoch als eigentliches Verbotsgesetz.43 

Denn das würde Gott zu einem Tyrannen machen, der menschliche Torheit mit 
ewiger Strafe verfolgte. Thomasius hat wiederholt vor den vermeintlich falschen 
Lehren Spinozas im Politisch-theologischen Traktat gewarnt. Dies lässt sich jedoch 
als Verschleierungstaktik deuten.44 Denn trotz aller philosophischen Unterschiede 
behauptete er an diesem Punkt nahezu das Gleiche wie das verfemte Werk Spinozas. 
Nach Kapitel 4 des Traktats bestehen das göttliche Gesetz und höchste moralische 
Gut allein darin, Gott ohne Furcht vor Strafe zu erkennen und zu lieben.45 Nach 
Spinoza habe Gott nicht befohlen, sondern „Adam nur das Übel offenbart, das ihn 
unausweichlich treffen wird, wenn er von diesem Baum ißt“.46 

Gegen Spinoza verwarf Thomasius ausdrücklich alle Zweifel an Moses’ Urhe-
berschaft des Pentateuch als „gefährliche Meinung“.47 Dennoch konvergierte seine 
Deutung des Dekalogs und der mosaischen Gesetze in vieler Hinsicht mit deren 
Historisierung durch Spinoza. Gegen lutherische Theologen wie Martin Chemnitz 
(1522-1586) betonte Thomasius, dass die Zehn Gebote nicht deckungsgleich mit Re-
geln des natürlichen Rechts seien.48 Damit war das theologische Deutungsmonopol 
in moralischen Fragen gebrochen. Dies lies aber die Frage nach dem Status der 
umfangreicheren mosaischen Vorschriften des Pentateuchs zu Gottesverehrung, Ge-
richtswesen, Sexualität, Landbau, Speise und zu Krieg und Frieden offen. Wie wir 
gesehen hatten, waren vor allem protestantische Christen unsicher über die Geltung 
dieses offenbarten göttlichen Rechts. Waren nur die Speisegebote oder auch die 
Zeremonialgebote wie über den Sabbat durch das neue Gesetz Christi abgelöst? Hier 
griff Thomasius auf Spencers Deutung in De Legibus Hebraeorum zurück. Die Vor-
schriften des Moses waren zwar göttlich inspiriert, sie dienten aber der Behebung 
konkreter historischer Übel für einen Staat, der mittlerweile untergegangen war. Gott 
trat nur einmalig historisch durch Moses als Gesetzgeber auf – eine Rolle, die er in 

43 Thomasius 1702b, S. 277, §XXXIX.
44 So auch Senn/Rau 2006, bes. S. 67ff.
45 Spinoza 2012, S. 71.
46 Spinoza 2012, S. 74.
47 Thomasius 1713a, S. 93, §20.
48 Thomasius 1713a, S. 92f., §18; Thomasius 2003, S. 140f. Dabei bevorzugte er die Zählung der 

reformierten Protestanten und der jüdischen Tradition, die das Idolatrieverbot als eigenständi-
ges Gebot aufführen. Zur Wichtigkeit des Idolatrieverbots in der jüdisch-reformiert-protestan-
tischen Zählung des Dekalogs siehe ebd., S. 146, §34.

139

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Jesus Christus abgelegt habe. Die 613 Mitzvot konnten daher keine Rechtsquelle im 
eigentlichen Sinn bilden. 

d) Rechtsgeschichte als Staatengeschichte

Damit stehen wir vor einem scheinbaren Paradox. Wie verhält sich Thomasius’ 
skeptische Relativierung der mosaischen Gesetzgebung zu ihrer gleichzeitigen Auf-
wertung als beispielhafte Staatsverfassung der Menschheitsgeschichte? Um die ge-
naue Vorbildrolle des jüdischen Staates in seiner Verfassungsdiskussion zu verste-
hen, müssen wir uns zunächst seine Klugheitskonzeption zurückrufen. Wie gezeigt, 
verstand Thomasius Klugheit als eine Kunst der Schadensvermeidung. Wer nicht aus 
eigenem Schaden lerne wolle, müsse auf die exemplarischen Erfahrungen anderer 
zurückgreifen, die durch die Geschichtsschreibung überliefert wurden.49 Thomasius 
vertrat hier eine didaktische Auffassung von Geschichte, wie sie für die politische 
Pädagogik des Renaissancehumanismus charakteristisch war.50 Da menschliche Mo-
tive und andere historische Faktoren als zeitlos galten, ließ sich aus dem Studium 
der Vergangenheit unmittelbarer Erkenntnisgewinn für Gegenwart und Zukunft ent-
nehmen. Der niederländische Gelehrte Justus Lipsius (1547–1606), ein vielgelesener 
Autor der politischen Klugheitslehre des 17. Jahrhunderts, beschrieb Geschichte 
in diesem Sinne als eine „zweite Form der Erfahrung“ (usus alter).51 Thomasius 
verknüpfte diese Auffassung der Staatsräsondiskussion mit einem Programm einer 
negativen Geschichte der Irrtümer, Torheiten und Fehler, mit der er bisherige Auf-
fassungen der Philosophie- und Gelehrsamkeitsgeschichte kritisierte.52 

Geschichte (Historia) formt dabei eine zur Philosophie komplementäre Erkennt-
nismethode. Thomasius charakterisiert dieses Verhältnis als die „zwey Augen der 
Weißheit“.53 Während die Philosophie auf eigener Empfindung und universaler 
rationaler Ableitung beruht, beschäftigt sich die Geschichtsschreibung mit Einzeler-
eignissen und den Erfahrungen anderer Menschen, wie sie durch Autoritäten, Tradi-

49 Thomasius 1725, S. 35, §19: „Daraus folget ferner, daß einem in Erlernung der Klugheit viel 
mehr Vortheil zuwachse, wenn er Historien lieset“.

50 Siehe Muhlack 1991.
51 Lipsius 2022, S. 256: „Einsicht muss von allen Seiten herbeigeführt werden, damit wir klar 

sehen, und vor allem durch die Lehre – nicht jene spitzfindige oder die der subtilen Wissen-
schaften, sondern durch die Erinnerung an die Dinge, die wir Geschichte nennen. Denn was 
ist das, wenn du es betrachtest, anderes als eine zweite Form der Erfahrung? Was ich dort 
sehe, berühre, tue, das lese ich hier, nehme auf, lerne. Und umso mehr, je mehr Dinge und 
Ereignisse es aus allen Zeiten umfasst. Mir ist es in wenigen Jahren und in einem bestimmten 
Teil oder Winkel der Welt möglich, Erfahrungen zu sammeln; dort hingegen sind die Taten der 
Jahrhunderte; dort erstreckt sich die Weite dieser Erde allein. Daher ist der Stoff des Lernens 
größer.“ (eigene Übersetzung).

52 Scattola 2013.
53 Thomasius 1713b, S. 82, V, §1. Zum Folgenden siehe ebd., S. 82ff.

140

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


tion und andere Quellen überliefert sind. Thomasius vertritt kein Geschichtsmodell, 
das auf Fortschritt des menschlichen Geschlechts durch kommerzielle Zivilisierung 
und Wissensgewinn zielt, wie es im 18. Jahrhundert bestimmend werden sollte. 
Vielmehr erscheint ihm die Geschichte der Menschheit als Wiederholung von Kor-
ruption, tyrannischer Gewalt und philosophischen Irrtümern. Dieses Geschichtsbild 
steht noch ganz im Zeichen eines augustinisch-lutherischen Denkens, dem zufolge 
die sündhafte Selbstliebe des Menschen immer wieder zur Verdunklung göttlicher 
Wahrheit führt – vor allem durch die Aufnahme paganer Philosophie. In diesem Sin-
ne misst Thomasius der Bibel einen höheren moralphilosophischen Orientierungs- 
und Erkenntniswert bei als den Werken antiker und neuzeitlicher Philosophen. In 
dem auf die Kirchenväter zurückgehenden Wettstreit schlägt sich Thomasius – ganz 
im Sinne Luthers – auf die Seite der Schrift: Cicero, Tacitus, Machiavelli, „auch alle 
neuere politische Scribenten sind in Ansehung der Heiligen Schrifft/ als ein kleines 
Licht gegen die Sonne zu achten.“54 

Dieser eigentümliche – so gar nicht typisch aufklärerisch anmutende – Charakter 
von Thomasius’ Weisheits- und Klugheitslehre, innerhalb derer die Bibel als Vehi-
kel kritischer Urteilsbildung gegen die Verdunkelungen durch pagane Philosophen, 
römische Juristen und christliche Theologen fungiert, erklärt die paradigmatische 
Bedeutung, die Thomasius dem Studium der mosaischen Gesetzgebung zuschrieb. 
Seinen Studenten empfahl er zusammenfassend: „Insonderheit aber muß man sich 
bemühen/ daß man von der Weißheit und fürtrefligkeit der Mosaischen Gesetze und 
dessen Republique überzeuget werde/ weil [...] solches auch zum besserm Begriff 
derer wahren politischen Gründe/ und zur Erkäntnüß derer täglich vorkommenden/ 
obgleich gemeinen Irrthümer beyträget.“55

Die „gemeinen Irrthümer“ begannen für Thomasius mit den Ansichten über den 
Ursprung von Staat und Gesetz. Diese waren nicht das Werk göttlicher Einsetzung, 
tugendhafter Heroen oder gar eines Vertrages unter Gleichen im Naturzustand. Die 
Gründer der ersten Staaten waren herrschsüchtige Usurpatoren wie der Brudermör-
der Kain und der nachsintflutliche König Nimrod.56 Das sprichwörtliche Kainsmal 
war auch den ersten Gesetzen eingebrannt und verfolgte – so Thomasius – die 
Gesetzgebung bis in die Gegenwart. Gesetze dienten den Vorteilen und Lastern der 
Herrscher und schufen dabei soziale Hierarchien und die Unterschiede zwischen 
Arm und Reich. Das Gesetz war das Ergebnis von Gewalt, nicht sein Gegenteil. 
Anders als für Aristoteliker wie Hermann Conring besaßen für Thomasius Staat und 
Gesetz also wenig sittliche Substanz, sondern waren weitgehend Zwangsinstrumente 
zur Kontrolle lasterhafter und törichter Menschen. Hier zeigt sich ein antinomischer 
Aspekt in Thomasius’ Denken, der auf die augustinischen Wurzeln seiner Liebes-
ethik zurückging.

54 Thomasius 1713b, S. 51.
55 Thomasius 1713a, S. 89.
56 Thomasius 2003, S. 133.

141

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Die nahezu singuläre Ausnahme in dieser Gewalt- und Zwangsgeschichte bildete 
die Republik der mosaischen Gesetzgebung. Diese stellte zugleich die intuitive 
Abfolge von lex divina zur lex humana auf den Kopf. Das göttliche Gesetz erschien 
historisch nachklappend als eine reaktive Korrekturmaßnahme zur menschlichen 
Korruption. Thomasius war es wichtig herauszustellen, dass die mosaische Gesetz-
gebung weit mehr als eine antiidolatrische Entziehungskur umfasste. Moses war 
es nicht nur gelungen, moralische Tugenden der Humanität, Selbstbeherrschung 
und Nächstenliebe durch deren Verbindung mit religiösen Zeremonien im Volk 
zu verankern. Die jüdische Republik hätte insbesondere Ehrgeiz und Habsucht – 
zentrale Laster, die nach Thomasius verantwortlich für soziale Konkurrenz und 
gesellschaftliche Instabilität seien – unter Kontrolle gebracht. Durch Zinsverbot und 
die gleichmäßige Verteilung des Landes Kanaan unter die jüdischen Stämme schuf 
Moses zugleich die Grundlagen für eine weitgehend egalitäre, wenn auch frugale 
agrarische Republik (Numeri 26, 52–56): 

„Es gab keine unterschiedliche Pflicht von Bürger und Soldat; es gab nicht einen 
König, nicht Herzöge, Grafen, Freiherrn und Adlige, und also auch keine von niederer 
Herkunft. Den Adel verlieh die Tugend, alle waren in gleicher Weise Freie und 
konnten auf Grund ihrer Tugend alle Würden erwarten ... Alle waren Landleute, 
keiner ein Kaufmann, der mit dem Ausland Handel getrieben hatte. Keiner konnte 
sein Hab und Gut außerhalb der Familie veräußern. Es gab keine Spitzfindigkeiten 
beim Eigentumserwerb oder bei Verträgen, keine Testamente, keine Zinsen, keine 
Hartherzigkeit der Gläubiger gegenüber den Schuldnern. Das Gerichtsverfahren war 
einfach und schnell, es gab keinen Schwur der Zeugen, aber eine schwere Strafe 
auf Meineid usw. Es gab keine Anwälte, keine Wortführer, keine Rechtsgelehrten, 
und damit wurden die Anreize zur Habgier verhindert. Daher strebte niemand nach 
Reichtum, und daher waren die Armen selten; denn wo kein Reichtum ist, da ist auch 
keine Armut. Indessen besaßen alle genug, auch wenn diese sich mit wenigem zufrie-
dengebende Genügsamkeit im Vergleich zum Reichtum anderer als Armut angesehen 
wird.“57

Aus dieser Bändigung der zwei politisch relevanten Laster von Macht- und Habgier 
ergibt sich noch ein anderer wesentlicher Vorzug der theokratischen Republik gegen-
über den meisten antiken und modernen Staatswesen: Ihre Gesetze und Sitten bieten 
keine Anreize zu expansionistischen Eroberungskriegen.58 Die Eroberungssucht war 
für Thomasius ein Geburtsfehler des römischen Staates. Sie habe diesen immer wie-
der in blutige Bürgerkriege gestürzt und letztlich in die tyrannische Herrschaft der 
Cäsaren geführt. Gegenüber den selbstsüchtigen Neigungen des Menschen konnten 
aber auch die mosaischen Gesetze nicht von ewigem Bestand sein. Mit der Wieder-

57 Thomasius 2003, S. 156, VIII, §25. Thomasius folgte hier der Beschreibung der hebräischen 
Ackergesetze durch den niederländischen Gelehrten Petrus Cunaeus: Cunaeus 1631, S. 7ff. 
Zum Thema distributiver Gerechtigkeit im Diskurs um die politia judaica, insbesondere in 
James Harringtons Oceana von 1656, siehe Nelson 2010, S. 57ff.

58 Thomasius 2003, S. 163.

142

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


einführung des Königtums beginne der Niedergang des jüdischen Staates. In den 
folgenden Jahrhunderten, so Thomasius, blieb kein Staat frei von den Fehlern von 
Eroberungssucht, politischer und religiöser Unterdrückung, sozialer Ungleichheit 
und moralischer Korruption. Die kurios-patriotische Ausnahme bildet für ihn ledig-
lich die Gesellschaft der alten Germanen, deren sittliche Reinheit er in Anlehnung 
an die Idealisierung in Tacitus’ Germania beschreibt.59 Thomasius’ moralpsycholo-
gisches Modell von Gesetzgebung betrachtet Institutionen und geschriebene Normen 
als letztendlich nachrangig gegenüber guten Sitten. Ohne diese bleiben auch gute 
Gesetze wirkungslos. Eine grundlegende Besserung gesellschaftlicher Missstände 
erscheint vor diesem Hintergrund kaum möglich. Das gilt nicht zuletzt für Thoma-
sius’ Gegenwart, die er durch labyrinthische Rechtssysteme und schwer zu ändernde 
Institutionen charakterisiert sieht. Für diese empfiehlt er behutsame Reformen des 
Justizwesens wie eine Verkürzung der Prozesse sowie einfache und deutschsprachi-
ge Gesetze. Gesetze können Missstände ausbessern, nicht jedoch deren moralpsy-
chologische Ursachen beheben. Wie er warnend betont, sind „Doktoren, Professoren 
und andere Menschen, die sich Spekulationen und der Herausgabe von Büchern 
verschrieben haben, für eine Neuordnung des Staates denkbar ungeeignet.“60 

e) Schluss

Thomasius wird in der Forschung zumeist als ein Wegbereiter eines aufkommenden 
politischen und intellektuellen Establishments charakterisiert: als Anwalt des aufge-
klärten Reformabsolutismus, der mit der landesfürstlichen Autorität die Strafgewalt 
der christlichen Kirchen brechen will.61 Zugleich gilt er als Begründer einer zivilbür-
gerlichen Philosophie, die sich an den weltlichen Bedürfnissen einer gebildeten Elite 
orientiert.62 Mit seiner gewitzten Kritik an theologischen Autoritäten und einem 
pragmatischen Erziehungs- und Reformprogramm trägt er einer neuen sozialen Rea-
lität einer urbanen und höfischen Kultur in Deutschland Rechnung. 

In seiner Darstellung der mosaischen Republik offenbart er jedoch eine deutlich 
sperrigere – gesellschaftskritischere, ja utopische Seite seines Denkens.63 Hier lehnt 
Thomasius nicht nur Standesunterschiede, insbesondere den Geburtsadel ab, sondern 
zeigt auch wenig Sympathie für die Monarchie als Staatsform, die er letztlich auf 
Usurpation zurückführt. Anders als der zynische Moralphilosoph Bernard Mandevil-
le (1670-1733) kann Thomasius in ungeselligen Lastern wie Ehrgeiz und Geldgier 

59 Thomasius 2003, S. 179.
60 Thomasius 2003, S. 190.
61 Dreitzel 1997; Hunter 2007.
62 Hunter 2001.
63 Der marxistische Philosoph Ernst Bloch hat diesen Aspekt in seinem immer noch lesenswerten 

Thomasius-Essay herausgehoben, ohne freilich Thomasius’ anthropologischen Pessimismus 
voll Rechnung zu tragen. Bloch 1961.

143

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


kaum Ressourcen für das Gemeinwohl („publick benefits“) ausmachen. Vielmehr 
verurteilt er die Folgen und Motive von kommerziellem Handel und das Privatei-
gentum insgesamt und verficht platonische Ideen eines gesellschaftlichen Gemeinei-
gentums.64 Seine nostalgische Hochachtung gegenüber den unverdorbenen Sitten 
der alten Hebräer und Germanen lässt Thomasius kaum als Repräsentanten seiner 
wohlhabenden Vaterstadt Leipzig erscheinen. Vielmehr rückt ihn seine Darstellung 
der mosaischen Republik in den Vorlesungen zur prudentia legislatoria in die 
Nähe der platonisierenden Kritiker der aggressiven Außen- und Wirtschaftspolitik 
Ludwigs XIV. wie des Hugenotten Denis Vairasse d’Allais (ca. 1630–1696) und 
des katholischen Erzbischofs François Fénelon (1651-1715). Beide hatten in der po-
pulären Form des Reiseromans die Expansionspolitik und die einseitige Förderung 
einer exportorientieren Luxusgüterproduktion durch den französischen König ange-
griffen.65 Anders als Fénelon, der bereit war, Frankreich in eine friedlich-egalitäre 
Agrargesellschaft zu transformieren – notfalls durch die Zerstörung von Metropolen 
wie Paris –, sah Thomasius jedoch wenig Spielraum für radikale Reformen oder 
gar eine präventiv vorgehende Sittenpolizei. Ein Herrscher, der unter den korrum-
pierten Umständen der Gegenwart die mosaischen Gesetze wieder einführen wollte, 
würde seinen Staat und dessen Bewohner zugrunde richten.66 In seiner skeptischen 
Haltung gegenüber Eigentum, sozialer Ungleichheit und zivilisatorischem Hochmut, 
verbunden mit der idealisierenden Rückwendung zu vormodernen Gemeinwesen, 
wirkt Thomasius mitunter wie ein früher, theologisch grundierter Verwandter eines 
anderen Bewunderers der mosaischen Gesetzgebung – Jean-Jacques Rousseau.67 

Allerdings teilt Thomasius nicht dessen Optimismus, dass zumindest einige europä-
ischen Völker zu den Prinzipien der agrarischen jüdischen Republik zurück kehren 
könnten. 

64 Siehe insbesondere seine Kritik von Handel und Privateigentum in: Thomasius 2003, S. 195 
und Thomasius 1726, S. 300ff. Was Thomasius hier von anderen Naturrechtlern wie John 
Locke und aristotelischen Politiktheoretikern absetzt, ist, dass er das Bestehen des Staates 
(societas civilis) nicht mit der Notwendigkeit von Privateigentum – insbesondere an Land – 
verknüpft. Demgegenüber steht seine Verteidigung der Unantastbarkeit des Privateigentums 
auch in Zeiten materieller Not unter den moralisch korrumpierten Zuständen der Gegenwart. 
Vgl. Thomasius 1709, S. 157.

65 Thomasius hat Vairasses utopischen Roman Geschichte der Severambern (Histoire des Séver-
ambes) von 1675 (dt. zuerst 1689), in dem das platonische Gemeineigentum als bestes Mittel 
zur Verhinderung von Status- und Standeskonflikten (Hochmut und Habgier) dargestellt wird, 
geschätzt und mehrfach zitiert. Vgl. Thomasius 1726, S. 307. Zum politischen Programm von 
Fénelons Les Aventures de Télémaque siehe Schuurman 2012.

66 Thomasius 2003, S. 200.
67 Siehe Rousseau 1964, S. 499: „Die Juden bieten uns dieses erstaunliche Schauspiel: Die 

Gesetze von Solon, Numa und Lykurg sind tot, die von Moses, weit älter, leben immer noch“ 
(eigene Übersetzung).

144

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Literaturverzeichnis

Althusius, Johannes, 1654: Politica Methodice digesta atque exemplis sacris & profanis illus-
trata, Herborn (zuerst 1603).

Assmann, Jan, 1997: Moses the Egyptian. The Memory of Egypt in Western Monotheism, 
Cambridge, MA und London.

Bloch, Ernst, 1961: Christian Thomasius: Ein deutscher Gelehrter ohne Misere, Frankfurt.
Brucker, Jacob, 1736: Kurze Fragen aus der philosophischen Historie von Christi Geburt biß 

auf Unsere Zeiten, Bd. 7, Ulm.
Champion, Justin, 2003: Republican learning: John Toland and the Crisis of Christian Cul-

ture, 1696–1722, Manchester.
Chemnitz, Martin, 1591: Secunda Pars LOCORVM THEOLOGICORVM ... D. MARTINI 

CHEMNITII, ECCLESIAE Brunsuicensis sacrae Theologiae Doctore, ipsiusßimi. EDITA 
NOMINE HAEREDVM à POLYCARPO LEISERO, sacrae Theologiae Doctore, ipsius 
Successore, Frankfurt.

Conring, Hermann, 1994: Über den Ursprung des deutschen Rechts, hrsg. von Michael Stoll-
eis, übers. von Ilse Hoffmann-Meckensteck, Frankfurt.

Conring, Hermann, 2003: Über Gesetzgebung / De Nomothetica, in: Heinz Mohnhaupt (Hg.): 
Prudentia Legislatoria. Fünf Schriften über die Gesetzgebungsklugheit aus dem 17. und 18. 
Jahrhundert (= Bibliothek des deutschen Staatsdenkens 11), übers. von Adolf Paul, Mün-
chen, S. 7–93.

Cunaeus, Petrus, 1631: De republica hebraeorum libri tres, Leiden. 
Dreitzel, Horst, 1997: Christliche Aufklärung durch fürstlichen Absolutismus. Thomasius und 

die Destruktion des frühneuzeitlichen Konfessionsstaates, in: Friedrich Vollhardt (Hg.): 
Christian Thomasius (1655–1728). Neue Forschungen im Kontext der Frühaufklärung, 
Tübingen, S. 17–50.

Ertz, Stefanie, 2022: Erastianism and Natural Law in Hugo Grotius’s De Imperio Summarum 
Potestatum Circa Sacra, in: Hans W. Blom (Hg.), Sacred Polities, Natural Law and the 
Law of Nations in the 16th–17th Centuries, Leiden, S. 200–222.

Filmer, Robert, 2019: Patriarcha, hrsg. von Peter Schröder, Hamburg.
Flavius Josephus, 1926: Against Apion / Contra Apionem, in: Flavius, Works in Eight Vol-

umes, hrsg. und übers. von H. St. J. Thakeray, Bd. 1, Cambridge, MA, S. 162–411.
Haakonssen, Knud, 1981: The Science of a Legislator. The Natural Jurisprudence of David 

Hume and Adam Smith, Cambridge. 
Hammerstein, Notker, 1979: Thomasius und die Rechtsgelehrsamkeit, in: Studia Leibnitiana, 

11, S. 22–44.
Hobbes, Thomas, 1983: De Cive. The Latin version: a Critical Edition, hrsg. von Howard 

Warrender, Oxford.
Hobbes, Thomas, 2012: Leviathan, hrsg. von Noel Malcolm, Bd. 2: The English and Latin 

Texts, Oxford.
Hunter, Ian, 2001: Rival Enlightenments: Civil and Metaphysical Philosophy in Early Modern 

Germany, Cambridge.
Hunter, Ian, 2007: The Secularisation of the Confessional State: The Political Thought of 

Christian Thomasius, Cambridge.

145

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


James, Susan, 2012: Spinoza on Philosophy, Religion, and Politics. The Theologico-Political 
Treatise, Oxford.

Jones, David Martin, 2011: Aphorism and the Counsel of Prudence in Early Modern State-
craft: The Curious Case of Justus Lipsius, in: Parergon, 28 (2), S. 55–85. doi:10.1353/
pgn.2011.0060

Kahn, Victoria, 1985: Rhetoric, Prudence, and Skepticism in the Renaissance, Ithaca NY.
Kaufmann, Matthias, 2000: Die Rolle des Decorum in der Ethik des Christian Thomasius, in: 

Jahrbuch für Recht und Ethik / Annual Review of Law and Ethics, 8, S. 233–245.
Krause, Peter, 1988: Naturrecht und Kodifikation, in: Aufklärung, 3 (2), S. 7–27.
Leibniz, Gottfried Wilhelm, 2003: Frühe Schriften zum Naturrecht, hrsg. und übers. von 

Hubertus Busche und Hans Zimmermann, Hamburg.
Levitin, Dmitri, 2013: John Spencer’s De Legibus Hebraeorum (1683–85) and „Enlight-

ened“ Sacred History: A New Interpretation, in: Journal of the Warburg and Courtauld 
Institutes. 76 (1), S. 49–92. doi:10.1086/JWCI24395513

Lieberwirth, Rolf, 1989: Christian Thomasius und die Gesetzgebung, in: Werner Schneiders 
(Hg.), Christian Thomasius 1655–1728. Interpretationen zu Werk und Wirkung, Hamburg, 
S. 173–186.

Link, Christoph, 1979: Herrschaftsordnung und bürgerliche Freiheit: Grenzen der Staatsgewalt 
in der älteren deutschen Staatslehre, Köln und Wien.

Lipsius, Justus, 2022: Monita et Exempla Politica / Political Admonitions and Examples, 
hrsg. und übersetzt von Jan Papy, Toon Van Houdt und Marijke Janssens, Löwen.

Lohenstein, Daniel Casper von, 1689: Großmüthiger Feldherr Arminius oder Herman, nebst 
seiner Durchlauchtigen Thußnelda, Andern Theils Sechstes Buch, Leipzig.

Lutterbeck, Gert-Klaus, 2003: Das decorum Thomasii als Faktor sozialer Kohäsion oder: 
Systematische Strukturen im Denken eines Eklektikers, in: Manfred Beetz und Herbert 
Jaumann (Hgg.), Thomasius im literarischen Feld. Neue Beiträge zur Erforschung seines 
Werkes im historischen Kontext, Tübingen, S. 77–102.

Mohnhaupt, Heinz, 2006: Gesetz und Gesetzgebung im Rahmen einer zu konkretisierenden 
Rechtsquellenordnung bei Christian Thomasius, in: Heiner Lück (Hg.), Christian Thoma-
sius (1655–1728) - Wegbereiter moderner Rechtskultur und Juristenausbildung. Rechtswis-
senschaftliches Symposium zu seinem 350. Geburtstag an der Juristischen Fakultät der 
Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg, Hildesheim, S. 215–242.

Muhlack, Ulrich, 1991: Geschichtswissenschaft im Humanismus und in der Aufklärung. Die 
Vorgeschichte des Historismus, München.

Mulsow, Martin, 2010: „Moses omniscius“ oder „Moses politicus“? Moses-Deutungen im 
17. Jahrhundert zwischen sakraler Enzyklopädik und libertinistischer Kritik, in: Andreas 
B. Kilcher u.a. (Hg.), Die Enzyklopädik der Esoterik: Allwissenheitsmythen und universal-
wissenschaftliche Modelle in der Esoterik der Neuzeit, Leiden, S. 177–202.

Mulsow, Martin, 2016: John Selden in Germany: Religion and Natural Law from Boecler 
to Buddeus (1665–1695), in: Ann Blair und Anja-Silvia Goeing (Hg.), For the Sake of 
Learning: Essays in Honor of Anthony Grafton, Leiden, S. 286–308.

Nadler, Steven, 2011: A Book Forged in Hell: Spinoza’s Scandalous Treatise and the Birth of 
the Secular Age, Princeton.

146

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Nelson, Eric, 2010: The Hebrew Republic: Jewish Sources and the Transformation of Euro-
pean Political Thought, Harvard. doi:10.4159/9780674056749

Melamed, Yitzhak und Hasana Sharp (Hg.), 2018: Spinoza’s Political Treatise: A Critical 
Guide, Cambridge.

Parente, Fausto, 2006: Spencer, Maimonides, and the History of Religion, in: C. R. Ligota 
und J.-L. Quantin (Hg.), History of Scholarship: A Selection of Papers, Oxford, S. 277–
304.

Reinking, Theodor, 1653: Biblische Policey: Das ist: Gewisse/ auß Heiliger Göttlicher Schrifft 
zusammen gebrachte/ auff die drey Hauptstände: Als Geistlichen/ Weltlichen/ vnd Häußli-
chen/ gerichtete Axiomata, oder Schlußreden, Frankfurt/Main. (https://www.deutschestext
archiv.de/book/show/reinkingk_policey_1653, zuletzt besucht 11.06.2025)

Rousseau, Jean-Jacques, 1964: Oeuvres Complètes, Bd. 3: Du Contract Social, Écrits Poli-
tiques, hrsg. von Bernard Gagnebin und Marcel Raymond, Paris. 

Scattola, Merio, 1997: „Prudentia se ipsum et statum suum conservando“: Die Klugheit in 
der praktischen Philosophie der frühen Neuzeit, in: Friedrich Vollhardt (Hg.), Christian 
Thomasius (1655–1728). Neue Forschungen im Kontext der Frühaufklärung, Tübingen, 
S. 333–363.

Scattola, Merio, 2013: Geschichte aus dem Negativen: Christian Thomasius und die Historio-
graphie des Fehlers und Vorurteils, in: Martin Espenhorst (Hg.), Unwissen und Missver-
ständnisse im vormodernen Friedensprozess, Göttingen.

Schiller, Friedrich, 1970: Die Sendung Moses, in: Schillers Werke, Nationalausgabe, hrsg. von 
Karl Heinz Hahn, Bd. 17: Historische Schriften, Erster Teil, Weimar, S. 377–397.

Senn, Marcel und Susanne Rau, 2006: War Thomasius Spinozist? Zur Spinozismus-Rezeption 
an den brandenburg-preussischen Universitäten, in: Heiner Lück (Hg.), Christian Thoma-
sius (1655–1728) - Wegbereiter moderner Rechtskultur und Juristenausbildung. Rechtswis-
senschaftliches Symposium zu seinem 350. Geburtstag an der Juristischen Fakultät der 
Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg, Hildesheim, S. 55–74.

Schuurman, Paul, 2012: Fénelon on Luxury, War and Trade in the Telemachus, in: History of 
European Ideas, 38 (2), 179–199. DOI: 10.1080/01916599.2011.652473

Smith, Adam, 1981: An Inquiry into the Nature and Causes of the Wealth of Nations, hrsg. von 
R. H. Campbell und A. S. Skinner. Indianapolis, IN.

Schulze, Reiner, 1982: Policey und Gesetzgebungslehre im 18. Jahrhundert, Berlin.
Spencer, John, 1686: De Legibus Hebraeorum Ritualibus et Earum Rationibus Liber Tertius, 

Den Haag (zuerst 1685).
Spinoza, Baruch de, 2012: Theologisch-politischer Traktat, übers. und hrsg. von Wolfgang 

Bartuschat, Hamburg.
Thomasius, Christian, 1701: Dissertatio iuris publici. Morum cum iure scripto contentio, Halle. 
Thomasius, Christian, 1702a: Christian Thomasens Erinnerung Wegen zweyer Collegiorum 

Uber den Andern Theil Seiner Grund-Lehren/ Nemlich über die Historie der Teutschen 
Rechte und das Lehen-Recht/ Und dann über das Land-Recht / oder so genante Ius priva-
tum Ingleichen wegen noch eines Collegii Von der Klugheit Gesetze zu geben Oder De 
Prudentia Legislatoria. Nebst summarischer Continuation seiner bißherigen öffentlichen 
Lectionum Von Recht der politischen Christlichen Erbarkeit, Halle/S.

147

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.deutschestextarchiv.de/book/show/reinkingk_policey_1653
https://doi.org/10.5771/9783748937920
https://www.deutschestextarchiv.de/book/show/reinkingk_policey_1653


Thomasius, Christian, 1702b: Observatio XXVII. Natura legis tam divinae, quam humanae in: 
Thomasius, Observationum Selectarum Ad Rem Litterariam Spectantium Tomus, Bd. 6, 
Halle/S., S. 255–292.

Thomasius, Christian, 1705: Kurtzer Bericht Von Denen künfftigen Thomasischen Collegiis 
Und Schrifften, Halle/S.

Thomasius, Christian, 1709: Drey Bücher der göttlichen Rechtsgelahrtheit in welchen die 
Grundsätze des natürl. Rechts nach denen von dem Freyherrn von Pufendorf gezeigten 
Lehrsätzen deutlich bewiesen/weiter ausgearbeitet und von denen Entwürffen der Gegner 
derselben (…) befreyet (…) werden, Halle/S.

Thomasius, Christian, 1713a: Höchstnöthige Cautelen Welche ein Studiosus Juris, Der sich zu 
Erlernung Der Kirchen-Rechts-Gelahrheit Auff eine kluge und geschickte Weise vorberei-
ten will, zu beobachten hat, Halle/S.

Thomasius, Christian, 1713b: Höchstnöthige Cautelen Welche ein Studiosus Juris, Der sich zu 
Erlernung Der Rechts-Gelahrtheit Auff eine kluge und geschickte Weise vorbereiten will, 
zu beobachten hat Nebst einem dreyfachen und vollkommenen Register, Halle.

Thomasius, Christian, 1725: Kurtzer Entwurff der Politischen Klugheit, sich selbst und andern 
in allen Menschlichen Gesellschafften wohl zu rathen, Und zu einer gescheidten Conduite 
zu gelangen, übers. von Georg Beyer, Frankfurt und Leipzig.

Thomasius, Christian, 1726: Von der Kunst Vernünftig und Tugendhaft zu lieben, Als dem 
eintzigen Mittel zu einem glückseeligen, galanten und vergnügten Leben zu gelangen, 
Oder: Einleitung Der Sitten-Lehre: Nebst einer Vorrede, 8. Aufl., Halle/S.

Thomasius, Christian, 1740: Lectiones de prudentia legislatoria, hrsg. von Gottlieb Stolle, 
Frankfurt und Leipzig.

Thomasius, Christian, 2003: Über die Gesetzgebungsklugheit, in: Heinz Mohnhaupt (Hg.): 
Prudentia Legislatoria. Fünf Schriften über die Gesetzgebungsklugheit aus dem 17. und 18. 
Jahrhundert (= Bibliothek des deutschen Staatsdenkens 11), übers. von Adolf Paul, Mün-
chen, S. 98–205. (Übersetzung von Thomasius 1740)

Thomasius, Jakob, 1693: Programma XXIX: De Machiavellistis et Monarchomachis, prae-
scriptum oratori quam, habuit Georgius Ludovicus à Wurm. De duabus Sectis Politicorum, 
in: Jacobi Thomasii, Professoris Lipsiensis Dissertationes LXIII. Varii Argumenti Magnam 
Partem Ad Historiam Philosophicam & Ecclesiasticam Pertinentes, hrsg. von Christian 
Thomasius, Halle/S., S. 300–311. 

Totzek, Markus, 2019: Die politischen Gesetze des Mose. Entstehung und Einflüsse der poli-
tia-judaica-Literatur in der Frühen Neuzeit, Göttingen.

148

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Ere Nokkala

Staat und Oeconomie

Einleitung: Thomasius’ Platz in der Geschichte der Ökonomie

Die Ökonomie1 stand nie im Mittelpunkt des Denkens von Christian Thomasius. 
Thomasius nimmt jedoch einen bedeutenden Platz in der Entwicklung des ökonomi-
schen Denkens und Handelns im Heiligen Römischen Reich ein.2 In diesem Kapitel 
wird untersucht, inwiefern er eine wichtige Rolle bei der bedeutenden Veränderung 
spielte, die die Ökonomie im ausgehenden siebzehnten Jahrhundert erfuhr. Denn die 
Ökonomie, die ursprünglich um die Institution des Hauses herum organisiert war – 
welche ihrerseits auf der Einheit von Wirtschaft und Politik beruhte – änderte sich 
grundlegend hin zu einem Verständnis, in dem der institutionalisierte Staat begann, 
Wirtschaft und Handel zu umfassen. Mit anderen Worten, Thomasius war maßgeb-
lich an der Transformation der Ökonomie vom Naturrecht und Hausväterliteratur 
zur Staatswirtschaft beteiligt. Dieser Prozess begann in der zweiten Hälfte des 
17. Jahrhunderts und beigebrachte die Gründung von Lehrstühlen für Oeconomie, 
Policey und Cammer-Sachen an den preußischen Universitäten Halle und Frankfurt 
an der Oder. Eine Gründung, die aus der Initiative von Thomasius hervorging. 
Thomasius hatte bekanntlich im Jahr 1709 in seinen Cautelae circa Praecognita 
Jurisprudentiae die Forderung eines eigenen Lehrstuhls für Ökonomie geäußert.3 
Damit begegnen wir einem wichtigen, bislang zu sehr vernachlässigtem Aspekt von 
Thomasius’ Staatsverständnis.

Alles begann in Halle, wo Thomasius sich für die Vermittlung von ökonomi-
schem Wissen im Rahmen seines Programms zur Verbesserung der universitären 
Ausbildung von Juristen interessierte, die in der staatlichen Verwaltung eine Füh-
rungsrolle übernehmen sollten. Um seine Verbesserungen zu rechtfertigen, argumen-
tierte Thomasius, dass die Juristen in ökonomischen Fragen unzureichend ausgebil-
det seien. Er hat dies bereits in seinem Introduction ad philosophiam Aulicam (1688) 

1 Zum Konzept der Ökonomie siehe Tribe 2015.
2 Thomasius ist häufig als Philosoph, Jurist und Naturrechtler interpretiert worden. In jüngster 

Zeit gab es mehrere Veröffentlichungen über das politische Denken von Thomasius. Siehe 
insbesondere Kühnel 2001 und Hunter 2007. Das ökonomische Denken des Thomasius hat nicht 
die Aufmerksamkeit erhalten, die es verdient hätte. Es gibt eine Veröffentlichung von Hartung 
und ein wichtiges, bisher unveröffentlichtes Kapitel von Kühnel über Thomasius als ersten 
Kameralisten. Ich möchte Martin Kühnel dafür danken, mir sein Kapitel zugänglich zu machen, 
was bei der Vorbereitung dieses Kapitels sehr hilfreich war.

3 Thomasius 1709, S. 273; Kühnel (im Druck).

149

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


und Gemischeter Discurs (1689) deutlich ausgedrückt. Thomasius befürwortete eine 
Abkehr von der aristotelischen Tradition, die nicht allzu viel über die Ökonomie 
zu sagen hatte und die praktischen Aspekte nützlichen Wissens nicht ausreichend 
behandelte.4 Noch in seinen ersten Kommentaren zur Lehre der Ökonomie stellte 
Thomasius diese als Teil der praktischen Philosophie neben Ethik und Politik, den 
Einteilungen des Aristoteles folgend. Angesichts der zunehmenden Macht des Staa-
tes, der sowohl als Instrument als auch als Objekt der Verwaltung verstanden wurde, 
änderte sich Thomasius Position in seinen späteren Publikationen, indem er die 
Ökonomie der Politik unterordnete.

Im Folgenden wird untersucht, welche Art von ökonomischem Wissen Thoma-
sius den Studenten der Rechtswissenschaft vermitteln wollte, warum er dies für 
notwendig hielt und wie sich dies auf das Naturrecht des Thomasius und seine 
Auffassung von der Stellung der Ökonomie innerhalb der Wissenschaften verhielt. 
Letzteres bezieht sich vor allem auf das Verhältnis von Politik und Ökonomie. Etwas 
kontraintuitiv betone ich, dass die Unterordnung der Ökonomie unter die Politik 
den Weg für den Aufstieg des ökonomischen Wissens zur Vorherrschaft ebnete. 
Der Wandel der Ansichten von Thomasius kann sowohl als Faktor innerhalb des 
politischen Prozesses als auch als Indikator für die Verschiebung vom Naturrecht 
und der Hausväterliteratur hin zur Staatswirtschaft angesehen werden. Diese Ver-
schiebung war keine eigenständige Errungenschaft von Thomasius, denn der Boden 
war vor seinen Eingriffen bereitet worden. Es sollte jedoch betont werden, dass die 
Interventionen von Thomasius keineswegs unwichtig oder rein theoretisch waren. 
Schließlich war es Thomasius selbst, der erfolgreich die Gründung von Lehrstühlen 
für Oeconomie, Policey und Cammer-Sachen an der Universität Halle forderte. 
Seine Forderung wurde erfüllt und Halle wurde zu einem zentralen Standort für die 
Entwicklung der Ökonomie.5

Naturrecht, Staat und Ökonomie

Zu der Zeit, als Thomasius an der Universität studierte, war das Naturrecht zur 
Grundlage für die Auseinandersetzung mit sozialen und politischen Themen, poli-
tischer Ordnung und des Staates geworden. Im Kontext des Heiligen Römischen 
Reiches Deutscher Nation lag der Schwerpunkt des Naturrechts auf der Selbsterhal-
tung und der Gründung eines nichtkonfessionellen Staates. Der Hauptzweck des 
Naturrechts bestand darin, die Souveränität des Staates zu legitimieren und dazu zu 
dienen, Kriege in Zukunft zu vermeiden. Die Aneignung des Werkes von Grotius 
in den 1660er und 1670er Jahren war entscheidend für das deutsche Naturrecht. Gro-

4 Thomasius 1710, S. 65; Thomasius 1701, S. 245. Siehe auch Kühnel 2001, S. 126, 137, 180-181.
5 Vgl. Kühnel (im Druck).

150

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


tius’ Werk bildete einen wichtigen Rahmen für den autoritativen Sprachgebrauch an 
deutschen Universitäten wie Halle, wo Thomasius seine wichtigsten Beiträge leiste-
te. Die Universität Halle war eine öffentliche Einrichtung, die vom Staat abhängig 
war. Die Aneignung von Grotius’ Werk fiel mit dem relativen Aufstieg der Politik 
in Bezug auf die Ethik zusammen. Im 16. Jahrhundert etablierte sich das Naturrecht 
als die praktische Disziplin der Staatskunst, die an den deutschen Universitäten 
gelehrt wurde. Um 1700 war es zum Standard geworden. Das heißt, „die herrschende 
Ideologie “ im Heiligen Römischen Reich. Das Naturrecht wurde zu einer Disziplin, 
die breit gelehrt wurde und in der alle Themen, die sich mit gesellschaftlichen 
Fragen beschäftigten, mit dem gemeinsamen Diskurs des Naturrechts diskutiert 
wurden. Das Naturrecht war allgegenwärtig geworden.6 Das deutsche Naturrecht 
umfasste sowohl internationales als auch innerstaatliches Handeln auf der Suche 
nach Sicherheit und Wohlfahrt.7

Für Thomasius war das Naturrecht die Grundlage einer neuen politischen Ord-
nung und damit grundlegend für sein Staatsverständnis. Sein Naturrecht war utilita-
ristisch ausgerichtet: Es zielte darauf ab, das Leben der Gemeinschaft zu verbessern. 
Zweifellos betrachtete Thomasius Frieden, Ruhe, allgemeines und privates Glück, 
also das Gemeinwohl als Ziel der Politik. Nach Thomasius bestand die wichtigste 
Funktion des Staates darin, die äußere und innere Ordnung zu wahren: die Menschen 
in Frieden und Sicherheit zu erhalten. Für Thomasius war der Staat ein Instrument, 
das zum Frieden beitragen sollte und seine Berechtigung im Naturrecht fand. Er 
argumentierte sogar, dass, wenn überall Frieden gefunden werden sollte, es gar 
nicht erst nötig wäre, einen Staat zu bilden: „Wenn überall Friede wäre, wäre kein 
gemein Wesen, und folglich auch kein Fürst oder höchste Gewalt“. Da dies nicht der 
Fall war, war die Gründung eines Staates eine Notwendigkeit. Der Staat hatte „die 
Erhaltung des gemeinen Friedens zur Absicht.“8

Man kann vermuten, dass es neben weit verbreiteten Ansichten über das Natur-
recht auch einen biographischen Hintergrund für Thomasius’ Haltung zu Krieg, 
Frieden und Politik gegeben haben muss. Thomasius hatte den Dreißigjährigen 
Krieg nicht persönlich erlebt, aber er hatte die Verwüstungen und Zerrüttung gese-
hen, die er angerichtet hatte. Außerdem war sein eigenes Leben stark von den 
Kriegen gegen die Türken und Franzosen geprägt. So überrascht es nicht, dass 
Thomasius den Frieden als die wichtigste Voraussetzung für allgemeines bürgerli-
ches Glück ansah: „Denn gleichwie durch die bürgerliche Glückseligkeit keine 
andere verstanden werden kann, als den allgemeinen Frieden und Ruhe, man mag es 
umbschreiben wie man will, also wird dieselbe Ruhe durch äußerliche Schutzmittel 
wider Gewalt und Zerrüttung befördert.“9

6 Haakonssen 2012, S. 45-57.
7 Koskenniemi 2021, S. 866.
8 Thomasius 1724, S. 3f. Vgl. Lutterbeck 2002, S. 91 und Hammerstein 2021, S. 127.
9 Thomasius 1709a, S. 347; Grunert 2000, S. 239.

151

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Wie insbesondere die Kapitel von Peter Schröder und Martin Kühnel in diesem 
Band exemplarisch zeigen, ist es von größter Bedeutung, den deutschen Diskurs 
des Naturrechts zu studieren, um die Entstehung der modernen Staats- und Sou-
veränitätsbegriffe zu verstehen. Kaum ein anderer Autor war in dieser Hinsicht 
bedeutender als Thomasius’ Lehrer Samuel Pufendorf. In den letzten Jahren wurden 
Pufendorfs Beiträge zum Umdenken der Begriffe von Staat und Souveränität hervor-
gehoben. Darüber hinaus wurde Pufendorf zunehmend als ein Denker anerkannt, 
der zu Fragen des frühneuzeitlichen Völkerrechts einen wichtigen Beitrag geleistet 
hatte.10 Pufendorf gelang es, ein nachkonfessionelles Naturrecht zu formulieren, des-
sen Legitimation es keiner Theologie bedurfte. Das Pufendorfsche Naturrecht hatte 
universelle Gültigkeit, während es die Gesellschaft zu einer grundlegenden Katego-
rie machte. Darüber hinaus verband sie rudimentäre Vorstellungen von individueller 
Freiheit mit fürstlicher Autorität. Zusammenfassend lässt sich sagen, dass sie eine 
nicht-konfessionelle Grundlage für die Gesellschaft darstellte und im Vergleich zum 
zeitgenössischen „fiskalisch-militärischen“ Staat bemerkenswert realistisch war.11

Pufendorfs Vermächtnis könnte auch dazu beitragen, den Aufstieg des utilitaris-
tischen ökonomischen Denkens in Bezug auf das Naturrecht und den Staat zu 
erklären.12 Man kann argumentieren, dass Thomasius und seine Schüler wie Niko-
laus Hieronymus Gundling (1671–1729) mit Hilfe von Pufendorf einen Schritt von 
der Frömmigkeit zur Nützlichkeit vollzogen haben. Pufendorfs Darstellung war 
eine historisch verlässliche, pragmatische Annäherung an den nachkonfessionellen 
Zustand.13 Kurz gesagt, er hatte es geschafft, eine empirisch-utilitaristische Politik-
wissenschaft zu formulieren. Der politische Staat stand im Dienst des Gemeinwohls, 
das in die Außenpolitik externalisiert werden konnte. Pufendorfs utilitaristische 
Ausrichtung wurde zunächst von Christian Thomasius aufgegriffen und später von 
Gundling an der Universität Halle weiterentwickelt, die gleichzeitig eine vollständig 
vom preußischen Staat abhängige Institution und ein wichtiges Zentrum der frühen 
deutschen Aufklärung war.

Ein Großteil der neueren wissenschaftlichen Debatte über Pufendorf hat sich 
auf die Frage konzentriert, ob der Inhalt seines Naturrechts aus der Notwendigkeit 
der individuellen Selbsterhaltung oder aus dem Begriff der Geselligkeit abgeleitet 
wurde.14 Ob Sozialität oder Selbsterhaltung das organisierende Prinzip politischer 
Ordnung war. Pufendorf betrachtete die Menschen als selbstsüchtig und schwach 
und sie mussten, daher die natürliche, staatenlose Gesellschaft hinter sich lassen, 
um einen politischen Staat zu bilden. Die Bildung des Staates könnte also aus 
einem Argument über Selbstliebe, Schwäche und die Fähigkeit zur Vernunft gewon-

10 Schröder 2024.
11 Koskenniemi 2021, S. 819-832.
12 Vgl. Saether 2017.
13 Siehe Hunter 2007.
14 Siehe Palladini 2019 und Saastamoinen 2019.

152

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


nen werden. Pufendorf kann als jemand angesehen werden, der Thomasius und 
seine Anhänger inspirierte, ihr ökonomisches Denken weiterzuentwickeln. István 
Hont hob den Mittelweg hervor, den Pufendorf zwischen Grotius’ natürlicher Ge-
selligkeit und der von Hobbes betonten Feindseligkeit der Menschen beschritt. 
Zwischen diesen beiden verlief die Geschichte der Zivilgesellschaft, in der sich die 
Handelskultur allmählich vertiefte.15 Diese Änderungen des Naturrechts waren die 
Voraussetzungen für den allmählichen Aufstieg des ökonomischen Arguments zur 
Vorherrschaft im politischen Diskurs des achtzehnten Jahrhunderts. Pufendorfs Sicht 
auf die aufstrebende Wirtschaftsgesellschaft kann im Kontext der Umwandlung des 
Naturrechts in eine Staatswirtschaft gedeutet werden. Dieser Wandel ging einher mit 
der allmählichen Konsolidierung, dass, auch wenn das Naturrecht als grundlegende 
bürgerliche Regierungsphilosophie fungieren konnte, sein praktischer Beitrag vor 
allem darauf beschränkt war, inhaltlich-normative Vorgaben für die tägliche Anwen-
dung positiver Gesetze bereitzustellen.16 Die Verwaltung des Staates würde weitere 
Qualifikationen erfordern, die von den Juristen, die für die Verwaltung des Staates, 
als Objekt und als Subjekt verantwortlich sein sollten, nicht ausreichend besessen 
wurden. Damit wurde deutlich, dass eine Wissenschaft der Oeconomie, Policey und 
Cammer-Sachen gebraucht wurde. Und in diesem Zusammenhang ist die Forderung 
von Thomasius für den Lehrstuhl für Kameralwissenschaften am besten zu verste-
hen

Der Wandel vom Naturrecht zur Staatswirtschaft ist ein Thema, das weitere 
Untersuchungen verdient. Wenn wir auch nur wenige Kenntnisse über diese Ver-
schiebung haben, so ist doch weithin anerkannt, dass sich in Deutschland im 18. 
Jahrhundert das Naturrecht einerseits in Staatswissenschaften und andererseits in 
Staatswirtschaft verwandelte. Samuel Pufendorf wird oft die Ehre zuteil, der „Groß-
vater“ der politischen Ökonomie zu sein, auf der Grundlage seiner Idee von der ge-
schichtlichen Entwicklung des natürlichen Menschen, die in der Handelsgesellschaft 
(commecial society) mündete.17 Seine Theorie der vier Stufen der menschlichen 
Zivilisation, die sich von Jägern und Sammlern zu Hirten und Bauern entwickelt, 
erreicht ihre höchste Stufe in der Handelsgesellschaft (commercial society). Diese 
Abfolge wiederum wurde bekanntlich zur Grundlage für Adam Smiths Theorie der 
kommerziellen Gesellschaft.18

In der Sekundärliteratur wird Christian Wolff als „der Philosoph der Kameralis-
ten“ bezeichnet, aber wie neuere Forschungen nahelegen, waren das Naturgesetz 
des Thomasius und seine Überlegungen zur „Ökonomie“ tatsächlich ein Vorbild für 

15 Hont 1987; Hont 2005.
16 Koskenniemi 2021, S. 860.
17 Saether 2017 und Backhaus/Chaloupek/Frambach 2021.
18 Magnusson 2020, S. 33.

153

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


viele Kameralisten.19 Es lohnt sich sogar zu fragen, ob Thomasius nicht selbst „der 
erste Kameralist in Halle“ war.20

Lars Magnusson hat argumentiert, dass wir, anstatt die Beziehung zwischen Na-
turrecht und Kameralwissenschaften als etwas Unilineares zu betrachten, erkennen 
sollten, dass wir es mit komplexen Prozessen mit unterschiedlichen Ausgangspunk-
ten und Ergebnissen für das Naturrecht und die Kameralwissenschaften im 18. Jahr-
hundert zu tun haben. Die intensiven Diskussionen über die menschliche Natur, 
über die Instinkte und Leidenschaften des Menschen, über die Bildung von Staaten 
und Gesellschaftsverträgen führten zu unterschiedlichen Variationen des politischen 
und wirtschaftlichen Diskurses. Die Entwicklungen der Kameralwissenschaften und 
des Naturrechts hätten unterschiedliche Wege einschlagen können, und die Ergeb-
nisse sollten nicht teleologisch aus rückwärtsgewandten Blickwinkeln interpretiert 
werden. Sicher ist, dass der Diskurs des Naturrechts den Kontext bildete, in dem die 
großen politischen und wirtschaftlichen Fragen der Zeit formuliert wurden.21

Die Diskussion über die Ursprünge der Kameralwissenschaften bezieht sich auf 
eine breitere Diskussion über die deutsche Aufklärung und die Rolle der Kameral-
wissenschaften darin. Letztlich stellt sich die Frage: In welchem Verhältnis stehen 
die deutschen Entwicklungen des Naturrechts und der Kameralwissenschaften zu 
den Entwicklungen in Europa im weiteren Sinne und insbesondere in Schottland, 
das als Hauptkontext für die Entwicklung der „politischen Ökonomie“ im 18. Jahr-
hundert bekannt ist, die mit Denkern wie Francis Hutcheson und Adam Smith in 
Verbindung gebracht wird? Die bereits erwähnte Interpretation von István Hont wies 
auf Zusammenhänge zwischen Pufendorfs Konzeption der Geselligkeit und schotti-
schen Adaptionen derselben hin. Die Ideen und Konzepte wurden nicht en bloc 
rezipiert, sondern ihre Aufnahme und Anwendung erfolgte immer nur graduell und 
situationsgebunden. Hutcheson und Smith betonten menschliche Triebe als Grund-
lage der Geselligkeit und kamen zu dem Schluss, dass diese Triebe mit Rechten 
verbunden seien. Dies hatte mit einer größeren Transformation zu tun, die sich in 
den Naturrechtstheorien der europäischen Aufklärung vollzog. Hier lässt sich ein 
Übergang von Gesetzen und Geboten zu einer eher psychologischen Betonung von 
Leidenschaften und Gefühlen als Quelle moralischen Handelns feststellen. Nach 
den meisten Interpretationen haben die Kamerawissenschaftler – in den Fußstapfen 
des Philosophen der Kameralisten Christian Wolff – an dieser Transformation nie 
teilgenommen. Es war sicherlich richtig, dass nicht alle Kameralisten Thomasius als 
Ausgangspunkt nahmen, aber ich habe an anderer Stelle gezeigt, dass es innerhalb 
der Kameralwissenschaften signifikante Weiterentwicklungen der Philosophie des 
Thomasius gab. Johann Jacob Schmauss wandte Thomasius’ reife Naturrecht der 

19 Zum Verhältnis von Thomasius und Wolff vgl. den Beitrag von Blank in diesem Band.
20 Kühnel (im Druck). Für die Wirkung von Thomasius siehe Rüping 1968. Für die deutsche 

Wolff Rezeption siehe Hellmuth 1985.
21 Magnusson 2020, S. 32-34.

154

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Grundlehren (Fundamenta) in seinen Schriften an, wie etwa in Neues Systema 
des Naturrechts (1754). Der führende und vielleicht wichtigste aller Kameralisten, 
Johann Heinrich Gottlob von Justi, erklärte 1760 offen, dass er die Grundprinzipien 
von Schmauss’ Naturrecht der menschlichen Triebe für richtig hielt und es daher als 
Grundlage seiner Systematisierung der Kameralwissenschaften ansah.22

Interpretationen, die Christian Wolff und sein Naturrecht zum Ausgangspunkt 
für die Kameralwissenschaften nehmen, neigen dazu, die absolutistischen und pa-
ternalistischen Züge des Naturrechts und Kameralwissenschaften zu betonen. Dies 
folgt daraus, dass Wolffs Naturrecht mit seinen rationalen Grundlagen einen allum-
fassenden Policeystaat23 bzw. paternalistischen „Wohlfahrtsstaat“ rechtfertigte. Das 
Schlüsselkonzept für Wolffs Naturrecht war die Vollkommenheit. Im Namen der 
Vollkommenheit erklärte Wolff, wie die Rolle des Staates darin besteht, Ruhe, Si-
cherheit und ausreichendes Leben zu gewährleisten, aber er setzt dem Streben des 
Staates nach Wohlfahrt keine theoretischen Grenzen. Im Grunde formuliert Wolff 
einen interventionistischen und die Untertanen bevormundenden Staat. Das wurde 
durch eine Ethik der Vervollkommnungsfähigkeit begründet und führte zu einer 
Politik der keine Grenzen der Intervention im Namen der Vervollkommnung mehr 
gesetzt waren.24 An Christian Wolffs Einfluss besteht kein Zweifel. Dieser reichte 
von Italien bis Schweden und darüber hinaus. Das Wolffsche Naturrecht als Grund-
lage der Kameralwissenschaften zu postulieren, ist jedoch ein Weg, eine einseitige 
und zu einheitliche Interpretation der deutschen Aufklärung zu befürworten. Das 
Naturrecht des Thomasius unterschied sich stark von dem Wolffs.25 Wie Klaus-Gert 
Lutterbeck argumentierte: „In der Moralphilosophie des Thomasius werden Elemen-
te vorliberalen politischen Denkens sichtbar, die auf das Auseinandertreten von Staat 
und Gesellschaft hinweisen. Bei Wolff dagegen wird die seinsmäßige Fundierung 
eines integralen wohlfahrtstaatlichen Absolutismus nachgezeichnet, die es verbietet, 
Wolff der Tradition des Frühliberalismus zuzuschlagen.“26

Thomasius setzte der Regierung Grenzen, wobei der äußere und innere Frieden 
ihr Hauptzweck war. Anders als Wolff war Thomasius nicht so eindeutig ein Befür-
worter eines absolutistischen Wohlfahrtsstaates, wie auch Martin Kühnels Kapitel in 
diesem Band bei der Erörterung des Verhältnisses von Staat und Individuum andeu-
tet. Wie Thomasius schreibt, ist das Verhalten von Untertanen, die den allgemeinen 
Frieden weder behindern noch fördern können, nicht der Verfügungsgewalt eines 
Fürsten unterworfen. Daraus ergibt sich, dass es möglich ist, eine Lehre der Policey 
die sich nicht nur auf die Sicherheit konzentrierte sondern in der Tat die Autorität 

22 Nokkala 2019, S. 39-40.
23 Zum Begriff der Policey im 18. Jahrhundert vgl. Rüdiger 2005, S. 121-221.
24 Haakonssen 2006, S. 273.
25 Zu den Unterschieden zwischen Thomasius und Wolff siehe den Beitrag von Blank in diesem 

Band.
26 Lutterbeck 2002, S. 6.

155

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


des Staates einschränkte zu entwickeln. Sie erkennt nicht nur an, dass Herrscher und 
Untertanen unterschiedliche Interessen, sondern sogar widersprüchliche Interessen 
haben können. Die Aufgabe des Policey war es, das gemeinsame und individuelle 
Glück zu synchronisieren. Hierdurch wurde Policey mit der Wohlfahrt und materi-
ellem Komfort identifiziert. Daher sollte ein Staat mit einer guten Policey seinen 
Mitgliedern Bedürfnisse, Komfort, Annehmlichkeiten und Mittel zur Glückseligkeit 
eröffnen. Die Wohlfahrt, die Thomasius und seinen Anhängern vorschwebte, war 
nicht so autoritär, wie es auf den ersten Blick aussehen mag oder wie es oft 
interpretiert wurde. Ohne die Bedeutung Wolffs in Frage zu stellen, kann man 
mit Sicherheit sagen, dass das Naturrecht als Grundlage der Kameralwissenschaften 
keine einheitliche Form annahm und es sich nicht um eine bloße Theorie des bevor-
mundungsabsolutistischen Staates handelte.

Hausväterliteratur und Kameralwissenschaften

Wie bereits erwähnt, war Ökonomie Teil von Thomasius’ Vorlesungen an der Uni-
versität Halle und als solcher Teil seines universitären Bildungsprogramms. Thoma-
sius’ ganzes Programm war auf den praktischen Gebrauch ausgerichtet; den Juristen 
sollte nützliches Wissen vermittelt werden, das sie in der Praxis anwenden konnten, 
um letztlich der allgemeinen Glückseligkeit zu dienen. Thomasius’ Programm war 
in diesem Sinne zweifellos utilitaristisch. Für das Studium nützlicher Kenntnisse 
drängte Thomasius auf die Notwendigkeit, Lehrstühle für Kameralwissenschaften 
zu gründen, und diese Lehrstühle sollten mit Professoren besetzt werden, die im 
Gegensatz zu Thomasius selbst Männer der Praxis waren.

Thomasius’ eigene Lehre der Ökonomie befasste sich zunächst mit der „Privat-
ökonomie“; wie man ehrlich erworbenes Vermögen sichert und erhält. Auf den 
ersten Blick scheint Thomasius bei der Auswahl der empfohlenen Literatur sehr 
konventionell vorgegangen zu sein. Die Bücher, die Thomasius für das Studium der 
Ökonomie empfahl, konzentrierten sich auf nützliches Wissen, und als Thomasius 
sie empfahl, waren sie bereits weit verbreitet. In seinen frühesten Publikationen, die 
sich mit ökonomischen Fragen befassten, folgte Thomasius der aristotelischen Tradi-
tion, in der die Ökonomie als Teil der praktischen Philosophie zwischen Politik und 
Ethik betrachtet wurde. Die Politik befasste sich mit dem Staat, die Ethik mit dem 
individuellen Verhalten. Die Ökonomie funktionierte zwischen Individuen und dem 
Staat. Er konzentrierte sich auf Fragen des Hauses und der Familie und thematisierte 
die wirtschaftlich-politische Einheit des Hauses. Otto Brunner verwendete bekannt-
lich das Konzept des „ganzen Hauses“, beschrieb also das Haus als eine Einheit die 
mehr war als nur eine räumliche Einheit. Das Haus war die organisierende soziale 
Einheit des Lebens, der Arbeit, der sozialen Beziehungen und der Sicherung des 
Lebensunterhalts, die alles zusammenhielten. Die Wirtschaft war noch nicht von der 

156

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Ethik getrennt, und sie war in erster Linie auf Selbstversorgung ausgerichtet. Was im 
Haus produziert wurde, wurde dort verteilt und konsumiert. Es gab keinen Markt, 
der das Haus organisiert hätte, und das gesellschaftliche Leben des Hauses war 
nach dem rechtmäßigen Gemeinschaftsleben des Hausvaters und der Bediensteten, 
Ehegatten, Kinder und Eltern organisiert und die Arbeitsbedingungen traditionell 
organisiert.27 Wie Burkhardt betonte, ist „aus der Oikonomia als Hauslehre (…) der 
moderne Ökonomiebegriff hervorgegangen, aus dem Wirtschaften des Hausherren, 
der ursprünglich „Wirt“ hieß, der moderne deutsche Wirtschaftsbegriff.“28

Im 16. und 17. Jahrhundert entwickelte sich in ganz Europa ein spezifisches 
Genre der Literatur, die als „Hausväterliteratur“ bekannt geworden ist. Dies „sind 
umfangreiche Ratgeberbücher für den Hausvorstand über diese familiären Personal-
beziehungen und die Lebensformen, aber auch über die materiellen Grundlagen 
und anfallenden Arbeiten im Feld, Garten und Stall, die das Hauptcorpus bilden.“29 

Dazu gehörten auch familiäre Beziehungen, darunter auch Kochbücher und nützli-
ches Wissen über Medikamente. Alles, was als nützlich für das Haus angesehen 
wurde, gehörte zu diesen Büchern. Dahinter steht das Ordnungsprinzip des Hauses 
als Lebensbereich.30 Die vornehmliche Leserschaft dieser Bücher war der Landesa-
del. Beispielhaft für die Bandbreite der Themen und die avisierten Adressaten ist 
Thomasius erste ökonomische Literaturempfehlung, ein Klassiker der Hausväterlite-
ratur mit dem Titel Oeconomia Oder Haußbuch von Johannes Coler. Colers Buch 
wurde ab 1593 in Abschnitten veröffentlicht und 1609 zum ersten Mal in einem meh-
rere hundert Seiten umfassenden Folioband zusammengestellt. Es enthielt zwanzig 
Bücher, die in sechs Teile unterteilt waren. Die Bände behandeln die Grundlagen der 
Haushaltsführung, eine Einführung in verschiedene Hausarbeiten, sie schließen aber 
auch ein Kochbuch, Bücher über den Weinbau, Gartenbau und Forstwirtschaft ein. 
Ferner befassen sie sich mit Ackerbau, Aussaat, Düngung und Fütterung, Viehzucht, 
Jagd und Fischerei und schließlich enthalten sie medizinische Beratung und sogar 
ein Buch über Wunder.31

Neben Coler empfiehlt Thomasius Wilhem Wündschs Memoriale oeconomicum 
politico-practicum, das ist Kurtze doch nützliche und außführliche Unterrichtung 
eines haushaltischen Beambten und Hoffbedienten (1669) und Wolf Helmhard von 
Hohbergs Georgia Curiosa, Das ist: Bericht und klarer Unterricht Von den Ade-
lichen Land- und Feld-Leben (1682), die beide zu den bekanntesten Beispielen 

27 Bödeker (unveröffentl. Manuskript). Ich bin Hans Erich Bödeker dankbar, dass er mir erlaubt 
hat, sein unveröffentlichtes Manuskript Aufklärung. Ende Alteuropas und Beginn der Moder-
ne? zu konsultieren. Siehe Brunner 1968. Otto Brunners Interpretation ist problematisch. Siehe 
die kritischen Aufsätze von Derks 1996 und Weiß 2001.

28 Burkhardt 1990, S. 172.
29 Burkhardt 1990, S. 171.
30 Burkhardt 1990, S. 177.
31 Coler 1593.

157

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


der Hausväterliteratur gehören.32 Sowohl Wündsch als auch Hohberg waren auf 
Nützlichkeit ausgerichtet und beschäftigten sich mit der Landwirtschaft. Wündschs 
Einleitung zeigt die politische Relevanz seiner Arbeit daran, wie es zum Archetyp 
patriarchaler Staatsverwaltung geworden war: „Es laesset sich das Haußwesen/des-
sen Ordnung/Einrichtung und Vollfuerung gar bequem mit einem Regiment und 
dessen Verwaltung in vielen Stuecken vergleichen.“33 Wie Johannes Burkhardt an-
merkt, befand sich Wündsch bereits im Grenzbereich zwischen Hausväterliteratur 
und Kameralismus.34

Da Thomasius sich in seinen literarischen Empfehlungen den Klassikern der 
Hausväterliteratur zuwendet, ist er als Befürworter des Absolutismus, des Status quo 
des Heiligen Römischen Reiches, der Gutsgesellschaft und der väterlichen Rolle 
gedeutet worden, die alle zusammen ihrem gesetzlichen Status entsprechend das 
Gemeinwohl garantieren sollten. Gute Policey, hausväterliche Vorsorge, ordentliche 
Gerichtsbarkeit und Verwaltung, wurden bei vielen deutschen Gelehrten des 17. 
Und 18. Jahrhunderts als Inbegriff eines rechten, legitimen politischen Regiments 
betrachtet. Hammerstein argumentiert, „der patriarchalisch-moralische Staat Melchi-
or von Osses und Veit Ludwig von Seckendorff dient vielen als Vorbild, auch 
Thomasius. Letztlich steht der gläubige Thomasius in der Tradition Luthers, oder 
präziser formuliert: in der des deutschen protestantischen Luthertums des 17. und 
frühen 18. Jahrhunderts“.35

Seit dem 17. Jahrhundert war das ökonomische Denken durch die frühneuzeitliche 
Staatsauffassung bedingt. Mit anderen Worten, die Ökonomie wurde der Politik 
untergeordnet und funktionalisierte sie so. Um die steigenden Kosten der frühneu-
zeitlichen fiskalisch-militärischen staatswirtschaftlichen Erwägungen, insbesondere 
im Zusammenhang mit der Finanzierung der Armeen bestreiten zu können, wurde 
der Aufbau einer zentralisierten staatlichen Verwaltung zu einem Hauptthema. Das 
ganze Haus wurde in den politischen Dienst des Staates gestellt. Thomasius war 
daran beteiligt, den Staatsbegriff und das Verhältnis von Staat und Ökonomie neu 
zu überdenken. In seinem Summarischen Entwurff Derer Grund-Lehren, die einem 
Studioso Juris zu wissen/und auff Universitäten zu lernen nöthig (1699) ordnete er 
die Ökonomie unter der Politik.36

Die Unterordnung der Ökonomie unter die Politik ging einher mit einer erweiter-
ten Definition der Ökonomie, die die Bedürfnisse der Agrargesellschaft anerkannte. 
Thomasius betonte daher die Bedeutung der Lehre des Ackerbaues und der Vieh-
zucht. Sie sollten als neue Wissenschaften an der Universität gelehrt werden, weil 

32 Brunner 1949; Burkhardt 1990, S. 170-174.
33 Wündsch 1669, Vorrede.
34 Burkhardt 1990, S. 173.
35 Hammerstein 2011, S. 136. Siehe auch Thomasius (Hrsg.) 1717 und Seckendorff 1656.
36 Thomasius 1699, S. 127-132.

158

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


sie für den Staat nützlich waren.37 Auf diese Weise ebnete Thomasius den Weg für 
die Landwirtschaft und die Viehzucht als Wissenschaften an der Universität. Zudem 
brachte Thomasius, wie Martin Kühnel gezeigt hat, die Perspektive der Gesellschaft 
als Ganzes in die Ökonomie ein. Dieser Perspektiven- und Definitionswechsel be-
deutete eine Abkehr von den früheren privatökonomisch orientierten Sichtweisen 
von Thomasius.38 Das Privatwohl war nun direkt mit dem Gemeinwohl verflochten:

„Diesemnach wenn es um einzelne Personen nicht wohl stehet/wie kann das gantze 
Corpus glücklich seyn. Dahingegen die Glückseligkeit einzelner Personen eine Phan-
tasie ist/wenn sie mit Unglück der meisten verknüpft ist.“39

Im Heiligen Römischen Reich lieferten die Kameralwissenschaften die Theorie des 
entstehenden Wirtschaftsstaates. Als institutionalisierte Wissenschaft entwickelten 
sie eine Theorie der Staatsverwaltung, die letztlich eine wichtige Rolle beim Aufbau 
des frühneuzeitlichen Staates spielte.40 Insbesondere das fiskalische Interesse des 
Staates förderte eine Wirtschaftspolitik, die auch im 18. Jahrhundert mit dem Argu-
ment vertreten wurde, dass die Untertanen prosperieren müssten, damit der Staat 
Steuern eintreiben könne. Die gute Policey, wie die Innenpolitik und Verwaltung 
des Fürstenstaates gewöhnlich genannt wurde, erfüllte nicht nur politische, sondern 
auch wirtschaftliche Aufgaben zwischen den Interessen der Fürsten, dem Wohl 
der Untertanen und der Stärkung der staatlichen Ressourcen.41 Die 1727 in Halle 
und Frankfurt an der Oder gegründeten preußischen Lehrstühle für Kameralwissen-
schaften stellten einen ökonomisch erweiterten Kameralismus für die Ausbildung 
staatlicher Beamter mit einem agrarisch orientierten Programm unter der Gesamtper-
spektive des Staates dar, wie ihn Thomasius viele Jahre vor der Einrichtung der 
Lehrstühle vorschwebte. Es scheint gerechtfertigt zu behaupten, dass Thomasius den 
Weg für die Kameralwissenschaften nicht nur durch die praktische Etablierung der 
Lehrstühle geebnet hat, sondern auch, indem er ihnen theoretische Ausgangspunkte 
lieferte. Das sich zunehmend durch die Ökonomie ändernde Staatsverständnis im 18. 
Jahrhundert wurde damit nachhaltig von Thomasius geprägt.

Da Thomasius seinen Studenten Hausväterliteratur empfahl, könnte dies dazu 
führen, dass wir unsere Ansichten über sein politisches und wirtschaftliches Denken 
überdenken sollten. Allerdings sollten wir ihn nicht einseitig und vorschnell zu den 
Befürwortern eines absolutistischen Wohlfahrtsstaates zählen. Gleichzeitig deuten 
neue Belege von Martin Kühnel darauf hin, dass einige von Thomasius’ Ansichten 
kritisches Potenzial gegenüber der Fürstenherrschaft und der Ständegesellschaft hat-
ten. Ein Beispiel dafür war seine Ansicht, dass es die freie Wahl des Berufs und/oder 
der Klasse nach individuellen Fähigkeiten geben sollte. Er hinterfragte die Rolle 

37 Thomasius 1699, S. 129.
38 Kühnel (im Druck).
39 Thomasius 1709b, S. 115; Kühnel 2001, S. 280.
40 Tribe 1988, S. 8.
41 Burkhardt 1990, S. 174-178.

159

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


der Zünfte und Statuten der Handwerker. Was er vortrug, stand in diametralem 
Gegensatz zur Ordnung der Ständegesellschaft und implizierte letztlich einen egali-
tären Ansatz in der Erziehung und Ausbildung. Die Position, dass jede Arbeit, egal 
welcher Art, gleich wertvoll sei, solange sie für die Gemeinschaft nützlich ist, hat 
das Potenzial, die Basis traditioneller Ständehierarchien zu untergraben. Ein weiteres 
Beispiel ist Thomasius’ liberale Grundhaltung, die die individuelle ökonomische 
Selbstverantwortlichkeit betonte. Nach Kühnel bereitete Thomasius nicht den Weg 
zum absolutistischen Wohlfahrtsstaat vor, den etwa Christian Wolff verfocht, weil es 
„einen Ruf nach staatlicher Fürsorge und Regelung (…) bei ihm nicht“ gibt.42

Fazit

Es ist weitgehend unbemerkt geblieben, dass Frederick Barnard bereits 1965 über-
zeugend aufzeigte, dass Glückseligkeit als Endziel der zivilen Regierung als Inspi-
ration für Kameralisten aus Thomasius’ Zivilphilosophie entspringt.43 Und in der 
Tat, lange vor Wolff definierte Thomasius die bürgerliche Glückseligkeit, verstan-
den im Sinne des äußeren Friedens, der Wohlfahrt, Sicherheit und des Schutzes 
der Bürger vor gewaltsamen Angriffen von außen und auf ihr Eigentum als Ziel 
des Staates. Nach Ansicht von Thomasius sollte die Politik nicht Theologen oder 
Philosophen überlassen werden, sondern es muss eine professionelle Gruppe von 
Verwaltungsbeamten geben, die in Politik und Ökonomie ausgebildet sind. Ideal für 
diese Position waren Juristen, die in der Ökonomie adäquat unterrichtet waren. We-
sentlich für Thomasius’ politisches und ökonomisches Denken war sein Verständnis 
von Regierungen als Mittel zur Erreichung begrenzter und klar definierter Ziele. 
Diese politische Philosophie wurde in der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts von 
den führenden politischen Schriftstellern des Heiligen Römischen Reiches – den 
sogenannten Kameralisten – weithin akzeptiert. Für Thomasius waren die begrenz-
ten und klar definierten Ziele ein zentraler Bestandteil der Bestimmung staatlicher 
Tätigkeit, bei der der Staat die Glückseligkeit seiner Mitglieder ernst nimmt. Das 
Glück eines Gemeinwesens kann nur aus dem Wohlergehen und der Bequemlichkeit 
der einzelnen Glieder bestehen, nicht nur aus der bloßen Macht des Ganzen. Der 
Zweck des Staates war es, ein komfortables bürgerliches Leben zu ermöglichen.

Es ist erwähnenswert, dass die Zeitgenossen Thomasius als die Person ansahen, 
der die Lehrstühle für Kameralwissenschaften zu verdanken waren. Darüber hinaus 
wurden die Lehrstühle für Kameralwissenschaften nach der Gründung mit praxisori-
entierten Schülern des Thomasius besetzt: Justus Christoph Dithmar (1677–1737) und 
Simon Peter Gasser (1676–1745).44 Die Kameralwissenschaften waren von Natur aus 

42 Kühnel (im Druck).
43 Barnard 1965, S. 430-438.
44 Bleek 2001, S. 79.

160

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


nicht statisch, und sie eigneten sich Einflüsse in großem Umfang an. Nach der Grün-
dung der Lehrstühle folgten neue Verschiebungen, aber selbst diese Verschiebungen 
scheinen eher auf Thomasischen als auf Wolffischen Ausgangspunkten aufgebaut zu 
sein.45

 
Funded by the European Union (ERC, DEPE, 101088549). Views and opinions ex-
pressed are however those of the author(s) only and do not necessarily reflect those 
of the European Union or the European Research Council. Neither the European 
Union nor the granting authority can be held responsible for them. 

Literaturverzeichnis

Backhaus Jürgen G./Chaloupek Günther/Frambach Hans A. (Hrsg.), 2021: Samuel Pufendorf 
and the Emergence of Economics as a Social Science. Cham.

Barnard, Frederick M., 1965: Christian Thomasius: Enlightenment and Bureaucracy. Ameri-
can Political Science Review, 59, S. 430-438. 

Bleek, Wilhelm, 2001: Geschichte der Politikwissenschaft in Deutschland. München.
Brunner, Otto, 1949: Adeliges Landleben und europäischer Geist. Leben und Werk Wolf 

Helmhards von Hohenberg 1612–1688. Salzburg. 
Brunner, Otto, 1968: Das „Ganze Haus“ und die alteuropäische „Ökonomik“. In: Brunner, 

Otto (Hrsg.), 1968: Neue Wege der Verfassungs- und Sozialgeschichte. 2. Aufl., Göttingen 
1968, S. 103-127.

Burkhardt, Johannes, 1990: Das Haus, der Staat und die Ökonomik. Das Verhältnis von Öko-
nomie und Politik in der neuzeitlichen Institutionengeschichte. In: Göhler, Gerhard/Lenk, 
Kurt/ Schmalz-Bruns, Rainer (Hrsg.), 1990: Die Rationalität politischer Institutionen. 
Baden-Baden, S. 169-187. 

Bödeker, Hans Erich, 2020: Reconciling Private Interests and the Common Good: An Essay 
on Cameralist Discourse. In: Nokkala, Ere/Miller, Nicholas B (Hrsg.), 2020: Cameralism 
and the Enlightenment: Happiness Governance and Reform in Transnational Perspective, 
New York, S. 47-79.

Bödeker, Hans Erich (unveröffentlichtes Manuskript): Aufklärung. Ende Alteuropas und Be-
ginn der Moderne?

45 Nokkala & Miller 2020, S. 1-19.

161

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Coler, Johann, 1616: Oeconomiae oder Haußbuch. Erster Theil. Wittenberg.
Derks, Hans, 1996: Über die Faszination des „Ganzen Hauses“. Geschichte und Gesellschaft, 

22, S. 221-242.
Dithmar, Justus Christoph, 1731: Einleitung in öconomischen, Policey- und Cameral-wissen-

schaften. Frankfurt an der Oder.
Gasser, Simon Peter, 1728: Einleitung Zu den Oeconomischen, Politischen und Cameral-Wis-

senschaften. Halle.
Grunert, Frank, 2000: Normbegründung und politische Legitimität. Zur Rechts- und Staats-

philosophie der deutschen Frühaufklärung. Tübingen. 
Haakonssen, Knud, 2006: German Natural Law. In: Goldie, Mark/Wokler, Robert (Hrsg.), 

2006: The Cambridge History of Eighteenth-Century Political Thought. Cambridge, 
S. 251-290. 

Haakonssen, Knud, 2012: Enlightenment and the Ubiquity of Natural Law. Jahrbuch der 
Österreichischen Gesellschaft zur Erforschung des 18. Jahrhunderts 27, S. 45-57.

Hammerstein, Notker, 2011: Christian Thomasius (1655–1728). In: Heidenreich, Bernd/ 
Göhler, Gerhard (Hrsg.) 2011: Politische Theorien des 17. Und 18 Jahrhunderts. Staat und 
Politik in Deutschland. Darmstadt/Mainz, S. 117-140.

Hartung, Gerald, 1997: Die Sorge um eine „handgreifliche Politic“. Thomasius’ Interesse 
an der Ökonomie als Fachdisziplin an preußischen Universitäten. In: Vollhardt, Friedrich 
(Hrsg.), 1997: Christian Thomasius (1655–1728): Neue Forschungen im Kontext der Früh-
aufklärung. Tübingen, S. 99-117.

Hellmuth, Eckhart, 1985: Naturrechtsphilosophie und bürokratischer Werthorizont. Studien 
zur preußischen Geistes- und Sozialgeschichte des 18. Jahrhunderts, Göttingen.

Hohlberg, Wolf Helmhard von, 1682: Georgia Curiosa [...] Von dem Adelichen Land- und 
Feldleben. Nürnberg. 

Hont, István, 1987: The Language of Sociability and Commerce: Samuel Pufendorf and the 
Theoretical Foundations of the “Four-Stages-Theory”. In: Pagden, Anthony (Hrsg.), 1987: 
The Languages of Political Theory in Early Modern Europe, Cambridge, S. 253-276. 

Hont, István, 2005: Jealousy of Trade: International Competition and the Nation-State in 
Historical Perspective. Cambridge, MA.

Hüning, Dieter (Hrsg.), 2009: Naturrecht und Staatstheorie bei Samuel Pufendorf, Baden-Ba-
den.

Hunter, Ian, 2007: The Secularisation of the Confessional State. The Political Thought of 
Christian Thomasius. Cambridge. 

Karaisl von Karais, Antonia, 2021: The House is in a State. Christian Wolff’s Oeconomica in 
the Context of Public Welfare. Berlin/Boston. 

Koskenniemi, Martti, 2021: To the Uttermost Parts of the Earth: Legal Imagination and 
International Power 1300–1870. Cambridge.

Kühnel, Martin, 2001: Das politische Denken von Christian Thomasius. Staat, Gesellschaft, 
Bürger. Berlin.

Kühnel, Martin (im Druck): Der ,erste Kameralist‘ der Universität Halle. Christian Thoma-
sius als Lehrer der Ökonomie. In: Grunert, Frank/Rüdiger, Axel (Hrsg.): Klugheit und 
Recht. Staat bei Christian Thomasius. Berlin, Boston, vorauss. 2025.

162

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Lutterbeck, Klaus-Gert, 2002: Staat und Gesellschaft bei Christian Thomasius und Chrsitian 
Wolff. Eine historische Untersuchung in systematischer Absicht. Stuttgart-Bad Cannstatt.

Magnusson, Lars, 2020: On Happiness. Welfare in Cameralist Discourse in the Seventeenth 
and Eighteenth Centuries. In: Nokkala, Ere/Miller, Nicholas B. (Hrsg.), 2020: Cameralism 
and the Enlightenment: Happiness Governance and Reform in Transnational Perspective, 
New York, S. 23-46. 

Nokkala, Ere, 2019: From Natural Law to Political Economy. J.H.G. von Justi on State, 
Commerce and International Order. Münster. 

Nokkala, Ere/Miller, Nicholas B. (Hrsg.), 2020: Cameralism and the Enlightenment: Happi-
ness Governance and Reform in Transnational Perspective. New York. 

Palladini, Fiammetta, 2019: Samuel Pufendorf Disciple of Hobbes. For a Re-Interpretation of 
Modern Natural Law. Leiden/Boston.

Rüdiger, Axel, 2005: Staatslehre und Staatsbildung. Die Staatswissenschaft an der Universität 
Halle im 18. Jahrhundert, Tübingen.

Rüping, Heinrich, 1968: Die Naturrechtslehre des Christian Thomasius und ihre Fortbildung 
in der Thomasius-Schule, Bonn.

Saastamoinen, Kari, 2019: Pufendorf on the Law of Sociality and the Law of Nations. 
In: Zurbuchen, Simone (Hrsg.), 2019: The Law of Nations and Natural Law 1625-1850. 
Leiden/Boston, S. 107-131. 

Saether, Arild, 2017: Natural Law and the Origin of Political Economy. Samuel Pufendorf and 
the History of Economics. New York, 2017. 

Seckendorff, Veit Ludvig v, 1656: Teutscher Fürsten-Stat. Frankfurt a.M.
Schmauss, Johann Jacob, 1754: Neues Systema des Naturrechts. Göttingen. 
Schröder, Peter (Hrsg.), 2024: Pufendorf’s International Political and Legal Thought. Oxford.
Thomasius, Christian, 1691: Einleitung zu der Vernunfft-Lehre. Halle.
Thomasius, Christian, 1699: Summarischer Entwurff derer Grundlehren/Die einem Studioso 

Juris zu wissen/und auff Universitäten zu lernen nöthig. Halle.
Thomasius, Christian, 1701: Gemischter Diskurs. In: ders.: Kleine Teutsche Schriften. Nr. IV. 

Halle, S. 233-270.
Thomasius, Christian, 1709: Cautelae circa Praecognita Jurisprudentiae. Halle.
Thomasius, Christian, 1709a: Drey Bücher der Göttlichen Rechtsgelahrheit. Halle.
Thomasius, Christian, 1709a: Grundlehren des Natur- und Völkerrechts. Halle.
Thomasius, Christian, 1710: Einleitung zur Hofphilosophie. Frankfurt u. Leipzig.
Thomasius, Christian (Hrsg.), 1717: Melchior von Osse Testament [...] Nebst einer Vorrede 

und Anhang [...] zum Gebrauch des Thomasischen Auditorii. Halle 1717. 
Tribe, Keith, 1988: Governing Economy. The Reformation of German Economic Discourse 

1750–1840. Cambridge. 
Tribe, Keith, 2015: The Economy of the Word. Language, History and Economics. Oxford.
Weiß, Stefan, 2001: Otto Brunner und das Ganze Haus oder die zwei Arten der Wirtschaftsge-

schichte, in Historische Zeitschrift, 273, S. 335-369.
Wündsch, Johann Wilhelm, 1669: Memoriale Oeconomicum Politico-Practicum. Leipzig.

163

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Teil II:
Rezeption und Wirkungsgeschichte

165

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Mikkel Munthe Jensen

Christoph Heinrich Amthor und die Rezeption von Christian 
Thomasius an der Universität Kiel, 1703-1714

Als die philosophischen und juristischen Ideen Christian Thomasius’ unter den 
Gelehrten des protestantischen Norddeutschlands zu zirkulieren begannen, waren die 
damit verbundenen Debatten weder neu, noch trafen sie auf unvorbereitete Köpfe. 
Bereits in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts hatte das akademische Interesse 
an Politik und Staatsrecht, das auf einem Naturrecht und einer Moralphilosophie 
gründete, in Norddeutschland institutionelle Formen angenommen. Im Herzogtum 
Schwedisch-Pommern hatten Rechts- und Politikgelehrte an der Universität Greifs-
wald, darunter Conrad Friedlieb, mit Unterstützung der neuen schwedischen Regie-
rung bereits 1657 begonnen, Hugo Grotius’ De Iure Belli ac Pacis zu lehren.1 
Ergänzt wurde dies durch öffentliche Vorlesungen über das Staats- und Lehnsrecht, 
wie sie die neue Universitätsordnung von 1666 vorschrieb.2

Auch im Herzogtum Schleswig-Holstein-Gottorf wurde mit der Gründung der 
Universität Kiel im Jahr 1665 eine institutionelle Grundlage für diese Entwicklungen 
geschaffen. Ihre Juristische Fakultät, die fünf Lehrstühle umfasste, – darunter einen, 
der ausdrücklich für Natur- und Völkerrecht vorgesehen war – bot ebenfalls Raum 
für ähnliche akademische Interessen. Gelehrte wie Samuel Rachel und Simon Hein-
rich Musäus widmeten sich aktiv der Revision der peripatetischen Philosophie und 
des römischen Rechts im Licht neuer, insbesondere grotianischer, naturrechtlicher 
Theorien.3

Gelehrte wie diese argumentierten, dass das Naturrecht eine rationale juristische 
Erwägung und Rechtfertigung auf der Grundlage allgemeiner Rechtsprinzipien bie-
te. Diese Prinzipien könnten die ansonsten eher simplen und kasuistischen erlas-
senen Gesetze untermauern, modifizieren oder sogar aufheben. Das Studium des 
Naturrechts wurde als rationales Unterfangen betrachtet, das darauf abzielte, Gottes 
Schöpfung und die sie bestimmenden Gesetze zu verstehen – Gesetze, die wiederum 
die Menschheit in ihrem postlapsarischen Zustand, dem Zustand der Sünde, leiten 
sollten. Für diese Gelehrten war das Naturrecht ein angeborenes Recht, das jedoch 
göttliche Autorität benötigte, um verbindlich zu sein.4 Obwohl sich zunehmend 

1 Über Conrad Friedlieb vgl. Aure 2015, Kap. 4.
2 Karl XI. 1666, § XLVI.
3 Zur Geschichte der Naturrechtslehre an der Universität Kiel vgl. Jensen 2022. Zu Rachel 

speziell vgl. Jensen erscheint demnächst (B).
4 Z. B. Rachel 1676, engl. Übers. Bate 1916.

167

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


ein Konsens über diese Auffassung bildete, der die lutherisch-orthodoxe Welt wi-
derspiegelte, erkannten sie dennoch, dass das Studium des Naturrechts noch in 
den Anfängen steckte und erhebliche intellektuelle Anstrengungen erforderte, um 
seine Prinzipien vollständig zu erfassen und zu definieren. Wissenschaftliche Bemü-
hungen zur Erweiterung dieses Wissens wurden daher gefördert und geschätzt – 
allerdings zumeist innerhalb der Grenzen des anerkannten orthodoxen Rahmens. 
Dies bedeutete entweder die Zurückweisung dessen, was sie als radikale Ideen 
der Zeit betrachteten – wie etwa Hobbes’ Vorstellung der menschlichen Natur, die 
primär durch Selbsterhaltung, Eigeninteresse und Affekte gesteuert wird – oder 
den Versuch, „irrtümliche“ Auffassungen zu korrigieren, etwa Samuel Pufendorfs 
Vorstellung des Naturzustandes als einen postlapsarischen Zustand, der durch eine 
unsichere und instabile Friedensordnung aufgrund der unvollkommenen menschli-
chen Natur gekennzeichnet sei.5

Als Christian Thomasius auf der wissenschaftlichen Bühne in Erscheinung trat, – 
zunächst 1688 mit der Veröffentlichung seiner Institutiones iurisprudentiae divinae 
und später durch seine Ideen sowie seine akademischen Aktivitäten an der neu 
gegründeten Universität Halle – fanden seine intellektuellen Beiträge auch in den 
protestantischen Regionen Norddeutschlands beträchtliche Beachtung, insbesondere 
an den Universitäten Kiel und Greifswald. Daraus ergibt sich die Frage, inwieweit 
die Ansichten von Thomasius zur Moralphilosophie, zum Recht, zur Politik und 
zur Bildungsreform unter protestantischen Gelehrten Norddeutschlands Resonanz 
fanden. In welchem Maße wurden seine Ideen übernommen und für lokale Zwecke 
adaptiert oder verworfen? Dieser Beitrag untersucht diese Fragen anhand des Kie-
ler Rechtsgelehrten Christoph Heinrich Amthor, der als Professor für Rechts- und 
Moralphilosophie zahlreiche Gedanken von Thomasius in seine wissenschaftliche 
Arbeit und Lehre integrierte.

1. Christoph Heinrich Amthor: Ein biografischer Überblick

Christoph Heinrich Amthor wurde 1677 in eine Familie gut ausgebildeter Berater 
und Verwaltungsbeamter hineingeboren, was ihm früh Einblicke in die Prinzipien 
politischer Beratung und die Praxis administrativer Tätigkeiten ermöglichte. Sein 
Vater, Joachim Ulrich Amthor, war Hofrat in der kleinen Grafschaft Stolberg nahe 
Sachsen, während sein Onkel, Ehrenfried Amthor, den Großteil seiner Karriere im 
Dienst der dänischen Krone verbrachte. Letzterer stieg schließlich zum Etat-Rat auf 
und bekleidete das Amt des Oberkriegskommissars in der strategisch wie wirtschaft-
lich bedeutenden Stadt Rendsburg im Herzogtum Holstein.6

5 Z. B. Musäus 1686, Diss. I, § 18.
6 Zur biographischen Information über Amthor und seinen Onkel vgl. Kellenbenz 2020, S. 78-79. 

Für eine bio-bibliographische Übersicht vgl. auch Jensen 2019 (A).

168

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Amthors Ausbildung wurde unter der Aufsicht seines Onkels in Rendsburg or-
ganisiert, von wo aus er sich 1694 an der Universität Kiel immatrikulierte, um 
Geschichte, Jurisprudenz und Politik zu studieren. Das darauffolgende Jahrzehnt 
seines Lebens, bevor er eine akademische Position in Kiel erlangte, liegt weitgehend 
im Dunkeln. Bekannt ist, dass er im September 1695 an die Universität Jena – 
die Alma Mater seines Onkels – reiste, um seine juristischen Studien fortzusetzen, 
wobei die genaue Dauer seines Aufenthalts dort ungewiss bleibt. Ob Amthor in 
dieser Zeit auch die neu gegründete Universität Halle besuchte, lässt sich nicht 
eindeutig feststellen, nicht zuletzt aufgrund fehlender Matrikelverzeichnisse für die 
Jahre 1694–1700.7 Dennoch gibt es mehrere Hinweise darauf, dass er möglicher-
weise bei Thomasius studierte. Wie im Folgenden erörtert wird, zeigen Amthors 
wissenschaftliche Arbeiten eine deutliche Prägung durch thomasisches Gedankengut 
und enthalten spezifische Verweise auf dessen Collegia privata. Zudem erscheint 
Amthors jüngerer Bruder, Friedrich Ehrenfried Amthor, in einem Hallenser Studen-
tenkatalog – offenbar immatrikulierte er sich dort 1695, bevor er im darauffolgenden 
Jahr nach Jena wechselte.8 Dies könnte darauf hindeuten, dass auch Christoph Hein-
rich die Universität Halle besuchte. Obwohl sich dies nicht mit letzter Gewissheit 
bestätigen lässt, wird Amthors Vertrautheit mit thomasischem Denken offenkundig 
als er seine akademische Laufbahn in Kiel begann.

Im Jahr 1703 übernahm Amthor eine ordentliche Professur für philosophia civilis 
sowie eine außerordentliche Professur für Privatrecht an der Universität Kiel. Seine 
neue Position trat er mit einer Antrittsvorlesung über den vollkommenen Staatsmann 
(de Politico Perfecto) an, gefolgt von einer Vorlesungsreihe über Staatsklugheit 
und die Prinzipien guter Regierungsführung unter verschiedenen Regierungsformen. 
1706 veröffentlichte er sein erstes größeres Werk, die Einleitung zur Staats- und Sit-
ten-Kunst, das aus einer Zusammenstellung grundlegender Lehrsätze bestand.9 Der 
erste Teil dieses Werkes befasste sich mit politischer Klugheit und der Geschichte 
der deutschen Staaten, während der zweite Teil der Moralphilosophie gewidmet 
war. Hier definierte Amthor zunächst drei zentrale Bestandteile: Tugend, das Recht 
der Natur und Wohlstand. In seinen von dem Stadtsekretär Friedrich Gerhard Voss 
posthum im Jahr 1738 veröffentlichten Vorlesungen bezeichnete er diese drei Ele-
mente als Honestum, Justum und Decorum.10 Bis zur Einstellung seiner Lehrtätigkeit 
in den Jahren 1713/14 hielt Amthor weiterhin sowohl private als auch öffentliche 
Vorlesungen zu diesen zentralen Themen, wobei er die politische Bedeutung des 
Decorums für seine Studierenden betonte.11 Zu diesem Thema veröffentlichte er 

7 Juntke 1960, S. V.
8 Juntke 1960, S. 6.
9 Amthor 1706 (B).

10 Amthor 1738 (D). Zudem wurde Amthors Lehre über das Decorum bereits 1730 veröffentlicht, 
vgl. Amthor 1730.

11 Zum Decorum bei Thomasius siehe das Kapitel von Schotte in diesem Band.

169

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


zudem ausführliche Studentenprogramme oder Studenten-Grüße, in denen er seine 
Ansichten über angemessenes Verhalten, Anstand und guten Geschmack sowohl im 
politischen als auch im akademischen Bereich darlegte.12

Darüber hinaus erweiterte Amthor sein Curriculum in zwei weiteren Bereichen: 
Erstens bot er ab 1708 öffentliche Vorlesungen zum Kirchenrecht für Juristen und 
Theologen an, nachdem er bereits 1704 angekündigt hatte, das Recht des Fürsten in 
kirchlichen Angelegenheiten zu lehren. Zweitens untersuchte er die bestehenden Ge-
setze der Region, um ihre Übereinstimmung mit oder Abweichung vom römischen 
Zivilrecht zu analysieren.

Diese Lehr- und Tätigkeitsfelder fanden am herzoglichen Hof großen Anklang, 
da die Entwicklung eines auf lokalen Traditionen und historischer Überlieferung ba-
sierenden Landesrechts, das zugleich mit den Prinzipien des Naturrechts in Einklang 
stand, die territoriale Souveränität des Herzogs stärken sollte – sowohl gegenüber 
dem Heiligen Römischen Kaiser als auch in der Abgrenzung von der dänischen 
Krone, dem ehemaligen Lehnsherrn. Zur Unterstützung von Amthors Bemühungen 
wurde 1712 eine neue Professur eingerichtet, die ausdrücklich dem Ziel diente, das 
Ius patriae, das schleswig-holsteinische Recht, zu entwickeln und zu lehren.13 Doch 
Amthor war es nicht vergönnt, dieses Tätigkeitsfeld weiter voranzutreiben. Im Zuge 
des Großen Nordischen Krieges besetzte die dänische Krone 1713 erfolgreich die 
herzoglichen Lande, wodurch die Universität in eine prekäre Lage zwischen konkur-
rierenden Herrschaftsansprüchen geriet.14 Ob aus Überzeugung oder Opportunismus 
– Amthor arrangierte sich mit der neuen Macht und erhielt noch im selben Jahr 
den Titel eines dänischen Kanzleirats. Kurz darauf verließ er die Universität, trat 
in die neu geschaffene Verwaltung in Gottorf ein und wurde 1714 Präsident von 
Rendsburg sowie königlich-dänischer Historiograph. 1718 zog er nach Kopenhagen, 
um an einer Studie über die Regierungsführung Friedrichs IV. zu arbeiten, eine 
Schrift, die als korrigierende Parallele zu Pufendorfs historischen Werken gedacht 
war. Dieses Projekt blieb jedoch unvollendet, da Amthor bereits 1721 verstarb. Vor 
seinem Tod gelang es ihm jedoch noch, seinen Nachfolger als königlich-dänischen 
Historiographen zu bestimmen, den ehemaligen Student von Thomasius, Andreas 
Hojer.15

12 Amthor 1708; Amthor 1711.
13 In seiner Petition um eine ordentliche Professur für Recht schlug Amthor das Studium des 

schleswig-holsteinischen Rechts und der Geschichte vor, um die Struktur und Funktionsweise 
des schleswig-holsteinischen Staates besser zu erfassen und zu erläutern – ein Vorschlag, der 
implizit auch dazu diente, dessen Existenz zu rechtfertigen.

14 Zur Geschichte des Herzogtums Schleswig-Holstein vgl. Hoffmann/Reumann/Kellenbenz 1986 
(1960). Zur allgemeinen Geschichte der Universität Kiel vgl. Jordan 1965.

15 Hojer wurde später der erste Professor für Natur- und Völkerrecht an der Universität Kopenha-
gen. Zu Hojer vgl. Jensen 2019 (B).

170

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


2. Amthors Sittenlehre: Honestum, Justum und Decorum

Ähnlich wie Thomasius vertrat Amthor die Ansicht, dass die gesamte Disziplin 
der Moralphilosophie und Politik einer gründlichen Revision bedarf, um sie von 
der Dominanz der peripatetischen Philosophie und der scholastischen Denkweise 
zu befreien. In den Vorreden zu seiner Sittenlehre und Staatsklugheit übte er umfas-
sende Kritik an der fortwährenden, unkritischen Übernahme aristotelischer Ethik 
und Politik.16 Obwohl Aristoteles erhebliche Anstrengungen unternommen habe, die 
Natur des höchsten Glücks zu untersuchen, sei seine Schlussfolgerung – dass dieses 
Glück eher im Intellekt als im Willen verankert sei – laut Amthor grundlegend 
fehlerhaft. Ebenso kritisierte er Aristoteles dafür, die Tugend an äußeren Erfolgen zu 
messen, etwa am Gelingen tapferer Taten oder, in noch gröberer Form, am Reichtum 
einer großzügigen Person. Diese Reduktion der Tugend auf heroische Taten oder 
materiellen Erfolg betrachtete Amthor als absurd und oberflächlich.17

Aristoteles und seine Anhänger, so Amthor, hätten die entscheidenden Unter-
schiede zwischen Gerechtigkeit und Liebe, zwischen Naturrecht und moralischer 
Tugend sowie zwischen Pflichten und Tugenden niemals wirklich verstanden. Wäh-
rend Tugenden freiwillig ausgeübt würden, seien Pflichten zwingend, da sie durch 
das Gesetz erzwungen würden. Aristoteles habe es versäumt, diese Unterscheidun-
gen klar herauszuarbeiten und stattdessen alles in einem einzigen, verworrenen 
Ganzen zusammengeführt, indem er versucht habe, sämtliche Tugenden unter dem 
Begriff der allgemeinen Gerechtigkeit (Justitia universalis) zu vereinen.18 Folglich 
plädierte Amthor für eine Neukonzeption der Moralphilosophie, die sich auf die 
Prinzipien von Honestum, Justum und Decorum stützt.19

Auch wenn diese Neukonzeption weitgehend mit dem Denken von Thomasius 
übereinstimmt, treten bemerkenswerte Unterschiede zutage. In seinen Fundamenta 
juris naturae et gentium20 definierte Thomasius Honestum, Justum und Decorum als 
die drei Prinzipien des Naturrechts, die gänzlich aus dem allgemeinen naturrechtli-
chen Grundsatz des menschlichen Glücks abgeleitet seien. Aus jedem dieser Prinzi-
pien lasse sich eine entsprechende normative Regel oder ein Imperativ ableiten, der 
zur Erreichung dieses Glücks beitrage.21 Amthor hingegen hält zwar an der Unter-
scheidung der drei Prinzipien fest, ordnet jedoch allein dem Justum eine spezifische 
Zugehörigkeit zum Naturrecht zu. Zugleich bleibt er hinsichtlich der normativen 

16 Amthor 1706 (C), Vorrede, S. 8-13; Amthor 1706 (A), Vorrede, S. 5-13. Zu Thomasius’ Kritik an 
der bisherigen Gelehrsamkeit vgl. z. B. Hammerstein 1972, S. 72.

17 Amthor 1706 (A), Vorrede, S. 11-12.
18 Amthor 1706 (A), Vorrede, p.10-11.
19 Amthor 1706 (A); Amthor 1738 (D). Amthor betrachtete sowohl Thomasius als auch Johann 

Franz Buddeus, den Hallenser Professor für Ethik, als Pioniere auf diesem Gebiet.
20 Thomasius 1705; dt. Übers. Thomasius 1709.
21 Die Literatur zu Thomasius ist ebenfalls umfangreich. Für eine eingehende Analyse seiner 

Ideen vgl. Kühnel, 2001 und Schröder, 1999.

171

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Regeln von Thomasius vage und verzichtet auf eine explizite Übernahme seines 
Theorieansatzes.22

Nach Amthors Auffassung lassen sich alle menschlichen Handlungen in gesetz-
mäßige und gleichgültige Handlungen unterteilen. Gesetzmäßige Handlungen seien 
solche, die von Gott gebilligt und gefordert würden. Sie entsprängen entweder 
aus einer freiwilligen Liebe und einem inneren Verlangen, was als Tugend bezeich-
net werde oder aus der Achtung vor bestehenden Gesetzen, was als Schuldigkeit 
verstanden werde. Ersteres gehöre zur Lehre vom Honestum, das als Wissen um 
vernünftige Liebe definiert sei und moralisches Handeln umfasse. Letzteres falle 
unter die Lehre des Naturrechts und betreffe Handlungen, zu denen wir durch Geset-
ze verpflichtet seien. Gleichgültige Handlungen hingegen könnten je nach Kontext 
entweder gut oder böse werden, abhängig davon, ob der Einzelne sich an die Prin-
zipien vernünftiger Liebe halte oder sie verletze. Diese fielen unter die Lehre des 
Decorums.23 Obwohl Amthor diese Prinzipien – Justum, Honestum und Decorum 
– als die „drei Töchter der Moralphilosophie“ beschreibe, die jeweils eigenständig, 
aber miteinander verbunden und gleichermaßen bedeutsam seien, gehörten Justum 
und Decorum nur in einem weiteren Sinne zur Moralphilosophie.24

2.1 Honestum und die Tugendlehre

Amthor definiert das erste Prinzip der Moralphilosophie als Honestum, die Lehre 
von der Tugend, die auf dem Grundsatz der vernünftigen Liebe beruht. Besonders in 
Bezug auf dieses Prinzip lobt er die Überlegungen von Thomasius zu Tugenden und 
Lastern.25 In der Vorrede zu seiner Moralphilosophie betont Amthor:

Dem herren Thomasio insonderheit ist man deswegen nicht wenig Danck schuldig, 
daß er zuerst angefangen die Grund-Quellen aller Tugenden und Laster nebst ihren 
wahren Characteren in einer natürlichen und ungezwungenen Ordnung am Tage zu-
stellen, davon man sonsten beym Aristoteles wenig oder gar nichts, auch bey Theo-
prasto und andern, sonderlich denen heutigen Franzosen nur Flickwerk und einen 
verwirrten Mischmasch antreffen konnte.26

22 Sowohl in seiner Einleitung zur Sitten-Lehre als auch in seiner Philosophia moralis seu 
doctrina de justo, honesto et decoro kategorisiert Amthor das justum ausdrücklich als „Der 
Sitten-Lehre Anderer Theil/ Oder Lehr-Sätze Vom Recht der Natur“ und „Collegium de Justo 
seu Doctrina Justa, oder eine Erklährung des Natur- und Völkerrechts“, vgl. Amthor 1706 (B); 
Amthor 1738 (D).

23 Amthor 1706 (A), Vorrede, S. 15-16; Amthor 1738 (B), Kap. 1, § 1, S. 32-33.
24 Amthor 1738 (C), S. 5; Vgl. auch Amthor 1706 (A), S. 28.
25 Folglich empfahl Amthor seinen Studenten auch, die Moralphilosophie von Thomasius zu 

lesen, vgl. Thomasius 1692, sowie die Moralphilosophie von Johann Franz Buddeus, vgl. 
Buddeus 1697.

26 Amthor 1706 (A), S. 18-19.

172

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Wenngleich Amthor also Thomasius lobte und sowohl die peripatetischen Denker 
als auch die unsystematischen Ansätze französischer Gelehrter kritisierte, betonte er 
zugleich, dass er sich nicht einfach auf andere Denker stützen, sondern seine eigenen 
Überlegungen einbringen und auf den bestehenden Ideen aufbauen werde.27

In seiner Lehre untergliedert Amthor das Honestum in drei Bereiche: die tugend-
hafte Lebensführung, die lasterhafte Lebensführung und die Mittel zur Verbesserung 
des eigenen Lebens. Ähnlich wie Thomasius vertritt er die Auffassung, dass ein 
tugendhaftes Leben ein Leben gemäß der vernünftigen Liebe ist – verstanden als 
ein Verlangen, das auf ein tugendhaftes Ziel gerichtet ist.28 Zur weiteren Erklärung 
untersucht Amthor das Verhältnis zwischen Moral, Wille und Intellekt. Seiner Auf-
fassung nach besteht das Wesen des menschlichen Willens darin, sich bestimmten 
Dingen zuzuneigen oder auf sie ausgerichtet zu sein. Diese Neigung richte sich stets 
auf das, was der Intellekt als gut erkennt hat; wenn solche Neigungen zur Gewohn-
heit werden, entstehen daraus moralische Haltungen.29 Liebe unterscheidet sich von 
anderen Affekten dadurch, dass sie nicht flüchtig oder momenthaft ist, sondern als 
eine dauerhafte Neigung des Geistes zu einem angenehmen Ziel verstanden wird. 
Während Liebe somit ein Ausdruck des Willens ist und der Intellekt dabei nur eine 
passive Rolle spielt, entsteht vernünftige Liebe, wenn der Mensch die angemessenen 
Mittel wählt, um wahre Güter – also wahrhaft erfreuliche Ziele – zu erreichen.30

Für Thomasius ist die vernünftige Liebe im Wesentlichen eine säkulare Inter-
pretation der Nächstenliebe. Sie beruht nicht auf göttlicher Autorität, sondern auf 
menschlichem Eigeninteresse und stimmt daher mit dem Prinzip der Reziprozität 
überein, das eine zentrale Rolle in seiner neuen Naturrechtstheorie spielt.31 Amthor 
hingegen misst Gott und der göttlichen Autorität eine weitaus größere Bedeutung 
bei, insofern, als das Befolgen tugendhafter, durch vernünftige Liebe geleiteter 
Handlungen zugleich ein Befolgen des göttlichen Willens darstellt. Während er sich 
bei der Untersuchung des Begriffs der vernünftigen Liebe auf Thomasius stützt, 
orientiert er sich bei der Bestimmung der wahren Güter dieser Liebe – der Kardinal-
tugenden – zunächst an dem theologisch weniger umstrittenen Johann Franz Budde, 
bevor er diese Tugenden selbst neu definiert. Budde leitet drei Kardinaltugenden – 
Frömmigkeit (Pietas), Mäßigung (Temperantia) und Gerechtigkeit (Justitia) – aus 
den drei von ihm als primär erachteten Zielen der vernünftigen Liebe ab: Gott, 
uns selbst und unsere Mitmenschen. Amthor hält diese Zuordnung jedoch für unzu-
reichend, da diese Tugenden weder eine genaue Entsprechung zu ihren jeweiligen 
Lastern aufweisen, noch alle Formen der Liebe angemessen berücksichtigen.32

27 Vgl. den Abschnitt unten „Akademische und intellektuelle Freiheit“.
28 Amthor 1738 (C), Kap. 1, § 29, S. 190.
29 Amthor 1738 (C), Prolegomena, S. 5-6, und Kap. 1, § 29, S. 190-191.
30 Amthor 1738 (C), Kap. 1, § 30, S. 191-192.
31 Zu Thomasius’ Vorstellung der vernünftigen Liebe vgl. Kühnel 2001, S. 33; Ahnert 2005, 

S. 153-77.
32 Amthor 1738 (C), Kap. 1, § 31, S. 193-194.

173

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Für Amthor kann die Liebe auf vier Ziele gerichtet sein: Gott, uns selbst, unsere 
Mitmenschen und schließlich auch niedere Kreaturen. Diese vier Ziele sind jedoch 
nicht gleichrangig. Die auf Gott gerichtete Liebe, die er als Frömmigkeit bezeichnet, 
übertrifft nicht nur alle anderen Formen der Liebe, sondern bildet auch das Funda-
ment aller Tugenden – und zwar in einem solchen Maße, dass, sollte sie versagen, 
auch alle anderen Formen der vernünftigen Liebe aufhören würden zu existieren. 
Die verbleibenden Kardinaltugenden sind wie folgt: Erstens Mäßigung (Temperan-
tia), das heißt, wir dürfen weder uns selbst noch andere Menschen oder niedere 
Kreaturen über das angemessene Maß hinaus lieben. Ihr entgegengesetzt ist das Las-
ter der sinnlichen Begierde (Voluptas), das den Menschen dazu verleitet, sich selbst, 
andere und niedere Kreaturen über das gebührende Maß hinaus zu lieben. Zweitens 
Bescheidenheit (Modestia), das heißt, wir sollten uns selbst nicht übermäßig lieben 
und dabei andere Menschen und niedere Kreaturen vernachlässigen. Ihr entgegen 
steht das Laster des Ehrgeizes (Ambitio), das uns dazu verleitet, alles zu verachten 
und unterzuordnen, als wäre es uns weit unterlegen. Drittens Genügsamkeit (Suffici-
entia), das heißt, wir dürfen niedere Kreaturen nicht über das angemessene Maß 
hinaus lieben. Ihr entgegengesetzt ist das Laster der Habgier (Avaritia), durch das 
ein Mensch weder für sich selbst noch für andere Sorge trägt.33

Im Gegensatz zu Thomasius, der das Honestum als das positive Gebot „Tue dir 
selbst, was du willst, dass andere sich selbst tun“34 definiert und damit die höchste 
Übereinstimmung mit dem Naturrecht ausdrückt, fasst Amthor die aus der Gotteslie-
be abgeleiteten Kardinaltugenden als negative Gebote auf. Im Unterschied zu Budde 
versteht Amthor Frömmigkeit nicht als eine spezifische Kardinaltugend, sondern 
als den Inbegriff aller Tugenden. Da die Liebe zu Gott die Voraussetzung für die 
Existenz aller anderen Tugenden bildet, kann Frömmigkeit nicht als eigenständige 
Kardinaltugend gelten. Während Mäßigung als solche anerkannt wird, trifft dies auf 
Gerechtigkeit nicht zu, da sie sich nicht auf Tugenden im eigentlichen Sinne bezieht, 
sondern auf Schuldigkeit, die nicht nur gegenüber anderen, sondern auch gegenüber 
uns selbst und sogar gegenüber Gott besteht.35

Mit anderen Worten glaubt Amthor, dass ein Mensch ein tugendhaftes Leben 
kultivieren kann, indem er der dauerhaften Neigung des Willens – ausgedrückt 
als Liebe – zu Gott, sich selbst, anderen und niederen Kreaturen folgt und seine 
Handlungen durch die vernünftige Wahl der Mittel lenkt. Diese Mittel verkörpern in 
erster Linie Frömmigkeit und führen in der Folge zu Mäßigung, Bescheidenheit und 
Genügsamkeit. Während sich der Weg zu einem tugendhaften Leben bei Amthor, 
Thomasius und Budde unterschied, blieb das angestrebte Ziel eines solchen Lebens 

33 Amthor 1738 (C), Kap. 1, § 44, S. 215.
34 Thomasius 1705, Buch 1, Kap. VI, § XL, S. 128.
35 Amthor 1738 (C), Kap. 1, § 44, S. 215-216.

174

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


dennoch ähnlich: Ein tugendhaftes Leben fördert die Seelenruhe, emotionale Gelas-
senheit, inneren Frieden und letztlich auch das innere Glück.36

2.2 Justum und die Naturrechtslehre

Amthors zweites Prinzip, das Justum, bezieht sich ausdrücklich auf das Naturrecht. 
Ähnlich wie bei seiner Behandlung des Honestums beginnt er mit einer historio-
graphischen Darstellung und argumentiert, dass die bedeutendsten Beiträge zum 
Studium der Naturrechtslehre seiner Ansicht nach von Grotius, Hobbes, Pufendorf 
und Thomasius geleistet wurden. Nach Amthor hat Grotius die Soziabilität zu Recht 
als Grundlage des Naturrechts anerkannt, jedoch nur insofern, als sie seinem Haupt-
anliegen diene – nämlich die Pflichten zu beschreiben, die Individuen einander 
schulden.37 Hobbes hingegen habe das Streben nach Selbsterhaltung zum leitenden 
Prinzip des Naturrechts erhoben, eine Position, die Amthor entschieden ablehnt. 
Er argumentiert, dass: „der Mensch nach dem Diktat der Vernunft nicht nur für 
sich selbst, sondern auch für andere geschaffen ist und daher nicht nur für sich, 
sondern auch für andere, das heißt als Teil eines bestimmten Ganzen, leben sollte“.38 

Hobbes’ Vorstellung eines „Krieges aller gegen alle“ steht laut Amthor in direktem 
Widerspruch zur Soziabilität. 

Während Pufendorf Grotius darin folgt, das Naturrecht auf die Soziabilität zu 
gründen, kritisiert Amthor diese Position als unzureichend. Zwar räumt er ein, dass 
dieses Prinzip wahr ist und viele Anhänger hat, doch argumentiert er, dass es die 
Pflichten gegenüber Gott nicht ausreichend berücksichtigt. Zudem sei die Ableitung 
der Pflichten gegenüber anderen aus der Soziabilität übermäßig kompliziert und 
nicht unmittelbar einleuchtend.39 Schließlich bemerkt Amthor, dass Thomasius in 
fast allen Punkten Pufendorf eng folgt und dessen Ideen weiter ausarbeitet. Dennoch 
warnt Amthor seine Leser und schreibt: „Doch ist unter den Scriptis Thomasianis 
sehr zu distinguiren. Die ersten, sonderlich seine Tradita in der Jurisprudentia 
Divina, sind nach dem Fundamento Pufendorffiano ganz gut und nützlich zu lesen; 
Aber seine letzte herausgegebene Fundamenta Juris Naturalis dienen nicht für 
jederman“.40

Für Amthor lag diese Unzulänglichkeit nicht nur darin begründet, dass die Fun-
damenta hauptsächlich als ein Kommentar zu früheren Gedanken und Aussagen 
konzipiert waren, sondern auch in der neuen Perspektive von Thomasius auf das 
Naturrecht. Diese enthielt Elemente, die Amthor als ungeeignet für seine Studenten 

36 Amthor 1738 (C), Kap. 1, § 48, S. 220-221.
37 Amthor 1738 (A), Kap. III, § 4, S. 95.
38 Amthor 1738 (A), Kap. III, § 4, S. 95.
39 Amthor 1738 (A), Kap. III, § 4, S. 96.
40 Amthor 1738 (A), Kap. III, § 4, S. 96-97.

175

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


betrachtete. In der Vorrede zu seiner Sittenlehre wandte er sich ausdrücklich an seine 
Studenten und erklärte:

Der die 27ste Observation im 6ten Tom. der Obs[ervationes] Sel[ectae] Hallens[es] 
gelesen hat, wird leicht begreiffen können, daß meine Erinnerung nicht ungegründet 
sey, nachdemmahlen durch itztgedachte Observation in grosser Theil seiner gedachten 
Institution[es] Jurispr[udentiae] Div[inae] übern hauffen fallen muß, von welcher 
Materie zu seiner Zeit meinen Zuhörern mich deutlicher erklären will, weil ich dieses 
Orths meine eigene Gedancken hege, die mit des Herrn Thomasii Meynungen gar 
nicht übereinstimmen.41

Im Gegensatz zu seinem früheren Werk – insbesondere der Jurisprudentia Divina, in 
der Thomasius Pufendorfs Vorstellung von Sozialität noch deutlicher durch die gött-
liche Autorität untermauerte – verwirft er in den Fundamenta den Schlüsselbegriff 
der Sozialität und distanziert sich damit von der Tradition Grotius’ und Pufendorfs.42 

Amthors Kritik richtet sich insbesondere gegen die Behauptung von Thomasius, 
dass das Naturrecht, indem es Individuen ausschließlich durch eine unter Menschen 
gedachte Reziprozität – und nicht durch die göttliche Autorität als obersten Gesetz-
geber – zu guten Handlungen verpflichte, nicht im eigentlichen Sinne als Gesetz 
bezeichnet werden könne.43 Durch seine Neudefinition des Naturrechts trennte 
Thomasius nicht nur die Verbindung zwischen Naturrecht und göttlichem Recht, 
sondern stellte auch den zuvor als gleichwertig angesehenen Status von weltlichem 
und göttlichem positivem Recht in Frage. Nach Thomasius können nur menschliche 
positive Gesetze aufgrund ihrer Zwangsgewalt im eigentlichen Sinne als Recht gel-
ten, während göttliche Gesetze eher als Ratschläge (consilia) zu verstehen seien.44 

Amthor kritisiert diese Auffassung als „falsch, weil GOttes Vorsatz nicht gewesen 
ist, uns mit Consiliis, sondern recht mit Jussibus & praeceptis zu regieren“.45 Nach 
Amthor muss das Naturrecht als Recht im eigentlichen Sinne verstanden werden, 
das unter göttlicher Autorität erlassen wurde und – wie andere Gesetze – Strafen 
für Übertretungen vorsieht. Im Einklang mit den vorherrschenden Auffassungen der 
zeitgenössischen Gelehrsamkeit im orthodox-lutherischen Raum argumentierte er, 
dass das Naturrecht in der göttlichen Autorität verankert sei. Die Strafe Gottes für 
Verstöße gegen seinen Willen – sei es im Naturrecht oder im göttlichen positiven 
Recht – sei sowohl natürlich als auch willkürlich.46

Amthors Kritik an diesem Punkt war keine isolierte. Johann Philipp Palthenius, 
sein Kollege an der Universität Greifswald und Inhaber des Lehrstuhls für Geschich-
te und Moralphilosophie, teilte ähnliche Bedenken.47 In seiner Dissertation über 

41 Amthor 1706 (A), Vorrede, S. 22.
42 Zum Naturrecht bei Thomasius siehe das Kapitel von Schröder in diesem Band.
43 Kühnel 2001, S. 51-52.
44 Thomasius 1705, Buch 1, Kap. V, § LI-LII, S.112.
45 Amthor 1738 (A), Kap. III, § 11, S. 102.
46 Amthor 1738 (A), Kap. III, § 11, S. 102.
47 Zu Johann Philipp Palthenius vgl. Jensen erscheint demnächst (A).

176

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


die Frage, ob die Naturgesetze im strengen und eigentlichen Sinne als Gesetze 
bezeichnet werden können, erkannte Palthenius zunächst die Fortschritte der Natur-
rechtsdisziplin durch Gelehrte wie Grotius, Hobbes, Pufendorf und Thomasius an.48 

Allerdings hielt er die jüngste Neuausrichtung des Naturrechts durch Thomasius für 
fehlerhaft. Wie Amthor kritisierte auch Palthenius die Ansichten von Thomasius, da 
sie von dem abwichen, was er als das richtige Verständnis von Verpflichtung, Gesetz 
und Gesetzgeber betrachtetet. In Übereinstimmung mit Pufendorfs Konzeption der 
Verpflichtung argumentierte Palthenius, dass es unlogisch und widersprüchlich sei, 
zu behaupten, jemand könne sich selbst Befehle erteilen und zugleich von diesen 
ungebunden bleiben. Für Palthenius war es nicht das intrinsische Gefühl der Ver-
pflichtung, sondern die Furcht vor Bestrafung, die selbst bösartige Individuen dazu 
veranlasste, ihren Verpflichtungen nachzukommen – ein Prinzip, das er gleicherma-
ßen auf Tugendhafte wie Übeltäter angewandte.49

Im Wesentlichen kritisierten Gelehrte wie Amthor und Palthenius die neue Per-
spektive von Thomasius, da sie Gottes Absicht und Rolle im Naturrecht an den Rand 
drängte oder abschwächte. Sie betrachteten Aspekte seiner Neuinterpretation als un-
vereinbar mit grundlegenden rechtlichen Prinzipien. Infolgedessen wies Amthor die 
neuen Ideen von Thomasius zum Naturrecht weitgehend zurück und zog stattdessen 
die weniger kontroversen Ansichten von Budde vor, dessen Naturrechtslehre er sei-
nen Studenten ausdrücklich zur Lektüre empfahl.50 Mit anderen Worten: Die neuen, 
für viele als radikal empfundenen Ideen von Thomasius gingen Amthor schlicht zu 
weit und konnten aus seiner Sicht nicht mit gutem Gewissen an die Studierenden 
weitervermittelt werden.

Bei der Bestimmung des allgemeinen Prinzips des Naturrechts stimmte Amthor 
jedoch erneut mit Thomasius überein und vertrat die Ansicht, dass dieses Prinzip 
nicht in der Soziabilität, sondern im Glück zu verankern sei – dem höchsten Ziel 
aller menschlichen Handlungen.51 Da alle Individuen von Natur aus nach Glück 
streben und ihre Handlungen, Taten und Gedanken auf dieses Ziel ausrichten, for-
mulierte Amthor das allgemeine Prinzip des Naturrechts folgendermaßen: „Tue das, 
was die äußere Sicherheit und das Glück des Menschengeschlechts fördern kann, 
und vermeide das, was das Gegenteil bewirkt“.52 Dies spiegelt die Perspektive von 
Thomasius wider, wie sie in seinen Fundamenta dargelegt wurde, in welcher er 

48 Palthenius 1704, § 1. Palthenius betont ebenfalls John Selden, Richard Cumberland und Lam-
bert van Velthuysen.

49 Palthenius 1704 § X und XI. Zu Palthenius' Auffassung von Recht und Verpflichtung vgl. auch 
Gentzke/Palthenius 1707, Kap. 3. Zu Pufendorf und Verpflichtung vgl. Haakonssen/Hunter 
2023, S. 211.

50 Neben Thomasius 1688 empfiehlt Amthor ausdrücklich die Werke von Buddeus, vgl. Buddeus 
1697 und 1704.

51 Amthor 1738 (A), Kap. III, § 6, S. 97-98. Vgl. auch Thomasius 1705, Buch I, Kap. VI, § XXI 
und Thomasius 1688, Buch I, Kap. VI, § 64.

52 Amthor 1738 (A), Kap. III, § 6, S. 98.

177

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


das allgemeine Prinzip des Naturrechts wie folgt definiert habe: „Man muss das 
tun, was das menschliche Leben sehr lang und glücklich macht, und man muss das 
vermeiden, was das Leben unglücklich macht und den Tod fördert“.53

Darüber hinaus betonte Amthor, dass sich das Naturrecht in erster Linie auf das 
äußere Glück beziehe – ein Glück, das aus äußerem Frieden resultiert – und nicht 
auf das innere Glück, das aus dem Honestum und dem inneren Frieden erwächst. 
Während Thomasius jedoch glaubte, dass äußeres Glück durch die Befolgung der 
natürlichen Imperative des Justum und des Decorum gewährleistet werde, argumen-
tierte Amthor – in Übereinstimmung mit Budde –, dass äußeres Glück in erster 
Linie von Gott gefördert werde, gefolgt von einem selbst und dann von anderen 
Menschen. Aus dieser Hierarchie „fließen natürlich drei sekundäre Prinzipien: (I) 
Verehre Gott, (II) Lebe maßvoll – oder, was dasselbe bedeutet, bemühe dich um 
deine Selbsterhaltung – und schließlich (III) Lebe gesellig“.54 Diese grundlegenden 
Prinzipien des Naturrechts, so Amthor, bilden die Grundlage für alle weiteren spezi-
fischen Pflichten gegenüber Gott, sich selbst und anderen.55

Bei der Unterscheidung zwischen Naturrecht und universellem (göttlichem) po-
sitivem Recht fand Amthor erneut eine Übereinstimmung mit den Lehren von 
Thomasius. Er stellt heraus, dass das Naturrecht untrennbar mit der Natur des 
Menschen verbunden sei – in einem solchen Maße, dass mit seiner Aufhebung 
jegliches menschliche Glück und jegliche Sicherheit verloren gingen. Das göttliche 
positive Recht hingegen besitze nicht dieselbe strikte und notwendige Verbindung 
zur menschlichen Natur und zum Glück. Amthor folgert daher: „Eben deswegen 
kan ich die Praecepta Juris Naturae bloß aus der Vernunfft begreiffen, aber Legem 
Positivam nicht, sondern diese hat Gott mündlich offenbaren müssen“.56 Somit 
folgte Amthor Thomasius darin, eine Grundlage für eine deutlichere Abgrenzung der 
Disziplinen Theologie, Jurisprudenz und Philosophie zu schaffen.

2.3 Decorum und die Lehre vom Wohlstand

Amthor hat dargelegt, dass das höchste Ziel aller menschlichen Handlungen das 
Glück ist. Dieses Glück manifestiert sich sowohl innerlich – als innerer Frieden, der 
individuell durch vernünftige Liebe erreicht wird – als auch äußerlich, durch die 
Erfüllung der natürlichen Pflichten gegenüber Gott, sich selbst und anderen. Doch 

53 Thomasius 1705, Buch 1, Kap. VI, § XXI, S. 124.
54 Amthor 1738 (A), Kap. III, § 6, S. 99. Buddeus nennt genau dieselben drei Prinzipien; vgl. 

Buddeus 1697, Teil II, Kap. IV, Sektion I, § XXVI-XXVIII, S. 251-252. Daher hat die Gesel-
ligkeit sowohl für Amthor als auch für Buddeus den Status eines von drei Prinzipien des 
Naturrechts, anstatt als das vorrangige Prinzip zu fungieren.

55 Amthor 1738 (A), Kap. III, § 7, S. 99-100; Amthor 1706 (B), Lehr- Sätze vom Recht der Natur, 
Kap. 4-5.

56 Amthor 1738 (A), Kap. III, § 8, S. 100.

178

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Glück wird nicht allein durch die Prinzipien von Honestum und Justum erlangt. 
Vielmehr muss der Mensch sich auch den Normen der Angemessenheit und den 
sozialen Gepflogenheiten seines spezifischen kulturellen Kontextes anpassen – sei 
es auf gesellschaftlicher, ständischer oder nationaler Ebene. Mit anderen Worten: 
Die Verwirklichung des Glücks setzt auch die Beachtung eines dritten und letzten 
Prinzips voraus – des Decorums. Im Gegensatz zu den beiden erstgenannten Prinzi-
pien ist das des Decorums jedoch kulturell bedingt und wird durch die Konventionen 
einer bestimmten Gemeinschaft geformt.57

Amthor stellte fest, dass er sich zwar auf die neueren Erkenntnisse zu den Prinzi-
pien des Honestums und Justums stützen konnte, das Prinzip des Decorums jedoch, 
obwohl vielen vertraut, bisher nur wenig wissenschaftliche Aufmerksamkeit erhal-
ten habe. Über Jahrhunderte sei die akademische Tradition von den Peripatetikern 
dominiert worden und selbst in der aristotelischen Ethik habe das Decorum nur eine 
marginale Rolle gespielt. Erst in jüngerer Zeit hätten einige Gelehrte begonnen, sich 
mit diesem Thema auseinanderzusetzen. Allerdings konzentrierten sich viele dieser 
Gelehrten – darunter Lambert van Velthuysen, Giovanni della Casa und Friedrich 
Dedekind – nicht ausschließlich auf das Decorum.58 Statt sich auf gleichgültige 
Handlungen zu fokussieren, die weder an sich gut noch böse sind, bezögen sie 
Konzepte aus verwandten Disziplinen wie Ethik, Naturrecht und Theologie mit ein. 
Durch diese Vermischung verschiedener Fachbereiche hätten sie es versäumt, die 
Grenzen der Thematik klar zu ziehen. Dadurch verwische der spezifische Fokus auf 
das Decorum, und es werde schwierig zu erkennen, welcher Disziplin ihre Arbeiten 
letztlich zuzuordnen seien. Diese mangelnde Klarheit, so argumentierte Amthor, 
erzeugt erhebliche Verwirrung über das Wesen des Decorums und erschwert dessen 
angemessenes Verständnis als eigenständiges und wesentliches Prinzip.59 Unter den 
maßgeblichen Gelehrten auf diesem Gebiet ragt Thomasius hervor, wie Amthor 
anmerkt:

Der beste unter allen Teutschen, und der sich zuerst bemühet hat, das Decorum philo-
sophice in forman artis zu bringen, und vom Justo und Honesto zu unterscheiden, ist 
der Herr Christianus Thomasius, wiewohl er doch sein Decorum in Collegiis, nicht 
aber in öffentlichen Schriften vorgetragen, ausser einigen Passagen in öffentlichen 
Programmatibus, item, in seiner Grund-Lehre, Part. I. cap. 16.60

57 Amthor 1738 (B), Prolegomena, § 1 und § 2, siehe insbesondere S. 4.
58 Amthor 1738 (B), Prolegomena, § 1 und § 2, S. 1-3; Amthor 1706 (A), Vorrede, S. 23-24. Amt-

hor verweist auf Lambert van Velthuysen, vgl. Velthuysen 1676 und Velthuysen 1651; Giovanni 
della Casa, vgl. Casa 1578; und Friedrich Dedekind, vgl. Dedekind 1549-1552.

59 Amthor 1706 (A), Vorrede, S. 24.
60 Amthor 1738 (B), Prolegomena, § 13, S. 30. Hier verweist Amthor auf Thomasius 1699 und 

erwähnt zusätzlich Thomasius’ Freymüthiger Gedancken aus dem Monat März, was sich auf 
Thomasius’ Rezension von Jean Pics Werk von 1689 beziehen muss, in der er seine Ansichten 
über das Decorum erörtert; vgl. Thomasius 1690, März 1689, S. 157–193, insbesondere § 9, 
S. 171–172, und Pic 1689. Amthor merkt außerdem an, dass Professor Treuner in Jena, vermut-

179

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Amthor würdigt zudem Budde, der – Thomasius folgend – das Thema Decorum 
in seinen Elementa Philosophiae Practicae kurz behandelt.61 Doch, wie Amthor 
kritisch feststellt: 

Überhaupt aber ist zu mercken, daß kein einziger unter allen erzählten Autoribus die 
wahrhaften Fontes des Decori bis dato gesezet, ja auch der Hr. Thomasius selber 
nicht, weil er in seinen Grund-Lehren, die importanteste Art des Decori, welche 
aus vernünfftiger Liebe anderer Menschen fliesset, und Aergerniß vermeidet, schlech-
terdings übergehet, und nur vom Wohlstande handelt, der aus Liebe zu uns selbst 
beobachtet wird.62

Vor diesem Hintergrund betrachtete Amthor es sowohl als seine Verantwortung als 
auch als seine Gelegenheit, dieses Tätigkeitsfeld weiterzuentwickeln und widmete 
einen beträchtlichen Teil seiner Lehrtätigkeit dessen Ausarbeitung.63 

Für ihn kann der Begriff Decorum auf zwei unterschiedliche Weisen verstanden 
werden. Die erste bezieht sich auf das Decorum in einem allgemeinen, weiten Sinne 
und umfasst alles, was angemessen ist und mit den Prinzipien von Honestum und 
Justum übereinstimmt. Dieses breite Verständnis stellt die in der bisherigen gelehr-
ten Tradition vorherrschende Perspektive dar. Die zweite, präzisere und strengere 
Definition versteht Decorum hingegen als die „…kluge Einrichtung unserer gleich-
gültigen Sitten zu unserm und anderer Leute Besten“.64 Das Schlüsselwort hier ist 
„Gleichgültiges“, womit menschliche Handlungen und Verhaltensweisen gemeint 
sind, die in den Augen Gottes und seiner Schöpfung weder an sich gut noch böse 
sind, die jedoch – je nach den Besonderheiten menschlicher Gesellschaften und 
deren Konventionen – von Menschen als entweder gut oder schlecht angesehen 
werden können. Amthor illustriert dies am Beispiel der Kleidung: Für Gott sei 
es gleichgültig, ob Menschen Kleidung tragen oder nicht, doch für den Menschen 
selbst sei dies nicht indifferent. So würden indigene Völker in Afrika und Amerika, 
so Amthor, Nacktheit nicht als Laster betrachten, während es in kälteren Klimazo-
nen zur Gewohnheit geworden sei, Kleidung zu tragen, die als Zeichen guter Sitte 
gilt.65 Decorum ist demnach, da es sich nicht auf Gott bezieht, ausschließlich eine 
menschliche und soziale Angelegenheit.

lich Johann Philipp Treuner, der Professor für Metaphysik, an der Universität Jena Collegia 
Decori abgehalten hat.

61 Budde 1697, Teil III, Kap. 5, Sektion 1, § 8-14, S. 472-476.
62 Amthor 1738 (B), Prolegomena, § 13, S. 31.
63 Amthor lehrte seine Collegia Decori durchgängig zusammen mit einem breiten Themenspek-

trum zur zivilen, politischen und akademischen Angemessenheit während seiner gesamten 
Lehrtätigkeit. Seine Collegia Decori waren bemerkenswert gut besucht, mit etwa 30 Studen-
ten pro Semester. Für eine kleine Universität wie Kiel, die während Amthors Lehrzeit eine 
durchschnittliche Studentenzahl von etwa 50 pro Jahrgang hatte, stellte dies einen erheblichen 
Anteil dar.

64 Amthor 1738 (B), Prolegomena, § 4, S. 7-8, Zitat auf S. 8.
65 Amthor 1738 (B), Kap. I, § 1, S. 33.

180

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Dies umfasst zum Beispiel auch eine Vielzahl religiöser Praktiken. In seinem 
Kapitel „Angemessenheit, die aus Liebe zu anderen beachtet wird“ argumentiert 
Amthor beispielsweise, dass in der christlichen Kultur kirchliche Rituale wie das 
Zuhören des Predigers in der Kirche, der Empfang der Sakramente und die Taufe 
durch einen Priester als Teil des christlichen Decorum-Prinzips betrachtet werden 
sollten. Ob solche Handlungen im Privaten oder in der Kirche vollzogen werden, 
sei für Gott gleichgültig, da weder das Honestum noch das Justum erfordere, dass 
sie in der Kirche stattfinden, noch sei der Ort der Ausübung durch göttliches Recht 
vorgeschrieben. Die menschliche Neigung jedoch, solche Handlungen an heiligen 
Orten zu vollziehen, habe diese religiösen Praktiken für Christen in moralische 
Normen verwandelt. Folglich gilt es unter Christen als gute Sitte, sich an diese 
Praktiken zu halten, während ihre Missachtung Unbehagen oder Verstimmung unter 
den Mitmenschen hervorrufen und letztlich zu deren Unglück beitragen würde.66 

Amthor untersucht in detaillierter Weise verschiedene Aspekte von Decorum und 
Indecorum, wie sie sich in zwischenmenschlichen Interaktionen und Beziehungen 
manifestieren. Diese Analyse umfasst Verhaltensweisen, die mit den drei primären 
Affekten verbunden sind, die auch Thomasius identifiziert hat: der Geldgeiz, der 
Ehrgeiz und die Wollust.67

Wie Amthor jedoch später im zweiten Kapitel „Angemessenheit, die aus Liebe 
zu sich selbst beachtet wird“ feststellt, gibt es so viele Normen und Bräuche, wie 
es menschliche Kulturen und Gesellschaften gibt. Aufgrund der verdorbenen Natur 
der Menschheit neigen viele dieser Normen dazu, fehlerhaft, lasterhaft und dem Ho-
nestum sowie der vernünftigen Liebe entgegengesetzt zu sein. Folglich stellt er fest: 
„...deßwegen wird es nöthig seyn, gewisse Criteria des bewährten und raisonnablen 
Decori zu setzen, damit man sich vor dem unvernüfftigen Decoro hüten lerne, und 
nicht, wie offt heutiges Tages geschicht, virtutem post Decorum setze“.68 Nach 
Amthor gibt es vier Kriterien zur Bestimmung, ob ein Verhalten vernünftig und 
angemessen ist.

Das erste Kriterium lautet: „Der Wohlstand muß niemahls der gesunden Vernunft 
und Ehrbarkeit zuwider sprechen“, was beispielsweise bedeutet, dass Tugend und 
vernünftige Liebe gleichermaßen für Männer und Frauen gelten müssen.69 Das zwei-
te Kriterium besagt: „Der Wohlstand muß keine gar zu handgreiffliche und gar zu 
grosse Incommodität mit sich bringen“.70 Amthor illustriert dieses törichte Decorum 
mit einem Beispiel, indem er beschreibt, dass indigene Völker so große Ringe 
in ihre Nasen und Lippen tragen, dass sie nicht mehr ohne Unannehmlichkeiten 

66 Amthor 1738 (B), Kap. I, § 16-17, S. 60-64.
67 Amthor 1738 (B), Kap. I, § 18-20, S. 64-71.
68 Amthor 1738 (B), Kap. II, §5-6, S. 90-92, Zitat auf S. 92.
69 Amthor 1738 (B), Kap. II, §6, S. 92-93, Zitat auf S. 92.
70 Amthor 1738 (B), Kap. II, § 6, S. 93.

181

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


essen oder trinken können.71 Das dritte Kriterium lautet: „Kein vernünfftiger Mensch 
muß auf das Decorum gar zu sehr verpicht seyn, weil sonst aus der Manierlichkeit 
eine Eitelkeit wird“.72 Amthor argumentiert, dass diejenigen, die außergewöhnlich 
zeremoniös und pedantisch in ihrem Decorum sind, oft lasterhafte Menschen seien, 
die die virtutem post Decorum setzen und entweder aus Geldgier in der Hoffnung 
auf Gewinn oder aus Ehrgeiz auf Ehre mit übertriebener Strenge das Decorum 
verfolgen.73

Das vierte und letzte Kriterium besagt, dass „ein jedes Volck sein Decorum nach 
seiner natürlichen Gemüths-Neigung richten [muss]“.74 Amthor führt als Beispiel 
an, dass ein Franzose, der von Natur aus lebhaft, heiter und freigeistig sei, mit 
den Freiheiten, die er sich erlaube, durchaus passend erscheine, da sie seiner Natur 
entsprächen. Im Gegensatz dazu erscheine ein Deutscher, der von Natur aus eine 
eher phlegmatische Veranlagung habe und daher im Allgemeinen ernster sei, oft 
lächerlich wirke, wenn er versuche, französisches Verhalten entgegen seiner eigenen 
Natur zu übernehmen.75 Im Zusammenhang mit diesem letzten Punkt bemerkt Amt-
hor bemerkenswerterweise:

Inzwischen läugne ich nicht, daß der Herr Thomasius selber denen Franzosen manch-
mahl gar zu viel das Wort redet, und bisweilen selber die Observation bey Seite 
setzet, daß das Französische Temperament von den Teutschen sehr unterschieden, und 
folglich nur wenigen unserer Landes-Leuten mit gegeben, denen Franzosen völlig 
nachzuahmen; deswegen es dabey bleibt, daß das Decorum der Franzosen zwar vor 
sich angenehm und gut sey, inzwischen aber unmöglich allen Völckern zu einer 
Richtschnur dienen könne. Endlich ist noch diese Observation hierbey in acht zu 
nehmen, daß ein jedes Volck, wann es ein ander Volck zu sehr imitiret, ihm selber 
dadurch praejudiciren, und, wo nicht directe, doch indirecte sich schaden könne.76

Im Gegensatz zu den eher frankophilen Neigungen von Thomasius betonte Amthor 
somit, dass Individuen ihrer kulturellen Natur treu bleiben müssen, um nicht lächer-
lich zu wirken.

3. Staatskunst, Staatsklugheit und ihre Abgrenzung vom Staatsrecht

Während die Moralphilosophie in ihren drei Teilbereichen als eine Art Gesell-
schaftsphilosophie diente und Individuen eine grundlegende Orientierung für ihr 
Handeln bieten sollte, war die Lehre von der Staatskunst und Staatsklugheit spezi-

71 Amthor 1738 (B), Kap. II, § 6, S. 93-94.
72 Amthor 1738 (B), Kap. II, § 6, S. 94.
73 Amthor 1738 (B), Kap. II, § 6, S. 94-95.
74 Amthor 1738 (B), Kap. II, § 6, S. 95.
75 Zu Mode, Decorum und Amthors Verhältnis zu Thomasius in diesen Fragen vgl. Eskildsen 

2008, S. 127-144.
76 Amthor 1738 (B), Kap. III, § 10, S. 182-183.

182

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


ell darauf ausgerichtet, zukünftige Staatsbeamte und politische Ratgeber auf ihre 
Aufgaben vorzubereiten. Für Amthor wie auch für Thomasius war dieses Studien-
feld von entscheidender Bedeutung für die Regierungsführung und die sachgemäße 
Verwaltung der wachsenden Territorialstaaten. Obwohl Amthor das Anliegen von 
Thomasius teilte, die Grenzen zwischen akademischen Disziplinen – insbesondere 
zwischen Theologie und Recht – klarer zu ziehen, trat er nachdrücklich dafür ein, 
die Lehre von der Staatskunst und Staatsklugheit als eigenständige akademische 
Disziplin zu etablieren. Diese neue Disziplin sollte seiner Ansicht nach auf Ge-
schichte und Gesellschaftsphilosophie basieren und somit konsequent vom Staats-
recht getrennt werden.

Amthor beobachtete, dass – ähnlich wie die Lehre des Decorums – auch der 
Lehre in Staatsklugheit weitgehend vernachlässigt worden sei. Diese Vernachlässi-
gung resultierte vor allem aus der vorherrschenden Überzeugung, dass die Fähigkeit, 
einen Staat weise zu regieren und seine Mängel richtig zu beurteilen, nur durch 
persönliche Erfahrung erworben werden könne. Während praktisches Wissen zwei-
fellos von großem Wert sei, wies Amthor diese Auffassung jedoch zurück.77 Er 
argumentierte, dass die Geschichte – sofern sie mit Urteilsvermögen studiert werde 
– einen Mangel an direkter Erfahrung wirksam ausgleichen könne. „Weil dieser 
unbetriegliche Spiegel [Geschichte]…“, so Amthor, „…beedes den glücklichen Fort-
gang vernünfftig geführter Rathschläge, und die traurige Folge, so übereilte und 
unbedachtsahme Consilia nach sich gezogen, durch tausend Exempel vor Augen 
stellet, da dann nichts leichter ist, als aus der gleichen Dingen, allerhand gute und 
nützliche Politische Anmerkungen herauszuziehen“.78

Amthor unterteilt die Disziplin der Staatskunst und Staatsklugheit in allgemeine 
und spezifische Lehren. Die allgemeinen Lehren umfassen übergreifende Prinzipien 
zu privaten menschlichen Gemeinschaften, den Gesellschaften der Nationen und 
Republiken sowie zur allgemeinen politischen Klugheit, die für diese privaten oder 
öffentlichen Einheiten von Bedeutung seien.79 In diesem Zusammenhang spielt die 
Moralphilosophie eine entscheidende Rolle, da sie das Verständnis menschlicher 
Beziehungen, des angemessenen Handelns und der Verhaltensweisen innerhalb jeder 
sozialen Ordnung ermögliche. Zudem biete sie Anleitungen zur klugen Regierungs-
führung solcher Gemeinschaften und befähige politische Ratgeber dazu, umsichtig 
und wirkungsvoll zu handeln. Sowohl für Amthor als auch für Thomasius gründete 
Politik auf der Einsicht in das menschliche Verhalten im zwischenmenschlichen 
Umgang – einem Wissen um das richtige Handeln, das in Ethik und Naturrecht 

77 Amthor 1706 (C), Vorrede, S. 18-19. Während Amthors Collegia zur Moralphilosophie post-
hum veröffentlicht wurden, blieben seine Collegia zur Staatslehre und politischen Klugheit 
unveröffentlicht. Dadurch sind uns lediglich seine Vorrede und die in der Einleitung zur 
Staats- und Sitten-Kunst dargelegten Prinzipien erhalten geblieben.

78 Amthor 1706 (C), Vorrede, S. 20.
79 Vgl. „Lehr-Sätze von der Staats-Wissenschafft überhaupt“ in Amthor 1706 (B), S. 41-82, die 

zusammen mit einer Einleitung in die drei genannten Abschnitte unterteilt ist.

183

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


verankert ist – sowie auf Staatsklugheit, also auf der Fähigkeit, Freund und Feind 
zutreffend zu unterscheiden.

Die spezifischen Lehren hingegen konzentrieren sich auf den jeweiligen Staat, 
in dem man lebt, einschließlich seiner besonderen politischen Form, seiner Struktur 
und der historischen Prozesse, die ihn geprägt hat.80 Während Thomasius vor allem 
die Territorialherrschaft in den Mittelpunkt stellte, verstand Amthor darunter zu-
gleich ein detailliertes Studium der deutschen Staaten, beginnend mit der Geschichte 
des Römischen und des Deutschen Reiches, gefolgt von einer Untersuchung des 
Kaisers und der Stände, der deutschen Gesetze und Gerichte sowie der Rechte und 
Befugnisse der einzelnen Mitglieder. Nur durch diesen systematischen Ansatz, der 
von allgemeinen Prinzipien zu spezifischen Kontexten übergeht, könne man letztlich 
die komplexe Struktur des Heiligen Römischen Reiches und dessen „wahre“ raison 
d’état erfassen.81

Im Einklang mit Thomasius war es auch für Amthor von zentraler Bedeutung, 
dass die Ausbildung in Staatskunst und Staatsklugheit auf Praktikabilität und Rele-
vanz beruhte, sodass theoretische Einsichten stets an die konkreten Gegebenheiten 
angepasst bleiben mussten. Dies bedeutete vor allem, dass ein politischer Ratge-
ber vermeiden sollte, unpraktische oder irrelevante Ideen zu fördern und dass er 
abstrakte Theorien nicht als universell anwendbar darstellen durfte, ohne die spezifi-
schen Umstände zu berücksichtigen. Politische Klugheit bestehe in der Fähigkeit, 
geeignete Mittel zu wählen, um gewünschte Ziele wirksam zu erreichen, während 
Unklugheit darin liege, solche weisen Entscheidungen zu unterlassen, was häufig 
zu unerwünschten Konsequenzen führe.82 Im Gegensatz zur peripatetischen Politik, 
die – wie Amthor im Einklang mit Thomasius betonte – die theoriebasierte Philo-
sophie als letztgültige Wahrheit behandelte, müssten Lehrer der Staatsklugheit die 
Begrenztheit ihrer akademischen Perspektive anerkennen. Sie sollten ihren Schülern 
vermitteln, dass führende politische Akteure durch die „Schule“ praktischer Erfah-
rung geprägt würden. Professoren sollten ihre Theorien daher als Werkzeuge zum 
Verständnis und zur Orientierung präsentieren, nicht aber als absolute Wahrheiten. 
Sie müssten Raum für Anpassung und kritische Reflexion lassen – eine Reflexion, 
die sich aus der Komplexität realer Regierungsführung speist.83

Wo Amthor jedoch von Thomasius abwich, lag in seinem Verständnis der Frage, 
wer Staatskunst, Staatsverständnis und Staatsklugheit lehren sollte – also welcher 
akademischen Disziplin diese Bereiche zuzuordnen seien. Während Thomasius da-
für plädierte, das Staatsverständnis aus der Theologie herauszulösen und in der 

80 Vgl. „Lehr- Sätze von der Wissenschafft des teutschen Staats insonderheit“ in Amthor 1706 
(B) S. 83-141.

81 Amthor 1706 (C), Vorrede, S. 36-37. Amthor untermauert sein Argument, indem er auf den 
renommierten Professor der Politik, Johann Heinrich Boecler, verweist, der in seinem Werk 
Notitia S.R. Imperii einen ähnlichen Ansatz verfolgte, vgl. Boecler 1670.

82 Amthor 1706 (C), Vorrede, S. 20-21.
83 Amthor 1706 (C), Vorrede, S. 22-23.

184

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


juristischen Fakultät zu verankern, wollte Amthor noch einen Schritt weiter gehen: 
Er war der Auffassung, dass diese bedeutende Disziplin an den philosophischen 
Fakultäten beheimatet sein sollte. Zwar sei die spezifische Lehre der Staatskunst tra-
ditionell den Juristen vorbehalten gewesen, doch argumentierte Amthor nachdrück-
lich, dass Professoren der Moralphilosophie und politischen Philosophie an der phi-
losophischen Fakultät aufgrund ihrer disziplinären Ausrichtung ebenso – wenn nicht 
sogar in höherem Maße als rein juristisch ausgebildete Gelehrte – berechtigt seien, 
sich mit Staatskunst und Staatsverständnis akademisch auseinanderzusetzen und 
diese auch zu lehren. Diese Position warf grundlegende Fragen über das Verhältnis 
von Recht und Politik sowie über die Grenzen auf, die beide Bereiche voneinander 
scheiden. Amthor war sich bewusst, dass seine Perspektive im Widerspruch zu den 
Ansichten mehrerer prominenter Rechtsgelehrter stand – darunter Thomasius selbst 
sowie die Professoren für Staatsrecht Heinrich von Cocceji und Philipp Reinhard 
Vitriarius –, die allesamt eine Stärkung der juristischen Disziplin befürworteten.84

Dennoch hielt Amthor daran fest, dass es einen wesentlichen Unterschied zwi-
schen dem Staatsrecht, wie es an deutschen Universitäten gelehrt wurde und einer 
eng gefassten, rein juristischen Interpretation des Begriffs gebe. In seiner aktuellen 
Lehrform umfasse das Staatsrecht alles, was zum Verständnis des deutschen Staates 
beitrage, einschließlich nicht nur seiner Gesetze, sondern auch der Struktur des 
Heiligen Römischen Reiches in seiner historischen und gegenwärtigen Gestalt.85 

Rhetorisch fragt er:

Ob nun bey so gestalten Sachen die wahrhaffte Grenzen der Rechts-Prudenz, so fern 
selbige in einer gewissen Profession eingeschrencket ist, in Acht genommen werden, 
und ob nicht vielmehr der Nahme des Juris publici zum Mantel dienen müsse, unter 
dessen Bedeckung man in Historicis und Politicis nach belieben umb sich graset, 
dis alles fällt so deutlich ins Gesicht, daß man dabey nicht Uhrsache hat sich mit 
fernerem Beweis zu beschweren.86

Amthor erkannte, dass diese Überschneidung – dieses Eindringen der Rechtsgelehr-
ten in die Bereiche der Staatskunst, des Staatsverständnisses und der Staatsklugheit 
– historisch bedingt sei und auf der traditionellen Überzeugung beruhe, dass Weis-
heit über die Staatskunst aus dem Corpus Juris abgeleitet werden könne.87 Diese 
Annahme sei jedoch letztlich widerlegt worden, wie er betont:

[D]iese Wissenschaft aus denen innersten Quellen der Civil-Philosophie und Histo-
rie geleitet werden müsse, zu welcher heilsahmen Entdeckung der unvergleichliche 
Conring wohl mit das erste Eis gebrochen. Ihm leisteten Pufendorf, Boecler und 
andere mehr Gesellschaft, biß endlich diese edle Wissenschafft, nachdem man sie 

84 Amthor 1706 (C), Vorrede, S. 24.
85 Amthor 1706 (C), Vorrede, S. 24-25.
86 Amthor 1706 (C), Vorrede, S. 25-26.
87 Amthor 1706 (C), Vorrede, S. 32-33.

185

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


vom Aristotelischen und Justinianischen Schlacken-Werck gereiniget, zu ihrer itzigen 
Vollkommenheit durch Fleiß und Mühe gebracht wurde.88

Folglich wurde eine klare Unterscheidung zwischen Rechtsgelehrten und Professo-
ren der Staatskunst, des Staatsverständnisses und der Staatsklugheit notwendig. 
Nach Amthor tragen Letztere die primäre Verantwortung für die Kultivierung der 
Prudentia Consultatoria und müssen zugleich in der Prudentia Legislatoria sowie 
der Prudentia Judicialis bewandert sein. Im Gegensatz dazu beschränkt sich die ei-
gentliche Aufgabe der Rechtsgelehrten darauf, Gesetze nach ihrem wörtlichen Sinn 
zu erklären und die Studierenden in der Anwendung dieser Gesetze auf konkrete 
Fälle zu unterweisen. Sobald Rechtsgelehrte jedoch über diese Grenzen hinausge-
hen, indem sie die Umstände untersuchen, unter denen Gesetze geschaffen oder 
aufgehoben wurden, die verborgenen oder offenen Absichten hinter den Gesetzen 
analysieren oder deren umfassendere Auswirkungen auf Staat und Gesellschaft be-
werten, hören sie auf, im strengen Sinne als Juristen (Juristen in sensu proprie) 
zu agieren. Vielmehr betreten sie damit das philosophische Gebiet der Staatskunst, 
Staatsverständnis und Staatsklugheit.89 

Während Thomasius davon ausging, dass alles menschliche Handeln eine Ange-
legenheit der Jurisprudenz sei und nur im Rahmen juristischer Begriffe und Erwä-
gungen verstanden werden könne, war Amthor der Auffassung, dass Staatskunst, 
Staatsverständnis und Staatsklugheit von der juristischen Disziplin getrennt werden 
müssten, da es sich hierbei um Bereiche handle, die im Kern zur Philosophie 
gehörten. Auch wenn Amthor pragmatisch genug war, die bedeutenden Beiträge 
der Rechtsgelehrten zur Untersuchung der Staatskunst und Staatsklugheit anzuer-
kennen – insbesondere angesichts des Mangels an vollständig institutionalisierten 
Lehrstühlen für diese Disziplinen an vielen Universitäten – hielt er doch an der 
Notwendigkeit einer klaren Abgrenzung zwischen der Rechtsgelehrsamkeit und den 
philosophischen Disziplinen fest, um deren Weiterentwicklung als eigenständige 
Wissensbereiche zu sichern.90

4. Akademische und intellektuelle Freiheit

Wie Thomasius betrachtete auch Amthor die akademische Freiheit als wesentlich 
für den Fortschritt des Wissens.91 Diese Freiheit umfasste nicht nur den Inhalt und 
die Methoden der Wissenschaft, sondern schloss auch eine klarere Definition und 
Abgrenzung zwischen den Disziplinen ein. Die damit verbundene Betonung galt 

88 Amthor 1706 (C), Vorrede, S. 33.
89 Amthor 1706 (C), Vorrede, S. 27-28.
90 Amthor 1706 (C), Vorrede, S. 34.
91 Zu Thomasius’ Auffassung von Freiheit, einschließlich der akademischen Freiheit, vgl. Ham-

merstein 1972, S. 56. Siehe auch das Kapitel von Kühnel in diesem Band.

186

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


keineswegs nur der Staatskunst, des Staatsverständnisses und der Staatsklugheit, 
sondern umfasste sämtliche Wissensgebiete. Eine solche Haltung war nicht Amthor 
allein eigen – schon Thomasius hatte betont, dass sich wissenschaftliches Arbeiten 
nicht sklavisch an überlieferte Systeme binden dürfe. Beide vertraten in gewissem 
Maße einen eklektischen Ansatz, der das kritische Prüfen, Auswählen und Weiter-
entwickeln bestehender Lehren über dogmatische Gefolgschaft stellte. In der Vorre-
de zu seinem Werk über die Staatskunst erkannte Amthor die Bedeutung an, auf 
bestehendem Wissen aufzubauen, wies jedoch entschieden die Vorstellung zurück, 
dass Gelehrte verpflichtet seien, etablierten Ideen oder Denksystemen zu folgen. 
Vielmehr war er überzeugt, dass echter Fortschritt davon abhänge, dass Gelehrte 
über traditionelle Autoritäten hinausgingen, sich kritisch und unabhängig mit ihrem 
Material auseinandersetzten und die Methoden frei wählten, die am besten für das 
Erreichen ihrer Ziele geeignet seien.92 Für Amthor war eine solche intellektuelle 
Freiheit nicht bloß ein Privileg, sondern eine berufliche Verpflichtung.93 

Dieses Prinzip illustrierte er durch seine Kritik an dem, was er als die scho-
lastische Methodum Causarum in seinem eigenen Fachgebiet der Staatsklugheit 
betrachtete. Amthor lehnte die Praxis ab, politische Fragen den Studierenden durch 
abstrakte Theorien und Fachterminologie zu erklären und stellte fest:

…weilen auch der einfältigste begreiffen kan, daß mit solcher Teminologie niemand 
in seiner künfftigen Amts-Klugheit gebessert wird, und daß man weder in der Rath-
Stube der Könige und Fürsten, noch in denen Gerichten und übrigen Angelegenheiten 
des Landes, per Causam materialem subjectivam & objectivam, formalem u.d.g. zu 
votiren und zu deliberiren pflege.94

Im Wesentlichen plädierte Amthor für eine akademische Praxis, die auf intellektuel-
ler Freiheit und kritischer Auseinandersetzung beruhte. Ein solcher Ansatz erforder-
te einen freien und ungehinderten Geist, der – sofern ihm diese Freiheit gewährt 
wurde – es den Gelehrten ermöglichen würde, ihre Disziplinen weiterzuentwickeln 
und eine tiefere Kultivierung des Wissens zu fördern.

An der Wende zum 18. Jahrhundert hatten sich solche Ansichten über akademi-
sche Freiheit und die Ablehnung des Schulwesens bereits an kleineren deutschen 
Universitäten entlang der Ostseeküste, darunter die Universität Kiel, verbreitet. 
Im Jahr 1701 wurde ein Reskript erlassen, um die Lehrtätigkeit der Universität zu 
reformieren. Der Schwerpunkt lag auf praktischer Ausbildung statt auf traditionellen 
scholastischen Methoden. So wurde die juristische Fakultät angewiesen, Gerichte 
zur Ausbildung der Studierenden zu nutzen und ihnen praktische Erfahrung zu ver-
mitteln.95 Besonders bemerkenswert war, dass das Reskript explizit die Dominanz 
der scholastischen Lehre kritisierte und einschränkte. Der Herzog verfügte „In Fa-

92 Amthor 1706 (C), Vorrede, S. 3-5.
93 Amthor 1706 (C), Vorrede, S. 7.
94 Amthor 1706 (C), Vorrede, S. 6.
95 Friedrich IV 1701, S. 82.

187

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


cultate Philosophica wollen Wir, dass die alte Scholastische Art nicht überhand neh-
me, doch aber dabey, damit die Terminos die Jugend verstehen, behalten werde“.96

Vor diesem Hintergrund fanden Amthors Ansichten zur akademischen Freiheit an 
der Universität Kiel einen fruchtbaren Boden. Der langjährige Visitator der Univer-
sität, herzoglicher Premierminister und ehemaliger Professor der Rechte, Magnus 
von Wedderkopp, hatte bereits maßgeblich zur Schaffung eines reformorientierten 
Umfeldes beigetragen. Amthors Verhältnis zu von Wedderkopp war dabei besonders 
bedeutsam. Im Jahr 1706 widmete er ihm sein Werk über Staats- und Sittenkunst und 
äußerte die Hoffnung, dass seine innovativen Lehrmethoden zur Weiterentwicklung 
der Universität beitragen könnten.97 

Im darauffolgenden Jahr, 1707, erließ von Wedderkopp ein weiteres Reskript an 
die Universität, das das Bekenntnis zur akademischen Freiheit weiter bekräftigte:

Auff gleiche Weise soll einem jeden Auditori nicht weniger gestattet seyn, dem 
professori nach gehaltener Lection seine dubia frey und ohne Scheu zu proponiren, 
auch sonsten keine Facultät an gewisse principia oder opiniones, so weit solche von 
menschlicher auctorität dependieren, sich als ein mancipium nothwendig verbindlich 
achten, sondern einem jeden Docenti eine freye und abitraire Untersuchung aller und 
jeder Wahrheiten, sie seyn alt oder neu, ungekränckt gelassen werden.98

Auch wenn unklar bleibt, ob dieses Reskript auf eine direkte Anregung Amthors 
zurückgeht, so ist doch seine Nähe zu dessen Einsatz für intellektuelle Freiheit – 
und darüber hinaus zu den universitätspolitischen Reformbestrebungen und dem 
Freiheitsverständnis von Thomasius – deutlich erkennbar. Das zweite Reskript ver-
körpert die reformorientierte Haltung der Universität und gewährte Gelehrten eine 
bemerkenswerte Freiheit, Ideen innerhalb ihrer Disziplinen zu äußern und zu unter-
suchen, ohne Angst vor Repression oder Spott durch andere Fachbereiche haben zu 
müssen.

Amthors Weggang im Jahr 1714 bedeutete jedoch keineswegs das Ende der Fort-
schritte in der Entwicklung des Naturrechts, der Politik und des einheimischen 
Rechts – ganz im Gegenteil. In der Moralphilosophie trat sein ehemaliger Schüler 
Friedrich Gentzke, der zuvor in Greifswald bei dem Naturrechtsgelehrten Palthenius 
studiert hatte, 1708 eine außerordentliche Professur für Philosophie in Kiel an. Von 
dieser Position aus entwickelte er zentrale Konzepte wie das Honestum, Justum 
und Decorum weiter, die schließlich in seinem Hauptwerk Systema Philosophiae 
von 1722 kulminierten.99 An der juristischen Fakultät setzte Amthors Kollege, der 
Rechtsgelehrte Franz Ernst Vogt, die Auseinandersetzung mit den Ideen von Thoma-

96 Friedrich IV 1701, S. 82.
97 Amthor 1706 (B), Widmung [unpaginiert], Folio 4.
98 Wedderkop/Muhlius 1707, § 8, S. 153.
99 Gentzke 1722. Das Werk wurde später überarbeitet und in drei Bänden neu veröffentlicht: 

zuerst 1725, dann 1732 und schließlich 1735–1737. Für eine Diskussionen über Naturrecht und 
Moralphilosophie in ihren drei Formen siehe Band 3.

188

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


sius fort. Er plädierte für die Trennung der juristischen und theologischen Diszi-
plinen und für die Abkehr vom römischen Recht zugunsten eines einheimischen, 
deutsch geprägten Rechtssystems, das auf Prinzipien des Naturrechts beruhte.100

Die Bestrebungen von Thomasius, Moralphilosophie, Recht und Politik neu zu 
konfigurieren, fanden somit unter mehreren protestantischen norddeutschen Gelehr-
ten eine gewisse Resonanz. Seit Anfang des 18. Jahrhunderts setzten sich Denker 
wie Amthor intensiv mit Themen auseinander, die eng mit denen von Thomasius 
verbunden waren. Sie strebten danach, die Moralphilosophie durch die Prinzipien 
des Justums, Honestums und insbesondere des Decorums neu zu interpretieren. 
Während Amthor, seine Kollegen und ihre Schüler erhebliche intellektuelle Gemein-
samkeiten mit Thomasius teilten, verstanden sie sich dennoch als unabhängige 
Denker. Anstatt die Philosophie von Thomasius lediglich zu replizieren, passten 
sie seine Ideen an ihre eigenen wissenschaftlichen Zielsetzungen sowie an die spezi-
fischen politischen und intellektuellen Kontexte an, in denen sie tätig waren.

Literaturverzeichnis

Ahnert, Thomas, 2005: Enthusiasm and enlightenment: the reform of faith and the reform of 
philosophy in the thought of Christian Thomasius. In: Modern Intellectual History, Nr.2, 
H.2, S.153–77.

Amthor, Christoph Heinrich, 1706 (A): Einleitung zur Sitten-Lehre. In: Amthor, Christoph 
Heinrich (Hrsg.), 1706: Einleitung Zur Staats und Sitten-Kunst, durch gewisse Lehr-Sätze 
deren sich ein Anfänger in diesen Wissenschafften bedienen kann, Kiel, S. 1-109.

Amthor, Christoph Heinrich, 1706 (B): Einleitung Zur Staats und Sitten-Kunst, durch gewisse 
Lehr-Sätze deren sich ein Anfänger in diesen Wissenschafften bedienen kann, Kiel.

Amthor, Christoph Heinrich, 1706 (C): Einleitung zur Staats-Klugheit. In: Amthor, Christoph 
Heinrich (Hrsg.), 1706: Einleitung Zur Staats und Sitten-Kunst, Durch gewisse Lehr-Sätze: 
Deren sich ein Anfänger in diesen Wissenschafften bedienen kann, Kiel, S. 1-141.

Amthor, Christoph Heinrich, 1708: Entbeut der Allhie studierenden Jugend Seinen freundli-
chen Grus, Und eröfnet Derselben hiemit ein Collegium über Das Recht der Manierlichen 
Sitten, Kiel.

Amthor, Christoph Heinrich, 1711: Entbeut denen alhie Studierenden seinen freundlichen Grus, 
und eröffnet denenselben hiemit in einem gemischten Discurs von denen Rechten, so 
wohl überhaupt, als denen Schleswig- und Hollsteinischen insonderheit, seine vorhabende 
Lectiones publicas, privatas und privatissimas, Kiel.

100 Siehe beispielsweise Vogts kritischen Kommentar und seine Widerlegung des Werks des 
Professors römischen Rechts Stephan Christoph Harpprecht zu Harpprechtstein. Vgl. Vogt 
1723; siehe auch Jensen 2022, S. 130–136.

189

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Amthor, Christoph Heinrich, 1730: Collegium Homileticum de jure decori Oder eine Wissen-
schaft, Die da lehret, wie man sich in Conversation mit allerhand Leuten manierlich und 
wohl-anständig aufführen soll, damit man andern kein Aergerniß gebe, auch daß andere 
Leute keinen Anlaß nehmen, uns zu verachten, oder für ungeschickt zu halten, Leipzig/Ko-
penhagen.

Amthor, Christoph Heinrich, 1738 (A): Collegium de Justo seu Doctrina Justa, oder eine 
Erklährung des Natur- und Völkerrechts. In: Amthor, Christoph Heinrich (Hrsg.), 1738: 
Philosophia moralis seu doctrina de justo, honesto et decoro. Hierbey ist statt einer Vorrede 
vorangesetzet Authoris unvorgreiffliche Gedancken von der beqvemsten Methode, deren 
sich ein academischer Lehrer bedienen kan, Kopenhagen/Leipzig, S. 54-248.

Amthor, Christoph Heinrich, 1738 (B): Collegium Homileticum De Jure Decori. In: Amthor, 
Christoph Heinrich (Hrsg.), 1738: Philosophia moralis seu doctrina de justo, honesto et 
decoro. Hierbey ist statt einer Vorrede vorangesetzet Authoris unvorgreiffliche Gedancken 
von der beqvemsten Methode, deren sich ein academischer Lehrer bedienen kan, Kopenha-
gen/Leipzig, S. 1-208.

Amthor, Christoph Heinrich, 1738 (C): Collegium philosophiae moralis seu doctrina de hones-
to. In: Amthor, Christoph Heinrich (Hrsg.), 1738: Philosophia moralis seu doctrina de justo, 
honesto et decoro. Hierbey ist statt einer Vorrede vorangesetzet Authoris unvorgreiffliche 
Gedancken von der beqvemsten Methode, deren sich ein academischer Lehrer bedienen 
kan, Kopenhagen/Leipzig, S. 1-332.

Amthor, Christoph Heinrich, 1738 (D): Philosophia moralis seu doctrina de justo, honesto et 
decoro. Hierbey ist statt einer Vorrede vorangesetzet Authoris unvorgreiffliche Gedancken 
von der beqvemsten Methode, deren sich ein academischer Lehrer bedienen kann, Kopen-
hagen/Leipzig.

Aure, Andreas Harald, 2015: The right to wage war (jus ad bellum): The German reception of 
Grotius 50 years after De Iure belli ac pacis, Berlin.

Bate, John Pawley, 1916: Dissertations on The Law of Nature and Nations by Samuel Rachel - 
The Translation, Washington.

Boecler, Johann Heinrich, 1670: Notitia S.R. Imperii, Straßburg.
Buddeus, Johann Franz, 1697: Elementa philosophiae practicae. Quibus ethica, iurisprudentia 

naturalis, iurisprudentia gentium, et politica, tum generalis, tum specialis succincte tradun-
tur; In usum praelectionum academicarum edita, Halle.

Buddeus, Johann Franz, 1704: Selecta iuris naturae et gentium, Halle.
Casa, Giovanni della [Lateinische Übers. Nathan Chyträus], 1578: Galateus seu de morum 

honestate et elegantia, Rostock.
Dedekind, Friedrich, 1549-1552: De morum simplicitate, 3 Bde., Frankfurt.
Eskildsen, Kasper Risbjerg, 2008: Print, Fashion, and the Making of the Enlightenment 

Philosopher. In: Haakonssen, Knud/Horstbøll, Henrik (Hrsg.), 2008: Northern Antiquities 
and National Identities: Perceptions of Denmark and the North In the Eighteenth Century, 
Historisk-filosofiske Meddelelser 101, Kopenhagen, S. 127-144.

Friedrich IV. (Herzog von Gottorf), 1701: Reskript an die Universität Kiel, 17. Februar 1701. In 
Nova Literaria: Maris Balthici et Septentrionis, H.3, S. 79-86.

Gentzke, Friedrich, 1722: Systema Philosophiae: In usum juventutis Academiae Cimbricae 
adornatum, Kiel. Später überarbeitet und in drei Bänden neu veröffentlicht: zuerst im Jahr 
1725, dann 1732 und schließlich 1735–1737.

190

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Gentzke, Friedrich/Palthenius, Johann Philipp, 1707: Schediasma morale de principiis iusti, 
ubi praemissa brevi historica tractatione regulae justi e fundamentali propositione dedu-
cuntur, nexuque perpetuo juris naturalis doctrina succincte sistitur, Kiel.

Haakonssen, Knud/Hunter, Ian, 2023: Pacts, Sovereignty and Forms of Government. In: 
Haakonssen, Knud/Hunter, Ian (Hrsg.), 2023: The Cambridge Companion to Pufendorf, 
Cambridge, S. 190-215.

Hammerstein, Notker, 1972: Jus und Historie: ein Beitrag zu Geschichte des historischen 
Denkens an deutschen Universitäten im späten 17. und 18. Jahrhundert, Göttingen.

Hoffmann, Gottfried Ernst/Reumann, Klauspeter/Kellenbenz, Hermann, 1986(1960): Ge-
schichte Schleswig-Holsteins, Bd. 5: Die Herzogtümer von der Landesteilung 1544 bis 
zur Wiedervereinigung Schleswigs 1721, Neumünster.

Jensen, Mads Langballe, 2019 (A): Christoph Heinrich Amthor. In: Mikkel Munthe Jensen 
(Hrsg.), 2019-: Natural Law 1625-1850: Database, Erfurt/Gotha/Jena, Unter URL: http://nat
urallawdatabase.gotha.digital, download am 09.02.2025.

Jensen, Mads Langballe, 2019 (B): Serving Danish Foreign Policy: Professor Hojer’s 1735 
De eo quod iure belli licet in minores. In: Zurbuchen , Simone (Hrsg.), 2019: The Law of 
Nations and Natural Law 1625-1850, Leiden, S. 39-59

Jensen, Mikkel Munthe, 2022: Teaching natural law at the University of Kiel. The history of 
an academic discipline 1665-1773. In: History of universities, bd. 35, Nr. 2, S. 106-142.

Jensen, Mikkel Munthe, erscheint demnächst (A): Johann Philipp Palthenius: The life and 
library of a natural law scholar at the turn of the eighteenth century. In: Haakonssen, Knud/ 
Olden-Jørgensen, Sebastian (Hrsg.), erscheint demnächst: Enlightened Libraries, Leiden.

Jensen, Mikkel Munthe, erscheint demnächst (B): Samuel Rachels gelehrter Briefwechsel mit 
Johann Christian von Boineburg, 1659-1664. In: Mulsow, Martin/Gángó, Gábor (Hrsg.), 
erscheint demnächst: Naturrecht, Politik und Reform der Gesellschaft: Johann Christian 
von Boineburg, Gothaer Forschungen zur Frühen Neuzeit, Gotha.

Jordan, Karl, 1965: Christian-Albrechts-Universität Kiel, 1665-1965, Neumünster.
Juntke, Fritz (Hrsg.) 1960: Matrikel der Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg, bd.1 

1690-1730, Halle.
Karl XI. (König von Schweden), 1666: Königlicher Visitationsrezess für die Universität, 

Greifswald, 16 May 1666. In: Alvermann, Dirk/Spiess, Karl-Heinz (Hrsg.), 2012: Quellen 
zur Verfassungsgeschichte der Universität Greifswald, Bd. 2, Stuttgart, S. 85-113.

Kellenbenz, Hermann, 2020: Amthor, Christoph Heinrich und Ehrenfried, Amthor. In: Bio-
Lex Digital: Biographisches Lexikon für Schleswig-Holstein und Lübeck, Kiel/Hamburg, 
S. 78-79.

Kühnel, Martin, 2001: Das politische Denken von Christian Thomasius. Staat, Gesellschaft, 
Bürger, Beiträge zur Politischen Wissenschaft, Bd. 120, Berlin.

Musäus, Simon Heinrich, 1686: Vindiciae Juris Nat. Paradisei contra dissertationem ultrajecti 
Anno 1684. editam De Origine Juris Nat., Plön.

Palthenius, Johann Philipp, 1704: An leges naturae sint stricte et proprie dictae leges?: Cele-
berr. autori observ. XXVII. Tom. VI. obs. select. Hallens. modestè opposite, Greifswald.

Pic, Jean, 1689: Discours sur la bienséance, avec des maximes & des réfléxions tres-impor-
tantes & tres-nécessaires pour réduire cette vertu en usage, Den Haag.

Rachel, Samuel, 1676: De jure naturae et gentium dissertationes, Kiel. 

191

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://naturallawdatabase.gotha.digital
https://doi.org/10.5771/9783748937920
http://naturallawdatabase.gotha.digital


Schröder, Peter, 1999: Thomasius zur Einführung, Hamburg.
Thomasius, Christian, 1688: Institutiones Jurisprudentiae Divinae, In Positiones succinctè 

contractæ, In quibus Hypotheses Illustres Pufendorfii circa doctrinam Juris Naturalis Apo-
dicticè demonstrantur & corroborantur, præcepta vero Juris Divini Positivi Universalis 
primùm à Jure Naturali distinctè secernuntur, & perspicuè explicantur. His præmissa est 
Dissertatio Prooemialis & magnam partem Apologetica, Frankfurt Oder/Leipzig.

Thomasius, Christian, 1690: Freymüthiger jedoch vernunfft- und gesetzmäßiger Gedancken 
über allerhand, fürnemlich aber neue Bücher, Halle.

Thomasius, Christian, 1692: Von der Kunst Vernünfftig und Tugendhafft zu lieben. Als dem 
eintzigen Mittel zu einen glückseligen, galanten und vergnügten Leben zu gelangen: Oder 
Einleitung Zur Sitten-Lehre, Halle.

Thomasius, Christian, 1699: Summarischer Entwurff Derer Grund-Lehren, Die einem Studio-
so Juris zu wissen, und auff Universitäten zu lernen nöthig, nach welchen D. Christian 
Thomas. Künfftig, so Gott will Lectiones privatissimas zu Halle, in vier unterschiedenen 
Collegiis anzustellen gesonnen ist, Halle.

Thomasius, Christian, 1705: Fundamenta juris naturae et gentium excensu communi deducta, 
in quibus ubique secernuntur principia honesti, justi ac decori, cum adjuncta emendatione 
ad ista fundamenta, institutionum jurisprudentiae divinae, in usum auditorii Thomasiani, 
Halle.

Thomasius, Christian, 1709: Drey Bücher der Göttlichen Rechtsgelahrheit […] Nebst des 
Herrn Autoris allerneuesten Grundlehren Des Natur und Völcker Rechts, in das Teutsche 
übersetzet, Halle.

Velthuysen, Lambert van, 1651: Epistolica dissertatio de principiis iusti et decori. Continens 
apologiam pro tractatu clarissimi Hobbaei, De Cive, Amsterdam.

Velthuysen, Lambert van, 1676: Tractatus moralis de naturali pudore & dignitate hominis 
in quo agitur, de incestu, scortatione voto caelibatus, conjugio, adulterio, polygamia & 
divortiis, Utrecht.

Vogt, Franz Ernst, 1723: Speculi Suevici Et Praesertim Iuris Feudalis Alamannici In Foris 
Vicariatus Suevo Franconico Palatini Non Usus Modernus, Auß Ohnverwerfflichen Der 
Teutschen Reichs-Historie und Grund-Gesetzen, Heil. R. Reichs Cuhr-Fürsten, Fürsten 
und Ständen, auch vieler Löbl. Gerichts- und Rechts-Collegien Zeugnissen, erweisen und 
dargethan von Stephan Christoph Harprechten von Harprechtstein. Wovon das Prooemium 
mit zufälligen Anmerckungen in eben den Jahr wieder gedruckt, Hamburg.

Wedderkop, Magnus von/Muhlius, Heinrich, 1707: Reglement für die Universität Kiel, Kiel, 
24. Januar 1707. In: Nova Literaria: Maris Balthici et Septentrionis, H.5, S. 149-158.

192

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Andreas Blank

Thomasius, Wolff, und die Präsumption des Gut-seins. 
Zur Frage der „rivalisierenden Aufklärungen“

1. Einleitung

Eine der größten Ungewissheiten in sozialen Beziehungen betrifft die Frage, was 
wir von Personen halten sollen, über deren persönliche Eigenschaften wir keine 
zuverlässigen Informationen haben. Was wir über sie denken, ist entscheidend für 
die Art und Weise, wie wir sie behandeln. Wenn wir jedoch keine Beweise über die 
persönlichen Eigenschaften haben, wie kann ein solcher Glaube rational sein? In der 
frühen Neuzeit wurde diese Frage unter dem Titel der „Präsumption des Gut-seins“ 
(praesumptio bonitatis) diskutiert. Ausgehend von der Tradition des römischen 
Rechts wurde damit eine Strategie übernommen, die uns hilft, mit Situationen der 
Ungewissheit rational umzugehen. Präsumptionen wurden dabei als Vermutungen 
verstanden, die so lange als wahr angesehen werden, bis Gegenbeweise vorliegen. 
Durch diese Vermutungen wurde die Beweislast auf den Gegner übertragen. Und 
im Gegensatz zu theoretischen Annahmen wurden sie verwendet, um so zu handeln, 
als ob sie wahr wären.1 Die Präsumption des Gut-seins sagt uns also, dass wir 
andere in Ermangelung von Gegenbeweisen als gut ansehen, die Beweislast auf die 
Kritiker dieser Annahme übertragen und in der Zwischenzeit so handeln sollen, als 
ob die anderen tatsächlich gut wären. Dabei stellen sich offensichtlich zwei Fragen: 
Wie kann die relevante Bedeutung von Güte definiert werden? Und was macht das 
Bilden einer solchen Vermutung zu einem Beispiel für den rationalen Umgang mit 
Ungewissheit?

Die Präsumption des Gut-seins ist ein prominentes Thema in den deutschen Na-
turrechtstheorien des achtzehnten Jahrhunderts. Dort wurden zwei unterschiedliche 
Begriffe des „guten Ansehens“ (existimatio bona) erörtert. Einer davon kann als 
juristischer Begriff, der andere als ethischer Begriff bezeichnet werden. Nach dem 
juristischen Begriff ist ein Bürger, der nicht wegen eines Vergehens verurteilt wurde, 
im Besitz der vollen bürgerlichen Würde, verstanden als Besitz der vollen staats-
bürgerlichen Rechte. Bestimmte Formen des Fehlverhaltens werden durch Strafen 
sanktioniert, die eine Schande (infamia) im juristischen Sinne bedeuten, nämlich 
den Verlust bestimmter bürgerlicher Rechte (z. B. die Fähigkeit, ein politisches Amt 
zu bekleiden oder vor Gericht aussagen zu können). Das Recht auf Ansehen im 

1 Zum frühneuzeitlichen Argumentieren mit Präsumptionen, siehe Giuliani 2009; Blank 2019a.

193

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


juristischen Sinne besteht also darin, dass man bis zum Beweis des Gegenteils davon 
ausgehen kann, nicht gegen die Gesetze verstoßen zu haben. Im Gegensatz dazu 
schreibt der ethische Begriff des Ansehens dem Einzelnen tugendhafte Charakterei-
genschaften zu. Das gute Ansehen im ethischen Sinn ist deshalb Ausdruck einer 
Wertschätzung, die über die Annahme der Nicht-Delinquenz hinausgeht.

Die Ursprünge dieser begrifflichen Unterscheidung lassen sich, wie Joachim 
Hruschka gezeigt hat, auf zwei von Christian Thomasius betreute Dissertationen 
zurückführen, Jakob Friedrich Ludovicis De praesumptione bonitatis (1700) und 
Zacharias Schmidts De existimatione, fama et infamia extra rempublicam (1709). 
Ludovici verneint die Frage, ob es in Ermangelung entscheidender Beweise eine 
Pflicht gibt, davon auszugehen, dass Individuen solche wertschätzenden persönli-
chen Eigenschaften besitzen: „Jeder (…) wird für schlecht gehalten, bis er durch 
das, was er im Leben erreicht hat, oder durch ein wirklich tugendhaftes Leben den 
Beweis des Gegenteils erbracht hat.“2 Später wurde die Unterscheidung zwischen 
dem juristischen und dem ethischen Begriff des Gut-seins in Gottfried Achenwalls 
und Johann Stephan Pütters Elementa Iuris Naturae (1750; dritte, erweiterte Aufla-
ge unter Achenwalls alleiniger Autorenschaft, 1755) aufgegriffen.3 Auch in Kants 
Vorlesungen über das Naturrecht (1767-1788), die von der fünften Auflage von 
Achenwalls Buch (1763) ausgingen, spielt diese Unterscheidung in der Diskussion 
von Achtungspflichten eine Rolle.4 Oberflächlich geht es in dieser Entwicklungsli-
nie um die Interpretation einer juristischen Maxime. Dieses spezifische Thema hat 
allerdings weitreichende Konsequenzen für das Verständnis staatlichen Handelns. 
Zu Recht hat Hruschka darauf hingewiesen, dass sich hier ein erster Schritt hin 
zur Trennung von Recht und Ethik vollzieht.5 Dies zeigt sich schon in Ludovicis 
Auffassung, der zufolge sich die Aufgabe der Gesetzgebung darauf beschränkt, die 
Untertanen durch Strafen und Belohnungen zur äußeren Befolgung der Gesetze zu 
motivieren, ohne ihre moralischen Charaktereigenschaften dadurch zu beeinflussen.6 
Ähnlich versteht Thomasius es als eine Aufgabe der Ethik, die Vollkommenheit 
der Menschen zu erhöhen,7 während in den ca. 4000 Seiten der von ihm betreuten 
juristischen Dissertationen—von denen sich viele mit dem öffentlichen Recht der 
sich verfestigenden Territorialstaaten beschäftigen—das Thema der ethischen Ver-
vollkommnung keine nennenswerte Rolle spielt.8

Wenn etwas einen bedeutenden Einfluss auf die Ausbildung von Kants Philoso-
phie gehabt hat, kann es zweifellos als Erfolg gewertet werden. Dennoch stellt sich 
die Frage, wie überzeugend die Trennung von juristischen und ethischen Begriffen 

2 Thomasius/Ludovici 1700, § 11.
3 Achenwall/Pütter 1750, §§ 96-99; Achenwall 1755, §§ 96-99.
4 Kant 1975, S. 675-679. Für eine ausführliche Diskussion, siehe Hruschka 2000.
5 Hruschka 2000, S. 190-191.
6 Thomasius/Ludovici 1700, S. 13-14.
7 Thomasius 1726a, S. 206-207.
8 Thomasius 1773-1780.

194

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


des Gut-seins tatsächlich ist. In diesem Beitrag möchte ich diese Frage aus zwei 
Perspektiven beantworten. Die erste, interne, Perspektive betrifft die Begründung, 
die Thomasius für Beschränkung der Präsumption des Gut-seins auf juristische 
Aspekte gibt. Diese Begründung geht von Überlegungen zur menschlichen Torheit 
(stultitia, stoliditas) aus. Werden sie isoliert betrachtet, sprechen diese Überlegungen 
in der Tat gegen die Vermutung, dass die meisten Menschen den Willen bilden 
werden, sich tugendhaft zu verhalten. Werden sie hingegen in Zusammenhang mit 
Thomasius’ Analyse sozialer Emotionen gestellt, ergibt sich eine Spannung. In den 
Augen von Thomasius setzen zufriedenstellende menschliche Beziehung positive 
Emotionen voraus, die er als „vernünftige Liebe“ bezeichnet. Da sich diese Emoti-
on auf tugendhafte Charakterzüge anderer bezieht, kann sie nicht ohne Achtung 
im Sinne von Wertschätzung auftreten. Die juristische Gütevermutung führt aber 
nicht zu denjenigen positiven sozialen Emotionen, die mit Achtung im Sinne von 
Wertschätzung verbunden sind. Wenn die Überlegungen zur menschlichen Torheit 
dafürsprechen, ethische Aspekte aus der Präsumption des Gutseins auszuschließen, 
scheint es die Einsicht in die menschliche Torheit unmöglich zu machen, vernünf-
tige Liebe gegenüber Personen zu entwickeln, die keinen Beweis ihrer Tugenden 
erbracht haben. Thomasius vertritt allerdings die Auffassung, dass die von der 
vernünftigen Liebe vorausgesetzte Achtung die Form einer Präsumption annehmen 
sollte.

Eine zweite, externe und komparative, Perspektive nimmt die Frage auf, wie eine 
Präsumption des ethischen Gut-seins mit den Beobachtungen zur menschlichen Tor-
heit vereinbart werden könnte. In dieser Hinsicht ist die Diskussion der Präsumption 
des Gut-seins bei Christian Wolff (1679-1754) aufschlussreich. Wolff akzeptiert die 
Diagnose, dass Torheit den menschlichen Willen beeinträchtigt. Aber er weist darauf 
hin, dass die negativen Folgen der Torheit nicht unbemerkt bleiben und deshalb eine 
starke Motivation bilden können, Torheit zu vermeiden. Diese negativen Erfahrun-
gen lassen vermuten, dass alle (erwachsenen und gesunden) Menschen die Fähigkeit 
zur Einsicht besitzen, dass die Verletzung von Normen des Naturrechts Folgen hat, 
die natürlicherweise schlecht für sie sind. Wenn Wolffs Argument überzeugend ist, 
dann schließt menschliche Torheit es nicht aus, anderen mit Wertschätzung und den 
damit verbundenen sozialen Gefühlen zu begegnen, auch bevor sie einen Beweis 
ihrer Tugenden geliefert haben. Wolffs Auffassung der Präsumption des Gut-seins 
schließt damit Annahmen über moralische Charaktereigenschaften ein. Dies ist ent-
scheidend für sein Staatsverständnis, das dem öffentlichen Recht eine Funktion in 
der intellektuellen und moralischen Vervollkommnung der Bürger und Bürgerinnen 
zuschreibt.

Diesem vergleichenden Ansatz steht ein Einwand gegenüber, der sich aus Ian 
Hunters Begriff der „rivalisierenden Aufklärung“ (rival enlightenments) ergibt. Hun-
ter zufolge ist Thomasius ein Verfechter einer antimetaphysischen staatsbürgerlichen 
Philosophie (civil philosophy), während er in Wolff eine anachronistische Reminis-

195

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


zenz an die akademische Metaphysik (university metaphysics) sieht. Nach Hunter 
„blieb die akademische Metaphysik der Verankerung der staatsbürgerlichen Wissen-
schaften der Ethik, des Rechts und der Politik in der transzendenten Wahrheit über 
den Umweg einer philosophischen Reflexion über ihre ‚rationalen‘ Grundlagen 
verhaftet.“9 Hunter betont, dass Thomasius „seine Studenten vor der intellektualisti-
schen Anthropologie warnte, die im metaphysischen Rationalismus enthalten ist—
den Lehren, dass die Natur Gottes im Denken besteht, dass die Natur des Menschen 
im Denken besteht und dass das Wohl und Glück der gesamten Menschheit in der 
richtigen Anordnung des Denkens besteht—mit der Begründung, dass die Kultivie-
rung einer transzendenten Vernunft, die mit Gott geteilt wird, für zukünftige Juristen 
und Staatsmänner absolut ungeeignet sei.“10

Aus der Perspektive der Dichotomie zwischen metaphysischer und ziviler Philo-
sophie mag der Vorschlag, Thomasius’ und Wolffs Auffassungen zur Präsumption 
des Gut-seins zu vergleichen, nicht vielversprechend erscheinen. Diesem Einwand 
kann mit der These begegnet werden, dass die Debatte über die Präsumption des 
Gut-seins als aufschlussreicher Test für Plausibilität von Hunters Dichotomie dienen 
kann. Die Reflexion über Hunters Interpretationen ist dabei keine unnötige Kompli-
kation für die Interpretation der divergierende Auffassungen der Präsumption des 
Gut-seins. Im Gegenteil lenkt sie die Aufmerksamkeit auf eine metaphilosophische 
Dimension, die die Positionen von Thomasius und Wolff zur Präsumption des Gut-
seins kommensurabel macht. Thomasius und Wolff teilen die Auffassung, dass, 
auch wenn uns Wissen über bestimmte Individuen fehlt, wir in solchen Situationen 
rational handeln können, indem wir uns auf Aspekte gemeinsam geteilten Wissens 
berufen.

In seinen Fundamenta iuris naturae et gentium (1705) entwickelt Thomasius 
eine Analyse der Grundbegriffe des Naturrechts auf der Grundlage des „gesunden 
Menschenverstandes“ (sensus communis), wobei nach seinem Verständnis der In-
halt des gesunden Menschenverstandes aus der sinnlichen Erfahrung hervorgeht.11 
Diese Auffassung ist nicht so weit entfernt von denjenigen Teilen von Wolffs prak-
tischer Philosophie, die nicht von spekulativen (und insbesondere theologischen) 
Annahmen abhängen. Die Begriffe, die Wolff verwendet, um die Präsumption des 
Gut-seins zu stützen, gehören in seinen Augen zu den „Gemeinbegriffen“ (notiones 
communes). Nach seiner Auffassung handelt es sich dabei um allgemein geteilte Be-
griffe, die im alltäglichen Sprachgebrauch (usus communis) zum Ausdruck kommen. 
Wolff wendet diesen metaphilosophischen Begriff nicht nur in seiner praktischen 
Philosophie, sondern auch in seiner Metaphysik an. Dies ist besonders relevant für 
die Aspekte seiner Metaphysik, die zu den Ausgangspunkten seiner praktischen 
Philosophie gehören, wie z. B. der Begriff der Vollkommenheit, aus dem Wolff 

9 Hunter 2001, S. 91.
10 Hunter 2001, S. 73.
11 Thomasius 1705, „Caput prooemiale“, § 24.

196

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


den Begriff des natürlichen Gut-seins ableitet. Wolff hält eine Trennung von juristi-
schen und ethischen Aspekten der Gütevermutung für nicht gerechtfertigt, doch aus 
Gründen, die sich mit den von Thomasius angeführten Gründen sinnvoll vergleichen 
lassen.

2. Sensus Communis und die Präsumption des Gut-seins bei Thomasius

Das zentrale Argument für die Bildung einer Vermutung gegen die Tugendhaftigkeit 
anderer findet sich in der von Thomasius betreuten Dissertation von Zacharias 
Schmidt, De existimatione, fama et infamia extra rempublicam (1709). Schmidt 
leugnet nicht die Möglichkeit, dass Menschen tugendhafte Charakterzüge entwi-
ckeln können. Diese Charakterzüge sind der Gegenstand gerechtfertigter Achtung 
und Selbstachtung. Allerdings kann das Vorhandensein tugendhafter Charakterzüge 
nicht vorausgesetzt werden:

Die beiden Arten der Achtung werden teils durch die Anerkennung der Torheit der 
Menschheit, teils durch die Anerkennung der eigenen Torheit erlangt. Diese Erkennt-
nis ist die Quelle aller Weisheit, denn ohne sie kann es keinen ernsthaften Wunsch 
geben, echte Selbstachtung zu erlangen. Daraus folgt natürlich, dass die verbreitete 
Überzeugung von der Vollkommenheit und Vortrefflichkeit der menschlichen Natur 
schädlich ist.12

Hier wird deutlich, dass der Begriff der Torheit (stultitia) der Einbeziehung ethisch 
guter Charaktereigenschaften in die Annahme der Gutmütigkeit entgegensteht. Tor-
heit wird als das verstanden, was die meisten Menschen daran hindert, das zu schät-
zen, was es wert ist, geschätzt zu werden, und damit übersteigertes Selbstwertgefühl 
zu vermeiden. Dementsprechend beschreibt Schmidt die Anerkennung von Torheit 
als Mittel zur Überwindung von Arroganz.13

Der Begriff der Torheit (stultitia, stoliditas) stammt aus Thomasius’ Fundamenta 
iuris naturae et gentium. Nach Thomasius’ Definition impliziert Torheit ein Defizit 
im Urteilsvermögen über kausale Beziehungen:

Wer die Verbindung zwischen den kausalen Kräften nicht nur hinsichtlich ihres ge-
genwärtigen, sondern auch ihres zukünftigen Einflusses richtig einschätzt, wird weise 
und klug genannt; wer die gegenwärtigen kausalen Kräfte richtig einschätzt, aber 
nicht richtig über ihre Verbindung und ihre Dauer nachdenkt, wird schlau genannt; 
wer zu beidem unfähig ist, wird leichtsinnig und töricht genannt.14

Dieser Begriff der Torheit liegt Thomasius’ These zugrunde, der zufolge „[a]lle 
Menschen von Natur aus schwach und töricht sind, oder wenn dies zu hart klingt, 

12 Thomasius/Schmidt 1709, S. 13.
13 Thomasius/Schmidt 1709, S. 14.
14 Thomasius 1705, S. 53.

197

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


so sind sie nicht weise.“15 Thomasius erklärt in den Cautelae circa praecognita 
jurisprudentiae (1710), dass die Ursache der Torheit nicht so sehr in kognitiven 
Einschränkungen als vielmehr in den Begrenzungen unseres Willens besteht.16 Wie 
er behauptet, lässt sich dies daran erkennen, dass theoretisches Wissen über ethische 
Güte oft mit einem Mangel an ethischer Tugend verbunden ist.17 Seiner Meinung 
nach zeugt diese Diskrepanz von einer tiefen Gleichgültigkeit gegenüber unserem 
Zustand.18 Dies zeigt ein Defizit des Willens und nicht des Intellekts an.19 Wie 
Thomasius ihn analysiert, hat dieses Defizit des Willens mehrere Ursachen. Eine 
davon ist die irrationale Liebe zu anderen Menschen, die uns dazu bringt, die Vor-
urteile der menschlichen Autorität zu akzeptieren (weil wir denen glauben wollen, 
die wir lieben).20 Eine andere Ursache ist die irrationale Selbstliebe, die dazu führt, 
dass wir die aus unserer eigenen Voreiligkeit (temeritas) entstehenden Vorurteile 
akzeptieren (weil wir eine schnelle Befriedigung unserer Selbstliebe wollen).21

Ein weiterer negativer Einfluss auf unseren Willen ist die extreme Unbeständig-
keit unseres Verlangens, nach dem wahren Gut zu streben: „Denn regelmäßig ist es 
so, dass das, was wir mit übermäßiger Angst begehren, sobald wir es besitzen, uns 
nicht mehr kümmert, oder dass das, was wir für gut hielten, uns oft Ekel bereitet 
und wir darauf verzichten wollen.“22 Schlimmer noch, in der Regel entwickeln wir 
nicht einmal den Wunsch, nach dem wahren Guten zu streben, weil der Wille durch 
unglückliche Akte der Vorstellungskraft (imaginatio) verzerrt wird: „Die meisten 
Freuden und Schmerzen sind nur eingebildet, insofern sie aus bloßen Gedanken 
bestehen.“23 Weil die Vorstellungskraft uns Dinge als angenehm darstellt, die uns auf 
lange Sicht schaden, und uns zukünftige Ereignisse als furchterregend präsentiert, 
auch in Situationen, in denen es uns nicht hilft, sie zu fürchten, suchen wir „törichte 
Freuden“ und kämpfen gegen „unnötige und sinnlose Schmerzen.“24

Torheit ist also nicht nur auf eine Einschränkung unserer intellektuellen Fähigkei-
ten zurückzuführen, sondern vielmehr auf eine Verzerrung unseres Willens durch 
dysfunktionale Leidenschaften und Vorstellungsakte. Thomasius ist der Ansicht, 
dass die These, dass die Menschen von Natur aus töricht sind, durch den gesunden 
Menschenverstand (sensus communis) gestützt wird: „Der gesunde Menschenver-
stand lehrt, dass es wenige Weise und viele Narren gibt.“25 Und er bekräftigt, dass 
die Ansicht, dass Torheit auf einen verzerrten Willen und nicht auf mangelhafte 

15 Thomasius 1705, S. 69.
16 Thomasius 1710, S. 5.
17 Thomasius 1710, S. 9-10.
18 Thomasius 1710, S. 10.
19 Thomasius 1710, S. 11.
20 Thomasius 1710, S. 14.
21 Thomasius 1710, S. 14.
22 Thomasius 1710, S. 15.
23 Thomasius 1710, S. 14-15.
24 Thomasius 1710, S. 14.
25 Thomasius 1705, S. 89.

198

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


kognitive Fähigkeiten zurückzuführen ist, ebenfalls eine Frage des gesunden Men-
schenverstands ist: „Die tägliche Erfahrung lehrt, dass Wahrheiten, selbst die nütz-
lichsten und dem Wohlbefinden förderlichsten, und ihre intellektuelle Erkenntnis die 
Menschen nicht glücklich und selig machen.“26

Für Thomasius erklärt die kausale Rolle der Vorstellungskraft und der Leiden-
schaften, warum wir keine Vermutung zugunsten der ethisch guten Charakterzüge 
anderer Menschen bilden sollten. Stattdessen sollen diese Überlegungen als Argu-
ment für die Ansicht fungieren, dass wir davon ausgehen sollten, dass Menschen 
ethisch schlecht sind. Dies lässt sich durch die beiden von Thomasius unterschiede-
nen Formen der Verpflichtung erklären: die innere Verpflichtung (obligatio interna), 
die aus dem Bewusstsein einer natürlichen Gefahr entsteht, die sich aus einer Hand-
lung ergibt, und die äußere Verpflichtung (obligatio externa), die aus der Furcht 
und der Hoffnung entsteht, die mit einem Gewinn oder einer ungewissen Gefahr 
verbunden sind, die von freiwilligen menschlichen Entscheidungen abhängen.27 Die 
juristische Präsumption des Gut-seins beruht auf der Annahme, dass die meisten 
Menschen motiviert sein werden, die vom positiven Recht spezifizierten Strafen 
zu vermeiden—das heißt, es handelt sich um eine Vermutung bezüglich der Erfül-
lung einer äußeren Verpflichtung. Nach Thomasius hingegen führt die menschliche 
Torheit zu einer Vermutung gegen die Erfüllung innerer Pflichten: „Bei den Toren 
wird die innere Pflicht fast nie für eine Pflicht gehalten, weil sie die notwendige 
Verbindung der Dinge ignorieren oder verachten und willkürlichere Übel befürch-
ten.“28 Hier wird deutlich, dass der Begriff der Torheit das ist, was der Einbeziehung 
ethisch guter Charakterzüge in die Präsumption des Gut-seins entgegensteht.

Die Präsumption gegen das ethische Gut-sein anderer prägt auch Thomasius’ 
Sicht auf das Wesen der Aufklärung. Seiner Ansicht nach obliegt es den aufgeklär-
ten oder „weisen“ Menschen, die noch nicht aufgeklärten zu führen. Im Idealfall 
besteht die Aufgabe darin, letztere zu Weisen zu machen. Zwar ist Thomasius 
nicht der Ansicht, dass die Torheit niemals durch Ratschläge besiegt werden kann—
insbesondere dann nicht, wenn die Ratschläge Gründe nennen, die die Beratenen 
leicht selbst hätten herausfinden können.29 Er ist jedoch der Ansicht, dass es sich 
hierbei nicht um einen gewöhnlichen Fall handelt. Deshalb empfiehlt er den Weisen 
eine Strategie, die darin besteht, die falsche Vorstellung der Toren zu nutzen, um 
sie dazu zu bringen, von Handlungen Abstand zu nehmen, die die öffentliche Sicher-
heit gefährden könnten, und ihre Leidenschaften zu zügeln.30 Wenn man annimmt, 
dass andere so behandelt werden müssen, als ob sie keine Vorstellungen über die 
innere Verpflichtung haben könnten, dann verdienen sie keine Achtung für ihre 

26 Thomasius 1710, S. 9-10.
27 Thomasius 1705, S. 95.
28 Thomasius 1705, S. 95.
29 Thomasius 1705, S. 133.
30 Thomasius 1705, S. 96.

199

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


tugendhaften Charakterzüge, es sei denn, sie erbringen den Beweis dafür, dass sie 
diese Charakterzüge entwickelt haben. Das bedeutet jedoch, dass bei den meisten 
Menschen davon ausgegangen werden muss, dass sie nicht in der Lage sind, ihren 
inneren Verpflichtungen nachzukommen, bis sie gegenteilige Anzeichen geben. Die-
ses Verständnis des Projekts der Aufklärung bringt eine Haltung gegenüber Toren 
zum Ausdruck, die der Präsumption des ethischen Gut-seins zuwiderläuft.

Es wäre falsch zu sagen, dass die Überlegungen zur menschlichen Torheit keine 
nützlichen emotionalen Konsequenzen hätten. Für Thomasius besteht das Ziel des 
Weisen darin, „eine stille und demütige Toleranz und eine Liebe zu den Schwachen“ 
(placitam & humilem tolerantiam ac amorem infirmorum) zu erreichen.31 Aber 
andere für ihre ethischen Schwächen zu lieben, ist etwas ganz anderes, als sie für 
ihre guten ethischen Eigenschaften zu lieben. Dies ist ein Problem für die innere 
Kohärenz von Thomasius’ Position, weil er behauptet, dass es eine soziale Emotion 
gibt, die eine notwendige Bedingung für ein glückliches Leben darstellt. Dabei han-
delt es sich um eine „vernünftige Liebe.“32 Vernünftige Liebe setzt Annahmen über 
die Charaktereigenschaften der geliebten Person voraus. Dies wird deutlich, wenn 
Thomasius die Auffassung vertritt, dass das Merkmal der „unvernünftigen Liebe“ 
darin besteht, dass sie nicht auf die Tugenden einer anderen Person ausgerichtet 
ist. Er erklärt, dass die Liebe zu Menschen, die kein kohärentes Verhaltensmuster 
haben, unweigerlich zu verstörenden emotionalen Erfahrungen führt—ein ständiges 
Schwanken zwischen positiven und negativen Leidenschaften.33 Im Gegensatz da-
zu ist Thomasius der Ansicht, der Grund der vernünftigen Liebe bestehe in der 
Vermutung, die andere Person liebe die Tugend.34 Damit leitet Thomasius eine 
Eigenschaft der vernünftigen Liebe von einem grundlegenden Merkmal der Tugend 
ab: Tugend führt zu Verhaltensmustern, die nicht nur gesellschaftlich vorteilhaft, 
sondern auch unter einer Vielzahl von Umständen stabil sind. Menschen zu lieben, 
die stets tugendhaft handeln, führt systematisch zu positiven emotionalen Erfahrun-
gen. Damit vermeidet die vernünftige Liebe die negativen Erfahrungen, die mit der 
unvernünftigen Liebe verbunden sind. Menschen zu lieben, von denen wir vermuten, 
dass sie entsprechende Charakterzüge besitzen, ist rational, weil wir die daraus 
resultierenden stabilen emotionalen Erfahrungen erwarten.

Thomasius bezeichnet die Vermutung, dass andere die Tugend lieben, als „Ae-
stim“ oder „Hochachtung.“35 Umgekehrt beschreibt er die von der vernünftigen 
Liebe vorausgesetzte „Hochachtung“ als „Muthmassung.“36 Damit verwendet er den 
Terminus, der in der juristischen Literatur seiner Zeit das deutsche Äquivalent zum 

31 Thomasius 1705, S. 87.
32 Thomasius 1726b, S. 5-6.
33 Thomasius 1726b, 21-22.
34 Thomasius 1726a, S. 272.
35 Thomasius 1726a, S. 272.
36 Thomasius 1726a, S. 272.

200

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


lateinischen Terminus „praesumptio“ bildet. So ist es nicht überraschend, dass er die 
Grundstruktur der „Hochachtung“ der Grundstruktur der Präsumption nachbildet. 
Ihm zufolge kann die Vermutung, eine andere Person liebe die Tugend, aufrechter-
halten werden, solange die Person, die die Vermutung bildet, nichts ethisch Schlech-
tes im Verhalten des anderen bemerkt.37 Das bedeutet, „Hochachtung“ besteht in 
der Präsumption des ethischen Gut-seins. Wenn vernünftige Liebe „Hochachtung“ 
voraussetzt, dann kann vernünftige Liebe nicht gebildet werden, ohne ethische As-
pekte in die Präsumption des Gut-seins einzubeziehen. Das Problem für die innere 
Kohärenz von Thomasius’ Position ergibt sich daraus, dass seine Überlegungen 
zur menschlichen Torheit gegen die Vermutung sprechen, dass andere die Tugend 
lieben.

Die Schwierigkeit wird dadurch verschärft, dass sich Thomasius bewusst ist, dass 
sich gesellschaftliche Achtung oft von der in der vernünftigen Liebe vorausgesetzten 
„Hochachtung“ unterscheidet:

Der Grund vernünftiger Liebe und Freundschaft, die Hochachtung tugendhafter Leute 
ist fast ein unbekantes Wesen, indem die Tugend verachtet und ausgelachet, und im 
Gegenteil die offenbahren Laster, oder zum wenigsten die Schein-Tugenden aestimie-
ret und vollzogen werden […].38

Thomasius macht in diesem Zusammenhang darauf aufmerksam, wie sich die na-
türlichen Defizite des menschlichen Willens auf die Art und Weise auswirkt, wie 
sich die Menschen um Achtung bemühen. Nach seiner Diagnose bemühen sie sich 
in den meisten Fällen, sich über andere zu erheben und insgeheim die Stellung 
anderer zu vermindern.39 Daher ist er der Ansicht, dass echte Bescheidenheit—
verstanden als Achtung vor den Rechten anderer und als Bereitschaft, für sich 
selbst nicht mehr zu fordern, als andere von Rechts wegen schulden—ein seltenes 
Phänomen ist.40 Wenn dies die gewöhnliche Geisteshaltung kennzeichnet, dann ist 
Höflichkeit nichts anderes als der Ausdruck von Duplizität, die das Misstrauen 
gegenüber anderen verschleiert und die emotionale Nähe zu anderen verhindert.41 Es 
ist auch eine Geisteshaltung, die erklärt, warum ehrgeizige Menschen, anstatt nach 
authentischen Beziehungen zu streben, die ihnen fehlenden wünschenswerten Cha-
raktereigenschaften vorzutäuschen und die unerwünschten Charaktereigenschaften, 
die sie haben, zu verbergen wissen.42 In diesem Fall ist aber das Fehlen von äußeren 
Anzeichen von Untugenden keine verlässliche Grundlage dafür, bei anderen tugend-
hafte Charakterzüge zu vermuten. Im Gegenteil, die Strategien der Dissimulation 
stellen eine starke Motivation dar, denjenigen, die aus falschen Gründen geschätzt 

37 Thomasius 1726a, S. 272.
38 Thomasius 1726b, S. 7.
39 Thomasius 1726b, S. 6.
40 Thomasius 1726b, S. 6.
41 Thomasius 1726b, S. 8.
42 Thomasius 1726b, S. 315.

201

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


werden wollen, „Hochachtung“ vorzuenthalten. Daher kann Achtung im Sinn von 
Wertschätzung keine Vermutung sein, die auf Annahmen über die menschliche Na-
tur beruht. „Hochachtung“ kommt deshalb nicht nur faktisch selten vor, sondern es 
ist nicht klar, wie es eine Pflicht geben kann, „Hochachtung“ zu entwickeln. Und so 
scheint es unmöglich zu sein, diejenigen rational zu lieben, die keine „Hochachtung“ 
verdienen.

Wir befinden uns also in einem Spannungsfeld: Einerseits argumentiert Thoma-
sius, dass wir positive soziale Emotionen entwickeln können, auch wenn wir aus-
schließlich die rechtliche Bedeutung der Präsumption des Gut-seins akzeptieren. 
Diese Emotionen beschränken sich allerdings auf ein Mitgefühl für die Schwäche 
anderer und sind in diesem Sinn nicht mit Achtung im Sinne von Wertschätzung 
für andere verbunden. Andererseits argumentiert er, dass wir die wichtigste positi-
ve soziale Emotion—die rationale Liebe—nur dann entwickeln können, wenn wir 
davon ausgehen, dass andere aus ethischer Sicht gut sind. Seine Überlegungen zur 
menschlichen Natur geben aber keinen Anhaltspunkt dafür, weshalb wir eine solche 
Vermutung bilden sollten. Im Gegenteil sprechen Thomasius’ Überlegungen zur 
menschlichen Torheit gegen die Vermutung, dass andere tugendhafte Charakterzüge 
besitzen. Ich kenne keine Stelle, an der Thomasius diese Spannung aufgelöst hät-
te. Diese unaufgelöste Spannung macht aber auch klar, weshalb die Einbeziehung 
ethischer Aspekte in die Präsumption des Gutseins eine Antwort auf Problem der 
menschlichen Torheit erfordert.

3. Notiones Communes und die Präsumption des Gut-seins bei Wolff

Eine solche Antwort kann bei Wolff gefunden werden. Seine Antwort ist informativ, 
weil er sie von Prämissen ableitet, die er als Gemeinbegriffe (notiones communes) 
betrachtet.43 Damit bleibt seine Antwort im Rahmen einer metaphilosophischen 
Auffassung, die sinnvoll mit Thomasius’ Bezug auf den sensus communis verglichen 
werden kann. In Wolffs Naturrechtstheorie findet sich ein Verständnis der Präsump-
tion des Gut-seins, das rechtliche und ethische Aspekte integriert:

Meistens beurteilen die Menschen die Tugenden anderer nur aufgrund der äußeren 
Handlungen, die sie der Tugend zuschreiben, wenn sie mit dem Naturgesetz über-
einstimmen; und in einem zweifelhaften Fall, wenn die Verstellung nicht entdeckt 
werden kann, wird die Übereinstimmung zwischen der äußeren und der inneren Hand-
lung zu Recht präsumiert, gemäß dem Gemeinplatz: Jeder wird bis zum Beweis des 
Gegenteils als gut präsumiert.44

43 Zu Wolffs Auffassung der notiones communes, siehe Blank 2019a, 2019b, 2024a.
44 Wolff 1750-1753, V, § 608, Anm.

202

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Diese Passage lässt kaum Zweifel daran, dass Wolffs Verständnis der Gütevermu-
tung sich nicht auf die Rechtmäßigkeit äußerer Handlungen beschränkt, sondern 
auch Annahmen über die geistigen Aktivitäten anderer einschließt. Dies wird durch 
die Beispiele bestätigt, die er für die ethische Gütevermutung anführt. Beispielswei-
se argumentiert Wolff, dass in einem zweifelhaften Fall „jemand […] davon ausgeht, 
dass er etwas moralisch Wahres gesagt hat, wenn er um der Gewissheit menschlicher 
Interaktionen willen gezwungen ist, etwas moralisch Wahres zu sagen.“45 Dasselbe 
gilt für die Wahrhaftigkeitsvermutung in Situationen, in denen eine Verpflichtung 
zur Wahrheit besteht.46 Analog verwendet er die Überlegung, dass es eine ethische 
Pflicht gibt, nicht ohne reifliche Überlegung zu handeln, als Begründung der Prä-
sumption, dass andere nach reiflicher Überlegung gehandelt haben.47 Laut Wolff 
impliziert selbst die juristische Präsumption des Gut-seins Annahmen über mentale 
Zustände:

Auch wenn das Gericht nur über äußere Handlungen urteilen kann, müssen die Zi-
vilgesetze dennoch die Übereinstimmung zwischen der äußeren Handlung und den 
inneren Handlungen fördern […]. Denn auch wenn vor Gericht nur die Übereinstim-
mung zwischen der äußeren Handlung und dem Gesetz berücksichtigt werden darf, 
ist der Einzelne nicht im rechtlichen Sinne gerecht, weil seine Handlung die charakte-
ristischen äußeren Bedingungen für eine gerechte Handlung aufweist, sondern weil 
diese Übereinstimmung auch eine Übereinstimmung zwischen der Handlung und 
dem inneren Gesetz voraussetzt, da jeder Mensch bis zum Beweis des Gegenteils 
als gut gilt; deshalb muss vor Gericht, wo nur die äußere Handlung berücksichtigt 
werden kann und wo daher ihre Abweichung von der inneren Handlung nie bewiesen 
werden kann, ihre Übereinstimmung mit der inneren Handlung immer vorausgesetzt 
werden.48

Allerdings wirft die Präsumption der Übereinstimmung zwischen äußeren und in-
neren Handlungen auch Klugheitsfragen auf: Wäre es nicht klüger, mit günstigen 
Annahmen über die persönlichen Eigenschaften eines anderen Menschen zu warten, 
bis man genügend Erfahrungen gesammelt hat? Wolff ist sich durchaus der Tatsache 
bewusst, dass die Torheit weit verbreitet ist. So stellt er beispielsweise fest, dass „die 
Torheit mehr Menschen regiert als die Weisheit,“49 dass „die törichtesten Menschen 
diejenigen sind, die ihre Torheit nicht zugeben wollen,“50 dass „wir jeden Tag sehen, 
dass Menschen guten Willens unklug handeln […] und nicht selten töricht,“51 und 
dass „niemand in allen Dingen weise ist.“52 Er ist jedoch nicht der Ansicht, dass 
das weit verbreitete Auftreten menschlicher Torheit die Annahme des ethischen Gut-

45 Wolff 1740-1748, III, § 1018, Anm.
46 Wolff 1740-1748, III, § 1018, Anm.
47 Wolff 1740-1748, V, § 563.
48 Wolff 1729a, S. 232-233.
49 Wolff 1750-1753, IV, § 116, Anm.
50 Wolff 1750-1753, IV, § 263, Anm.
51 Wolff 1750-1753, II, § 119, Anm.
52 Wolff 1740, § 692.

203

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


seins untergräbt. Sein Eintreten für ein umfassenderes Verständnis der Präsumption 
des Gut-seins stützte sich auf die Überlegung, dass wir eine intrinsische Motivation 
haben, natürliche Pflichten zu erfüllen und unangenehme Erfahrungen zu vermei-
den. Und diese Überlegung leitet sich aus dem ab, was Wolff als Gemeinbegriffe 
betrachtet, wie dem Begriff der Vollkommenheit und dem Begriff des intrinsischen 
Gut-seins.

Die Relevanz der Gemeinbegriffe in Wolffs Philosophie steht in Gefahr verdun-
kelt zu werden, wenn man, wie Hunter es tut, Wolffs Metaphysik „als eine Ausar-
beitung und Systematisierung der Metaphysik von Leibniz“ versteht.53 Ich stimme 
Hunter zu, dass Wolffs Deutsche Metaphysik „denselben theo-rationalistischen Cha-
rakter wie Leibniz’ Discours de métaphysique besitzt, wobei Wolff die Welt als 
Spiegel der göttlichen Vollkommenheiten und ihre Geschöpfe als Reflexionen des 
göttlichen Intellekts behandelt.“54 Dieser Aspekt der Deutschen Metaphysik bringt 
Wolffs Interesse an philosophischen Hypothesen zum Ausdruck. Wolff argumentiert, 
dass philosophische Hypothesen darauf abzielen, in Analogie zu den erklärenden 
Hypothesen in der Astronomie Erklärungen für Phänomene zu finden.55 Er schreibt 
Hypothesen eine zentrale Rolle für den Fortschritt der Naturwissenschaften und 
der Philosophie zu: Hypothesen führen zur Beobachtung neuer Phänomene, die 
wiederum zur Formulierung neuer Hypothesen führen, wenn die Beobachtungen mit 
den vorherigen Hypothesen unvereinbar sind.56 Wolff macht jedoch auch deutlich, 
dass die von Hypothesen ausgehenden Argumente keine Beweise für philosophische 
Lehren liefern: „Hypothesen dürfen nicht als Prinzipien beim Beweis von Aussagen 
verwendet werden, die in der Philosophie als Lehren zugelassen sind.“57 Wenn 
philosophische Argumente also demonstrativ sein sollen, wie es sich Wolff erhofft, 
müssen sie von Prinzipien ausgehen, die nicht hypothetisch sind.

Für Wolff können diese Prinzipien nicht gefunden werden, ohne die Gemeinbe-
griffe zu berücksichtigen. Er versteht einen Gemeinbegriff nicht als eine platonische 
Idee, sondern als einen Inhalt, der im alltäglichen Sprachgebrauch (in sermone com-
muni) zum Ausdruck kommt, auch wenn wir dieser Tatsache nicht immer Aufmerk-
samkeit schenken.58 Die Aufgabe der Philosophie besteht in Wolffs Augen darin, 
solche Begriffe zu identifizieren und zu erläutern. Dabei spricht die Philosophie, 
wie er betont, immer von denselben Begriffen, die bereits im vorphilosophischen 
Denken vorhanden waren. Wie Wolff argumentiert, sind diese Begriffe bereits im 
vorphilosophischen Denken vorhanden, weil die Universalien im Erkennen des 
Besonderen enthalten sind.59 Diese Auffassung der Beziehung zwischen dem all-

53 Hunter 2001, S. 266.
54 Hunter 2001, S. 266.
55 Wolff 1728, § 126.
56 Wolff 1728, § 126.
57 Wolff 1728, § 128.
58 Wolff 1736, § 9.
59 Wolff 1736, § 19.

204

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


täglichen Sprachgebrauch und der philosophischen Analyse impliziert, dass das 
vorphilosophische Denken bereits das enthält, was Wolff als „natürliche Ontologie“ 
(ontologia naturalis) bezeichnet:

Die gemeinsamen ontologischen Begriffe bilden eine Art natürliche Ontologie. Die 
natürliche Ontologie kann als die Gesamtheit der verworrenen Begriffe definiert wer-
den, die abstrakten Begriffen entsprechen, mit deren Hilfe wir allgemeine Urteile über 
das Sein ausdrücken, und die durch den Gebrauch der gewöhnlichen Fähigkeiten des 
Geistes erworben werden.60

Folglich ersetzt die Ontologie als akademische Disziplin nicht die alltägliche Welt-
anschauung durch eine andere, vermeintlich überlegene Auffassung der Grundstruk-
tur der Realität, sondern klärt vielmehr etwas, das bereits im menschlichen Geist 
vorhanden ist. Etwas Analoges gilt für die praktische Philosophie:

In der Volkssprache, die reich an Wörtern und Ausdrücken ist, um jede beliebige 
Sache angemessen auszudrücken, sind die Einzelheiten viel deutlicher, nicht nur in 
der Lehre von den Affekten, sondern vielmehr in der Philosophie im Allgemeinen und 
insbesondere in der praktischen Philosophie. Denn es gibt kaum einen Geisteszustand, 
dem die Volkssprache nicht eine besondere Formel widmet, die die einfachen Leute 
oft korrekter verwenden als die Gelehrten, deren terminologische Vorurteile die Worte 
von den Dingen trennen und die Wahrheit der Bedeutungen vernachlässigen.61

Der alltägliche Sprachgebrauch drückt also eine größere Vertrautheit mit den 
Problemen des praktischen Lebens aus und ist daher weniger anfällig dafür, den 
Vorurteilen der Gelehrten zu erliegen. Das bedeutet jedoch nicht, dass Wolff den 
alltäglichen Sprachgebrauch als vollkommen klar oder immun gegen alltägliche 
Vorurteile betrachtet. Im Gegenteil, die Philosophie hat noch eine Aufgabe: „Die 
alltäglichen Vorstellungen über die Moral sind nicht so korrekt, als dass sie nichts 
Falsches enthielten. Unsere Aufgabe ist es jedoch, sie auf klare und distinkte Begrif-
fe zu reduzieren, sodass wir den irrigen Meinungen der Menschen keinen Raum 
darin geben können.“62

Dieser metaphilosophische Rahmen ist relevant für die Analyse des metaphysi-
schen Begriffs der Vollkommenheit und der Verbindung zwischen dem Begriff der 
Vollkommenheit und der praktischen Philosophie. Wolff definiert Vollkommenheit 
als „die Kohärenz in der Vielfalt […]. Kohärenz ist die Tendenz, das gleiche Ziel 
zu erreichen.“63 Diese Struktur findet sich in organischen Körpern, zum Beispiel 
wenn die Teile eines Auges dazu tendieren, ein klares und deutliches Netzhautbild 
zu erzeugen. Sie findet sich auch in Artefakten, z. B. wenn die Teile einer Uhr dazu 
tendieren, die genaue Zeit anzuzeigen. Noch wichtiger ist, dass sie auf das menschli-
che Leben angewendet werden kann: „Das Leben, insofern es einen Komplex freier 

60 Wolff 1736, § 21.
61 Wolff 1738, § 620, Anm.
62 Wolff 1740-1748, I, § 820, Anm.
63 Wolff 1736, § 503.

205

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Handlungen bezeichnet, wird als vollkommen bezeichnet, wenn alle diese Handlun-
gen auf ein Ziel hinstreben, auf das auch die natürlichen Handlungen hinstreben.“64 

Beispielsweise ist die Ernährung eine natürliche Handlung der Körperorgane, die 
unter bestimmten Umständen gut funktioniert, und unsere freien Handlungen (wie 
die Wahl von physiologisch mehr oder weniger geeigneten Nahrungsmitteln) können 
mehr oder weniger im Einklang mit dem stehen, was eine gut funktionierende 
Ernährung erfordert. Wolff schließt auch die natürlichen Handlungen der Seele in 
die Rubrik der natürlichen Handlungen ein65 und legt damit nahe, dass die Fähig-
keiten unserer Seele unter bestimmten Umständen gut funktionieren, denen unsere 
freien Handlungen mehr oder weniger entsprechen können. Insbesondere versteht er 
die Vollkommenheit der Seele als die Kohärenz zwischen den Verwendungen der 
verschiedenen Seelenkräfte—den emotionalen, den volitiven und den rationalen.66

Zwei weitere zentrale Begriffe im praktischen Denken Wolffs ergeben sich aus 
dieser Analyse des Begriffs der Vollkommenheit: der Begriff des intrinsischen Gut-
seins und der Begriff der natürlichen Verpflichtung. Wolff definiert intrinsisch gute 
Handlungen als diejenigen willentlichen Handlungen, die von denselben Endursa-
chen bestimmt werden wie die natürlichen Handlungen.67 Intrinsisch gute Handlun-
gen sind deshalb Handlungen, die auf unsere Vollkommenheit abzielen.68 Wolff 
argumentiert, dass der Begriff des natürlichen Gut-seins als dem, was Vollkommen-
heit an sich trägt oder zur Vollkommenheit eines anderen Wesens beiträgt, vom 
alltäglichen Sprachgebrauch abgeleitet ist.69 Darüber hinaus geht das intrinsische 
Gut-sein mit einer natürlichen Verpflichtung einher. Wie Wolff erklärt: „[D]erjenige, 
der uns zur Ausführung von Handlungen verpflichtet, verbindet dadurch eine Moti-
vation, diese ausführen zu wollen.“70 Er macht darauf aufmerksam, dass dies nicht 
nur etwas ist, was Menschen durch ihre Handlungen bewirken können; auch die 
menschliche Natur kann dies tun: „Das Wesen und die Natur der Menschen und 
der Dinge haben eine Motivation mit intrinsisch guten und schlechten Handlungen 
verbunden.“71 Daher gibt es eine Verpflichtung, Handlungen zu vollziehen, die auf 
unsere Vollkommenheit abzielen.72 Genauer gesagt wird die fragliche Verpflichtung 
als „natürliche Verpflichtung“ (obligatio naturalis) beschrieben, d. h. als eine Ver-
pflichtung, die einen hinreichenden Grund in der menschlichen Natur hat.73

64 Wolff 1736, § 503.
65 Wolff 1736, § 503.
66 Wolff 1740-1748, I, § 201.
67 Wolff 1744, I, § 125.
68 Wolff 1738, § 554.
69 Wolff 1739-1741, I, §§ 370; 697.
70 Wolff 1744, I, § 127.
71 Wolff 1744, I, § 127.
72 Wolff 1744, I, § 128.
73 Wolff 1744, I, § 129.

206

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Die Frage ist natürlich, warum wir davon ausgehen sollten, dass Individuen moti-
viert sein werden, das zu tun, was ihre Perfektion steigert. Das ist genau die Frage, 
warum wir einen ethischen Aspekt in die Präsumption des Gut-seins einbeziehen 
sollten. Wolffs Übernahme von Descartes’ Beschreibung der Lust als Wahrnehmung 
der Vollkommenheit erfüllt hier eine entscheidende argumentative Rolle.74 Wie 
Wolff es definiert: „Lust ist eine Intuition oder ein intuitives Wissen von einer 
gewissen Vollkommenheit, sei die Vollkommenheit nun wahr oder nur scheinbar.“75 

Wolff argumentiert, dass der Begriff der Lust als verworrene Wahrnehmung von 
Vollkommenheit mit der Erfahrung übereinstimmt, denn „wir nehmen mit Lust 
wahr, dass eine Uhr die einfachen Stunden und ihre Teile genau anzeigt. Darin aber 
besteht die Vollkommenheit der Uhr […].“76 Ähnlich versteht Wolff Unlust (taedi-
um) als „die intuitive Einsicht oder das intuitive Wissen um eine Unvollkommenheit, 
sei sie nun wahr oder falsch […].“77 Der Unterschied zwischen tatsächlicher und 
scheinbarer Vollkommenheit ist entscheidend für die Stabilität der Lusterfahrung. 
Wie Wolff behauptet, führt wahre Vollkommenheit so oft zu Vergnügen, wie man 
sich ihrer bewusst ist, was man zum Beispiel an dem Vergnügen sehen kann, das 
uns die ars inveniendi so oft bereitet, wie sie uns zu einem Verständnis der Wahrheit 
führt.78 Die Beherrschung der Techniken der ars inveniendi ist eine Vollkommenheit 
unseres Geistes; ähnlich erleben wir Freude daran, die Vollkommenheit anderer 
Personen oder Objekte wahrzunehmen, weil dadurch eine Art von Vollkommenheit 
in uns ist, nämlich die Fähigkeit, die Vollkommenheit äußerer Dinge zu erkennen.79

Wenn Vollkommenheit eine stabile Disposition ist, ist auch das Vergnügen, das 
sie bereitet, stabil.80 Dies ist so, weil das Vergnügen an wirklicher Vollkommenheit 
auch dann bestehen bleibt, wenn man anfängt, seinen Geist zu erforschen, was sie 
von dem Vergnügen unterscheidet, die aus Selbsttäuschung entsteht.81 Das Vergnü-
gen an realen Vollkommenheiten kann uns nicht schaden, denn „es neigt vielmehr 
den Appetit in die Richtung, in die er streben soll, sodass der sinnliche Appetit 
spontan mit dem rationalen Appetit übereinstimmt.“82 Das bedeutet, das Vergnügen 
an Vollkommenheiten ist selbst eine Quelle der weiteren Vervollkommnung unseres 
Geistes. Diese Erfahrungen liefern starke Motivationen für moralisches Handeln. 
Wenn wir uns etwas vorstellen, das wir gut gemacht haben, sind wir uns der Voll-
kommenheit unseres Zustands oder der Vollkommenheit anderer bewusst, die wir 

74 Descartes 1650, art. 148.
75 Wolff 1738, § 511.
76 Wolff 1738, § 512.
77 Wolff 1738, § 518.
78 Wolff 1738, § 513.
79 Wolff 1738, § 519.
80 Wolff 1729b, S. 214.
81 Wolff 1729b, S. 215-16.
82 Wolff 1729b, S. 217.

207

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


gefördert haben.83 Die innere Erfahrung zeigt, dass diese Leidenschaft im Vergleich 
zu den anderen Leidenschaften die angenehmste ist.84 Daher nimmt Wolff den 
Begriff der Zustimmung zu sich selbst (aquiescentia in seipso) für einen Gemein-
begriff.85 Dementsprechend versteht er Bedauern als die Traurigkeit, die sich aus 
unserem Urteil ergibt, dass wir etwas Falsches getan haben.86 Auch hier behauptet 
er, dass der Begriff des Bedauerns dem alltäglichen Sprachgebrauch entspricht.87

Diese Gruppe von Ideen erklärt, warum Wolff nicht die gleichen Schlussfolgerun-
gen wie Thomasius aus den Beobachtungen über die menschliche Torheit zieht. 
Wolff stützt sich dabei auf die These, dass die Torheit die Menschen unglücklich 
macht. Dies ist seine Begründung:

Denn der Tor handelt manchmal mit einem unerlaubten Ziel, manchmal mit unerlaub-
ten Mitteln und manchmal mit Mitteln, mit denen das Ziel nicht verfolgt werden kann. 
Wenn er Mittel einsetzt, mit denen das Ziel nicht verfolgt werden kann, wird er seine 
Handlung bereuen, weil das Ergebnis nicht seinen Wünschen entspricht. Wenn er mit 
einem unerlaubten Ziel handelt oder unerlaubte Mittel einsetzt, tut er das, was das 
Naturgesetz verbietet, also übertritt er es. Weil Bedauern den Geist verwirrt und trau-
rig macht, sodass Unzufriedenheit darin vorherrscht, trägt diese unangenehmste aller 
Wirkungen wesentlich zum Unglück bei. Und weil die Übertretung des Naturgesetzes 
die Menschen unglücklich macht, ist es offensichtlich, dass die Torheit die Menschen 
unglücklich macht.88

Eine solche Erfahrung tritt beispielsweise auf, wenn wir uns unserer Unvorsichtig-
keit im Urteilen bewusst werden:

Es ist bekannt, dass unvorsichtiges Urteilen und mangelnde Aufmerksamkeit zu den 
Unvollkommenheiten des Geistes zählen, da die Vollkommenheit des Geistes darin 
besteht, dass man nur Aussagen über ausreichend diskutierte Fragen macht, nachdem 
man diesen Diskussionen genügend Aufmerksamkeit geschenkt hat […]. Niemand 
kann es vermeiden, mit sich unzufrieden zu sein und sich dieser Unzufriedenheit 
bewusst zu sein, weil er ein solch unvorsichtiges Urteil nicht vermieden hat oder weil 
seine Aufmerksamkeit zu wünschen übrigließ. Wir werden also von Unzufriedenheit 
betroffen, wenn wir uns einer unserer Unzulänglichkeiten bewusst sind.89

Wolff leugnet nicht die Realität des unbedachten Urteilens. Er stellt jedoch fest, dass 
das Bewusstwerden der eigenen Unbesonnenheit an sich schon eine unangenehme 
Erfahrung ist, die uns eine Diskrepanz zwischen unseren natürlichen Bedürfnissen 
und der Funktionsweise unseres fehlgeleiteten Verstandes bewusst macht. Dass die 
Unbesonnenheit im Urteilen eine Unvollkommenheit des menschlichen Geistes dar-

83 Wolff 1738, § 554.
84 Wolff 1738, § 735, Anm.
85 Wolff 1738, § 754.
86 Wolff 1738, § 755.
87 Wolff 1738, § 760.
88 Wolff 1750-1753, I, § 459.
89 Wolff 1738, § 519.

208

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


stellt, kann dabei „leicht als aus unserem alltäglichen Begriff der Vollkommenheit 
abgeleitet gezeigt werden.“90 Die aus dem voreiligen Urteil erwachsende unerfreu-
liche Erfahrung motiviert uns, in unserem Urteil vorsichtiger und sorgfältiger zu 
werden. Wie Wolff sagt, „entsteht aus Unzufriedenheit schließlich Abneigung.“91 

Wenn Unvorsichtigkeit im Urteil das Ergebnis eines verzerrten Willens sein kann, 
kann die Unzufriedenheit mit einem unvorsichtigen Urteil die Korrektur unseres 
Willens motivieren.

Wolff bestreitet also nicht, dass Menschen oft töricht handeln, aber er behauptet, 
dass sie jedes Mal, wenn sie töricht handeln, dadurch unglücklich werden. Auf 
diese Weise wird eine Verbindung zwischen der natürlichen Verpflichtung und der 
menschlichen Motivation hergestellt. Sowohl die Freude an der Wahrnehmung unse-
rer Vollkommenheit als auch die Unlust an der Wahrnehmung unserer Unvollkom-
menheit sind Motivationen für die Erfüllung der natürlichen Pflicht, Handlungen zu 
wählen, die von Natur aus gut sind, und Handlungen zu vermeiden, die von Natur 
aus schlecht sind. Diese Verpflichtungen werden nicht von außen auferlegt, sondern 
sind Teil der Struktur der menschlichen Motivation. Dies ist eine Antwort auf den 
Einwand, dass Menschen zu töricht sind, um motiviert zu sein, den Pflichten zu 
folgen, die Thomasius als „intrinsische Pflichten“ bezeichnet. Das durch die Torheit 
verursachten unerfreulichen Erfahrungen liefern einen Grund für die Bildung der 
Präsumption, dass alle Menschen geneigt sein werden, die Pflichten des Naturgeset-
zes zu erfüllen. Und sie liefern Wolff einen guten Grund, in die Präsumption des 
Gut-seins nicht nur die Annahme einzubeziehen, dass jeder geneigt sein wird, von 
der Verletzung positiver Gesetze abzusehen, sondern auch die Annahme, dass jeder 
motiviert sein wird, tugendhafte Charakterzüge zu entwickeln.

4. Schluss

Dieses Kapitel hat einen kritischen Blick auf die Trennung zwischen juristischen 
und ethischen Aspekten der Präsumption des Gut-seins geworfen. Dabei stand nicht 
die lineare Entwicklung im Vordergrund, die von Thomasius und seiner Schule zu 
Kant führt. Vielmehr wurde auf eine interne Schwierigkeit der Position von Thoma-
sius hingewiesen und herausgestellt, dass Wolff eine Auffassung der Präsumption 
des Gut-seins vertritt, die eine plausible Alternative zur Auffassung von Thomasius 
darstellt.

Die internen Schwierigkeiten von Thomasius’ Position ergeben sich daraus, dass 
ihn einerseits die Analyse der menschlichen Torheit zu dem Schluss führt, dass 
ethisch gute Charakterzüge bei niemandem vermutet werden sollten. Andererseits 

90 Wolff 1738, § 520.
91 Wolff 1738, § 519, Anm.

209

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


führt ihn die Analyse der positiven sozialen Emotionen zu dem Schluss, dass ver-
nünftige Liebe genau eine solche Vermutung voraussetzt. Natürlich könnte Thoma-
sius seine Position modifizieren und empfehlen, vernünftige Liebe nur auf solche 
Personen zu richten, die einen Beweis ihrer Tugenden erbracht haben. In diesem Fall 
würde „Hochachtung“ nicht mehr die Form einer „Muthmassung“ annehmen. Doch 
angesichts des von Thomasius ebenfalls sehr deutlich ausgesprochenen Problems der 
Dissimulation stellt sich die Frage, wie oft wir die Evidenz haben, die für einen 
solchen Beweis ausreicht. Die weite Verbreitung von Dissimulation scheint eher zu 
implizieren, dass wir immer auf eine Vermutung angewiesen sind (da es sich bei 
scheinbarer Evidenz auch um eine gekonnte Dissimulation handeln könnte). Für 
Thomasius gründet sich die Ablehnung der Tugendvermutung auf eine Anthropolo-
gie, in deren Mittelpunkt die Idee der menschlichen Torheit steht, die als Defekt des 
menschlichen Willens verstanden wird. In diesem Sinne ist die Vermutung gegen die 
Tugend mehr als eine Klugheitsregel und drückt ein tiefes Misstrauen gegenüber der 
Tugend aus. In diesem Fall ist es aber nicht offensichtlich, auf welcher Grundlage es 
eine Verpflichtung geben kann, rationale Liebe gegenüber einer nennenswerten Zahl 
von Personen zu entwickeln.

Könnte Thomasius seine Position weiter modifizieren und die einer rein juristi-
schen Gütevermutung verbundenen Emotionen als Grundlage für zufriedenstellende 
soziale Beziehungen betrachten? Man könnte zugestehen, dass die Vermutung der 
Nicht-Delinquenz und die damit verbundene Vermutung, dass andere ihre vollen 
bürgerlichen Rechte besitzen, einige (schwache) positive Emotionen hervorrufen. 
Diese Emotionen können auch mit weiteren positiven Emotionen verbunden sein, 
wie dem Mitgefühl mit den Schwächen der anderen. Dennoch könnte man sich 
fragen, ob die negativen Emotionen, die mit der Annahme der aus der Torheit 
resultierenden ethischen Schlechtigkeit verbunden sind, nicht stärker sein könnten 
als diese positiven Emotionen. Wenn dies der Fall wäre, dann blieben die aus 
der Präsumption des ethischen Schlecht-seins entstehenden Emotionen ein starkes 
Hindernis für den sozialen Zusammenhalt.

Vor dem Hintergrund dieser unaufgelösten Spannung zwischen der Analyse der 
Torheit und der Analyse der sozialen Emotionen in Thomasius’ Denken ist ein Ver-
gleich mit Wolff aufschlussreich. Zweifellos deuten ihre jeweiligen Behandlungen 
der Gütevermutung auf das Vorhandensein einiger ernster Rivalitäten hin: Wolff 
erlaubt die Einbeziehung ethischer Aspekte in die Gütevermutung, die Thomasius 
in den Fundamenta iuris naturae et gentium ablehnt; und Wolff weist die Schluss-
folgerungen, die Thomasius aus der menschlichen Torheit ableitet, zurück. Dass 
Thomasius’ und Wolffs Auffassungen der Präsumption des Gut-sein divergieren, hat 
Implikationen für das Verhältnis zwischen ihren Staatsauffassungen. Wie schon aus-
gangs erwähnt, rechtfertigt Thomasius’ Betonung der menschlichen Torheit und der 
sich daraus ergebenden Präsumption des ethischen Schlecht-seins eine Auffassung 
von Gesetzgebung, die sich auf die Bedingungen konzentriert, unter denen Unterta-

210

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


nen motiviert werden können, in ihren äußeren Handlungen den Gesetzen zu folgen. 
Wenn Wolf argumentiert, dass es gerade die Folgen der menschlichen Torheit sind, 
die es erlauben, ethische Aspekte in die Präsumption des Gutseins einzubeziehen, 
dann stützt dies eine alternative Auffassung von Gesetzgebung. In den Augen von 
Wolff hat der allgemeine Teil des öffentlichen Rechts (ius publicum universale) 
die Aufgabe, die Vollkommenheit politischer Gemeinschaften zu fördern.92 Dabei 
wendet er die notio communis der Vollkommenheit so an, dass eine politische 
Gemeinschaft dann vollkommen ist, wenn sie Ziele wie öffentliche Sicherheit und 
die Erfüllung natürlicher Bedürfnisse durch die kluge Verteilung von Aufgaben 
unter ihren Mitgliedern erreicht.93 Zu den Bedingungen der Vollkommenheit der 
politischen Gemeinschaft gehört die Vervollkommnung der intellektuellen und mo-
ralischen Fähigkeiten ihrer Mitglieder.94 Deshalb gehört die Vervollkommnung der 
intellektuellen und moralischen Fähigkeiten der Mitglieder einer Gemeinschaft we-
sentlich zur Zielsetzung der zivilen Herrschaft (imperium civile).95

Diese Rivalitäten zwischen Thomasius und Wolff sollten jedoch nicht als Aus-
druck inkommensurabler philosophischer Perspektiven betrachtet werden. Was die 
Ansichten von Thomasius und Wolff über die Präsumption des Gut-seins kommen-
surabel macht, ist ihre Verwendung verschiedener Formen gemeinsamen Wissens—
bei Thomasius in Form des sensus communis und bei Wolff in Form der notiones 
communes. Thomasius und Wolff machen damit auf die verschiedenen Arten auf-
merksam, wie wir geteiltes Wissen in denjenigen Situationen der Ungewissheit 
nutzen können, die sich aus dem Mangel an Beweisen für die persönlichen Eigen-
schaften eines anderen ergeben. Die Einsichten, die Thomasius aus dem gesunden 
Menschenverstand ableitet, können daher aufschlussreich mit den Einsichten vergli-
chen werden, die Wolff aus dem alltäglichen Sprachgebrauch ableitet. Wolff nimmt 
das Problem der menschlichen Torheit nicht weniger ernst als Thomasius, zieht 
jedoch daraus nicht dieselben Schlussfolgerungen wie Thomasius. Dies liegt daran, 
dass er die Folgen der Torheit für die menschliche Motivation weiter durchdenkt 
als es bei Thomasius der Fall ist. Wolff kontrastiert die aus Torheit resultieren 
negativen Erfahrungen mit dem natürlichen Wunsch nach Glück und der natürlichen 
Abneigung gegen unangenehme Erfahrungen. Weil die Verletzung der Normen des 
Naturrechts natürlicherweise zu negativen Erfahrungen und die Befolgung der Nor-
men des Naturrechts natürlicherweise zu positive Erfahrungen führt, so argumentiert 
Wolff, ist er gerechtfertigt, in anderen eine Motivation zu präsumieren, den Normen 
des Naturrechts zu folgen. In den Augen von Wolff handelt es sich dabei um nichts 

92 Wolff 1749, § 30, Anm.
93 Wolff 1749, §§ 29-30.
94 Wolff 1749, §§ 53-57.
95 Wolff 1740-1748, VIII, §§ 30-34; Wolff 1749, § 38. Dies ist nicht der einzige Aspekt von 

Wolffs Staatsauffassung, der durch die Einbeziehung ethischer Aspekte in die Präsumption des 
Gut-seins gestützt wird. Für den Zusammenhang zwischen der Präsumption des Gut-seins und 
Wolffs Kosmopolitismus, siehe Blank 2024b.

211

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


anderes als eine Klärung von Einsichten, die schon in unseren alltäglichen Begriffen 
enthalten ist. In diesem Sinn zeigt Wolffs Argument, weshalb die Einbeziehung 
ethischer Aspekte in die Präsumption des Gut-seins bereits in unseren notiones 
communes angelegt ist.

Literaturverzeichnis

Achenwall, Gottfried/Pütter, Johann Stephan, 1750: Elementa Iuris Naturae. Göttingen.
Achenwall, Gottfried, 1755: Ius naturae. Göttingen.
Blank, Andreas, 2019a: Arguing from Presumptions. Essays on Early Modern Ethics and 

Politics. München.
Blank, Andreas, 2019b: Christian Wolff on Common Notions and Duties of Esteem. In: 

Journal of Early Modern Studies, H.8, S. 171-193.
Blank, Andreas, 2019b: Metaphilosophie und das Prinzip des Widerspruchs: Leibniz, Wolff 

und Du Châtelet. In: Hagengruber, Ruth/Hecht, Hartmut (Hrsg.), 2019: Émilie Du Châtelet 
und die deutsche Aufklärung, Wiesbaden, S. 79-98.

Blank, Andreas, 2024a: The Presumption of Goodness and the Controversy over Christian 
Wolff’s Cosmopolitanism. In: Prunea-Bretonnet, Tinca/Leduc, Christian (Hrsg.), 2024: 
Debates, Controversies, and Prices. Philosophy in the German Enlightenment, London, 
11-30.

Blank, Andreas, 2024b : Christian Wolff’s Analysis of Imputation and the Question of the 
‘Taming of Philosophy.’ In: History of Philosophy Quarterly, H. 41, S. 207-225.

Descartes, René, 1650: Les passions de l’âme. Paris.
Giuliani, Adolfo, 2009: Civilian Treatises on Presumption, 1580-1620. In: Helmholz, Richard 

H. (Hrsg.), 2009: The Law of Presumptions. Essays in Comparative Legal History, Berlin, 
S. 21-72.

Hruschka, Joachim, 2000: Existimatio: Unbescholtenheit und Achtung vor dem Nebenmen-
schen bei Kant und in der Kant vorangehenden Naturrechtslehre. In: Jahrbuch für Ethik, H. 
8, S. 181-195.

Hunter, Ian, 2001: Rival Enlightenments: Civil and Metaphysical Philosophy in Early Modern 
Germany. Cambridge.

Kant, Immanuel, 1975: Vorlesungen zur Moralphilosophie. Bd. II.1. Berlin.
Thomasius, Christian, 1726a: Von der Kunst Vernünftig und Tugendhaft zu lieben … oder: 

Einleitung der Sitten-Lehre, 8. Aufl., Halle.
Thomasius, Christian, 1726b: Von der Artzney Wider die unvernünftige Liebe … oder: Aus-

übung der Sitten-Lehre, 8. Aufl., Halle.
Thomasius, Christian, 1705: Fundamenta juris naturae et gentium ex sensu communi deducta. 

Halle.
Thomasius, Christian, 1710: Cautelae circa praecognita jurisprudentiae. Halle.
Thomasius, Christian [praeses]/Ludovici, Jakob Friedrich [respondens], 1700: Dissertatio de 

praesumtione bonitatis. Halle. 

212

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Thomasius, Christian [praeses]/Schmidt, Zacharias [respondens], 1709: De existimatione, fama 
et infamia extra rempublicam. Halle.

Thomasius, Christian, 1773-1780: Dissertationum academicaum varii inprimis iuridici argu-
menti. 4 Bde. Halle.

Wolff, Christian, 1728: Philosophia rationalis sive Logica. Frankfurt/Leipzig.
Wolff, Christian, 1736: Philosophia prima sive Ontologia. Frankfurt/Leipzig.
Wolff, Christian, 1729a: Horae subsecivae Marburgenses Anni MDCCXXIX … Trimestre 

brumale. Frankfurt/Leipzig.
Wolff, Christian, 1729b: Horae subsecivae Marburgenses Anni MDCCXXIX … Trimestre 

vernale. Frankfurt/Leipzig.
Wolff, Christian, 1738: Psychologia empirica. Frankfurt/Leipzig.
Wolff, Christian, 1740: Psychologia rationalis. Frankfurt/Leipzig.
Wolff, Christian, 1739-1741: Theologia naturalis, 2 Bde. Halle.
Wolff, Christian, 1744: Philosophia practica universalis. 2 Bde. Halle.
Wolff, Christian, 1740–1748: Jus naturae methodo scientifica pertractatum. 8 Bde. Halle.
Wolff, Christian, 1749: Jus gentium methodo scientifica pertractatum. Halle.
Wolff, Christian, 1750–1753: Philosophia moralis sive Ethica. 5 Bde. Halle.

213

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748937920


Autorenverzeichnis

Thomas Ahnert ist Professor für Ideengeschichte (Intellectual History) an der Uni-
versität Edinburgh. Er ist Autor zweier Monographien (Religion and the Origins of 
the German Enlightenment: Faith and the Reform of Learning in the Thought of 
Christian Thomasius, 2006, und The Moral Culture of the Scottish Enlightenment, 
1690 - 1805, 2014), sowie verschiedener Aufsätze zu Themen in der britischen 
und kontinentaleuropäischen Ideen-, Rechts- und Wissenschaftsgeschichte, ca. 1600 
bis ca. 1830. Er ist Mitherausgeber einer Aufsatzsammlung, Character, Self and 
Sociability in the Scottish Enlightenment (2011), und Herausgeber, Mitherausgeber 
und Übersetzer ins Englische von verschiedenen frühneuzeitlichen Schriften zum 
Naturrecht, unter anderem Thomasius’ Institutiones Jurisprudentiae Divinae. Zuletzt 
war er zusammen mit Lore Knapp und Konstantin Pollok Leiter eines deutsch-bri-
tischen Forschungsprojektes zur Locke-Rezeption in Deutschland im achtzehnten 
Jahrhundert (2022-2025). 
E-Mail: thomas.ahnert@ed.ac.uk

 
Andreas Blank ist Ausserplanmässiger Professor am Institut für Humanwissenschaf-
ten: Philosophie an der Universität Paderborn. Die thematischen Schwerpunkte sei-
ner Forschung liegen in der frühneuzeitlichen Metaphysik, Naturphilosophie und 
Ethik. Zu seinen Publikationen zählen etwa 100 Artikel in Sammelbänden und 
Zeitschriften wie Annals of Science, British Journal for the History of Philosophy, 
Early Modern French Studies, Early Science and Medicine, European Journal of 
Philosophy, History of European Ideas, History of Philosophy Quarterly, Hypatia, 
Intellectual History Review, Journal of the History of Ideas, Journal of Internation-
al Political Theory, Journal of Modern Philosophy, The Monist, Perspectives on 
Science und Science in Context.
E-Mail: andreas.blank@uni-paderborn.de

 
Dr. Martin Kühnel, wissenschaftlicher Mitarbeiter am Interdisziplinären Zentrum 
für die Erforschung der Europäischen Aufklärung (IZEA) an der Martin-Luther-
Universität Halle-Wittenberg seit 2022 und von 2010 bis 2019, zuvor am Institut 
für Politikwissenschaften der Universität Halle-Wittenberg sowie freiberufliche Tä-
tigkeiten im Bereich wissenschaftliche Dienstleistungen, Museumsarbeit, Lektorat. 
Mitglied im Netzwerk „Natural Law 1625–1850. An International Research Pro-
ject“. Forschungsschwerpunkte: Aufklärung, politische Ideen-, Wissenschafts- und 
Gelehrtengeschichte (17./18. Jahrhundert), Briefeditionen, modernes Naturrecht. Ver-
öffentlichungen u. a.: Das politische Denken von Christian Thomasius (2001); Chris-

215

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

mailto:thomas.ahnert@ed.ac.uk
mailto:andreas.blank@uni-paderborn.de
https://doi.org/10.5771/9783748937920
mailto:thomas.ahnert@ed.ac.uk
mailto:andreas.blank@uni-paderborn.de


tian Thomasius: Briefwechsel. Historisch-kritische Edition (zus. mit Frank Grunert 
u. Matthias Hambrock), bisher 2 Bände (2017, 2020) sowie ein Personenlexikon 
(2018), www.thomasius-forschung.izea.uni-halle.de; aktuelles Projekt: Die Lehre des 
Naturrechts an der Universität Halle 1694–1740. 
E-Mail: martin.kuehnel@izea.uni-halle.de

 
Dr. Mikkel Munthe Jensen ist Research Fellow am Interdisziplinären Zentrum für 
die Erforschung der Europäischen Aufklärung an der Martin-Luther-Universität Hal-
le-Wittenberg sowie assoziierter Research Fellow am Forschungszentrum Gotha und 
am Max-Weber-Kolleg für kultur- und sozialwissenschaftliche Studien. Seine For-
schungsinteressen umfassen die Ideengeschichte, die Universitäts- und Gelehrtenge-
schichte sowie das Naturrecht der Frühen Neuzeit. Auswahl neuerer Publikationen: 
„Teaching Natural Law at the University of Kiel: The History of an Academic Dis-
cipline 1665–1773“, History of Universities, Bd. 35, H. 2, Oxford 2022. Patriotism 
and Reform in Nordic Universities during the Long Eighteenth Century, Oxford 
University Studies in the Enlightenment, Liverpool 2023. „Jens Kraft’s Account 
of Native Peoples’ Principal Institutions: A Case of Eighteenth-Century Political 
Anthropology“, History of European Ideas, 2025. Als Herausgeber: Natural Law 
1625–1850: Database, Erfurt, Gotha, Jena, 2019–.
Email: mikkel.jensen@izea.uni-halle.de

 
Dr. Katerina Mihaylova lehrt Philosophie an der Martin-Luther-Universität Halle-
Wittenberg und forscht mit Schwerpunkt auf Immanuel Kant und die Philosophie 
des 17. und 18. Jahrhunderts. Auswahl neuerer Publikationen: "Free will ruled by 
reason: Pufendorf on moral value and moral estimation" (Intellectual History Re-
view, 32/1, 2022, 71–87), "Wille, Willkür und moralische Zurechnung bei Johann 
Christoph Hoffbauer" (Kant-Studien, 116/1, 2025, 113-134). Als Herausgeber u.a.: 
Hope and the Kantian Legacy: New Contributions to the History of Optimism, 
London 2023.
E-Mail: katerina.mihaylova@phil.uni-halle.de

 
Dr. Ere Nokkala ist Associate Professor der Geschichte des gesellschaftlichen und 
ökonomischen Denkens im Department der Geschichte und Ethnologie an der Uni-
versität von Jyväskylä, Finnland. Inhaber mehrerer Stipendien, u.a.: Alexander von 
Humboldt Stipendiat am Lichtenberg Kolleg – The Göttingen Institut for Advanced 
Study; Erik Allardt Stipendiat am Swedish Collegium for Advanced Study in Upp-
sala. Forschungsinteresse: Geschichte des politischen Denkens im deutschen und 
schwedischen Sprachraum, insbesondere Aufklärung, Naturrecht, politische Ökono-
mie und Republikanismus. Auswahl neuerer Publikationen: From Natural Law to 
Political Economy: J.H.G von Justi on State, Commerce and International Order, 
Münster, 2019. Als Herausgeber (mit Jonas Gerlings), The Process of Enlightenment 

216

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

mailto:martin.kuehnel@izea.uni-halle.de
mailto:mikkel.jensen@izea.uni-halle.de
mailto:katerina.mihaylova@phil.uni-halle.de
https://doi.org/10.5771/9783748937920
mailto:martin.kuehnel@izea.uni-halle.de
mailto:mikkel.jensen@izea.uni-halle.de
mailto:katerina.mihaylova@phil.uni-halle.de


– Essays by and inspired by Hans Erich Bödeker, Oxford University Studies in 
the Enlightenment, Liverpool 2024. Als Herausgeber (mit Gideon Stiening): Johann 
Heinrich Gottlob von Justi – Philosoph, Kameralist, Publizist, Berlin, Boston 2025. 
Leiter des ERC Forschungsprojekts De-Centring Eighteenth-Century Political Econ-
omy: Rethinking Growth, Wealth and Welfare in the Swedish Empire (2024-2028). 
Email: ere.p.nokkala@jyu.fi 

 
Prof. Dr. Alexander Schmidt ist DAAD-Visiting Professor for European Studies an 
der Vanderbilt University. Zuvor hatte er Gastprofessuren und Forschungsstipendien 
in an der University of Chicago, Cambridge und an der Universität Edinburgh inne. 
Sein Forschungsschwerpunkt liegt auf der Geschichte des deutschen politischen 
Denkens, insbesondere im langen 18. Jahrhundert, mit einem besonderen Fokus 
auf dem Zusammenspiel von Anthropologie, Rechtsdenken und Ästhetik. Seine 
erste Monographie Vaterlandsliebe und Religionskonflikt: Politische Diskurse im 
Alten Reich 1555–1648 (Brill, 2007) untersucht humanistische Vorstellungen von 
Vaterlandsliebe und deren Einfluss auf politische Debatten im frühneuzeitlichen 
Deutschland. Seine Aufsätze sind u. a. in The Historical Journal, History of Political 
Thought, Modern Intellectual History, History of European Ideas, Francia sowie in 
zahlreichen Sammelbänden erschienen. Seine zweite Monographie mit dem Titel 
Enlightenment Natural Law and Historicist Realism in German Political Thought, 
1700-1950 (erscheint in Kürze) befasst sich mit den Herausforderungen, die materia-
listische Moralphilosophie, Skeptizismus und das Problem politischer Macht an die 
Naturrechtslehre stellen. Schmidt hat zudem Friedrich Schillers On the Aesthetic 
Education of Man (Penguin Classics, 2016) herausgegeben und arbeitet derzeit an 
einer Edition von Schillers geschichtsphilosophischen Schriften, die bei Princeton 
University Press erscheinen wird.
E-Mail: alexander.schmidt@vanderbilt.edu

 
Dr. Dietrich Schotte ist Akademischer Rat a.Z. am Institut für Philosophie der Uni-
versität Regensburg. Er forscht zur Geschichte der Philosophie der Frühen Neuzeit 
und Aufklärung, insbesondere der deutschen Aufklärung, sowie zu systematischen 
Fragen der praktischen Philosophie. Neuere Publikationen: Was ist Gewalt? Philoso-
phische Untersuchung zu einem umstrittenen Begriff, Frankfurt a. Main: Vittorio 
Klostermann 2020 (Rote Reihe 119); als Herausgeber u.a.: Grausamkeit. Philosophi-
sche Positionen von der Antike bis zur Gegenwart, Darmstadt: wbg academic, 2023; 
Untertan, Staatsbürger, Mensch. Beiträge zur Kritik und Rechtfertigung bürgerlicher 
Rechte in der deutschen Aufklärung (gem. mit Sonja Schierbaum), Basel: Schwabe, 
2024.
E-Mail: dietrich.schotte@psk.uni-regensburg.de

217

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

mailto:ere.p.nokkala@jyu.fi
mailto:alexander.schmidt@vanderbilt.edu
mailto:dietrich.schotte@psk.uni-regensburg.de
https://doi.org/10.5771/9783748937920
mailto:ere.p.nokkala@jyu.fi
mailto:alexander.schmidt@vanderbilt.edu
mailto:dietrich.schotte@psk.uni-regensburg.de


 
Peter Schröder ist Professor für die Geschichte des politischen Denkens im History 
Department am University College London. Gastprofessuren in Paris, Rom und 
Seoul. Forschungsinteresse: politische Ideengeschichte, insbesondere Souveränitäts-
konzeptionen, Naturrecht und internationale Beziehungen der frühen Neuzeit. Aus-
wahl neuerer Publikationen: Trust in Early Modern International Political Thought, 
1598-1713 (Ideas in Context 116) Cambridge 2017 (Paperback 2019) und Zur Ent-
stehung des Staates – Staat und Souveränität im politischen Denken der Frühen 
Neuzeit, Baden-Baden 2024. Als Herausgeber u.a.: T. Hobbes, Dialog zwischen 
einem Philosophen und einem Juristen über das englische Common Law, Hamburg 
2021; Concepts and Contexts of Vattel's Political and Legal Thought, Cambridge 
2021 und Pufendorf’s International Political and Legal Thought, Oxford 2024.
E-Mail: p.schroder@ucl.ac.uk

218

https://doi.org/10.5771/9783748937920 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 07:47:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

mailto:p.schroder@ucl.ac.uk
https://doi.org/10.5771/9783748937920
mailto:p.schroder@ucl.ac.uk

	Titelei/Inhaltsverzeichnis
	Editorial
	Editorial – Understanding the State

	Einleitung: Zum Staatsverständnis von Christian Thomasius|Peter Schröder
	Teil I: Aspekte von Thomasius’ Natur- und Staatsrechtslehre
	Naturrecht und Souveränität|Peter Schröder
	a) Die naturrechtliche Begründung staatlicher Souveränität
	b) Zum Verhältnis von Kirche und Staat
	c) Schluss

	Individuelle Freiheiten dank absoluter Fürstenherrschaft. „Ungebundene Freyheit“ bei Christian Thomasius|Martin Kühnel
	1. Thomasisches Freiheitspathos und systematische Sackgassen
	2. Staatsrechtlicher Hintergrund
	3. Die Freiheiten der Einzelnen
	3.1 Gewissens- und Religionsfreiheit
	3.2 Freiheit der Lehre und Forschung
	3.3 Meinungs- und Pressefreiheit
	3.4 Recht auf Emigration und Niederlassungsfreiheit
	3.5 Freie Persönlichkeitsentfaltung im Fürstenstaat?

	4. Recht auf Leben und körperliche Unversehrtheit?
	5. Fazit

	Das maximal Böse verhindern – Christian Thomasius über Gerechtigkeit und politische Legitimation|Katerina Mihaylova
	1. Zur politischen Funktion der akademischen Freiheit bei Thomasius
	2. Konzept und Funktion der Gerechtigkeit bei Thomasius
	3. Gerechtigkeit und die Legitimation des Staates
	4. Schluss

	Die Notwendigkeit gesellschaftlich variabler Sitten. Begriff und systematische Bedeutung des decorum in der politischen Philosophie von Christian Thomasius|Dietrich Schotte
	1. Umgangsformen als Gegenstand der Philosophie
	2. Anstand, Manieren, Benimm: Metaethische Vorbemerkungen
	3. Natürliche und politische „Wohlanständigkeit“: Thomasius’ Begriff des decorum
	4. Menschliche Würde und bürgerliche Ehre: Der normative Status des politischen decorum
	5. Das Problem der „Nachahmung“: Umgangsformen als Stabilisator sozialer Ungleichheit
	6. Die „Nachahmung von denen Frantzosen“, der „Ehrgeitz“ und die Ambivalenz einer ‚Verfeinerung der Sitten‘
	7. Die Schwierigkeit, wirklich „gute“ Sitten zu etablieren

	Religiöse Toleranz und Staatsräson|Thomas Ahnert
	1. Religiöse Toleranz in Thomasius’ frühen Schriften
	2. Häresie und Toleranz
	3. Toleranz und kirchliche Zeremonien
	4. Fazit

	Jerusalem über Athen: Gesetzgebungslehre als Staatsklugheit|Alexander Schmidt
	a) Omnium optima: Thomasius im Diskurs über die mosaische Gesetzgebung
	b) Gesetzgebung und Klugheit
	c) Göttliches Gesetz – menschliches Gesetz
	d) Rechtsgeschichte als Staatengeschichte
	e) Schluss

	Staat und Oeconomie|Ere Nokkala
	Einleitung: Thomasius’ Platz in der Geschichte der Ökonomie
	Naturrecht, Staat und Ökonomie
	Hausväterliteratur und Kameralwissenschaften
	Fazit


	Teil II: Rezeption und Wirkungsgeschichte
	Christoph Heinrich Amthor und die Rezeption von Christian Thomasius an der Universität Kiel, 1703-1714|Mikkel Munthe Jensen
	1. Christoph Heinrich Amthor: Ein biografischer Überblick
	2. Amthors Sittenlehre: Honestum, Justum und Decorum
	2.1 Honestum und die Tugendlehre
	2.2 Justum und die Naturrechtslehre
	2.3 Decorum und die Lehre vom Wohlstand

	3. Staatskunst, Staatsklugheit und ihre Abgrenzung vom Staatsrecht
	4. Akademische und intellektuelle Freiheit

	Thomasius, Wolff, und die Präsumption des Gut-seins. Zur Frage der „rivalisierenden Aufklärungen“|Andreas Blank
	1. Einleitung
	2. Sensus Communis und die Präsumption des Gut-seins bei Thomasius
	3. Notiones Communes und die Präsumption des Gut-seins bei Wolff
	4. Schluss


	Autorenverzeichnis

