
Körperzeichen – Kurvenschriften

Grenzfiguren des Primitiven und des Weiblichen als Agens

europäischer Moderne (nicht nur) im frühen 20. Jahrhundert

Cornelia Bartsch

In Erich Moritz von Hornbostels Aufsatz »Melodischer Tanz« von 1903 verknüpfen

sich zwei denkbar weit auseinanderliegende Formen analogen Aufschreibens von

Musik, die einiges mit der Profession und den Interessen des Autors zu tun haben:

Gemeinsammit dem Psychologen und Philosophen Carl Stumpf war vonHornbos-

tel – von der Ausbildung Chemiker mit einem ausgeprägten Interesse für Technik

und Wahrnehmungsphänomene – Direktor des Berliner Phonogrammarchivs und

einer der wichtigsten Begründer der »vergleichenden Musikwissenschaft«, der

Vorläuferdisziplin der heutigen Ethnomusikologie im deutschsprachigen Raum.

Gegenstand seines Textes sind die Tänze Isadora Duncans zur Musik von Fré-

déric Chopin und Ludwig van Beethoven, deren Grundlage, wie von Hornbostel

hervorhebt, nicht – wie im Gesellschaftstanz oder klassischen Ballett üblich –

der Rhythmus, sondern die Melodie sei. Entgegen der Auffassung, der Rhythmus

sei das Bindeglied zwischen Körper und Musik, argumentiert von Hornbostel

(gestalt-)psychologisch, dass die Melodie »in viel unmittelbarerer Weise, als der

Rhythmus, Bewegungsimpulse und Bewegungsvorstellungen« auslöse.1 Damit

macht Duncans Tanz, folgt man von Hornbostel weiter, gleichsam den Ausdruck

als Essenz der Musik sichtbar, denn »[d]ie Melodiebewegung ist eines der ele-

mentarsten und wirksamsten musikalischen Ausdrucksmittel, das geeignet ist, im

Hörer die Vorstellung realer Bewegungen mit besonders suggestiver Kraft zu er-

wecken.«2 Als Ausdrucksmittel sei die Melodiebewegung nicht nur dem Rhythmus

überlegen, sondern sogar der Melodie selbst vorgängig; man könne, so Hornbostel,

paradoxerweise sagen, sie »sei älter und ursprünglicher, als die Melodie. Im Ge-

sang wenigstens gehört ein durch den Text determiniertes Heben und Senken der

1 ErichM. vonHornbostel: »Melodischer Tanz. Einemusikpsychologische Studie«, in: Christian

Kaden / Erich Stockmann (Hg.): Tonart und Ethos.Aufsätze zurMusikethnologie undMusikpsycho-

logie, Leipzig 1986, S. 76–85, hier S. 79.

2 Ebd., S. 80.

https://doi.org/10.14361/9783839470220-006 - am 13.02.2026, 03:13:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470220-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


112 Schrift – Autorschaft – Gender

Stimme […] zu den ältesten Formen, die uns überliefert sind.«3 Der Rekurs auf die

Sprachmelodie, der Verweis auf die ältesten Überlieferungen und die auf diesen

Satz folgende Ableitung der Gregorianik aus demSprechgesang implizieren bereits

an dieser Stelle den Hinweis auf die Neumen als älteste überlieferte Form der

europäischenMusiknotation, der im folgenden (in Klammern gesetzten) Kommen-

tar zur Illustration seiner Ausführungen explizit wird (Abb. 1):4 »Die Möglichkeit

dieser Darstellung ist übrigens kein Zufall, sondern liegt in der psychologischen

Entstehungsgeschichte des europäischen Notationssystems begründet.«5

Abb. 1: Erich Moritz von Hornbostel: »Melodischer Tanz. Eine musikpsycholo-

gische Studie«, in: Christian Kaden / Erich Stockmann (Hg.): Tonart und Ethos.

Aufsätze zurMusikethnologie undMusikpsychologie, Leipzig 1986, S. 81.

Von Hornbostels Zeichnung weist jedoch auch Ähnlichkeiten mit jenen neuen

technischen Kurvenschriften auf, die den europäischen Zeichenschriften um 1900

Konkurrenzmachten und die sich –wie die Neumen als Skizze der Handbewegung

beimZeigen derMelodie – als Körperschriften bezeichnen lassen, insofern sie Spu-

ren des Körpers – seinenHerzschlag, seine Klänge oder seine inneren oder äußeren

Bewegungen – aufzeichnen: Neben Phono- undKinematographie gehörten hierzu,

wie Sven Werkmeister in seiner medienhistorischen Studie hervorhebt, »auch

wissenschaftliche Apparaturen des Registrierens und Messens wie Schwingungs-

messer und Kurvenschreiber«, die gemeinsam mit ersteren »neue Möglichkeiten

der Wahrnehmung, Aufzeichnung und Darstellung zur Verfügung [stellten].«6 Für

von Hornbostels Disziplin, die vergleichendeMusikwissenschaft, waren diese neu-

en technischen Möglichkeiten elementar. Ohne sie, aber auch ohne die durch den

deutschen und europäischen Kolonialismus ausgelösten Ströme vonWaren, Arbeit

und Menschen – die Kolonialbeamten und Missionar_innen, die Phonogramme

und Artefakte (darunter auch Musikinstrumente) ebenso wie Völkerschaudarstel-

ler_innen nach Berlin oder Wien brachten – wäre die frühe Ethnomusikolgie eine

3 Ebd.

4 Ebd., S. 81.

5 Ebd.

6 SvenWerkmeister: Kulturen jenseits der Schrift. Zur Figur des Primitiven in Ethnologie, Kulturtheo-

rie und Literatur um 1900,München/Paderborn 2010, S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839470220-006 - am 13.02.2026, 03:13:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470220-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Cornelia Bartsch: Körperzeichen – Kurvenschriften 113

»Wissenschaft ohne Objekte« gewesen.7 Dass diese Vervielfältigung des Schreibens

zusammen mit den um 1900 in die Zentren des europäischen Kolonialismus ge-

langenden Menschen, Musiken, Tänzen und Kunstgegenständen die europäischen

Geisteswissenschaften und damit die europäischen Wissensordnungen insgesamt

herausforderten, wird für die Musik und ihre Wissenschaften an Hugo Riemanns

berühmtem Appell an die Musikhistoriker deutlich, aus den Resultaten, zu denen

»einer der jüngsten Zweige der Musikwissenschaft, die musikalische Ethnogra-

phie, unter Anwendung aller Errungenschaften moderner Forschungstechnik aus

phonographischen Aufnahmen von Gesängen der Naturvölker und genauer Unter-

suchung der Konstruktion von Musikinstrumenten« komme, keine Rückschlüsse

auf die Vergangenheit der europäischen Musik und auf die »Theorie der Tonver-

hältnisse« zu ziehen.8 Hier sei ein »ernster Warnruf an die Musikhistoriker« nötig,

denn, so Riemann, »[d]ie frappante Übereinstimmung der in Zeitabständen von

vielen Jahrhunderten gleichermaßen von den Chinesen, Griechen und den Völkern

des europäischen Westens gefundenen Teilung der Oktave in zwölf Halbtöne als

letzte Vervollkommnung derwechselnd nach 2 und 3Ganztönen einenHalbton ein-

schaltenden siebenstufigen Skala ist denn doch ein historisches Faktum, das man

mit ein paar mangelhaft gebohrten Pfeifen aus Polynesien oder mit fragwürdigen

Gesangsleistungen farbigerWeiber nicht über den Haufen rennt.«9

In dieser Auseinandersetzung zwischender frühenmusikalischenEthnographie

(graphein=schreiben) und der historischen Musikwissenschaft und ihren herme-

neutischen Methoden treten jene Verunsicherungen hervor, die Sven Werkmeister

in seiner medienhistorischen Studie für die Zeit um 1900 aus der Vervielfältigung

des Schreibens durch die neuen technischenKurvenschriften ableitet.Diese forder-

ten die europäischen Symbolschriften von innen und von außen heraus: von innen,

indem sie die Funktion der europäischen Symbolschriften als primäres Distinkti-

onsmerkmal zwischen den so genannten ›Natur-‹ und den so genannten ›Kulturvöl-

kern‹ infrage stellten und von außen, indem sie Kulturen, die nicht über Schrift im

europäischen Sinn verfügten, dem akademischen Diskurs zugänglich machten.10

ImZentrumvonWerkmeistersUntersuchung steht zwar die europäische Alphabet-

schrift.Wie die Abgrenzung Riemanns gegenüber der Ethnographie zeigt, galt dies

im wissenshistorischen Sinn jedoch auch für die Notenschrift. Zudem rücken die

7 Andrew Zimmermann: »Ethnologie im Kaiserreich. Natur, Kultur und ›Rasse‹ in Deutschland

und seinen Kolonien«, in: Sebastian Conrad / JürgenOsterhammel (Hg.):DasKaiserreich trans-

national. Deutschland in der Welt 1871–1914, Göttingen 2004, S. 191–214, hier S. 192.

8 Hugo Riemann: Handbuch der Musikgeschichte. Altertum und Mittelalter, Bd. 1, Leipzig 1904,

S. VI.

9 Ebd.

10 Werkmeister: Kulturen jenseits der Schrift, S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839470220-006 - am 13.02.2026, 03:13:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470220-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


114 Schrift – Autorschaft – Gender

Diskurse über die musikalische Schrift um 1900 die Verunsicherung der Wahrneh-

mung deutlicher in den Fokus, diemit den Formen analogen Schreibens verbunden

war: mithin also die Aisthesis, die Musikästhetik.

Insbesondere Letzteres wird in von Hornbostels Text über die Tänze Duncans

deutlich. Denn die Wahrnehmungsmuster, die die neuen Kurvenschriften ermög-

lichten, geraten in Konkurrenz zu den europäischen Symbolschriften, wenn er Me-

lodiebewegung und Körperbewegung in eine Korrelation setzt, in der der beweg-

te Körper gleichsam zum Zeichen der musikalischen Essenz wird: »Die melodische

Körperbewegung ist daher der Ausdruck,der dieMusik völlig eindeutigwiederspie-

gelt [sic!].«11 Entsprechend kann man Musik aus den Körperbewegungen auch ›le-

sen‹,nämlich »beimelodischemTanzmit verschlossenenOhren,bloßnachdemGe-

sichtseindruck, sehr wohl bestimmen, um welches Musikstück es sich handelt und

an welcher Stelle es angelangt ist – natürlich die Kenntnis des Stückes vorausge-

setzt.«12

In diesen Worten klingt latent Aby Warburgs Theorie der Pathosformel an: der

VersuchausKörperdarstellungender europäischenKunst einArchivderAusdrucks-

gebärden abzuleiten. Umgesetzt wurde diese imaginäre Dynamisierung der Statu-

en,wie die Literatur- und Tanzwissenschaftlerin Gabriele Brandstetter gezeigt hat,

im modernen Tanz der Jahrhundertwende, dessen avantgardistische Neuerungen

ohne die Bild-Archive der europäischen und orientalischenKunst nicht denkbar ge-

wesen wären:

In den Galerien des Louvre und denMuseen in London und Berlin, im Blick auf die

Werke der Antike, der altägyptischen und der indischen Kunst sowie angesichts

der Gemälde der italienischen Renaissance entstehen die Tanz-Konzepte von Isa-

dora Duncan und Maud Allen, von Ruth St. Denis und Alexander Sacharoff, Mata

Hari und Waslaw Nijinsky.13

Körperbilder alsMomentaufnahmenvonBewegung zu lesenundumgekehrt,Bilder

und Statuen in Bewegung zu versetzen, entspricht zugleich der Wahrnehmungs-

weise der frühen Kinematographie und ihrer Vorgängertechnologien. So weist As-

trid Kusser im Zusammenhang mit den Tänzen Loïe Fullers sogar auf Übergänge

zwischen Live-Performance und kinematographischen Effekten hin: Durch Licht-

effekte, erzeugt von einer Maschine, die ihre Erfinder »lebender Biograph« nann-

ten, wurden die Tanzbewegungen auf der Bühne wie mit einem Stroboskop in Ein-

zelbilder zerlegt.14 Umgekehrt gehörte der moderne Tanz, darunter auch die soge-

11 Von Hornbostel: »Melodischer Tanz«, S. 83.

12 Ebd.

13 Gabriele Brandstetter: Tanz-Lektüren. Körperbilder und Raumfiguren der Avantgarde, Frankfurt

a.M. 1995, S. 60.

14 Astrid Kusser: Körper in Schieflage. Tanzen im Strudel des Black Atlantic, Bielefeld 2013, S. 227.

https://doi.org/10.14361/9783839470220-006 - am 13.02.2026, 03:13:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470220-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Cornelia Bartsch: Körperzeichen – Kurvenschriften 115

nannten ›Grotesk-Tänze‹ schwarzer Tanzkompanien,diemit dem Jazz nachEuropa

kamen, zum bevorzugten Gegenstand früher Filmexperimente.15 Stummfilme, die

tanzende Personen zeigen, forderten gleichsam zu jenem Wahrnehmungsexperi-

ment heraus, das von Hornbostel anspricht: die fehlende Musik aus den Körperbe-

wegungen zu ›lesen‹.

Mit seinen expliziten oder latentenVerweisen auf die ältesten unddiemoderns-

tenNotationsformen scheint sich in vonHornbostels Text amKreuzungspunkt ver-

schiedener Zeitordnungen ein Diskurs über Körper und Zeichen zu verdichten,wie

Brandstetter ihn als charakteristisch beschreibt für jenen, wie sie formuliert, »kri-

tischen Augenblick der europäischen Kultur, der als Wahrnehmungskrise um 1900

[…] in die Literaturgeschichte eingegangen ist.«16 Sie bezieht sich hierbei wesent-

lich auf die literarischen Erscheinungsformen der Krise um 1900, wie sie etwa in

Hugo von Hofmannsthals Chandos Brief zum Ausdruck kamen. ›Kritisch‹ war die-

ser Augenblick der europäischen Kultur allerdings vor allem, weil die Widersprü-

che, die sich aus den universellen Gleichheitsversprechen der Aufklärung und ihrer

nur partiellen Einlösung ergaben, zu diesem Zeitpunkt im Zentrum der europäi-

schen Gesellschaften unverkennbar hervortraten.17 Was den Ausschluss aller Frau-

en aus dem Projekt der aufklärerischen Moderne betraf, war dies wesentlich ein

Effekt der ersten europäischen Frauenbewegungen sowie auch der Aktivitäten von

Frauen, die gegen das bürgerliche Geschlechtermodell selbstbewusst als Künstle-

rinnen in Erscheinung traten. Dazu zählten Kunstformen, die die herkömmlichen

Wahrnehmungsmuster infrage stellten, wie insbesondere der moderne Tanz. Der

zweite große Ausschluss aus den Gleichheitsversprechen der Aufklärung betraf al-

le nicht-bürgerlichen,nicht-europäischen,nicht-›zivilisierten‹,nicht-weißenMän-

ner sowie auch nicht-heterosexuellen Männer, wobei sich diese Ausschlüsse inter-

sektional verschränkten.18 Von diesen Personengruppen galten insbesondere das

Proletariat und die Angehörigen der Kolonialvölker als ›Primitive‹, gegen die sich

15 Zum Begriff des Grotesk-Tanzes, als Bezeichnung für Tänze, die die Regel des geschlossenen

Körpers überschritten und die seit demMittelalter als Tänze außerhalb der Ordnung bürger-

lichen Anstands Personen niederen Standes bzw. um 1900 insbesondere schwarzen Körpern

zugeschrieben wurden, vgl. ebd., insbesondere S. 297–303.

16 Brandstetter: Tanz-Lektüren, S. 468.

17 Vgl. hierzu Sabine Hark: Dissidente Partizipation. Eine Diskursgeschichte des Feminismus, Frank-

furt a.M. 2005, S. 107f.

18 Zum auf Kimberlé Crenshaws zurückgehenden Begriff der Intersektionalität vgl. den Bei-

trag von Knut Holtsträter in diesem Band. Die Verschränkungen zwischen Gender, Race und

Class (sowie noch weiterer Differenzmerkmale, wie Alter, sexuelle Orientierung etc.) verlau-

fen hierbei nicht eindimensional, sondern können sich sowohl verstärken also auch abschwä-

chen oder gar aufheben. So wurden beispielsweise im Kolonialismus ›weiße Frauen‹ einer-

seits als Garantinnen bürgerlicher Werte und der hegemonialen europäischen Kultur gese-

hen, andererseits wurden sie in anderen Diskursen innereuropäisch als ›Wilde im Inneren‹

(und deshalb nicht als Bürgerinnen im Sinne der europäischen Bürgerrechte) betrachtet.

https://doi.org/10.14361/9783839470220-006 - am 13.02.2026, 03:13:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470220-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


116 Schrift – Autorschaft – Gender

das Bürgertum der europäischen Metropolen abzugrenzen versuchte.19 Gleichzei-

tig wurden die Angehörigen der ›wilden Völker‹ bereits seit dem 18. Jahrhundert in

musikästhetisch relevanten Schriften gleichsam zu Repräsentant_innen des wah-

ren, durch zivilisatorische Einflüsse unverstellten Ausdrucks: eine Projektion, die

sich in den künstlerischen Avantgardbewegungen um 1900 gewissermaßen fort-

setzte, auch wenn zwischen den ›Wilden‹ in den Texten Herders, Rousseaus und

anderer und den ›Primitiven‹ der Zeit um 1900 zu differenzieren ist. Die sogenann-

ten ›Primitiven‹, die um 1900 in den europäischen Kultur- und Geisteswissenschaf-

ten zu einem Paradigma der Suche nach den Ursprüngen und der Essenz der eu-

ropäischen Kultur in der Gegenwart sogenannter Naturvölker avancierten und de-

ren in die ethnologischenMuseen transferierten Kunstwerke gleichzeitig zum Vor-

bild für ganze Kunstrichtungen wurden, wurden seit dem ersten Drittel des 20.

Jahrhunderts indes auch als Subjekte der Kunst in den europäischen Metropolen

sicht- und vor allem auch hörbar. Dies wurde zum einen durch die größere Mo-

bilität möglich: So gelangten zunehmend US-amerikanische Jazz-Ensembles und

dazugehörige Tanzkompanien in die europäischen Metropolen (wo sie ungachtet

ihrer US-amerikanischen Staatbürgerschaft und ihrer Zugehörigkeit zu einem als

höchstmodern erachteten Staat als ›Primitive‹ gelesenwurden). Zumanderenwur-

den die Musik sogenannter Primitiver sowie ihre Körperbewegungen mittels der

neuen Kurvenschriften in den Zentren des europäischen Kolonialismus und Impe-

rialismus hör-, sicht- und erfahrbar. Aufgrund dieser Bedeutung der Vervielfälti-

gung des Schreibens für die Sicht- und Hörbarkeit derjenigen, die aus den Diskur-

sen der Moderne als Subjekte ausgeschlossen waren, und aufgrund des gleichzei-

tig zunehmendem Unbehagens an den als unzulänglich wahrgenommenen euro-

päischen Symbolschriften handelt es sich bei dieser Krise der europäischen Kultur

um 1900 in der Tat auch um eine »Zeichenkrise«.20 Als deren »[w]esentliches Mo-

ment« identifiziert Brandstetter »die geschärfte Aufmerksamkeit auf den Konflikt

zwischen der Semiotik des Körpers und derjenigen der Schrift.«21

DassKörper undZeichen –hier inGestalt der konventionellenNotenschrift – in

vonHornbostels Text ebenfalls in einen latenten Konflikt geraten, insofern die ›me-

lodische Körperbewegung‹ und eine ihr nachempfundene Kurvenschrift der kon-

ventionellen Notenschrift überlegen erscheinen, ist schon deshalb erstaunlich, als

sich das Verhältnis der Schwesterkünste Tanz und Musik kaum in derselben Wei-

se beschreiben lässt wie Brandstetters Gegenstand: Tanz und Literatur als »zwei

19 Zur Konstruktion des bürgerlichen Subjektes um 1900 als Abwehr gegen die ›Primitiven‹ vgl.

ausführlich Andreas Reckwitz:Das hybride Subjekt. Eine Theorie der Subjektkulturen von der bür-

gerlichen Moderne zur Postmoderne, überarb. Neuaufl. Berlin 2020, S. 213–249.

20 Brandstetter: Tanz-Lektüren, S. 468.

21 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839470220-006 - am 13.02.2026, 03:13:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470220-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Cornelia Bartsch: Körperzeichen – Kurvenschriften 117

Kunstformen,die einanderauf intrikateWeisegegenüberstehen,verknüpftundun-

verbunden zugleich«.22 Zudem ist dermusikalischenSchrift –wie jüngereUntersu-

chungen hierzu einhellig festhalten – das Performative (mithin auch die Bewegung

des Körpers) bereits eingeschrieben, was kein allzu konfliktreiches Verhältnis ver-

muten lässt.23 Und last but not leastwarMusik aufgrunddes über das lange 19. Jahr-

hundert hinweg wirksamen ›Unsagbarkeitstopos‹ als ›bessere Sprache‹, die direkt

von Herz zu Herzen spricht, das Gegenmodell zurWortsprache und ihrem Schrift-

system,mithin ein ›Ausweg aus der Krise‹.

Ich möchte diese ›Dissonanzen‹ nachfolgend an den Ausgangspunkt meiner

Überlegungen über Figuren des Weiblichen und des Primitiven in den Diskursen

über die musikalische Schrift um 1900 setzen. Die zugrundeliegende These lautet,

dass ›Weiblichkeit‹ respektive ›Frauen‹ als diskursive Grenzfiguren fungieren: Als

solche sind sie mit den Diskursen, die der musikalischen Schrift über das lange 19.

Jahrhundert hinweg ihre besondere Aura verleihen, substanziell verbunden, ohne

jedoch als Subjekte dieses Schreibens in Erscheinung zu treten. In dieser diskursi-

ven Funktion erweisen sie sich als intersektional verschränktmit jenen Figuren des

Primitiven – mit Kindern, ›Wahnsinnigen‹ und ›primitiven Völkern‹ –, die Nicola

Gess und Sven Werkmeister im Kontext der um 1900 virulenten Suche nach den

›Ursprüngen‹ der europäischen Kultur als maßgeblich sowohl für die künstlerische

Avantgarde als auch für die europäischen Wissensordnungen analysiert haben.24

Den Begriff der Grenzfigur verwende ich im Sinne Patricia Purtscherts: Ihre Be-

deutung »erschöpft sich weder darin, reiner Begriff nochmetaphorische Ersetzung

zu sein.«25 Als Grenzfiguren betrachtet, lenken die Figuren des Weiblichen und

des Primitiven die Aufmerksamkeit auf die Performativität der Texte, in denen

sie die raumzeitlichen Grenzen dessen, was sie konstituieren, von innen oder

außen markieren und verschieben. In diesem Sinne sowie auch als ›Skripte‹ über

Geschlechtsidentitäten werden Figuren des Weiblichen zentral für die Produktion

von Zeitordnungen,Wissensordnungen sowie ästhetische Ordnungen, die sich den

22 Ebd.

23 Vgl. hierzu Federico Celestini / Matteo Nanni / Simon Obert / Nikolaus Urbanek: »Zu einer

Theorie der musikalischen Schrift. Materiale, operative, ikonische und performative Aspek-

te musikalischer Notationen«, in: Carolin Ratzinger / Nikolaus Urbanek / Sophie Zehetmay-

er (Hg.):Musik und Schrift. Interdisziplinäre Perspektiven auf musikalische Notationen, Paderborn

2020, S. 1–50, sowie mehrere der Einzelbeiträge in demselben Sammelband.

24 Nicola Gess: Primitives Denken.Wilde, Kinder undWahnsinnige in der literarischen Moderne (Mül-

ler, Musil, Benn, Benjamin), Paderborn 2013; vgl. auch dies. (Hg.): Literarischer Primitivismus,

Berlin 2013, sowieWerkmeister: Kulturen jenseits der Schrift und ders: »Analoge Kulturen. Der

Primitivismus und die Frage der Schrift um 1900«, in: Gess (Hg.): Literarischer Primitivismus,

S. 29–58.

25 Patricia Purtschert: Grenzfiguren. Kultur, Geschlecht und Subjekt bei Hegel und Nietzsche, Frank-

furt a.M./New York 2006, S. 27f., Zitat S. 28.

https://doi.org/10.14361/9783839470220-006 - am 13.02.2026, 03:13:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470220-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


118 Schrift – Autorschaft – Gender

Diskursen um sie anlagern und sich dadurch konstituieren. Ich werde sie entspre-

chend zunächst auf der Basis eines kursorischen Forschungsüberblicks zumThema

Musik und Schrift betrachten, bevor ich zu meinem eigentlichen Materialkorpus –

den Diskursen über die musikalische Schrift im Rahmen der ›Zeichenkrise‹ um

1900 – komme.

Skript und Grenzfigur – Mnemotechnische Vorbemerkungen
zu Gender und Schrift in der Musik

Wenn sich nämlich die Geschlechtsidentität, so [Suzanne] Cusick, über die Perfor-

mativität der Körper überhaupt erst konstituiert, gleichzeitig dieser Körper aber

als Metapher für die Geschlechtsidentität in den Diskursen zirkuliert, dann sollte

eine feministische Musikwissenschaft ihren Gegenstand neu definieren: nämlich

als eine Skriptsammlung für diese Performativität. Denn Musik produziert lau-

fend Vorgaben für die Performanz der Musizierenden, zugleich werden die Mu-

sizierenden jedoch als geschlechtlich konnotierte Metaphern für Musik von den-

jenigen gelesen, die Zeugen dieser performance sind.26

Dieser inzwischen fast dreißig Jahre alte Vorschlag aus SigridNieberles Studie über

Musikschriftstellerinnen und die Frage, wie und warum Frauen mit der Doppel-

begabung Musik und Literatur sich schließlich für die Literatur entschieden ha-

ben, deckt sich mit einer Grundbeobachtung, die auch in gegenwärtigen Studien

zum Verhältnis von Musik und Schrift hervorgehoben wird: der engen Verbindung

vonmusikalischer Schrift und Performativität.Diese gilt nicht nur –wie der Begriff

›Skript‹ hier suggeriert –,wennMusik selbst (imweitesten Verständnis) als eine Art

ungeschriebenes und subtiles Drehbuch für Geschlechtsidentitäten gelesen wird,27

sondern auch wenn der Fokus im Verhältnis von Musik und Schrift auf die Letzte-

re gelegt wird. Ob im Alltagsverständnis von Noten als Handlungs- oder Spielan-

weisung, »als Spur einer Handlung, die […] vergangenen Klang zu repräsentieren

vermag«,28 in ihrer Funktion für die globale Verbreitung europäischer Musik, oder

für die Kanonbildung, derer die Musik und ihre Wissenschaft bedurften »um sich

imKreise der Künste undWissenschaften repräsentieren, legitimieren und etablie-

26 Sigrid Nieberle: FrauenMusikLiteratur. Deutschsprachige Schriftstellerinnen im 19. Jahrhundert,

Stuttgart/Weimar 22002, S. 15f. Nieberle bezieht sich hier auf Suzanne G. Cusick: »Feminist

Theory, Music and the Mind/Body Problem«, in: Perspectives of NewMusic 32/1 (1994), S. 8–27.

27 Vgl. hierzu den Beitrag von Christa Brüstle.

28 Celestini / Nanni / Obert / Urbanek: »Zu einer Theorie der musikalischen Schrift«, S. 3.

https://doi.org/10.14361/9783839470220-006 - am 13.02.2026, 03:13:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470220-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Cornelia Bartsch: Körperzeichen – Kurvenschriften 119

ren« zu können:29 All diese Funktionen der musikalischen Schrift bezeichnen per-

formative Akte, die dieser inhärent sind oder denen sie als Werkzeug unerlässlich

ist. Dies gilt auch für die vier Kategorien, die imVorwort des kürzlich erschienenen

Sammelbandes Schrift und Musik als Wegmarken einer Theorie der musikalischen

Schrift benanntwerden:nebendermedienphilosophischdiskutiertenKategorieder

Performativität sind dies Materialität, Operativität und Ikonizität:30 Bezogen auf

Materialität heißt es, dass »Schrift- und Schreibgegenstände […] als aktivierte Din-

ge«,31 als »Ergebnis aus dem Zusammenwirken mehrerer Gegenstände und Hand-

lungen«32 gedacht werden sollen. Bezogen auf Ikonizität soll im bildwissenschaft-

lichen und -kritischen Sinn »die Frage nach dem Sichtbarmachen durch Bilder […]

in den Vordergrund« gestellt werden.33 Es stehen also jeweils Praktiken im Fokus.

Für die Kategorie des Operativen versteht sich dies von selbst; interessant ist aber

die explizite Verortung des Operativen in »Schreibszenen«,34 auf die der Band auch

mehrfachprominent rekurriert.Gleich zuBeginnwerdendie Szene, in derKeithRi-

chards (»schriftlich«) den Grundstein zu »I Can’t Get No Satisfaction« legte und die

Erzählung über den 15-jährigen Johann Sebastian Bach, der Nacht für Nacht Stü-

cke von zu seiner Zeit großenMeistern abschrieb, um sich diese »zuNutzen zuma-

chen«,35 auf den allgemeinsten gemeinsamenNenner gebracht: den darin enthalte-

nen Verweis auf die Funktion dermusikalischen Schrift und des Schreibens.36 Auch

die Lektüre solcher Schreibszenen ist indes eine Praxis, die für das Sichtbarmachen

oderUnsichtbarmachen von Funktionen der Schrift nicht unbedeutend ist. Zumei-

nen liegt der Lektüre der Schreibszene mit dem Protagonisten Keith Richards ein

Missverständnis zugrunde. Wie das genauere Quellenstudium zeigt, »schrieb« Ri-

chards hier analog, nämlich mittels eines Aufnahmegerätes.37 Damit bestätigt die

Schreibszene die Differenz zwischen symbolischem Schreiben (durch die Noten-

schrift) und analogem Schreiben (mittels Kurvenschriften) als Differenz nicht nur

29 JanAssmann: »Schrift –Gedächtnis –Musik«, in: Ratzinger / Urbanek / Zehetmayer (Hg.):Mu-

sik und Schrift, S. 51–66, hier S. 61f. Zur Funktion der Notenschrift für die globale Verbreitung

vgl. ebd., S. 52.

30 Celestini / Nanni / Obert / Urbanek: »Zu einer Theorie der musikalischen Schrift«, S. 13; zur

Performativität vgl. ebd. S. 28–35.

31 Ebd., S. 14.

32 Ebd.

33 Ebd., S. 26f.

34 Ebd., S. 19.

35 Ebd. S. 1. Die Schreibszene zu Bach wird zitiert nach Nikolaus Forkel: Ueber Johann Sebastian

Bachs Leben,Kunst undKunstwerke (Leipzig 1802). Edition,Quellen,Materialien,hg. von Christoph

Wolff und Michael Maul, Kassel 2008 (Bach-Dokumente 7), S. 95.

36 Vgl. Celestini / Nanni / Obert / Urbanek: »Zu einer Theorie der musikalischen Schrift«, S. 1.

37 Vgl. hierzu den Beitrag von Knut Holtsträter.

https://doi.org/10.14361/9783839470220-006 - am 13.02.2026, 03:13:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470220-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


120 Schrift – Autorschaft – Gender

zwischen verschiedenen Musiken sondern auch zwischen den musikwissenschaft-

lichen Teildisziplinen. Wie die »musikalische Ethnographie«, so versteht sich auch

die (zunächst wie jene dem ›systemstischen‹, also nicht-historischen Bereich zuge-

ordnete) Popularmusikforschung als Disziplin, derenMaterial das klangliche Event

ist, verfügbar durch analoge (bzw. heute inzwischen digitale) Formen des Schrei-

bens. Die betreffenden Komponisten hoben sogar – zumindest nach außen hin –

ihre »Illiteralität« bezogen auf die Notenschrift als Zeichen besonderer Spontanei-

tät und Merkmal ihrer ›anti-bürgerlichen‹ Klassenzugehörigkeit und Haltung her-

vor.38 Gleichwohl reklamierten sie hiermit ähnliche Autorschaftsnarrative für sich,

wie sie sichmit dermusikalischen Schrift während des langen 19. Jahrhunderts eta-

bliert hatten –undwie sie vondenPopularMusic Studies nicht seltennochbestätigt

wurden.Auch vor diesemHintergrund stellt sich für einewissenschaftliche Lektüre

der beiden Schreibszenen besonders die Frage, ob der darauf bezogene Rat Walter

Benjamins an den Schriftsteller, »keinen Gedanken inkognito« passieren zu lassen,

wirklich nur auf den »Ausweis eines Lernwillens« bei Bach oder den Wunsch aus

einemEinfall einenHitmachen zu können bei Richards verweist.39 Steht nicht viel-

mehr – zumindest bei Berücksichtigung der fast unvermeidlichmit den Konzepten

des langen 19. Jahrhunderts aufgeladenen retrospektiven Perspektive – die Funk-

tion des Autornamens hier in Rede, wenn es darum geht, gelesen (oder gehört) zu

werden? Dann würden die erste Erzählung und ihre heutigen Lektüren vermutlich

nicht nurdenHinweis auf denFleißdes jungenBach transportieren, sondern vor al-

lem denjenigen auf das Fundament derMeisterwerke, auf dem das eigene Schaffen

beruhte – die Einschreibung in den seinerzeit gültigen Kanon.Und die Schreibsze-

nemit Richardsmachte dann für den Stones-Song (in Abwehr der üblichenHierar-

chisierung zwischen den Musiken) den Anspruch auf dieselben Narrative sichtbar,

die über Beethovens Musik erzählt werden. Solche Lektüren deuten auf eine basale

mnemotechnische Funktion des Schreibens hin: auf das Schreiben nicht nur gegen

dasVergessen (eines flüchtigenEinfalls), sondernauchgegendasVergessenwerden,

gegen den Tod. In der Tat scheinen wir alle, wie Jan Assmann konstatiert, »Erben

dieses initialen Vorstoßes« der Ägypter zu sein, »die zuerst den Raum des Schrei-

bens über die Todesgrenze hinaus erweitert und die Verewigung der vergänglichen

irdischenExistenz zu ihremZentralprojekt gemacht haben«.40 FürdieAuradermu-

sikalischen Schrift bietet hierbei der Name jener Schriftstücke, die im Rahmen des

ägyptischen Toten- und Götterkults der Verlesung der Heldentaten des Verstorbe-

nen durch einen Vorlesepriester dienten, einen wichtigen Hinweis: »s-achu, […]: in

einenGeist verwandeln«.41 Dieser Name, der das Schriftstück selbst als performati-

38 Vgl. ebd.

39 Celestini / Nanni / Obert / Urbanek: »Zu einer Theorie der musikalischen Schrift«, S. 2.

40 Assmann: »Schrift – Gedächtnis – Musik«, S. 55.

41 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839470220-006 - am 13.02.2026, 03:13:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470220-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Cornelia Bartsch: Körperzeichen – Kurvenschriften 121

veHandlung beschreibt, geht über die politischeDimension dermittels Schrift her-

gestelltenwirtschaftlichenTopographienweit hinaus undbezeichnet auchnicht die

bloße mnemotechnische Funktion des Erinnerns.42 Vielmehr geht es hier um das

Betreten einesmitGefahrundSehnsucht verbundenenZwischenraums: umdiePas-

sage zwischen Leben und Tod. Von der Bedeutung dieser gefährlichen Passage für

Musiknarrative zeugen zahlreiche Mythen. Besonders prominent ist die von Ovid

zuerst erzählte Geschichte des Sängers Orpheus. Von Claudio Monteverdi als Stoff

der ›ersten Oper‹ der europäischen Geschichte gewählt, ist sie vielleicht nicht von

ungefähr auch mit jenem Moment verbunden, in dem »[d]ie altertumslose Musik

[…] sich eine Vergangenheit [erfindet], die sie in den Rang zeitloser Verbindlichkeit

als Maßstab des Schönen und Vollkommenen erheben kann.«43 Die Genderskripte

dieserNarrative sindnur schwer zuübersehen: So lässt sich die –ebenfalls vonOvid

zuerst erzählte – Geschichte des Gottes Pan und der Nymphe Syrinx als Geschich-

te der Eindämmung gleichermaßen von erotischem Begehren und ungeordnetem

Naturklang lesen: Aus dem verwandelten Körper der sich ihm entziehenden Nym-

phe, der als Schilfrohr imWind tönt, schneidet Pan sich bekanntlich eine Flöte, die

den Klang ordnet. Zwar ist von Schreiben hier nicht die Rede, aber ist es Zufall, dass

die Flöte aus demselbenMaterial geschnitzt ist wie die frühesten Schreibwerkzeuge

der Menschheit?44 In jedem Fall hat das so gebaute Musikinstrument mit der mu-

sikalischen Schrift gemeinsam, dass es die ungeordneten Klänge kanalisiert. Auch

die Geschichte der Begegnung Odysseus mit den Sirenen erzählt von einem für ge-

wöhnlich mit dem Tod bestraften Begehren nach der weiblich konnotierten Musik

und ist zugleich eineGeschichte des (Auf-)Schreibens, das nur durch einen – in die-

sem Fall auf sich selbst gerichteten – Gewaltakt möglich wird. Odysseus lässt sich

vondenGefährten andenMast ketten,umdenVersuchungender Sirenen zuwider-

stehen.Nur so vermager ihrenGesangzuhörenund schließlichdavonzuberichten,

was Homer aufschreiben konnte. Max Horkheimer und Theodor W. Adorno lesen

diese »Schreibszene« bekanntlich als Parabel für die Entfremdung undKommodifi-

zierung derMusik und der Künste allgemein in der bürgerlich-kapitalistischen Ge-

sellschaft.45 Vom Vermögen der Musik, staatliche, gesellschaftliche, familiäre Ord-

nung – oder auch einfach nur Logik – durch ›sinnliche Unvernunft‹ auszuhebeln,

42 Zu den verschiedenen Funktionen der frühen Schriftverwendung vgl. ebd., S. 56.

43 Ebd., S. 62.

44 Schilfrohr ist als Schreibwerkzeug in Mesopotamien bereits vor dem ersten Jahrtausend

vor unserer Zeitrechnung nachgewiesen. Vgl. hierzu Babette Schnitzlein: Untersuchungen zur

Schreibkultur Mesopotamiens im 1. Jahrtausend v. Chr., Boston/Berlin 2023, insbesondere Kapi-

tel 2: »Mesopotamische Schreibgeräte«, S. 87–211.

45 Vgl. MaxHorkheimer / TheodorW. Adorno:Dialektik der Aufklärung. Philosophische Fragmente,

Frankfurt a.M. 1986, S. 55f. Horkheimer und Adorno lesen die Geschichte tatsächlich als ›Zei-

chengeschichte‹, wie ihre im Kontext der Begegnung Odysseus mit den Sirenen angestellten

sprachphilosophischen Betrachtungen zeigen. Die archaischeMacht des Liedes geht im ›Pro-

https://doi.org/10.14361/9783839470220-006 - am 13.02.2026, 03:13:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470220-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


122 Schrift – Autorschaft – Gender

erzählen nach der Episode von Odysseusʼ Begegnung mit den Sirenen als ihrer Ur-

erzählungunzähligeWasserfrauengeschichten vonUndinen,Melusinen,Loreley, in

denen sich der Topos der verführerischen weiblichen Stimme mit dem der Gewalt

der Musik verbindet. Auch Richard Wagner rekurriert hierauf, wenn er in Oper und

Drama konstatiert, dieMusik sei »dasWellenmädchen, das seelenlos durch dieWo-

gen seines Elementes dahinrauscht, bis es durch die Liebe eines Mannes erst die

Seele empfängt.«46 Dermännliche Anteil bei der (Er)Zeugung der »wahre[n], leben-

dige[n]Melodie«47 ist beiWagner bekanntlich dasWort: die Dichtung und nicht die

Schrift. Auch hier geht es jedoch um die Artikulation des eigentlich Unartikulierba-

ren – des Ausdrucks als Wesen der Musik – durch das Zeichen.

Auch vor demHintergrund der bis in die Antike zurückreichenden Geschichten

über Eindämmung der ›Eigenmacht‹ der Musik wäre jene Schreibszene zu lesen,

die Dörte Schmidt als » [e]ine der zentralen Urszenen des Notierens in der christ-

lich-europäischenMusiktradition« bezeichnet, »festgehalten in den zahlreich über-

lieferten Darstellungen von Gregor dem Großen und der Notation des Gregoria-

nischen Chorals.«48 Denn die symbolische Quintessenz dieser Darstellungen – ob

es der Heilige Geist in Gestalt einer Taube ist, der Gregor die Musik übermittelt,

die ein neben ihm sitzender Schreiber in Neumen notiert, oder ob Gregor später

neben den Aposteln sitzend selbst schreibt – dürfte auch ein Statement gegen die

in zahlreichenMythen (und gesellschaftlichen Praxen) transportierte (und vermut-

lich erfahrene),mit irdischer Sinnlichkeit, sexuellemBegehren verbundene undmit

Weiblichkeit aufgeladene Macht der Musik sein. Die Schrift legitimierte die Musik

für den theologischen Gebrauch gegen ihre (ephemere, fluide und jenseits sprachli-

cher Logik angesiedelte) Eigenmacht. In dem Satz »Musik schreiben, heißt heilige

Texte schreiben«,49 ist das zweite Wort zu betonen. Und dies gilt nicht, »auch wenn

diktiert oder abgeschriebenwird«,50 sondern gerade und nur dann.Denn nur dann

ist gesichert, dass der Text den Anspruch erheben kann, dass die »Bedingungen ei-

ner autorisierten und kodifizierten Tradierung« von höchster Stelle erfüllt sind.51

Dass sich dies mit der Aufklärung umkehrt, Musik nun gerade nicht mehr von an-

derer Stelle diktiert werden oder gar von anderen abgeschrieben werden darf, um

zess der Zivilisation‹ hierbei zunächst insWort über, das schließlich von der Einheit mit dem

Bezeichneten in das hiervon abgelöste Zeichen übergeht, vgl. ebd.

46 RichardWagner: »Oper undDrama. Erster Theil: DieOper unddasWesenderMusik«, in ders.:

Gesammelte Schriften und Dichtungen, Bd. 3, Leipzig 1872, S. 287–394, hier S. 389.

47 Ebd.

48 Dörte Schmidt: »Schrift. Werk. Performance. Neue Musik«, in: Ratzinger / Urbanek / Zehet-

mayer (Hg.):Musik und Schrift, S. 276–300, hier S. 276.

49 Ebd., S. 278.

50 Ebd. Herv. d. Verf.

51 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839470220-006 - am 13.02.2026, 03:13:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470220-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Cornelia Bartsch: Körperzeichen – Kurvenschriften 123

als ›autorisierter Text‹ gelesen und gehört zu werden, dürfte in der Tat zurückzu-

führen sein auf »jene emphatische Vorstellung vom Komponisten, die sich derart

mit der Idee der absoluten Musik verbindet, dass der Schreibende und der Schöp-

fer in eins rücken und die Schrift eine verabsolutierende Aufladung im Prozess des

Musikerfindens erfährt«.52 Für diesen Prozess, in dem an die Stelle der Legitima-

tion durch kodifizierte Tradierung im theologischen Kontext nun die Legitimati-

on durch den auf einer Filiation der Meisterwerke beruhenden Autornamen tritt,

lieferte, wie Schmidt anmerkt, »[e]rst das Menschenbild der Aufklärung den nöti-

gen Subjektbegriff.«53 Interessant ist nun erstens, dass sich dieser Subjektbegriff in

Differenzdiskursen formierte, in denen nicht weniger als der Bereich des Mensch-

lichen und damit auch die Frage diskutiert wurde, für wen die Gleichheitsverspre-

chen der Aufklärung eigentlich Gültigkeit haben (sollten) und für wen nicht. Zwei-

tens spielteMusik in diesenDiskursen eine durchaus nicht unbedeutende Rolle. Im

Zentrum stand hierbei die bereits angesprochene geheimnisvolle Macht der Musik

auf Körper und Seele, ihre Fähigkeit beispielsweise den Körper wie vonGeisterhand

zu bewegen. Denis Diderot beschäftigte dies in seinen Diskursen ebenso wie spä-

ter E.T.A.Hoffmann in seinen Erzählungen.54 Die Fähigkeit der Musik, Körper und

Seele gleichsam ›fernzusteuern‹ und ohne Umwege über Zeichen direkt ›von Herz

zu Herzen zu sprechen‹, bildete zwar einen latenten Gegensatz zum vernünftigen,

autonomen und mit sich selbst identischen Subjekt der Aufklärung, wurde jedoch

zur Grundlage für den später retrospektiv positiv umgewerteten Begriff der ›abso-

luten Musik‹. Insofern erstaunt es nicht, dass Musik ab der zweiten Hälfte des 18.

Jahrhunderts zu einem Diskursfeld wurde, in dem die Grenzen des Menschlichen

ausgelotet wurden, und zwar ausgehend von der Frage, was die Seele sei und wel-

che Wesen darüber verfügen, in verschiedenen Richtungen: zwischen Mensch und

Tier ebenso wie zum Göttlichen. Für die emphatische Komponistenfigur, in der im

Prozessder inAblösungvondenalten theologischenDiskursenSchöpferundSchrift

zusammenfallen, lässt sich hierbei ein Paradox beobachten. Sie erweist sich in den

angesprochenenDifferenzdebattengeradenicht als ›vernünftigesSubjekt‹, sondern

wird selbst zur liminalenFigur.WieBeethoven (als ihrPrototyp) indenWortenWag-

ners auf der Suche nach demunbekannten Land desmusikalischen Ausdrucks zum

Columbus wird,55 gleicht die Figur des expressiven Komponistensubjekts den eu-

ropäischen Seefahrern, die als »men of the margins«56 für ihre gefährliche Passage

52 Ebd., S. 280.

53 Ebd.

54 Vgl. z.B. denDisput zwischenMademoiselle de Lespinasse und demArzt BordeuDenis in De-

nis Diderot: »Rêve de d’Alembert« [1769], in: Jules Assézat (Hg.):Œuvres complètes de Diderot,

Paris 1875, S. 122–181.

55 Wagner: »Oper und Drama«, S. 343.

56 Ann McClintock: Imperial Leather. Gender, Race, and Sexuality in the Colonial Contest, New York/

London 1995, S. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839470220-006 - am 13.02.2026, 03:13:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470220-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


124 Schrift – Autorschaft – Gender

an den Grenzen ihrer Gesellschaften mit Lizenzen ausgestattet waren, die in de-

ren Inneren sanktioniert waren.57 Das Zwischenreich des Unartikulierbaren, des-

sen mittels Schrift habhaft zu werden Zweck der Reise ist, wird indes, wie auch bei

Wagner,vonSchwellenfigurendesWeiblichenbewohnt.Diese treten sogar selbst als

Naturschriften in Erscheinung: Aus dem in rötliche Moose verwandelten Blut der

(einst) göttlich singenden Frau fließt demmusikalischen Ideal-Autor bei Hoffmann

die wahre Musik ins Innere und von dort direkt in die Feder.58 (Die Pflanzenschrif-

ten in Hoffmanns Beethoven-Rezensionen sind hiermit verwandt.59) Der Student

Anselmus liest diewieMusik klingenden Texte der echten Literatur vomSchlangen-

körper der Geliebten ab.60 In den Genderskripten, in denen das emphatische Bild

des Komponisten entsteht, firmieren Frauen/Weiblichkeit als Grenzfiguren in oben

genanntemSinne: Sie sindmitdenKonstituierungsprozessendes schreibendenAu-

torsubjektes substanziell verbunden, ohne bezogen auf die betreffenden Praxen als

Subjekte fungieren zu können.61

Auch Mythen um überhöhte Subjektkonstruktionen spielen in die Alltags- und

künstlerischen Praktiken hinein, in denen sich das Subjekt über sein Verhältnis zu

Medien,Schreibenbzw.Schriftlichkeit insVerhältnis zurGesellschaft setzt unddie-

se damit zugleich konstruiert. Sie sind Teil jener »sehr unterschiedlichen Technolo-

gien des Selbst«,62 deren Entstehung der Kultursoziologe Andreas Reckwitz in den

Modernitätsdiskursen seit dem 17./18. Jahrhundert verortet:

Von durchgehender Relevanz scheinen jedoch mediale Praktiken zu sein: Prakti-

ken im Umgang mit technischen Medien der Verbreitung der Zeichen – zunächst

57 Vgl. hierzu ausführlich Cornelia Bartsch: »Zur Genealogie ästhetischer und epistemischer

Gewalt«, in Anke Charton / Elisabeth Treydte (Hg.): Genie – Gewalt – Geschlecht. Narrative und

Strukturen von Machtmissbrauch in der Musik(wissenschaft), Hildesheim (Jahrbuch Musik und

Gender 16), Druck in Vorbereitung.

58 Vgl. die in Johannes Kreislers Lehrbrief eingelassene ›Chrysostomos-Erzählung‹: E.T.A. Hoff-

mann: »Johannes Kreislers Lehrbrief«, in: ders.: Fantasiestücke in Callot’s Manier, Werke 1814,

hg. von Wolfgang Steinecke und Gerhard Allroggen, Frankfurt a.M. 2006 (Sämtliche Wer-

ke 2.1/Bibliothek deutscher Klassiker 98), S. 447–455, die ›Chrysostomos-Erzählung‹ ebd.,

S. 448–553.

59 Vgl. hierzu E.T.A. Hoffmann: »Beethovens Instrumentalmusik«, in: ders.: Fantasiestücke in Cal-

lots Manier, S. 229–321, insbesondere S. 286f.

60 Vgl. E.T.A. Hoffmann: »Der goldne Topf«, in: ders.: Fantasiestücke in Callots Manier, S. 229–321,

insbesondere S. 286f.

61 Vgl. Purtschert: Grenzfiguren, S. 27, sowie zum Subjektbegriff der Aufklärung Judith Butler:

»Kontingente Grundlagen. Der Feminismus und die Frage der Postmoderne«, in: Seyla Ben-

habib / Judith Butler / Drucilla Cornell / Nancy Fraser (Hg.):Der Streit umDifferenz. Feminismus

und Postmoderne in der Gegenwart, Frankfurt a.M. 1995, S. 46.

62 Vgl. Reckwitz: Das hybride Subjekt, S. 72.

https://doi.org/10.14361/9783839470220-006 - am 13.02.2026, 03:13:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470220-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Cornelia Bartsch: Körperzeichen – Kurvenschriften 125

im Umgangmit der Schriftlichkeit unter der Voraussetzung des Buchdrucks, dann

der Umgang mit audiovisuellen Medien, schließlich mit den digitalen Medien.63

Für die Musik und die musikalische Schrift scheinen hier die Grenzen des ›langen

19. Jahrhunderts‹ besondereSchnittstellen zubilden,wobei in beidenFällendasVer-

hältnis im Zentrum steht, in das sich das Subjekt zur sich verändernden Rolle der

musikalischen Schrift und des Schreibens setzt. Das Subjekt der Aufklärung geriet

am Ende des 19. Jahrhunderts ebenso in die Krise wie die auf paradoxe Weise dar-

auf beruhenden und zugleich sich davon absetzenden Narrative um das Künstler-

subjekt. InAnbetracht der damit verflochtenenGeschlechterdiskurse ist es nicht er-

staunlich, dass diese Krise auch als ›Krise dermännlichen Identität‹ analysiert wur-

de.64 VordiesemHintergrundsollennundieDiskurseumdenKonflikt zwischender

Semiotik des Körpers und derjenigen des Zeichens erneut in Augenschein genom-

men werden: in Texten Erich Moritz von Hornbostels und mit Bezug zur Sprach-

theorieWalter Benjamins.

Körperspuren: Von Hornbostel – Benjamin

Wie eingangs erwähnt leitet von Hornbostel die »psychologische Entstehungsge-

schichte des europäischen Notensystems«65 aus der Annahme von Reflexen ab, die

in Gestalt physiologischer Bewegungsimpulse von derMusik, insbesondere der Be-

wegung der Melodie, auf den Körper übertragen werden. Dass hierbei, wie er be-

tont, »eine physiologische Korrelation und nicht ein bloßes Spiel von Assoziatio-

nen vorliegt«, begründete er in einer für das frühe 20. Jahrhundert charakteristi-

schen Weise gleichsam ›kultur-‹ bzw. ›völkerpsychologisch‹ damit, »daß ganz ana-

loge Bewegungen zu allen Zeiten und bei den verschiedenstenVölkern diemusikali-

schen Äußerungen begleitet haben.«66 Hieraus schließt er auf eine »akustisch-mo-

torische Bewegung als gemeinsameWurzel […], die erst im Laufe der Entwicklung

sich in zwei getrennte Bewegungendifferenzierte, ohne daßder innige Zusammen-

hangbeider verlorengegangenwäre.«67 Bis indieseZurückweisungdesZusammen-

hangs vonMelodie- undKörperbewegungals bloß assoziativ hinein zeigt sich in von

Hornbostels Argumentation eine auffällige Nähe zu Benjamins Sprachtheorie, ins-

besondere zu seinen Texten aus den späteren 1920er und frühen 1930er Jahren.Ben-

jamin spricht sich hier auf der Basis ethnologischer, entwicklungspsychologischer

63 Ebd., S. 68.

64 Vgl. Jacques le Rider:Das Ende der Illusion.Zur Kritik derModerne, übers. vonRobert Fleck,Wien

1990, insbesondere S. 103–226.

65 Von Hornbostel: »Melodischer Tanz«, S. 81.

66 Ebd., S. 79.

67 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839470220-006 - am 13.02.2026, 03:13:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470220-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


126 Schrift – Autorschaft – Gender

und psychopathologischer Untersuchungen unter anderem von Lucien Lévy-Bruhl,

RichardPaget,Frédéric LefèvreundMarcel JoussegegendieBedeutungderOnoma-

topoetik für die Sprache (und ihren Ursprung) aus. Im Rekurs auf Paget, demzufol-

ge »[d]as phonische Element der Sprache ein auf demmimisch-gestischen fundier-

tes« sei,68 zitiert er anschließend eine längere Passage aus Marcel Jousses und Jean

Lefèvres Une nouvelle psychologie du langage, die Pagets Gesten-Theorie des Sprach-

ursprungs bestätige. »Der charakteristische Ton«, so die beiden Autoren in (ver-

mutlich) Benjamins eigener Übersetzung, sei »nicht notwendigerweise onomapoe-

tischerArt,wiemandies allzu oft behauptet hat. […] [E]r ist lediglichBegleiterschei-

nung, akustische Unterstützung einer optischen, in sich verständlichen Gebärden-

sprache.«69 Diese, »durch Mund und Kehle vermittelte Gestikulation« sei, so zitiert

Benjamin weiter, aufgrund ihres im Vergleich zur Gebärde des Körpers geringe-

ren Energieverbrauchs und trotz der vergleichsweise geringen Ausdruckskraft »zur

Vorherrschaft« gelangt.70 Die als ›Ursprungssinn‹ erforschten »Wurzeln« der Spra-

che seien den beidenAutoren zufolge daher »nichts anderes als akustische Transpo-

nierungen alter spontanermimischer Ausdrucksbewegungen.«71 In Pagets so durch

zeitgenössischeSprachforscherbestätigten Idee,»daßdiegesprocheneSprachenur

eine Formeines fundamentalen animalischen Instinktes […]mimischer Ausdrucks-

bewegung durch den Körper« sei,72 sieht Benjamin Verbindungen zu seinerTheorie

des mimetischen Vermögens und kommt hierbei wie von Hornbostel auf den Tanz

zu sprechen. So zitiert er als Beispiel für die in derMimesis aufgehobenen zeichen-

haften Abstraktion Stéphane MallarmésWort von der ›Tänzerin als Metapher‹.73 In

der Annahme einer »Verwobenheit von semiotischer undmimetischer Sprachfunk-

tion«, schließe Benjamin, wie Anja Lemke zusammenfasst, an die »Sprachphysio-

gnomik« der genannten Autoren an.74 Doch treibe Benjamin »die Verbindung von

Gestik undMimik […] im Begriff der unsinnlichen Ähnlichkeit«, wie Lemke betont,

68 Walter Benjamin: »Problemeder Sprachsoziologie. Ein Sammelreferat«, in: ders.:Kritikenund

Rezensionen, hg. von Hella Tiedemann-Bartels, Frankfurt a.M. 1972 (Gesammelte Schriften 3),

S. 452–480, hier S. 477. Das »Sammelreferat« entstand 1934 als Auftragsarbeit für das Frank-

furter Institut für Sozialforschung und wurde ein Jahr später in dessen Zeitschrift publiziert.

Vgl. Anja Lemke: »Zur späteren Sprachphilosophie«, in: Burkhardt Lindner (Hg.): Benjamin-

Handbuch. Leben –Werk –Wirkung, Stuttgart/Weimar 2011, S. 643–652, hier S. 643.

69 Benjamin: »Probleme der Sprachsoziologie«, S. 477.

70 Ebd.

71 Ebd. Mit der Erforschung des Ursprungssinns in den Wurzeln der Sprache dürfte Jousse die

Suche nach einem – zeitgenössisch im Klang, in der Onomatopoeisis vermuteten – Substrat

des Bezeichneten in den Morphemen meinen.

72 Benjamin: »Probleme der Sprachsoziologie«, S. 478.

73 Ebd. Vgl. hierzu den folgenden Abschnitt.

74 Lemke: »Zur späteren Sprachphilosophie«, S. 646. Den Begriff »Sprachpyhsiognomik« ver-

wendet Benjamin im Rekurs auf HeinzWerner (Grundfragen der Sprachphysiognomik, 1932) als

weiteren Referenzautoren, vgl. Benjamin: Probleme der Sprachsoziologie, S. 478.

https://doi.org/10.14361/9783839470220-006 - am 13.02.2026, 03:13:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470220-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Cornelia Bartsch: Körperzeichen – Kurvenschriften 127

über die von ihm zitierten Autoren hinaus.75 Entscheidend ist hierbei, dass Benja-

min nicht nur dem Konnex zwischen dem gesprochenen und dem geschriebenen

Wort, sondern insbesondere dem Letzteren Bedeutung zumisst, da es »– in man-

chen Fällen vielleicht prägnanter als das gesprochene – durch das Verhältnis sei-

nes Schriftbildes zu dem Bedeuteten das Wesen der unsinnlichen Ähnlichkeit er-

hellt.«76 Der Begriff der ›Ähnlichkeit‹ verweist auf das in der Nachahmung oderMi-

mesis aufgehobene Substrat des Bezeichneten im Zeichen, während das Adjektiv

›unsinnlich‹ zugleich klarstellt, dass die Arbitrarität des Zeichens nicht aufgegeben

wird. Die Verbindung zwischen der ersteren mimetischen und der zweiteren se-

miotischen Funktion der Sprache sieht Benjamin nicht zuletzt in der »Aktivität des

Schreibenden«77. Darin, so nimmt Benjamin an, komme der »mimetische Vorgang

[zum Ausdruck]«, der in der Entstehungszeit der Schrift »von größter Bedeutung

für das Schreiben gewesen ist.«78Hieraus leitet er die Archivfunktion der Schrift ab,

die folglich zugleich ein Archiv ausdruckshafter Körpergebärden ist: »Die Schrift ist

so, neben der Sprache, ein Archiv unsinnlicher Ähnlichkeiten, unsinnlicher Korre-

spondenzen geworden.«79 IndemBenjamin dieMimesis der Ausdrucksgebärden an

den Ursprung der Sprache und des Schreibens setzt, bleibt die mimetische Funk-

tion im arbiträren Zeichen erhalten. Sie muss jedoch als Zeichen gelesen werden,

wieBenjamins voneinemHofmannsthal-Zitat eingeleitete Schlussbemerkungklar-

stellt:

›Was nie geschrieben wurde, lesen.‹ Dies Lesen ist das älteste: das Lesen vor aller

Sprache, aus den Eingeweiden, den Sternen oder Tänzen. Später kamen Vermitt-

lungsglieder eines neuen Lesens, Runen und Hieroglyphen in Gebrauch. Die An-

nahme liegt nahe, daß dies die Stationen wurden, über welche jene mimetische

Begabung, die einst das Fundament der okkulten Praxis gewesen ist, in Schrift und

Sprache ihren Eingang fand.80

Nicht nur der Verweis auf das ›Lesen aus den Tänzen‹ macht Parallelen zwischen

Benjamins Sprach- und Schrifttheorie und vonHornbostels Überlegungen zuDun-

cans Tanz als ›mimetischer Schrift‹ der Musik deutlich. Gemeinsam ist beiden zu-

75 Lemke: »Zur späteren Sprachphilosophie«, S. 646.

76 Walter Benjamin: »Über das mimetische Vermögen«, in: ders.: Aufsätze, Essays, Vorträge,

hg. von Rolf Tiedemann und Hermann Schweppenhäuser, Frankfurt a.M. 2002 (Gesammel-

te Schriften 2), S. 210–213, hier S. 211. Der Text entstand als grundlegende Überarbeitung

der wahrscheinlich im Januar 1933 in Berlin geschriebenen »Lehre vom Ähnlichen« (ebd.,

S. 204–210) im Sommer desselben Jahres auf Ibiza, vgl. die Anmerkungen der Herausgeber,

ebd., S. 950–959.

77 Benjamin: »Über das mimetische Vermögen«, S. 212.

78 Ebd.

79 Ebd, S. 213.

80 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839470220-006 - am 13.02.2026, 03:13:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470220-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


128 Schrift – Autorschaft – Gender

dem die Betonung der Nachahmung. So vermutet von Hornbostel die gemeinsame

Wurzel der in den »Tanzbewegungen« erkennbaren »optische[n] Empfindungs-

reihe« und der von der Musik ausgehenden akustischen im »Nachahmungstrieb«

als »einer allgemeinen psychischen Tendenz«.81 Benjamin argumentiert mit Lévy-

Bruhl, dass der ›zeichnerische Habitus‹ indigener Völker in deren Neigung zur

Nachahmung akustischer Wahrnehmungen (als »Lautbilder«), vor allem der Be-

wegungen gründe.82 Während Benjamins Sprachtheorie die um 1900 virulente

Suche nach dem Ursprung europäischer Kultur im »primitiven Denken« explizit

zugrunde liegt, klingt sie in von Hornbostels psychologischer Argumentation zu

Duncans Tanz eher in der Latenz an. Explizit wird sie jedoch in von Hornbostels

zwei Jahre zuvor publizierter Grundlegung der neuen Disziplin der vergleichen-

den Musikwissenschaft. Seine Begründung der Erforschung der Musik der »so

genannten Naturvölker«83 zwecks Erkenntnis der »entwicklungsgeschichtlichen

und […] allgemeinen ästhetischen Grundlagen der Musik«84 basiert auf eben dieser

Vorstellung: »Wir dürfen, wenn auch mit einiger Vorsicht, den Zustand primiti-

ver Völker mit früheren Stufen unserer eigenen Kultur in Parallele setzen. Dann

würden wir auch in primitiver Musik Analogien zu suchen haben zu der Tonkunst

unserer Vorfahren.«85 Die für den Primitivismus als Denkfigur charakteristische

Analogiebildung zwischen kultur- bzw. menschheitsgeschichtlicher und individu-

eller Entwicklung, die in von Hornbostels Duncan-Aufsatz latent anklingt, wird

bezogen auf die Korrelation zwischenMelodie- und Köperbewegung auch in einem

späteren Aufsatz deutlich. Als Charakteristikum der »African Negro Music« hebt

von Hornbostel neben der komplexen Rhythmik die von harmonischen Konven-

tionalisierungen noch freie Melodik hervor, deren ›natürliche Wurzeln‹ er in der

psycho-physischen Beschaffenheit des Menschen als anthropologischer Konstante

sieht: »In purely melodic songs certain natural traits have maintained themselves

which in our harmonicmusic have been superimposed upon or supplanted by other

traits.They are ›natural‹, i.e. rooted in the psycho-physical constitution ofman, and

can therefore be found all over the world.«86

81 Von Hornbostel: »Melodischer Tanz«, S. 83.

82 Vgl. Benjamin: »Probleme der Sprachsoziologie«, S. 455.

83 Erich M. von Hornbostel: »Die Probleme der vergleichenden Musikwissenschaft (1905)«, in:

ders.: Tonart und Ethos.Aufsätze zurMusikethnologie undMusikpsychologie, hg. von Christian Ka-

den und Erich Stockmann, Leipzig 1986, S. 40–58, hier S. 41. Anders als viele seiner Zeitgenos-

sen verwendet von Hornbostel sowohl den Begriff der ›Naturvölker‹ als auch den des ›Primi-

tiven‹ vergleichsweise vorsichtig.

84 Ebd.

85 Ebd., S. 56.

86 Erich M. von Hornbostel: »African Negro Music« [Reprint aus Africa 1/1 (1928), S. 30–69], hg.

vom International Institute of African Languages and Cultures (Memorandum, IV), Oxford

[192?], S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839470220-006 - am 13.02.2026, 03:13:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470220-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Cornelia Bartsch: Körperzeichen – Kurvenschriften 129

Bei Benjamin wie bei von Hornbostel wird der Körper zum visuellen Zeichen

ausdruckshafter Gebärden und zugleich zu deren Archiv. Figuren des Primitiven

werden hierbei am Kreuzungspunkt von Konzepten deutlich, die für die europäi-

schen Wissensordnungen (auch der Musik) und für die Ästhetik um 1900 zentral

waren: Sie machen den Ausdruck als Essenz der Musik sichtbar und sie verwei-

sen auf die in der Abstraktion sichtbare Spur dieser ausdruckshaften Gebärden in

der Schrift. An diesem Kreuzungspunkt werden als ›primitiv‹ gelesene Menschen

zum Zeichen von Avantgarde und Fortschritt, während sie als Subjekte dieses Fort-

schritts quasi per definitionem nicht in Erscheinung treten konnten. Sie werden –

wie die Argumentationsfiguren von Hornbostels und Benjamins zeigen – in einen

ahistorischen Raum verschoben, ohne den indes Fortschritt nicht gedacht werden

kann.87

Kurvenschriften: Die Tänzerin als Metapher und die Differenz
zwischen Genie und Kinematograph

Der »Konflikt zwischen der Semiotik des Körpers und derjenigen der Schrift«, den

Brandstetter als charakteristisch für die »Zeichenkrise« um 1900 identifiziert,88 be-

stimmt auf spezifische Art auch die Diskurse um die musikalische Schrift – und

zwar schon deutlich früher und in zwei zentralen Aspekten. Erstens lagert sich die

Zeichenkrise um jenen Prozess, in dem auf der Grundlage des aufklärerischen Sub-

jektbegriffs diemitder Ideeder absolutenMusik verbundeneemphatischeFigurdes

Komponisten entsteht, in der sich SchöpfertumundSchreiben verbinden.Zweitens

ist sie an eben jener Schwelle angesiedelt, die als entscheidendes Moment in der

Entwicklung dermusikalischenNotationssysteme benannt wird: amÜbergang von

›Memorierschriften‹ hin zu ›Komponierschriften‹, wo also die musikalische Schrift

zum »Werkzeug des Komponierens« wird, und »[i]ndem sie einen eigenen Wirk-

lichkeitsraum herstellt, […] eine kreative und explorative Funktion [besitzt]«.89 Erst

an der Schnittstelle dieser beiden Prozesse gilt im emphatischen Sinn, was Ass-

mann aus dem durch die Schrift ausgelösten »Innovationsdruck« generell ableitet:

»Vom Barden erwartet das Publikum das Vertraute, vom Autor das Neue.«90 Zu-

gleichwird hier um 1900 ein bereits älteresUnbehagen an der Schrift und ihrer Ten-

87 Zur Konstruktion und Bedeutung anachronistischer Räume vgl. McClintock: Imperial Leather,

S. 40–42.

88 Brandstetter: Tanz-Lektüren, S. 468.

89 Celestini / Nanni / Obert / Urbanek: »Zu einer Theorie der musikalischen Schrift«, S. 4.

90 Assmann: »Schrift – Gedächtnis – Musik«, S. 57. Wie der bekannte Streit um die seconda prati-

ca zeigt, waren Neuerungen und Grenzüberschreitungen etwa um 1600 (auch wenn die No-

tenschrift sie erst ermöglichte) nicht selbstredend willkommen. Der Möglichkeitsraum, den

Monteverdi hierbei (unter Gebrauch der Schrift) betrat, war gleichwohl der des subjektiven

https://doi.org/10.14361/9783839470220-006 - am 13.02.2026, 03:13:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470220-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


130 Schrift – Autorschaft – Gender

denz zur Konventionalisierung deutlich, die den Zweifel an der ›explorativen‹ Funk-

tiondurchaus einschließt.Für vonHornbostelwirddieseKonventionalisierung – in

frappierender Übereinstimmung mit Jean-Jacques Rousseaus Essai sur l’origine des

langues – repräsentiert durch die Harmonik und die dadurch präzisen Tonstufen,

die den in derMelodie aufgehobenen Ausdrucksgebärden des Körpers, wie Rousse-

au formuliert, »Fesseln anlegt«.91 Die Suche nach dem Substrat der Ausdrucksge-

bärden in den Zeichen, in ahistorischen Reflexen und fiktiven Ursprüngen, wie sie

sich in den skizzierten Denkfiguren des Primitiven zeigen, weist um 1900 auch auf

die Krise sowohl der künstlerischen Fortschrittskonzepte als auch der damit ver-

bundenen Subjektformationen hin.

Im Vergleich zur Entstehungszeit des überhöhten Komponistensubjekts um

1800 stellt sich für das Ende des langen 19. Jahrhunderts allerdings die Frage, wo

die Diskursfiguren des Weiblichen bleiben. Zwar ist der weibliche Körper etwa in

Gestalt der Protagonistinnen des modernen Tanzes realiter anwesend, zugleich

scheint er jedoch diskursiv zum Verschwinden gebracht zu werden. »Die Tänze-

rin«, so zitiert Benjamin Stéphane Mallarmé, »ist nicht eine Frau, sondern eine

Metapher, die aus den elementaren Formen unseres Daseins einen Aspekt zum

Ausdruck bringen kann: Schwert, Becher, Blume oder andere.«92 Diese meta-

phorische Ersetzung korreliert mit Brandstetters Beobachtung, dass der Körper

der Tänzerin im modernden Tanz zunehmend verschwindet: »in der bewegten

Szenographie der Stoffe und des Farben-Raums, wie in Loïe Fullers Tanz«,93 oder

»als Chiffre im Netz von Texten und geometrischen Figuren, wie in Valentine de

Saint-Points ›Metachorie‹.«94 Das »Körperbild der Tänzerin«, wie es durch die vom

vorwiegend männlichen Blick bestimmten Kulturmuster geprägt sei, erscheine in

diesem Prozess der Abstraktion »als Doppelgestalt: einerseits als Signifikant für

den schönen, im Tanz dem bewundernden, begehrenden Blick sich ausstellenden

weiblichen Körper; andererseits als rein kinetischer, von sexuellen Konnotationen

abstrahierender Signifikant innerhalb der SyntaxderChoreographie.«95Die »starke

erotische Komponente« entwickle sich in dieser »Metamorphose des Körperlichen

ins Mediale«, wie Brandstetter schreibt, »gerade im Moment der geheimnisvollen

VerflüchtigungdesKörpers in der Bewegung«, jedochnichtmehr als »Reflex auf das

Ausdrucks, angesiedelt an der Schwelle zwischen Regelwerk/Konvention und einem Raum

außerhalb dessen, was zeitgenössisch unter ›Musik‹ oder ›Wohlklang‹ verstanden wurde.

91 Jean-Jacques Rousseau: »Essay über den Ursprung der Sprachen, worin auch über Melodie

und musikalische Nachahmung gesprochen wird«, in: ders.: Musik und Sprache. Ausgewähl-

te Schriften, hg. von Peter und Dorothea Gülke, übers. von Dorothea Gülke, Wilhelmshaven

1984, S. 99–168, hier S. 144.

92 Benjamin: »Probleme der Sprachsoziologie«, S. 478.

93 Brandstetter: Tanz-Lektüren, S. 367.

94 Ebd.

95 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839470220-006 - am 13.02.2026, 03:13:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470220-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Cornelia Bartsch: Körperzeichen – Kurvenschriften 131

Objekt des Begehrens«, sondern als »Potenzial des Imaginären: als das Begehren

selbst«.96 Selbst in dieser Abstraktion bleibt die Spur des (weiblichen) Körpers als

Material der Schrift erkennbar: als Schriftträger für eine visionäre ›Zukunftsmu-

sik‹, die sich selbst schreibt: So schreibt der Symbolist George Rodenbach über den

Tanz Loïe Fullers: »Tanz ist Andeutung. Gerade dadurch ist er das vollkommenste

aller Gedichte. Ein plastisches, farbiges, rhythmisches Gedicht, bei dem der Körper

nicht mehr als eine weiße Seite ist, jene Seite, auf die das Gedicht sich schreiben

wird.«97

Als Versuch einer kompletten Auflösung der noch in der Abstraktion des Tan-

zes erkennbaren vergeschlechtlichten Schreibordnungen, wie sie sich in den Dis-

kursen um die musikalische Schrift zeigen, lässt sich die Tanz-Inszenierung »Me-

tachorie« der ›Multi-Künstlerin‹ Valentine de Saint-Points lesen.98 Die Schriftstel-

lerin, bildende Künstlerin, Autorin kunsttheoretischer Traktate, Tänzerin und Per-

formerin, die ab 1934 auch als Journalistin und Verfasserin politischer Texte agierte,

konzipierte unter diesemNamen einen Tanz, der – soweit überhaupt rekonstruier-

bar –mit denzeitgenössischenAufladungenvonText,Tanz,BildundKörper radikal

brach.Die besondere InnovationdiesesKonzeptes bestand, soBrandstetter, »darin,

den Tanz als Schüssel- undRahmen-Kunst innerhalb eines intermedialen theatrali-

schenGesamtmodells zubestimmen.«99Daraus entwickelte Saint Point,wieBrand-

stetter fortfährt, eine den zeitgenössischen Konzepten entgegengesetzte Idee des

Gesamtkunstwerkes, »nicht als Integration […] der Künste, sondern als multifak-

torielle theatralische Komposition unter dem Gesichtspunkt einer übergeordneten

Idee des Tanzes als abstrakter Kunst«:100 Tanz, nicht als Einheit der Künste oder von

Körper und Seele, sondern als Abstraktion, die sich selbst im Tanz theoretisch re-

flektiert. Übertragen ließe sich dies auch lesen als Bruch mit diskursiven In-Eins-

Setzungen des (weiblichen) Körpers mit jenem Unartikulierbaren des Ausdrucks,

das mittels Schrift durch den Komponisten-Schöpfer artikulierbar wird.

96 Ebd. S 368.

97 Zit. ebd., siehe auch: Gabriele Brandstetter / BrygidaM. Oachim: Loïe Fuller. Tanz – Licht-Spiel –

Art Nouveau, Freiburg i.Br. 1989, S. 195f.

98 Brandstetter zufolge erschien das von Saint Point verfasste ›Manifest‹ der »Metachorie zurUr-

aufführung in der Pariser Zeitschrift Tribune Libre vom 14.12.1913 (Brandstetter: Tanz-Lektüren,

S. 374). Ein Vortrag unter demTitel »LaMétachorie (Conférence lue à la Comédie des Champs-

Elysées)«wurde abgedruckt in der ZeitschriftMontjoie! 2/1-2 (Januar/Februar 1914), S. 5–7. Vgl.

hierzu auch Nell Andrew:MovingModernism. The Urge to Abstraction in Painting, Dance, Cinema,

NewYork 2020, insbesondere S. 43–78. EineNeuausgabe dermiteinander verflochtenenMa-

nifeste und Tanz-Essays Saint Points erschien 2005: Valerie de Saint-Point: Manifeste de la

Femme Futuriste suivi de Manifeste Futuriste de la Luxure, Le Théâtre de la Femme, La Métachorie,

hg. von Giovanni Lista, Paris 2005.

99 Brandstetter: Tanz-Lektüren, S. 373.

100 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839470220-006 - am 13.02.2026, 03:13:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470220-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


132 Schrift – Autorschaft – Gender

Saint-Points »Metachorie« war ein Gegenmodell zu Duncans Konzept der

»Tanzreform aus dem Geist des Griechentums«,101 wie sie es in ihrem Text Das

Kunstwerk der Zukunft entwirft.102 Duncan bestätigt darin die Konzepte, auf denen

die vergeschlechtlichten Schreib- und Zeichenordnungen des langen 19. Jahrhun-

derts beruhen. Sie geht darin soweit, dass sie einleitend gleichsam erklärt, weder

Subjekt des Schreibens noch des Redens sein zu können. Ihr Konzept des ›Tan-

zes der Zukunft‹ beruht auf der Idee einer absoluten Einheit von Leib und Seele,

verkörpert im ›Weib der Zukunft‹.103 In ihrer Diktion knüpft sie, wie sie explizit an-

merkt, unverkennbar an Arthur Schopenhauers DieWelt alsWille und Vorstellung an.

Zugleich ist der Text auch als Parallelschrift zu Wagners Das Kunstwerk der Zukunft

zu lesen. Duncans Text erscheint wie ein Versuch, die »Tänzerin der Zukunft«104

als weibliches Gegenbild zu jenem emphatischen Bild des Komponisten zu ent-

werfen, in dem Schöpfer und Schreiben zur Deckung gelangen und der das (mit

dem Konzept der absoluten Musik verknüpfte) Unartikulierbare des Ausdrucks –

das ›Wesen‹ der Musik – in die Welt bringt. Anders als beim männlichen Pendant

artikuliert sich diese Einheit in der Tänzerin der Zukunft als Einheit von Schöpferin

und Körpergeste im Tanz. Von Hornbostels Anmerkung bestätigt diese Parallele,

wenn er Duncans Tanz gegen die Pantomime bzw. gegen assoziative Korrelationen

zwischen Körper und Musik als ›absoluten Tanz‹ verteidigt: »Der melodische Tanz

ist aber ebenso sehr ganz Tanz, wie die absolute Musik ganzMusik ist.«105

Auf welche ›Widerstände‹ im zeitgenössischen Diskurs ein Versuch, das »Wel-

lenmädchen« in der Diktion Wagners, – die sprach-, schriftlose und damit auch

geschichtslose Ausdrucksgebärde als Figur des Weiblichen – an den symbolischen

Ort des ›Schöpfer-Künstlers‹ zu setzen, indes stoßen konnte, illustriert eine Stu-

die RichardWallascheks. Als Musikpsychologe zählt er wie auch von Hornbostel zu

denBegründern der vergleichendenMusikwissenschaft.WallascheksThema ist das

musikalische Gedächtnis, das er wie dieser in auf Nachahmung beruhenden Bewe-

gungsreflexen verortet.106 Diese seien, wie er in Übereinstimmungmit seinen Zeit-

genossen findet, bei Naturvölkern besonders ausgeprägt, zeigten sich aber auch in

pathologischen Zuständen oder unter Hypnose. Bei den Probanden, die in diesen

Zuständen »eine Art Phonograph werden«,107 indem sie beispielsweise ganze zu-

vor gehörte Opernarien einschließlich der Gesten der gehörten Sänger nachahmen,

101 Ebd., S. 374,

102 Isadora Duncan: Der Tanz der Zukunft (The Dance of the Future). Eine Vorlesung, übers. von Karl

Federn, Leipzig 1903.

103 Ebd., S. 30.

104 Ebd., S. 45f.

105 Von Hornbostel: »Melodischer Tanz«, S. 84.

106 RichardWallaschek: »Das musikalische Gedächtniß und seine Leistungen bei Katalepsie, im

Traum und in der Hypnose«, in: Vierteljahresschrift für Musikwissenschaft 8 (1892), S. 204–251.

107 Ebd., S. 224.

https://doi.org/10.14361/9783839470220-006 - am 13.02.2026, 03:13:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470220-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Cornelia Bartsch: Körperzeichen – Kurvenschriften 133

handelt es sich zu einem guten Teil um Frauen. AmEnde zitiert er als ›meisterhafte

Schilderung‹ des »Nachahmungs-Talents,das sich […] von einem frappierendenGe-

dächtniß ausgehend, in der charakteristischesten Begabung« auch des modernen

Musikers äußere,108 die Szene ausDiderots LeneveudeRameau, in der dieserOrches-

terinstrumente undGesangsstimmen eines gehörtenMusikstücksmit Stimmeund

Geste täuschend nachahmt:

Aber erinnert uns nicht die ganze Beschreibung an ähnliche Zustände in der

Hypnose der Extase, der Katalepsie im Haschischrausch? Der eifrige Versuch

der Nachachmung [sic!], die Gebärden, der Gesang, die Mimik, alles spricht zu

uns wie ein lebendiger Phonograph, der die verschiedenartigsten empfangenen

Eindrücke reproducirt.109

Woaber liegt dieDifferenz zwischendemGenie unddempathologischenKörper als

lebendigemPhonographen?Wallaschek antwortet zum einenmit einembewussten

Zirkelschluss: im Genie selbst,

das aus dem normalen Zustand seines Bewußtseins heraus alles das vor unsern

Augen entwickelt […], was der gewöhnliche Mensch, wenn überhaupt, so nur mit

vollständiger Aufhebung seines sonstigen psychischen Zusammenhanges […],

sich selbst entfremdet und als Maschine gehorchend, abwickelt.110

Zum anderen liegt die Differenz im Gebrauch der (Noten-)Schrift, wie Wallaschek

zu Beginn seines Aufsatzes mit dem Verweis auf die Anekdote der Niederschrift

vonGregorio AllegrisMisereredurch den 14-jährigenMozart nach zweimaligemHö-

ren festhält.111 Und last but not least liegt der Unterschied im Geschlecht, wie Wal-

lascheks zwar anekdotisch angeführte aber gleichwohl bemerkenswerte Beispiele

von Treppen- oder Fensterstürzen zeigen, durch die die (ausnahmslosmännlichen)

Protagonisten sich vonWahnsinnigen in Genies verwandeln.112

108 Ebd., S. 249f.

109 Ebd., S. 250.

110 Ebd.

111 Ebd., S. 207.

112 Ebd., S. 216. BeiWallascheks Beispielen »berühmterMänner«, die in ihrer Kindheit als »blöd«

galten und durch Fenster- oder Treppenstürze zum Genie wurden, handelt es sich allerdings

nicht um Musiker und zudem um Figuren aus dem 17. Jahrhundert: den Literaten und He-

rausgeber Jean Mabillon und den böhmischen Politiker und Feldherrn Wallenstein.

https://doi.org/10.14361/9783839470220-006 - am 13.02.2026, 03:13:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470220-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839470220-006 - am 13.02.2026, 03:13:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470220-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

