8. Affektanalyse

Gefiihle, Emotionen und Affekte sind seit ihrer Grindung ein wichti-
ger Beobachtungsgegenstand der Soziologie. Bei den Klassikern finden
sich dazu prominent Emile Durkheims Konzept der kollektiven Erre-
gung (1994) und Georg Simmels Konzept der Stimmung (2001). Dieser
Prominenz, die eine ganz vielfiltige Forschungslandschaft gepragt hat,
steht bis heute jedoch ein bedeutsames Missverstindnis gegentiber, das
ebenfalls durch die Klassiker der Soziologie gepragt wurde, namlich dass
affektive Phinomene Sonderphinomene sind, die in der sozialen Welt
in erster Linie als Gegenstand der Neutralisierung, Disziplinierung und
Kontrolle soziologisch relevant und interessant sind. Dafiir steht Max
Webers idealtypischer Begriff des affektuellen Handelns, der theoriesys-
tematisch affektneutrales Handeln unterstellt genauso wie Norbert Elias
Vorstellung einer Geschichte der westlichen Moderne als die einer der
Zivilisierung der Affekte, eines Affekt-Managements und einer Affekt-
neutralisierung (Elias 1976). Die Dominanz soziologischer Ansitze, die
Affektphinomene aus der Perspektive der Kontrolle und des Manage-
ments beobachten, findet sich auch heute noch. Zwar operiert die So-
ziologie der Emotionen nicht mehr vorwiegend mit der Vorstellung einer
Neutralisierung der Affekte, sie tendiert aber weiterhin dazu, affektive
Phianomene aus der Perspektive der Affektkontrolle zu beobachten. Man
schwimmt dabei zumeist entweder im Kielwasser von Norbert Elias oder
folgt der von Goffman geprigten Vorstellung einer Art affektiver Insze-
nierung und bedient sich dabei hiufig Konzepten des Gefiihlsmanage-
ments (Hochschild 1979).

Bevor ich diese Problematik weiter ausfiithre, mochte ich zunichst eine
theoriesystematische und theoriehistorische Einordung der vielfaltigen
Forschungszweige zu dieser Thematik vornehmen. Mittlerweile hat sich
eine uniiberschaubare Anzahl von Ansitzen entwickelt, die sich der af-
fektiven Seite des Sozialen widmen. Hier lassen sich drei grundlegen-
de Theorieparadigmen unterscheiden: 1.) die Sozialpsychologie, 2.) die
Soziologie der Emotionen und 3.) die Affektforschung (Affektstudien).
Diese Aufgliederung in Paradigmen folgt den konzeptionellen Unter-
schieden, die in diesen Ansatzen selbst vorgenommen werden. Ich werde
diese Paradigmen zuerst kurz darstellen, um im Anschluss meine Affek-
tanalyse herauszuarbeiten, die sich primar mit affektiven Beziehungen
beschaftigt.

Bei der Sozialpsychologie handelt es sich um ein Paradigma, das hiu-
fig auf Sigmund Freuds Psychoanalyse zuriickgreift und sich in erster
Linie mit unbewussten Vorgangen menschlicher Individuen beschiftigt.
Die Frage nach dem Ort der Affekte, Emotionen und Gefiihle verweist

118

26.012026, 02:02:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905264-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AFFEKTANALYSE

hier auf einzelne Individuen und deren angeborene Triebstrukturen. Die
Beziehung zu Personen und Objekten folgt dem Modell der Besetzung,
der Projektion eines Wunsches auf eine andere Person oder ein Objekt.
Sozial wird ein individueller Trieb in der Sozialpsychologie genau ge-
nommen erst in Momenten der Konfrontation mit anderen Personen —
mit Personen, die diese Triebwiinsche ablehnen bzw. eigene Triebwiin-
sche geltend machen. Bei Freud erklirt sich die Entwicklung der Psyche
und des Trieblebens ausgehend von zwischenmenschlichen bzw. inter-
subjektiven Konflikten, so etwa prominent zwischen Vater und Kind im
Odipuskomplex (Freud 1967a). Nicht-menschliche Akteure spielen in
der Sozialpsychologie nur eine abseitige oder eine indirekte Rolle. So fin-
det sich in Donald W. Winnicotts (1971) Konzept des Ubergangsobjekts
eine Theorie, die auch Beziehungen zu Objekten beriicksichtigt. Uber-
gangsobjekte sind zum Beispiel Teddybaren, die das Kind mit emotio-
nalen Inhalten fullt. Aber trotz dieser Beziehungen zu Mitmenschen und
Objekten sind Ort und Ursprung der Affekte in der Sozialpsychologie
eben ausschliefSlich individualistisch gedacht. Affekte entstammen dem-
nach einer der individuellen Psyche eingelagerten Triebstruktur und die
den Individuen entstammenden Triebwiinsche werden in sozialen Bezie-
hungen lediglich sublimiert und transformiert.

Von diesem sozialpsychologischen Paradigma ldsst sich nun die So-
ziologie der Emotionen unterschieden, die Emotionen und Affekte auf
eine ganz andere Art definiert. Genau genommen handelt es sich erst bei
diesem um ein spezifisch soziologisches Paradigma, das sich von psycho-
logischen Annahmen unabhingig macht. Gewdhrsmann ist hier nicht
Sigmund Freud, sondern in erster Linie Emile Durkheim. Emotionen ent-
stammen hier nicht den individuellen Triebstrukturen, sondern sind Phi-
nomene, die aus zwischenmenschlichen Interaktionen hervorgehen. Es
handelt sich gewissermaflen um eine Produktion der Emotionen in sozi-
alen Interaktionsverhdlinissen. Denkt man zum Beispiel an das Konzept
der kollektiven Efferveszenz (kollektive Erregung) bei Durkheim (1994),
dann hat man es mit einem Affekt zu tun, der Uberhaupt erst in sozia-
len Situationen entsteht. Grundsatzlich handelt es sich dabei um die Be-
gegnung mit einer unpersonlichen, d.h. kollektiven Emotion, also mit
einem Affekt, der das Individuum tbersteigt und den dieses auch nicht
in sich selbst — individuell — hervorrufen kann. Kollektive Efferveszenz
ist eine Transzendenzerfahrung, ein Affekt, den man nicht allein erleben
kann und der nur aus spezifischen rituellen Zusammenhingen hervor-
geht (Turner 2005). Soziale Emotionen sind Effekte der dynamischen Be-
gegnungen von Korpern, es sind Ereignisse in menschlichen Interakti-
onsketten (Kemper 1978, Hochschild 1979, Thoits 1989, Collins 1990,
2004). Soziale Emotionen setzen wiederholte zwischenmenschliche In-
teraktionen und einen geteilten Fokus der Aufmerksamkeit voraus (ge-
meinsam einen Wettkampf anschauen, zusammen einen Gott anbeten,

119

26.012026, 02:02:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905264-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AFFEKTANALYSE

ein Spiel spielen, sich gemeinsam einer Sache widmen etc.). Solcherart fo-
kussierte soziale Interaktionsketten erzeugen unter den Individuen eine
wechselseitige emotionale Mitnahme (entrainment), sie transformieren
nicht allein individuelle Triebe, sondern lassen ganz neue entstehen.

Im Verhiltnis zur Sozialpsychologie haben Interaktionen also eine
konstitutive und nicht nur eine transformative bzw. sublimierende Be-
deutung. Allerdings gilt dies nur fiir menschliche Interaktionen und nicht
fur das Verhiltnis zu Dingen. Wie auch im sozialpsychologischen Pa-
radigma haben Dinge in der Soziologie der Emotionen lediglich eine
symbolische Bedeutung: sie fungieren als Ubergangsobjekte, als eine Art
Speicher, der mit emotionaler Energie aufgefillt werden kann, sodass
man sich sozialen Emotionen auch in Abwesenheit direkter Interaktio-
nen erinnern bzw. diese hervorrufen kann.

Affektstudien

Seit den neunziger Jahren kann man nun hinsichtlich der Behandlung
von Emotionen und Affekten das Auftauchen eines neuen Theoriepara-
digmas beobachten.

Die Bedeutung von »Affekt« in den aktuellen Affektstudien kann
bis zu den Affektenlehren des 17. und 18. Jahrhunderts zuriickverfolgt
werden (James 1997, Brennan 2004). Einerseits mobilisieren die aktuel-
len Affektstudien den Begriff des Affekts gegen die Vorstellungen eines
durch rationale und deliberative Entscheidungen motivierten Menschen,
der auf der Basis von 6konomischen oder logisch-philosophischen Erwa-
gungen handelt. Damit teilen sie eine zentrale Perspektive emotionsso-
ziologischer Ansitze (Schiitzeichel 2010). Andererseits wenden sie sich
mit dem Affektkonzept gegen die Vorstellung einer reinen Verinnerli-
chung psychischer Prozesse (Connolly 2011, Leys 201 1). Demnach kann
der Affekt nicht einfach auf Emotionen und Gefiihle zuriickgefiithrt wer-
den, vielmehr zeichnet er nach, wie die Strukturen der Psyche* mit den
korperlichen und sozialen Strukturen verbunden sind. Genau genommen
ist aber auch diese Beschreibung noch allzu dualistisch.

Dabei sind die Bezugsautoren so zahlreich wie vielgestaltig, sie um-
fassen Spinoza, Walter Benjamin und Hermann Schmitz genauso wie
Gilles Deleuze und Félix Guattari. In einer ihrer prominentesten Vari-
anten® findet sich hier nun anstelle der Vorstellungen von individuellen
Triebstrukturen oder sozialen Interaktionsketten das Konzept affektiver

29 Psyche verstanden im altgriechischen Wortsinn, wo sich die Psyche nicht al-
lein auf Erlebnisse einer reinen Innerlichkeit bezieht, sondern alle Prozesse
des Korpers umfasst.

30 Zur Einordnung der verschiedenen Varianten siehe auch Slaby 2018.

I20

26.012026, 02:02:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905264-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AFFEKTSTUDIEN

Atmosphdren. Dieses Theorieparadigma lasst sich in einen Denkzusam-
menhang mit den Konzepten der » Aura« von Walter Benjamin (198oc,
1985), der »Stimmung« von Georg Simmel (2001), der » Atmosphare«
von Hermann Schmitz (1993) und des » Affekt-Blocks« von Deleuze und
Guattari (2000) einordnen. Atmosphiren sind unpersonliche soziale Mi-
lieus, die objektiv auf uns wirken, d.h., man kann sich ihnen als Indivi-
duum nicht entziehen. So entwickelt zum Beispiel Gernot Bohme eine
asthetische Theorie, die sich mit der Produktion affektiver Atmosphiren
durch Kunstwerke beschaftigt. Fiir Bohme haben Kunstwerke gleichsam
eine Aura, die wir »atmen«; Bilder haben ontologische Krafte, die in uns
eine »affektive Betroffenheit« hervorrufen (1995: 25).

In ihrem Buch Transmission of Affect argumentiert Theresa Brennan
gegen die Vorstellung genetisch vorgegebener Triebe und macht demge-
geniiber geltend, dass »die Umwelt wortwortlich in das Individuum ein-
dringt« (Brennan 2004: 1). Bei ihr findet sich eine Art biochemische So-
zialtheorie, die den Ursprung der Affekte auf die Ubertragung innerhalb
hormoneller Atmospharen zuriickfuhrt. Affekte erklaren sich fir sie aus
der Ubertragung von Pheromonen — biochemischen Transmittern. So-
bald wir zu einer Gruppe hinzustofsen, werden in unseren Korpern kon-
krete organische Reaktionen ausgelost. Im Gegensatz zum emotional
entrainment der Soziologie der Emotionen miisste man von einer Art der
hormonellen Mitnabme aller Anwesenden sprechen.

Unabhingig davon, ob man nun dsthetisch oder biochemisch argu-
mentiert, unbestritten ist, dass man »von duferlichen Faktoren beein-
flusst und geformt« (Brennan 2004: 75) wird und dass diese Faktoren
nicht allein menschlicher Natur sein miissen. Allerdings erscheinen die
Korper in den Konzepten der affektiven Atmosphire als merkwiirdig
passive Objekte. Es fillt hier schwer zu erkldaren, warum verschiedene
Korper in identischen Kontexten, in denselben Atmospharen und in den-
selben Umwelten auf verschiedene Weise affiziert werden. Warum wer-
den manche Gruppenmitglieder von der religiosen Aura in Kirchen und
heiligen Statten angesprochen, wohingegen andere ganz unberthrt blei-
ben; oder warum werden manche von Borsen- oder FuSballfiebern mit-
gerissen, wohingegen andere starke Gegenreaktionen in dhnlichen Si-
tuationen entwickeln? Es scheint, dass die Bedeutung atmospharischer
Krifte tiberschitzt wird, ohne dass dabei im angemessenen MafSe auf
die notwendigen rezeptiven Fihigkeiten des Korpers eingegangen wird.
Sowohl Bohme als auch Brennan sind sich der deterministischen Impli-
kationen und Probleme des Atmosphidrenkonzepts sehr wohl bewusst.
Brennan weist darauf hin, dass es in der Regel mindestens eine Per-
son gibt, »die einem gemeinschaftlichen Affekt nicht nachgibt«. Sie er-
klirt diese Ausnahme durch die individuelle »Fihigkeit sich zu distan-
zieren und abzusondern« (Brennan 2004: 11). Und auch Gernot Bohme
sieht die einzige Moglichkeit, von einer bestimmten Atmosphare nicht

I2T

26.012026, 02:02:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905264-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AFFEKTANALYSE

angesprochen (und damit nicht affiziert) zu werden, in aufgeklarter Op-
position und intendierter Isolation. Es ist jedoch fraglich, ob die einzi-
gen Alternativen im Umgang mit dem Konzept der Atmosphire in unbe-
wusster Unterwerfung oder intendierter Opposition bestehen. Dartiber
hinaus ist der Status des Widerstandes nicht geklart. Handelt es sich da-
bei um aufgeklirtes Denken im Sinne eines kritischen Rationalismus?
Fihrt man dann aber nicht wieder ein Primat der Kognition und des ra-
tionalen und reflexiven Denkens ein, dass diese Theorien gerade tiber-
winden wollen? Meines Erachtens deuten diese begrenzten Wahlmog-
lichkeiten auf die unterschitzte Rolle der anwesenden Korper hin: Auf
die Unterschitzung ihrer Fahigkeiten und auf die Unterschiatzung ihrer
Vielfalt und Verschiedenheit. Denn ganz offensichtlich rufen externe Ein-
flisse wie Pheromone und Bilder nicht bei allen Anwesenden dieselben
Reaktionen hervor. In diesem Zusammenhang ist darauf hinzuweisen,
dass nicht jeder Korper dieselbe rezeptive Affektfihigkeit hat, also nicht
auf die gleiche Weise affektiv ansprechbar ist, dass er metaphorisch ge-
sprochen nicht denselben Resonanzboden hat. Man denke in diesem Zu-
sammenhang zum Beispiel an die schone Selbstbeschreibung Max We-
bers, er sei religios unmusikalisch — dies bezeichnet keinen Gegenaffekt
(Areligiositdt) und es beschreibt auch keine Absonderung und Isolation
gegeniiber Religionen. Vielmehr beschreibt es die Tatsache, dass Max
Webers Korper auf der religiosen Frequenz blind ist, dort also eine feh-
lende Affektfahigkeit aufweist.

Ganz grundsitzlich musste man also sagen, dass es zur Hervorrufung
eines Affekts der Synchronisierung von affizierendem und affiziertem
Korper bedarf. Die entscheidende Frage innerhalb eines Affektzusam-
menhangs besteht nicht darin, ob der Affekt einem Korper als Trieb an-
gehort oder eine strukturelle Atmosphire bildet, sondern vielmehr wel-
che spezifische Affektfrequenz bzw. affektive Beziehung vorliegt, d.h.,
auf welche Art die verschiedenen Anwesenden miteinander in Verbin-
dung stehen.

Dabei geht es um die Erfassung eines breiten Spektrums an Bezie-
hungsfrequenzen, z.B. haptische, olfaktorische, elektrische etc. (Seyfert
2011b). Durch die Aneignung von Le Bons Konzept der Ansteckung in
Massen (Borch 2012) oder Tardes Konzept der Nachahmung (Tarde
2017) versuchen die Affektstudien die Vielzahl der Transmissionen und
Interaktionen aufzuzeigen. Zusitzlich zu den Kommunikationskanilen
und -frequenzen bertcksichtigen sie auch qualitative Variationen inner-
halb dieser Interaktionsformen: ihre Intensitdtsstufen (Massumi 2002,
Thrift 2004, Featherstone 2010, Lash 2010).

So macht es offensichtlich einen Unterschied, ob die soziale Beziehung
sprachlich, symbolisch, taktil, olfaktorisch oder elektrisch ist. Affizie-
rende und affizierte Kérper konnen in einer Begegnung bzw. in einer In-
teraktion nur dann einen Affekt auslosen, wenn sie sich auf identischen

I22

26.012026, 02:02:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905264-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ABSTRAKTE AFFEKTBEZIEHUNGEN

Beziehungskanilen und -frequenzen affizieren. Wenn einem Korper die
entsprechende Affektfihigkeit fehlt, dann ist er gegeniiber der Affizie-
rung eines anderen Korpers indifferent, nicht ansprechbar — er ist dann
zum Beispiel unmusikalisch. Diese Indifferenz ist von Gegenaffekten
(von denen Bohme und Brennan sprechen) zu unterscheiden, von Af-
fekten also, die ganz explizit eine Abwehrreaktion und keine Indiffe-
renz darstellen.

Abstrakte Affektbeziehungen

Ich habe in diesem Zusammenhang einen alternativen Affektbegriff vor-
geschlagen mit dem eine allgemeine Soziologie der Affekte verbunden
ist (Seyfert 20112, 2011b). Dabei geht es darum, Affekte als ein Dif-
ferenz- und Zwischenphianomen zu verstehen, das aus der Begegnung
von Korpern und Dingen aller Art emergiert. Die Erweiterung ist dabei
dreifacher Art: Erstens handelt es sich bei Affizierungen nicht allein um
Aktionen bzw. Interaktionen, sondern ganz allgemein um Beziehungen
(die auch reines Verhalten, Rezeptivitat, Affiziert-Werden, Suspensionen
und Interpassionen) einschliefSen. Zudem bezieht sich der Affektbegriff
zweitens nicht allein auf menschliche Korper und Interaktionen, son-
dern auf Beziehungen aller Art, die tierische, pflanzliche und artifizielle
Korper einschlieflen konnen. Zum Dritten ergibt sich daraus eine enor-
me Erweiterung an Arten sozialer Beziehungen, die neben den klassi-
schen sozialen Beziehungen, sprachlicher und symbolischer Natur, eine
unendliche Anzahl anderer zulisst, wie taktile, olfaktorische, elektri-
sche, haptische etc. Referenzkorper, zwischen denen sich Affekte er-
eignen bzw. die von Affekten hervorgebracht werden, sind dann nicht
menschliche Korper, Dinge, Artefakte usf., sondern das, was ich Affek-
tife nenne.

Die Analyse von Affekten, affektiven Beziehungen und Affektifen ist
ein methodischer Ansatz, der soziale Beziehungen als generalisierte Be-
gegnungen von Korpern und deren wechselseitige Effekte, die sie inei-
nander auslosen, konzeptualisiert. Wie viele andere affekttheoretischen
Ansatze ist auch dieses Konzept von Benedict Spinoza und dessen Fra-
ge inspiriert: Wer affiziert wen, und auf welche Weise dndert die wech-
selseitige Affizierung die Korper und Dinge? Was sind die Typen der An-
ziehung, Ablehnung und Indifferenz? Welche Beziehungen sind dabei
relevant?

In Anlehnung an Spinoza, dessen Affektanalyse in seiner Ethik als
Basisreferenz fiir die meisten aktuellen Affekttheorien gilt (Deleuze/
Guattari 2002, Massumi 2002, 2002, Stewart 2007, Gregg/Seigworth
20710, Seyfert 201 1b), verstehe ich Affekt (Lateinisch: affectus) als ei-
nen Wechsel oder Ubergang in einem Koérper, der durch einen anderen

123

26.012026, 02:02:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905264-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AFFEKTANALYSE

Kérper hervorgerufen wurde. Diese Anderung bezieht sich auf Kérper
und Geist und ist immer sowohl korperlich als auch imaginir oder sym-
bolisch. Auch wenn eine solche Definition auf den ersten Blick unziem-
lich abstrakt wirken konnte, so liegt gerade in dieser Abstraktionshohe
der Vorteil der Theorie, denn sie gilt nicht nur fir Menschen, sondern
auch fiir alle andern »Individuen, die, wenn auch in verschiedenen Gra-
den, dennoch beseelt sind. [...] Darum mufS alles, was wir von der Idee
des menschlichen Korpers gesagt haben, notwendig von der Idee eines
jeden Dinges gesagt werden« (Spinoza 1990: 143).3"

Ich gehe auf Spinoza zuriick, anstatt auf aktuellere Ansitze wie z.B.
die der hormonellen Affizierungen von Brennan (2004), gerade weil sich
der Affekt in Spinozas Philosophie immer schon auf zwei oder mehr Din-
ge bezieht. Das heifdt, Korper konnen andere Korper nicht affizieren,
ohne selbst affiziert zu werden — alles was affiziert, wird auch selbst affi-
ziert. In Spinozas Philosophie ist der Affekt nicht dem Individuum inner-
lich, sondern der Affekt durchliuft umgekehrt das Individuum.

Das Konzept des Affekts ist somit sowohl auf die einfachsten Korper
und Ideen als auch auf die komplexesten anwendbar, das gilt fir mensch-
liche, nicht-menschliche, trans-menschliche wie auch mehr-als-mensch-
liche (Whatmore 2006): Eine Schneeflocke kann affizieren und affiziert
werden, genauso wie der staatliche Leviathan. Spinoza hat explizit auf
einer unendlich grofSen Bandbreite und Komplexitit von Korpern und
Ideen bestanden, von den einfachsten bis zu den komplexesten (Deleuze
1993b). Insofern erlaubt uns die Anwendung eines (neo-spinozistischen)
Affektbegriffs die Analyseebene flexibel auf der Vertikalen zu skalieren.
Zugleich werden wir weiter unten sehen, dass diese Skalierbarkeit kein
quantitatives Kontinuum unterstellt, sondern qualitative Briiche indiziert,
also intensiv ist, d.h., der Affekt indiziert selbst eine qualitative Differenz
(ist mit anderen Worten eine Intensitdtsstufe), fiihrt eine eigene Skala ein.

Ein Affekt ist immer relational, insofern er immer zwei oder mehr er-
fordert: Dinge, Korper affizieren einander, um im Gegenzug selbst af-
fiziert zu werden. Affizieren heifSt immer auch affiziert-werden (Kwek
2015). In Spinozas Philosophie durchlauft der Affekt immer das Indivi-
duum (Balibar 1997, Montag 2005) und haufig, wie wir am Beispiel von
heterologischen Gesellschaften in Kapitel 12 sehen werden, auch Gat-
tungen und Arten. Der Affekt entzieht sich den Grenzen, die um und fiir
das Individuum herum konstruiert worden sind, Grenzen, deren Auf-
rechterhaltung und Dekonstruktion (durch die Kritik) vielen anderen
Theorien grofSe Mengen an kritischer Energie kosten.

31 Im Original heifSt es »... quam ad reliqua individua pertinent, quae omnia,
quamvis diversis gradibus, animata tamen sunt. [...] atque adeo, quic-quid
de idea humani Corporis diximus, id de cujuscunque rei idea necessario di-
cendium est.« (ebd. 142 [E2p13s]).

124

26.012026, 02:02:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905264-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ABSTRAKTE AFFEKTBEZIEHUNGEN

Es ist an dieser Stelle sicher angebracht, darauf hinzuweisen, dass
Leidenschaften, Emotionen, Gefithle und Emotionen nicht mit Affekten
identisch sind (Bohrer 1984). Trotz des Bezugs auf Studien zu Emotio-
nen und Leidenschaften des siebzehnten und achtzehnten Jahrhunderts
sind Affekte nicht einfach nur subjektiv gefarbte Emotionen und Gefiib-
le, d.h. reine Verinnerlichungen psychischer Prozesse (James 1997, Bren-
nan 2004).3* In diesem Punkt unterscheiden sich die Affektstudien auch
von den spezifischeren Ansitzen der Sozialpsychologie und der Soziolo-
gie der Emotionen.

Auf der abstraktesten Ebene bezeichnen Affekte Beziehungen zwi-
schen (menschlichen und nicht-menschlichen) Korpern und die Art und
Weise, wie diese zusammengehalten werden. Die Affekttheorie geht da-
von aus, dass Korper, Dinge, Individuen etc. aus den affektiven Bezie-
hungen, in denen sie stehen, iberhaupt erst hervorgehen. Sie sind Effekte
(Seyfert 201 1a: 100, Slaby 2016: 4). Das heifst zugleich, dass die Koha-
renz von Korpern, Dingen, Individuen etc. durch das sie umgebende af-
fektive Gefuige, das Affektif mitkonstituiert wird (von Scheve 2017: 17).
Der Affekt geht aber umgekehrt auch aus den sozialen Beziehungen her-
vor, er emergiert aus den sozialen Beziehungen aller moglichen Korper.
Im Sinne einer doppelten Bewegung, die das Affizierende genauso ver-
andert wie das Affizierte, gilt insofern, dass sowohl Korper, Dinge, Indi-
viduen als auch das Affektif von den Affizierungsprozessen beeinflusst
werden bzw. streng genommen aus ihnen hervorgehen. Die Affekttheo-
rie ist eine Theorie des konstitutiven Zwischen.

Im Vergleich zu Affekten als abstrakte Beziehungen sind Emotionen
und Gefiihle Unterformen. Sie setzen ein einigermaflen stabiles Selbst
und einen Korper mit normativer Klassifikation voraus, in denen Affek-
te eine spezifische Bedeutung erlangen. Emotionen sind Teil einer spezi-
fischen Subjektivierungsform, sie sind in der Tat das bestimmende Cha-
rakteristikum von Subjektivitat. Wenn Friedrich Nietzsche sagt: »Ich bin
kein Mensch, ich bin Dynamit« (Nietzsche 1999: 365), kontrastiert er
damit zwei Lebensformen mit gegensitzlichen affektiven und kognitiven
Modi. Auf der einen Seite steht die humanistische Theorie der Aufkla-
rung, die Kant’sche Vorstellung eines menschlichen Individuums mit au-
tonomer Subjektivitit, das vom Gerichtshof der Vernunft geleitet wird:
ein rational handelndes, intentionales und sich seiner selbst bewusstes
Subjekt. Die Autonomie dieses Subjekts bestimmt auch seine Affektivi-
tat, die genauso von einer Unabhingigkeit von der AufSenwelt gekenn-
zeichnet ist wie die freiheitliche Individualitit. Das heifst jedoch nicht,
dass diese Affektivitat von der Umwelt abgekoppelt wire, sie zirkuliert
vielmehr im Korper, ohne Austausch nach AufSen, aber eben doch mit

32 Zu diesem Thema, siehe auch die Debatte zwischen Leys (2011) und
Connolly (2011).

125

26.012026, 02:02:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905264-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AFFEKTANALYSE

Orientierung an den gesellschaftlich vorgegebenen Mustern: Es ist eine
sittliche Affektivitit. Eine solche Affektivitat wird mit den Begriffen der
Gefiihle und Emotionen beschrieben, die man allgemeiner als sozial-
strukturierte Affekte zu bezeichnen hat, d.h., sie sind nach einem in-
ner-normativen System geordnet, das den Affekten spezifische Werte zu-
ordnet. In diesem Sinne sind Emotionen normativ und sie erhalten ihre
normative Orientierung vom Klassifikationssystem des Subjekts. So sind
zum Beispiel Schmerzen fur die moderne Subjektivierungsform etwas
Negatives, wohingegen Gliicksgefiihle als etwas Positives gelten.

Auf der anderen Seite bezeichnet die Vorstellung des Dynamits bei
Nietzsche eine transindividuelle Lebensform, die im affektiven Modus
der Verausgabung und Transgression operiert. Solcherart Transgressio-
nen haben entsubjektivierte Individuen zur Folge. Das kann zum einen
heifsen, dass das inner-normative Wertesystem durcheinanderkommt,
z.B. dann, wenn Schmerzen als angenehm und Glicksgefiihle als unan-
genehm empfunden werden. Es kann sich aber im Sinne der Transgres-
sion auch um die Aufsprengung der Autonomie des Subjekts, um dessen
Dezentrierung handeln. So etwa als Emotionen im urspriinglichen Wort-
sinn. Wahrend die Soziologie der Emotionen in der Regel sozial-nor-
mierte Affekte behandelt, stehen Emotionen wortwortlich im Kontrast
zu Gefiithlen des Subjekts. Man muss sie tatsachlich in ihrem origina-
len Lateinischen Sinn des e(x)movere, als Herausbewegung (aus dem in-
ner-subjektiven Zentrum) verstehen.

Angesichts dieser verschiedenen Formen affektiver Bezichungen, die
sich auf Subjekte genauso beziehen konnen wie auf desubjektivierte In-
dividuen, auf Emotionen, genauso wie auf Transgressionen, braucht die
Soziologie einen abstrakten Analyserahmen. Der Analyserahmen muss
abstrakt genug sein, um alle moglichen sozialen Beziehungen zu umfas-
sen, er darf sich also nicht allein auf den Gefithlshaushalt von Subjek-
ten bzw. deren Triebstrukturen oder die interaktiven emotionalen Ver-
kettungen menschlicher Subjekte beziehen. Er muss abstrakt sein, aber
dennoch konkretisierbar genug, um empirische Analysen zu ermogli-
chen. Deshalb sind nebulése Kategorien wie die der affektiven Atmo-
sphire zu vermeiden.

Ich habe in diesem Zusammenhang den Vorschlag gemacht, die Ge-
samtheit eines affektiven Gefuges, das die affektiven Beziehungen
(Transmissionen, Frequenzen und Interaktionen) genauso einschliefSt
wie alle beteiligten Korper, als ein Affektif zu bezeichnen (Seyfert 20114,
2011b).3

33 Alternativ dazu das »affektive Arrangement« (Slaby/Muhlhoff/Wiischner
2017).

126

26.012026, 02:02:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905264-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was ist ein Affektif?

Ein Affektif umfasst nicht nur die sozialen Beziehungen zwischen Men-
schen, sondern auch sogenannte post-soziale Beziehungen, also Bezie-
hungen zwischen menschlichen und nicht-menschlichen Beteiligten. Es
umfasst soziale Beziehungen, die nicht notwendig aktiv bzw. aktivistisch
sind, sondern auch Bezuge zwischen Akteuren und Passeuren erlauben.
Der Neologismus Affektif soll dabei verschiedene Probleme umschiffen:
Er soll die statischen Implikationen des Begriffs Block von Deleuze und
Guattari vermeiden genauso wie die konzeptionellen Schwierigkeiten,
die sich mit den deterministischen Tendenzen des A#mosphdren-Begriffs
verbinden. Er soll moglichst handlungsneutral sein: Ein Affektif ist nicht
das Ergebnis einer Handlung und auch nicht das autopoietische Arran-
gement eines sozialen Systems. Obwohl ein Affektif auch strategisch her-
vorgebracht werden kann, entsteht es in der Regel doch ohne explizite
Intention. In der Mehrzahl wird es nicht von Individuen arrangiert und
hervorgebracht, sondern entsteht kontingent als Teil der sozialen Imma-
nenz. Dartiber hinaus erlaubt der Affektif-Begriff die Berticksichtigung
auch nichtmenschlicher Akteure und Passeure. Die Begriffsbildung selbst
ist, wie man unschwer erkennen wird, durch Foucaults Dispositif-Begriff
inspiriert; eine Anlehnung, die formeller, jedoch nicht inhaltlicher Art ist.
Ein Affekt emergiert nicht figurativ, personal oder lokal »ausstrahlend
von einem gegebenen Punkt« — zum Beispiel ausgehend von einem Bild,
einer Idee oder von einem charismatischen Fuhrer. Vielmehr formiert
sich ein Affekt distributiv bzw. kollektiv ausgehend von einem »entschie-
den heterogenen Ensemble« (Foucault 1978: 120). In unserem Zusam-
menhang heifSt das, den Blick weg vom individuellen Korper und hin zur
Gesamtheit aller relevanten Elemente zu wenden. Dazu gehoren auch
nicht-menschliche und sogar nicht-organische Korper. Daruiber hinaus
bezieht sich das Konzept des Affektifs auch auf die Art der Beziehun-
gen »die zwischen diesen heterogenen Elementen sich herstellen kann«
(ebd.). Dabei ist entscheidend, diese Verbindung nicht auf sprachliche
bzw. symbolische Kommunikation zu reduzieren, sondern, wie Foucault
sagt, » Gesagtes ebensowohl wie Ungesagtes« zu beriicksichtigen (ebd.).
Solche heterogenen Verbindungen habe ich affektive Beziehungen ge-
nannt. Auflerdem stehen Affektife fiir historische Formationen, insofern
soziale Beziehungen nicht immer und zu allen Zeiten dieselben sind. Of-
fensichtlich sind sie historisch und kulturell variabel und relativ, was so
weit geht, dass unzeitgemafSe bzw. aufSerkulturelle Formen als abnormal
oder pathologisch gelten konnen (zum Beispiel in Fallen in denen jemand
Stimmen hort). Wie schon erwiahnt, hangen affektive Beziehungen von
der Affizierbarkeit bzw. Rezeptivitit der beteiligten Elemente und Kor-
per ab: Manche Korper sind besser affizierbar als andere, so dass sie zum
Beispiel bestimmte Stimmen nicht horen konnen oder Stimmen nur fiir

127

26.012026, 02:02:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905264-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AFFEKTANALYSE

Gerdusche halten. Die historischen und kulturellen Variationen der Affi-
zierbarkeit der Korper und deren affektive Beziehungen sind dabei kor-
relativ, da jede Beziehung spezifisch rezeptive und interaktive Fihigkei-
ten eines Korpers erfordert und umgekehrt.

Dabei kann man innerhalb eines jeden Affektifs eine bestimmte Vor-
liebe fir ausgewihlte affektive Beziehungen beobachten. Diese affektiven
Beziehungen konnen dann sogar den Charakter eines Regimes annehmen,
dies insofern, als sie zur Bildung eines Affektifs konstitutiv sind und die
Elemente in ihrer Bewegung anleiten. Regime sind also Beziehungsformen
innerhalb eines Affektifs, die im Fall menschlicher Akteure und Passeure
festlegen, auf welche Weise sie in das Affektif eingebunden sind (sprach-
lich, symbolisch, visuell, akustisch, imaginar etc.) und wie sie von dort aus
ihre Umwelt wahrnehmen bzw. von ihr affiziert werden. So herrscht in an-
thropistischen Gesellschaften (auf die ich u.a. in Kapitel 12 ndher eingehen
werde) de jure die Dominanz symbolischer und sprachlicher Beziehungen,
wohingegen in heterologischen Gesellschaften auch korperlich-imitative
Beziehungen vorherrschen konnen. Jenseits der juristisch legitimen Sozial-
beziehungen gibt es aber immer auch vernakulare Beziehungen, die de fac-
to konstitutiv sind. In meiner Analyse algorithmischer Borsenhandler in
Kapitel 13 wird sich zum Beispiel zeigen, dass die sprachlichen, semanti-
schen und kognitiven Beziehungen von anderen affektiven Beziehungen
der menschlichen Hindler zu ihrem Affektif (dem sozio-technischen Al-
gorithmusensemble) abhingen, etwa von visuellen, akustischen und phar-
makologischen Beziehungen. Dafiir muss die Affektfihigkeit der Akteure
und Passeure, ihre affektive Rezeptivitit, trainiert werden.

Die kulturell und historisch verschiedenen Formen der Rezeptivitat
verweisen auf Training und Erziehung. Es gibt gleichsam je spezifische
Techniken, um die Affektfihigkeit, die Rezeptivitit der Korper zu trai-
nieren. Jean Marie Guyau spricht im Zusammenhang seiner dsthetischen
Theorie von einer Gymnastik der Affektivitat (1911). Eine solche Gym-
nastik verweist auf die Steigerung der Fahigkeit eines Korpers, ande-
re Korper zu affizieren, d.h. dessen Fihigkeit, Elemente in der Umwelt
wahrzunehmen und auf sie einzuwirken. Entscheidend ist dabei, dass
diese Affektfahigkeit nicht allein quantitativer Art ist — sich also auf zu-
nehmende Sensibilisierung bzw. Ermachtigung bezieht —, sondern auch
qualitativer Art sein kann, insofern der Korper affektive Beziehungen
verstehen lernt, die er vorher nicht registriert hat. Bei Deleuze und Gu-
attari findet man in diesem Zusammenhang die bereits eingangs bespro-
chene differenztheoretische Idee der Nachbarschaft, die die Affizierfi-
higkeit eines Korpers verandern kann. So hat Vinciane Despret gezeigt,
wie die Nachbarschaft zu Pferden dem Menschen neue, gleichsam tieri-
sche Beziehungsformen antrainieren kann. Ihr Beispiel bezieht sich auf
ein wissenschaftliches Experiment zur Uberpriifung der kognitiven Fi-
higkeiten eines Pferdes: Der kluge Hans, von dem man behauptet, dass

128

26.012026, 02:02:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905264-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

‘WAS IST EIN AFFEKTIF?

es rechnen konne. Im Laufe der Untersuchung zeigte es sich, dass das
Tier in der Tat nicht rechnen kann. Vielmehr liest es die Losung an den
minimalen Korperbewegungen des Versuchsleiters ab. Der Versuchslei-
ter steht mit dem Pferd auf eine Weise in Beziehung, die ihm selbst un-
bewusst, dem Pferd jedoch bewusst ist. Insofern hat die Erforschung der
Fahigkeiten des Tieres nicht dem Tier das Rechnen gelernt, vielmehr hat
der Mensch gelernt, wie ein Pferd die Umwelt wahrnimmt. Das Pferd
hat dem Menschen eine neue Beziehungsform angelernt — Beziehungen
uber minimale Korperbewegungen (Despret 2004).

Jenseits dieser anthropo-zoologischen Perspektive hat Bruno Latour
gezeigt, dass die Gymnastik der Rezeptivitdt keineswegs ein ausschlief3-
lich dsthetisches oder visuelles Problem darstellt, sondern auch anthro-
po-artifiziell und olfaktorisch sein kann. Am Beispiel der Parfimindust-
rie zeigt er, dass die Ausbildung des Nachwuchses dort unter anderem im
Training des Geruchs und der Gymnastik der Nase besteht, darin also,
dass eine Nase auf eine spezifische Vielheit olfaktorischer Frequenzen
ansprechbar wird und diese zu unterscheiden lernt. Latour zeigt in sei-
ner Studie zugleich, dass chemische Sensoren und menschliche Nasen —
scheinbar ganz unterschiedliche Korper — doch auf ganz dhnliche Weise
trainiert bzw. kalibriert werden. Der chemische Sensor und die trainier-
te Nase haben affektanalytisch gesprochen mehr Gemeinsamkeiten als
eine trainierte mit einer untrainierten menschlichen Nase (Latour 2004).
Demgegeniiber bringen wir, intuitiv einer bestimmten Theorie der Ahn-
lichkeit folgend, sowohl die trainierte als auch die untrainierte mensch-
liche Nase in einen exklusiven (anthropologischen) Zusammenhang und
schlieflen die artifizielle Geridtschaft davon normativ aus. Eine Affekt-
analyse zeigt jedoch etwas ganz Anderes — und das deshalb, weil sie Kor-
per nicht anhand ihrer Ahnlichkeit vergleicht, sondern hinsichtlich ih-
rer Fahigkeit zu affizieren und affiziert zu werden. Das erlaubt eine ganz
neue Klassifikation der Welt, da man Korper dann nicht anhand imagi-
nirer Kategorien wie formale Ahnlichkeit oder biologische Spezies sor-
tiert, sondern dhnlich wie in Jakob von Uexkiills Umwelttheorie tiber
ihre Affektivitit, d.h. iiber die Frage, welche Elemente spezifische Kor-
per in ihrer Umwelt perzipieren und welche konkreten Effekte sie dort
hervorrufen konnen (von Uexkiill/Kriszat 1956).

Die grundlegende Denkfigur besteht im vorliegenden Fall also dar-
in, Affekte, Gefiihle und Emotionen konsequent relational, d.h. diffe-
renztheoretisch als emergente Beziehungen zu beschreiben — als Phiano-
mene also, die aus der Begegnung von Koérpern aller Art hervorgehen.
Kontext und Milieu, die die Gesamtheit aller beteiligten Korper bilden
und aus denen ein Affekt hervorgeht, bilden das Affektif. Deren Korper
(Dinge, Individuen etc.) und Beziehungsformen beziehen sich keines-
wegs allein auf menschliche Gefiihle und Emotionen, sondern sind dis-
tributiver Natur.

129

26.012026, 02:02:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905264-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AFFEKTANALYSE

Der Vorteil der Affektanalyse besteht darin, eine konzeptionelle Lu-
cke zu schliefsen. Obwohl die Bedeutung nicht-menschlicher Akteure in
Theorien wie der Akteur-Netzwerk-Theorie (ANT) prominent Beriick-
sichtigung findet und man in den Theorien technischer Systeme bereits
von emotionsiahnlichem Verhalten spricht, fehlt nach wie vor ein Mo-
dell, das die Beziehungen, Interaktionen und Interpassionen aller Akteu-
re und Koérper untereinander adidquat beschreiben konnte. So operiert
die ANT mit einem ethnomethodologischen Verfahren, das Beziehungen
beschreibt und versucht, die Assoziationen und Netzwerkverbindungen
anhand der hinterlassenen Spuren retrospektiv zu verfolgen. Allerdings
bleiben die theoretischen Bestimmungen der Netzwerkverbindungen und
Beziehungsformen vollig unterbestimmt und es ist nicht immer klar, auf
welche Weise die einzelnen Aktanten eines Netzwerks miteinander in Be-
ziehung stehen. Gerade hier kann eine Affektanalyse weiterfithrende Er-
kenntnisse liefern, auch weil sie die varianten Beziehungsformen inner-
halb von Assoziationen und Netzwerken zu analysieren verhilft, ohne
sich dabei allein auf symbolische und sprachliche Kommunikation auf
der einen Seite und menschliche Emotionalitit auf der anderen zu be-
schranken. Sie erlaubt namlich die Analyse der Beziehungen zu artifiziel-
len Objekten als affektive Korperbeziehungen, weil sie sie als Beziehung
ernst nimmt und nicht als Fetischismus oder Ubergangsbeziechung abtut.

Um die wechselseitigen Affekteffekte zu erkennen — die Veranderun-
gen, die wir durchlaufen, wenn wir in soziale Beziehungen eintreten, so
wie die Tierforscher bei ihrer Beschiftigung mit dem klugen Hans —,
muss man sich in der Affektanalyse auf intensive Affekte fokussieren.
Die Affektanalyse muss also zugleich eine Intensitdtsanalyse sein, wie
ich sie im 3. Kapitel beschrieben habe. Gegeniiber einem solchen ana-
lytischen Vorgehen tendiert die Mehrheit der soziologischen Forschun-
gen zum Ausschluss der Affekte oder zu deren Reduktion: Die Affekte
werden nur auf eine spezifische Weise behandelt, nimlich als extensive

Affekte.

Extensive Affekte

Der Ausschluss oder die Reduktion des Affektbegriffs auf extensive Pha-
nomene hat mit der Tendenz innerhalb der Soziologie zu tun, Affekte
nicht angemessen differenziert zu beobachten bzw. sie falsch auszudif-
ferenzieren. Der typischste Fall ist die bereits angesprochene, auf Max
Weber zurtickgehende Unterscheidung in affektuelles und affekt-neutra-
les Verhalten. Obwohl Weber nicht miide wird zu betonen, dass es sich
hier um eine idealtypische Unterscheidung handelt, der also kein kon-
kreter empirischer Fall eins zu eins entspricht, unterstellt er doch, dass es
irgendwie affektneutrales Handeln geben soll, mit der Konsequenz, die

130

26012026, 02:02:28.



https://doi.org/10.5771/9783748905264-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EXTENSIVE AFFEKTE

Vielfalt und Differenziertheit der affektiven Beziehungen gerade nicht in
den Blick zu bekommen. Wie auch in der systemtheoretischen Theorie-
architektur fuhrt die Einfihrung operativer Binarititen zur unterkom-
plexen Behandlung beider Seiten. Affekte und Kognitionen schliefSen
sich jedoch nicht wechselseitig aus, wie die Mehrheit der Sozialtheori-
en im Anschluss an Max Weber, Talcott Parsons und Norbert Elias un-
terstellt. Statt von einem Management, der Disziplinierung und Neut-
ralisierung von Affekten, ist die gesamte Kulturgeschichte durch eine
kontinuierliche Transformation affektiver Beziehungen geprigt. Die
verschiedenen Formen der Kognitionen weisen dabei je eigene Affekt-
formen auf. Das schlieft selbst noch die kiihlste und abstrakteste Kal-
kulation und instrumentelle Rationalitit ein, deren Affektivitat sie fur
manchen attraktiv und fiir andere wiederum abstofSend erscheinen ldsst
(sieche dazu Ciompi 1997). Dagegen ist die Soziologie fast vollstindig
dem Denken der Kontrolle und dem Management von Affekten und
Emotionen erlegen.

Dieses Denken findet sich exemplarisch in Goffmans bertihmter The-
orie des Spiels. Auf den ersten Blick scheint Goffmans dramaturgischer
Ansatz die affektiven Elemente des Alltagslebens sehr wohl zu bertick-
sichtigen. Rollenspiel erfordert viel mehr als nur rationale Ableitung von
Wahlentscheidungen oder eine kohirent logische Darstellung: Um er-
folgreich zu sein, miissen die Schauspieler authentisch und tiberzeugend
wirken, sie miissen »emotionale Anteilnahme an der Tatigkeit« zeigen
(Goffman 2010: 196). Allerdings beschrankt sich die emotionale Anteil-
nahme, die Goffman hier ins Spiel bringt, allein auf das Management
der Emotionen: Es geht um die Inszenierung des Selbst in einer Atmo-
sphdre der Authentizitdt, um einen Inszenierungsprozess, der das Auf-
weisen emotionaler Regungen erfordert, aber zugleich »dramaturgische
Disziplin« voraussetzt. Ein Akteur muss seine Emotionen vollstindig
unter Kontrolle haben, »mufs sich zugleich davor hiiten, von dem eige-
nen Schauspiel wirklich mitgerissen zu werden, damit er seiner eigentli-
chen Aufgabe gerecht wird, namlich eine erfolgreiche Vorstellung zu ge-
ben« (ebd. 196 [meine Hervorhebung]). Obwohl das von Goffman so
dargestellte soziale Leben seiner emotionalen Elemente nicht vollstan-
dig beraubt ist, unterstellt seine Soziologie dennoch, dass das soziale Le-
ben hauptsichlich aus Aktivititen besteht, die in einer kompletten Aus-
l16schung von Intensititsmomenten besteht — von Momenten, in denen
wir wirklich mitgerissen werden. Goffman bezieht sich ganz allein auf
das intersubjektive Management von Alltagsaffekten, ein Vorgehen, das
sich auf dhnliche Weise bereits in Norbert Elias Idee der Zivilisation als
einem Prozess der zunehmenden Affektkontrolle findet. Dieses Verfah-
ren hat sich bis in die aktuelle Soziologie der Emotionen hinein fortge-
setzt, wo es u.a. von Arlie Russel Hochschild mit dem Konzept der Emo-
tionsarbeit weiterentwickelt wurde (1979). Wir werden im Kapitel zu

I31

26.012026, 02:02:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905264-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AFFEKTANALYSE

den automatischen Beziehungen sehen, dass auch die aktuellen Ansitze
zur Affektarbeit (affective labour) diesem Kontroll-Paradigma folgen.

Diese Arten affektiver Phanomene lassen sich als extensive Affekte
deuten. In Differenz und Wiederholung bestimmt Deleuze extensive Af-
fekte als inter-subjektive Situationen, in denen »man jedermann dazu
auffordert, nach seinem Geschmack zu urteilen, vorausgesetzt dieser Ge-
schmack stimmt mit dem aller tiberein. Seien Sie Sie selbst, und zwar so
verstanden, daf$ dieses Ich das der anderen sein soll« (Deleuze 1992:
204). Analysen wie die von Goffman fokussieren ganz allein auf solche
extensiven Affekte, deren entscheidender Charakter im Affektmanage-
ment (sich nicht mitreifSen lassen) und in der inter-subjektiven Anpas-
sung affektiver Erwartungen besteht. Wie Deleuze richtig bemerkte, ist
diese Vorstellung tiber das affektive Leben weit verbreitet, findet sie sich
doch sogar in »Tests, in den Aufrufen der Regierung, in den Preisaus-
schreiben der Zeitungen«. Sie ist der »Ursprung eines grotesken Bilds
der Kultur« (ebd.) Schon aus diesem Grund sollte sie niemals Ausgangs-
punkt einer soziologischen Affektanalyse sein.

Kritische Affekte

Dagegen finden sich Forschungen zu intensiven Affekten nur abseitig,
z.B. in den (in Kapitel 6) angesprochenen spieltheoretischen Untersu-
chungen des Kulturhistorikers Johan Huizinga. Wahrend die — dezen-
trierenden und desubjektivierenden — intensiven Affekte dort gerade-
zu im Zentrum des Sozialen stehen, tauchen sie in den Ansitzen der
Emotionskontrolle nur als problematische Formen auf, namlich als Ent-
fremdungen. Auch das zeigt sich in Arlie Hochschilds soziologischen
Untersuchungen auf exemplarische Weise. In ihrer Untersuchung der
Ausbildung und Arbeit von Flugbegleiterinnen unterscheidet Hoch-
schild grundlegend zwei Konzepte: Emotionsmanagement und Emoti-
onsarbeit. Wahrend das Management der Emotionen an Goffmans Aus-
drucksmanagement angelehnt ist, unterscheidet Hochschild von diesem
die Emotionsarbeit, das sogenannte Tiefenhandeln (deep acting) (Hoch-
schild 1983: 33). Im Emotionsmanagement ist die dufSerliche Darstel-
lung der Affekte entscheidend: »Die wirkliche Gefiihlsreaktion muf ver-
borgen und die angemessene Gefuhlsreaktion gezeigt werden« (Goffman
20t10: 197). Was im Verborgenen geschieht, ist fur das Emotionsma-
nagement irrelevant. Das dndert sich nach Hochschild mit dem Auftau-
chen der Emotionsarbeit in der neuen Serviceindustrie (Industrie mit
einem Ldcheln). Mit dem Konzept des Tiefenhandelns entwickelt Hoch-
schild ein Konzept, das als Ubereinstimmung von wirklicher und ange-
messener Gefiihlsreaktion beschrieben werden kann. Die Emotionsar-
beit von Flugbegleiterinnen erfordert es, »sich selbst etwas vorzumachen,

132

26.012026, 02:02:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905264-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRITISCHE AFFEKTE

genauso wie anderen etwas vorzumachen« (Hochschild 1983: 33 [mei-
ne Ubersetzung]). Es darf hier keinen Bruch zwischen duferer freund-
licher Fassade und innerer — heimlicher — Abneigung und Langewei-
le geben: Man muss wirklich Spaf$ haben. Nach Hochschild haben wir
(als Kunden) namlich ein hochsensibles Sensorium dafiir entwickelt, ob
uns jemand sein Lacheln nur vorspielt, ob sich hinter der Maske mogli-
cherweise Indifferenz oder sogar Abneigung verbirgt. Das kleinste Ver-
rutschen der Maske, der minimalste Bruch im strahlenden Licheln, der
den Ubergang in den frustrierten Blick ankiindigt, lisst in uns den Ver-
dacht aufkeimen, etwas vorgemacht zu bekommen. Dadurch besteht
die Gefahr des Zusammenbruchs der freundlichen Beziehung, die die
Flugbegleiterinnen so aufwendig hervorzubringen versuchen. Und gera-
de weil diese Beziehung so fragil ist, besteht der sicherste Weg darin, das
Lacheln in eine wirkliche Geftihlsreaktion zu transformieren. Zur Her-
vorbringung und zur Aufrechterhaltung einer solchen dichten und per-
manenten Beziehung geniigt Emotionsmanagement allein nicht. Diese
wirklichen Gefuihle mussen nach Hochschild aufwendig gelernt werden.
Deren Training beschreibt Hochschild anhand der Ausbildungssemina-
re der Fluglinien. Dabei handelt es sich um eine Art Social Engineering
der Affekte. Hochschild schlief3t hier an die marxistische Entfremdungs-
theorie an. Die Dramatik des Social Engineerings der Affekte besteht
fiir sie genau genommen darin, dass im Servicezeitalter zwei Arten von
Entfremdung zusammenkommen, die im Zeitalter der Industrialisierung
noch getrennt waren: die Entfremdung vom Produkt (das Licheln) und
die Entfremdung vom Selbst (den wirklichen Gefiihlen). Es handelt sich
um eine doppelte Entfremdung, die es nicht einmal mehr zuldsst, die Ar-
beit (z.B. am FlieSband) offen und ehrlich als langweilig zu empfinden
oder sogar zu hassen. Heute missen wir alle wirklichen Spaf$ an der Ar-
beit haben!

Wenden wir den Blick von dem gesellschaftskritischen Fazit auf den
sozialtheoretischen Gewinn, dann lasst sich einerseits sagen, dass Hoch-
schild mit dem Konzept des deep acting einen Aspekt intensiver Affekte
ins Spiel bringt. Es handelt sich dabei um den Aspekt intensiver Affekte,
der sich auf die Transformation des Subjekts bezieht. Tiefenhandeln setzt
eine fundamentale Veranderung des Subjekts voraus und macht es damit
moglich, Affektphanomene zu beobachten, die Goffman so muhselig aus
der Theorie ausgeschlossen hat. So beschreibt Goffman Alltagsinterakti-
onen als eine Art Spiel und tiberwindet damit den methodologischen An-
tagonismus: Nicht als Kampffeld versteht er das soziale Leben, sondern
als ein Schauspiel und somit als (scheinbar) kreativ. Indem er sich aller-
dings vollstindig auf die Bemiihungen der Akteure fokussiert, das Publi-
kum fur sich zu gewinnen, Erwartungen zu erfillen und giangige Rollen
zu ibernehmen, stellt er nur extensive Affekte in Rechnung. Was hinge-
gen ganz fehlt, sind die intensiven Affekte, nicht nur die der ekstatischen

133

26.012026, 02:02:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905264-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AFFEKTANALYSE

Momente, sondern vor allem auch die des Alltags. Was fehlt, ist der tat-
sachlich kreative Aspekt, die Erklarung fiir das Entstehen neuer Rollen
und Masken, fiir das kreative Abweichen vom Skript, die Entstehung des
Neuen, das Werden. Von den Rollen behauptet Goffman zwar, dass wir
sie jeden Tag benutzen, ohne uns allerdings zu erklaren, woher sie kom-
men und, was noch viel wichtiger ist, wie sie sich im Gebrauch verin-
dern. Goffman entwickelt keine Erklarung fir die Transformation und
Verinderung sozialer Masken.

Intensive Affektphinomene unterscheiden sich deutlich von den durch
Erwartungen geformten Emotionen, dem emotionalen Rollenspiel, das
die Soziologien des emotionalen Managements beschreiben. Wenn auch
nur auf beschriankte Weise, so steht Hochschilds deep acting fur solche
intensiven Affekte. Es unterscheidet sich dabei auch deutlich vom deep
play, das Clifford Geertz im Zusammenhang des Balinesischen Hahnen-
kampfes entwickelt hat. Deep play ist in erster Linie ein Konzept, das sich
gegen rationalistische Interpretationen sozialen Handelns richtet. Hier
geht es um »Spiele mit so hohem Einsatz, dafs eine Beteiligung daran
von [einem] utilitaristischen Standpunkt unverniinftig erscheinen miifSte «
(Geertz 1987: 231). Allerdings handelt es sich dabei nicht um transgressi-
ve Spiele, die die Individuen aus ihren gewohnten Bahnen werfen wiirden.
Es ist nicht die Begegnung mit dem sozial Heiligen bei Durkheim, kei-
ne Fkstase und keine Uberschreitung individueller und sozialer Normen.
Vielmehr bezeichnet es fur Geertz umgekehrt die Fixierung und Bestati-
gung sozialer Normen. Bei dieser Art von Spiel handelt es sich fur Geertz
um nichts anderes, als um »einen metasozialen Kommentar zu der Tat-
sache, daf$ die menschlichen Wesen in einer festen Ranghierarchie zuei-
nander stehen — und dafs die kollektive Existenz der Menschen tiberwie-
gend im Rahmen dieser Rangordnung stattfindet« (Geertz 1987: 252).
Die Spiele bei Geertz haben keinen transformativen Charakter.

Hiervon unterscheidet sich das Konzept des Tiefenhandelns von
Hochschild ganz explizit. Es ist weder Kommentar noch ein als-ob (pre-
tending), sondern eine intensive Transformation des Subjekts. Leider
entwickelt Hochschild dieses Konzept aber nur in kritischer Absicht,
nimmt sie doch die intensiven Affekte allein aus entfremdungstheore-
tischer Perspektive in den Blick. Eine solche intensive Verdnderung des
Subjekts kann in der Tat problematisch und kritisch sein — muss sie aber
nicht. Zuerst einmal ist sie nur ein allgemeines Phinomen des Sozialen.
Wenn ich sage, dass damit nur ein Aspekt intensiver Affekte ins Spiel
kommt, dann deswegen, weil die Veranderung nur auf Seiten des Sub-
jekts stattfindet und der Affekt allein den Charakter normierter Emoti-
onsduflerungen hat (Lacheln): Die Veranderung der Affekte des Subjekts
erfolgen entlang sozialer Normen. Sie sind insofern partiell intensiv und
partiell extensiv: sie desubjektivieren das Subjekt, resubjektivieren es
aber zugleich auf eine Weise, die ausschliefSlich den Normen des Social

134

26.012026, 02:02:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905264-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

INTENSIVE AFFEKTE

Engineerings entspricht, wie sie in den Ausbildungszentren der Flugge-
sellschaften ausgeheckt worden sind.

Hinsichtlich der Behandlung scheinbar intensiver Affektphinomene
findet sich ein weiteres Beispiel bei Randall Collins. Er hat in seiner an
Durkheim angelegten Emotionssoziologie argumentiert, dass wir Inter-
aktionen gemdf ihrer emotionalen Energie bewerten: Wir suchen solche
Interaktionen, die einen Gewinn an emotionaler Energie versprechen
und meiden solche, die uns emotionale Energie rauben (Collins 2004:
44). Diese intensitdtsanalytische Einordnung ist jedoch ein noch zu 6ko-
nomisch-rationalistisches Modell, das man geradezu als eine Art Kampf
um emotionales Kapital beschreiben konnte. Und sie ist genau genom-
men die emotionssoziologische Version der individuellen Nutzenmaxi-
mierung, in der das Hauptziel beim Eingehen sozialer Beziehungen dar-
in besteht, das eigene emotionale Intensititslevel zu erhohen. Auch hier
folgt Collins also eher einer extensiven als einer intensiven Methode. Aus
einer intensititstheoretischen Perspektive steht jedoch zu vermuten, dass
die Attraktivitit von Interaktionen, wie sie Collins beschreibt, nicht im
Gewinn von emotionaler Energie besteht, sondern vielmehr in der Star-
ke und Schwiche von Intensitatswechseln: Soziale Beziehungen werden
danach beurteilt, ob sie mehr oder weniger intensiv sind (ob sie attraktiv
oder langweilig sind). Dabei sind (zumindest die menschlichen) Akteure
durchaus nicht nur Intensititsjunkies, denn genau genommen kann auch
die Vermeidung von Intensitatswechseln attraktiv sein. Intensive Bezie-
hungen sind also nicht ausschlieflich durch Attraktivitit gekennzeich-
net. Es muss sich dabei auch nicht um besonders tiefgriindige Beziehun-
gen handeln. Sie kénnen durchaus auch abstofSenden Charakter haben.
Intensitat bezieht sich nur auf die Verdnderung, die die Korper in der Be-
ziehung durchlaufen: ihr Werden.

Intensive Affekte

Von extensiven Affekten unterscheiden sich intensive Affekte jedoch auf
radikale Weise. Sie sind, wie Nietzsches Dynamit, Momente der Uber-
schreitung. Sie sind nicht intersubjektiv, sondern vielmehr transindivi-
duell (Kwek 201 5), da sie nicht in erster Linie den Erwartungen entspre-
chen, wie sie die Theorien des Affektmanagements fiir das Alltagsleben
beschreiben. Intensive Affekte verhalten sich zu extensiven Affekten wie
das Eigeninteresse zum Egoismus3+: Wahrend erstere den Fokus auf eine
bestimmte Angelegenheit legen und mit einem Prozess der Selbstverges-
senheit einhergehen, gravitieren die extensiven Affekte des egoistischen
Subjekts allein um sich selbst.

34 Zur Unterscheidung von Egoismus und Eigeninteresse siehe Kapitel 5.

135

26.012026, 02:02:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905264-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AFFEKTANALYSE

Intensive Affekte operieren jenseits der »Grenzen des Verhaltens«,
z.B., wenn wir mitgerissen werden und uns nicht mehr halten kénnen,
wenn die Masken zu fallen beginnen und wir anfangen zu lachen und
zu weinen (Bergson 2011, Plessner 1983). Es handelt sich um Erschei-
nungen des »verselbstindigt entfesselten Lebens, die [...] eindeutig kei-
nen tierischen Charakter haben und doch auch keine >Konstruktionen«
des Menschen sind« (Fischer 2013: 274).

Intensive Affekte sind Transgressionsmomente, die stets die fixierte Be-
deutung unterlaufen konnen, in deren Bahnen Schmerz angenehm und
Glicksgefiihle als unangenehm empfunden werden. Entgegen der hiufig
vorgebrachten Kritik sind solche Affekte nicht aufler-sozial, aufler-kul-
turell oder irgendwie naturalistisch (Leys 20171). Die hier virulente Vor-
stellung ist keineswegs, dass etwas Reales (Biologisches, Neurophysi-
sches etc.) in das Soziale eindringt. Der intensive Affekt ist durchaus
nicht prasozial, der Punkt ist vielmehr der, dass die Ereignisse und Pro-
zesse des sozialen Lebens nicht in dessen Struktur aufgehen. Die soziale
Struktur ist ein Teil des sozialen Lebens. Sie wird zugleich und zusam-
men mit dem Ensemble anti-struktureller Bewegungen (Turner 2005) auf
einer spezifischen Ebene der Immanenz wirksam, weshalb diese Struk-
tur eine sekundire Eigenschaft des Lebens darstellt, die den verschiede-
nen Werdensprozessen nachliuft. Intensive Affekt sind soziale Phéino-
mene der Abweichung, deren Aufkommen die soziologische Forschung
nicht weiter iberraschen sollte. Intensive Affekte sind transitiv, insofern
sie es moglich machen, von einem Typ der Sozialitdt und Subjektivitat
zu einem anderen tiberzugehen. In diesem Sinne konnen intensive Affek-
te Emotionen und Gefiihle unterlaufen, was zu einer Auflésung bzw. ei-
nem Instabil-Werden der sozialen und subjektiven Form fiihrt. Und so
sind solche Affekte oft auch Krifte, die die Integritat des Subjekts be-
drohen. Intensive Affekte sind also desubjektivierend. Mit anderen Wor-
ten, solche affektiven Krifte innerhalb eines solchen Affektifs sind stir-
ker als die emotionale Konfiguration, die das individuelle Subjekt beim
Eintritt in dieses affektive Regime mitgebracht hat. Sie fithren zur De-
zentrierung und Destabilisierung der existierenden individuellen Subjek-
tivitat, mit anschlieffender Resubjektivierung, die das Subjekt strukturell
in das Affektif einpasst, ohne es wie in einer Atmosphire vollstandig zu
determinieren. In diesem Zusammenhang hat Brian Massumi herausge-
funden, dass Kinder Filme zugleich beunruhigend und angenehm emp-
finden konnen, wohingegen ihre Eltern Beunruhigendes in der Regel fiir
abstoflend halten (Massumi 1995). Offenbar entsprechen die affektiven
Empfindungen und die auf sie gestiitzten Evaluationen des kindlichen
Subjekts nicht den normativen Erwartungen ihrer Umwelt. Sie empfin-
den Beunruhigendes als angenehm. Fiir Massumi liegt das Angenehme
in der Intensitit des Angstgefiihls (Massumi 2002: 24). Wihrend Angst
sozial negativ konnotiert ist, kann die Intensitat, die mit ihr einhergeht,

136

26.012026, 02:02:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905264-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

INTENSIVE AFFEKTE

attraktiv und faszinierend sein. Ein vollstindig integriertes Subjekt (in
diesem Fall die Eltern), d.h. ein Subjekt, dessen Affektivitat vollstindig
den sozialen Erwartungen entspricht, wiirde intensive Angst ausschlief3-
lich als etwas Negatives empfinden, und das deshalb, weil die damit ein-
hergehende Intensitit eine transgressive Kraft ist und als solche die In-
tegritdt des Subjekts bedroht.

So bedrohlich es also klingen mag, die Desintegration der Subjektivi-
tat ist keine rein destruktive Angelegenheit und sie hat auch nichts mit
Freuds Todestrieb zu tun. Es ist nicht in erster Linie die Freude am des-
integrierenden Subjekt, sondern vor allem die Bildung neuer Beziehun-
gen, die den Prozessen der Desintegration vorausgehen. Wahrend inten-
sive Affekte desubjektivierend sind, verweisen sie zugleich immer auch
auf die Herstellung neuer sozialer Beziehungen, in die das Individuum
eintritt. Manchmal haben die Momente der Intensitit — die Auflosung
der Subjektivitit — und die sich dadurch ankiindigende Bildung neuer
sozialer Beziehungen eine eigenstindige Attraktivitit, die tiber die sub-
jektiven Beziehungen des Korpers zu sich selbst weit hinausgehen kon-
nen. Es ist gerade dieser Aspekt der Attraktivitdt neuer Sozialbeziehun-
gen, der in der kritischen Perspektive von Hochschild unerkannt bleibt.
Desubjektivierung und Transgressionen sind notwendige Bedingungen,
um neue Beziehungen zu anderen Korpern herzustellen, wihrend die At-
traktion neue soziale Beziehungen tiberhaupt erst ermoglicht.

Daher hat Henri Bergson intensive Affektphinomene mit der Entste-
hung des Neuen in Verbindung gebracht: Sie sind schopferische Emotio-
nen und produktive Ideen. Wenn extensive Affekte vorgefertigten Skrip-
ten folgen, der (gelungenen) Rolleniibernahme und dem Entsprechen
von Erwartungen, dann beschreiben intensive Affekte die Momente der
Abweichung: Das Sich-Verlieren in der Darstellung, die kleinen Abwei-
chungen in den taglichen Improvisationen, die notig sind, wenn man
sich in vielfiltigen Sozialbeziehungen bewegt. Mit einer intensiven Me-
thode versucht man dann die Momente der Abweichung, des Werdens,
der Transformation von Rollen, der Entstehung neuer Geschichten zu
erfassen. Das hat Bergson als fabulatorische Funktion beschrieben. Die
Fabulation bezieht sich — im Gegensatz zur kanonisierten Geschichte —
auf die Momente, in denen jemand vom Skript abweicht, anfangt Ge-
schichten zu erzahlen oder, wie Gilles Deleuze sagt, anfiangt Legenden
zu bilden. Deleuze bezieht sich explizit auf Bergson, wenn er die Fabu-
lation mit der Hervorbringung sozialer Ordnung in Verbindung bringt
und sie in den Mittelpunkt der Analyse des Sozialen rickt: »Man muf$
also jemand anderen erwischen, wie er >Legenden bildet<, ihn >beim Le-
gendenbilden erwischen«« (Deleuze 1993c: 182).35 Die Fabulation oder

35 Zur fabulatorischen Funktion bei Bergson und Deleuze und dessen Be-
deutung fiir die Kreation des Sozialen habe ich ausfiihrlich anderswo

137

26.012026, 02:02:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905264-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AFFEKTANALYSE

Legendenbildung ist der Moment, in dem eine neue soziale Ordnung ent-
steht oder in dem sie Veranderungen erfahrt.

Im Zusammenhang schopferischer Emotionen hat Wolfgang EfSbach
in seiner Religionssoziologie auf die Bedeutung der theologia fabulosa
hingewiesen. Diese bringt einen spezifischen »revolutiondren Enthusias-
mus« ins Spiel, der nicht nur der Mobilisierung bestimmter Bewegun-
gen, wie z.B. revolutioniarer Bewegungen, dient, sondern dariiber hin-
aus einen Aspekt aufweist, den man mit Bergson auch als fabulatorische
Funktion bezeichnen konnte (Delitz/Seyfert 2019). Es handelt sich ge-
rade durch diesen kreativen Aspekt, der nicht nur mobilisiert, sondern
eben immer auch Neues schafft, um eine Art des fabulatorischen Enthu-
siasmus (Effbach 2014: 497f.).

Die Soziologie widmet sich hingegen tendenziell eher extensiven Af-
fekten, die mit spezifischen Subjektivierungsformen verbunden sind. Als
eine Wissenschaft der Moderne widmet sie sich nicht nur den modernen
Subjektivierungsformen, sondern schliefst die Desubjektivierung genau-
so aus, wie die moderne Gesellschaft transgressive Prozesse bekampft.
Hinsichtlich des permanenten Tanzes von Desubjektivierung und Resub-
jektivierung findet sich in den Subjektivierungsprozessen der Moderne
namlich noch eine spezifische Form sozialer (Selbst-)Beziehung, die sich
dadurch auszeichnet, besondere Schranken gegen Desubjektivierungs-
prozesse errichtet zu haben. Es ist die Vorstellung der reinen Subjektivi-
tit, das Affektif des Selbst, das mit der Vorstellung individueller Autono-
mie, personaler Freiheit und dem Gerichtshof der Vernunft einhergeht.
Mit der Vorstellung eines autonomen und sich-selbstbewussten, intentio-
nalen und rationalen (sprich affektfrei handelnden) Individuums hat die
Moderne den Versuch unternommen, die stiarksten Beziehungen des Sub-
jekts zu sich selbst als Individuum zu etablieren. Es handelt sich hierbei
um einen Prozess reiner Selbst-Affizierung, der zugleich mit der Vorstel-
lung einer individuellen Autonomie einhergeht. Diese Selbstreferenziali-
tat ist der Versuch, die Einfliisse durch transgressive Affizierungsprozes-
se minimal zu halten und weitestgehend durch Selbst-Affizierungen zu
ersetzen. Bei Freud kann man lernen, wie die sozialen Beziehungen der
Familie geradezu ins Subjekt verlegt werden. Die familidren Beziehungen
zu Vater-Mutter-Kind werden zu rein subjektiven Selbst-Beziehungen:
Ich, Es und Uber-Ich. Die Affekte des Selbst sind also immer auch Sub-
jektivierungsformen der Moderne, deren Charakter auch darin besteht,
desubjektivierende Prozesse zu ignorieren, zu verdrangen oder allein als
Entfremdungen zu markieren. Ein entscheidender Teil dieser Subjekti-
vierungsform besteht in ihrer Aktivierung. Das Subjekt muss als Subjekt
bestindig aktiviert werden, wohingegen passive Prozesse (des Loslassens

geschrieben (siehe dazu Seyfert 2011, Kap. 2.2. Die Positivitat der Institu-
tionalisierung).

138

26.012026, 02:02:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905264-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

INTENSIVE AFFEKTE

und Gewihren-lassens) die Einheit des Subjekts permanent bedrohen.
Darin erklart sich zugleich die aktivistische Obsession der Soziologie —
stets auf aktive Formen sozialer Beziehungen zu fokussieren und die pas-
siven bzw. interpassiven Sozialbeziehungen von Passeuren als tendenziell
asoziale oder aufler-soziale zu verstehen und diese jenseits der sozialen
Ordnung zu positionieren. Das soziale Werden ist stets eine Aktivitit, die
vom Akteur, von der Struktur, vom System ausgeht. Und so beginnt das
soziologische Evangelium mit dem Satz: Im Anfang war die Aktivitat!

139

26.012026, 02:02:28. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748905264-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Affektstudien
	Abstrakte Affektbeziehungen
	Was ist ein Affektif?
	Extensive Affekte
	Kritische Affekte
	Intensive Affekte

