Zur Erdoffnung: Das Spiegelkabinett der Anderen

Egal, was man betrachtet, berithrt, woriiber man nachdenkt, was man sich imagi-
niert, was man gerade tut und wie man sich dabei fithlt, immer befindet man sich
dabei in einer Situation. Man befindet sich im Kontext von Gegenstinden und An-
deren;in einer Kulisse ihrer Gedanken, Gefiihle, Wahrnehmungen, Imaginationen,
ihrer Verhaltensweisen und der Erzeugnisse ihrer Handlungen. Davon ausgehend
entstand dieses Projekt zunichst aus der Uberlegung, eine erkenntnistheoretische
Betrachtung des Situationsbegrifts bzw. der Situiertheit des Menschen als notwen-
digen Baustein fiir eine phinomenologische Beschreibung herauszustellen. Damit
sollte ein Bezugspunkt in die Beschreibung mit aufgenommen werden, um der
Kontingenz, die alle Bereiche des Lebens durchzieht — denn wir sind zwar im-
mer in einer Situation, aber die Art und Weise, wie sie ist, ist nicht notwendig
— Rechnung zu tragen. Das ist ein Vorzug der phinomenologischen Methode; zu
beschreiben, wie man etwas erlebt, erlaubt es, die Kontingenz in ihren Formen dar-
zustellen, nicht nur zu sagen, dass es Kontingentes gibt. Dieses Vorhaben wandel-
te sich in den ersten Monaten nach der Lektiire von Judith Butlers Texten Korper
von Gewicht und Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung und dem
Text Gilles Deleuze’ zu Michel Tourniers Freitag oder Im Schof$ des Pazifiks: Es ist zwar
sinnvoll, zu versuchen, die erlebte Situation als Grundlage fiir eine phinomenolo-
gische Beschreibung zu wihlen, aber von einer blof3 subjektiven und vereinzelten
Person als Strukturgeber®in darin auszugehen — wie es der Phinomenologie oft
vorgeworfen wird -, fithrt zu einer verengten Beschreibung dessen, wie sich un-
sere Wirklichkeit darstellt. Deshalb riickte die Situation selbst aus der vorrangigen
Betrachtung heraus. Sie wurde ersetzt durch die Beschreibung der Beziehungen
der Menschen zueinander in der Welt: Das Erleben in Beziehung zu Anderen, die
Art und Weise, wie es sich darstellt und welche Strukturen es prisentiert, stellt nun
den Ausgangspunkt dieser Arbeit dar. In den bisher verfassten Zeilen zeichnet sich
demnach schon die Verinderung ab: Ich schrieb, die Phinomenologie beschreibe,
wie man etwas erlebt. Diese Formel ist der Unterschied zur Subjektphinomeno-
logie, in der beschrieben wird, wie »ich« etwas erlebe. Eine These, die im Verlauf
dieses Buches (besonders im ersten Teil Der Vorzug des Erlebens) ausgefiihrt werden
wird, ist, dass schon dieses Subjekt nicht ohne Beziehung zu Anderen, nicht oh-

- am 14.02.2026, 09:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839452455-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Als Andere unter Anderen

ne Verbindung zu sozialen Strukturen gedacht werden kann, dass es ihnen nicht
vorausgeht. Die Konzeption der Arbeit transformierte sich also von einer erkennt-
nistheoretischen Bestimmung des Wesens der Situation hin zu einer Strukturbe-
schreibung des Erlebens und der Eigenheiten des Miteinanders (auf welche Art und
Weise man dadurch sowohl sozial in Beziehung zum Erlebten steht, als auch wie
sich dieses Erleben selbst verkorpert). Das erkenntnistheoretische Interesse, mit
dem ich angefangen hatte zu recherchieren, ist einem sozialphilosophischen ge-
wichen. Nicht aus reiner Willkiir, sondern aus dem bewussten Entschluss heraus,
dass eine Betrachtung des Sozialen — also eine Beschreibung der Bedeutung der
Anderen fiireinander - einen sinnvolleren Beitrag zur Beschreibung der Wirklich-
keit leisten kann.!

Geht es also darum, die Situation zu beschreiben, dann beschreibt man kein
abstraktes Konzept, sondern eine konkrete Situation, die sich immer als soziale
Situation darstellt, also als ein Miteinander von Anderen unter Anderen. In diesen
sozialen Situationen, so die Vermutung, der ich hier nachgehen werde, konnen wir
uns gegenseitig genau in dem Mafle gegenseitig verstehen, wie wir uns missver-
stehen konnen, weil wir uns jeweils (selbst) als Andere erleben. So gibt es fiir die
soziale Situation also nicht eine eindeutige Bestimmung durch den Standpunkt
eines weltlosen bzw. idealistischen Subjektes, sondern es ist gerade die Pluralitit
der Menschen, die untereinander in Beziehung stehen, die zu jener Betonung des
Sozialen fithrt. Diese Beziehungen konnen direkt (Face-to-Face-Interaktion), indi-
rekt (gemeinsames Erleben), unmittelbar (man fithlt wie es jemandem geht) oder
vermittelt (Gespriche) sein. Alle Formen bedingen die Wirklichkeit und lassen sich
nicht ginzlich voneinander unterscheiden, da sie im Erleben zumeist miteinander
verworren auftreten: Schaut man sich um, hoért man sich um, tastet man umbher,
stellt man sich etwas vor, versucht man etwas zu tun, an etwas zu denken: Immer
liegt in dem, worauf wir gerichtet sind eine Beziehung zu Anderen. Ich richte also
zum Ausgang eine Frage an Sie, die Lesenden: Erleben Sie irgendetwas, das nicht
eine Verbindung zu Anderen oder einen Verweis auf Andere bedeutet? Ich werde
dafiir argumentieren, dass alles fiir uns in Bezug zu Anderen steht und dass die-

1 Vgl.: Burkhard Liebsch: Einleitung, in ders. (Hg.): Sozialphilosophie, Freiburg/Miinchen Alber,
1999, S. 45. Liebsch diskutiert in dieser Einleitung die Moglichkeit, dass die Sozialphilosophie
zur Ersten Philosophie aufgeriickt sein konnte, ohne dieser These eine eindeutige Antwort
zu geben. Wenn dem so sein sollte, konstatiert er, dann wegen der Erfahrung der Gewalt. Ich
werde hier versuchen, die Bedeutung des Sozialen nicht ausschlieRlich an den Aspekt der
Gewalt zu kntpfen, sondern gerade daran, dass das Erleben selbst ohne Andere nichts ware,
man fiireinander immer Widerfahrnis und Zumutung ist. Dabei ist zu beachten, dass einem
nicht nur negatives widerfahrt und man Anderen nicht nur Negatives zumutet.

- am 14.02.2026, 09:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839452455-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Eréffnung: Das Spiegelkabinett der Anderen

ser Bezug deshalb notwendig vieldeutig ist, sich der Bezug aber immer auch als
solcher darstellen muss.*

Die Vieldeutigkeit bestimmt somit alle unsere Interaktionen mit Anderen zu ei-
ner generellen Offenheit. Diese Offenheit ist es, die die Richtung der Arbeit von ei-
nem vorrangig erkenntnistheoretischen Interesse zu einem sozialphilosophischen
hin verriicke hat. Im Rahmen dieser Verriickung ist es auch nicht mehr eine Fra-
ge des Wissens, die hier betrachtet wird, sondern die Frage nach dem Verstehen
von Anderen aus den sozialen Situationen heraus. Es ist vielmehr der Gang einer
Bewusstwerdung hin zu und zuriick zu Anderen. Diese Einsicht hat also nicht zur
Verwerfung des Projektes gefithrt, sondern zur Formulierung folgender, radikal
anmutender Hauptthese: Unsere Wirklichkeit ist es, uns als Andere unter Anderen dar-
stellen zu miissen. Das heif3t: Wir erleben die Welt, darin die Gegenstinde und die
Anderen, immer schon durch und in soziale Situationen, wodurch wir die Struk-
turen, die in diesen Situationen wirken, miteinander dadurch teilen, dass wir sie
darstellen. Dies kann man als die Zumutung des Sozialen verstehen: Die Anderen
sind die formgebende Bedingung unserer Wirklichkeit. D.h., die Anderen und unsere
Verbindung zu ihnen bestimmen die Form des jeweiligen Umgangs miteinander
und in der Welt. Warum diese These iiber eine triviale Einsicht in das Miteinander
hinausgeht, wird am Ende dieser Vorbemerkung im Hinblick auf den Begriff der
Darstellung ausgefithrt werden.

Je mehr ich also dariiber nachgedacht habe, in welchem Umfang der Begriff
der Situation innerhalb dieser Arbeit betrachtet werden kann und soll, umso mehr
wurde aus dem Erkenntnisinteresse ein Fokus auf die sozialen Gegebenheiten und
Bedingungen, die unsere Wirklichkeit untereinander darstellen. Alle bewussten
Fihigkeiten der Menschen, das Denken, das Fithlen, das Handeln, das Imaginie-
ren und das Wahrnehmen bilden ein Prisma im Erleben der sozialen Situation,
das alle eigenen (zumeist als innerlich angenommenen) Bereiche als mit anderen
Menschen verbundene Bereiche bestimmt, die die sozialen Situationen durch die
grundlegenden Verbindungen mit Anderen beschreibbar machen. Und was durch
alle diese Brechungen im Erleben immer deutlicher wurde, ist eben, dass die Si-
tuationen, die wir als unsere Wirklichkeit erleben, egal, wie sie erlebt oder bewusst
erfahren werden, nicht ohne Andere bestehen konnen. Deshalb ist diese Arbeit eine
Hinfihrung zum Begriff der Situation in ihrer radikalsten Denkform: der sozialen
Situation, einer Zumutung unter Anderen.

Ich spreche in dieser Arbeit deshalb auch nicht, wie es fiir die meisten Arbeiten
iiber die Gesellschaft oder Interaktionen mit Anderen iiblich ist, von dem anderen

2 Vgl. ebd. S. 9: Liebsch betont ganz zu Beginn seiner Einleitung einen eher biologischen As-
pekt: »Nachkommen, die nicht in die Gemeinschaft derer, die bereits da sind, aufgenommen
werden, haben kaum Uberlebenschancen. [..] Selbst das physische Uberleben hingt vom
Aufgenommenwerden in eine>soziale« Gemeinschaft ab.«

- am 14.02.2026, 09:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839452455-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Als Andere unter Anderen

im Singular, sondern von den Anderen im Plural. Von den Anderen zu sprechen
bzw. zu schreiben meint dabei, zum einen die Anderen selbst in ihrer Vielheit zu
betonen und zum anderen die Anderen, die wir je selbst fiir uns und Andere sind,
nicht aus dem Blick zu verlieren: Dies bedeutet iiber alle Rollen und Institutionen,
die das Miteinander strukturieren, hinweg, die je eigene Position nicht zu tiber-
gehen, sie also als das zu betrachten und wissenschaftlich zu beschreiben, was sie
ist: blof} eine Perspektive unter Anderen. Das meint es, als Andere unter Anderen
zu sein; eine doppelte Zumutung, eine fiir Andere und eine durch Andere. Dabei
wird das Wort »die Anderen« also fast durchgingig im Plural und grofgeschrie-
ben verwendet, womit der Unterschied aufgezeigt werden soll, den es schon alleine
sprachlich macht, in einer Theorie von den Anderen auszugehen und nicht von dem
Anderen, sei es eine Verallgemeinerung anderer Menschen, der grofie Andere als
Sinnbild der Gesellschaft oder eine andere Reduktion der menschlichen Vielhei-
ten. Zum Begriff der Anderen soll es also gehoren, immer im Plural zu stehen.
Und Plural meint dabei nicht eine Konstellation aus »Subjekt, Anderem und Drit-
tem«’, die suggeriert, dass die einzelnen Aspekte bei unterschiedlichen Subjekten
zu finden wiren, dass manche durch die Interaktion zu Anderen und manche zu
Dritten wiirden, wihrend mein Betrachtungsstandpunkt immer der des Subjekts
bliebe, sondern zu schreiben, dass es um die Anderen im Plural geht, bedeutet nicht
nur Andere als mogliche Dritte zu sehen, sondern sich selbst als Andere*n zu ver-
stehen. Dadurch wird die Kategorie des Dritten in der Beschreibung der Pluralitit
der Anderen ein reflexives Ergebnis, das die erlebbare Pluralitit auf die sozialen
Rollen verengt, die zwar auch erlebt werden, aber nicht zuerst oder ausschlie3-
lich, sondern auch. So steht diese Arbeit einer Definition des Sozialen entgegen,
die Thomas Bedorf in Verkennende Anerkennung gibt: »Dafd sich auf der Ebene des
Sozialen nicht Andere, sondern Dritte begegnen, bedeutet, daf} die Ko-existenz
des Sinns sich nicht so friedlich darbietet [...], sondern die Ebene des Dritten von
normativen Konflikten durchzogen ist«.* Das Soziale wird damit jedoch auf seine
Konflikte beschrinkt, die zwischen unterschiedlichen Rollen und damit sozialen
Bediirfnissen bestehen. Ohne in Frage stellen zu wollen, dass diese konflikthafte
Seite besteht, zwingt aber gerade das alltigliche Erleben die Vermutung auf, nicht
nur die Konflikte — aufgrund der Verschiedenheiten der Anspriiche — zu beschrei-
ben, sondern eben auch die Ahnlichkeiten der Anspriiche zu betrachten, die Andere
fiir Andere darstellen. Diesem zweiten Bereich Rechnung tragend, ist der des So-
zialen auch der Bereich des Dritten, aber ebenfalls der der Anderen unter Anderen,
die diese Rollen fillen. Bspw. konnen sich Konflikte zwischen Lehrpersonen und
Student*innen ergeben, aber ebenso ihneln sich Anspriiche wie die angemessene

3 Thomas Bedorf: Andere—Eine Einfiihrung in die Sozialphilosophie, Bielefeld: transcript 2011, S. 11.
4 Thomas Bedorf: Verkennende Anerkennung — Uber Identitét und Politik, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 2010, S. 211.

- am 14.02.2026, 09:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839452455-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Eréffnung: Das Spiegelkabinett der Anderen

Bezahlung von studentischen Hilfskriften und Dozent*innen und persénliche In-
teressen an einer sinnvollen Gestaltung der Lehre: So stehen sich nicht nur Dritte
im Sozialen gegeniiber, sondern Andere unter Anderen mit verschiedensten Rol-
len. Es gilt also durch die nachstehenden Beschreibungen explizit zu zeigen, auf
welche Art und Weise die Anderen konstitutiv fiir unsere Wirklichkeit sind, um so
die Frage nach Subjekt und Drittem implizit in der Beschreibung der Anderen als
Andere umzuformulieren.

Uberlegungen zur Metapher des Spiegelns Fiir diese begriffliche Uberlegung iiber den
Plural des Begriffs der Anderen wird in dieser Arbeit eine Metapher zur Veran-
schaulichung genutzt: Sie sind Spiegel. Nicht fiir ein im Zentrum der Spiegel ste-
hendes einzelnes Subjekt, sondern alle fiir alle sind wir Spiegel. Dies bedeutet, dass
gerade das Subjekt, was gerne als Zentrum aller Fihigkeiten betrachtet wird, in die-
ser Arbeit ebenfalls als Spiegel fiir wieder Andere beschrieben werden wird. Jede*r
ist fiir jede*n Andere*n ein Spiegel, der die Darstellung auf die darstellende Per-
son zuriickwirft, weil die Darstellungen aufeinander antworten: Wir beschreiben,
zeigen auf und stellen gegenseitig fiireinander die Méglichkeiten und Wirklichkei-
ten der Anderen dar. Wir inszenieren etwas und werden von Anderen inszeniert.
Im Anschluss an die hier vertretene These heifst das, dass unsere Wirklichkeit nur
durch die Anderen in sozialen Situationen beschrieben und verstanden werden
kann, dass wir uns in einem unentwirrbaren Miteinander, Fiireinander und Gegen-
einander befinden. Der Anfang des Beschreibens dieser Verkniipfungen kann nicht
ohne eine willkiirliche Setzung ausgemacht werden, da es jeweils plurale Verbin-
dungen zu Anderen in die Vergangenheit, die Zukunft und in der Gegenwart gibt,
die wir nicht abbrechen kénnen. Hinter den Spiegelungen von Anderen ist nichts,
was uns selbst darstellen kann, deshalb muss die Beschreibung an einem kontin-
genten Punkt beginnen. Kurz: Wir sind Andere unter Anderen und damit entweder
fiir-, gegen- oder nebeneinander und immer miteinander; man kann das Soziale
verschieden unterteilen und analysieren, aber man kann es nicht hintergehen. Dies
ist der Grund dafiir, diese Arbeit wie bisher geschehen einzuleiten: mit einer Re-
flexion iiber das eigene Projekt, nachdem es abgeschlossen wurde.

Ein offensichtlicher Einwand gegen diese Uberlegungen der permanenten Ver-
bindung zu Anderen kénnte mit dem Fall des Robinson Crusoe oder anderer Robin-
sonaden — wie Deleuze Geschichten des Entzugs von Anderen nennt — vorgebracht
werden.® Dabei vergifle man jedoch, dass diese Erzihlungen niemals ahistorisch
funktionieren, wenn sie auch nur einen Absprung in der Wirklichkeit nehmen.
Was soll das nun heiflen? Es bedeutet, dass selbst Crusoe in den Jahren auf der
Insel nicht von den Auswirkungen »verschont« bleibt, die seine Sozialisation und

5 Vgl. Gilles Deleuze: Die Logik des Sinns, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1993, S. 383.

- am 14.02.2026, 09:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839452455-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Als Andere unter Anderen

die gelebten Jahre mit Anderen verursachen. Aufierdem l6st sich Crusoes Lage ge-
nau in dem Moment auf, wo statt der Kokosnuss, die als imaginirer Ersatz fir die
Anderen dient, tatsichlich wieder ein Anderer, nimlich Freitag, in sein Leben tritt.
Selbst in dieser Situation der — und es lohnt sich dies zu betonen - gezwungenen
Isolation sind die Anderen als Abwesende Teil seiner Wirklichkeit und der Art und
Weise, wie er sich verhilt.

Die Frage, die man sich im Anschluss an das gerade Beschriebene und in Bezug
auf die Metaphorik des Spiegels und des Spiegelns bzw. des Reflektierens stellen
sollte, ist weder »Ist das Gesehene im Spiegel ein Aufleres?« noch »Wo oder wie
beginnt das Spiegeln?«, sondern: »Wie ist es, dass wir uns durch Andere spiegeln
und selbst Andere spiegeln?«.® Die Spiegel zeigen fiireinander an, wie es wire, das
Gespiegelte zu sein, und damit werfen sie den Anderen zuriick, wie das Erlebte fir
den jeweils anderen Spiegel ist. Die Spiegel — und in Auflésung der Metapher al-
so die Anderen — vertauschen weder oben und unten, noch rechts und links, noch
verzerren sie mich. Sie stellen etwas Anderes bzw. jemand Anderen dar; sie ermogli-
chen den Wechsel der Perspektiven. Umberto Eco beschreibt diese Transferleistung
des Spiegelns dahingehend, dass intuitiv ein Ubertragungsproblem aus Sicht der
den Spiegel betrachtenden Person besteht, das jedoch ganz und gar nicht notwen-
dig fur das Blicken in einen Spiegel ist; noch ist es hinreichend um zu bestimmen,
wie es ist, in die Spiegel zu blicken. Dieses Problem besteht darin, anzunehmen,
dass der Spiegel, oder eben die andere Person, mir zeigen milisste, wie es fir mich
ist, sich auf diese oder jene Art zu verhalten, doch die Spiegel zeigen, wie es fiir
sie ist, dieses Verhalten zu spiegeln (zu erleben). Der Spiegel und das Spiegelka-
binett der Anderen verzerren nicht was ich bin; sie zeigen wie wir uns in einer
bestimmten Situation zueinander verhalten hatten, haben oder haben kinnten.

Esistder Betrachter[..], dersich qua Identifikation mit seinem Abbild vorstellt, er
wdre der Mensch im Spiegel, und der dann, wiahrend er sich betrachtet, auf einmal
entdeckt, dafd er, sagen wir, die Uhr am rechten Handgelenk tragt. Tatsache ist
aber, da ersie dort nur tragen wiirde, wenn er derjenige wire, der sich im Spiegel
befindet (Je est un autre!).”

Die Funktion der Spiegelmetaphorik, wie ich sie in dieser Arbeit verwende, liegt
zwischen den Klammern des letzten Zitats: »Ich ist ein Anderer!« Dieser Satz, den
Eco aus dem zweiten Seherbrief (Brief an Paul Demeny, 15. Mai 1871) von Arthur Rim-
baud iibernimmrt, fasst meine Vorstellung des Spiegelns zusammen. Die Spiegel
sind die Anderen und jedes »Ich« ist eine*r dieser Anderen fiir sich selbst. Von
Spiegeln zu sprechen, bleibt dabei natiirlich eine Metapher, jedoch ist es eine Me-
tapher, die bildlich sehr genau das ausdriickt, was die Anderen fiir uns sind, was

6 Vgl. Umberto Eco: Uber Spiegel, Miinchen/Wien: Hanser 1988, S. 29.
7 Ebd., S. 30.

- am 14.02.2026, 09:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839452455-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Eréffnung: Das Spiegelkabinett der Anderen

sie fiir uns ausmacht und was wir als Andere fiir Andere ausmachen: Wir geben uns
wieder; oder besser, wir zeigen, wie wir etwas tun. Indem Andere darstellen, wie
wir uns verhalten wiirden, und auch wie wir uns verhalten, wenn wir sie wiren
und wenn sie wir wiren, stellen Andere sich gegenseitig dar. Erleben wir Andere,
dann sind es gemeinsam vermittelte Handlungen, Gefiihle, Gedanken, Geriusche,
Wahrnehmungen und Imaginationen, die wir bei Anderen und durch sie erleben
konnen. Damit nehmen wir es als Andere auf uns, uns je selbst als Andere zu ver-
stehen und zu veriandern: Denn die Anderen sind jeweils ein »Duplikat des Reiz-
feldes«® und damit selbst eigenstindige Personen, die — und das soll im Verlauf
dieser Arbeit bewiesen werden - jeweils nur durch die geteilte Wirklichkeit in so-
zialen Situationen Eigenstindige sein konnen; d.h., dass die Anderen nur durch
die Relationen der Ahnlichkeit und Verschiedenheit zu Anderen als jeweils Andere,
d.h. als Individuen, verstanden werden kénnen.

Die mit Eco beschriebene und problematisierte Metaphorik des Spiegels und
Spiegelns liuft zusammengefasst eben nicht darauf hinaus, dass die Spiegel das
was ist scheinbar kopieren wéllten und dabei scheiterten.” Denn der dargelegte
Widerspruch zeigt, dass es eher der Wirklichkeit entspricht, wenn man den Spie-
geln zuspricht, dass sie zeigen, wie etwas von einem anderen Standpunkt aus ist.
Sie sind als Andere ein »Kanal«'® zu den Weltverhiltnissen und Sichtweisen der
Anderen. Das heif3t, sie zeigen, wie man fir Andere ist oder wie man fiir Andere
erscheint, ohne dass man genau diese*dieser Andere sein muss, der*die einem ge-
zeigt wird. »Das Spiegelbild ist [...] anwesend, und zwar in Prisenz eines Referenten,
der nicht abwesend sein kann.<** Es »ist nicht mit einem allgemeinen Inhalt korrelierbar«,
weil es »immer nur zwischen Einzelfillen« besteht.” Stellt man sich hier die Frage,
was im Alltiglichen - also ohne metaphorische Ausmalung — die Stelle der Spiege-
lung besetzt, so ist es die Darstellung, die Art und Weise, wie wir mit der Welt und
mit Anderen umgehen, und die Stelle des Spiegels wird durch andere Menschen
eingenommen. In der Spiegelung durch Andere liegt also unsere konkrete Bezie-
hung zu den anderen Menschen, liegt unsere Notwendigkeit, immer mit Anderen
in derselben Welt zu leben. Kontingent zusammengestellt, sind wir fireinander die
Bedingung unserer Wirklichkeit. Oder anders: Wir befinden uns in einem Spiegel-
kabinett zwischen Anderen.

Die soziale Situation als Spiegelkabinett der Anderen zu bezeichnen, bedeutet,
dass dabei sowohl die Jahrmarktimplikation, sich in Spiegeln anders zu sehen als
gewohnlich, intendiert ist, als auch der negative Beigeschmack, das Unbehagen,
das einen bei dem Gedanken an ein Spiegelkabinett ohne Ausweg beschleicht.

8 Ebd., S.38.
9 Vgl., ebd. S.34.
10 Vgl ebd.S.36.
1 Ebd., S. 45.
12 Ebd., S. 4s.

- am 14.02.2026, 09:44:18.

17


https://doi.org/10.14361/9783839452455-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Als Andere unter Anderen

Denn wenn wir von Anderen so abhingig sind, wie ich es darstellen werde, dann
gibt es auch immer das Problem, sich in der Allgemeinheit der Anderen, im man
und unter den sozialen Strukturen zu verlieren, sich im Spiegelkabinett zu verlau-
fen oder etwas zu erleben, was man nicht erleben wollte: Es besteht ein perma-
nentes Risiko im Miteinander. VergrofRern uns die Spiegel, ziehen sie uns in die
Breite, strecken sie uns in die Hohe oder zeigen sie uns sogar zwei sich wider-
sprechende Spiegelungen von uns, dann verzerren sie uns nicht, sondern stellen
Perspektiven auf uns dar, mit denen wir umgehen miissen. Eine Verzerrung wire
am ehesten als absichtliche Tiuschung zu bestimmen, die das Risiko im Mitein-
ander noch vergrofRert. Aber, und darauf kommt es mir besonders an, es besteht
auch immer die Moéglichkeit, gerade durch die verschiedenen Perspektiven auf die
Darstellung durch andere Darstellungen sich und die Anderen zu verstehen, gera-
de weil man nie aus dem antwortenden Bezug der Spiegel zueinander ausbrechen
kann.

Dieses metaphorische Spiegelkabinett zu beleuchten ist die Aufgabe, die ich
mir fiir diese Arbeit gestellt habe. Dabei soll es nicht darum gehen, eine klare und
deutliche Struktur in das Spiegelkabinett zu bringen; sondern, ich werde versu-
chen, verschiedene Relationen aufzuzeigen, die jeweils miteinander in Verbindung
stehen. Angefangen bei dem Erleben als Relation in der Welt zu Anderen wird sich
der Fokus der Beschreibung verschiedentlich erweitern und verengen, um tiber die
Sorge und die parrhesia (das freimiitige Fiir-wahr-Sprechen, welches ich im Verlauf
des Abschnitts Parrhesia als Darstellungsform des Fiireinander zu einem freimiitigen
Fiir-wahr-Darstellen tiberfithren werde) als Verhiltnisse des Fiireinander zu An-
deren zu einer moglichen Solidaritit miteinander zu gelangen, die gerade deshalb
moglich sein muss, weil wir nicht ohne einander auskommen. Deshalb soll auch
die parrhesia nicht als Weg zu einem authentischen Selbst gesehen werden, da dies
postulieren wiirde, dass es neben der Darstellung, die fiir alle durch einander er-
lebbar ist, noch etwas gibe, das als ein eigentliches Selbst gelten kénnte. Diese
Arbeit beschreibt unsere Wirklichkeit als Andere unter Anderen und hat somit keinen
Ort fiir einen Bereich, der hinter, vor oder jenseits des Sozialen lige und an dem
unser »authentisches« Selbst darauf wartete, entdeckt zu werden.

Methodenreflexion Was bedeutet die gerade beschriebene Motivation aber fir me-
thodische Gesichtspunkte, fiir die Art und Weise, in der die Arbeit geschrieben
wird? In aller Kiirze bedeutet sie Folgendes: Ich werde mich in dieser Arbeit im wei-
testen Sinne auf phinomenologische Beschreibungen stiitzen. D.h. hier speziell,
dass ich beschreiben werde, was im Alltag, was in unserem Erleben der Wirklich-
keit geschieht, um explizit zu machen, wie sich dieser Alltag jeweils gestaltet und
was er zur Darstellung bringt. Dazu nehme ich nicht Bezug auf einzelne Theoreti-
ker*innen, um aufzuzeigen, wie diese sich dem Problem genihert haben, sondern
ich nehme die Sache selbst, den Alltag mit Anderen als Grundlage fiir die Analyse.

- am 14.02.2026, 09:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839452455-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Eréffnung: Das Spiegelkabinett der Anderen

Die Theoretiker*innen, die im Verlaufe der Arbeit erscheinen, treten fast durch-
gingig als Argumentationspartner*innen auf, die in bestimmten Teilen ihrer Wer-
ke einen systematischen Gewinn, eine produktive Transformation in der Betrach-
tung Anderer vollzogen haben. Diese produktiven Transformationen werde ich in
die hier vorliegende Arbeit einbeziehen, auch wenn sich andere Teile meiner Arbeit
mit Stellen der zitierten Autor*innen méglicherweise nicht itberschneiden, ihnen
vielleicht sogar widersprechen. Diese Widerspriiche — wenn vorhanden — werden
nur in wenigen Fillen Teil meiner Rekonstruktion und Bezugnahme werden, nim-
lich genau dann, wenn sich an ihnen zeigen lisst, inwiefern die vorliegende Arbeit
eine produktive Verinderung fiir vorhandene Begriffe liefern soll. Man kénnte also
sagen, dass der methodische Umgang mit anderen Texten demjenigen folgt, den
Deleuze fir den Umgang mit seinen eigenen Texten empfiehlt: Es wird sich hier
gefragt, wie die zitierten Stellen mit dem hier Geschriebenen funktionieren, wie
sie interagieren und wie sie fiir die Beschreibung der Wirklichkeit mit Anderen als
zielfithrend erscheinen.”

Eine dieser Transformationen, oder vielleicht besser: ein methodischer Weg,
der anders gedacht werden soll, ist die oft behauptete Unvereinbarkeit poststruktu-
ralistischer Thesen mit der Phinomenologie. Die Gemeinsamkeit beider Denkwege
ist die Bezugnahme auf die Form, auf das Wie etwas ist und die damit verbundene
Offenlegung der Prozesshaftigkeit, in der sowohl die Intentionalitit (als Grof3e der
Phinomenologie), als auch historisch gewachsene soziale Strukturen (als GroRe
der poststrukturalistischen Theorien) gedacht werden miissen. Dass diese beiden
Richtungen methodisch miteinander eng verkniipft sind, soll sich in dieser Arbeit
implizit im gesamten Verlauf zeigen, indem sie gemeinsam genutzt werden und
so produktive Ergebnisse liefern; implizit deshalb, weil das Hauptthema der Ar-
beit, Menschen als Andere unter Anderen zu bestimmen, um zu den sozialen Be-
dingungen der erlebten Wirklichkeit zu gelangen, nicht durch methodische oder
philosophiehistorische Uberlegungen in den Hintergrund treten soll. Aus eben je-
nem Grund gibt es diesen der Hauptarbeit vorgelagerten Teil zur Eréffnung des
Rahmens. Dass diese Uberlegungen nun nicht losgelést von einer aktuellen phi-
losophischen Debatte stattfinden, zeigen Publikationen, die in den letzten Jahren
das Verhiltnis von Judith Butlers Denken und der Phinomenologie nachgezeich-
net haben. Richtungsweisend sind bspw. die Monographie Existenz — Differenz —
Konstruktion von Silvia Stoller sowie die Sammelbande Feministische Phanomenologie
und Hermeneutik und Phinomenologie und Geschlechterdifferenz, die sie mit herausge-
geben hat, und der 2018 veréffentlichte Sammelband von Gerald Posselt, Tatjana
Schénwilder-Kuntze und Sergej Seitz Judith Butlers Philosophie des Politischen.

Durch die dadurch angeregte gemeinsame Betrachtung von Struktur und Phi-
nomen, die in Verbindung als die Form des wirklich Erlebten beschrieben werden

13 Vgl.: Gilles Deleuze & Félix Guattari: Rhizom, Berlin: Merve 1977, S.7.

- am 14.02.2026, 09:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839452455-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Als Andere unter Anderen

kann, wird in dieser Arbeit versucht, diese Verbindung im Alltag miteinander auf-
zuzeigen. Der Alltag wird somit als der Ort dargestellt, in dem wir uns wirklich
in sozialen Situationen befinden und dies nicht nur, weil wir quantitativ hiufiger
im Alltdglichen sind als im Besonderen, sondern deshalb, weil qualitativ das Be-
sondere nur als Kippphinomen im Alltag verstanden werden kann. Die Uberginge
zwischen Alltag und Besonderem sind — und auch das ist eine methodische Uber-
legung - nicht im Extrem, nicht in einer Kontradiktion zu finden, sondern im
Kleinsten, eben im Umkippen zwischen Alltag und Besonderem selbst: Dadurch
gibt es jedoch nicht eine Sphire des Alltags und eine des Besonderen, sondern es
gibt alltigliches Erleben und das Erleben besonderer Phinomene. Sitzt man im Zug
und liest die Zeilen, die man auf eine Postkarte geschrieben hat, noch einmal, um
diese Karte am nichsten Bahnhof einzuwerfen, dann fliefit dies alles ohne beson-
dere Vorkommnisse dahin. Doch in dem Moment, in dem man den Gruf} »Bis bald«
liest und einem — metaphorisch — schwer ums Herz wird, bekommt die alltigliche
Situation eine Wendung, die Gedanken springen zu der Person, fir die diese Karte
bestimmt ist; zu dem Groflvater, der im Krankenhaus liegt. Das Wiedersehen, auf
welches das »Bis bald« verweist, ist ungewiss: Der Alltag des Zugfahrens kippt in
die Besonderheit, an jemanden zu denken, den man vielleicht nicht wiedersieht.
Anders sieht das fiir eine*n Beschiftigte*n auf einer Palliativstation im Kranken-
haus aus, wo Menschen genau aus dem Grund liegen, dass ihr Tod begleitet werden
soll. Man hat es also nicht mit getrennten Seiten und Dualismen zu tun, wenn man
die Wirklichkeit beschreiben will, sondern mit einer Pluralitit, in der die Zuschrei-
bung, was alltiglich ist und was besonders von der Situation abhingt, und nicht
intrinsisch bestimmt werden kann. Sucht man fir diese Beschreibung eine griffi-
ge begriffliche Bestimmung, dann bietet sich moglicherweise an, es als Plurallektik
zu bezeichnen. Nicht nur die Bestimmung, was These und was Antithese ist, un-
tersteht einem Wandel, sondern gerade der Bezugspunkt, von dem aus etwas als
These oder Antithese betrachtet wird, ist in Bezug auf das Soziale nicht in einem
zweipoligen Schema zu denken, selbst dann nicht, wenn es sich in einer Synthese
authebt. Im Sozialen gibt es keine Aufthebung, sondern Wechselverhiltnisse, die
den Alltag als Interaktionsort bestimmen, der zwischen allen Dualismen steht und
somit Schattierungen des Miteinanders bildet, die immer schon plural sind. Aus
eben diesem Grund finden sich auch in den Beispielen, die ich zur Veranschauli-
chung beschreiben werde, immer wieder Wechsel der Perspektiven zwischen den
Pronomina der Einzahl, der Mehrzahl und dem »man«.

Methodisch ist diese Arbeit insgesamt eine Vermischung aus Phinomenolo-
gie und bestimmten poststrukturalistischen Theorieansitzen (oder zumindest sol-
chen, die so benannt wurden). Diese Arbeit gliedert sich also selbst zwischen ver-
schiedenen Stromungen ein, um die Gedanken und Ausformulierungen, die in die-
sen zu Anderen gemacht wurden, aufzunehmen. Damit kann hier aber kein voll-
stindiger Uberblick iiber alle Theorieansitze gegeben werden, in denen es um die

- am 14.02.2026, 09:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839452455-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Eréffnung: Das Spiegelkabinett der Anderen

Anderen geht. Die Liicken, die fiir manche Leser*innen als allzu offensichtlich er-
scheinen, stellen deshalb keine Abwertung oder Nichtbetrachtung aus Griinden
der Vermeidung dar, sondern sind aus dem Grund entstanden, dass die Zusam-
menfithrung der hier vertretenen Autor*innen und Systematiken sich auf die Fra-
ge konzentriert, wie sich ein Miteinander und davon ausgehend ein Fiireinander
produktiv und ungeachtet der unterschiedlichen Positionen herausarbeiten l4sst.
Methodisch erscheint diese Arbeit deshalb als ein Teil unter anderen, der von mir
beschrieben werden konnte und zu dem andere hinzutreten kénnen. So versteht
sich diese Arbeit als eine Aufgabe, die man in der Philosophie als gemeinschaftli-
ches Projekt mit Anderen, die man kennt, und solchen, die man nicht kennt, aus-
fihrt, nicht um zu einem universellen Ziel zu gelangen, sondern um die Beschrei-
bungen aktuell und an die wechselnden Verhiltnisse wie an die Fortbestehenden
anzupassen. Philosophie ist also in meinen Augen ein Gemeinschaftsprojekt aller
Personen, die philosophische Gedanken anstellen. Die hier zu beweisende These,
um es zu wiederholen, ist, dass sich die Anderen nicht als die von mir vollig Verschie-
denen, sondern als Andere unter Anderen darstellen, zu denen man je selbst gehort
und von denen wir uns unterscheiden, aber denen wir eben auch dhneln, gerade
weil wir die Bedingung der Wirklichkeit fireinander sind.

Man konnte schon hier einwenden, dass es zutiefst offensichtlich ist, dass die
Anderen fiir unsere Wirklichkeit eine entscheidende Rolle spielen: Wenn das so
ist, dann ist diese Arbeit eine einzige Wiederholung von Wiederholung, damit es
offensichtlich bleibt, dass wir als Andere unter Anderen leben. — Die fragende Er-
ginzung sei erlaubt: Spiegelt sich dies — wenn es so offensichtlich seien sollte —
auch in den Begriffen wider, die benutzt werden, um den Bereich des Sozialen zu
beschreiben? Der Titel »Als Andere unter Anderen — Fiireinander zwischen sozialen
Strukturen und Erleben« der hier vorliegenden Arbeit driickt also einen Vorschlag
fiir die Deskription aus, in der die Anderen unter Anderen als solche zur Darstel-
lung kommen. Diese Beschreibung soll sich dabei gerade auf diejenigen Phinome-
ne im Sozialen beziehen, in denen wir als Andere unter Anderen fiireinander sorgen
— was in dem Abschnitt Die Modi der Fiirsorge explizit geschehen wird. Es werden
also solche Verhaltensweisen bestimmt, in denen die Bedingung unserer Wirklich-
keit — sich gegenseitig mit Anderen im Zusammenleben darstellen zu miissen — am
deutlichsten zur Geltung kommt.

Was damit jedoch nicht argumentiert werden kann, ist eine unabhingige Gré-
Re, weder in Form einer moralischen Norm noch einer epistemischen Gewissheit,
die nicht selbst aus den Interaktionen entsteht. Wenn jedoch in pragmatischer
Hinsicht in spiteren Teilen der Arbeit von einer gelingenden Interaktion gespro-
chen wird, dann ist die Frage nach dem Maf3stab des Gelingens nicht zu umgehen.
Die Antwort, die ich vorschlage, ist, die Interaktion nicht durch den Mafistab eines
Subjekts als gelingend oder nicht zu bestimmen, sondern den Maf3stab selbst zur
Verhandlung zu stellen, ihn dadurch zu bestimmen, dass im Verhalten ein gegen-

- am 14.02.2026, 09:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839452455-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Als Andere unter Anderen

seitiges Verstehen méglich und wirklich ist. Kurz: Der Mafistab ist nicht festgelegt,
sondern er entsteht, wenn sich Andere Anderen zuwenden, um miteinander fiir-
einander zu wirken.

- am 14.02.2026, 09:44:18.


https://doi.org/10.14361/9783839452455-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

