
Zur Eröffnung: Das Spiegelkabinett der Anderen

Egal, was man betrachtet, berührt, worüber man nachdenkt, was man sich imagi-

niert, was man gerade tut und wie man sich dabei fühlt, immer befindet man sich

dabei in einer Situation. Man befindet sich im Kontext von Gegenständen und An-

deren; in einer Kulisse ihrer Gedanken,Gefühle,Wahrnehmungen, Imaginationen,

ihrer Verhaltensweisen und der Erzeugnisse ihrer Handlungen. Davon ausgehend

entstand dieses Projekt zunächst aus der Überlegung, eine erkenntnistheoretische

Betrachtung des Situationsbegriffs bzw. der Situiertheit desMenschen als notwen-

digen Baustein für eine phänomenologische Beschreibung herauszustellen. Damit

sollte ein Bezugspunkt in die Beschreibung mit aufgenommen werden, um der

Kontingenz, die alle Bereiche des Lebens durchzieht – denn wir sind zwar im-

mer in einer Situation, aber die Art und Weise, wie sie ist, ist nicht notwendig

– Rechnung zu tragen. Das ist ein Vorzug der phänomenologischen Methode; zu

beschreiben, wie man etwas erlebt, erlaubt es, die Kontingenz in ihren Formen dar-

zustellen, nicht nur zu sagen, dass es Kontingentes gibt. Dieses Vorhaben wandel-

te sich in den ersten Monaten nach der Lektüre von Judith Butlers Texten Körper

von Gewicht und Anmerkungen zu einer performativenTheorie der Versammlung und dem

Text Gilles Deleuzeʼ zuMichel Tourniers Freitag oder Im Schoß des Pazifiks: Es ist zwar

sinnvoll, zu versuchen, die erlebte Situation als Grundlage für eine phänomenolo-

gische Beschreibung zu wählen, aber von einer bloß subjektiven und vereinzelten

Person als Strukturgeber*in darin auszugehen – wie es der Phänomenologie oft

vorgeworfen wird –, führt zu einer verengten Beschreibung dessen, wie sich un-

sereWirklichkeit darstellt. Deshalb rückte die Situation selbst aus der vorrangigen

Betrachtung heraus. Sie wurde ersetzt durch die Beschreibung der Beziehungen

der Menschen zueinander in der Welt: Das Erleben in Beziehung zu Anderen, die

Art undWeise, wie es sich darstellt und welche Strukturen es präsentiert, stellt nun

den Ausgangspunkt dieser Arbeit dar. In den bisher verfassten Zeilen zeichnet sich

demnach schon die Veränderung ab: Ich schrieb, die Phänomenologie beschreibe,

wie man etwas erlebt. Diese Formel ist der Unterschied zur Subjektphänomeno-

logie, in der beschrieben wird, wie »ich« etwas erlebe. Eine These, die im Verlauf

dieses Buches (besonders im ersten Teil Der Vorzug des Erlebens) ausgeführt werden

wird, ist, dass schon dieses Subjekt nicht ohne Beziehung zu Anderen, nicht oh-

https://doi.org/10.14361/9783839452455-002 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Als Andere unter Anderen

ne Verbindung zu sozialen Strukturen gedacht werden kann, dass es ihnen nicht

vorausgeht. Die Konzeption der Arbeit transformierte sich also von einer erkennt-

nistheoretischen Bestimmung des Wesens der Situation hin zu einer Strukturbe-

schreibung des Erlebens und der Eigenheiten desMiteinanders (auf welche Art und

Weise man dadurch sowohl sozial in Beziehung zum Erlebten steht, als auch wie

sich dieses Erleben selbst verkörpert). Das erkenntnistheoretische Interesse, mit

dem ich angefangen hatte zu recherchieren, ist einem sozialphilosophischen ge-

wichen. Nicht aus reiner Willkür, sondern aus dem bewussten Entschluss heraus,

dass eine Betrachtung des Sozialen – also eine Beschreibung der Bedeutung der

Anderen füreinander – einen sinnvolleren Beitrag zur Beschreibung der Wirklich-

keit leisten kann.1

Geht es also darum, die Situation zu beschreiben, dann beschreibt man kein

abstraktes Konzept, sondern eine konkrete Situation, die sich immer als soziale

Situation darstellt, also als ein Miteinander von Anderen unter Anderen. In diesen

sozialen Situationen, so die Vermutung, der ich hier nachgehen werde, können wir

uns gegenseitig genau in dem Maße gegenseitig verstehen, wie wir uns missver-

stehen können, weil wir uns jeweils (selbst) als Andere erleben. So gibt es für die

soziale Situation also nicht eine eindeutige Bestimmung durch den Standpunkt

eines weltlosen bzw. idealistischen Subjektes, sondern es ist gerade die Pluralität

der Menschen, die untereinander in Beziehung stehen, die zu jener Betonung des

Sozialen führt. Diese Beziehungen können direkt (Face-to-Face-Interaktion), indi-

rekt (gemeinsames Erleben), unmittelbar (man fühlt wie es jemandem geht) oder

vermittelt (Gespräche) sein. Alle Formen bedingen die Wirklichkeit und lassen sich

nicht gänzlich voneinander unterscheiden, da sie im Erleben zumeist miteinander

verworren auftreten: Schaut man sich um, hört man sich um, tastet man umher,

stellt man sich etwas vor, versucht man etwas zu tun, an etwas zu denken: Immer

liegt in dem, worauf wir gerichtet sind eine Beziehung zu Anderen. Ich richte also

zum Ausgang eine Frage an Sie, die Lesenden: Erleben Sie irgendetwas, das nicht

eine Verbindung zu Anderen oder einen Verweis auf Andere bedeutet? Ich werde

dafür argumentieren, dass alles für uns in Bezug zu Anderen steht und dass die-

1 Vgl.: Burkhard Liebsch: Einleitung, in ders. (Hg.): Sozialphilosophie, Freiburg/München Alber,

1999, S. 45. Liebsch diskutiert in dieser Einleitung dieMöglichkeit, dass die Sozialphilosophie

zur Ersten Philosophie aufgerückt sein könnte, ohne dieser These eine eindeutige Antwort

zu geben.Wenn dem so sein sollte, konstatiert er, dann wegen der Erfahrung der Gewalt. Ich

werde hier versuchen, die Bedeutung des Sozialen nicht ausschließlich an den Aspekt der

Gewalt zu knüpfen, sondern gerade daran, dass das Erleben selbst ohne Andere nichts wäre,

man füreinander immerWiderfahrnis und Zumutung ist. Dabei ist zu beachten, dass einem

nicht nur negatives widerfährt und man Anderen nicht nur Negatives zumutet.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-002 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Eröffnung: Das Spiegelkabinett der Anderen 13

ser Bezug deshalb notwendig vieldeutig ist, sich der Bezug aber immer auch als

solcher darstellen muss.2

Die Vieldeutigkeit bestimmt somit alle unsere Interaktionenmit Anderen zu ei-

ner generellen Offenheit. Diese Offenheit ist es, die die Richtung der Arbeit von ei-

nem vorrangig erkenntnistheoretischen Interesse zu einem sozialphilosophischen

hin verrückt hat. Im Rahmen dieser Verrückung ist es auch nicht mehr eine Fra-

ge des Wissens, die hier betrachtet wird, sondern die Frage nach dem Verstehen

von Anderen aus den sozialen Situationen heraus. Es ist vielmehr der Gang einer

Bewusstwerdung hin zu und zurück zu Anderen. Diese Einsicht hat also nicht zur

Verwerfung des Projektes geführt, sondern zur Formulierung folgender, radikal

anmutender Hauptthese: Unsere Wirklichkeit ist es, uns als Andere unter Anderen dar-

stellen zu müssen. Das heißt: Wir erleben die Welt, darin die Gegenstände und die

Anderen, immer schon durch und in soziale Situationen, wodurch wir die Struk-

turen, die in diesen Situationen wirken, miteinander dadurch teilen, dass wir sie

darstellen. Dies kann man als die Zumutung des Sozialen verstehen: Die Anderen

sind die formgebende Bedingung unserer Wirklichkeit. D.h., die Anderen und unsere

Verbindung zu ihnen bestimmen die Form des jeweiligen Umgangs miteinander

und in der Welt. Warum diese These über eine triviale Einsicht in das Miteinander

hinausgeht, wird am Ende dieser Vorbemerkung im Hinblick auf den Begriff der

Darstellung ausgeführt werden.

Je mehr ich also darüber nachgedacht habe, in welchem Umfang der Begriff

der Situation innerhalb dieser Arbeit betrachtet werden kann und soll, umso mehr

wurde aus dem Erkenntnisinteresse ein Fokus auf die sozialen Gegebenheiten und

Bedingungen, die unsere Wirklichkeit untereinander darstellen. Alle bewussten

Fähigkeiten der Menschen, das Denken, das Fühlen, das Handeln, das Imaginie-

ren und das Wahrnehmen bilden ein Prisma im Erleben der sozialen Situation,

das alle eigenen (zumeist als innerlich angenommenen) Bereiche als mit anderen

Menschen verbundene Bereiche bestimmt, die die sozialen Situationen durch die

grundlegenden Verbindungen mit Anderen beschreibbar machen. Und was durch

alle diese Brechungen im Erleben immer deutlicher wurde, ist eben, dass die Si-

tuationen, die wir als unsereWirklichkeit erleben, egal, wie sie erlebt oder bewusst

erfahren werden, nicht ohne Andere bestehen können.Deshalb ist diese Arbeit eine

Hinführung zum Begriff der Situation in ihrer radikalsten Denkform: der sozialen

Situation, einer Zumutung unter Anderen.

Ich spreche in dieser Arbeit deshalb auch nicht, wie es für die meisten Arbeiten

über die Gesellschaft oder Interaktionen mit Anderen üblich ist, von dem anderen

2 Vgl. ebd. S. 9: Liebsch betont ganz zu Beginn seiner Einleitung einen eher biologischen As-

pekt: »Nachkommen, die nicht in die Gemeinschaft derer, die bereits da sind, aufgenommen

werden, haben kaum Überlebenschancen. […] Selbst das physische Überleben hängt vom

Aufgenommenwerden in eine ›soziale‹ Gemeinschaft ab.«

https://doi.org/10.14361/9783839452455-002 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Als Andere unter Anderen

im Singular, sondern von den Anderen im Plural. Von den Anderen zu sprechen

bzw. zu schreiben meint dabei, zum einen die Anderen selbst in ihrer Vielheit zu

betonen und zum anderen die Anderen, die wir je selbst für uns und Andere sind,

nicht aus dem Blick zu verlieren: Dies bedeutet über alle Rollen und Institutionen,

die das Miteinander strukturieren, hinweg, die je eigene Position nicht zu über-

gehen, sie also als das zu betrachten und wissenschaftlich zu beschreiben, was sie

ist: bloß eine Perspektive unter Anderen. Das meint es, als Andere unter Anderen

zu sein; eine doppelte Zumutung, eine für Andere und eine durch Andere. Dabei

wird das Wort »die Anderen« also fast durchgängig im Plural und großgeschrie-

ben verwendet, womit der Unterschied aufgezeigt werden soll, den es schon alleine

sprachlich macht, in einer Theorie von den Anderen auszugehen und nicht von dem

Anderen, sei es eine Verallgemeinerung anderer Menschen, der große Andere als

Sinnbild der Gesellschaft oder eine andere Reduktion der menschlichen Vielhei-

ten. Zum Begriff der Anderen soll es also gehören, immer im Plural zu stehen.

Und Plural meint dabei nicht eine Konstellation aus »Subjekt, Anderem und Drit-

tem«3, die suggeriert, dass die einzelnen Aspekte bei unterschiedlichen Subjekten

zu finden wären, dass manche durch die Interaktion zu Anderen und manche zu

Dritten würden, während mein Betrachtungsstandpunkt immer der des Subjekts

bliebe, sondern zu schreiben, dass es um die Anderen im Plural geht, bedeutet nicht

nur Andere als mögliche Dritte zu sehen, sondern sich selbst als Andere*n zu ver-

stehen. Dadurch wird die Kategorie des Dritten in der Beschreibung der Pluralität

der Anderen ein reflexives Ergebnis, das die erlebbare Pluralität auf die sozialen

Rollen verengt, die zwar auch erlebt werden, aber nicht zuerst oder ausschließ-

lich, sondern auch. So steht diese Arbeit einer Definition des Sozialen entgegen,

die Thomas Bedorf in Verkennende Anerkennung gibt: »Daß sich auf der Ebene des

Sozialen nicht Andere, sondern Dritte begegnen, bedeutet, daß die Ko-existenz

des Sinns sich nicht so friedlich darbietet […], sondern die Ebene des Dritten von

normativen Konflikten durchzogen ist«.4 Das Soziale wird damit jedoch auf seine

Konflikte beschränkt, die zwischen unterschiedlichen Rollen und damit sozialen

Bedürfnissen bestehen. Ohne in Frage stellen zu wollen, dass diese konflikthafte

Seite besteht, zwängt aber gerade das alltägliche Erleben die Vermutung auf, nicht

nur die Konflikte – aufgrund der Verschiedenheiten der Ansprüche – zu beschrei-

ben, sondern eben auch die Ähnlichkeiten der Ansprüche zu betrachten, die Andere

für Andere darstellen. Diesem zweiten Bereich Rechnung tragend, ist der des So-

zialen auch der Bereich des Dritten, aber ebenfalls der der Anderen unter Anderen,

die diese Rollen füllen. Bspw. können sich Konflikte zwischen Lehrpersonen und

Student*innen ergeben, aber ebenso ähneln sich Ansprüche wie die angemessene

3 Thomas Bedorf:Andere–Eine Einführung in die Sozialphilosophie, Bielefeld: transcript 2011, S. 11.

4 Thomas Bedorf: Verkennende Anerkennung – Über Identität und Politik, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 2010, S. 211.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-002 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Eröffnung: Das Spiegelkabinett der Anderen 15

Bezahlung von studentischen Hilfskräften und Dozent*innen und persönliche In-

teressen an einer sinnvollen Gestaltung der Lehre: So stehen sich nicht nur Dritte

im Sozialen gegenüber, sondern Andere unter Anderen mit verschiedensten Rol-

len. Es gilt also durch die nachstehenden Beschreibungen explizit zu zeigen, auf

welche Art und Weise die Anderen konstitutiv für unsere Wirklichkeit sind, um so

die Frage nach Subjekt und Drittem implizit in der Beschreibung der Anderen als

Andere umzuformulieren.

Überlegungen zur Metapher des Spiegelns Für diese begriffliche Überlegung über den

Plural des Begriffs der Anderen wird in dieser Arbeit eine Metapher zur Veran-

schaulichung genutzt: Sie sind Spiegel. Nicht für ein im Zentrum der Spiegel ste-

hendes einzelnes Subjekt, sondern alle für alle sindwir Spiegel. Dies bedeutet, dass

gerade das Subjekt,was gerne als Zentrumaller Fähigkeiten betrachtet wird, in die-

ser Arbeit ebenfalls als Spiegel für wieder Andere beschrieben werden wird. Jede*r

ist für jede*n Andere*n ein Spiegel, der die Darstellung auf die darstellende Per-

son zurückwirft, weil die Darstellungen aufeinander antworten: Wir beschreiben,

zeigen auf und stellen gegenseitig füreinander die Möglichkeiten undWirklichkei-

ten der Anderen dar. Wir inszenieren etwas und werden von Anderen inszeniert.

Im Anschluss an die hier vertretene These heißt das, dass unsere Wirklichkeit nur

durch die Anderen in sozialen Situationen beschrieben und verstanden werden

kann, dass wir uns in einem unentwirrbaren Miteinander, Füreinander und Gegen-

einander befinden. Der Anfang des Beschreibens dieser Verknüpfungen kann nicht

ohne eine willkürliche Setzung ausgemacht werden, da es jeweils plurale Verbin-

dungen zu Anderen in die Vergangenheit, die Zukunft und in der Gegenwart gibt,

die wir nicht abbrechen können. Hinter den Spiegelungen von Anderen ist nichts,

was uns selbst darstellen kann, deshalb muss die Beschreibung an einem kontin-

genten Punkt beginnen. Kurz:Wir sind Andere unter Anderen und damit entweder

für-, gegen- oder nebeneinander und immer miteinander; man kann das Soziale

verschieden unterteilen und analysieren, aberman kann es nicht hintergehen.Dies

ist der Grund dafür, diese Arbeit wie bisher geschehen einzuleiten: mit einer Re-

flexion über das eigene Projekt, nachdem es abgeschlossen wurde.

Ein offensichtlicher Einwand gegen diese Überlegungen der permanenten Ver-

bindung zu Anderen könntemit dem Fall des Robinson Crusoe oder anderer Robin-

sonaden –wie Deleuze Geschichten des Entzugs von Anderen nennt – vorgebracht

werden.5 Dabei vergäße man jedoch, dass diese Erzählungen niemals ahistorisch

funktionieren, wenn sie auch nur einen Absprung in der Wirklichkeit nehmen.

Was soll das nun heißen? Es bedeutet, dass selbst Crusoe in den Jahren auf der

Insel nicht von den Auswirkungen »verschont« bleibt, die seine Sozialisation und

5 Vgl. Gilles Deleuze: Die Logik des Sinns, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1993, S. 383.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-002 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Als Andere unter Anderen

die gelebten Jahre mit Anderen verursachen. Außerdem löst sich Crusoes Lage ge-

nau in dem Moment auf, wo statt der Kokosnuss, die als imaginärer Ersatz für die

Anderen dient, tatsächlich wieder ein Anderer, nämlich Freitag, in sein Leben tritt.

Selbst in dieser Situation der – und es lohnt sich dies zu betonen – gezwungenen

Isolation sind die Anderen als Abwesende Teil seiner Wirklichkeit und der Art und

Weise, wie er sich verhält.

Die Frage, die man sich im Anschluss an das gerade Beschriebene und in Bezug

auf die Metaphorik des Spiegels und des Spiegelns bzw. des Reflektierens stellen

sollte, ist weder »Ist das Gesehene im Spiegel ein Äußeres?« noch »Wo oder wie

beginnt das Spiegeln?«, sondern: »Wie ist es, dass wir uns durch Andere spiegeln

und selbst Andere spiegeln?«.6 Die Spiegel zeigen füreinander an, wie es wäre, das

Gespiegelte zu sein, und damit werfen sie den Anderen zurück, wie das Erlebte für

den jeweils anderen Spiegel ist. Die Spiegel – und in Auflösung der Metapher al-

so die Anderen – vertauschen weder oben und unten, noch rechts und links, noch

verzerren siemich. Sie stellen etwas Anderes bzw. jemand Anderen dar; sie ermögli-

chen denWechsel der Perspektiven.Umberto Eco beschreibt diese Transferleistung

des Spiegelns dahingehend, dass intuitiv ein Übertragungsproblem aus Sicht der

den Spiegel betrachtenden Person besteht, das jedoch ganz und gar nicht notwen-

dig für das Blicken in einen Spiegel ist; noch ist es hinreichend um zu bestimmen,

wie es ist, in die Spiegel zu blicken. Dieses Problem besteht darin, anzunehmen,

dass der Spiegel, oder eben die andere Person, mir zeigen müsste, wie es für mich

ist, sich auf diese oder jene Art zu verhalten, doch die Spiegel zeigen, wie es für

sie ist, dieses Verhalten zu spiegeln (zu erleben). Der Spiegel und das Spiegelka-

binett der Anderen verzerren nicht was ich bin; sie zeigen wie wir uns in einer

bestimmten Situation zueinander verhalten hatten, haben oder haben könnten.

Es ist der Betrachter […], der sich qua Identifikationmit seinemAbbild vorstellt, er

wäre derMensch imSpiegel, und der dann,während er sich betrachtet, auf einmal

entdeckt, daß er, sagen wir, die Uhr am rechten Handgelenk trägt. Tatsache ist

aber, daß er sie dort nur tragenwürde, wenn er derjenigewäre, der sich im Spiegel

befindet (Je est un autre!).7

Die Funktion der Spiegelmetaphorik, wie ich sie in dieser Arbeit verwende, liegt

zwischen den Klammern des letzten Zitats: »Ich ist ein Anderer!« Dieser Satz, den

Eco aus dem zweiten Seherbrief (Brief an Paul Demeny, 15.Mai 1871) von Arthur Rim-

baud übernimmt, fasst meine Vorstellung des Spiegelns zusammen. Die Spiegel

sind die Anderen und jedes »Ich« ist eine*r dieser Anderen für sich selbst. Von

Spiegeln zu sprechen, bleibt dabei natürlich eine Metapher, jedoch ist es eine Me-

tapher, die bildlich sehr genau das ausdrückt, was die Anderen für uns sind, was

6 Vgl. Umberto Eco: Über Spiegel, München/Wien: Hanser 1988, S. 29.

7 Ebd., S. 30.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-002 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Eröffnung: Das Spiegelkabinett der Anderen 17

sie für uns ausmacht und was wir als Andere für Andere ausmachen: Wir geben uns

wieder; oder besser, wir zeigen, wie wir etwas tun. Indem Andere darstellen, wie

wir uns verhalten würden, und auch wie wir uns verhalten, wenn wir sie wären

und wenn sie wir wären, stellen Andere sich gegenseitig dar. Erleben wir Andere,

dann sind es gemeinsam vermittelte Handlungen, Gefühle, Gedanken, Geräusche,

Wahrnehmungen und Imaginationen, die wir bei Anderen und durch sie erleben

können. Damit nehmen wir es als Andere auf uns, uns je selbst als Andere zu ver-

stehen und zu verändern: Denn die Anderen sind jeweils ein »Duplikat des Reiz-

feldes«8 und damit selbst eigenständige Personen, die – und das soll im Verlauf

dieser Arbeit bewiesen werden – jeweils nur durch die geteilte Wirklichkeit in so-

zialen Situationen Eigenständige sein können; d.h., dass die Anderen nur durch

die Relationen der Ähnlichkeit und Verschiedenheit zu Anderen als jeweils Andere,

d.h. als Individuen, verstanden werden können.

Die mit Eco beschriebene und problematisierte Metaphorik des Spiegels und

Spiegelns läuft zusammengefasst eben nicht darauf hinaus, dass die Spiegel das

was ist scheinbar kopieren wöllten und dabei scheiterten.9 Denn der dargelegte

Widerspruch zeigt, dass es eher der Wirklichkeit entspricht, wenn man den Spie-

geln zuspricht, dass sie zeigen, wie etwas von einem anderen Standpunkt aus ist.

Sie sind als Andere ein »Kanal«10 zu den Weltverhältnissen und Sichtweisen der

Anderen. Das heißt, sie zeigen, wie man für Andere ist oder wie man für Andere

erscheint, ohne dass man genau diese*dieser Andere sein muss, der*die einem ge-

zeigt wird. »Das Spiegelbild ist […] anwesend, und zwar in Präsenz eines Referenten,

der nicht abwesend sein kann.«11 Es »ist nicht mit einem allgemeinen Inhalt korrelierbar«,

weil es »immer nur zwischen Einzelfällen« besteht.12 Stellt man sich hier die Frage,

was im Alltäglichen – also ohne metaphorische Ausmalung – die Stelle der Spiege-

lung besetzt, so ist es die Darstellung, die Art undWeise, wie wir mit der Welt und

mit Anderen umgehen, und die Stelle des Spiegels wird durch andere Menschen

eingenommen. In der Spiegelung durch Andere liegt also unsere konkrete Bezie-

hung zu den anderen Menschen, liegt unsere Notwendigkeit, immer mit Anderen

in derselbenWelt zu leben.Kontingent zusammengestellt, sindwir füreinander die

Bedingung unserer Wirklichkeit. Oder anders: Wir befinden uns in einem Spiegel-

kabinett zwischen Anderen.

Die soziale Situation als Spiegelkabinett der Anderen zu bezeichnen, bedeutet,

dass dabei sowohl die Jahrmarktimplikation, sich in Spiegeln anders zu sehen als

gewöhnlich, intendiert ist, als auch der negative Beigeschmack, das Unbehagen,

das einen bei dem Gedanken an ein Spiegelkabinett ohne Ausweg beschleicht.

8 Ebd., S. 38.

9 Vgl., ebd. S. 34.

10 Vgl., ebd. S. 36.

11 Ebd., S. 45.

12 Ebd., S. 45.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-002 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Als Andere unter Anderen

Denn wenn wir von Anderen so abhängig sind, wie ich es darstellen werde, dann

gibt es auch immer das Problem, sich in der Allgemeinheit der Anderen, im man

und unter den sozialen Strukturen zu verlieren, sich im Spiegelkabinett zu verlau-

fen oder etwas zu erleben, was man nicht erleben wollte: Es besteht ein perma-

nentes Risiko im Miteinander. Vergrößern uns die Spiegel, ziehen sie uns in die

Breite, strecken sie uns in die Höhe oder zeigen sie uns sogar zwei sich wider-

sprechende Spiegelungen von uns, dann verzerren sie uns nicht, sondern stellen

Perspektiven auf uns dar, mit denen wir umgehen müssen. Eine Verzerrung wäre

am ehesten als absichtliche Täuschung zu bestimmen, die das Risiko im Mitein-

ander noch vergrößert. Aber, und darauf kommt es mir besonders an, es besteht

auch immer die Möglichkeit, gerade durch die verschiedenen Perspektiven auf die

Darstellung durch andere Darstellungen sich und die Anderen zu verstehen, gera-

de weil man nie aus dem antwortenden Bezug der Spiegel zueinander ausbrechen

kann.

Dieses metaphorische Spiegelkabinett zu beleuchten ist die Aufgabe, die ich

mir für diese Arbeit gestellt habe. Dabei soll es nicht darum gehen, eine klare und

deutliche Struktur in das Spiegelkabinett zu bringen; sondern, ich werde versu-

chen, verschiedene Relationen aufzuzeigen, die jeweils miteinander in Verbindung

stehen. Angefangen bei dem Erleben als Relation in der Welt zu Anderen wird sich

der Fokus der Beschreibung verschiedentlich erweitern und verengen, um über die

Sorge und die parrhesia (das freimütige Für-wahr-Sprechen, welches ich im Verlauf

des Abschnitts Parrhesia als Darstellungsform des Füreinander zu einem freimütigen

Für-wahr-Darstellen überführen werde) als Verhältnisse des Füreinander zu An-

deren zu einer möglichen Solidarität miteinander zu gelangen, die gerade deshalb

möglich sein muss, weil wir nicht ohne einander auskommen. Deshalb soll auch

die parrhesia nicht als Weg zu einem authentischen Selbst gesehen werden, da dies

postulieren würde, dass es neben der Darstellung, die für alle durch einander er-

lebbar ist, noch etwas gäbe, das als ein eigentliches Selbst gelten könnte. Diese

Arbeit beschreibt unsere Wirklichkeit als Andere unter Anderen und hat somit keinen

Ort für einen Bereich, der hinter, vor oder jenseits des Sozialen läge und an dem

unser »authentisches« Selbst darauf wartete, entdeckt zu werden.

Methodenreflexion Was bedeutet die gerade beschriebene Motivation aber für me-

thodische Gesichtspunkte, für die Art und Weise, in der die Arbeit geschrieben

wird? In aller Kürze bedeutet sie Folgendes: Ich werdemich in dieser Arbeit imwei-

testen Sinne auf phänomenologische Beschreibungen stützen. D.h. hier speziell,

dass ich beschreiben werde, was im Alltag, was in unserem Erleben der Wirklich-

keit geschieht, um explizit zu machen, wie sich dieser Alltag jeweils gestaltet und

was er zur Darstellung bringt. Dazu nehme ich nicht Bezug auf einzelne Theoreti-

ker*innen, um aufzuzeigen, wie diese sich dem Problem genähert haben, sondern

ich nehme die Sache selbst, den Alltag mit Anderen als Grundlage für die Analyse.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-002 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Eröffnung: Das Spiegelkabinett der Anderen 19

Die Theoretiker*innen, die im Verlaufe der Arbeit erscheinen, treten fast durch-

gängig als Argumentationspartner*innen auf, die in bestimmten Teilen ihrer Wer-

ke einen systematischen Gewinn, eine produktive Transformation in der Betrach-

tung Anderer vollzogen haben. Diese produktiven Transformationen werde ich in

die hier vorliegende Arbeit einbeziehen, auch wenn sich andere Teile meiner Arbeit

mit Stellen der zitierten Autor*innen möglicherweise nicht überschneiden, ihnen

vielleicht sogar widersprechen. Diese Widersprüche – wenn vorhanden – werden

nur in wenigen Fällen Teil meiner Rekonstruktion und Bezugnahme werden, näm-

lich genau dann, wenn sich an ihnen zeigen lässt, inwiefern die vorliegende Arbeit

eine produktive Veränderung für vorhandene Begriffe liefern soll. Man könnte also

sagen, dass der methodische Umgang mit anderen Texten demjenigen folgt, den

Deleuze für den Umgang mit seinen eigenen Texten empfiehlt: Es wird sich hier

gefragt, wie die zitierten Stellen mit dem hier Geschriebenen funktionieren, wie

sie interagieren und wie sie für die Beschreibung der Wirklichkeit mit Anderen als

zielführend erscheinen.13

Eine dieser Transformationen, oder vielleicht besser: ein methodischer Weg,

der anders gedacht werden soll, ist die oft behauptete Unvereinbarkeit poststruktu-

ralistischerThesenmit der Phänomenologie. Die Gemeinsamkeit beider Denkwege

ist die Bezugnahme auf die Form, auf dasWie etwas ist und die damit verbundene

Offenlegung der Prozesshaftigkeit, in der sowohl die Intentionalität (als Größe der

Phänomenologie), als auch historisch gewachsene soziale Strukturen (als Größe

der poststrukturalistischen Theorien) gedacht werden müssen. Dass diese beiden

Richtungen methodisch miteinander eng verknüpft sind, soll sich in dieser Arbeit

implizit im gesamten Verlauf zeigen, indem sie gemeinsam genutzt werden und

so produktive Ergebnisse liefern; implizit deshalb, weil das Hauptthema der Ar-

beit, Menschen als Andere unter Anderen zu bestimmen, um zu den sozialen Be-

dingungen der erlebten Wirklichkeit zu gelangen, nicht durch methodische oder

philosophiehistorische Überlegungen in den Hintergrund treten soll. Aus eben je-

nem Grund gibt es diesen der Hauptarbeit vorgelagerten Teil zur Eröffnung des

Rahmens. Dass diese Überlegungen nun nicht losgelöst von einer aktuellen phi-

losophischen Debatte stattfinden, zeigen Publikationen, die in den letzten Jahren

das Verhältnis von Judith Butlers Denken und der Phänomenologie nachgezeich-

net haben. Richtungsweisend sind bspw. die Monographie Existenz – Differenz –

Konstruktion von Silvia Stoller sowie die Sammelbände Feministische Phänomenologie

und Hermeneutik und Phänomenologie und Geschlechterdifferenz, die sie mit herausge-

geben hat, und der 2018 veröffentlichte Sammelband von Gerald Posselt, Tatjana

Schönwälder-Kuntze und Sergej Seitz Judith Butlers Philosophie des Politischen.

Durch die dadurch angeregte gemeinsame Betrachtung von Struktur und Phä-

nomen, die in Verbindung als die Form des wirklich Erlebten beschrieben werden

13 Vgl.: Gilles Deleuze & Félix Guattari: Rhizom, Berlin: Merve 1977, S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-002 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Als Andere unter Anderen

kann, wird in dieser Arbeit versucht, diese Verbindung im Alltag miteinander auf-

zuzeigen. Der Alltag wird somit als der Ort dargestellt, in dem wir uns wirklich

in sozialen Situationen befinden und dies nicht nur, weil wir quantitativ häufiger

im Alltäglichen sind als im Besonderen, sondern deshalb, weil qualitativ das Be-

sondere nur als Kippphänomen im Alltag verstanden werden kann. Die Übergänge

zwischen Alltag und Besonderem sind – und auch das ist eine methodische Über-

legung – nicht im Extrem, nicht in einer Kontradiktion zu finden, sondern im

Kleinsten, eben im Umkippen zwischen Alltag und Besonderem selbst: Dadurch

gibt es jedoch nicht eine Sphäre des Alltags und eine des Besonderen, sondern es

gibt alltägliches Erleben und das Erleben besonderer Phänomene. Sitztman imZug

und liest die Zeilen, die man auf eine Postkarte geschrieben hat, noch einmal, um

diese Karte am nächsten Bahnhof einzuwerfen, dann fließt dies alles ohne beson-

dere Vorkommnisse dahin.Doch in demMoment, in demman den Gruß »Bis bald«

liest und einem –metaphorisch – schwer ums Herz wird, bekommt die alltägliche

Situation eineWendung, die Gedanken springen zu der Person, für die diese Karte

bestimmt ist; zu dem Großvater, der im Krankenhaus liegt. Das Wiedersehen, auf

welches das »Bis bald« verweist, ist ungewiss: Der Alltag des Zugfahrens kippt in

die Besonderheit, an jemanden zu denken, den man vielleicht nicht wiedersieht.

Anders sieht das für eine*n Beschäftigte*n auf einer Palliativstation im Kranken-

haus aus, woMenschen genau aus demGrund liegen, dass ihr Tod begleitet werden

soll. Man hat es also nicht mit getrennten Seiten und Dualismen zu tun, wennman

dieWirklichkeit beschreiben will, sondernmit einer Pluralität, in der die Zuschrei-

bung, was alltäglich ist und was besonders von der Situation abhängt, und nicht

intrinsisch bestimmt werden kann. Sucht man für diese Beschreibung eine griffi-

ge begriffliche Bestimmung, dann bietet sich möglicherweise an, es als Plurallektik

zu bezeichnen. Nicht nur die Bestimmung, was These und was Antithese ist, un-

tersteht einem Wandel, sondern gerade der Bezugspunkt, von dem aus etwas als

These oder Antithese betrachtet wird, ist in Bezug auf das Soziale nicht in einem

zweipoligen Schema zu denken, selbst dann nicht, wenn es sich in einer Synthese

aufhebt. Im Sozialen gibt es keine Aufhebung, sondern Wechselverhältnisse, die

den Alltag als Interaktionsort bestimmen, der zwischen allen Dualismen steht und

somit Schattierungen des Miteinanders bildet, die immer schon plural sind. Aus

eben diesem Grund finden sich auch in den Beispielen, die ich zur Veranschauli-

chung beschreiben werde, immer wieder Wechsel der Perspektiven zwischen den

Pronomina der Einzahl, der Mehrzahl und dem »man«.

Methodisch ist diese Arbeit insgesamt eine Vermischung aus Phänomenolo-

gie und bestimmten poststrukturalistischenTheorieansätzen (oder zumindest sol-

chen, die so benannt wurden). Diese Arbeit gliedert sich also selbst zwischen ver-

schiedenen Strömungen ein, um die Gedanken und Ausformulierungen, die in die-

sen zu Anderen gemacht wurden, aufzunehmen. Damit kann hier aber kein voll-

ständiger Überblick über alle Theorieansätze gegeben werden, in denen es um die

https://doi.org/10.14361/9783839452455-002 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Eröffnung: Das Spiegelkabinett der Anderen 21

Anderen geht. Die Lücken, die für manche Leser*innen als allzu offensichtlich er-

scheinen, stellen deshalb keine Abwertung oder Nichtbetrachtung aus Gründen

der Vermeidung dar, sondern sind aus dem Grund entstanden, dass die Zusam-

menführung der hier vertretenen Autor*innen und Systematiken sich auf die Fra-

ge konzentriert, wie sich ein Miteinander und davon ausgehend ein Füreinander

produktiv und ungeachtet der unterschiedlichen Positionen herausarbeiten lässt.

Methodisch erscheint diese Arbeit deshalb als ein Teil unter anderen, der von mir

beschrieben werden konnte und zu dem andere hinzutreten können. So versteht

sich diese Arbeit als eine Aufgabe, die man in der Philosophie als gemeinschaftli-

ches Projekt mit Anderen, die man kennt, und solchen, die man nicht kennt, aus-

führt, nicht um zu einem universellen Ziel zu gelangen, sondern um die Beschrei-

bungen aktuell und an die wechselnden Verhältnisse wie an die Fortbestehenden

anzupassen. Philosophie ist also in meinen Augen ein Gemeinschaftsprojekt aller

Personen, die philosophische Gedanken anstellen. Die hier zu beweisende These,

um es zuwiederholen, ist, dass sich die Anderen nicht als die vonmir völlig Verschie-

denen, sondern als Andere unter Anderen darstellen, zu denen man je selbst gehört

und von denen wir uns unterscheiden, aber denen wir eben auch ähneln, gerade

weil wir die Bedingung der Wirklichkeit füreinander sind.

Man könnte schon hier einwenden, dass es zutiefst offensichtlich ist, dass die

Anderen für unsere Wirklichkeit eine entscheidende Rolle spielen: Wenn das so

ist, dann ist diese Arbeit eine einzige Wiederholung von Wiederholung, damit es

offensichtlich bleibt, dass wir als Andere unter Anderen leben. – Die fragende Er-

gänzung sei erlaubt: Spiegelt sich dies – wenn es so offensichtlich seien sollte –

auch in den Begriffen wider, die benutzt werden, um den Bereich des Sozialen zu

beschreiben? Der Titel »Als Andere unter Anderen – Füreinander zwischen sozialen

Strukturen und Erleben« der hier vorliegenden Arbeit drückt also einen Vorschlag

für die Deskription aus, in der die Anderen unter Anderen als solche zur Darstel-

lung kommen. Diese Beschreibung soll sich dabei gerade auf diejenigen Phänome-

ne im Sozialen beziehen, in denen wir als Andere unter Anderen füreinander sorgen

– was in dem Abschnitt Die Modi der Fürsorge explizit geschehen wird. Es werden

also solche Verhaltensweisen bestimmt, in denen die Bedingung unserer Wirklich-

keit – sich gegenseitigmit Anderen im Zusammenleben darstellen zumüssen – am

deutlichsten zur Geltung kommt.

Was damit jedoch nicht argumentiert werden kann, ist eine unabhängige Grö-

ße, weder in Form einer moralischen Norm noch einer epistemischen Gewissheit,

die nicht selbst aus den Interaktionen entsteht. Wenn jedoch in pragmatischer

Hinsicht in späteren Teilen der Arbeit von einer gelingenden Interaktion gespro-

chen wird, dann ist die Frage nach demMaßstab des Gelingens nicht zu umgehen.

Die Antwort, die ich vorschlage, ist, die Interaktion nicht durch denMaßstab eines

Subjekts als gelingend oder nicht zu bestimmen, sondern den Maßstab selbst zur

Verhandlung zu stellen, ihn dadurch zu bestimmen, dass im Verhalten ein gegen-

https://doi.org/10.14361/9783839452455-002 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Als Andere unter Anderen

seitiges Verstehenmöglich und wirklich ist. Kurz: DerMaßstab ist nicht festgelegt,

sondern er entsteht, wenn sich Andere Anderen zuwenden, um miteinander für-

einander zu wirken.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-002 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

