
Rezensionen 591

werden kann. Es geht der Autorin darum, mittels einer
Auseinandersetzung mit existierenden Thesen eine Ent-
mystifizierung von Machu Picchu zu erreichen. Niles
schließt eine Darstellung des Charakters des “königli-
chen” Inka-Grundbesitzes allgemein und anhand anderer
Beispiele konkret für die sozioökonomische Struktur des
Inkareiches an. Die Nutzung als besondere Orte der
Rohstoffgewinnung ebenso wie “Sommersitze” war für
Anlage und Ausbau entscheidend. Valencia Zegarra be-
richtet über die jüngsten archäologischen Untersuchun-
gen in Machu Picchu, die sich besonders den Feldbauter-
rassen und dem Inka-Weg an der Ostflanke des Plateaus
widmeten, auf dem Machu Picchu errichtet worden ist.
Burger wendet sich neuen Einblicken in das tägliche
Leben in Machu Picchu zu, wobei es ihm vor allem um
den multiethnischen Charakter der ständigen Bevölke-
rung geht. In einem abschließenden Kapitel erläutert
Flores Ochoa die gegenwärtige Bedeutung von Machu
Picchu, spricht über seine Mystifizierung und seine Ver-
herrlichung als “heilig”, die Gefahr durch die jährlich
nach Machu Picchu kommenden Hunderttausenden von
Touristen. Er zeigt aber auch den erfolgreichen Wider-
stand der Bevölkerung auf, vor allem angeführt von
den Studenten der Staatsuniversität von Cuzco, gegen
ein Projekt transnationaler Konzerne im Einvernehmen
mit der peruanischen Regierung Fujimori, zur weiteren
Erschließung von Machu Picchu eine Seilbahn zu bauen.
Diese hätte es möglich gemacht, noch mehr Touristen
nach Machu Picchu zu schleusen. Dies hätte die Natur-
umwelt schwer belastet, vor allem aber schließlich die
gesamte “Vermarktung” monopolisiert. Die archäologi-
sche Zone, die zum UNESCO-Weltkulturerbe gehört,
wäre schwer geschädigt und die einheimische Bevölke-
rung um ihre Lebensqualität betrogen worden.

Machu Picchu ist zu Beginn des 21. Jhs. mehr denn
je zum Symbol der peruanischen Identität geworden.
Auch dies rechtfertigt es, sich erneut und intensiv
um den nachhaltigen Schutz dieses Kleinods der Inka-
Baukunst in den Anden zu bemühen. Der vorliegende
Band trägt gewiss dazu bei, da er alte Erfahrungen und
neue Erkenntnisse kombiniert und in vorbildlicher Weise
bekannt macht. Ursula Thiemer-Sachse

Cauquelin, Josiane: The Aborigines of Taiwan.
The Puyuma: From Headhunting to the Modern World.
London: RoutledgeCurzon, 2004. 277 pp. ISBN 0-415-
31413-5. Price: £ 70.00

Kaum eines der Stammesvölker Taiwans (Ureinwoh-
ner, Altvölker, Bergvölker) fand bei den Ethnologen
jeglicher Provenienz mehr Beachtung als die Puyuma
im Südosten der Insel. Die Autorin Josiane Cauquelin
hat daran einen guten Anteil. Von Hause aus Sinologin,
hielt sie sich seit 1983 verschiedentlich zu ethnologi-
schen Feldforschungen bei den Puyuma auf, vor allem in
Nanwang, einem Puyumadorf nordwestlich von Taitung.
Zahlreiche Publikationen, seit 1991 mehr als 20 größere
und kleinere Aufsätze und Beiträge in Französisch oder
Englisch, sind die Frucht ihrer Arbeit bei den Puyuma.
In “The Aborigines of Taiwan” gibt Cauquelin eine

Art Überblick über ihr bisheriges Werk. Heute ist sie
“membre hors statut du Laboratoire d’Asie du Sud-Est
et du Monde Austronésien (LASEMA)” und “chargée
de cours à l’Institut national des langues et civilisa-
tions orientales (INALCO)”. Ihre Forschungen bei den
Puyuma führt sie, so ist zu hoffen und zu wünschen,
weiter.

Wie sooft verspricht auch in dieser Publikation der
Titel mehr oder anderes, als das Buch halten will oder
kann. Denn es geht der Autorin keineswegs darum, wie
vom Verlag suggeriert, eine wie auch immer geartete
Geschichte aller austronesischen Ureinwohnergruppen
Taiwans zu schreiben. Die Aufmerksamkeit der Autorin
richtet sich fast ausschließlich auf die Stammeskultur
der Puyuma, und hier wiederum auf die Gruppe, die
in Nanwang siedelt. Umfassend (“comprehensive”) ist
diese kleine Monographie sicherlich insoweit, als in ihr
die wichtigsten Bereiche der Kultur vorgestellt wer-
den; allerdings werden Schwerpunkte gesetzt, die die
Interessen der Autorin deutlich widerspiegeln, wie eine
Übersicht über den Inhalt des Buches zeigt.

Nach einer kurzen Einleitung (1–18) über die Po-
sition der Puyuma und ihrer beiden Dialektgruppen
(Katipol /Chipen und Puyuma/Nanwang) in Taiwan und
darüber hinaus im gesamten austronesischen Bereich
führt das 1. Kapitel (The Puyuma; 19–37) in die Kul-
tur der Puyuma selber ein; die Autorin beschreibt und
charakterisiert die Sprache der Puyuma und grenzt die
Puyuma von ihren austronesischen Nachbarn ab. The-
ma des 2. Kapitels (The Village; 38–48) ist das Dorf
Nanwang (Puyuma village), seine geographische Lo-
kalisation und seine Bevölkerung. Das umfangreichere
3. Kapitel (Gods and Men; 49–71) beschreibt wichtige
Aspekte der traditionellen Religion: die Welt der Geister
(birua), die Seelenvorstellungen, die Amtsträger der Re-
ligion, die Bedeutung der Rituale (z. B. der Rituale der
Wahrsager); es schließt mit einigen Hinweisen auf die
Tätigkeit christlicher Kirchen, die in Nanwang mit eige-
nen Pfarreien präsent sind (die protestantische spätestens
seit 1929; die katholische seit 1955).

Mit dem gesellschaftlichen Leben befassen sich die
drei folgenden Kapitel. Kapitel 4 (Birth and Death;
72–83) geht knapp auf die Vorstellungen der Puyuma
über Geburt /Leben und Tod ein. Das 5. Kapitel (Family
Horizons; 84–112) thematisiert die Bereiche Verwandt-
schaft und verwandtschaftliche Beziehungen, Heirat und
ihr Wandel, Erbschaft. Kapitel 6, “Dual Organisation
and Age-System” (113–152), ist für die Autorin nach
Umfang und Bedeutung wohl der zentrale Teil ihres
Buches. Es beginnt mit einer historischen Rekonstruk-
tion der dualen Organisation der Puyumagesellschaft,
wie sie bis in die 20er Jahre des vergangenen Jahrhun-
derts bestanden haben kann. Ausführlich wird dann das
traditionelle Altersgruppen-System der Puyuma vorge-
stellt; die Funktionen von Jünglingshaus (boys’ house)
und Männerhaus (men’s house) werden beschrieben. Es
folgt ein Abschnitt über die verwandtschaftlichen Be-
ziehungen, wie sie innerhalb dieses Systems entstehen.
Abgeschlossen wird dieses “geschichtliche” Kapitel mit
einigen Seiten zur Kopfjagd, wie sie bis Mitte der japa-

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-591 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:27:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-591


592 Rezensionen

nischen Kolonisierung (1895–1945) mehr oder weniger
gründlich praktiziert wurde.

Das ebenso wichtige 7. Kapitel (Shamans; 153–195)
schließt an frühere Ausführungen über rituelle Funkti-
onsträger an (3. Kapitel). Es geht um die Schamaninnen
von Nanwang, um die gesamte Institution des Scha-
manismus bei den Puyuma, d. h. wie wird man Scha-
manin, was sind die zugehörigen Paraphernalia, was
sind die Aufgaben der Schamanin, welche Rolle spielen
die Schamaninnen in der Puyumagesellschaft. Auch in
diesem Abschnitt werden die eigenen Beobachtungen
der Autorin mit geschichtlichen Daten konfrontiert.

Einen Überblick über die materielle Kultur gibt das
8. Kapitel (Material Civilisation; 196–224). Kapitel 9
(The Aborigines in Taiwan Today; 225–233) bringt
die allgemeine Situation der Kulturen der Ureinwohner
Taiwans zur Sprache mit ihrer schwierigen Stellung in
der alles dominierenden Han-Gesellschaft. Das nahtlose
Aufgehen der austronesischen Altvölker in dieser tai-
wanesischen Han-Kultur, wie sie für die Zukunft zu
erwarten ist, wird um den Preis des Verlustes der kul-
turellen Identität erkauft, “their cultural extinction”, wie
Cauquelin fürchtet (233).

Zahlreiche Karten, Zeichnungen, Tabellen und zehn
Fotos, die zum guten Teil dem Partner der Autorin,
Gérard Montastier, zu verdanken sind, illustrieren den
Text und erleichtern sein Verständnis. Einige Anhänge
(234–245) mit Quellentexten und einer Chronologie der
Investituren der Schamaninnen von Nanwang ergänzen
den Band. Er schließt mit einem Index (271–277).

Das vollmundige Lob von Georges Condominas im
Vorwort: “Josiane Cauquelin has made an important
contribution to our knowledge and understanding of
human social organisation and change” (xvii), mag so
stehen bleiben; ein allfälliges Urteil sei dem Leser über-
lassen. Doch ganz ohne Fehler ist selten ein Buch; und
oft liegt dies daran, dass es bei der letzten Korrektur und
Durchsicht an Zeit und Sorgfalt mangelt. “The Aborig-
ines of Taiwan” macht hier keine Ausnahme. Ein paar
Beispiele seien herausgegriffen: Table 1.2 listet nicht
“the most common affixes” auf, wie p. 20 angegeben
ist, sondern die “Consonants” (21). Table 1.4 sollte im
Abschnitt “Aspects and Modes” eingeordnet werden und
nicht, sinnstörend, im vorhergehenden Abschnitt “Dif-
ferent ‘Focus’ of Verbs” (25 f.). Quelle der Erzählung,
die in Appendix 4 zusammengefasst wird (241, 258),
ist Quack 1981 (Das Wort der Alten. Erzählungen zur
Geschichte der Pujuma von Katipol [Taiwan]. Sankt
Augustin) und nicht Quack 1985 (Priesterinnen, Hei-
lerinnen, Schamaninnen? Die poŕingao der Puyuma von
Katipol [Taiwan], dargestellt und analysiert nach Auf-
zeichnungen aus dem Nachlaß von D. Schröder. Berlin).
Bei der englischen Übersetzung des Zitates über die
Kopfjagd (vgl. Schröder und Quack, Kopfjagdriten der
Puyuma von Katipol [Taiwan]. Eine Textdokumentation.
St. Augustin 1979:48) ist an einer Stelle eine Negati-
on verschwunden, was den Sinn des Satzes natürlich
ins Gegenteil kehrt: “Vaŕikai bestreitet, dass man re-
gelmäßig zur Ernte und Aussaat auf die Kopfjagd aus-
zog” wurde übersetzt als “Valikai maintains that they

went head-hunting regularly during the harvest and sow-
ing saesons” (149) statt etwa als “Valikai denies . . .”
Eine kleine Ungenauigkeit unterläuft Cauquelin, wenn
sie schreibt: “At the beginning of the 1950s, Father Veil
translated the Agnus Dei” (69); die Tätigkeit der ka-
tholischen Missionare unter den Puyuma begann 1955;
Patrick Veil selbst, lange Jahre Missionar in Chipen und
Nanwang, kam erst 1956 nach Taiwan.

Der interessierte Leser wird kleinere Mängel die-
ser Art leicht übersehen bzw. übergehen können. Ein
größeres Problem ergibt sich allerdings aus dem, was
im Vorwort gerade zu den Stärken des Buches gezählt
wird: die gründliche Ethnographie der Autorin, die In-
timität, mit der sie “over a period of several years”
mit den Puyuma in Nanwang lebte (xvi), die sich auch
im ethnographischen Präsens des Buches niederschlägt.
Nicht immer wird dem Leser klar, wieweit die Autorin
von der Vergangenheit redet und wieweit von der Ge-
genwart. Wann stützt sie sich auf Fakten, die sie selbst
beobachtet hat, und wann auf Berichte und Erzählungen
ihrer Puyumainformanten und -freunde? Wann referiert
sie historische, aus fremden Quellen übernommene Da-
ten und wann eigene Interpretationen? Unklar bleibt in
diesem Zusammenhang auch, welche Sekundärliteratur
sie zu Rate zieht. Die “Bibliography” (259–270) scheint
zwar recht vollständig zu sein, doch wird auf bei weitem
nicht alle der Autoren auch im Text verwiesen oder gar
eingegangen.

Ein besonderes Augenmerk legt die Autorin auf die
Institution des Schamanismus, wobei in Nanwang, wie
auch anderswo bei den Puyuma, Schamaninnen weitaus
dominieren und Männer in diesem Amt sehr in der
Minderzahl sind (Cauquelin kennt in Nanwang zwei).
Ihrer Überzeugung nach wandelt sich diese Institution
im Lauf der Geschichte immer mehr von Schamanismus
zu einem Besessenheitskult; d. h. in die alten schama-
nistischen Praktiken finden zunehmend Elemente von
Besessenheitskulten Eingang. So entsteht der Eindruck,
es gehe auch jetzt bei den Puyuma eher um Besessen-
heit als um Schamanismus. Cauquelin formuliert das
Ergebnis ihrer Forschung hier vorsichtig als These und
Frage (194). Ich kann ihr in dieser historischen Argu-
mentation nicht ganz folgen. Vor allem scheinen mir
in diesem Zusammenhang die religionsethnologischen
Begriffe “Schamanismus” und “Besessenheitskult” zu
wenig geklärt zu sein; ein näherer Blick auf die jahr-
zehntelange Fachdiskussion hätte vielleicht zu vorsich-
tigeren Formulierungen geführt. Für die benachbarten
Puyuma von Chipen hat der Rezensent entsprechende
Untersuchungen unternommen und kam zu differenzier-
teren Ergebnissen (vgl. A. Quack: Priesterinnen, Heile-
rinnen, Schamaninnen? Berlin 1985).

Trotz dieser Kritik – wie ich hoffe, weiterführenden
Kritik – ist “The Aborigines of Taiwan” eine begrüßens-
werte Publikation. Als Monographie, die die gesamte
Puyumakultur (im Dorf Nanwang) erfassen will, ist sie
die erste ihrer Art. Mehr als viele der vorausgehenden
Veröffentlichungen zur Kultur der Puyuma in Japanisch,
Chinesisch, Deutsch oder Französisch hat sie wohl die
Chance, eine interessierte, Englisch lesende und ver-

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-591 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:27:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-591


Rezensionen 593

stehende Leserschaft weltweit zu erreichen. Vielleicht
erfüllen sich auch die Hoffnungen der Autorin, dass sie
vor allem mit ihren Ausführungen zu den Altersgruppen
und Heiratsalliancen, denen ihre besondere Aufmerk-
samkeit gilt, die Studien und Forschungen von Kolle-
gen mit anderen regionalen Schwerpunkten stimulieren
kann. Mit Interesse wird man auf weitere Publikationen
der Autorin warten dürfen. Anton Quack

Dennis, Philip A.: The Miskitu People of Awastara.
Austin: University of Texas Press, 2004. 312 pp. ISBN
0-292-70281-7. Price: $ 22.95

Awastara is a community of 1,328 Miskitu Indians
located on the northern Caribbean coast (Miskitu Coast)
of Nicaragua, north of the port town of Puerto Cabezas.
Philip Dennis, a cultural anthropologist, spent two major
periods of fieldwork here, in l978–79 and in 1999–
2000, before and after the tumultuous years of the
l980s Sandinista conflict. This volume describes and
sometimes contrasts various aspects of life in Awastara
as Dennis experienced it during both visits. It is the
third major monograph to date on Miskitu life in the 20–
21st centuries, joining Bernard Nietschmann’s “Between
Land and Water” (New York 1973), an account of
Tasbapauni, another coastal community south of Puerto
Cabezas, and my own “Asang” (Gainesville 1971), an
inland riverine community several hundred miles up
the Rio Coco, the boundary between Nicaragua and
Honduras. As one would expect, Dennis on occasion
compares select aspects of life in Awastara with material
in these two earlier ethnographies, although much more
comparative work could have been offered to enrich his
commentary.

Generally speaking, Dennis takes an anecdotal and
personal, journalistic approach to his work. He makes
it clear that he wants to present a description of his
own life in Awastara with primary intent to provide
interesting reading (21). Thus, his volume is not meant
to be a full community study in the usual scholarly sense
of the term but a more selective account that focuses on
the daily life of the family with whom he lived and on
other personal experiences he encountered. Dennis is
successful in achieving this goal, although at the cost of
sacrificing ethnographic depth and detail in some areas
of local life. There are no footnotes or endnotes; nor
does his account offer much in the way of theoretical or
in-depth analytical interpretation.

One example of the consequence of these limitations
will suffice to illustrate the point. One of the ongoing
discussions of Miskitu scholarly debate concerns the
extent to which the Miskitu ideal of matrilocal marital
residence (for some scholars a key symbol of Miskitu
ethnic identity) is actually achieved or is compromised
by trends toward patrilocal residence. Dennis indicates
individual examples of both matri- and patrilocal resi-
dence occuring in Awastara. For example, in the extend-
ed household in which he lived one married daughter
resided matrilocally and three married sons resided pa-
trilocally (12, 80 f.). He also notes that women prefer to

live matrilocally while prosperous men like their sons
to reside patrilocally (81). However, Dennis provides
no substantive information on overall marital residence
patterns or trends in the community as a whole, although
a full map of all households was made and 900 notebook
pages of information were collected in the field (21). I
regard an omission of this sort as both rather curious
and unfortunate, for it will reduce the usefulness of this
important volume, regardless of its readability, for future
students of Miskitu culture.

Nonetheless, Dennis does touch on a number of daily
activities in Awastara with observations on subsistence,
education, health and curing, religion, community af-
fairs, and leadership. He also highlights several unique
factors of Awastara life. For example, this community
is one of two coastal Miskitu villages (Tasbapauni is
the other) relying heavily on green sea turtle fishing
for consumption and as a source of monetary income.
Dennis provides a useful and detailed account of boat
ownership and construction, fishing trips to off-shore
turtle islands, and other turtle-related activities. Also,
in recent years Awastara has been seriously affected
by drug, especially cocaine, traffiking. Drug runners en
route from Colombia to the United States pass along
the Central American Caribbean coast and, when in-
tercepted by government patrol boats, throw packages
of drugs overboard. Large quantities of cocaine are thus
washed up on small off-shore turtling islands and on the
mainland coastal beaches, available to whomever comes
along. Consequently, Awastara residents can sell cocaine
to other communities as an added source of income,
small-scale household manufacture and sale of crack is
common, and drug use and addiction has become a ma-
jor problem in the village, especially among young men,
leading to increased thievery and dangerous violence in
the community. People now are fearful and Awastara
has earned the reputation of being a rogue community
(269).

In one of the most interesting sections of the book,
Dennis compares the cocaine-induced disruption, even
chaos, of life in Awastara with the orderly investment
of drug profits in elaborate new housing and useful
community development projects in the neighboring
community of Sandy Bay, which is prospering to an
unparalleled degree as a result of local cocaine finds.
He identifies community leadership as one of the most
telling features. Sandy Bay is under the forceful thumb
of a shrewd, no-nonsense town headman who firmly
controls distribution and use of cocaine money within
the village. In contrast, Awastara lacks firm political
guidance and is plagued by political factionalism. Each
of the three residential sections of the community has
its own headman and the four churches with congre-
gations in the village compete with each other. Con-
sequently, few community-wide decisions, projects, or
controls can be obtained and Awastara is awash in social
disarray.

In its detailed description of ordinary everyday
sights, sounds, and behaviors, Awastara is a useful ad-
dition to the corpus of anthropological studies of the

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-591 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:27:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-591

