Okologie der Subjekte
Zum Responsibilisierungsverhaltnis zwischen

Umweltsoziologie und Umweltpolitik

Katharina Block

1. Die NACHHALTIGKEIT REDUKTIVER MENSCHENBILDER

Das Thema der Nachhaltigkeit ist eng mit dem Konzept der Verantwortung
verknuipft. Verantwortungszuschreibungen bzw. Responsibilisierungsverhilt-
nisse strukturieren insofern den sowohl wissenschaftlichen als auch aufler-
wissenschaftlichen Nachhaltigkeitsdiskurs. Der Begriff der Nachhaltigkeit
bleibt dabei gleichwohl diffus, insofern mit Nachhaltigkeit stets verschiedene
Bereiche angesprochen werden kénnen. Neben der 6kologischen oder sozialen
Nachhaltigkeit existiert bspw. auch die 6konomische Nachhaltigkeit, die im
Mainstream des unternehmerischen Bereichs jedoch zumeist das nachhaltige
Bestehen des Unternehmens unter den aktuellen wirtschaftlichen Bedingun-
gen meint und weniger auf den Erhalt der Natur bei gleichen sozialen Chancen
der Ressourcenpartizipation aller Gesellschaften zielt (Vogt 2016). Sein breit
aufgestellter Gebrauch weist darauf hin, dass der Nachhaltigkeitsbegriff zwar
eine Art Schirmherrschaft geniefit, dieser Umstand bedeutet aber zugleich,
dass er dadurch nicht unbedingt klarer wird.

Klar scheint hingegen zu sein, dass es fiir die Realisierung einer nach-
haltigen Gesellschaft konkrete Adressat/-innen der Verantwortung fiir Nach-
haltigkeit geben muss. Ihnen werden zwar zum einen Verantwortungen zuge-
wiesen, diese Zuweisungen miissen von den Adressat/-innen aber auch aktiv
iibernommen werden, um Nachhaltigkeit auf Dauer stellen zu kénnen. Nach-
haltigkeit wird fiir eine Soziologie der Nachhaltigkeit damit unter anderem zu
einem handlungstheoretischen Problem, denn, so stellen Anna Henkel et al.
fest, »stets geht es handlungsorientiert um die Frage, wie hinsichtlich dieses
Gegenstands ein Umgang aussehen kann und soll« (Henkel et al. 2017, S. 4).
Diese Handlungsorientierung bleibt innerhalb des Nachhaltigkeitsdiskurses
dabei aber kein sozialwissenschaftlicher Forschungsbereich, sondern findet

- am 14.02.2026, 20:50:33.



https://doi.org/10.14361/9783839440667-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Katharina Block

konkrete Vorschlige im politischen wie okonomischen Bereich, womit aus
dem handlungstheoretischen auch ein handlungspraktisches Problem wird.
Diese praktischen Vorstellungen werden aber durchaus von sozialwissen-
schaftlichen Einsichten geformt. So erfordert etwa die richtungsweisende und
insofern normative Vorstellung von Nachhaltigkeit als ein regulativer Sachver-
halt, die grundsitzliche Uberzeugung, dass Gesellschaften steuerbar seien,
was gleichwohl eine Uberzeugung ist, die dem diszipliniren Selbstverstindnis
der Soziologie durchaus inhirent ist (Jetzkowitz 2012).

An diesem Beispiel wird deutlich, dass die Soziologie eine offentliche
Dimension hat, insofern ihre Erkenntnisse in auferwissenschaftliche Berei-
che eingehen, was im Bereich der Nachhaltigkeit z.B. umweltpolitische Pro-
gramme betrifft, die u.a. auf der handlungstheoretischen Mikroebene anset-
zen, d.h. bei den einzelnen handelnden Akteuren. Wie sich diese nachhaltig
handelnde oder umweltbewusst handelnde Akteurin in einer soziologischen
Handlungstheorie vorgestellt wird, hingt maflgeblich von ihren impliziten an-
thropologischen Annahmen ab, die darin getroffen sind. Das heifdt aber auch:
An diesem Punkt kommt dem Einfluss impliziter anthropologischer Annah-
men eine Schliisselrolle zu. Denn solche Annahmen finden implizit ihren Weg
in umweltpolitische Programme, z.B. wenn Umweltsoziolog/-innen mit ihren
Forschungsergebnissen Politik beratend titig werden. Damit trigt die Sozio-
logie gerade aufgrund ihrer 6ffentlichen Dimension aber eine wissenschaft-
liche Verantwortung zur stindigen selbstreflexiven Uberpriifung der eigenen
Einsichten.

Dieses Responsibilisierungsverhiltnis soll im Folgenden Gegenstand der
Analyse sein und zwischen Umweltsoziologie und Umweltpolitik exempli-
fiziert werden. Die These, die dabei entwickelt wird, ist, dass das Verhiltnis
zwischen Umweltsoziologie und Umweltpolitik eine Okologie der Subjekte
hervorgebracht hat, deren regulative Kraft insbesondere tiber Verantwortungs-
zuschreibungen im Bereich des Konsums verwirklicht werden soll. Die Funk-
tion dieser konsumvermittelten Okologie der Subjekte ist dabei, die bestehende
Kluft zwischen Umweltbewusstsein und Umwelthandeln zu schliefen. Damit
ist ein Problem angesprochen, das zu den ersten der umweltsoziologisch be-
arbeiteten gehort und bis heute Bestand hat (Lange 2011). Gerade diese Feststel-
lung aber fithrt zu der weiteren These, dass diese vorgestellte Kluft zwischen
Bewusstsein und Handeln einen anthropologischen Reduktionismus darstellt,
der aufgrund anthropologischer Prisuppositionen innerhalb der Umweltsozio-
logie entsteht und nicht, weil es diese Kluft realiter gibe.

Um dieses Problem im Folgenden zu bearbeiten, wird im zweiten Ab-
schnitt am Beispiel der umweltsoziologischen Rational-Choice-Theorie (RCT)
aus wissenschaftstheoretischer Perspektive die Funktion anthropologischer
Annahmen als erklirende Annahmen aufgezeigt und deutlich gemacht, in-
wiefern es sich dabei um einen anthropologischen Reduktionismus handelt.

- am 14.02.2026, 20:50:33.



https://doi.org/10.14361/9783839440667-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Okologie der Subjekte

Im dritten deskriptiven Abschnitt werden dann konkrete Beispiele gezeigt,
inwiefern der Anthropologismus der RCT dennoch Verwendung in umwelt-
politischen Handlungsanweisungen findet und dort zur Konstruktion einer
praxisrelevanten Okologie der Subjekte fithrt, um umweltgerechtes oder nach-
haltiges Handeln foérder- und regulierbar zu machen. Um diesem Anthropo-
logismus aber vielleicht doch noch zu entkommen, mache ich mich im vierten
analytischen Abschnitt auf die Suche nach aktuellen handlungstheoretischen
Ansitzen, die sich jenseits eines methodologischen Individualismus innerhalb
des Nachhaltigkeitsdiskurses bewegen, so dass sich mit ihnen das Problem
einer durch theoretische Vorannahmen erzeugten Kluft zwischen Handeln
und Bewusstsein vielleicht l6sen lieRe. Dazu werde ich mir die sozialisations-
theoretische Soziologie der Nachhaltigkeit von Matthias Grundmann sowie die
praxistheoretische Umweltsoziologie von René John anschauen.

Auch wenn Umweltsoziologie und Soziologie der Nachhaltigkeit nicht das-
selbe sind, bleibt die Verantwortungsfrage in beiden Fillen meines Erachtens
jedoch die gleiche, zudem stellt das Thema der Nachhaltigkeit auch in der ak-
tuellen Umweltsoziologie eine »Art konzeptionelles Dach dar«, wie der Um-
weltsoziologe Hellmuth Lange (2011, S. 20) betont.

Worum es im Folgenden gleichwohl nicht gehen wird, ist der Versuch,
einen umweltpolitisch verwertbaren Lésungsvorschlag zu entwickeln. Viel-
mehr geht es mir darum, eine epistemologische Schieflage der Umweltsozio-
logie aufzuzeigen, die — und das ist der Kern des Verantwortungsverhiltnis-
ses — ebenfalls in umweltpolitischen Uberlegungen besteht: Es geht um die
praktischen Konsequenzen reduktionistischer Menschenbilder, die zugleich
in der Umweltsoziologie und Umweltpolitik bestehen und dort als erklirende
Annahmen fungieren.

Denn als erklirende Annahmen formen diese Anthropologismen nicht
nur die Art und Weise der umweltsoziologischen Betrachtung und Beschrei-
bung subjektiver Umweltverhiltnisse. Sie fundieren ebenso umweltpolitische
Uberlegungen zu Lésungsstrategien und gehen in Form von individuellen
Verantwortungszuschreibungen in umweltpolitische Programme ein. Da-
mit offenbart sich hier eine seltsame Isomorphie der Responsibilisierung des
menschlichen Akteurs in Umweltsoziologie und Umweltpolitik, die sich an-
zuschauen lohnt, soll es um das Thema der nachhaltigen Verantwortungszu-
schreibung gehen.

- am 14.02.2026, 20:50:33.

197


https://doi.org/10.14361/9783839440667-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Katharina Block

2. ANTHROPOLOGISCHER REDUKTIONISMUS IN
DER UMWELTSOZIOLOGIE: BEISPIEL RCT

Jede Soziologie, die vom Ansatz her ein methodologischer Individualismus ist,
muss anthropologische Annahmen treffen, sofern es sich bei dem perspekti-
vierten Individuum um einen menschlichen Akteur handelt.! Dies betrifft auch
die Umweltsoziologie. Entsprechend definiert Joseph Huber den allgemeinen
Forschungsgegenstand der Umweltsoziologie wie folgt: »Umweltsoziologie be-
fasst sich mit dem Verhiltnis von Mensch und Gesellschaft zu ihrer Natur-
umwelt« (Huber 2011, S. 13). Das bedeutet zugleich, dass die Umweltsoziologie
auch stets mit dem Problem der Natur-Kultur-Dichotomie konfrontiert ist, was
fur die heuristisch notwendig zu treffenden anthropologischen Axiome weit-
reichende systematische Konsequenzen hat, je nachdem, ob ein naturalistisch
fundierter oder kulturalistisch fundierter Ansatz gewihlt wird (Block 2016).

Hinsichtlich dieser Frage nach dem allgemeinen Forschungsgegenstand
sowie dessen systematischem Rahmen der Natur-Kultur-Dichotomie ist auch
dem méoglichen innerdiszipliniren Einwand, von der Umweltsoziologie zu
sprechen sei angesichts der soziologischen Multiparadigmatizitit nicht legi-
tim, zu entgegnen, dass dieses anthropologische (Selbst-)Verstindnis der Um-
weltsoziologie es durchaus erlaubt, von der Umweltsoziologie zu sprechen.
Huber betont sogar, dass »eine Soziologie, die keine Anthropologie mehr sein
will, [...] zumachen« kénne (Huber 2011, S. 16), was m.E. zumindest auf jede
Soziologie zutrifft, die von menschlichen Wesen formuliert wurde.?

Auf der Ebene des methodologischen Individualismus hat sich die Um-
weltsoziologie von Beginn an mit dem Problem der Ubersetzung von Um-
weltbewusstsein in Umwelthandeln beschiftigt, weswegen Lange die Um-
weltbewusstseinsforschung auch »als ein altgedientes >Schlachtrofl«< der
Umweltsoziologie« tituliert (Lange 2000, S. 13) Das bedeutet jedoch zugleich,
dass ein Ansatz, der sich mit dieser Kluftproblematik auseinandersetzt, eine
anthropologische Vorstellung davon haben muss, was ein Bewusstsein ist und
in welchem Verhiltnis es zum Handlungsvollzug steht.

1 | Inwiefern mit dem Ausgang vom lebendigen menschlichen Akteur als ordnungs-
bildende Instanz generell ein Weltzugang moderner Gesellschaften vorliegt, hat Gesa
Lindemann in ihrer kritischen Studie zu verschiedenen Moglichkeiten von Weltzugangen
plausibel dargelegt (Lindemann 2014).

2 | Deshalb bleibt auch dem New Materialism von Karen Barad sowie dem Posthuma-
nismus von Rosie Braidotti eine implizite Anthropologie inh&rent, was bspw. am Fest-
halten der Autorinnen am humanistischen Konzept der Verantwortung deutlich wird
(Block 2017).

- am 14.02.2026, 20:50:33.



https://doi.org/10.14361/9783839440667-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Okologie der Subjekte

In der RCT, die sich auch in der Umweltsoziologie verdient gemacht hat,
herrschen tiber dieses Verhiltnis sehr klare anthropologische Vorstellungen,
wie Hartmut Esser unmissverstindlich deutlich macht:

»Es geht in der Evolution wie beim gesellschaftlichen Handeln immer nur um den
ndchsten Schritt und um das Losen von Problemen des jetzt drdngenden Alltags. Das
Schicksal der Art bzw. das der menschlichen Gesellschaft wird bei der individuellen bio-
genetischen bzw. sozialen Reproduktion nicht bedacht. Menschen sind nur in sehr be-
grenztem Umfang Empathisanten fiireinander. Was ihnen ferner steht, interessiert sie
nicht - und kann sie in aller Regel auch nichtinteressieren. [...] Menschliche wie andere
Organismen sind von jeher (fast) nur der kurzfristigen und kurzsichtigen Maximierung
ihrer eigenen Fitness [...] gefolgt. Und sie konnten angesichts der enormen Ressourcen-
konkurrenz auch gar nicht anders. [...] Die meisten Menschen kénnen sich Weitsicht
und langfristige Verantwortung auerhalb ihrer unmittelbaren Lebenswelt schlicht nicht
leisten. Und sie maximieren daher immer nur mit einem doch stark beschrankten Hori-
zont der Folgen ihres Tuns.« (Esser 1999, S. 228f.; Herv. K.B.)

Esser, der hier eine naturalistische Position vertritt, bringt mit seiner explizit
evolutionsbiologisch begriindeten Anthropologie im Ergebnis ein menschli-
ches Subjekt hervor, fiir das aufgrund seiner kognitiven Kurzsichtigkeit ledig-
lich die Umweltbedingungen handlungsrelevant werden, zu denen es einen
unmittelbaren kausalen Bezug herstellen kann.? Kognitives Bewusstsein und
Handeln sind damit als einfaches kausales Verhiltnis konzipiert. Die anthro-
pologische Konsequenz ist das myopische Subjekt, das ob seiner Myopie (im
iibertragenen Sinne [Meinhold 2001]) stets nutzenmaximierend handeln und
insofern rational entscheiden muss. Die natiirliche Umwelt als ein schiitzens-
wertes Gut kann fiir das myopische Subjekt daher schwerlich fassbar sein,
denn selten gehort sie als dieses Gut zu den unmittelbaren Umgebungsbedin-
gungen, im Gegenteil erfordert das Erfassen eines solchen Abstraktums eine

3 | Julian Nida-Rimelin konnte aufzeigen, inwiefern der Naturalismus davon ausgeht,
dass kausalen Erklarungen eine algorithmische Form zugrunde liegt (Nida-Rimelin
2010). Das ist zunédchst einmal noch nicht problematisch. Die dadurch aber mdgliche
Beschreibung aller vorhergegangenen Zustédnde erlaubt nun allerdings eine Prognose
des kommenden Zustandes, was auch in RCT-basierten empirischen Studien hinsicht-
lich der Prognose von Handlungsentscheidungen angestrebt wird (Rosa et al. 2007).
Die folgenschwere Problematik, die sich aus dieser algorithmischen Fundierung ergibt,
ist nach Nida-Riimelin dabei nicht weniger als die Méglichkeit »daran zu zweifeln, dass
wir verantwortlich sind fiir das, was wir tun« (Nida-Rimelin 2010, S. 12). Die Regulie-
rung nachhaltigen Handelns iiber eine Okologie der Subjekte ist in dieser Perspektive
gleichwohl eine notwendige Konsequenz, da Verantwortungszuschreibungen hier obso-
let werden.

- am 14.02.2026, 20:50:33.

199


https://doi.org/10.14361/9783839440667-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200

Katharina Block

reflexive Weitsicht, die sich das myopische Subjekt Essers jedoch nicht leisten
kann. Damit ist die Kluft zwischen Umweltbewusstsein und Umwelthandeln
in der RCT ein direktes Erbe der Haeckelschen Okologie (Block 2016). Umwelt-
handeln wird dadurch zur nicht-intendierten Nebenfolge (Lidemann 1997).
Verantwortungszuschreibungen fiir nachhaltiges Handeln miissen somit im
Rahmen einer solchen Okologie der Subjekte stets einer kausalen Rationalitit
folgen.

Die Komplexitit der Entscheidungsmotive und Umweltdeterminanten ist
in den neueren RC-Modellen zwar stetig gewachsen (etwa im RREEMM- oder
Framing-Modell), Jochen Mayerl konnte jedoch jiingst aufzeigen, dass allen Er-
weiterungen im Kern das anthropologische Prinzip der Nutzenmaximierung
erhalten bleibt. So stellt er bspw. beziiglich des Framing-Modells fest, dass es
»erstaunlich >klassisch< bei der Modellierung seiner formalen Entscheidungs-
regel der Modus-Selektion [verfihrt]: es ist weiterhin das Prinzip der Nutzen-
maximierung [...]. Menschen »sind« also auch in dieser weiten RC-Variante Ma-
ximierer, wenn auch >raffinierte Maximierer« (Mayerl 2013, S. 167).

Mehrere problematische Annahmen lassen sich an dieser Stelle festhalten:
Dies ist zum einen die Kaprizierung auf eine einseitig evolutionsbiologische
Anthropologie, zum zweiten die dazu passende Annahme einer bestehenden
Linearitit zwischen einem kognitiv begriffenen Bewusstsein und dem daraus
kausal folgenden Handeln sowie zu guter Letzt der daraus folgende und be-
kannte methodologische Schluss, der Mensch entscheide stets rational. Dieses
in Essers Zitat deutlich gewordene Menschenbild ist zwar auflerhalb der RCT
zu Recht kritisiert worden, wie ich an anderer Stelle ausgefiihrt habe (Block
2016). Zudem geht die jiingere Evolutionsbiologie mittlerweile von wesentlich
komplexeren Wechselbeziehungen zwischen Organismus, Genen und Um-
welt aus, wie etwa Christian Illies (2010) aufzeigt. Seine Karriere innerhalb
des nicht-wissenschaftlichen Umweltdiskurses, insbesondere auf politisch-
programmatischer Seite in den letzten dreiflig Jahren, ist gleichwohl beein-
druckend und soll deswegen Gegenstand des nichsten Abschnitts sein.

3. OKOLOGIE DER SUBJEKTE IM UMWELTDISKURS

Basierend auf der mit Mayer] aufgezeigten immer noch aktuellen Annahme
des nutzenmaximierenden Handlungsmodus in der RCT, wird in seiner um-
weltsoziologischen Variante davon ausgegangen, dass Umwelthandeln eher
ein sekundirer Effekt ist und kein intendierter. Die Kluft zwischen Subjekt
und natiirlicher Umwelt ist somit ob der nutzenmaximierenden Kurzsich-
tigkeit des Menschen nicht schliefbar. Die individuelle Verantwortungszu-
schreibung muss entsprechend so konzipiert werden, dass die aufgewiesene
rationale Kurzsichtigkeit sowie das daraus folgende Kosten-Nutzen-Kalkiil

- am 14.02.2026, 20:50:33.



https://doi.org/10.14361/9783839440667-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Okologie der Subjekte

beriicksichtig werden. Die regulative Steuerung iiber kurzfristige Konsument-
scheidungen scheint daher ein logischer Versuch, umweltgerechtes oder nach-
haltiges Handeln zu evozieren. Denn, der Mensch, selbst zwar zu langfristiger
Verantwortung nicht geeignet, bleibt in dieser Perspektive doch der entschei-
dende Faktor fiir den Wandel gesellschaftlicher Verhiltnisse (siehe dazu auch
den Beitrag von Armin Grunwald in diesem Band).

Gerade in der konsumbasierten Umweltpolitik findet daher bspw. die An-
nahme vom Menschen als eines rational entscheidenden Nutzenmaximierers
Verwendung. Politische Mafinahmen, adressiert an einen Skonomisch-éko-
logisch handelnden Menschen, der sich in seinen Entscheidungen an einem
schlichten Kosten-Nutzen-Prinzip orientiert, lassen aus Sicht der Umweltpoli-
tik eine simple Umsetzung eines nachhaltigen Stoffwechselverhiltnisses zwi-
schen Mensch und Natur in Form einer Okologie der Subjekte in die Praxis
erwarten und dadurch auch schnelle Erfolge erhoffen.

Karl-Werner Brand und Fritz Reusswig stellen entsprechend kritisch fest:

»Die Forderung nach Internalisierung der 6kologischen Kosten des Wirtschaftens - etwa
in Form einer 6kologischen Steuerreform - gehért deshalb inzwischen zum Grundkanon
umweltpolitischer Programme jeglicher Couleur. Wenn die Nutzung von Umwelt teurer
wird, ihren »wahren Preiscwiderspiegelt, dann wird jeder Produzent oder Konsument, so
die dahinterstehende Logik, seinen Umweltverbrauch [...] einschranken.« (Brand und
Reusswig 2001, S. 660f.)

Und Andreas Dieckmann gab bereits Mitte der 199oer zu bedenken, dass es
schon »bemerkenswert [ist], daf die moderne Umweltokonomie mittlerweile
immerhin die Programmatik der meisten mit Umweltfragen befafiten Verbin-
de, Parteien und Institutionen geprigt hat« (Dieckmann 1996, S. 9o).

Die konsumbasierte Okologie der Subjekte ist gleichwohl auch kein unum-
strittenes Thema unter Vertreter/-innen der RCT. So hilt Huber Konsum als
umwelt- oder nachhaltigkeitspolitischen Ansatzpunkt nicht fiir hinreichend
effektiv, denn darin sei angelegt, »dass man den Verbrauchern hohe Freiheits-
grade in konsumtiven Entscheidungen zuschreibt« (Huber 2011, S. 298). Diese
Freiheitsgrade aber, das hat der vorherige Absatz gezeigt, entsprechen nicht
den grundlegenden anthropologischen Setzungen der RCT. Entsprechend
kapriziert sich Huber auf das Low-Cost-Theorem, das der kausallogisch be-
griindeten Rationalitit des Nutzenmaximierens folgt: »Die meisten Verbrau-
cher wollen konsumieren und nur ausnahmsweise politisieren. Das Low-Cost-
Theorem liefert einen hinreichenden Grund, weshalb die Ansprechbarkeit der
Verbraucher mit Oko-Argumenten ihre Grenzen hat« (Huber 2011, S. 314; zum
Low-Cost-Theorem Liudemann 1997; in Kritik daran Block 2016). Auch Huber
folgt somit der Primisse, dass verantwortungsbewusste Weitsicht anthropolo-
gisch bedingt kaum als rationales Entscheidungsmotiv fungieren kann.

- am 14.02.2026, 20:50:33.

201


https://doi.org/10.14361/9783839440667-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202

Katharina Block

Lange, einer der Umweltsoziologen, der sich zu diesem Problem wissen-
schaftstheoretisch reflexiv verhilt, spricht vom methodischen Problem der
Kontextgebundenheit in der Umweltbewusstseinsforschung. Denn insofern
darin das Verhiltnis zwischen kognitivem Bewusstsein und Handlungsvoll-
zug als eine kausale Linearitit gedacht wird, miissen »die Sichtweisen und
Handlungsmuster [...] tiblicherweise in mehr oder weniger starken Interdepen-
denzen zu den jeweiligen sachlichen und sozialen Kontexten stehen« (Lange
2000, S. 24). Dass diese hochst eindimensionale Konzipierung des Verhiltnis-
ses zwischen Bewusstsein und Handeln all das ausschliefét, was im Bewusst-
seins- und Handlungsvollzug nicht auf rein kognitive Vorginge zuriickzu-
fiithren ist, wird daher frither oder spiter epistemologisch problematisch sein.
Entsprechend kritisch macht Lange darauf aufmerksam, dass u.a. die Frage
nach den personlichen Erlebnissen eines Menschen von der »Umweltbewuf3t-
seinsforschung bis heute noch héchst unzulinglich bearbeitet« sei (Lange
2000, S. 23). Damit wird hier innerhalb der Umweltbewusstseinsforschung
ein Forschungsdesiderat deutlich, das phinomenologisch einzuholen wire.

Nichtsdestotrotz evozieren biologistische Konzepte, wie das der kognitiven
Gebundenheit des Subjekts an seine unmittelbare Umwelt, Lésungsansitze,
wie den einer konsumbasierten Okologie der Subjekte, die in der Umweltpolitik
insbesondere auch durch Einsichten aus der Lebensstilforschung auf den Plan
geholt wurden.* Eines der aktuellsten Beispiele dafiir ist die Elektromobilitit,
die nach wie vor auf den Individualverkehr setzt (Sommer und Welzer 2014).
Die Entscheidungslogik dahinter gleicht dabei derjenigen, die bei der Entschei-
dung zwischen privatem Heizungsenergie sparen und 6ffentlich einsehbarem
Recycling Anwendung findet, wie Dieckmann pointiert hat: »Die Absenkung
der Raumtemperatur bedeutet >Frieren ohne soziale Anerkennungs, wihrend
z.B. Recyclingaktivititen gegeniiber anderen Personen demonstrierbar sind.«
(Dieckmann 1996, S. 1) Das Auto als deutsches Prestigeobjekt schligt als E-

4 | So macht Dieter Rink zum Beispiel auch darauf aufmerksam, dass es im Hinblick auf
eine gewiinschte Lebensstildiversitdt eine seitens der Politik vorgenommene Analo-
gisierung der kulturellen Vielfalt mit biologischer Vielfalt gibt »Die Existenz einer Vielfalt
von Lebensstilen wird hier als Voraussetzung der Lebens- und Entwicklungsféhigkeit
von Gesellschaften gesehen. Die kulturelle Vielfalt einer Gesellschaft - manifestiert in
der Pluralitat von Lebensstilen - wird damit in einer Analogie zur Funktion biologischer
Vielfalt fiir Okosysteme gesehen.« (Rink 2007, S. 33) Die Gleichsetzung von Gesell-
schafts- und Okosystem, und sei sie auch nur heuristisch, kann jedoch keine Soziologin
ernsthaftiiberzeugen. Da an dieser Stelle jedoch keine Analyse der umweltsoziologisch
gewendeten Lebensstilsoziologie vorgenommen werden kann, sei hier lediglich noch
hinzugefiigt, dass sie eine ahnliche epistemologische Schieflage ihrer anthropologi-
schen Voraussetzungen aufweist wie die RCT, und interessanterweise auch aufgrund
spezifisch biologischer Vorannahmen, die darin getroffen werden (Block 2016).

- am 14.02.2026, 20:50:33.



https://doi.org/10.14361/9783839440667-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Okologie der Subjekte

Variante gleich zwei Fliegen mit einer Klappe: sowohl soziale Anerkennung
auf der Prestigeebene als auch auf der Ebene nachhaltiger Verantwortung.
Damit liegt auch diesem umweltpolitischen Ansatz zum Klimaschutz weiter-
hin der rational entscheidende Konsument zugrunde, um die Kluft zwischen
Umweltbewusstsein und Umwelthandeln zu schlieflen.

Angesichts der Tatsache aber, dass Lange das Problem der Kluft zwischen
Umweltbewusstsein und Umwelthandeln erst 2om als eine »notorische Dif-
ferenz« identifiziert hat, lisst sich erahnen, dass eine konsumbasierte Oko-
logie der Subjekte méglicherweise nicht die vielversprechendste Strategie zur
Realisierung einer nachhaltigen Gesellschaft auf der Mikroebene ist. Dies
allerdings nicht deshalb — wie Huber behauptet —, weil der Konsumentin im
Sinne der Responsibilisierung die dafiir notwendigen Freiheitsgrade anthro-
pologisch nicht zuzuschreiben sind, sondern weil der darin zugrunde gelegte
reduktive »Homo OKOnomicus«, wie ihn Andreas Dieckmann (1996) ironisch
pointiert, schlicht kein empirisches Phinomen ist.

Da Rationalitdt als anthropologische Erklirung nicht der Weisheit letzter
Schluss ist, denn nur wenigen Handlungsvollziigen gehen rationale Entschei-
dungen vorweg, stellt sich nunmehr die Frage, ob es aktuelle Ansitze soziolo-
gischer Nachhaltigkeitsforschung gibt, die ein komplexeres Bild menschlicher
Lebensvollziige zeichnen und insofern eine differenziertere Perspektive auf
Moglichkeiten und Unméglichkeiten individueller Verantwortungszuschrei-
bungen erdffnen.

4. MOGLICHKEITEN NACHHALTIGEN HANDELNS AUS
SOZIALISATIONS- UND PRAXISTHEORETISCHER SICHT

»Wie ist Handeln moglich?«, ist eine der grundlegenden Fragen der Sozialtheo-
rie (Joas und Knobl 2017). Daher verwundert es nicht, dass mit der Einsicht,
Sinnvermittlung in Handlungsvollziigen kénne nicht rein sprachlich-kognitiv
sein, die Aufeinanderfolge sozialtheoretischer Wendungen an Fahrt aufnahm
(Lindemann 2014). Neben dem bekannten body turn gibt es mittlerweile auch
den practice turn, den spatial turn sowie den material turn, um nur einige zu
nennen. Sie alle vereint die fiir den vorliegenden Kontext wichtige Erkenntnis,
dass die ordnungsbildende Sinnproduktion und -vermittlung wesentlich durch
den menschlichen Leibkérper (Plessner 1928) konstituiert wird. Der linguistic
turn, der die Sozialtheorie mit Luhmann und Habermas lange Zeit stark ge-
prigt hat, wurde entsprechend als nicht hinreichend zur Klirung ordnungs-
bildender Fragen erkannt.

Gleichwohl ist mit der Frage nach Verantwortungszuschreibungen im
Nachhaltigkeitsdiskurs mit dem Konzept der Verantwortung ein reflexiv
hochst abstrakter Sachverhalt angesprochen, der eines kognitiven Sinnver-

- am 14.02.2026, 20:50:33.

203


https://doi.org/10.14361/9783839440667-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204

Katharina Block

stehens bedarf. Wenn das Ziel dabei, wohlgemerkt auf normativer Ebene,
langfristige Nachhaltigkeit heifét, sich Rationalitit handlungstheoretisch aber
kaum als hinreichender Kandidat zur Erklairung menschlicher Handlungsvoll-
ziige eignet, scheint die Frage danach, welche Rolle eigentlich das Konzept der
Verantwortung im Vermittlungsprozess zwischen Akteur und nachhaltiger
Praxis spielt, berechtigt; schlieflich wird an diese appelliert, um die viel be-
schworene Kluft zwischen Bewusstsein und Handeln zu schliefien.

Beim Konzept der Verantwortung handelt es sich um ein humanistisches
Konzept, das als ein humanistisches den Menschen anthropologisch als das
Vernunft begabte Wesen voraussetzt (Kiewitt 2016). Fiir den Bezug zur Nach-
haltigkeit bedeutet dies, dass die anthropologisch durch Vernunft fundierte
Verantwortung zur Bedingung der Mdéglichkeit nachhaltigen Handelns wird.
Matthias Grundmann betont in seinem sozialisationstheoretischen Ansatz
einer Soziologie der Nachhaltigkeit entsprechend den »grundlegend eman-
zipatorischen Charakter nachhaltigen Handelns«, das »als ein verantwor-
tungsvolles, reflektiertes und zukunftsorientiertes Handlungswissen heraus-
zuarbeiten« sei (Grundmann 2016, S. 4). Dafiir sei der »anthropologische[n]
Tatsache des Aufeinander-Verwiesen- und Aufeinander-Bezogen-Seins« we-
sentlich Rechnung zu tragen, da sie »als ein konstitutives Moment der Kultur-
erzeugung eine besondere Bedeutung fiir die Bestimmung der Nachhaltigkeit
des Sozialen« hat (Grundmann 2016, S. 4).

Dem anthropologisch kategorialen Aufeinander-Bezogen- und Aufeinan-
der-Verwiesen-Sein ist auf keinen Fall zu widersprechen. Auch nicht, dass
es dabei genuin um ein wechselseitiges Sinnverstehen und -erzeugen geht.
Letzteres ist allerdings kein rein kognitives Wechselverhiltnis. Ein solches
Verstindnis hiefle, hinter die zentrale Einsicht — von der Leibkérperlichkeit
sinnkonstituierender Lebensvollziige — der oben genannten turns zuriick zu
fallen. Dieser Gefahr setzt sich Grundmann jedoch durch sein systematisch
vorausgesetztes explizites Handlungswissen im wechselseitigen Bezugsver-
hiltnis aus, da das Aufeinanderbezugnehmen hier im Sinne der Realisierung
von Nachhaltigkeit als ein stets verantwortungsvolles von ihm als ein hoch
reflexives bestimmt wird.

Die Frage, die sich dabei stellt, ist nicht, ob dieser reflexive Bezugsmodus
im Interaktiven zwischen menschlichen Akteuren generell aufweisbar ist, son-
dern vielmehr, wie dieser sich auf Dauer stellen lassen soll. Grundmanns Ant-
wort, die gleichwohl auch in dem oben genannten Sinne praktischer Verant-
wortungszuschreibung zu verstehen sein konnte, ist eine durch gegenseitige
Sozialisation vermittelte Ausweitung des reflektiert-verantwortungsbewuss-
ten Handlungswissens, das sich im Modus einer sozial hergestellten Hand-
lungsrationalitit zu einer erstrebenswerten Nachhaltigkeitshaltung entwickelt
(Grundmann 2016, S. 4). Grundmann, der die Realisierung nachhaltigen Han-
delns explizit als eine »geistig-normative Handlungsebene« anspricht, wird

- am 14.02.2026, 20:50:33.



https://doi.org/10.14361/9783839440667-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Okologie der Subjekte

damit der komplexen psycho-physischen Doppelaspektivitit (Plessner 1928)
menschlicher Handlungsvollziige nicht gerecht.

Dabei geht es nicht so sehr darum, welche menschlichen Méglichkeiten
mit Grundmann in den Blick gekommen sind, sondern vielmehr darum, wel-
che Grenzen er dabei gerade nicht in den Blick genommen hat, die jedoch in
einer Betrachtung menschlicher Handlungsvollziige zu beriicksichtigen sind,
sollen die Moglichkeiten der Realisierung einer nachhaltigen Gesellschaft we-
sentlich auf der Mikroebene analysiert werden. Die fundamentale Einsicht,
dass Handlungsvollziige ihren Grund nicht primir in kognitiv-reflexiven oder
einem kausalen Bezogensein zu einer wie auch immer gearteten Handlungs-
rationalitit haben, sondern wesentlich leiblich-kérperlich vermittelt sind und
dadurch gerade einer Handlungsrationalitit oder instrumentellen Vernunft
entzogen sein kénnen, ist ein wesentliches Erkenntnismoment dafiir.

Sollen Handlungsvollziige als solche in den Blick genommen werden, wie
Grundmann betont, gilt es somit, die Natur-Kultur-Dichotomie dabei nicht zu
perpetuieren, sondern die beiden darin zur Disposition stehenden Sachverhal-
te ernst zu nehmen und als Dualitit miteinander zu verschrianken (Plessner
1928; Block 2016). Die Moglichkeit eines vorreflexiven, leiblich vermittelten
Ausdruckswissens, das sich in Handlungsvollziigen kundtut, findet in einer
ausschlieflich kognitiv-rationalen Bestimmung von Bewusstsein aber keinen
Platz, da letztere einen linearen Zusammenhang zwischen Handlungsratio-
nalitit und Vollzug voraussetzt. Ein phinomenologisches Verstindnis von
Bewusstseins- und Handlungsvollziigen als Geschehen des leibkorperlichen
Hindurchs birgt hingegen die Moglichkeit, Sinnverstehen bereits auf der leib-
korperlichen Ebene anzusetzen und den Leibkdrper als eine Dimension des
Reflexiven auszuweisen (Plessner 1928; Lindemann 2014; Block 2016).

Das Verstindnis von Reflexivitit als einem rein kognitiven Sachverhalt
kann mit dieser Einsicht zwar zuriickgelassen werden. Nachhaltigkeitsverant-
wortung als praskriptiv normativer Wert oder auch als regulative Idee stellt
aber weiterhin ein hoch kognitiv zu vermittelndes Motiv dar. Damit jedoch
fragt sich aber noch immer, etwas tiberspitzt formuliert: Wie kommt die Nach-
haltigkeit als individuelles Verantwortungsmotiv dauerhaft in den Handlungs-
vollzug?

In Reflexion auf dieses handlungstheoretisch anspruchsvolle Problem der
praktischen Umsetzung normativer Nachhaltigkeit kommt René John in sei-
ner praxistheoretischen Umweltsoziologie daher zu folgenden Fragen:

»Ausgehend von der Feststellung, dass Reflexion von Umweltproblemen nur selten zu
umweltgerechten Handlungen fiihrt und umgekehrt, dass umweltaffine Alltagsprak-
tiken eher nicht auf spezifisches Wissen ber Umweltprobleme zurickzufiihren sind,
gilt es zu fragen, welche Rolle der Umweltbezug fiir alltdgliche Handlungen spielt und
inwiefern er Anlass fiir Verdnderungen oder fiir die Stabilisierung umweltaffiner Hand-

- am 14.02.2026, 20:50:33.

205


https://doi.org/10.14361/9783839440667-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206

Katharina Block

lungen ist. Weiterhin ist zu fragen, inwiefern Praktiken iiberhaupt intendierten Anderun-
gen zuganglich sind und wie diese entsprechend den Anforderungen einer nachhaltigen
Verénderung des gesellschaftlichen Umweltverhéltnisses informiert und transformiert
werden kénnen.« (John 2013, S. 107)

Damit ist zum einen die oben diskutierte Frage nach dem angesprochen, was
nicht in den Blick gerit, und zum anderen nun entsprechend der Blick auf
das routinierte Alltagshandeln gewendet. John nimmt dabei eine Bestimmung
des Alltags vor als das Gewdhnliche und Vertraute, das sich in individuellen
lebensweltlich verankerten Wiederholungen und Erwartungen praktisch aus-
driickt (ebd.). Insofern sei auf einer nicht-normativen Ebene soziales Alltags-
handeln immer schon nachhaltig, da es auf ein dauerndes Bestehen angelegt
ist, was auch Grundmann hervorhebt (Grundmann 2016).

Die zu bewiltigende Herausforderung sei somit, das normative und inso-
fern nur reflexiv zugingliche Konzept von Nachhaltigkeit zu transformieren
in ein routiniertes Praxiswissen, so dass es als ein Kénnen bestimmt werden
kann (John 2013). Damit verldsst John perspektivisch, anders als Grundmann,
die Ebene des expliziten Handlungswissens und wendet sich den impliziten,
leibkorperlich eingeiibten Praktiken zu. Dafiir greift John u.a. auf die Habitus-
Theorie Bourdieus zurtick und auf das darin enthaltene Theorem der Sche-
mata im Sinne eingeiibter und insofern sinnkomprimierter Informationskom-
plexe, die nicht mehr bewusst wahrgenommen werden miissen, sondern in
routinierte Praktiken transformiert werden (John 2013). Zudem wirft John die
systemtheoretisch induzierte Frage nach der operativen Anschlussfihigkeit
von explizit erwiinschten Praxisverinderungen an Alltagspraktiken auf, da es
dabei der Sinnvermittlung zwischen zwei verschiedenen Ebenen bedarf. Denn
Nachhaltigkeit im Sinne eines praktischen Fortdauerns soll Nachhaltigkeit als
normative Orientierung integrieren und somit ebenfalls im Sinne eines prak-
tischen Fortdauerns transformieren (John 2013). Das heifét: Die kognitiv-refle-
xive Form von Nachhaltigkeit soll in eine leibkorperlich eingetibte Form von
Nachhaltigkeit sedimentiert werden, ohne dabei den normativen Anspruch
preiszugeben. Denn »[d]er Alltag lduft einfach weiter. Schon erscheint das Pro-
blematische der Umwelt heute selbstverstiandlich« (John 2013, S. 115). Weil nor-
mative Nachhaltigkeit, so der von John gezogene Schluss, aber ein kognitiver
Sachverhalt des Entscheidungshandelns ist und Entscheidungen der Méglich-
keit des Scheiterns ausgesetzt sind, muss ihre Thematisierung als irritieren-
des Sinnangebot entfaltet werden, das explizite Anlisse zur Transformation
struktureller Praktiken schafft: »Im kreativen Zugriff auf die Stérungen lisst
sich eine Innovativitit der Praktiken [...] erkennen.« (John 2013, S. 124f.) Somit
kapriziert auch John primir auf die kognitive Reflexivitit des Individuums als
Bedingung eines operativ anschlussfihigen Umgangs mit normativer Nach-
haltigkeit: »Durch solche Irritationen, wie sie sich in den Werten der Nach-

- am 14,02.2026, 20:50:33.



https://doi.org/10.14361/9783839440667-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Okologie der Subjekte

haltigkeit und der Innovation ausdriicken, werden Planung und Reform ver-
anlasst, wird allgemeiner sozialer Wandel voluntaristisch initialisiert.« (John
2013, S. 122)

Auch John bleibt damit letztendlich implizit bei einer Akteursperspekti-
ve, die im umweltsoziologischen Untersuchen des Verhiltnisses zwischen
Mensch und seiner Naturumwelt den Natur-Kultur-Dualismus nicht iiberwin-
det. Gleichwohl weist Johns Ansatz im Gegensatz zu dem von Grundmann
aber mit seiner praxistheoretischen Ausrichtung prinzipiell in die Richtung
der systematischen Verschrinkung von Natur und Kultur. Dass die operative
Anschlussfihigkeit von Handlungen jedoch nicht erst auf der Ebene kogni-
tiv-reflexiver Sinnverarbeitung ermdglicht wird, sondern bereits auf der leib-
lich-reflexiven Ausdrucksebene realisiert ist, hat Gesa Lindemann in ihrer
Sozialtheorie der erweiterten Weltoffenheit im Anschluss an Helmuth Pless-
ner plausibel dargelegt (Lindemann 2014). Eine Erweiterung der praxistheore-
tischen Umweltsoziologie Johns durch einen Anschluss an Lindemann bzw.
Plessner konnte daher eine konstruktive Perspektive darstellen. John kénnte
dadurch die Gleichsetzung von Reflexion und Kognition vermeiden, was ihm
ermoglichen wiirde, auch das Verstindnis von Bewusstsein als einen rein ko-
gnitiven Sachverhalt zuriickzulassen. Denn die, auch von John festgestellte,
Kluft zwischen umweltgerechtem Handeln und umweltbezogener Reflexion
lasst sich nicht mit einem Ansatz schliefsen, der selbst Bewusstsein und Praxis
als zwei sich kluftartig aufeinander bezogene Entititen fasst.

Somit hat auch die Analyse von Alltagspraktiken zunichst noch die Auf-
gabe, selbstreflexiv herauszustellen, was darin, bezogen auf menschliche
Handlungsvollziige, gerade noch nicht in den Blick kommt, bevor es schon
zur Lésung geht. Denn auch Johns Uberlegungen laufen auf eine individuelle
Verantwortungszuschreibung fiir nachhaltiges Handeln hinaus, in der es »auf
das individuelle Potenzial der Akteure [ankommt], die partielle Transformation
von Praktiken zu realisieren« (John 2013, S.129). Soll diese Potenzialitit als ein
Kénnen, d.h. als eine »Macht zu...« (Plessner 1931, S. 189) Nachhaltigkeit prak-
tische Entfaltung finden, braucht es eine Soziologie der Nachhaltigkeit oder
eine Umweltsoziologie, die sich durch den Riickbezug auf den eigenen sozial-
historischen Standpunkt (Plessner 1931, S. 189) reduktiver Anthropologismen
entledigt und sich dadurch selbst offen hilt. Nur so kann sie ihrem eigenen
praktischen Responsibilisierungsverhiltnis, das sie durch ihren Einfluss auf
auflerwissenschaftliche Bereiche mit diesen hat, gerecht werden.

- am 14.02.2026, 20:50:33.

207


https://doi.org/10.14361/9783839440667-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208

Katharina Block

5. DiE NACHHALTIGKEIT
WISSENSCHAFTLICHER VERANTWORTUNG

Das Thema der Nachhaltigkeit ist in aller Munde. Denn die Transformation
von Gesellschaft in eine nachhaltige betrifft simtliche Bereiche des Sozialen.
Entsprechend gibt es zwischen ihnen »plurale Vermittlungsversuche« (Henkel
et al. 2017, S. 1), in denen ausgehandelt wird, wer, wie, was, wo Nachhaltigkeit
realisieren kann. Ein solches Vermittlungsverhiltnis besteht auch zwischen
Wissenschaft und Politik. Denn letztere ist fiir die Konzipierung nachhaltig-
keitspolitischer Programme u.a. epistemisch auf wissenschaftliches Wissen
angewiesen. Die empirische Sozialforschung hat dabei einen wichtigen Anteil
daran, Handlungsempfehlungen zu generieren. Die Verantwortung fiir Nach-
haltigkeit wird darin zum groflen Teil mikrosoziologisch perspektiviert, um
handlungstheoretische Losungsvorschlige zu entwickeln. Das umweltsoziolo-
gisch genuine Problem der Kluft zwischen Umweltbewusstsein und Umwelt-
handeln, das auch bezogen auf den Nachhaltigkeitsdiskurs bis heute Bestand
hat, ist ein deutliches Beispiel fiir den Einfluss, den wissenschaftliches Wissen
auf andere soziale Systeme haben kann, und das in ganz praktischer Hinsicht.

Gerade weil es im aktuellen Nachhaltigkeitsdiskurs, an denen die Umwelt-
soziologie auch Politik beratend teilnimmt, also nicht mehr um die Frage geht,
ob es eines, auch auf der Mikroebene stattfindenden, sozialen Wandels hin zu
einer nachhaltigen Gesellschaft bedarf, sondern darum gehen muss, wie sich
dieser vollzieht (Jetzkowitz 2013), ist das in den umweltsoziologischen Beitri-
gen zugrunde gelegte Menschenbild ein wichtiges Kriterium im Hinblick auf
die umweltpolitische Zuschreibung individueller Verantwortung. Die als anth-
ropologisch bedingt angenommene Kluft zwischen Bewusstsein und Handeln
deshalb zu hinterfragen, scheint mir eine wissenschaftlich nachhaltige Ver-
antwortung zu sein, die durch die Einnahme einer wissenschaftstheoretischen
Perspektive auf die eigene Disziplin {ibernommen werden kann. Denn insbe-
sondere wenn die Wahl der Theoriekonstruktion »Methodologischer Indivi-
dualismus« heifdt, dann kommt keine Soziologie, das hat dieser Beitrag gezeigt,
um anthropologische Prisuppositionen herum, die es dann zu erhellen gilt.

Auch wenn ich in diesem Beispiel keine politisch-praktischen Lésungen
prisentiert, sondern zunichst einmal nach den addquaten anthropologischen
Fragen gesucht habe, mochte ich gerade dieses Aufzeigen bestehender anthro-
pologischer Leerstellen als eine reflexive Chance fiir sowohl Umweltsoziologie
als auch Soziologie der Nachhaltigkeit begriffen wissen. Denn der reflexive
Umgang mit den eigenen axiomatischen und insofern systematischen Voraus-
setzungen birgt die Gelegenheit, anthropologisch-epistemologische Schiefla-
gen gerade zu riicken, und somit die Wirklichkeit konstruierende Kraft, die sie
beide auch innerhalb des Nachhaltigkeitsdiskurses tragen, ernst zu nehmen
und beim Schopfe zu packen.

- am 14.02.2026, 20:50:33.



https://doi.org/10.14361/9783839440667-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Okologie der Subjekte

LITERATUR

Block, Katharina. 201y. Das Unverfiigbare von seinen kulturkritischen Mog-
lichkeiten her denken. ISH-Arbeitspapier des Instituts fiir Soziologie der Leib-
niz Universitdt Hannover 01-2017.

Block, Katharina. 2016. Von der Umwelt zur Welt. Der Weltbegriff in der Umwelt-
soziologie. Bielefeld: transcript.

Brand, Karl-Werner, und Fritz Reusswig. 2004. Umwelt. In Lehrbuch der Sozio-
logie, Hg. Hans Joas, 557-575. Frankfurt a.M.: Campus.

Dieckmann, Andreas. 1996. Homo OKOnomicus. Anwendungen und Proble-
me der Theorie rationalen Handelns im Umweltbereich. Kélner Zeitschrift
fiir Soziologie und Sozialpsychologie 36:89-117.

Esser, Hartmut. 1993. Soziologie. Allgemeine Grundlagen. Frankfurt a.M.: Cam-
pus.

Grundmann, Matthias. 2016. Gemeinsam — nachhaltig. Argumente fiir eine
sozialisationstheoretische Bestimmung sozialer Nachhaltigkeit. Soziolo-
gie und Nachhaltigkeit — Beitrige zur sozial-6kologischen Transformationsfor-
schung 5:1-15.

Henkel, Anna, Stefan Boschen, Nikolai Drews, Louisa Firnenburg, Benjamin
Gorgen, Matthias Grundmann, Nico Liidtke, Thomas Pfister, Simone R&d-
der und Bjérn Wendt. 2017. Soziologie der Nachhaltigkeit — Herausforde-
rungen und Perspektiven. SuN Soziologie und Nachhaltigkeit Sonderausgabe
1:1-37.

Huber, Joseph. 2011. Allgemeine Umweltsoziologie, 2. Aufl. Wiesbaden: VS Ver-
lag.

Illies, Christian. 2010. Biologie statt Philosophie? In Evolution in Natur und
Kultur, Hg. Volker Gerhardt und Christian Illies, 15-38. Frankfurt a.M.:
Campus.

Jetzkowitz, Jens. 2012. Verantwortung fiir die Zukunft. Soziologie und das Pro-
blem der Nachhaltigkeit. In Offentliche Sozialforschung und Verantwortung
fiir die Praxis: Zum Verhiltnis von Sozialforschung, Praxis und Offentlichkeit,
Hg. Kai Unzicker und Gudrun Hessler, 67-83. Wiesbaden: VS Verlag.

Joas, Hans, und Wolfgang Knébl. 2017. Sozialtheorie. Zwanzig einfiihrende Vor-
lesungen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

John, René. 2013. Alltigliche Nachhaltigkeit. Zur Innovativitit von Praktiken.
In Soziale Innovation und Nachhaltigkeit. Perspektiven sozialen Wandels, Hg.
Jana Riickert-John, 103-132. Wiesbaden: Springer VS.

Kiewitt, Stefanie. 2016. Leben, Bewusstsein und Verantwortung bei Charles Taylor.
Ethische Reflexionen zum Neuro-Enhancement. Wiirzburg: Ergon Verlag.
Lange, Hellmuth. 2000. Eine Zwischenbilanz der Umweltbewufitseinsfor-
schung. In Okologisches Handeln als sozialer Konflikt. Umwelt im Alltag, Hg.

Hellmuth Lange, 13-34. Wiesbaden: VS Verlag.

- am 14.02.2026, 20:50:33.

209


https://doi.org/10.14361/9783839440667-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210

Katharina Block

Lange, Hellmuth. 201. Umweltsoziologie in Deutschland und Europa. In
Handbuch Umweltsoziologie, Hg. Matthias Grof, 19-53. Wiesbaden: VS Ver-
lag.

Lindemann, Gesa. 2014. Weltzuginge. Die mehrdimensionale Ordnung des So-
zialen. Weilerswist: Velbriick.

Lidemann, Christian. 1997. Rationalitit und Umweltverhalten. Die Beispiele
Recycling und Verkehrsmittelwahl. Wiesbaden: Deutscher Universititsverlag.

Mayerl, Jochen. 2013. Der Mensch in der analytisch-erklidrenden soziologischen
Handlungstheorie — Universelle Menschenbilder und ihre Implikationen.
In Der Mensch — nach Riicksprache mit der Soziologie, Hg. Michael Corsten
und Michael Kauppert, 147-176. Frankfurt a.M.: Campus.

Meinhold, Ronald. 2001. Lifestyle und Selbstverwirklichung auf dem Weg zur
Nachhaltigkeit? AWT-Info 20:110-125.

Nida-Rumelin, Julian. 2010. Naturalismus und Humanismus. In Evolution
in Natur und Kultur, Hg. Volker Gerhardt und Julian Nida-Riimelin, 3-14.
Frankfurt a.M.: Campus.

Plessner, Helmuth. 1928. Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung
in die philosophische Anthropologie. Berlin: De Guyter.

Plessner, Helmuth. 1931. Macht und menschliche Natur. Ein Versuch zur An-
thropologie der geschichtlichen Weltansicht. In Gesammelt Schriften, Bd. 5,
Hg. Glunter Dux, Odo Marquard und Elisabeth Stroker, 135-234. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Rink, Dieter. 2002. Nachhaltige Lebensstile zwischen Okorevisionismus und
neuem Fundamentalismus, »griinem Luxus« und »einfacher leben«. Zur
Einfihrung. In Lebensstile und Nachhaltigkeit. Konzepte, Befunde und Poten-
tiale, Hg. Dieter Rink, 7-23. Wiesbaden: VS Verlag.

Rosa, Hartmut, David Strecker und Andrea Kottmann. 2007. Soziologische
Theorien. Konstanz: UVK.

Sommer, Bernd, und Harald Welzer. 2014. Okologie: Klimawandel, Knapphei-
ten und Transformation im Anthropozin. In Handbuch der Soziologie, Hg.
Jorn Lamla, Henning Laux, Hartmut Rosa und David Strecker, 419-433.
Konstanz: UVK.

Vogt, Michael. 2016. Mutig handeln. Nachhaltigkeit ist keine PR, sondern
Uberzeugung. In Chefsache Nachhaltigkeit, Hg. Peter Buchenau, 237-252.
Wiesbaden: Springer VS.

- am 14.02.2026, 20:50:33.



https://doi.org/10.14361/9783839440667-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

